مزء ۱۲

وَ يَلْقُوم أوفُوا المِكيالَ وَ الميزانَ بِالقِسطِ وَ لا تَبخَسُوا النّاسَ أشيآءَهُم وَ لا تَعدَوا فِي الأرضِ مُفسِدبنَ ﴿ بَقِيَّتُ اللهِ خَيرُ لَكُم إِن كُنتُم مُؤمِنينَ وَ مَا أَنَا عَلَيكُم بِحَفيظٍ ٥ قَالُوا يَشُعَيبُ أَصَالُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَترُكَ ما يَعبُدُ ءابآ قُونا أو أن نَفعَلَ في أموالِنا ما نَشَوُّا رَانَّكَ لَانتَ الحَليمُ الرَّشيدُ ﴿ قَالَ يلقَوم اَرَءَيتُم إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّي وَ رَزَقَني مِنهُ رِزقًا حَسَنًا تَ وَما أُريدُ أَن أُخالِفَكُم إلى ما اَنها كُم عَنهُ ( إِن أُريدُ إِلَّا الإِصلاحَ مَا استَطَعتُ ( وَ مَا تَوفيقي اِلَّا بِاللهِ ﴿ عَلَيهِ تَوكَّلتُ وَ اِلَيهِ أُنيبُ ﴿ وَ يَا قُوم لَا يَجِرِمَنَّكُم شِقاقي أَن يُصِيبَكُم مِثلُ ما أصابَ قَومَ نوح أو قَومَ هودٍ أو قَومَ طلِح وَمَا قُومُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ۞ وَ استَغفِروا رَبَّكُم ثُمَّ توبوا اِلِّيهِ عَالِنَّ رَبّى رَحيمٌ وَدودٌ ٥

- ۱. حضرت مهدی (ع) در چه تاریخی و در کجا به دنیا آمدند؟ <mark>جواب صفحه بعد</mark>
  - ۲. حضرت مهدی (ع) در چه تاریخی به امامت رسیدند؟ پاسخ: ۲۶۰ هـ.ق
    - ٣. دوران غيبت حضرت مهدي (ع) به چه دوره هايي تقسيم مي شود؟
- پاسخ: ١. غیبت صغری از سال ۲۶۰ تا ۳۲۹ هـ.ق به مدت ۶۹ سال ۲۰. غیبت کبری از سال ۳۲۹ هـ.ق تاکنون
  - ۴. نواب اربعه یا نواب خاص چه کسانی بودند؟ <mark>جواب صفحه بعد</mark>
  - ۵. در دوره ی غیبت ......... ارتباط حضرت مهدی (ع) با مردم، از طریق نواب اربعه خاص بود. پاسخ: صُغری
    - ۶. چرا دوران غیبت کبری امام مهدی (ع) به این نام مشهور شد؟ پاسخ: به دلیل طولانی بودن این دوره

# عصر غيبت



دورهٔ امامت امام زمان ﷺ با غیبت کوتاهی شروع شد که ۶۹ سال به طول انجامید. پس از آن،

غيبتي طولاني أغاز شد كه تاكنون ادامه دارد.

- در این درس می خواهیم بدانیم:
- ١\_ علت غيبت امام زمان اليلا چيست؟
- ۲\_ ایشان چگونه در دوران غیبت، پیروان خود را هدایت و یاوری می کنند؟
  - ٣ ما در دوران غيبت چه مسئوليت هايي داريم؟



٧. پيامبر اكرم (ص) ......و ..... و ...... را پدران امت معرفي كرده است. پاسخ: خودش – حضرت على (ع)

### ٨. عاملان اصلى شهادت امامان چه كساني بودند؟ پاسخ: حاكمان بني اميه و بني عباس

#### ٩. مردم چگونه باعث به شهادت رسیدن امامان شدن توضیح دهید؟

(حضرت مهدی هی دوازدهمین امام ما، در سپیده دم جمعه، نیمهٔ شعبان سال ۲۵۵ هد.ق، در «سامرا» متولد شد و تا سال ۲۶۰ هد.ق، در کنار پدر بزرگوارش زندگی می کرد) امام حسن عسکری هی در این مدت، ایشان را از گزند حاکمان عباسی که تصمیم بر قتل وی داشتند، حفظ نمود و با آنکه در محاصرهٔ نیروها و جاسوسان حاکمان بود، ایشان را به بعضی از یاران نزدیک و مورد اعتماد خود نشان می داد و به عنوان امام بعد از خود معرفی می کرد.

پس از شهادت امام حسن عسکری هیدر سال ۲۶۰ هـ.ق، امامت امام مهدی هید آغاز شد. آن حضرت از ابتدای امامت خود که تاکنون ادامه دارد، دو غیبت داشته است. اول، غیبتی که تا سال ۲۲۹ هـ.ق طول کشید و «غیبت صغری» نامیده می شود ( امام در این دوره، با اینکه زندگی مخفی داشت، اما از طریق چهارنفر از یاران صمیمی و مورد اعتماد، پیوسته با پیروان خود در ارتباط بود و آنان را رهبری می کرد. این چهار شخصیت بزرگوار به «نواب اربعه» و «نواب خاص» معروف اند) ۲۶ شش روز مانده به درگذشت آخرین نایب، امام عصر هید برای ایشان نامه ای نوشت و فرمود به فرمان خداوند، پس از وی جانشینی نیست و مرحلهٔ دوم غیبت آغاز می شود. به دلیل طولانی بودن این دوره از غیبت، آن را «غیبت کبری» می نامند.

## غیبت امام مهدی ﷺ

خداوند نعمت هدایت را با وجود امامان تمام و کامل گردانیده و راه رسیدن به رستگاری را برای انسانها هموار ساخته است. پیامبر اکرم شیسی خود و امام علی هی را پدران امت معرفی فرموده است و روشن است که دلسوزی پدر برای فرزندان خود قابل توصیف نیست. اما فرزندان ناسپاس، قدر پدران مهربان خود را نشناختند و چنان در مسیر گمراهی پیش رفتند که یازده تن از رهبران آسمانی خود را شهید کردند.

درست است که حاکمان بنی امیه و بنی عباس، ظالمانه و غاصبانه حکومت را به دست گرفته بودند، و عاملان اصلی به شهادت رساندن امامان بودند، اما (بیشتر مردم تسلیم لین حاکمان شده بودند و با آنان مبارزه نمی کردند و وظیفهٔ امر به معروف و نهی از منکر را انجام نمی دادند) اگر مردم آن دوره با این حاکمان ظالم، مبارزه می کردند، خلافت در اختیار امامان قرار می گرفت و آن بزرگواران، بیش از پیش مردم را به سوی توحید و عدل فرامی خواندند و جامعهٔ بشری در مسیر صحیح کمال پیش می رفت.

۱\_ این دعایی است که بعد از نام بردن از حضرت مهدی گفته می شود و به این معناست که خداوند متعال ظهور آن حضرت را نزدیک فرماید. ۲\_ نایبان خاص امام عصر ﷺ عبارت اند از : عثمان بن سعید (به مدت ۵ سال)، محمد بن عثمان (به مدت ۴۰ سال)، حسین بن روح نوبختی (۲۱ سال) و علی بن محمد سمری (۳ سال).

٣\_ پيامبر اكرم ﷺ فرمود : «أَنَا وَ عَلِيٌّ أَبُوا لهٰذِهِ الأُمَّة؛ من و على پدران اين امتيم». علل الشرايع، شبيخ صدوق، ج ١، ص ١٢٧.

۱۰. چرا حاکمان بنی عباس امامان دهم و یازدهم را در محاصره کامل قرار داد بودند؟

شکل دوم سوال ۱۰: چرا حاکمان بنی عباس درصدد بودند که مهدی موعود را به محض تولد به قتل برسانند؟

11. امامت در زمان حضرت مهدی (ع) چه شکلی به خود گرفت؟ پاسخ: امامت از پس پرده غیبت، ادامه یافت. همان طور که در تاریخ نقل شده است، سخت گیری حاکمان بنی عباس نسبت به امام دهم و یازدهم تا حدی شدت یافته بود که آن بزرگواران را در محاصرهٔ کامل قرار داده بودند؛ (زیرا آنان از اخباری که از پیامبر اکرم سیده و سایر امامان رسیده بود، مطلع بودند.

پیامبر اکرم شیش دربارهٔ دوازده جانشین خود با مردم سخن گفته بود و امام مهدی ای را به عنوان آخرین امام و قیام کننده علیه ظلم و برپا کنندهٔ عدل در جهان معرفی کرده بود. امیرالمؤمنین علی ای و سایر امامان نیز از آن حضرت و مأموریتی که از جانب خدا دارد، یاد کرده بودند) به همین دلیل، حاکمان بنی عباس درصدد بودند مهدی موعود ای را به محض تولد به قتل برسانند.

از این رو، خداوند آخرین ذخیره و حجت خود را از نظرها پنهان کرد تا امامت در شکلی جدید و از پس پردهٔ غیبت ادامه یابد و تا فراهم آمدن شرایط برای تشکیل حکومت جهانی از نظرها پنهان باشد (این غیبت آنقدر ادامه می یابد که نه تنها مسلمانان، بلکه جامعهٔ انسانی شایستگی درک ظهور و بهره مندی کامل از وجود آخرین حجت الهی را پیدا کند)

امام علی علی هی می فرماید :(«زمین از حجت خدا (امام) خالی نمی ماند. اما خداوند، به علت ستمگری انسان ها و زیاده روی شان در گناه، آنان را از وجود حجت در میانشان بی بهره می سازد.»)

#### 

خداوند در قرآن کریم، علت از دست دادن نعمتها را این گونه بیان کرده است: ذٰلِکَ بِاَنَّ الله لَم یَکُ مُغَیِّرًا نِعمَةً اَنعَمَها عَلیٰ قَومِ حَتّیٰ یُغَیِّروا ما بِاَنفُسِهِم وَ اَنَّ الله سَمیعُ عَلیمٌ الله عَداوند شنوا و داناست».

با تفکر در این آیه، عبارتهای زیر را کامل کنید:

۱\_ اگر مردم نعمتی را که خدا به آنها داده است درست استفاده نکنند، خداوند آن نعمت را از آن ها می گیرد.

۲\_ زمینهساز هلاکت یا عزت و سربلندی یک جامعه خود مردم آن جامعه اند.

◄ بازپس گیری نعمت توسط خداوند معلول استفاده نادرست مردم از نعمت هاست این یک سنت (قانون) الهی است.

◄ بیانگر علت غیبت حضرت مهدی (ع)

۱۵. به چه دلیل امام مهدی (ع) خود را به خورشید پشت ابر توصیف کرده است؟

۱۶. در دوران غیبت حضرت مهدی(ع) اجرای کدام یک از وظایف امامت امکان پذیر نیست؟

۱۷. بهره مندی مردم از حضرت مهدی (ع) در عصر غیبت منحصر به چه چیزی است؟ چرا؟

حگونگی امامت حضرت مهدی الله در عصر غیبت

یازده پله زمین رفت بیمت ملکوت یک قدم مانده زمین شوق تکامل دارد

۱۴ ( برای درک درست رهبری امام در عصر غیبت، ابتدا باید توجه کنیم که امام را از آن جهت «غایب» نامیده اند که ایشان از نظرها «غایب» است، نه اینکه در جامعه حضور ندارد. به عبارت دیگر، ما انسان ها هستیم که امام را نمی بینیم، نه اینکه ایشان در بین ما نیست و از وضع ما بیخبر است. ۱۴ اميرالمؤمنين على المله مي فرمايد:

«حجت خداوند در میان مردم حضور دارد، از معابر و خیابان ها عبور می کند ... به نقاط مختلف می رود سخن مردم را می شنود و بر جماعت مردم

سلام مي كند. سنرتا ليلكه رمان ظهور و وعدة الهي و نداي آسماني فرا ميرسد. هان! آن روز، روز شادی فرزندان علی پیروان اوست

۱۵ (به دلیل غایب بو دن حضرت مهدی ﷺ، بهرومندی از ایشان در عصر غیبت کاهش می یابد. از این رو آن حضرت خود را به خورشید پشت ابر تشبیه کرده ایماً٪ درًا این دوره، نه امکان حکومت و ولایت ظاهری آن امام هست و نه امکان تشکیل جلسات درس و تعلیم معارف و احکام دین توسط ایشان؛ 🎙 برای همین، (این بهرهمندی، منحصر به «ولایت معنوی» میشود که نیازمند به ظاهربودن بین مردم نیست (ایشان به اذن خداوند از احوال انسان ها آگاه است، افراد مستعد و به ویژه شیعیان و محبان خویش را از کمکها و امدادهای معنوی خویش برخوردار میسازد) امام عصر ﷺ در نامه ای به شیخ 

هم اکنون نیز امام عصر ﷺ سرپرست، حافظ و یاور مسلمانان اسٹ (هدایت باطنی افراد، حل بعضی از مشکلات علمی علما، خبر دادن از پارهای رویدادها، دستگیری از درماندگان و دعا برای مؤمنان، نمونههایی از یاری رسانیهای آن حضرت است) چه بسیارند افرادی که از یاری آن امام برخوردار

۱۸. چرا در دوره ی غیبت مرجعیت دینی و ولایت ظاهری (حکومت) توسط حضرت مهدی (ع) ممکن نیست؟ پاسخ: به دلیل عدم ظاهر بودن حضرت مهدی (ع) در بین مردم انجام این وظایف امکان پذیر نیست ۱۱۳

١\_ الغيبة، نعماني، ص ١٤٤.

۲۰. نمونه هایی از یاری رسانی های حضرت مهدی به شیعیان را ذکر کنید؟

٢ بحار الانوار، مجلسي، ج ٥٣، ص١٨١.

٣\_ شيخ مفيد در سال ٣٨١ ق، به مرجعيت شيعيان رسيد و تا سال ٤١٣ ق، به مدت ٣٢ سال مرجعيت شيعيان را برعهده داشت. شيخ مفيد بالغ بر ۲۰۰ عنوان کتاب و رساله تألیف کرد و شاگردان بزرگی چون سید مرتضی، سید رضی و شیخ طوسی را تربیت کرد و در تحکیم جایگاه تشيع در جهان اسلام بسيار مؤثر بود.

<sup>19.</sup> ولايت معنوي حضرت مهدي (ع) چگونه است؟

۲۱. آیا دوره غیبت به معنای عدم امامت امام عصر است؟

۲۲. در دوره ی غیبت دو مسئولیت تعلیم و تبیین دین (مرجعیت دینی) و ولایت ظاهری بر عهده چه کسانی است؟ پاسخ: عالمان دین

میشوند، بدون آنکه ایشان را بشناسند.

بنابراین، (دورهٔ غیبت، به معنای عدم امامت امام عصر این نیست، بلکه رهبری حقیقی مسلمانان هم اکنون نیز به عهدهٔ ایشان است؛ اما این رهبری را انسانهای عادی حس نمی کنند؛ همان طور که برخی از انسانها فواید خورشید پشت ابر را درنمی یابند و مشاهده نمی کنند. اگر شب، عالم را فراگیرد و خورشید هیچگاه طلوع نکند، آن زمان است که نعمت وجود خورشید پشت ابر نیز بر همگان روشن خواهد شد)



### دانش تکمیلی

برای آشنایی با نمونهای از هدایت معنوی و امداد امام زمان ای در عصر غیبت به سایت گروه قرآن و معارف بخش «دانش تکمیلی» مراجعه کنید.

وعده های خدا به مومنان صالح: ۱. جانشینی آنان در زمین ۲. استقرار دین حق (اسلام) ۳. تبدیل ترسشان به امنیت ۴. عبادت خداوند و از بین رفتن شرک

تدبر در قرآن قرآن کریم، در

قرآن كريم، در برخى از آيات دربارهٔ آيندهٔ زندگى انسانها در زمين سخن گفته و وعدههايى داده است. وَعَدَ اللهُ اللّذينَ آمَنوا مِنكُم وَ عَمِلُوا الصّالِحاتِ لَيَستَخلِفَنّهُم فِي الأرضِ كَمَا استَخلَفَ اللّذينَ مِن قَبلِهِم وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُم دينَهُمُ الّذِي ارتضىٰ لَهُم وَ لَيُبَدِّلنّهُم مِن بَعدِ خَوفِهِم آمنًا يَعبُدونَني لا يُشرِكونَ بي شَيئًا... ا

خداوند به کسانی از شما که ایمان آورده و عمل صالح انجام داده اند، وعده داده است که آنان را جانشین در زمین قرار دهد، همان طور که قبل از آنان کسانی را جانشین قرار داد، و دینشان را که برای آنان پسندیده مستقر سازد و بیم و ترسشان را به امنیت مبدل سازد. [ به گونه ای که دیگر] مرا بپرستند و به من شرک نورزند.

و نُريدُ اَن نَمُنَّ عَلَى الَّذينَ استُضعِفوا فِي الأرضِ و نَجعَلَهُم الْمِقَّةُ وَ نَجعَلَهُمُ الوارِثينَ<sup>٢</sup> ما مىخواهيم بر مستضعفان زمين، منت نهيم و آنان را پيشوايان [مردم] قرار دهيم و آنان را وارثان [زمين] قرار دهيم خواست و اراده خداوند: منت نهادن بر مستضعفان: پيشوايان و وارثان زمين قرار دادن آنان

وَ لَقَد كَتَبنا فِي الزَّبورِ مِن بَعدِ الذِّكرِ أَنَّ الأرضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصّالِحونَ"

به راستی در زبور، پس از ذکر (تورات) نوشته ایم که زمین را بندگان شایسته من به ارث می برند.

۱\_ سورهٔ نور، آیهٔ ۵۵. / کتاب حضرت موسی (ع)

٧\_ سورة قصص، آية ٥.

سورة انبياء، آبه ١٠٥٥. · ▲ كتاب حضرت داود (ع)

الهی بودن پایان تاریخ عقیده ای مشترک در تمام ادیان



<mark>وار ثان زمین بندگان شایسته ی خداوند</mark>

- ۲۳. پیامبران الهی تحقق وعده الهی پیروزی حق بر باطل در آینده را چگونه ممکن میدانند ؟
- ۲۴. ادیان الهی در مورد تحقق وعده الهی پیروزی حق بر باطل و ظهور موعود در چه چیزی اختلاف نظر دارند؟

در این آیات بیندیشید و بگویید چه آینده ای برای هریک از موارد زیر بیان شده است؟

۱- مؤمنین صالح جانشینان خداوند بر روی زمین خواهند بود. ۲- مستضعفین پیشوایان مردم و وارثان زمین خواهند بود.

۳- بندگان شایسته ی من زمین را به ارث می برند.

۴- دین حق در زمین مستقر می شود.

## موعود و منجى در اديان

۲۳ پرامبران الهی، برای تحقق این وعدهٔ الهی (پیروزی حق بر باطل در آیندهٔ تاریخ) از یک طرح الهی سخن گفته اند. آنان اعلام کرده اند که گرچه مستکبران نمی خواهند، اما روزی جامعهٔ بشری آمادهٔ پذیرش حق خواهد شد و یک رهبر و ولتی تعیین شده از جانب خداوند ظهور می کند و حکومتی عادلانه در جهان تشکیل می دهد.)

این عقیدهٔ اصلی همه پیامبران الهی است، اما تعلیمات هر پیامبری، جز پیامبر خاتم، دستخوش دگرگونی شد؛ یکی از این دگرگونی ها، مربوط آبر(چگونگی ظهور و تشکیل حکومت جهانی بود) با وجود آین، (همه در اصلِ الهی بودن پایان تاریخ و ظهور ولی خدا برای برقراری حکومت جهانی اتفاق نظر دارند) ۲۵

#### بیشتربدانیم

- ــ یهودیان معتقدند که هنوز «مسیح» و منجی نیامده است، روزی مسیح خواهد آمد و دین حضرت موسی ﷺ را در جهان گسترش خواهد داد و عدالت را برقرار خواهد کرد.
- \_ مسیحیان بر این باورند که حضرت عیسی الله همان منجی و موعود آخرالزمان است. آنان معتقدند که حضرت عیسی الله در شبی که مأموران به مخفیگاهش حمله کردند، دستگیر شد؛ روز بعد او را به صلیب کشیدند و کشتند و سه روز پس از مرگ، از صلیب پایین آوردند و دفن کردند. اما ایشان زنده شد و از قبر به آسمان رفت. او دوباره ظهور می کند و انسانها را نجات می دهد. ا
- در آیین زرتشتی، اعتقاد به سُوشیانت که به معنای منجی و رهاننده است، اعتقاد رایجی است و در متون زرتشتی به ظهور این موعود بشارت داده شده است. ۲

## موعود در اسلام

رما مسلمانان نیز مانند پیروان سایر ادیان الهی عقیده داریم که در آخرالزمان منجی انسانها، ظهور خواهد کرد و جهان را به نهایت عدل خواهد رساند. این منجی، امام مهدی این است که از نسل پیامبراکرم کافتی می باشد)

۱\_ قرآن کریم، کشتن و به صلیب کشیده شدن حضرت عیسی ﷺ را به صراحت رد می کند و می فرماید که «آنان در این مسئله دچار اشتباه شدند» (سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۵۷).

۲ «سوشیانت» یا «سیر اندیشهٔ ایرانیان درباره موعود آخرالزمان» از علی اصغر مصطفوی.

- ۲۷. عقیده اهل سنت در رابطه با موعود و منجی انسان ها را بنویسید؟
  - ۲۸. عقیده شیعیان در رابطه با موعود و منجی انسان ها را بنویسید؟
    - ۲۹. مشخص بودن پدر و مادر امام زمان (ع) چه فایده ای دارد؟

۷۷ (در کتابهای حدیثی اهل سنت تأکید شده که امام «مهدی» این از نسل پیامبر اکرم سیسی و حضرت فاطمه سیسی البته آنان معتقدند که امام مهدی این هنوز به دنیا نیامده است. ۲۷

۱۸ (ما شیعیان، بنا بر سخنان صریح پیامبر اکرم ﷺ و ائمه اطهار ﷺ، معتقدیم که موعود و منجی انسانها، دوازدهمین امام و فرزند امام حسن عسکری ﷺ است و با توجه خاص خداوند، به حیات خود ادامه میدهد تا اینکه به اذن خداوند ظهور می کند و حکومت جهانی اسلام را تشکیل میدهد)
 ۲۹ (مشخص بودن پدر و مادر امام زمان ﷺ، این فایده را دارد که اگر ماجراجویان فریبکاری بخواهند خود را مهدی موعود معرفی کنند، به زودی شناخته می شوند و مردم هوشیار، فریب آنها را نمی خورند)

اعتقاد به زنده بودن آن حضرت و حضور ایشان در جامعه، دارای فواید زیر است :

(اوّل اینکه، پیروان آن حضرت، از یک سو، امام خود را حاضر و ناظر بر خود می یابند و از سوی دیگر، آنان می توانند خواسته های خود را با امام خود همانند دوستی صمیمی در میان بگذارند و برای به دست آوردن رضایت ایشان، تلاش کنند.

دوم اینکه، جامعه به صورتهای گوناگون از هدایتهای امام و از ولایت معنوی ایشان برخوردار می گردد) ۳۰ مسئولیتهای منتظران

اكنون ببينيم ما دوستان و پيروان حضرت چه وظايفي در دوران غيبت بر عهده داريم :

٢٦ (١ ـ تقويت معرفت و محبّت به امام:

پیامبر و امام از پدر و مادر نیز برای مؤمنان مهربان ترند و آنان که چنین معرفتی را به دست آورده اند،

محبت بیشتری به پیامبر و امام دارند) ۳۱

پیامبر اکرم ﷺ در سخنانی ضمن معرفی همه امامان،

دربارهٔ امام عصر علي مي فرمايد:

«هرکس که دوست دارد خدا را در حال ایمان کامل و مسلمانی مورد رضایت او ملاقات کند، ولایت و محبت امام عصر الله را بپذیرد». ۲

۳۲ (شناخت جایگاه امام در پیشگاه الهی، آشنایی با شیوهٔ

حکومتداری ایشان به هنگام ظهور ،آشنایی با ویژگیهای ایشان در سخنان معصومین ایک از عوامل مؤثر در شناخت و محبت به امام زمان ایک و از بین رفتن تردیدهاست) ۳۳

۱\_ تاریخ بخاری، ج ۳، ص ۳۴۳؛ المهدی، سیدصدرالدین صدر، ج ۴، ص ۷ ۰ ۱ و مستدرک، حاکم نیشابوری، ج ۴، ص ۵۵۷. ۲\_ بحار الانوار، مجلسی، ج ۳۶، ص ۲۹۶.

۳۰. اعتقاد به زنده بودن حضرت مهدی و حضور ایشان در جامعه چه فوایدی دارد؟

۳۱. مسئولیت های منتظران در عصر غیبت کدامند هرکدام را توضیح دهید؟

٣٢. طبق سخن پيامبر شرط ملاقات با خدا با ايمان كامل و رضايت او از ما چه چيزى است ؟

پاسخ: پذیرفتن ولایت و محبت امام عصر (ع)

- ۳۴. سه مورد از دستورات حضرت مهدی که پیروان آن به دنبال انجام آن هستند کدامند؟
  - ۳۵. یک مورد از علائم پیروی از امام زمان (ع) را بنویسید؟
- ۳۶. امام علی (ع) شروط بیعت امام زمان با افرادی که خواهان بیعت با او هستند را چگونه معرفی می کند؟

تفکر در حدیث

با توجه به توضیحات قبل، با تفکر در این حدیث بگویید ما چگونه می توانیم امام زمان خویش را بشناسیم؟

الله بیانگر تقویت معرفت و محبت به امام از مسئولیت های منتظران بیامبر اکرم سیونی:

الله بیانگر ضرورت وجود امام پس از پیامبر (ص)

من مات و لَم یَعرف اِمام زَمانِه هر کس بمیرد و امام زمان خود را نشناسد،

مات میتهٔ جاهِلیّــة ۱

۱. مطالعه تاریخ زندگانی و سرگذشت و سیره امام (خصوصیات در باب فضایل و خصویات آن) ۲. مطالعه و تفکر
 در سخنان ایشان ۳. شناخت خدا ( با شناخت خداوند و صفات او می توان انسان های کامل را نیز شناخت)

۳۱ (۲ ــ پیروی از فرمان های امام عصر این: منتظر حقیقی تلاش می کند که در عصر غیبت، پیرو امام خود باشد و از ایشان تبعیت کند) (سول خدا شیشی می فرماید اشاره به پیروی از فرمان های امام عصر (ع) از مسئولیت «خوشا به حال کسی که به حضور «قائم ، سد، در حالی که پیش از قیام او نیز پیرو او باشد». مای منتظران

امام زمان الله المعدد به عالمان دین، عمل به احکام فردی و اجتماعی دین و مقابله با طاغوت) از جمله دستورات امام زمان الله است که پیروان آن حضرت به دنبال انجام آن هستند. به عنوان نمونه، (تشکیل حکومت اسلامی در عصر غیبت و برکنارکردن حاکمان ستمگر یکی از علائم پیروی از امام عصر الله است.) ۲۵ (۳ ــ آماده کردن خود و جامعه برای ظهور: منتظر، عصر غیبت را عصر آماده باش برای یاری امام می داند و خود را سربازی برای یاری آن حضرت به حساب می آورد. او هرلحظه منتظر است ندای امام الله در جهان طنین انداز شود و مردم را برای پیوستن به حق فراخواند) ۲۱ امام علی الله دربارهٔ کسانی که با امام زمان الله بیعت می کنند، می فرماید:

(«امام با آین شرط با آنها بیعت می کند که در امانت خیانت نکنند، پاکدامن باشند، اهل دشنام و کلمات زشت نباشند، به ظلم و ستم خونریزی نکنند، به خانه ای هجوم نبرند، کسی را به ناحق آزار ندهند، ساده زیست باشند و بر مَرکبهای گران قیمت سوار نشوند، لباسهای فاخر نپوشند، به حقوق مردم تجاوز نکنند، به یتیمان ستم نکنند، دنبال شهوت رانی نباشند، شراب ننوشند، به پیمان خود عمل کنند، ثروت و مال را احتکار نکنند . . . و در راه خدا به شایستگی جهاد نمایند».)

بیانگر آماده کردن خود و جامعه برای ظهور از مسئولیت های منتظران

۲ - «قائم» یکی از لقبهای امام زمان النیار و به معنای قیام کننده است.





۳۷. چه کسانی می توانند در هنگام ظهور حضرت مهدی (ع) ویژگی های مورد نظر ایشان را داشته باشند؟

۳۸. کسانی که در عصر غیبت تنها با گریه و دعا سر کنند در روز ظهور عملکردشان چگونه خواهد بود؟

٣٩. به اعتقاد جامعه شناسان پویایی جامعه شیعه در طول تاریخ به چه عواملی وابسته بوده است؟

## فیلم (۲): چگونه زمینه ساز ظهور شویم؟

اما چه کسانی می توانند در هنگام ظهور این ویژگی ها را داشته باشند؟

۳۷ (کسانی که قبل از ظهور آن امام، در صحنه فعالیتهای اجتماعی و نبرد دائمی حق و باطل، در جبههٔ حق حضوری فعال داشته باشند و با ایستادگی در مقابل شیاطین درون و برون، ویژگیهایی همچون شجاعت، عزتنفس و پاکدامنی را در خود پرورانده باشند) ۳۷

۳۸ (کسی که در عصر غیبت تنها با گریه و دعا سر کند و در صحنهٔ نبرد حق طلبان علیه مستکبران حضور نداشته باشد، در روز ظهور، به علت عدم آمادگی، مانند قوم موسی علیه به امام مهدی علیه خواهند گفت: «تو و پروردگارت بروید و بجنگید، ما اینجا می نشینیم». ( ۲۸ گفت:

همان طور که برخی جامعه شناسان گفته اند، پویایی جامعه شیعه در طول تاریخ، به دو عامل وابسته

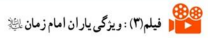
۳۹ (۱\_ گذشتهٔ سرخ؛ یعنی اعتقاد به عاشورا، آمادگی برای شهادت و ایثار.

۲ آیندهٔ سبز؛ یعنی انتظار برای سرنگونی ظالمان و گسترش عدالت در جهان، زیر پرچم امام عصر این ۳۹

یاران امام، پیشتازان تحول جهانی و سازندگان تمدن اسلامیاند. هستهٔ

مرکزی این یاران ۳۱۳ نفر، به تعداد یاران

پیامبراکرم ﷺ در جنگ بدر هستند که بنا به فرموده امام باقر ﷺ تعدادی از آنان از زنان اند. آهمچنین در احادیث آمده است که بیشتر یاران امام را جوانان تشکیل می دهند. ۳



## بيشتربدانيم

رهبر معظم انقلاب اسلامی دربارهٔ ویژگیهای منتظران می فرماید :

انتظاری که از آن سخن گفتهاند فقط نشستن و اشک ریختن نیست؛ انتظار به معنای این است که ما

١\_ اشاره به آيهٔ ٢۴ سورهٔ مائده.

۲\_ بحارالانوار، مجلسي، ج ۵۳، ص ۲۲۳.

٣\_ الغيبة، نعماني، ص٧٠٠.

- ۳۸. چرا در انتظار ظهور بودن ، از برترین اعمال عصر غیبت است؟
- ٣٩. چه چیزی لازمه ی انتظار برای ظهور امام عصر (ع) است؟ پاسخ: دعا برای ظهور امام عصر (ع)
  - ۴۰. امام عصر (ع) در چه زمانی و در چه شرایطی ظهور می کنند؟

باید خود را برای سربازی امام زمان این آماده کنیم. سربازی امام زمان کار آسانی نیست. سربازی منجی بزرگی که میخواهد با تمام مراکز قدرت و فساد بین المللی مبارزه کند، احتیاج به خودسازی، آگاهی و روشن بینی دارد. ما نباید فکر کنیم که چون امام زمان این خواهد آمد و دنیا را پر از عدل و داد خواهد کرد، امروز وظیفه ای نداریم. نه، برعکس. ما امروز وظیفه داریم در آن جهت حرکت کنیم تا برای ظهور آن بزرگوار آماده شویم.

(۴<u> عا برای ظهور امام</u>: در انتظار ظهور بودن، خود از برترین اعمال عصر غیبت است؛ (زیرا فرج و گشایش واقعی برای دین داران با ظهور آن حضرت حاصل می شود) امیر مؤمنان اید می می مراید: «منتظر فرج الهی باشید و از لطف الهی مأیوس نشوید و بدانید که محبوب ترین کارها نزد خداوند، انتظار فرج است». ا

لازمهٔ این انتظار، دعا برای ظهور امام عصر ﷺ است.

## نگاهی به جامعه مهدوی

( امام عصر علی زمانی ظهور می کند که مردم جهان از همهٔ مکتبهای غیرالهی و مدعیان برقراری عدالت در جهان ناامید شده اند و با تبلیغی که منتظران واقعی کرده اند، دلهای مردم به سوی آن منجی الهی جلب شده است) بیشتر مردم همین که ندای امام و طرفداران ایشان را می شنوند، با شوق به سوی آن حضرت می شتابند. اما مستکبران و ظالمان در مقابل امام می ایستند که در نهایت شکست می خورند و حکومت جهانی امام تشکیل می شود. با تشکیل حکومت امام عصر علی همهٔ اهداف انبیا تحقق می یابد. در میان این اهداف به چند مورد آن اشاره می کنیم بیانگر عدالت گستری از اهداف تشکیل حکومت امام عصر (ع) (۱ عدالت گستری: پیامبر اکرم شکی فرمود: «با طهور امام عصر علی خداوند زمین را از قسط و عدل پر خواهد کرد، بعد از اینکه از ظلم و جور پر شده اشد». "

در جامعهٔ مهدوی، قطب مرفّه و قطب فقیر، طبقهٔ مستکبر و طبقهٔ مستضعف وجود ندارد. امام باقر الله در بارهٔ وضعیت اقتصادی مردم پس از ظهور، می فرماید: «آن چنان میان مردم مساوات برقرار می کند که نیاز مندی پیدا نخواهد شد تا به او زکات داده شود».

۲ آبادانی : برکت و آبادانی همهٔ سرزمینها را فرا میگیرد. برای مثال، اگر کسی سرزمینهای بین عراق و شام را که بسیاری از قسمتهای آن در حال حاضر کویری است، بپیماید، همه را سرسبز و خرم خواهد دید.)

۴۲. اهدافی که در جامعه حضرت مهدی (ع) با تشکیل حکومت جهانی محقق می شوند کدامند؟ توضیح دهید؟



۴۱. چه زمانی همه اهداف انبیای الهی تحقق پیدا می یابد؟ پاسخ: با تشکیل حکومت جهانی امام مهدی (ع)

پاسخ سوال سه: یعنی شخصی که منتظر موعود و مصلح جهانی است ابتدا باید از خود شروع کند و با انجام اعمال صالح خود و دیگران را برای آمدن موعود و اصلاح جامعه جهانی آماده نماید تا زمینه ظهور فراهم شود.

۲۶ (۳ ــ شکوفایی عقل و علم : این دوران زمان کامل شدن عقل های آدمیان است و با لطف و توجه ویژهای که امام زمان ﷺ به همه انسان ها می کند عقل آنان کامل می شود. ا

۴ امنیت کامل: در آن دوران، اگر کسی از شرق یا غرب عالم، شب یا روز، زن یا مرد و به تنهایی به سمت دیگر حرکت کند، احساس ناامنی و ترس نمی کند، از دزدی اموال و ثروت دیگران خبری نیست.

۵ فراهم شدن زمینهٔ رشد و کمال: از همهٔ موارد فوق مهم تر اینکه، در جامعهٔ مهدوی زمینه های رشد و تکامل همهٔ افراد فراهم است. انسان ها بهتر می توانند خدا را بندگی کنند، فرزندان صالح به جامعه تقدیم نمایند و خیرخواه دیگران باشند. بدین ترتیب، انسان ها به هدفی که خدا در خلقت برای آنها تعیین کرده، بهتر و آسان تر می رسند)

پاسخ سوال ۱: آینده ی تاریخ از آنِ بندگان صالح و حاکمیت مستضعفان همراه با پیروزی جبهه ی حق بر باطل می باشد.

١ ـ از ديدگاه قرآن كريم، آيندهٔ تاريخ از آن چه كساني است؟

۲\_ معتقد بودن به انتظار، چه تأثیرهایی بر شخصیت فرد منتظر دارد؟

٣ اين جمله را تحليل كنيد: «منتظران مصلح، خود بايد صالح باشند».

## پیشنهاد

۱\_ یکی از دعاهای مهمی که ارتباط ما را با امام عصر ﷺ تقویت میکند، دعای عهد است. این دعا را درکتاب مفاتیح الجنان بیابید؛ آن را مطالعه کنید و ببینید که در این دعا چه عهدی مطرح شده است.

## ◄ مشتاق و منتظر امام زمان الله این گونه با خود نجوا می کند:

محمری است که از حضور او جاماندیم در غربت سرد خویش تنها ماندیم او منتظر است تا که ما برکردیم ماییم که در فیبت کبری ماندیم

و از عدم آمادگی خود و جامعه سخن می گوید که : پ ضرورت ایجاد تحول در خود برای ظهور امام زمان (ع)

قطعهٔ کمشده ای از پر پرواز کم است یازده بار شمردیم و یکی باز کم است این همه آب که جاری است ناقیانوس است مرق شرم زمین است که سرباز کم است

پاسخ سوال دو: الف) انسان منتظر هدف و آرمان خود را می شناسد و یقین دارد که روزی این هدف در جهان تحقق می یابد از این رو همواره برای رسیدن جامعه به چنین هدفی تلاش می کند از این رو انسان منتظر فردی فعال و با نشاط است که امید به آینده ای زیبا دارد.

ب) فرد منتظر برای جلب رضایت حضرت مهدی (ع) تلاش می کند و سعی می کند صفات و ویژگی هایی پیدا کند که در زمره یاران حضرت قرار گیرد