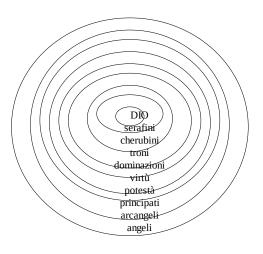
# **Sommario**

| L'universo di Dante 2          |
|--------------------------------|
| La struttura dell'inferno 3    |
| Canto I 4                      |
| Canto II11                     |
| Canto III18                    |
| Canto V25                      |
| Canto V25                      |
| Canto VI33                     |
| Canto X38                      |
| Canto XI44                     |
| Canto XIII50                   |
| Canto XIV55                    |
| Canto XV60                     |
| Canto XIX66                    |
| Canto XXI71                    |
| Canto XXVI76                   |
| Canto XXVII83                  |
| Canto XXVII83                  |
| Canto XXX89                    |
| Canto XXX89                    |
| Canto XXXIII94                 |
| Canto XXXIV 100                |
| Riassunto di tutti i canti 105 |

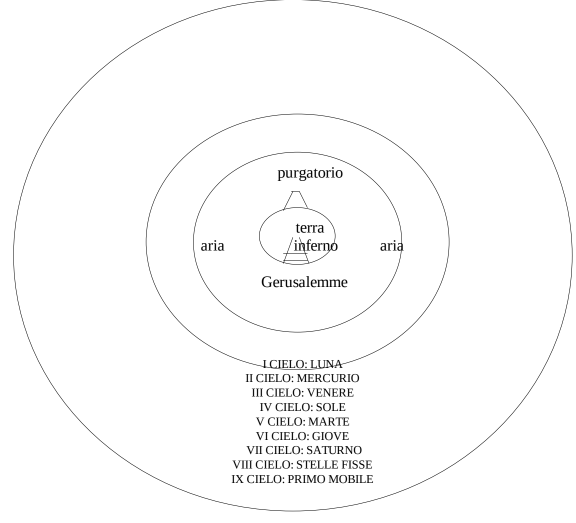
# L'universo di Dante



# GERARCHIE ANGELICHE

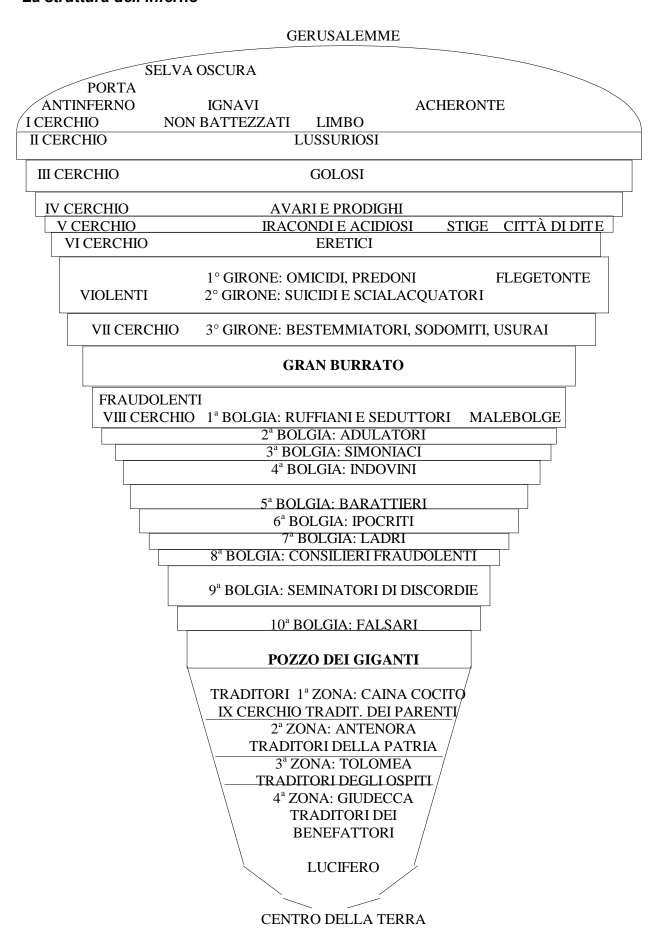


# CANDIDA ROSA



**EMPIREO** 

## La struttura dell'inferno



#### Canto I

Nel mezzo del cammin di nostra vita mi ritrovai per una selva oscura ché la diritta via era smarrita. Ahi quanto a dir qual era è cosa dura esta selva selvaggia e aspra e forte che nel pensier rinova la paura! Tant'è amara che poco è più morte; ma per trattar del ben ch'i' vi trovai, dirò de l'altre cose ch'i' v'ho scorte. Io non so ben ridir com'i' v'intrai, tant'era pien di sonno a quel punto che la verace via abbandonai. Ma poi ch'i' fui al piè d'un colle giunto, là dove terminava quella valle che m'avea di paura il cor compunto, guardai in alto, e vidi le sue spalle vestite già de' raggi del pianeta che mena dritto altrui per ogne calle. Allor fu la paura un poco queta che nel lago del cor m'era durata la notte ch'i' passai con tanta pieta. E come quei che con lena affannata uscito fuor del pelago a la riva si volge a l'acqua perigliosa e guata, così l'animo mio, ch'ancor fuggiva, si volse a retro a rimirar lo passo che non lasciò già mai persona viva. Poi ch'èi posato un poco il corpo lasso, ripresi via per la piaggia diserta, sì che 'l piè fermo sempre era 'l più basso. Ed ecco, quasi al cominciar de l'erta, una lonza leggera e presta molto, che di pel macolato era coverta; e non mi si partia dinanzi al volto, anzi 'mpediva tanto il mio cammino, ch'i' fui per ritornar più volte vòlto. Temp'era dal principio del mattino, e 'l sol montava 'n sù con quelle stelle ch'eran con lui quando l'amor divino mosse di prima quelle cose belle; sì ch'a bene sperar m'era cagione di quella fiera a la gaetta pelle l'ora del tempo e la dolce stagione; ma non sì che paura non mi desse la vista che m'apparve d'un leone. Questi parea che contra me venisse con la test'alta e con rabbiosa fame, sì che parea che l'aere ne tremesse. Ed una lupa, che di tutte brame sembiava carca ne la sua magrezza, e molte genti fé già viver grame, questa mi porse tanto di gravezza con la paura ch'uscia di sua vista, ch'io perdei la speranza de l'altezza. E qual è quei che volontieri acquista, e giugne 'l tempo che perder lo face, che 'n tutt'i suoi pensier piange e s'attrista; tal mi fece la bestia sanza pace, che, venendomi 'ncontro, a poco a poco

1. Nel mezzo del cammin di nostra vita (=a 35 anni) mi ritrovai per una selva oscura, perché avevo smarrito la retta via. 4. Ahi, quanto è arduo e doloroso raccontare com'era selvaggia, intricata e impraticabile questa selva, il cui solo pensiero mi rinnova la paura! 7. Essa (=selva) è tanto amara, che la morte lo è poco di più. Ma, per parlare del bene che vi trovai, dirò delle altre cose che vi ho visto. 10. Io non so ben dire come vi entrai, tanto ero pieno di sonno a quel punto in cui abbandonai la via del vero. 13. Ma, dopo che fui giunto al piè di un colle, dove terminava quella valle che mi aveva riempito il cuore di paura, 16. guardai in alto e vidi la cima [del colle] illuminata già dai raggi del pianeta (=il sole sta sorgendo), che conduce il viandante dritto per ogni strada. 19. Allora si quietò un poco la paura, che nel profondo del cuore mi aveva a lungo agitato in quella notte che io trascorsi con tanta angoscia. 22. E, come il naufrago, uscito fuori del mare e giunto alla riva, con respiro affannoso si volge indietro e guarda le onde pericolose, 25. così il mio animo, che ancora fuggiva, si volse indietro per riguardar la selva, che non lasciò mai (=accompagnò sempre ogni) persona viva. 28. Dopo che ebbi riposato un po' il mio corpo affaticato, ripresi a camminare lungo il pendìo deserto [del colle], così che il piede fermo era sempre il più basso. 31. Ed ecco che, quasi agli inizi della salita, mi apparve una lonza leggera e molto veloce, che era coperta di pelo screziato. 34. Essa non si allontanava da me, anzi impediva a tal punto il mio cammino, che mi volsi più volte per tornare indietro. 37. Era il primo mattino ed il sole [primaverile] saliva in cielo con le stelle dell'Ariete, che erano con lui quando l'amore di Dio 40. fece muovere per la prima volta quelle cose belle. Così l'ora del giorno e la dolce stagione mi facevano ben sperare 43. di [aver la meglio] su quella fiera dalla pelle variegata, ma non tanto che non m'incutesse paura la vista di un leone che mi comparve davanti. 46. Esso veniva contro di me con la testa alta e con una fame rabbiosa, così che anche l'aria sembrava temerlo. 49. E una lupa, che nella sua magrezza sembrava piena di ogni desiderio e che fece viver misere (=infelici) molte genti, 52. mi causò sùbito dopo tanto sgomento con la paura che incuteva il suo aspetto, che perdetti la speranza di raggiungere la cima del colle. 55. E come l'avaro, che accumula volentieri e che, giunto il tempo in cui perde la ricchezza accumulata, piange e si rattrista in tutti i suoi pensieri; 58. così mi rese la bestia senza pace, la quale, venendomi incontro, a poco a poco mi sospingeva nella selva oscura, dove il sole non penetra.

mi ripigneva là dove 'l sol tace.

1

4

7

10

13

16

19

22

25

28

31

34

37

40

43

46

49

52

55

Mentre ch'i' rovinava in basso loco, 61 61. Mentre ero spinto rovinosamente verso la valle, dinanzi a li occhi mi si fu offerto davanti agli occhi mi apparve uno, che in quel vasto chi per lungo silenzio parea fioco. silenzio appariva come un'ombra evanescente. 64. Quando vidi costui nel gran diserto, 64 Quando lo vidi in quella grande solitudine, «Abbi "Miserere di me", gridai a lui, pietà di me» gli gridai, «chiunque tu sia, ombra o "qual che tu sii, od ombra od omo certo!". uomo vivo!». 67. Mi rispose: «Non sono un uomo, Rispuosemi: "Non omo, omo già fui, 67 ma lo fui un tempo. I miei genitori furono lombardi, e li parenti miei furon lombardi, ambedue nativi di Mantova. 70. Nacqui sotto Giumantoani per patria ambedui. lio Cesare, seppur troppo tardi [per conoscerlo], e 70 Nacqui sub Iulio, ancor che fosse tardi, vissi a Roma sotto il buon Augusto al tempo degli e vissi a Roma sotto 'l buono Augusto dei falsi e bugiardi. 73. Fui poeta e cantai [le imnel tempo de li dèi falsi e bugiardi. prese] di quel giusto figlio di Anchise (=Enea), che 73 Poeta fui, e cantai di quel giusto da Troia venne in Italia, dopo che la superba città figliuol d'Anchise che venne di Troia, fu incendiata. 76. Ma tu perché ritorni a tanto affanno (=nella selva)? Perché non sali il dilettoso poi che 'l superbo Ilión fu combusto. Ma tu perché ritorni a tanta noia? 76 monte, che è inizio e causa di tanta gioia?». 79. perché non sali il dilettoso monte «Sei tu quel Virgilio e quella fonte che spande un fiume così abbondante di parole?» gli risposi a fronch'è principio e cagion di tutta gioia?". "Or se' tu quel Virgilio e quella fonte 79 te bassa per la vergogna. 82. «O decoro e luce degli che spandi di parlar sì largo fiume?", altri poeti, concèdimi il tuo aiuto in nome del lungo rispuos'io lui con vergognosa fronte. studio e del grande amore, che mi hanno fatto cer-"O de li altri poeti onore e lume 82 care le tue opere. 85. Tu sei il mio maestro e il mio vagliami 'l lungo studio e 'l grande amore autore. Tu sei il solo da cui appresi lo stile tragico, che m'ha fatto cercar lo tuo volume. che mi ha dato la fama. 88. Vedi la bestia che mi Tu se' lo mio maestro e '1 mio autore; 85 ha fatto volgere indietro. Aiùtami, o saggio famoso, tu se' solo colui da cu' io tolsi perché essa mi fa tremare le vene ed i polsi!» 91. lo bello stilo che m'ha fatto onore. «A te conviene (=tu dovrai) prendere un'altra stra-Vedi la bestia per cu' io mi volsi: 88 da» rispose dopo che mi vide in lacrime, «se vuoi aiutami da lei, famoso saggio, uscire da questo luogo selvaggio. 94. Questa bestia, ch'ella mi fa tremar le vene e i polsi". che ti costringe a chieder aiuto, non lascia passare 91 "A te convien tenere altro viaggio", alcuno per la sua strada, ma lo ostacola tanto che lo rispuose poi che lagrimar mi vide, uccide. 97. Ed ha una natura così malvagia e catti-"se vuo' campar d'esto loco selvaggio: va, che non soddisfa mai la sua sconfinata ingordiché questa bestia, per la qual tu gride, 94 gia e che, dopo mangiato, ha più fame di prima. non lascia altrui passar per la sua via, 100. Molti sono gli animali con cui si accoppia e ma tanto lo 'mpedisce che l'uccide; ancor di più saranno in futuro, finché verrà il Vel-97 e ha natura sì malvagia e ria, tro, che la farà morire con dolore. 103. Questi cerche mai non empie la bramosa voglia, cherà non terre né denaro, ma sapienza, amore e e dopo 'l pasto ha più fame che pria. virtù, e la sua origine sarà tra feltro e feltro. 106. Molti son li animali a cui s'ammoglia, 100 Sarà la salvezza di quell'umile Italia, per la quale e più saranno ancora, infin che 'l veltro morirono uccisi la vergine Camilla, Eurialo, Niso e verrà, che la farà morir con doglia. Turno. 109. Questi la caccerà da ogni città, finché Questi non ciberà terra né peltro, 103 l'avrà rimessa nell'inferno, da dove la fece uscire ma sapienza, amore e virtute, l'invidia [del serpente verso Adamo ed Eva]. 112. e sua nazion sarà tra feltro e feltro. Perciò per il tuo bene penso e giudico che tu mi Di quella umile Italia fia salute 106 debba seguire: sarò la tua guida. Ti trarrò di qui atper cui morì la vergine Cammilla, traverso il luogo eterno (=l'inferno), 115. dove u-Eurialo e Turno e Niso di ferute. drai le grida senza speranza [dei dannati] e vedrai gli spiriti sofferenti degli antichi, che invocano la Questi la caccerà per ogne villa, 109 fin che l'avrà rimessa ne lo 'nferno, seconda morte (=quella dell'anima, cioè l'annilà onde 'nvidia prima dipartilla. chilimento totale). 118. Vedrai coloro che sono Ond'io per lo tuo me' penso e discerno 112 contenti di stare nel fuoco [del purgatorio], perché che tu mi segui, e io sarò tua guida, sono sicuri di andare, prima o poi, fra le genti beae trarrotti di qui per loco etterno, ove udirai le disperate strida. 115 vedrai li antichi spiriti dolenti, ch'a la seconda morte ciascun grida; e vederai color che son contenti 118 nel foco, perché speran di venire

quando che sia a le beate genti.

| A le quai poi se tu vorrai salire,         | 121 |
|--------------------------------------------|-----|
| anima fia a ciò più di me degna:           |     |
| con lei ti lascerò nel mio partire;        |     |
| ché quello imperador che là sù regna,      | 124 |
| perch'i' fu' ribellante a la sua legge,    |     |
| non vuol che 'n sua città per me si vegna. |     |
| In tutte parti impera e quivi regge;       | 127 |
| quivi è la sua città e l'alto seggio:      |     |
| oh felice colui cu' ivi elegge!".          |     |
| E io a lui: "Poeta, io ti richeggio        | 130 |
| per quello Dio che tu non conoscesti,      |     |
| acciò ch'io fugga questo male e peggio,    |     |
| che tu mi meni là dov'or dicesti,          | 133 |
| sì ch'io veggia la porta di san Pietro     |     |
| e color cui tu fai cotanto mesti".         |     |
| Allor si mosse, e io li tenni dietro.      | 136 |

## I personaggi

Dante (Firenze 1265) è il protagonista del poema: a 35 anni, quindi nel 1300, si smarrisce in una selva oscura e, per tornare a casa, deve fare un lungo viaggio attraverso i tre regni dell'oltretomba. Il nome del poeta compare soltanto in Pg XXX, 55. È un personaggio multiplo: a) è colui che compie il viaggio; b) è colui che racconta il viaggio dopo che l'ha compiuto; c) è l'autore del poema. Oltre a ciò, ognuno di questi tre personaggi è, di volta in volta, poeta, politico, credente, intellettuale, letterato, polemista, partigiano dell'imperatore, esiliato politico, laico, logico, scienziato, teologo, uomo ora partecipe del dramma dei dannati ora ferocemente vendicativo. In particolare Dante è l'individuo che si perde nella selva oscura, ma nello stesso tempo è il simbolo dell'*umanità errante*, pellegrina sulla terra, che cerca con le sue forze, ma inutilmente, la via della salvezza. Dante scrittore approfitta delle molteplici possibilità narrative, che gli permette la sua triplice dimensione (viandante, narratore, scrittore) e le ulteriori specificazioni.

Publio Virgilio Marone (Andes, presso Mantova, 70 a.C.-Brindisi 19 a.C.) appartiene ad una famiglia di agiati proprietari terrieri. Studia a Cremona e a Milano e si perfeziona a Roma. Vive a Napoli. Compone le Bucoliche e le Georgiche. La sua opera maggiore è l'Eneide, dove canta Roma e l'Impero instaurato da Ottaviano Augusto. Nel Medio Evo è uno dei pochi poeti classici conosciuti, e viene anche considerato un profeta (in Egloga, IX, avrebbe preannunciato la venuta di Gesù Cristo, in realtà stava celebrando la nascita di Ottaviano, il futuro imperatore) e un mago. Dante lo sceglie come guida per l'inferno e il purgatorio, e lo fa diventare il simbolo dell'umanità pagana e della ragione umana insoddisfatta, che cerca la salvezza ma che non può trovarla, perché non ha ricevuto il battesimo, in quanto vissuta prima della venuta di Gesù Cristo.

La selva oscura è la selva in cui il poeta si perde (significato letterale), ma è anche il simbolo del peccato (significato allegorico), che acceca la ragione e la volontà dell'uomo. Il colle indica la difficoltà di raggiungere la salvezza con le proprie forze, se la grazia divina, simboleggiata dal sole che sorge, non interviene. Il poema dantesco si deve leggere

121. E, se vorrai salire fra quelle genti [in paradiso], sarai accompagnato da un'anima più degna di me (= Beatrice). Ti affiderò a lei, prima di lasciarti, 124. perché l'imperatore (=Dio), che regna lassù, non vuole che io entri nella sua città, poiché fui ribelle (=non conobbi) alla sua legge. 127. Egli impera su tutto l'universo, ma governa da qui: questa è la sua città e qui sta il suo trono. Oh, felice colui che ammette lassù!» 130. Io gli dissi: «O poeta, in nome di quel Dio, che non conoscesti, ti prego di condurmi dove ora dicesti, 133. affinché possa fuggire questo male (=la lupa) e peggio (=la dannazione eterna). Così potrò vedere la porta di san Pietro (=il purgatorio) e coloro che tu dici tanto mesti (=i dannati dell'inferno)». 136. Allora egli si mosse ed io gli tenni dietro.

tenendo presenti i quattro sensi delle scritture (letterale, allegorico, morale, anagogico), indicati già nel *Convivio* come gli strumenti da usare nella lettura delle opere. In *If* I il significato allegorico dei personaggi è particolarmente esplicito.

Le tre fiere, la lonza, il leone, la lupa, sono il simbolo dei vizi (la lussuria, la superbia e l'avarizia), che dominano i comportamenti umani e causano le lotte politiche e tutti i mali sulla terra. Nel Medio Evo gli animali avevano una grande importanza ed esercitavano un grande fascino nell'immaginario collettivo. La lonza è un animale simile al leopardo.

Il Veltro è un cane da caccia, simbolo di un personaggio che verrà. Sarà capace di ricacciare la lupa nell'inferno e di riformare moralmente la società, che nel presente è corrotta. È inutile volerlo identificare con un personaggio storico del tempo: il poeta esprime un'aspirazione di rinnovamento morale e spirituale, molto diffusa nella società italiana del sec. XIII (da Francesco d'Assisi alle varie correnti riformistiche ed eretiche). Il testo permette di precisare soltanto che sarà un personaggio religioso. Oltre a ciò il poeta lo lascia volutamente indeterminato, per provocare curiosità e un maggiore impatto emotivo sul lettore. Comunque sia, il Veltro non sarà un personaggio mite e pacifico, perché farà morire la lupa con doglia.

Eurialo e Niso (eroi troiani), Camilla e Turno (eroi latini) sono accomunati, per indicare che la nuova comunità sorgeva dal superamento della distinzione tra vincitori e vinti. La fonte di Dante è Virgilio, *Eneide*, IX, XI, XII.

## Commento

1. Dante ricorre all'espediente narrativo del *viaggio*, ampiamente sperimentato nella letteratura dell'antichità, ad esempio nell'*Odissea* (il viaggio decennale di Ulisse, che ritorna in patria dopo la caduta di Troia) e nell'*Eneide* (il viaggio di Enea da Troia, conquistata dagli achei e incendiata, fino alle spiagge del Lazio). Anche il viaggio nell'oltretomba ha dei precedenti: ancora nell'*Eneide* (il viaggio di Enea negli inferi, per parlare con l'anima del padre Anchise), in san Paolo (2 *Cor* 12, 2-4) e nella letteratura del suo tempo, ad esempio *De Ie*-

rusalem e De Babilonia di Giacomino da Verona (fine sec. XIII) o il Libro delle tre scritture di Bonvesin da la Riva (1250-1313ca.). Nel Medio Evo hanno una particolare diffusione i poemetti allegorico-didascalici, che trattano di viaggi nell'oltretomba.

- 2. Il poeta compie il viaggio con una *guida*, perché da solo non ce la farebbe. La guida è Virgilio, un poeta morto da oltre mille anni, che tuttavia lo accompagna soltanto per un certo tratto, nell'inferno e nel purgatorio, fino al paradiso terrestre che si trova in cima al purgatorio. Qui la sua funzione e le sue capacità di guida terminano, e subentra un'*altra* guida, Beatrice, che lo conduce per il resto del viaggio. Ma anche questa seconda guida ha dei limiti e ad un certo momento cede il posto ad una terza guida, san Bernardo, che lo guida al cospetto dei beati e che chiede e ottiene l'intervento di Maria Vergine affinché il poeta abbia la visione di Dio.
- 2.1. Anche la *guida* risulta un espediente letterario già sperimentato nella letteratura classica, che parla di *protagonista* (il *primo personaggio*) e di *deuteragonista* (il *secondo personaggio*), i quali nel corso del viaggio o dell'avventura incontrano altri personaggi e affrontano insieme numerose difficoltà, che con l'ingegno e con la fortuna riescono a superare.
- 2.3. La sostituzione di una guida con un'altra come l'aggiunta di sempre nuovi compagni nel corso del viaggio riesce a svolgere abilmente e, soprattutto, senza nessuna forzatura due compiti: a) sviluppare il discorso allegorico (Virgilio è simbolo della ragione, la ragione come tale può accompagnare il poeta per l'inferno e il purgatorio, ma non per il paradiso; Beatrice è il simbolo della fede e, come tale, può accompagnare il poeta in paradiso; ecc.); e b) rendere più vario, interessante e movimentato il viaggio agli occhi del lettore. Il poeta ha vivissimo il senso del discorso allegorico e, più in generale, delle quattro scritture ed ha altrettanto vivo il senso della narrazione sempre spettacolare, sempre rapida e sempre coinvolgente. Queste due dimensioni del poema ricevono poi una veste retorica adeguata ed efficace, e si dispiegano costantemente in quel particolare respiro che è la terzina dantesca.
- 3. Il poeta si smarrisce nella selva oscura a 35 anni, cioè a metà della vita umana (la cui lunghezza ideale è considerata di 70 anni), quando l'uomo raggiunge la maturità e dovrebbe ormai avere chiaro il significato dell'esistenza. Il 35° anno coincide con il 1300, quando il papa Bonifacio VIII, il mortale nemico del poeta, indice il primo giubileo, che fa affluire moltissimi pellegrini a Roma e che fa sentire i suoi effetti benefici anche sulle anime del purgatorio incontrate in séguito dal poeta (Pg II ecc.).
- 4. Le tre fiere fanno parte dell'immaginario e dell'esperienza medioevale, che è affascinata dagli animali, in particolar modo dagli animali feroci. Gli animali colpiscono per la loro forza, per la loro aggressività, per la loro violenza, per il pericolo che costituiscono (l'uomo è debole e si sente debole), per la loro rarità e per la loro pura selvatichezza. L'uomo medioevale fantastica di esseri mostruosi, che vivo-

- no in paesi lontani: ciclopi con un occhio, oche con due teste, galline ricoperte di lana, uomini con quattro occhi, con corna e con zampe caprine, agnelli che nascono dagli alberi, uomini-albero, uomini con il collo lungo o con le membra doppie. Che questi esseri esistessero realmente non importa (anzi la domanda è completamente sbagliata), quel che conta è che esistevano nell'immaginario collettivo.
- 4.1. Le tre fiere sono ad un tempo animali fisici, aggressivi e violenti, e animali che appartengono al mondo dell'immaginario, quel mondo con cui ogni epoca affronta e interpreta la realtà. I tre animali – reali e ad un tempo immaginari – svolgono almeno due funzioni: a) riempiono e monopolizzano il mondo dei simboli; e b) permettono un linguaggio sintetico con cui descrivere, interpretare e controllare la realtà. Il secondo punto va chiarito: nel Novecento il Neoempirismo logico cerca di elaborare un linguaggio che abbia un rapporto biunivoco con la realtà (ogni parola indica una cosa). Il progetto fallisce: la realtà non lo permette, perché è troppo complessa. I pensatori medioevali sono ammaestrati dalle infinite sfumature del linguaggio messe in luce dalla dialettica (o logica), che vedono costantemente in difficoltà nel descrivere il mondo dell'esperienza. Perciò immaginano un sistema di segni più complesso: i testi vanno letti secondo i quattro sensi delle scritture; la realtà va descritta ora direttamente (quando ciò è possibile), ora indirettamente (e questa è forse la norma). Ad esempio con la metafora, con l'analogia, con un sistema coordinato di più punti di vista, richiamandosi al contesto o ai principi primi. Essi avevano una chiara consapevolezza della complessità del mondo e cercavano di reagire con un sistema teorico ed interpretativo ugualmente complesso.
- 4.2. In *Pg* XXXII, 106-160, Dante descrive la storia della Chiesa ricorrendo al linguaggio profetico dell'*Apocalisse* di Giovanni l'evangelista. Tale linguaggio adoperava simboli, numeri ed animali per parlare della storia umana passata e futura. Nel canto gli animali hanno questi significati: l'aquila è simbolo dell'Impero, la volpe delle eresie, il drago dell'Anticristo, il carro indica la Chiesa, infine la *puttana discinta* e il *drudo* indicano rispettivamente il papa e l'Impero (o meglio il potere politico), che ora vanno d'accordo ed ora sono in contrasto. Il ricorso ai simboli e agli animali avviene in modo più articolato e consapevole.
- 5. Virgilio appare a Dante «per lungo silenzio», cioè «in quel vasto silenzio», mentre il poeta sta precipitando nella selva oscura. È una inaspettata àncora di salvezza. Ma tale àncora risulta sùbito assai aleatoria, perché il poeta latino risulta «fioco», si vede male, appare sbiadito «nel gran diserto». Il poeta si rende sùbito conto della situazione, come risulta dalla domanda che pone: «Aiutami, chiunque tu sia, o *ombra* o *uomo certo*» (v. 66). Ha davanti a sé un'ombra, l'ombra *di un morto*; e l'ombra, nella risposta, conferma di essere tale. Ma, in mancanza di meglio, ci si affida anche ad un'ombra, all'ombra di un morto per uscire dai

guai... Il poeta abilmente recupera tutte le storie paurose di apparizioni di defunti, diffusissime nel Medio Evo e incrementate dalle prediche della Chiesa. L'incontro fra il poeta e la sua futura guida avviene quindi in un luogo caratterizzato da un grande silenzio e dall'essere deserto. C'è soltanto il poeta, che sta cercando invano di lasciare la selva oscura e l'ombra, l'ombra di un morto che parla. Poco dopo il poeta viene a sapere che si tratta di un personaggio morto da 1319 anni. E si prospetta sùbito la possibilità di dover fare un lungo viaggio con quest'ombra! Il canto insiste con forza anche sugli animali e sulle caratteristiche del paesaggio. Gli animali costituiscono il pericolo; e il poeta è abbandonato a se stesso in quel luogo vasto e silenzioso, grande e solitario, che si distende tra la selva oscura e il «dilettoso monte». Il contrasto è semplice ed efficace. Il lettore è catturato dalla storia che sta iniziando a leggere.

5.1. Dante accoglie Virgilio con uno stile curato che contiene una domanda retorica «Non sei tu forse...?» (v. 79) e una complessa *captatio benevolentiae* (vv. 80 e 82-87): il poeta riconosce la sua dipendenza dalle opere dello scrittore latino e chiede aiuto in nome del suo impegno in tale studio. Per Dante ed il Medio Evo lo stile più alto è quello tragico, seguito dallo stile comico e da quello elegiaco. La *Divina commedia* usa tutti e tre questi stili.

5.2. L'esempio più grande di *captatio benevolentiae* si trova in *If* XXVI, 112-126: Ulisse s'impegna a persuadere i marinai della sua nave, che in quanto sudditi devono seguirlo in ogni caso. Ma l'«l'orazion picciola» del loro capo li trasforma: essi fanno dei remi ali per il «folle volo» nel mondo disabitato

6. Il poeta è minacciato da tre animali che sono il simbolo di tre vizi. È comprensibile che il discorso fatto poco dopo da Virgilio resti sullo stesso piano fisico-allegorico: un altro animale affronterà e vincerà la lupa (l'animale più pericoloso ed infestante) e gli altri due animali. Il Veltro è la prima profezia del poema. Un'altra, e sicuramente legata a questa, ne verrà in séguito: Beatrice, la guida che succede a Virgilio, annuncerà l'avvento di un «cinquecento dieci e cinque» (Pg XXXIII, 43), che come il Veltro rinnoverà la vita spirituale e politica. Chi sia il personaggio indicato da questo animale è difficile dire. Le interpretazioni sono state infinite e si sono tutte indirizzate alla ricerca di un personaggio *storico* che avesse i requisiti richiesti. I personaggi così trovati sono stati numerosi, ma per un qualche motivo nessuno di essi risultava completamente soddisfacente. Si potrebbe però anche pensare che la ricerca di tale personaggio sia una strategia completamente sbagliata, perché la posizione della questione potrebbe essere completamente sbagliata. I critici moderni si richiamano acriticamente all'autorità e alla lettura dei primi commentatori trecenteschi e ne ripetono gli errori. E fanno di Dante uno storico o un cronista, che informa pedissequamente il lettore...

6.1. Dal Quattrocento in poi la filologia occidentale va con accanimento alla ricerca di risposte sbagliate. Il caso più significativo è la «questione omerica», il

tentativo d'identificare precisamente l'autore o gli autori dei due poemi, l'*Iliade* e l'*Odissea*. È paradossale: il critico e il filologo fa professione di fede di storicismo (un fatto, un'opera, un avvenimento va inserito nel suo *specifico* contesto storico), ma poi, quando dalla teoria passa ai fatti, si dimentica di quel che aveva appena detto. Per il mondo acheo e, in generale, per tutto il mondo antico, non era importante l'autore (che invece inizia ad essere importante dal sec. XV in poi), era importante l'opera. E noi dovremmo rispettare la loro cultura, la loro mentalità, il loro atteggiamento. E, se noi poniamo domande che questa cultura non riteneva corrette, dovremmo essere del tutto consapevoli che esse *non sono* corrette. Ugualmente le risposte.

6.2. La domanda circa l'identità del Veltro deve assumere una formulazione ben più complessa. Il problema del Veltro ha due aspetti fondamentali: a) chi è il Veltro, cioè che funzione ha questo animale, che scopo deve raggiungere; e b) qual è la sua funzione sul piano narrativo. I due aspetti si possono benissimo fondere e rafforzarsi a vicenda.

6.3. La risposta deve essere quindi più morbida ed anche più complessa e non deve puntare a priori sulla ricerca di un personaggio. Magari le cose stanno diversamente... Essa si trova individuando le funzioni che il poeta attribuisce all'animale (egli ricaccerà nell'inferno la lupa e tutti gli esseri mostruosi che ha generato), ma tenendo presente il linguaggio profetico - oggi del tutto scomparso - con cui si esprime. Anche qui, come per la «questione omerica» il filologo cerca un individuo, quando per la cultura del tempo ed anche per la cultura filologica rettamente intesa dovrebbe cercare qualcos'altro, qualcosa di molto più complesso. Il Veltro non è né può essere un individuo, perché nessun individuo ha la statura per ricacciare all'inferno tutti i figli della lupa. Il Veltro è qualcosa di molto diverso che agisce in un mondo del tutto particolare: il mondo dell'immaginario. Per Dante come per la cultura medioevale la realtà non è costituita dai fatti fisici ma dal mondo immaginario che mette l'uomo a contatto con la realtà profonda. Dove noi, botanici, vediamo un trifoglio, i medioevali vedevano l'impronta o il simbolo della Trinità. È superficiale dire che noi abbiamo ragione ed essi torto. Ciò che conta è che essi vi vedevano la Trinità ed agivano come se il trifoglio indicasse la Trinità. Il Veltro è un simbolo, resta un simbolo, agisce ed ha lo scopo di agire nel mondo dei simboli. Nessun personaggio storico è capace di operare il rinnovamento che si è reso necessario, perciò Dante segue un'altra strada: profetizza l'avvento di un personaggio di forte impatto nel mondo dei simboli. Così crea attesa. Crea la cultura dell'attesa e della profezia. E coloro che attendono fanno sì che la profezia si autorealizzi. In questa cultura dell'attesa si possono inserire – e correttamente – anche i personaggi storici in cui i critici hanno identificato il Veltro. Nel Medio Evo però si praticava anche un'altra strategia, ben più efficace: la forzatura dei fatti o dei personaggi o dei simboli in modo che si adattassero ad uno stereotipo prefissato. Il caso più

significativo del poema è forse la storia edificante di Romeo di Villanova (*Pd* VI, 127-142), che per dignità si licenzia nel momento di maggior bisogno; ma tutti i personaggi del poema sono costantemente plasmati e *manipolati*. Nella cultura del tempo basta fare riferimento alla letteratura edificante, che aveva una storia lunghissima e che si realizzava soprattutto nelle agiografie dei santi.

6.4. Una profezia deve essere per definizione oscura, altrimenti sarebbe una previsione. Sul piano narrativo l'oscurità della profezia del Veltro ha lo scopo di spingere il lettore a tentarne un'identificazione. Dante ricorre anche in séguito a questa strategia che coinvolge il lettore e che lo costringe a fare ipotesi. I casi più significativi sono forse l'identificazione di «colui che fece per viltade il gran rifiuto» (If III, 59-60) e se il conte Ugolino della Gherardesca si è cibato o meno delle carni dei suoi figli morti (If XXXIII, 75). Il poeta ricorre alla strategia del coinvolgimento anche in altri modi: presenta una problematica che coinvolge il lettore, costringe poi il lettore ad identificarsi in un personaggio, pone il personaggio davanti a un dilemma, in genere due alternative ugualmente valide ma che si escludono a vicenda. E lo costringe a scegliere. I casi più significativi sono la scelta tra politica e famiglia (Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti, If X); tra famiglia ed esplorazione dell'ignoto (Ulisse, If

6.5. Basterebbe dare un'occhiata alla storia del Duecento per capire quanto erano forti e diffuse le attese millenaristiche: dall'«anno dell'alleluja» (1233) alla diffusione in tutt'Italia dei disciplinati (1260), dalle varie profezie che, una volta non realizzatesi, provocavano la dispersione di coloro che erano in attesa, alle sette ereticali. Dante recupera la cultura del lettore, ma comprensibilmente usa ad un livello teorico ed artistico più elevato e complesso l'immaginario profetico.

6.6. Dante propone anche in séguito una questione simile a questa del Veltro, anzi le due profezie sono tra loro collegate: chi è il Cinquecento dieci e cinque, cioè il DVX, il DUX, il duce, come normalmente viene interpretato, e quali funzioni deve svolgere (Pg XXXIII, 42). La risposta potrebbe essere analoga. Il poeta però imbroglia il lettore, perché costringe a chiarire chi è il Veltro e chi è il DUX (e quali compiti e funzioni svolgono), e come si rapportano tra loro. Ciò non è tutto: come si rapporta con queste due figure la missione che il poeta deve svolgere e che è indicata espressamente in Pd XVII, 100-142. Questa strategia, che si propone di coinvolgere o meglio d'incuriosire il lettore, è applicata a piene mani per tutta l'opera: chi è «colui che fece per viltà il gran rifiuto» (If III), chi è l'anonimo fiorentino (If XIII), se il conte Ugolino della Gherardesca si è effettivamente cibato delle carni dei figli (If XXXIII), chi è Matelda (Pg XXVIII) ecc. Insomma il poeta costringe il lettore a fare una lettura attiva del poema. Se il lettore lo dimentica o sgarra, subisce il tagliente giudizio dello scrittore.

7. La profezia del Veltro si riallaccia al libro delle profezie per eccellenza: l'*Apocalisse*. Nel corso del-

l'opera il poeta saccheggia a piene mani il testo di Giovanni e lo riserva ai momenti più intensi e drammatici del viaggio, quando parla della Chiesa e dell'Impero e delle tristissime condizioni in cui si trovano. La profezia del Veltro è esposta in modo efficace, ma ben altre prove egli darà in séguito. Ciò avviene soltanto 5 o 6 anni dopo, quando incontra Beatrice che si lamenta per l'infelice situazione in cui si trova la Chiesa (Pg XXXII, 106-160). Il Veltro si riallaccia a tutta la cultura profetica e millenaristica, che si era diffusa nel Medio Evo e che riesce a modificare efficacemente la società. Ma la persuasione che la cultura sia capace di manipolare coscienze, desideri e volontà, si trova espressa poco dopo nel dialogo del poeta con Francesca da Polenta (*If* V, 127-138).

8. La profezia del Veltro, il bestiario e il mondo dell'immaginario medioevale permettono di mettere a fuoco un problema che riguarda la corretta interpretazione della Divina commedia: qual è il valore dei primi commenti all'opera dantesca. I critici di oggi vi danno una grande importanza, convinti che i primi commentatori avessero la giusta cultura e la giusta prospettiva per un corretto approccio. L'ipotesi è in parte vera, in parte falsa. È vera quando i primi lettori parlano di aspetti marginali del testo (chi è un personaggio, qual è il corretto significato di una parola, dove si trova una via o un luogo, qual è la fonte di un passo ecc.). È falsa quando essi affrontano questioni più difficili, che pensano di risolvere individuando le fonti o il personaggio absconditus. Insomma quasi sempre. I due aspetti non sono mai stati distinti.

8.1. Il fatto è che il testo dantesco è estremamente complesso e che trovare la fonte di una citazione è molto più facile e gratificante, perché all'interessato dà l'impressione di avere capacità, cultura ed erudizione. E gli fa credere di avere esaurito tutte le possibilità di lettura del testo. Una pura illusione. In realtà questo approccio fallisce costantemente quando il poeta si avventura in territori sconosciuti. Eppure egli stesso mette in guardia il lettore: «O voi, che in una barca piccoletta, desiderosi di ascoltare, avete seguito il mio legno, che con un canto [più dispiegato] varca [nuove acque], tornate a riveder le vostre spiagge, perché forse, perdendo me, rimarreste smarriti. L'acqua (=la materia), che io affronto, non fu mai percorsa: Minerva spira (=gonfia le mie vele), Apollo mi conduce e nove muse mi mostrano le Orse (=l'Orsa Maggiore e l'Orsa Minore)» (Pd II, 1-9). Ma, quando non si vuole ascoltare il testo e si vogliono lasciar liberi i propri pregiudizi, i risultati non possono essere che insipidi e stravolgenti.

8.2. Dopo che ci si è avvicinati in modo metodologicamente corretto al testo, è possibile formulare correttamente le domande e cercare le risposte. Ci si può aspettare di trovarsi davanti a diverse possibilità, come nel caso di una espressione matematica: la risposta è determinata, indeterminata, impossibile. Oltre a ciò si devono considerare altri due aspetti: a) se il poeta aveva in mente una qualche risposta determinata o se aveva in mente una rispo-

sta indistinta; e b) se la risposta è coinvolta o meno nella strategia narrativa, cioè negli effetti speciali e spettacolari che egli vuole ottenere sulla mente, sull'animo, sulla sensibilità del lettore. Insomma si potrebbe concludere con presuntuosa sicurezza che l'approccio positivistico al testo è *normalmente* condannato all'insuccesso...

8.3. La tecnica dell'indistinto compare in pittura con Rembrandt Harmensz. Van Rijn (1606-1669), l'ultimo Tiziano Vecellio (1488/90-1576), gli impressionisti francesi (fine Ottocento) e gli espressionisti tedeschi (prima metà del Novecento). Ed ha sempre disturbato e suscitato le condanne dei pensatori accademici e dei dilettanti della pittura, come in genere sono i lettori *critici* di Dante.

8.4. Insomma dovrebbe essere chiaro – e non lo è mai stato – che ci si deve preoccupare delle intenzioni di Dante, non di quello che sono riusciti a fare e a dire i primi o i secondi o i terzi commentatori; e che ci si deve alzare all'altezza della sterminata cultura di Dante e non abbassarne il poema alla propria limitata esperienza umana e letteraria. E, poiché quest'ultima possibilità è pura illusione, anche facendo lavoro di gruppo o ricorrendo all'inaudita potenza dei motori di ricerca dei computer, resta soltanto un atteggiamento di umiltà nei confronti dell'opera, non per la modesta della nostra intelligenza, ma per l'illimitata grandezza del poeta.

8.5. Un fatto fra i tanti citabili ci deve far riflettere: dopo 600 anni due critici riescono a individuare due acrostici che era sfuggiti a tutti gli altri lettori per sei secoli... Gli acrostici non sono neanche tanto nascosti o di problematica accettazione: a) Medin lesse l'acrostico *VOM*, cioè *UOMO*, in *Pg* XII, 25-64 (1898); b) Flamini e, indipendentemente da lui, Santoro lessero *LVE*, cioè la malattia venerea che porta questo nome, in *Pd* XIX, 115-141 (rispettivamente 1903 e 1904). D'altra parte dovrebbe essere banale adoperare acrostici per chi attribuisce normalmente quattro sensi alle scritture.

9. Il poeta mette insieme vincitori e vinti, troiani e latini, perché dagli uni come dagli altri sarebbe nata Roma. Anche in séguito metterà insieme parti avverse, cioè guelfi e ghibellini (*Pg* VI, 106-117). Soltanto il superamento della propria parte e la fusione delle fazioni avrebbe permesso di risolvere i conflitti sociali e di unificare in un corpo unito la società. Ieri come oggi.

10. Sul piano narrativo il canto non ha un momento di tregua: il poeta si perde in una selva oscura, pensa di essere capace di tirarsi fuori da solo dai guai. Invece le cose si complicano. Arriva prima una lonza, poi un leone, infine una lupa, che gli sbarrano la strada e lo ricacciano nella selva oscura. Si dispera. Gli appare l'ombra di un morto. È Virgilio, un poeta di 13 secoli prima. Egli non ha alternative e gli chiede aiuto (non è una decisione veramente saggia, ma quando la necessità preme...; poi però, nel canto successivo, si rende conto della decisione precipitosa e si pente...). Quante volte il lettore nella sua vita si è comportato allo stesso modo! Virgilio si presenta e si mette sùbito a fare il profeta: la lupa non ha mai lasciato passare anima viva e renderà infelici molte

genti, finché non arriverà il Veltro ad ucciderla. Non può passare di lì. Deve percorrere una strada molto più lunga, per tornare a casa. Così Dante accetta d'iniziare un viaggio che si annuncia difficile e pauroso.

10.1. Gli altri canti sono costruiti allo stesso modo. Il lettore non ha mai un momento di tregua e mai un momento di noia. I canti però sono sempre pressanti e mai noiosi, ma in modo sempre diverso. Cambiano personaggi, argomenti trattati, linguaggio, comportamento di Dante o di Virgilio, ora sono accesi ora sono tranquilli; ora nel loro interno hanno parti accese e parti tranquille; ora hanno una conclusione ora terminano in modo secco ecc. Se fossero tutti movimentati e interessanti allo stesso modo, diventerebbero noiosi a livello di meta-canto. Il poeta evita costantemente questo rischio. Per indicare questa situazione di estrema diversità e di estrema varietà, servirebbe una terminologia adatta, ad esempio una preposizione come *iper* o *ultra* da anteporre ai termini: *iper*-vario, *iper*-coinvolgente.

10.2. Anche le parole, i versi e le terzine sono coinvolte in questo processo estremo di coinvolgimento e di attrazione del lettore. Sono sovra-densi: contengono più riferiemnti e più stratificazioni, e nello stesso tempo coinvolgono la mente e la memoria del lettore. Il protagonista è molteplice. Anche i deuteragonisti lo sono. La vita è presentata come viaggio (e il lettore ha esperienza di viaggi, perciò la sua memoria è attivata), la vita del protagonista richiama la vita umana, si presenta sùbito una situazione di pericolo ecc. Il processo di identificazione tra lettore e protagonista inizia fin dal primo verso: Nel mezzo del cammin di nostra vita

10. Vale la pena di notare anche due figure retoriche particolari: a) le similitudini del naufrago (vv. 22-24) e dell'avaro (vv. 55-57); e la sinestesia «là dove 'l sol tace», che unisce vista e udito (v. 60). Un'altra sinestesia si trova in *If* V, 28: «come d'ogne luce muto». Il linguaggio retorico non è mai fine a se stesso, è usato per valorizzare e accentuare le situazioni a cui si riferisce. Il lettore non deve leggere il testo e dire razionalmente: «Questa è una sinestesia o una similitudine o una metafora». Deve identificarsi nella situazione del poeta e pensare di essere un naufrago o un avaro o quel che la figura retorica indica. Se non lo fa, pone un diaframma tra se stesso e il testo.

La struttura del canto è semplice: 1) il poeta si perde in una selva oscura (simbolo del peccato); 2) cerca di raggiungere la cima del *dilettoso monte*; ma 3) è impedito da tre fiere (una lonza, un leone e una lupa), che lo ricacciano nella selva; 4) gli appare il poeta latino Virgilio, che gli preannunzia l'avvento del Veltro, che caccerà la lupa nell'inferno, e che 5) gli indica un'altra strada, attraverso i tre regni dell'oltretomba, per uscire dalla selva; 6) il poeta accetta di seguirlo e i due si mettono in cammino.

### Canto II

Lo giorno se n'andava, e l'aere bruno 1 toglieva li animai che sono in terra da le fatiche loro; e io sol uno m'apparecchiava a sostener la guerra 4 sì del cammino e sì de la pietate, che ritrarrà la mente che non erra. 7 O muse, o alto ingegno, or m'aiutate; o mente che scrivesti ciò ch'io vidi, qui si parrà la tua nobilitate. Io cominciai: "Poeta che mi guidi, 10 guarda la mia virtù s'ell'è possente, prima ch'a l'alto passo tu mi fidi. Tu dici che di Silvio il parente, 13 corruttibile ancora, ad immortale secolo andò, e fu sensibilmente. Però, se l'avversario d'ogne male 16 cortese i fu, pensando l'alto effetto ch'uscir dovea di lui e 'l chi e 'l quale, non pare indegno ad omo d'intelletto; 19 ch'e' fu de l'alma Roma e di suo impero ne l'empireo ciel per padre eletto: la quale e 'l quale, a voler dir lo vero, 22 fu stabilita per lo loco santo u' siede il successor del maggior Piero. Per quest'andata onde li dai tu vanto, 25 intese cose che furon cagione di sua vittoria e del papale ammanto. Andovvi poi lo Vas d'elezione, 28 per recarne conforto a quella fede ch'è principio a la via di salvazione. 31 Ma io perché venirvi? o chi '1 concede? Io non Enea, io non Paulo sono: me degno a ciò né io né altri 'l crede. Per che, se del venire io m'abbandono, 34 temo che la venuta non sia folle. Se' savio; intendi me' ch'i' non ragiono". E qual è quei che disvuol ciò che volle 37 e per novi pensier cangia proposta, sì che dal cominciar tutto si tolle, 40 tal mi fec'io 'n quella oscura costa, perché, pensando, consumai la 'mpresa che fu nel cominciar cotanto tosta. "S'i' ho ben la parola tua intesa", 43 rispuose del magnanimo quell'ombra; "l'anima tua è da viltade offesa; la qual molte fiate l'omo ingombra 46 sì che d'onrata impresa lo rivolve, come falso veder bestia quand'ombra. Da questa tema acciò che tu ti solve, 49 dirotti perch'io venni e quel ch'io 'ntesi nel primo punto che di te mi dolve. Io era tra color che son sospesi. 52 e donna mi chiamò beata e bella, tal che di comandare io la richiesi. 55 Lucevan li occhi suoi più che la stella; e cominciommi a dir soave e piana, con angelica voce, in sua favella: "O anima cortese mantoana, 58

1. Il giorno se n'andava e l'aria bruna toglieva dalle loro fatiche gli esseri viventi che sono sulla terra. Soltanto io 4. mi preparavo a sostener la guerra sia del cammino sia delle visioni angosciose, che riferirà la mente che non erra. 7. O muse, o alto ingegno, ora aiutàtemi. O memoria che scrivesti ciò che vidi, qui apparirà il tuo valore. 10. Io cominciai: «O poeta che mi guidi, guarda se le mie capacità sono sufficienti, prima che tu mi faccia iniziare quest'arduo viaggio. 13. Tu dici che il padre di Silvio (=Enea) [mentre era] ancora in vita andò nei regni eterni e vi andò con tutti i sensi (=con il corpo). 16. Perciò, se l'avversario di ogni male (= Dio) fu cortese con lui, qualora si pensi alle straordinarie conseguenze che dovevano procedere da lui, chi [egli era] e le qualità [che aveva], non appare indegno (=risulta comprensibile) per un uomo capace di pensare. 19. Egli fu scelto nell'empireo come padre di Roma e dell'impero. 22. A loro volta Roma e l'impero furono costituiti per diventar il luogo santo ove siede il successore del maggior Pietro (=la sede papale). 25. In questa discesa, per la quale tu lo celebri, ascoltò cose che gli permisero di vincere e che portarono alla sede papale. 28. Vi andò poi il Vaso d'elezione (=san Paolo), per portare [dall'oltretomba] un sostegno a quella fede, con cui inizia la via della salvezza. 31. Ma io perché debbo venirvi? E chi lo permette? Io non sono Enea, non sono Paolo: né io né altri mi ritiene degno di quest'impresa. 34. Perciò io, se decido [sconsideratamente] di venire, temo di commettere una follia. Tu sei saggio e capisci meglio di quanto io dico». 37. E come colui che non vuole più ciò che prima voleva e per nuovi pensieri cambia proposito, tanto che non incomincia più; 40. così mi feci io su quella pendice ormai oscura, perché, riflettendo sulle difficoltà, già ponevo termine a quel viaggio, che ero stato così precipitoso ad intraprendere. 43. «Se ho ben capito le tue parole» rispose l'ombra di quel grande, «la tua anima è offesa da viltà, 46. la quale molte volte impedisce l'uomo, così che lo distoglie da un'impresa onorata, come una cosa falsamente vista [fa volgere indietro] una bestia, quando piglia spavento. 49. Per liberarti da questo timore, ti dirò perché venni e che cosa ascoltai nel primo momento che provai dolore per te. 52. Io ero fra coloro che sono sospesi fra la salvezza e la dannazione (=nel limbo) e mi chiamò una donna tanto beata e bella, che io la pregai di comandarmi. 55. I suoi occhi brillavano più delle stelle e cominciò a parlare soave e piana, con voce angelica, nella sua lingua: 58. "O nobile anima mantovana, la cui fama dura ancora nel mondo e durerà a lungo quanto durerà il mondo,

di cui la fama ancor nel mondo dura, e durerà quanto '1 mondo lontana,

| l'amico mio, e non de la ventura,<br>ne la diserta piaggia è impedito                                                 | 61         | 61. l'amico mio, e non della fortuna (=l'amico sincero e non di un momento), sul pendìo deserto [di                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sì nel cammin, che volt'è per paura;<br>e temo che non sia già sì smarrito,<br>ch'io mi sia tardi al soccorso levata, | 64         | un colle] è così impedito nel cammino, che per la paura si è voltato indietro. 64. E temo che si sia già così perso d'animo, che io mi sia mossa troppo tardi           |
| per quel ch'i' ho di lui nel cielo udito. Or movi, e con la tua parola ornata e con ciò c'ha mestieri al suo campare  | 67         | a soccorrerlo, per quel che io ho udito di lui in cie-<br>lo. 67. Ora va' e aiùtalo con le tue parole suadenti e<br>con ciò che serve alla sua salvezza, così che io ne |
| l'aiuta, sì ch'i' ne sia consolata.                                                                                   | <b>7</b> 0 | sia consolata. 70. Io, che ti faccio andare, sono Bea-                                                                                                                  |
| I' son Beatrice che ti faccio andare; vegno del loco ove tornar disio;                                                | 70         | trice e vengo dal luogo in cui desidero tornare.<br>L'amore, che ora mi fa parlare, mi mosse fino a te.                                                                 |
| amor mi mosse, che mi fa parlare.                                                                                     | 73         | 73. Quando sarò davanti al mio Signore (=Dio), ti                                                                                                                       |
| Quando sarò dinanzi al segnor mio, di te mi loderò sovente a lui".                                                    | 73         | loderò spesso [per quel che farai]». Poi tacque. Io così le risposi: 76. "O donna piena di quella virtù                                                                 |
| Tacette allora, e poi comincia' io: "O donna di virtù, sola per cui                                                   | 76         | (=la fede e la teologia), che permette all'uomo di<br>superare ogni essere contenuto in quel cielo che                                                                  |
| l'umana spezie eccede ogne contento                                                                                   | 70         | compie i giri più piccoli (=il cielo della Luna), 79.                                                                                                                   |
| di quel ciel c'ha minor li cerchi sui,<br>tanto m'aggrada il tuo comandamento,                                        | 79         | il tuo comando mi è tanto gradito, che l'ubbidirti,<br>se già fosse attuato, sarebbe lento. Non devi far al-                                                            |
| che l'ubidir, se già fosse, m'è tardi;                                                                                |            | tro che esprimermi i tuoi desideri. 82. Ma dimmi                                                                                                                        |
| più non t'è uo' ch'aprirmi il tuo talento.<br>Ma dimmi la cagion che non ti guardi                                    | 82         | perché non temi di scendere quaggiù (=nel limbo),<br>in questo centro (=l'inferno) dell'ampio luogo                                                                     |
| de lo scender qua giuso in questo centro                                                                              |            | (=l'empireo), in cui desideri intensamente tornare".                                                                                                                    |
| de l'ampio loco ove tornar tu ardi". "Da che tu vuo' saver cotanto a dentro,                                          | 85         | 85. "Poiché tu vuoi sapere le cose tanto a fondo" mi rispose, "ti dirò brevemente perché non temo di                                                                    |
| dirotti brievemente", mi rispuose, "perch'io non temo di venir qua entro.                                             |            | venire qui dentro. 88. Si devono temere solamente quelle cose che sono capaci di farci del male, non                                                                    |
| Temer si dee di sole quelle cose                                                                                      | 88         | le altre, che perciò non fanno paura. 91. Dio per la                                                                                                                    |
| c'hanno potenza di fare altrui male;<br>de l'altre no, ché non son paurose.                                           |            | sua grazia mi ha fatto tale, che la vostra infelicità<br>non mi commuove, né il fuoco di questo incendio                                                                |
| I' son fatta da Dio, sua mercé, tale,                                                                                 | 91         | mi reca danno. 94. In cielo una donna gentile (=la                                                                                                                      |
| che la vostra miseria non mi tange,<br>né fiamma d'esto incendio non m'assale.                                        |            | Vergine Maria) ha compassione di questo impedimento (=la lupa) dove (=a togliere il quale) io ti                                                                        |
| Donna è gentil nel ciel che si                                                                                        | 94         | mando, così lassù ella spezza il severo giudizio di-                                                                                                                    |
| compiange di questo 'mpedimento ov'io ti mando,                                                                       |            | vino. 97. Questa si rivolse a Lucia e disse: — Il tuo devoto ha ora bisogno di te. Io te lo raccomando —.                                                               |
| sì che duro giudicio là sù frange.<br>Questa chiese Lucia in suo dimando                                              | 97         | 100. Lucia, nemica di ogni crudeltà, si mosse e venne al luogo in cui sedevo con l'antica Rachele.                                                                      |
| e disse: – Or ha bisogno il tuo fedele                                                                                | 71         | 103. Disse: – O Beatrice, vera lode di Dio, perché                                                                                                                      |
| di te, e io a te lo raccomando –.<br>Lucia, nimica di ciascun crudele,                                                | 100        | non soccorri colui che ti amò tanto e che, per aver amato te, uscì fuori della schiera del volgo? 106.                                                                  |
| si mosse, e venne al loco dov'i' era,                                                                                 |            | Non odi l'angoscia delle sue lacrime? Non vedi la                                                                                                                       |
| che mi sedea con l'antica Rachele.<br>Disse: – Beatrice, loda di Dio vera,                                            | 103        | lotta mortale che combatte nella selva oscura, più pericolosa del mare? –. 109. Al mondo non ci furo-                                                                   |
| ché non soccorri quei che t'amò tanto,<br>ch'uscì per te de la volgare schiera?                                       |            | no mai persone così veloci a cercare il proprio utile<br>o a schivare il proprio danno, come [fui veloce] io                                                            |
| non odi tu la pieta del suo pianto?                                                                                   | 106        | dopo che mi furono dette tali parole. 112. Venni                                                                                                                        |
| non vedi tu la morte che 'l combatte su la fiumana ove 'l mar non ha vanto? –                                         |            | quaggiù (=nel limbo) dal mio beato seggio, confidando nella tua parola sapiente, che onora te e chi                                                                     |
| Al mondo non fur mai persone ratte                                                                                    | 109        | l'ascolta." 115. Dopo che mi ebbe dette queste pa-                                                                                                                      |
| a far lor pro o a fuggir lor danno, com'io, dopo cotai parole fatte,                                                  |            | role, volse gli occhi lucenti pieni di lacrime, perciò mi feci più rapido nel venire. 118. Venni da te, co-                                                             |
| venni qua giù del mio beato scanno, fidandomi del tuo parlare onesto,                                                 | 112        | me ella volle, e ti sottrassi al pericolo di quella fie-<br>ra, che t'impedì il cammino più breve verso il bel                                                          |
| ch'onora te e quei ch'udito l'hanno".                                                                                 |            | monte.                                                                                                                                                                  |
| Poscia che m'ebbe ragionato questo, li occhi lucenti lagrimando volse;                                                | 115        |                                                                                                                                                                         |
| per che mi fece del venir più presto;                                                                                 | 110        |                                                                                                                                                                         |
| e venni a te così com'ella volse;<br>d'inanzi a quella fiera ti levai                                                 | 118        |                                                                                                                                                                         |
| che del bel monte il corto andar ti tolse.                                                                            |            |                                                                                                                                                                         |

Dunque: che è? perché, perché restai? 121 perché tanta viltà nel core allette? perché ardire e franchezza non hai? poscia che tai tre donne benedette 124 curan di te ne la corte del cielo, e 'l mio parlar tanto ben ti promette?". 127 Quali fioretti dal notturno gelo chinati e chiusi, poi che 'l sol li 'mbianca si drizzan tutti aperti in loro stelo, 130 tal mi fec'io di mia virtude stanca, e tanto buono ardire al cor mi corse, ch'i' cominciai come persona franca: "Oh pietosa colei che mi soccorse! 133 e te cortese ch'ubidisti tosto a le vere parole che ti porse! Tu m'hai con disiderio il cor disposto 136 sì al venir con le parole tue, ch'i' son tornato nel primo proposto. Or va, ch'un sol volere è d'ambedue: 139 tu duca, tu segnore, e tu maestro".

121. Dunque, che c'è? Perché, perché ti fermi? Per-Perché accogli nel tuo cuore tanta viltà? Perché non hai coraggio né sicurezza 124. dopo che tre donne benedette si curan di te nella corte celeste e dopo che le mie parole ti promettono un bene così grande?» 127. Come i fiorellini [di campo], chinàti e richiusi per il gelo notturno, dopo che il sole li illumina, si alzano tutti aperti sul loro stelo, 130. tale mi feci io con il mio ardore stanco; e tanto il buon ardire mi corse per il cuore, che cominciai come una persona sicura: 133. «O pietosa colei che mi soccorse e cortese tu che ubbidisti sùbito alle parole veritiere che ti disse! 136. Tu con le tue parole mi hai fatto provare un tale desiderio di venire, che son tornato nel primo proposito. 139. Ora va', perché una volontà sola è in entrambi: tu sei la mia guida, tu il signore, tu il maestro». Così gli dissi. E, dopo che si mosse, 142. m'inoltrai per il cammino aspro e selvaggio.

## I personaggi

Così li dissi; e poi che mosso fue,

intrai per lo cammino alto e silvestro.

La Vergine Maria è la Madre di Gesù Cristo. Dall'empìreo, il cielo *fiammeggiante* o *luminoso* sede di Dio e dei beati, vede il poeta in pericolo e con sollecitudine pensa ad aiutarlo. Ad essa il fedele si rivolge di preferenza, affinché interceda per lui presso il Figlio, ed il Figlio – è opinione comune – non può dire di no alla Madre. Il suo culto sorge e si sviluppa nel Medio Evo. Nel corso del poema Dante ripropone più volte l'idea della Vergine Maria come di colei che intercede per gli uomini presso Dio e rende più facile l'ottenimento della grazia richiesta. In *Pd* XXXIII, 40-45, essa intercede per lo stesso poeta, che desidera vedere Dio.

**Lucia** (sec. IV d.C.) è una santa di Siracusa, martirizzata ed accecata a causa della sua conversione al cristianesimo. Diventa la protettrice di coloro che hanno problemi alla vista e che perciò si rivolgono a lei. Nel Medio Evo i santi diventano protettori specializzati delle varie malattie di cui erano afflitti i loro devoti. Il personaggio ricompare in *Pg* IX, 52-63 e *Pd* XXXII, 137-138.

Rachele, un personaggio della Bibbia, è moglie di Giacobbe (Gn 29, 16 sgg.). Nel Medio Evo rappresenta la vita contemplativa in contrapposizione alla vita attiva. Beatrice è vicina a Rachele perché la teologia è simile alla contemplazione.

**Beatrice** di Folco Portinari (1266-1290), che nel 1267 sposa Simone de' Bardi, è la donna a cui Dante dedica la *Vita nova* (1292-93), una specie di diario in cui il poeta parla del suo rinnovamento spirituale provocato dall'amore verso di lei. Dopo la morte della donna Dante ha una crisi spirituale, da cui l'amico Guido Cavalcanti cerca di farlo uscire e di cui ella lo rimprovera quando egli la incontra nel paradiso terrestre (*Pg* XXX, 55-57). Nel poema diventa il simbolo della fede e della teologia, perciò essa, non più Virgilio, sarà destinata a guidare il poeta nel viaggio attraverso il paradiso.

**Enea**, figlio di Anchise e della dea Venere, è il protagonista dell'Eneide, l'opera più importante scritta da P. Virgilio Marone (70-19 a.C.), per celebrare Roma e l'Impero di Augusto. Con i suoi compagni di fuga lascia la città di Troia in fiamme e va alla ricerca di una nuova patria. Giunge a Cartagine, dove la regina s'innamora di lui; poi in Campania, dove discende negli inferi, per incontrare l'ombra del padre Anchise; infine sbarca nel Lazio, la nuova patria che gli dei hanno stabilito per lui. Qui però deve scontrarsi con le popolazioni locali, che sconfigge. Il matrimonio con Lavinia, figlia di Latino, re del Lazio (ma di antica ascendenza troiana), sancisce la fusione tra vincitori e vinti. Dalla sua discendenza sarebbero usciti Romolo e Remo, i fondatori di Roma (753 a.C.), e poi la gens Iulia, la famiglia romana che avrebbe dato C. Giulio Cesare, il fondatore dell'Impero. Con quest'opera Virgilio si propone di celebrare Ottaviano Augusto, che riesce a dare un lungo periodo di pace all'Impero. Silvio è figlio di Enea e di Lavinia.

**Paolo** (Tarso 5/15 d.C.-Roma 64/67), ex persecutore della nuova religione, è uno dei primi romani che si convertono al cristianesimo. Ha un'accurata formazione rabbinica e farisaica e diventa il maggiore organizzatore delle prime comunità cristiane, a cui invia numerose lettere. In una di queste dice che Dio lo ha sollevato sino al terzo cielo, non sa dire se soltanto in anima o anche con il corpo (2 Cor 12, 2-4). Dante lo chiama Vaso d'elezione, cioè vaso prescelto da Dio, in quanto ripieno dei doni dello

Spirito Santo. In Pd XXI, 127-128, lo chiama anco-

ra «il gran vasello dello Spirito Santo».

Commento

1. Dante ricorre ad un nuovo espediente letterario, il *dubbio* e l'*incertezza*, a cui seguono il *rimprove-ro* e l'*incoraggiamento* della guida, e quindi il *ri-torno alla primitiva* decisione. Grazie a questo e-

spediente egli può: a) confrontarsi con gli altri personaggi che prima di lui hanno compiuto il viaggio nell'oltretomba (Enea e san Paolo); e b) chiarire il significato del suo viaggio (Enea ha reso possibile la nascita dell'Impero; san Paolo ha portato dall'oltretomba le prove per la fede; Dante indica profeticamente all'umanità errante la via della salvezza). In questo modo dà un'idea concreta dell'importanza del viaggio. Da parte sua il lettore è coinvolto e dà il suo contributo, perché sa che dopo il peccato originale l'uomo non può salvarsi da solo e che deve contare sulle due istituzioni – la Chiesa e l'Impero – che Dio ha suscitato per portarlo alla felicità terrena ed ultraterrena. Il poeta è sempre attento ai problemi del linguaggio (i sensi delle scritture, le tecniche della retorica, le tecniche della narrativa), ma anche alla specifica cultura dei suoi lettori. E a quella cultura egli si propone di parlare e riesce effettivamente a parlare.

- 1.1. Il senso del viaggio però non è indicato subito. Anzi la risposta di Virgilio è fuorviante: in cielo tre donne proteggono il poeta, perciò egli non deve avere paura di intraprendere il viaggio. Il lettore attento si accorge che Virgilio non risponde. Forse non sa o forse non vuol dire la risposta. Forse non si era nemmeno posto la domanda, affascinato dalla bellezza di Beatrice. Con questa mancata risposta Dante scrittore prepara un altro filo del poema e un'altra trappola per il lettore: nel corso del viaggio al poeta verranno fatte delle profezie, che saranno spigate da Beatrice, la quale spiegherà anche il senso del viaggio. Ma poi le cose andranno diversamente nell'incontro con Beatrice (*Pg* XXX) e anche nella spiegazione delle profezie (*Pd* XVII).
- 2. Il dubbio, l'incertezza sono anche ostacoli in questo caso ostacoli interni al personaggio -, che rendono difficile il viaggio e perciò meritevole lo sforzo del protagonista. La paura d'iniziare il viaggio è psicologicamente motivata: il protagonista evita le tre fiere, ma si mette in un'impresa lunga e pericolosa. E si accorge dei pericoli che lo aspettano non sul momento, ma súbito dopo, quando riflette freddamente e non è più sotto l'effetto dello spavento provocato dalle tre fiere. Così Virgilio può rimproverarlo di viltà, può rassicurarlo parlandogli delle tre donne che in cielo lo proteggono, e infine può farlo ritornare nell'antico proposito. La paura però permette allo scrittore di avere un momento di pausa per mostrare al lettore le difficoltà dell'impresa che il protagonista sta iniziando. Nel corso del viaggio poi ci saranno altri ostacoli – ostacoli esterni –, molto più gravi, che renderanno doloroso il cammino. Il protagonista deve conquistarsi la vittoria superando tutti gli ostacoli che incontra; e deve pagare con la fatica e con l'angoscia l'esperienza straordinaria che sta facendo. Ma non sarà mai più solo, perché ha catturato un compagno di viaggio: il lettore ormai è divenuto la sua ombra e lo sarà sino alla fine del vi-
- 3. Il viaggio avviene nel *tempo* e presenta tutte le caratteristiche della verosimiglianza: ha un inizio, una durata e una conclusione; i giorni passano normalmente (è notte, sorge l'alba, è mezzogiorno, è

pomeriggio, è sera). Esso è accompagnato da presagi ora favorevoli ora sfavorevoli. In If I, 37-42, il poeta aveva detto che era primavera (e ciò lo faceva sperare bene), quando si perde nella selva oscura; ora precisa che sta scendendo la sera e tutti gli esseri viventi si preparano al riposo, mentre egli si prepara ad iniziare il viaggio drammatico nell'oltretomba (vv. 1-6). Per tutto il poema il lettore incontra indicazioni temporali, che può raccogliere e organizzare e che rendono il viaggio più realistico. Il viaggio all'inferno dura un giorno (da venerdì santo 8 aprile di sera fino a sabato santo 9 aprile tra le 16.00 e le 18.00), quello in purgatorio quattro giorni e mezzo (da Domenica di Pasqua 10 aprile all'alba fino a mercoledì 13 aprile verso mezzogiorno), quello in paradiso un giorno e mezzo (da mercoledì 13 aprile a mezzogiorno fino alla sera dello stesso 13 aprile), per un totale di sette giorni, i giorni della creazione. Il poeta si era perso nella selva oscura giovedì notte 7 aprile e per un giorno aveva vagato nel tentativo di uscirne. La raccolta di queste indicazioni temporali deve però servire alla memoria, per facilitare la memorizzazione, non per altri scopi. Dante non è un cronista del suo viaggio e il lettore non deve farsi cronista al posto dello scrittore o del protagonista.

- 3.1. Vale la pena di chiedersi: perché i commenti e i critici si sprecano nel discutere se il viaggio è iniziato un giorno o un altro, nel 1300 o nel 1301, se l'anonimo fiorentino è questo o quel suicida ecc.; insomma perché si sono sprecati a chiarire problemi che non si potevano chiarire o termini di secondaria importanza, in quanto non aggiungevano né toglievano alcunché al poema. La risposta è anche semplice: si affrontano i problemi che si vedono, che normalmente sono i problemi più semplici; si usa la poca cultura che si ha; e non si ha il coraggio di mettere in discussione il tipo di lettura iniziato dai primi commentatori. In realtà il poema dantesco ha valore per le questioni complesse che presenta, e verso di esse il critico dovrebbe innalzarsi e impiegare le sue energie, anziché abbassare l'opera alla sua modesta cultura.
- 4. Nel dialogo tra i due poeti fanno la loro comparsa i protettori di Dante: la Vergine Maria, Lucia e Beatrice. Essi lo hanno visto in pericolo ed accorrono in suo aiuto. Non lo fanno direttamente (è poco decoroso): mandano un loro aiutante, Virgilio, che accorre sùbito. I protettori sono ben tre (in genere c'è un protettore e un avversario, ad esempio l'angelo custode e il diavolo custode) e sono tre donne, legate tra loro da una scala gerarchica: il protettore divino (la Vergine Maria, a cui il poeta è devoto, perché intercede per gli uomini presso il Figlio), quello semidivino (santa Lucia, a cui è devoto, perché protegge la vista) e quello umano (Beatrice, che ha amato e dalla quale è stato indirizzato verso la vita spirituale). I protettori indicano anche i tre tipi diversi di grazia (preveniente, illuminante e cooperante), di cui l'uomo ha bisogno per salvarsi.
- 5. Le tre donne del cielo (la Vergine Maria, Lucia e Beatrice) sono donne stilnovistiche: esse vivono in

paradiso e si preoccupano del loro fedele (le prime due) o dell'innamorato (la terza). Gli occhi di Beatrice «splendevano più delle stelle» (v. 55). Esse si propongono di riportare Dante sulla strada della salvezza, ostacolata dalle tre fiere. Beatrice però diventa completamente diversa quando il poeta la incontra forse sei anni dopo in Pg XXX: ha perso i caratteri stilnovistici ed è divenuta una donna del cielo, intensamente preoccupata per le sorti della Chiesa. Lo stesso vale per la Vergine Maria, che egli incontra prima in Pd XXIII, poi in Pd XXXIII in un mare sfolgorante di luce. In pochi anni la maturazione poetica è stata sbalorditiva.

5.1. Anche Francesca da Polenta è una donna stilnovistica, peraltro inserita in un contesto ben più complesso e articolato (*If* V). Ma poi Dante saprà tratteggiare figure di donne che non saranno più legate all'esperienza letteraria giovanile: Pia de' Tolomei (*Pg* V), Sapìa da Siena (*Pg* XIII), Matelda (*Pg* XXVIII), Beatrice (*Pg* XXX), Piccarda Donati e Costanza d'Altavilla (*Pd* III), la Vergine Maria (*Pd* XXXIII). E che si sprofondano nella realtà: la prostituta Taide (*If* XVIII), Mirra (*If* XXX), la «femmina balba» (*Pg* XIX), la «puttana sciolta» che rappresenta la Chiesa (*Pg* XXXIII), la ninfomane Cunizza da Romano e la prostituta Raab (*Pd* IX).

5.2. Dante scrittore pone avanti le mani e informa sùbito il lettore che nel poema ci sono anche delle donne. Qui ne indica ben tre, ma tante altre seguiranno! Il lettore, che si è preso un bello spavento quando Dante ha incontrato e ha chiesto aiuto a un morto, ora tira un sospiro di sollievo e pensa alle donne prossime venture. Nella mente del lettore donna significa due cose: amore e sesso. Beatrice simbolo della teologia razionale è un lapsus calami o una licenza poetica. Il romanzo promette bene, la lettura dunque non sarà affatto tediosa...

6. Il discorso con cui Virgilio cerca di persuadere Dante a ritornare nel primitivo proposito è costruito con grande abilità retorica: incomincia con un aspro rimprovero («la tua anima è offesa da viltà...»), si sviluppa in un racconto coinvolgente («Ero nel limbo e venne da me Beatrice, a pregarmi di venire in tuo aiuto. La Vergine Maria ti ha visto in pericolo e si è rivolta a Lucia...»), si conclude con una domanda che ammette un'unica risposta («Se in cielo hai tre donne che ti proteggono, perché ti fermi? Perché ascolti la viltà?»). Dante si persuade e ritorna nel primo proposito. Un altro discorso persuasivo, particolarmente intenso, è quello che Ulisse fa ai suoi compagni: «Fratelli, ormai siamo vecchi, togliamoci la soddisfazione di esplorare il mondo disabitato. Non siamo nati per vivere come gli animali privi di ragione, ma per dimostrare le nostre capacità e per conoscere il mondo disabitato» (If XXV, 112-120). 7. Il giorno stava tramontando e l'aria bruna, cioè che stava divenendo oscura, toglieva dalle loro fatiche gli esseri viventi. Soltanto il poeta si preparava a sostenere la guerra (=la fatica e il peso) sia del

cammino sia delle visioni angosciose, che poi la sua

buona memoria riferirà. Dante si ricorda di Virgilio,

*Eneide*, IX, 224-225. Non è una buona idea iniziare un viaggio di sera, dopo aver passato un giorno sen-

za far niente. Normalmente si preferisce il primo mattino. Ma la situazione è assolutamente straordinaria, come la guida, un poeta defunto da 1.319 anni, come il viaggio nei tre regni dell'oltretomba.

7.1. La sera con cui inizia il viaggio preannunzia travagli ed è ben diversa da un'altra sera, piena di nostalgia e di malinconia, di qualche giorno dopo: «Era già l'ora che volge il desiderio ai naviganti ed intenerisce il cuore nel giorno in cui han detto addio agli amici più cari; l'ora che punge d'amore per la propria terra il pellegrino novello, se di lontano ode una campana, che sembri piangere il giorno che muore» (Pg VIII, 1-6). Questa sera è la sera del pellegrino, che è partito la mattina da casa e che vorrebbe già essere di ritorno. Ma è anche la sera dell'esule, che vorrebbe tornare in patria, ma non può farlo.

8. Dante riconosce che Virgilio è stato per lui guida, signore e maestro (v. 141). In tal modo ribadisce quanto aveva già detto in If I, 79-87. La presenza delle opere del poeta latino, soprattutto dell'Eneide, è massiccia in tutte e tre le cantiche. Ma gli aspetti più interessanti sono che egli diventa guida per l'inferno e per il purgatorio, che stabilisce un rapporto complesso con il poeta, che è simbolo della ragione e che come la ragione presenta incertezze e limiti. Ciò appare soprattutto nella seconda cantica. Svolto il suo compito, se ne va alla chetichella senza disturbare e senza chiedere ringraziamenti (Pg XXX, 43-51). D'altra parte egli, come simbolo della ragione, non può incontrare Beatrice, simbolo della fede e della teologia Egli ha quindi una complessità psicologica e narrativa non minore di quella del protagonista.

8.1. Questa non sarà la prima volta che Virgilio rimprovera il poeta. Lo farà anche in *If* XXX. Ma ambedue i poeti si sentono rimproverati dalle parole i Catone, che invita le anime purganti ad andare a farsi belle (*Pg* II). Casella, amico di Dante, aveva intonato una canzone così dolce, che aveva fatto dimenticare alle anime l'espiazione delle pene e il viaggio ai due poeti.

9. Dante dice a Virgilio: «Io non sono Enea, non sono Paolo, non devo svolgere alcuna funzione importante come la loro. Per di più non mi sento all'altezza del viaggio». Virgilio risponde che in cielo tre donne si sono attivate per lui. Ma non risponde completamente alla domanda del poeta, che aveva insistito sul carattere eccezionale del viaggio (egli era il *terzo* dopo Enea e Paolo). La risposta sarà data molti canti dopo, in *Pd* XVII, 106-142, e sarà una delle tante sorprese che lo scrittore riserva a chi legge: il trisavolo Cacciaguida dice al poeta che il viaggio nell'oltretomba è voluto da Dio e che egli ha una missione da compiere, riportare sulla via del bene l'umanità errante nel peccato.

9.1. La domanda di Dante (vv. 10-38) è formulata con grande cura retorica ed ha un forte impatto emotivo. Ha una struttura argomentativa che si sviluppa in diversi momenti: una richiesta di giudizio (vv. 10-12), una premessa (vv. 13-30), la domanda conseguente (vv. 31-33), una conclusione che si riallaccia alla richiesta iniziale (vv. 34-36). Il *ma*-

teriale grezzo è stato esposto in modo lineare e distribuito organicamente in vari momenti. Chi parla dimostra di aver capito il problema e di saperlo esporre in modo chiaro ed efficace.

9.2. La risposta di Virgilio è ugualmente curata: un rimprovero (vv. 43-51), una spiegazione che si dispiega in un lungo racconto (vv. 52-120), una conclusione (vv. 121-126). A cui seguono gli effetti: come i fiorellini di campo sotto il sole, così il poeta ritorna nel primo proposito e i due iniziano il viaggio. Il tema della viltà è poi ripreso nel canto successivo, dove ha grande importanza (*If* II, 46-69). Il contrasto tra il comportamento di Dante e quello degli ignavi rende più eroico il comportamento del poeta agli occhi del lettore.

9.3. I momenti più alti di questo linguaggio retoricamente accurato sono forse il breve discorso di Ulisse ai suoi compagni davanti alle colonne d'Ercole (*If* XVI, 112-126), l'invettiva di Dante all'Italia (*Pg* VI, 76-151) e la preghiera di san Bernardo alla Vergine (*Pd* XXXIII, 1-39).

10. Il viaggio di Dante nell'oltretomba è più importante di quello dei suoi due predecessori: Enea va negli inferi ad interrogare il padre Anchise, perché dalla sua discendenza sarebbe nato l'impero. Paolo arriva soltanto fino al terzo cielo ed ha lo scopo di portare argomenti a sostegno della fede. Il poeta invece ha lo scopo ben più grande e gravoso di visitare i tre regni dell'oltretomba per salvare l'umanità errante e per riportarla sulla via del bene. In questa direzione operano anche il Veltro (If I, 100-111), una figura religiosa, e il DUX (Pg XXXIII, 40-45), una figura politica. Dante invece è il laico che dà il suo contributo e che è sopra le parti: non è coinvolto nella nullità dell'imperatore né con la rissosità dei principi italiani (Pg VI, 76-87). Si è anche allontanato dai guelfi bianchi per far parte soltanto con se stesso (Pd XVII, 61-69). Non è coinvolto neanche con la corruzione e con la simonia, che da secoli ha irretito il potere ecclesiastico. Perciò il suo grido, che colpirà soprattutto in alto, avrà un maggiore credito (Pd XVII, 133-142). In questo modo egli non invade né il potere politico né il potere religioso, di cui aveva condannato più volte la sovrapposizione. E trova il modo di stimolare verso il rinnovamento l'uno e l'altro, proponendosi come laico o come intellettuale a cui stanno a cuore le sorti dell'umanità. 11. Sul piano narrativo Dante applica e sovrappone due soluzioni: a) svolge un discorso dentro un altro; e b) ricorre al discorso in medias res.

11.1. Al poeta che si è perso nella selva Virgilio riferisce il discorso che ha avuto con Beatrice nel limbo. Ma a sua volta Beatrice riferisce a Virgilio nel limbo il discorso che si è svolto in cielo tra la Vergine Maria, Lucia e lei. Si tratta quindi dell'applicazione del principio delle scatole cinesi o della matrioska. Oltre a ciò lo scrittore mette in scena la parte femminile del cielo: le chiacchiere, i consigli e le decisioni di tre donne, e il lettore che avidamente ascolta i pettegolezzi. Nel séguito Virgilio è sostituito dallo stesso Dante (If XXX, 130-135): davanti a Dante che, estasiato, si ferma ad origliare (v. 130), il poeta latino ha un improvviso e violentissi-

mo attacco di bile o d'ira (vv. 131-135). Anche la ragione perde le staffe.

11.2. Per non annoiare il lettore, per rendere più avvincente la trama, lo scrittore ha iniziato il racconto con il protagonista in pericolo (If I); poi, in un secondo momento, ha raccontato che cosa succedeva contemporaneamente (If II). Insomma è ritornato indietro con la narrazione. La tecnica, indicata con l'espressione latina in medias res (nel mezzo delle cose, cioè nel mezzo dei fatti, nel mezzo del racconto), era già nota (chi conosce soltanto l'inglese può dire *flash back*). Egli però non l'accoglie passivamente, v'introduce l'innovazione. Non racconta come il protagonista si è messo in pericolo (anzi questi dice che non sa com'è finito nella selva oscura). Racconta come i protettori intervengono per fare uscire il protagonista dal pericolo. Il risultato di tutte queste operazioni è che il protagonista incontra e fa coppia con il deuteragonista.

11.3. Il precedente più significativo di *flash back* è l'*Odissea*: Ulisse racconta ai feaci le peripezie precedenti (dall'inganno del cavallo che ha permesso di abbattere Troia dopo dieci anni di inutile assedio alla prigione dorata presso la ninfa Calipso che si era innamorata di lui, dalla partenza dall'isola per ordine di Zeus al naufragio nell'isola dei feaci), i feaci gli danno una nave con cui riprende il viaggio. Da quel poco che sa, Dante percepisce la grandezza di Omero e giustamente ne fa il più grande dei poeti (*If* IV, 88).

11.4. Grazie al *flash back* il tempo del romanzo viene movimentato e non riproduce più supinamente il tempo della realtà, che è un tempo lineare, fatto di momenti successivi. Il lettore quindi viene a conoscere i *precedenti* del presente, si incuriosice e vuole sapere come la storia si svilupeprà nel futuro e come avrà fine. E legge l'opera fino alla conclusione.

12. Beatrice dice: «l'amico mio, e non de la ventura» (v. 61), cioè «colui che ha amato me in modo sincero e non in modo occasionale, per motivi interessati». E più sotto ribadisce il giudizio riferendo le parole di Lucia: «Beatrice, loda di Dio vera, Ché non soccorri quei che t'amò tanto, Ch'uscì per te de la volgare schiera?» (vv. 103-105). È vero o falso il giudizio su Dante? Se si va a vedere come nel paradiso terrestre la donna accoglie il poeta, si resta perplessi (Pg XXX, 73-75). In realtà la situazione è complessa: a) la donna non sta facendo un discorso veritiero, ma un discorso persuasorio, perché deve ottenere l'aiuto di Virgilio; b) non deve rendere conto a Virgilio dei suoi rapporti con il poeta, così fornisce quella parte di verità che dà importanza a lei e al suo seguace («amando me, Dante è uscito dalla schiera degli altri poeti», cioè è divenuto un personaggio ragguardevole, che vale la pena di aiutare). E Virgilio si sente contento: a) una donna del cielo si rivolge a lui per chiedere aiuto; b) ha l'occasione di uscire dal limbo e di fare un lungo viaggio (e sotto la protezione del cielo); e c) vede riconfermato il suo prestigio dopo la richiesta di aiuto e il riconoscimento di debiti espresso dal poeta (If I, 79-87). In modo implicito Dante dice: «Io sono diventato famoso perché ho studiato Virgilio e ho cantato Beatrice». In questo modo fa coincidere Virgilio e Beatrice, perciò fa un grande complimento per il poeta latino. Insomma, quando riconosce il magistero di Virgilio, egli trova già il terreno preparato dai complimenti di Beatrice. 13. Beatrice è simbolo della fede e della teologia razionale, come Virgilio è simbolo della ragione e le fiere dei vizi. Essa dimostra un carattere triplice: a) accorre in aiuto al suo protetto come una madre amorevole; b) è capace di un articolato discorso che persuade Virgilio, il quale non vede l'ora di ubbidire; e c) è dura e implacabile con coloro che sono finiti all'inferno. La loro sorte non desta in lei alcun sentimento di compassione né alcun turbamento. Ma è anche capace di commuoversi e di piangere: ricorre alle lacrime per essere più convincente e persuasiva agli occhi di Virgilio. La personalità della donna subirà una ulteriore evoluzione quando Dante la incontrerà in cima al paradiso terrestre (Pg XXXIII). Una sorpresa per il lettore che né sarà, più che colpito, traumatizzato.

14. Da un punto narrativo il canto è estremamente complesso: si presenta come una serie di scatole cinesi che si aprono una nell'altra. Dante non se la sente più di iniziare il viaggio, perciò chiede chiarimenti a Virgilio. Virgilio gli dice che Beatrice è venuta da lui, nel limbo, a chiedergli di venire a soccorrerlo. Egli le chiede se non ha paura di scendere nell'inferno. La donna risponde di no, che anzi le pene dei dannati non la impietosiscono affatto e aggiunge anche una spiegazione non richiesta: in cielo la Vergine Maria aveva visto Dante in pericolo, perciò si era rivolta a Lucia che a sua volta si era rivolta a Beatrice, la quale era discesa da lui nel limbo. Beatrice riferisce le testuali parole che ha avuto con Lucia e le testuali parole che Lucia riferisce di aver avuto con la Vergine Maria; a sua volta Virgilio riferisce il dialogo avuto con Beatrice e i dialoghi che essa gli ha riferito. Il poeta latino accetta il compito, persuaso anche dalle lacrime della donna. Così conclude il racconto. Quindi ritorna a Dante e al presente: in cielo ci sono tre donne che proteggono il poeta. Di che ha paura? Il poeta ritorna in modo circolare alla precedente convinzione di intraprendere il viaggio.

14.1. Questa articolata serie di scatole cinesi mostra che Dante è consapevole della struttura pluridimensionale del discorso. La realtà è lineare, ma il discorso non riesce a presentarla in modo altrettanto semplice e deve creare un discorso complesso, fatto di molteplici discorsi che si inseriscono e si collegano uno con l'altro. Insomma il mondo dei simboli deve essere molto più vasto del mondo reale. Il rapporto biunivoco tra segno e oggetto è inadeguato e chi batte questa strada, come i neoempiristi logici dal 1929 in poi, è digiuno di filosofia ed anche di storia della filosofia.

15. Come in *If* I, 22-24 (il naufrago) e 55-57 (l'avaro), Dante accompagna le sue azioni con una similitudine: «Come i fiorellini..., così egli...» (vv. 127-130). Le similitudini della prima cantica sono

molto semplici e lineari. Diventano sempre più complesse nelle cantiche successive.

La struttura del canto è semplice: 1) sta scendendo la sera; 2) Dante ha un ripensamento, perché teme di non avere le capacità per intraprendere il viaggio; 3) Virgilio allora lo accusa di viltà e gli racconta che in cielo tre donne (la Vergine Maria, Lucia e Beatrice) si preoccupano del poeta; e, vedendolo in pericolo, si sono rivolte a lui, che è accorso sùbito; 4) il rimprovero finale di Virgilio fa ritornare il poeta al proposito iniziale.

### Canto III

"PER ME SI VA NE LA CITTÀ DOLENTE, PER ME SI VA NE L'ETTERNO DOLORE, PER ME SI VA TRA LA PERDUTA GENTE.

GIUSTIZIA MOSSE IL MIO ALTO FATTORE: FECEMI LA DIVINA PODESTATE.

LA SOMMA SAPIENZA E 'L PRIMO AMORE.

DINANZI A ME NON FUOR COSE CREATE SE NON ETTERNE, E IO ETTERNO DURO. LASCIATE OGNE SPERANZA, VOI CH'INTRATE".

Queste parole di colore oscuro vid'io scritte al sommo d'una porta; per ch'io: "Maestro, il senso lor m'è duro".

Ed elli a me, come persona accorta: "Qui si convien lasciare ogne sospetto; ogne viltà convien che qui sia morta.

Noi siam venuti al loco ov'i' t'ho detto che tu vedrai le genti dolorose c'hanno perduto il ben de l'intelletto".

E poi che la sua mano a la mia puose con lieto volto, ond'io mi confortai, mi mise dentro a le segrete cose.

Quivi sospiri, pianti e alti guai risonavan per l'aere sanza stelle, per ch'io al cominciar ne lagrimai.

Diverse lingue, orribili favelle, parole di dolore, accenti d'ira, voci alte e fioche, e suon di man con elle

facevano un tumulto, il qual s'aggira sempre in quell'aura sanza tempo tinta, come la rena quando turbo spira.

E io ch'avea d'error la testa cinta, dissi: "Maestro, che è quel ch'i' odo? e che gent'è che par nel duol sì vinta?".

Ed elli a me: "Questo misero modo tegnon l'anime triste di coloro che visser sanza 'nfamia e sanza lodo.

Mischiate sono a quel cattivo coro de li angeli che non furon ribelli né fur fedeli a Dio, ma per sé fuoro.

Caccianli i ciel per non esser men belli, né lo profondo inferno li riceve, ch'alcuna gloria i rei avrebber d'elli".

E io: "Maestro, che è tanto greve a lor, che lamentar li fa sì forte?". Rispuose: "Dicerolti molto breve.

Questi non hanno speranza di morte e la lor cieca vita è tanto bassa, che 'nvidiosi son d'ogne altra sorte.

Fama di loro il mondo esser non lassa; misericordia e giustizia li sdegna: non ragioniam di lor, ma guarda e passa".

E io, che riguardai, vidi una 'nsegna che girando correva tanto ratta, che d'ogne posa mi parea indegna; e dietro le venìa sì lunga tratta

di gente, ch'i' non averei creduto che morte tanta n'avesse disfatta.

Poscia ch'io v'ebbi alcun riconosciuto, vidi e conobbi l'ombra di colui che fece per viltade il gran rifiuto.

1. PER ME SI VA NELLA CITTÀ CHE SI LA-MENTA, PER ME SI VA NEL DOLORE ETERNO, PER ME SI VA TRA LA GENTE DANNATA. 4. LA GIUSTIZIA MOSSE IL MIO

SOMMO CREATORE: MI FECE LA DIVINA POTENZA, LA SOMMA SAPIENZA E IL PRIMO AMORE. 7. PRIMA DI ME FURONO

CREATE SOLTANTO COSE ETERNE ED IO DURERÒ ETERNAMENTE. LASCIATE OGNI SPERANZA, VOI CHE ENTRATE. 10. Queste pa-

role di colore scuro io vidi scritte sopra una porta, perciò dissi: «O maestro, il loro significato mi è duro». 13. Da persona esperta, egli mi rispose: «Qui

convien (=è necessario) lasciare ogni dubbio, 13 convien (=è necessario) che ogni viltà sia morta. 16. Siamo giunti in quel luogo in cui ti ho detto che ve-

drai le anime dei dannati, che hanno perduto il bene 16 dell'intelletto (=Dio)». 19. Poi mi prese per mano con volto sereno, perciò io mi ripresi, e m'in-

trodusse nei segreti impenetrabili [dell'oltretomba]. 22. Qui sospiri, pianti ed alti gemiti risuonavano per l'aria senza stelle. Al sentirli, io mi misi a pian-

gere. 25. Lingue strane, espressioni orribili, parole di dolore, accenti di rabbia, voci alte e basse e suoni di mani che colpiscono 28. facevano un tumulto,

che si aggira sempre in quell'aria eternamente oscu-25 ra, come la sabbia quando spira il turbine. 31. Io, che avevo la testa piena di dubbi, dissi: «O maestro,

che cos'è questo tumulto che io odo? Chi è questa gente, che appare così sopraffatta dal dolore?». 34. Ed egli a me: «A questa miserabile condizione sono

condannate le anime spregevoli di coloro che visse-31 ro senza infamia e senza lode. 37. Sono mescolate a quella cattiva schiera degli angeli che non furono

ribelli e neppure fedeli a Dio, ma che rimasero neutrali. 40. Li cacciano i cieli, per non esser meno belli, ma non li accoglie l'inferno profondo, perché

i dannati si potrebbero gloriare di averli come loro compagni». 43. Ed io: «O maestro, che cos'è per loro tanto insopportabile, che li fa lamentare così

fortemente?». Mi rispose: «Te lo dirò molto brevemente. 46. Costoro non possono sperare di morire e la loro vita oscura è tanto spregevole, che sono in-

vidiosi di ogni altra condizione. 49. Il mondo non 43 permette che si conservi alcun ricordo di loro; la misericordia e la giustizia divina (=il paradiso e

l'inferno) li sdegnano: non ragioniamo di loro, ma guarda e passa». 52. Guardando più attentamente, vidi un'insegna che, girando, correva tanto veloce,

che sembrava incapace di restar ferma. 55. Dietro le veniva una così lunga processione di gente, che non avrei creduto che la morte avesse fatto tante

vittime. 58. Dopo che ebbi riconosciuto qualcuno, 52 vidi e conobbi l'ombra di colui che fece per viltà il gran rifiuto (=papa Celestino V?).

58

18

Incontanente intesi e certo fui che questa era la setta d'i cattivi, a Dio spiacenti e a' nemici sui.

Questi sciaurati, che mai non fur vivi, erano ignudi e stimolati molto da mosconi e da vespe ch'eran ivi.

Elle rigavan lor di sangue il volto, che, mischiato di lagrime, a' lor piedi da fastidiosi vermi era ricolto.

E poi ch'a riguardar oltre mi diedi, vidi genti a la riva d'un gran fiume; per ch'io dissi: "Maestro, or mi concedi

ch'i' sappia quali sono, e qual costume le fa di trapassar parer sì pronte, com'io discerno per lo fioco lume".

Ed elli a me: "Le cose ti fier conte quando noi fermerem li nostri passi su la trista riviera d'Acheronte".

Allor con li occhi vergognosi e bassi, temendo no 'l mio dir li fosse grave, infino al fiume del parlar mi trassi.

Ed ecco verso noi venir per nave un vecchio, bianco per antico pelo, gridando: "Guai a voi, anime prave!

Non isperate mai veder lo cielo: i' vegno per menarvi a l'altra riva ne le tenebre etterne, in caldo e 'n gelo.

E tu che se' costì, anima viva, pàrtiti da cotesti che son morti". Ma poi che vide ch'io non mi partiva,

disse: "Per altra via, per altri porti verrai a piaggia, non qui, per passare: più lieve legno convien che ti porti".

E 'l duca lui: "Caron, non ti crucciare: vuolsi così colà dove si puote ciò che si vuole, e più non dimandare".

Quinci fuor quete le lanose gote al nocchier de la livida palude, che 'ntorno a li occhi avea di fiamme rote.

Ma quell'anime, ch'eran lasse e nude, cangiar colore e dibattero i denti, ratto che 'nteser le parole crude.

Bestemmiavano Dio e lor parenti, l'umana spezie e 'l loco e 'l tempo e 'l seme

di lor semenza e di lor nascimenti.

Poi si ritrasser tutte quante insieme, forte piangendo, a la riva malvagia ch'attende ciascun uom che Dio non teme.

Caron dimonio, con occhi di bragia, loro accennando, tutte le raccoglie; batte col remo qualunque s'adagia.

Come d'autunno si levan le foglie l'una appresso de l'altra, fin che 'l ramo vede a la terra tutte le sue spoglie,

similemente il mal seme d'Adamo gittansi di quel lito ad una ad una, per cenni come augel per suo richiamo.

Così sen vanno su per l'onda bruna, e avanti che sien di là discese, anche di qua nuova schiera s'auna. 61 61. Immediatamente compresi e fui certo che questa era la schiera dei cattivi, che dispiacevano a Dio e ai suoi nemici. 64. Questi sciagurati, che non furon

64 mai vivi, erano ignudi e continuamente punti da mosconi e da vespe, che erano in quel luogo. 67. Esse rigavano il loro volto di sangue, che, mescola-

to a lacrime, ai loro piedi era raccolto da vermi ripugnanti. 70. Dopo che guardai oltre costoro, vidi una moltitudine di gente sulla riva di un gran fiume

70 (=l'Acherónte), perciò dissi: «O maestro, concèdimi ora 73. di sapere chi sono e quale istinto le fa apparire così ansiose di oltrepassare il fiume, come

73 riesco a distinguere in quella luce fioca». 76. Ed egli a me: «Le cose ti saranno chiare quando ci fermeremo sulla riva desolata dell'Acherónte». 79.

Allora, con gli occhi vergognosi ed abbassati, temendo che la mia domanda gli riuscisse molesta, mi astenni dal parlare sino al fiume. 82. Ed ecco verso

di noi venire su una nave un vecchio, bianco per i molti anni, gridando: «Guai a voi, o anime malvage! 85. Non sperate mai di vedere il cielo: io vengo

per condurvi sull'altra riva nelle tenebre eterne, al caldo e al gelo. 88. E tu, che sei lì, o anima viva, allontanati da costoro, che son morti». Ma, poiché

vide che io non mi allontanavo, 91. disse: «Per un'altra via, per altri porti verrai alla spiaggia, non qui, per passare. Una barca più leggera (=quella del

purgatorio) convien (=è necessario) che ti porti». 94. La mia guida a lui: «O Carónte, non ti crucciare, si vuole così là dove si può ciò che si vuole, e

91 più non domandare». 97. Allora si quietarono le ispide gote al nocchiere della livida palude, che intorno agli occhi aveva ruote di fuoco. 100. Ma

94 quelle anime, che erano affrante e nude, cambiarono colore e batterono i denti, non appena intesero quelle parole crudeli. 103. Bestemmiavano Dio e i 97 loro genitori, la razza umana, il luogo, il tempo, il

97 loro genitori, la razza umana, il luogo, il tempo, il seme della loro stirpe ed il seme da cui erano nati. 106. Poi, piangendo fortemente, si raccolsero tutte

insieme sulla riva malvagia, che attende ciascun
 uomo che non teme Dio. 109. Il demonio Carónte,
 facendo loro un cenno con gli occhi di fuoco, le

raccoglie tutte, e batte con il remo chiunque si adagia (=si siede). 112. Come in autunno si staccano le foglie una dopo l'altra, finché il ramo vede per terra tutte le sue spoglie, 115. similmente i malvagi di-

scendenti di Adamo si affrettano a lasciar la riva ad uno ad uno, seguendo i cenni del nocchiere, come uccelli che sentono il richiamo. 118. Così se ne

vanno sopra l'onda bruna (=fangosa) e, prima che siano di là (=sull'altra riva) discese, di qua una

nuova schiera si raduna.

11 2

11 5

11

| "Figliuol mio", disse 'l maestro cortese,   |   | 12 |
|---------------------------------------------|---|----|
| "quelli che muoion ne l'ira di Dio          | 1 |    |
| tutti convegnon qui d'ogne paese:           |   |    |
| e pronti sono a trapassar lo rio,           |   | 12 |
| ché la divina giustizia li sprona,          | 4 |    |
| sì che la tema si volve in disio.           |   |    |
| Quinci non passa mai anima buona;           |   | 12 |
| e però, se Caron di te si lagna,            | 7 |    |
| ben puoi sapere omai che '1 suo dir suona". |   |    |
| Finito questo, la buia campagna             |   | 13 |
| tremò sì forte, che de lo spavento          | 0 |    |
| la mente di sudore ancor mi bagna.          |   |    |
| La terra lagrimosa diede vento,             |   | 13 |
| che balenò una luce vermiglia               | 3 |    |
| la qual mi vinse ciascun sentimento;        |   |    |
| e caddi come l'uom cui sonno piglia.        |   | 13 |
|                                             |   |    |

I personaggi

Gli ignavi sono coloro che vissero senza infamia e senza lode: nella loro vita non hanno fatto niente, né di bene né di male, che li rendesse meritevoli d'essere ricordati. Essi quindi hanno vissuto una vita vuota, non hanno utilizzato il tempo e le capacità loro concesse, è come se non fossero nemmeno esistiti. Tra essi il poeta pone anche gli angeli che non si schierarono né con Dio né con Lucifero, ma che rimasero neutrali.

Colui che fece per viltà il gran rifiuto è forse il papa Celestino V, al secolo Pietro Angeleri da Isernia (1210-1296). È nominato papa tra il maggio e l'agosto 1294, abdica il 13 dicembre dello stesso anno, ritenendosi inadatto ad affrontare le responsabilità che essa comportava. È l'unico papa che ha abdicato il soglio pontificio. Nel 1313 è canonizzato. Il poeta lo condanna per due motivi: a) ha rifiutato il fardello che la divina Provvidenza gli ha assegnato; e b) abdicando, ha lasciato il soglio pontificio a Bonifacio VIII, causa di tutti i guai del poeta. In If XIX, 55-57, ne accentua le responsabilità: il papa Niccolò III Orsini, finito tra i simoniaci, scambia Dante per Bonifacio e gli chiede se si è saziato di quella sposa (=la Chiesa) che ha ottenuto con l'inganno.

Il demonio Carónte, figlio di Erebo e della Notte, nella mitologia greca, etrusca e latina traghettava le anime dei morti sulle rive dell'Acherónte. La fonte di Dante è Virgilio, *Eneide*, VI, 298-304.

L'Acherónte è uno dei fiumi infernali. Gli altri sono lo Stige e il Flegetónte. Confluiscono tutti nel lago gelato di Cocìto, dove sono puniti i traditori. Anche un altro fiume, il Letè, confluisce nel lago; esso però proviene dalla montagna del purgatorio. Dante dedica *If* XIV, 115-137, a spiegare la geografia infernale.

### **Commento**

1. Dante supera, intimorito, la porta dell'inferno. Tuttavia sopra la porta Dio fa sentire la sua presenza: Egli è divina potenza, somma sapienza e primo amore. Ma è anche implacabile, perché l'anima condannata soffrirà per l'eternità le pene dell'inferno. Nel Medio Evo i giudizi di Dio sono però at-

121. «O figlio mio» disse il maestro cortese, «coloro che muoion nell'ira di Dio (=in peccato mortale) arrivano tutti qui da ogni paese 124. e son pronti ad oltrepassare il fiume, perché la giustizia divina li sprona, così che il loro timore si trasforma in desiderio. 127. Di qui non passa mai un'anima buona, perciò, se Carónte si lamenta di te, puoi ben capire ormai che cosa significhino le sue parole.» 130. Finito il discorso, la campagna buia tremò così fortemente, che il ricordo dello spavento mi fa bagnare ancora di sudore. 133. La terra intrisa di lacrime (=le lacrime di dolore dei dannati) sprigionò vento, tanto che balenò una luce rossastra (=un fulmine), la quale mi fece perdere i sensi. E caddi come l'uomo che prende sonno.

tutiti dall'invenzione del purgatorio, che viene ufficializzata durante il 14° concilio ecumenico che si apre a Lione il 7 maggio 1274 alla presenza del papa Gregorio X. Non ci sono più due possibilità estreme: o salvezza o dannazione. C'è anche una possibilità intermedia, il purgatorio. L'uomo in ritardo con Dio ha la possibilità di recuperare espiando le pene nel purgatorio. Esse sono di breve o di lunga durata, ma sono destinate a terminare. Sono però altrettanto dure e dolorose delle pene dell'inferno.

2. Dante dimostra un disprezzo radicale verso gli ignavi. In vita essi non hanno fatto niente, né di buono né di cattivo, che li rendesse meritevoli di essere ricordati. Insomma è come se non fossero mai vissuti, perché la loro vita è rimasta vuota. Essi non si sono impegnati nella lotta contro le forze ostili della natura o della società, non hanno prodotto o costruito nulla né per sé, né per la loro famiglia, né per i loro discendenti, né per la loro città. E ognuno deve dare il suo piccolo o grande contributo a seconda delle sue capacità, perché la famiglia e la società hanno un assoluto bisogno del nostro contributo. Il poeta fa emergere e converso il valore – molto concreto - che sta alla base delle società tradizionali: il ricordo di sé e delle proprie azioni e una vita esemplare da lasciare ai figli e ai nipoti, cioè alle generazioni future. Essi sono la piccola o grande ricchezza che ognuno di noi lascia in eredità ai posteri.

2.1. Il tema degli ignavi ma, più in generale, il tema dell'allocazione dell'anima in uno dei tre regni dell'oltretomba sottintende due cose. a) L'uomo, ogni uomo, è giudicato nell'al di là per ciò che ha fatto o non ha fatto nell'al di qua. Egli non può sottrarsi ad un giudizio di biasimo o di lode. Appena morto finisce o sulle rive dell'Acherónte o sulle rive del Tevere o direttamente in paradiso. Egli deve rendere conto di come è vissuto e di come ha gestito i suoi talenti. Egli può sottrarsi al giudizio degli uomini, ma non può sottrarsi al giudizio di Dio. E il giudizio di Dio è implacabile. Il Dies irae dice che davanti al tribunale di Dio neanche il giusto si sente sicuro. E allora che fa? b) Per superare senza

troppi danni il giudizio divino, ha un'unica scappatoia: fare qualcosa qui sulla terra, fare qualcosa che lo faccia ricordare, fare qualcosa da lasciare in eredità ai posteri. Se le cose stanno così, la centralità di questo mondo è indiscutibile; e addirittura l'altro mondo è in funzione del mondo terreno. Perciò, se questi due punti sono veri, è assolutamente falso e tendenzioso attribuire ai pensatori medioevali l'idea che il mondo terreno sia in funzione del mondo ultraterreno. Ed è anche un'accusa molto interessata che i laici e il mondo moderno rivolge al Medio Evo e alla Chiesa. È un modo per denigrare e per lottare contro l'avversario. E in guerra tutti i mezzi sono leciti.

2.2. Eppure dietro a questo interessato fraintendimento c'è un problema che merita d'essere chiarito. Dire che per il pensiero medioevale il mondo terreno è in funzione del mondo ultraterreno è una semplificazione estrema, è una lectio facilior. Ma le semplificazioni non dovrebbero mai essere tali da tradire i dati di partenza. Il critico poi non deve scambiare per verità indiscutibili quelli che sono semplicemente strumenti di lotta ideologica contro la Chiesa e contro il Medio Evo. Ha il compito di andare oltre, di restaurare la *lectio difficilior*. E si tratta proprio di una situazione difficile da far emergere. Essa si può così riassumere: fare un discorso indiretto, dire agli uomini di darsi da fare significa fare un bieco e noioso moralismo, che non avrebbe sortito alcun frutto. Era più efficace fare un discorso indiretto: "Sta' attento, se qui non ti dai da fare, quando sarai morto prenderai quel che ti meriti. Puoi sfuggire al giudizio degli uomini, ma non a quello di Dio". Il discorso indiretto, che è interessante e coinvolgente, caratterizza la mentalità e la cultura medioevale. Alcuni testi significativi, che presentano questa cultura del coinvolgimento e dell'esempio, sono lo Specchio di vera penitenza di Jacopo Passavanti (1302ca.-1357) e i Fioretti di san Francesco (fine Trecento). Uno dei fioretti più affascinanti è intitolato Della perfetta letizia. A frate Leone, duro a comprendere come il fedele, il santo fa tre esempi negativi di perfetta letizia (la perfetta letizia non è fare miracoli, non è parlare tutte le lingue ecc.), che spingono infine frate Leone a chiedere: ma allora che cos'è la perfetta letizia? E allora il santo dà tre esempi positivi di perfetta letizia (se noi arriviamo al convento e siamo trattati male dal frate guardiano, che ci scambia per due impostori, e non ci lamentiamo, questa è perfetta letizia ecc.). Quindi azzarda una definizione teorica generale, sempre legata all'esperienza del fedele: perfetta letizia è accettare le sofferenze per amore di Dio. Un discorso diretto o una definizione astratta sarebbero stati noiosi, non avrebbero coinvolto, non sarebbero stati capiti né sarebbero stati messi in pratica. Un comportamento contorto? Sembrerebbe proprio di no. È un comportamento che tiene presente la psicologia dell'ascoltatore, che deve essere coinvolto, la corretta comunicazione con lui e nello stesso tempo il risultato che si vuole ottenere: persuaderlo ad agire in un certo modo.

2.3. La pena degli ignavi offre il primo esempio di punizione in base alla *legge del contrappasso*: i dannati in vita si sono comportati come insetti e come vermi, qui sono punti da insetti e vedono il loro sangue divorato da vermi (contrappasso per analogia); essi in vita non si sono mai schierati, non hanno seguito nessuna insegna, ed ora inseguono un'insegna che ora va qui, ora va lì (contrappasso per antitesi).

3. Tra gli ignavi Dante mette anche gli angeli che non si schierarono né con Dio né con gli angeli ribelli, ma rimasero neutrali (il poeta recupera dai Vangeli apocrifi l'idea degli angeli neutrali). La scelta della neutralità è la loro colpa, che non li rende degni nemmeno dell'inferno (essi si trovano nell'antinferno). Per il poeta l'uomo deve schierarsi a favore o contro qualcosa, deve essere di parte; deve compiere azioni che lo facciano esistere e che lo facciano ricordare dopo la morte. Che faccia imprese onorevoli o vergognose passa quasi in secondo piano. Anche gli angeli devono schierarsi, o con Dio o con Lucifero, non possono restare neutrali. La neutralità non è ammissibile. La scelta di parte costituisce il comportamento normale per la società in cui il poeta vive: si è guelfi o ghibellini, Bianchi o Neri, laici o religiosi, appartenenti a una contrada (o a una corporazione) o a un'altra, appartenenti a una classe sociale o a un'altra. Ci si può chiedere: perché l'individuo deve ad ogni costo schierarsi con qualcuno contro qualcun altro? Non farebbe meglio a restare neutrale? Il fatto è che nel Medio Evo, come in altre epoche storiche, l'individuo non poteva né vivere né esistere isolatamente: poteva sopravvivere soltanto se faceva parte della famiglia o di un gruppo sociale organizzato. Se non si schierava, se non capiva che doveva inevitabilmente schierarsi con qualcuno, era destinato a perire. Dietro a discorsi e a ideali molto complessi e molto elevati (o, a prima vista, astrusi e contorti) si cela una realtà molto semplice e molto banale: la sopravvivenza quotidiana. Nel Medio Evo essa era un'impresa ardua per la maggior parte, anzi per tutta la popolazione: c'era chi mangiava e chi non mangiava; chi non mangiava come chi mangiava poteva poi morire della stessa malattia, poco o molto grave che fosse, perché una medicina efficace sarebbe sorta soltanto molti secoli dopo.

3.1. In questo incontro con gli ignavi il poeta fa implicitamente un ragionamento circolare, che è pure paradossale. Esso si può così indicare: tu ti devi comportare bene, perché così vai in paradiso; ma se tu non fai niente, non ti comporti né bene né male, fai la fine degli ignavi, una fine ripugnante, insomma non vai nemmeno all'inferno; dunque, se tu non vuoi fare la loro fine, devi decidere di fare qualcosa che ti renda meritevole d'essere ricordato, qual cosa di buono o, al limite, anche qualcosa di cattivo, non importa; quel che conta è che tu ti faccia ricordare qui sulla terra. E ricorda, neanche gli angeli sono esonerati dall'ingrato compito di fare qualcosa, di scegliere, di scegliere qualcosa, di scegliere il bene o di scegliere il male. Insomma, pur di non finire tra gli ignavi, il poeta dice che è preferibile fare qualcosa di scellerato... Il ragionamento paradossale, che non è stato percepito dai critici, mostra ancora una volta la centralità della vita terrena e il rifiuto di quel bieco moralismo che viene imputato al poeta e alla Chiesa cattolica. Dante ribadisce le sue idee anche in séguito: Farinata è finito all'inferno, ma è stato grande, perché ha operato per il bene della sua città (*If* X). Per essa valeva anche la pena di perder l'anima... Chi accusa Dante di aver scritto un "poema teologico" non aveva nessuna conoscenza della teologia né alcuna esperienza di vita.

3.2. La logica è presente anche in séguito: Guido da

Montefeltro commette un errore di logica e finisce all'inferno (If XXVII); Dante argomenta sulla fede (Pd XXIV); Dante è indeciso, perché non ha nessun motivo per scegliere una decisione o un'altra (Pd IV, 1-4). Egli trasforma anche la logica in poesia... 4. Nel canto ricompare il tema della viltà: il poeta vede e riconosce l'ombra di «colui che fece per viltade il gran rifiuto» (v. 60). Nel canto precedente Virgilio rimprovera Dante: «L'anima tua è da viltade offesa; La qual molte fiate l'uomo ingombra Sì che d'onrata impresa lo rivolve» (vv. 45-48). La fama, la gloria, l'onore e la ricchezza erano i valori comunemente diffusi nella società antica e in quella medioevale, che erano da una parte profondamente legate al passato, dall'altra intimamente proiettate nel futuro. Il presente non aveva un'esistenza auto-

noma, ma era soltanto un frammento dell'eternità.

Inoltre esso era eredità di ricordi provenienti dal

passato; e si proponeva di lasciare un'eredità di ri-

cordi per le generazioni future. Lo spazio e il tempo

erano piccoli, a misura d'uomo. Oggi invece esiste

soltanto il presente.
4.1. La morte sovrastava costantemente l'individuo che apparteneva al popolo come l'individuo che apparteneva alle classi elevate. La reazione era perciò quella di cercare un surrogato che allungasse la vita, che anzi rendesse immortale la vita. L'unico surrogato possibile era la fama, la fama sulla terra. I componenti delle classi elevati cercavano di superare con la fama terrena la barriera del tempo. Dante ricorda con affetto il maestro Brunetto Latini, perché gli ha insegnato come l'uomo si eterna con la fama qui sulla terra (If XV, 79-87).

5. Al motivo della viltà e dell'ignavia è legato quello della fama. Dante lo affronta più volte: in *If* XV, 55-60 (il maestro Brunetto Latini gli preannuncia fama e gloria), in *Pg* XI, 91-116 (Oderisi da Gubbio dice che la fama terrena è come un battito di ciglia rispetto all'eternità), in *Pd* XVII, 94-135 (il trisavolo Cacciaguida gli preannuncia la gloria futura). Anche in questo caso, come nella valutazione dei dannati (Francesca da Polenta e Paolo Malatesta, Farinata degli Uberti e Cavalcanti de' Cavalcanti, Ulisse e Diomede ecc.), il poeta vede il problema da più punti di vista.

6. Dante non fa il nome di «colui che fece per viltade il gran rifiuto» (v. 60) per diversi motivi: a) al suo tempo l'identificazione con il papa Celestino V era immediata; b) se lo nominava, gli dava una fama immeritata (ciò vale per tutti gli ignavi, nessuno dei quali è ricordato); c) che sia o non sia Celestino è

una cosa secondaria, quel che conta è che l'ignavo per eccellenza, la *figura* dell'ignavo, sia condannata; e la soluzione più efficace è che il lettore immagini qualche personaggio specifico e che ricopre una posizione elevata nella società: d) ogni buon narratore usa l'espediente della varietà (in questo caso il nome non viene detto), per non annoiare il lettore, per incuriosirlo e per tenerne sempre viva l'attenzione; infine e) ogni buon narratore sa che l'accenno indeterminato a una cosa (soprattutto se nota al lettore) suscita curiosità ed interesse nel lettore, ed egli lancia l'esca. In questo caso il lettore si chiede se è o non è papa Celestino V; va alla ricerca degli argomenti a favore e contro, cerca di confutare le opinioni altrui e propone la sua. Discute, si arrabbia, confuta, suda, polemizza, è deluso per le sue deboli argomentazioni e perché scopre che il testo si può leggere a livelli di complessità straordinariamente diversi. E intanto discute la problematica voluta dal poeta. E la fissa nella memoria. Il poeta ha vinto la sua battaglia e il lettore, che è contento delle sue fatiche, non si accorge nemmeno d'essere stato costretto alla battaglia e di essere stato sconfitto.

6.1. In questa trappola preparata dallo scrittore sono cadute generazioni di critici, che hanno versato fiumi di inchiostro per sostenere le loro tesi. Ma questa è soltanto una delle trappole del poema. I critici sono caduti in tutte: chi è il Veltro (*If* I), chi è Matelda (*Pg* XXVIII-XXXIII), chi è il DUX (*Pg* XXXIII) ecc. Da parte loro vi hanno aggiunto anche numerosi problemi insignificanti come: se in *If* III Dante ha attraversato l'Acherónte prima o dopo lo svenimento.

6.2. In séguito il poeta continua le variazioni sul nome: dall'*anonimo* fiorentino che si è suicidato nelle sue case (*If* XIII, 133-151) a Guido da Montefeltro che non vuol dire ma poi dice il suo nome (*If* XXVII, 61-72), da se stesso che rifiuta di dire il proprio nome (*Pg* XIII, 130-138) a Matelda di cui dice il nome ben tre canti dopo che la fa comparire (*Pg* XXVIII, 37 sgg., *Pg* XXXIII, 119).

7. Scoprirlo è assolutamente sorprendente, ma Dante è l'iniziatore del marketing nel mondo occidentale dopo la ripresa economica, politica, demografica e tecnologica avvenuta dopo il Mille. Ha coniato slogan efficacissimi, versi, situazioni e personaggi, che si imprimono in modo indelebile nella memoria del lettore, cioè del potenziale acquirente. Egli in vita dal poema ha avuto pochi riconoscimenti economici, ma è stato la fortuna degli amanuensi. Tuttavia il prodotto che ha confezionato ha avuto nei secoli e ancor oggi un successo sbalorditivo. Il prodotto è costruito tenendo presente la psicologia e le reazioni psicologiche di un gran numero di potenziali utenti: dal popolo minuto e ignorante, che crede ai miracoli, agli intellettuali che si sentono superiori alla plebaglia senza arte né parte, ai tipografi, che stampano soltanto se possono vendere il prodotto. Era buona farina.

8. Sul piano psicologico la certezza e la sicurezza sono noiose, mentre l'oscurità (di un passo) o la situazione di pericolo, in cui si trova un personaggio,

sono fonti di coinvolgimento e di emozioni per il lettore, che *vive* il pericolo standosene tranquillamente seduto al sicuro in casa propria e senza rischiare nulla. Dante, qui come altrove, è consapevolmente il *deus ex machina* di questa operazione, che «incastra» il lettore.

9. I dannati, che si preparano a salire sulla barca di Carónte e a varcare il fiume, sono sistematici nelle loro imprecazione (vv. 103-105). In ordine d'importanza, se la prendono con Dio, i loro genitori, la razza umana, il luogo, il tempo, il seme della loro stirpe ed il seme da cui erano nati. Di più non potevano fare, perché al di là del fiume li attendeva Minosse, che li giudicava e li mandava nel cerchio più adatto. I dannati peraltro soffrono di un'intima contraddizione interiore. Con le parole bestemmiano Dio, con il comportamento eseguono la giustizia divina. Insomma essi da una parte si vogliono sottrarre alla punizione, dall'altra sono desiderosi più che mai della punizione. Si potrebbe obiettare: ma è Dio che li spinge verso la punizione. Anche questo è vero. Il poeta però qui come altrove dimostra un'attenzione e un acume straordinari verso la psicologia umana: l'uomo è costantemente contraddittorio, vuole una cosa e ne fa un'altra (e viceversa), vede il bene e cerca il male (l'osservazione è già di sant'Agostino), nel paradiso terrestre era immortale e viveva senza lavorare, e disobbedisce a Dio per una mela... Nel séguito il lettore incontrerà numerose altre osservazioni psicologiche, che lo mettono a contatto con la natura umana più profonda e con la sua stessa psicologia. Come anticipo se ne possono citare due: «Noi andavam per lo solingo piano Com'om che torna a la perduta strada, Che 'nfino ad essa li pare ire invano» (Pg I, 118-120); «Noi eravam lunghesso mare ancora, Come gente che pensa a suo cammino, Che va col cuore e col corpo dimora» (Pg II, 10-12).

10. Il poeta ricorre a piene mani a personaggi del mondo classico per popolare l'inferno. Più avanti s'incontreranno il giudice delle anime Minosse, il cane Cèrbero con tre gole, il demonio Pluto, il centauro Nesso, le Arpìe, uccelli dal volto di donna, ecc. Il recupero della mitologia greca nell'oltretomba cristiano non è un semplice artificio letterario: per il poeta come per i suoi contemporanei esisteva continuità tra il mondo classico ed il mondo cristiano. Il primo ha dato all'uomo la ragione, la filosofia e l'arte (il mondo greco), l'organizzazione sociale (le città ben organizzate, le strade e gli acquedotti), le leggi e l'impero (il mondo latino); il secondo ha completato il mondo classico con il battesimo, la fede, la rivelazione, la teologia e la salvezza

11. Già il mondo romano aveva operato una sovrapposizione tra divinità romane e divinità greche: Giove=Zeus (il dio del cielo, il padre e il più potente degli dei), Giunone=Era (moglie di Giove-Zeus e protettrice della famiglia), Nettuno=Poseidone (il re del mare, fratello di Giove-Zeus), Minerva=Athena (figlia di Zeus e dea della sapienza), Apollo=Apollo (figlio di Giove-Zeus e protettore delle arti), Venere=Afrodite (dea della fecondità e dell'amore), Marte=Ares (dio della

guerra), Diana=Artemide (sorella gemella di Apollo, e dea della caccia e dei boschi), Mercurio=Ermes (messaggero degli dei e protettore dei ladri e dei viandanti), Vulcano=Éfesto (il dio della tecnica), Cèrere=Dèmetra (dea dei raccolti e delle messi), Bacco=Dióniso (il dio del vino) ecc. Questa sovrapposizione però non è totale: rimangono molte divinità autoctone.

11.1. Quando ha sconfitto le religioni pagane, il mondo cristiano fa qualcosa di simile: la triade capitolina (Giove, Giunone, Minerva) è sostituita dalla Santissima Trinità (il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo). La triade capitolina è a prevalenza femminile, invece la Santissima Trinità è totalmente maschile. Ma sembra una famiglia più normale: fin dagli inizi dei tempi è profetizzato l'avvento di una donna che sarà madre di Dio, cioè di Gesù Cristo. Il concepimento avviene per l'intervento dello Spirito Santo (le altre due persone della Trinità svolgono la funzione rispettivamente di Padre e di Figlio) e di un padre umano putativo. L'elemento femminile così riappare, e in una forma del tutto originale: la Madonna è una donna terrena, è vergine e madre di Dio, ed è poi assunta in cielo in anima e corpo. Ma è anche la madre di tutti gli uomini. E il fedele si rivolge di preferenza a lei, se vuole che le sue preghiere siano ascoltate. In tal modo il Cristianesimo propone un rapporto e un contatto fra umano e divino, che non aveva precedenti nella storia delle religioni.

12. Il mondo occidentale recupera in più occasioni la cultura greca e latina: con il cristianesimo (dai Padri della Chiesa a sant'Agostino), nel Medio Evo (da Tommaso d'Aquino ai logici, da Dante a Marsilio da Padova ecc.), con l'Umanesimo ed il Rinascimento, con il Neoclassicismo, con il Romanticismo classicheggiante, con il Decadentismo ecc. La cultura greca e latina sono sempre state considerate valide per tutte le epoche e le uniche capaci di formare l'individuo. A ragione o a torto, sono ritenute valide anche nel presente. O quasi: l'odierna rivoluzione legata al computer e alla digitalizzazione delle informazioni sta travolgendo tutto e tutti l'economia, la società, la politica, la vita, i divertimenti, la ricerca, le scienze, l'insegnamento, la storia, la letteratura, i rapporti interpersonali e sociali ecc. -. E sta riplasmando tutto a sua immagine e somiglianza.

12.1. Con i motori di ricerca il lettore odierno ha una visione completamente diversa della *Divina commedia*. Può spostarsi con la velocità del pensiero da un canto all'altro, da una parola a un'altra, può cercare i personaggi, le occorrenze, le frequenze ecc. e raccoglierle in pochi secondi; ed ha una fruizione completamente diversa dei commenti che si sono fatti al testo. Il suo approccio al testo – come agli altri testi digitalizzati – è enormemente più articolato, più efficace e più profondo. Lo può controllare fin nei recessi più remoti. Ben inteso, purché abbia la capacità di usare l'enorme potenze di calcolo del computer. Se proprio non ha fantasia, può accontentarsi di una *Divina commedia* multimediale.

- 13. In questo canto Virgilio indica i dannati ancor prima d'incontrarli (lo farà anche con i lussuriosi di *If* V, 52-72). In altri canti sono i dannati stessi che indicano i loro compagni di pena, dopo aver raccontato la loro storia. Si tratta di una variazione sullo stesso motivo.
- 14. Carónte si rifiuta di traghettare Dante, perché vede in Dio che il poeta è destinato alla salvezza: «E tu che se' costì, anima viva, pàrtiti da cotesti, che son morti». Ma poi che vide ch'io non mi non mi partiva, disse: «Per altra via, per altri porti Verrai a piaggia, non qui, per passare: Più lieve legno (=la navicella del purgatorio) convien (=è necessario) che ti porti» (vv. 88-93). Anche i demoni e le creature dell'inferno in qualche modo sono legati a Dio, loro creatore. E a Lui devono obbedienza.
- 14.1. La Divina commedia, che parla dell'altro mondo, è curiosamente piena di corsi d'acqua: nell'inferno ci sono l'Acherónte, lo Stige e il Flegetónte, che confluiscono nel lago gelato di Cocito; nel purgatorio il Letè e l'Eunoè. Ciò è comprensibile: le società tradizionali, che sono società agricole, dipendono dai vantaggi che i fiumi a portata di mano assicurano: l'acqua serve dissetare le città e per irrigare i campi; e il fiume è un comodo e poco costoso mezzo di trasporto oppure un facile mezzo di difesa e un ostacolo difficile da superare. Le prime civiltà sono fluviali: la Mesopotamia (il Tigri e l'Eufrate), l'Egitto (il Nilo), Roma (il Tevere), Parigi (la Senna), Londra (il Tamigi) ecc. Il Danubio bagna numerose capitali europee. Una curiosa eccezione è la Grecia, che però ha il mare. Tutto ciò vale anche per le altre civiltà del passato. Oggi la situazione è completamente diversa: l'uomo non dipende più in modo così radicale dai fiumi, perché l'acqua è trasportata senza difficoltà dove serve. Per capire il passato però è necessario vedere i fiumi con gli occhi del passato.
- 15. Dante ricorre ancora a una similitudine (questa è una delle più belle e famose del poema: «Come le foglie autunnali, così cadevano i dannati». La fonte è Virgilio, *Eneide*, VI, 309-312.

La struttura del canto è semplice: 1) Dante si preoccupa per la scritta minacciosa sopra la porta d'entrata dell'inferno; ma Virgilio lo rassicura; 2) oltre l'entrata i due poeti incontrano gli ignavi, tra i quali ci sono gli angeli neutrali e l'ombra di colui che fece per viltà il gran rifiuto; 3) proseguendo il viaggio, i due poeti incontrano Carónte, che traghetta i dannati; 4) egli si rifiuta di traghettare Dante, che è vivo, ma Virgilio lo fa tacere; 5) il terremoto, che fa svenire il poeta, conclude il canto.

## Canto V

1. Così dal primo cerchio discesi giù nel secondo, che abbraccia uno spazio più piccolo, ma un dolore Così discesi del cerchio primaio 1 tanto più grave, che costringe [le anime] a lamengiù nel secondo, che men loco cinghia, tarsi. 4. Qui sta Minosse, che incute orrore e digrie tanto più dolor, che punge a guaio. gna i denti: esamina le colpe [delle anime] Stavvi Minòs orribilmente, e ringhia: 4 nell'entrata, le giudica e le manda [nel cerchio che essamina le colpe ne l'intrata; indica] avvolgendo la coda. 7. Dico che, quando giudica e manda secondo ch'avvinghia. l'anima malnata gli vien davanti, si confessa tutta, e 7 Dico che quando l'anima mal nata quel giudice dei peccati 10. vede quale luogo li vien dinanzi, tutta si confessa; dell'inferno le spetta e cinge la coda tante volte e quel conoscitor de le peccata quanti cerchi vuol che scenda. 13. Davanti a lui ci 10 vede qual loco d'inferno è da essa; sono sempre molte anime: vanno una dopo l'altra a cignesi con la coda tante volte farsi giudicare, confessano i peccati, odono la conquantunque gradi vuol che giù sia messa. danna e precipitano giù. 16. «O tu che vieni in que-Sempre dinanzi a lui ne stanno molte; 13 sto luogo di dolore» disse Minosse quando mi vide, vanno a vicenda ciascuna al giudizio; interrompendo il suo terribile compito, 19. «guarda dicono e odono, e poi son giù volte. come fai ad entrare e di chi ti fidi: non lasciarti in-"O tu che vieni al doloroso ospizio", 16 gannare dall'ampiezza dell'entrata!» E la mia guidisse Minòs a me quando mi vide, da a lui: «Perché gridi? 22. Non cercar d'impedire lasciando l'atto di cotanto offizio, il suo viaggio, che è prestabilito: si vuole così là "guarda com'entri e di cui tu ti fide; 19 (=nell'empireo) dove si può ciò che si vuole, e più non t'inganni l'ampiezza de l'intrare!". non domandare!». 25. Ora incominciano a farsi sen-E 'l duca mio a lui: "Perché pur gride? tire le voci di dolore; ora son venuto dove molto 22 Non impedir lo suo fatale andare: pianto mi colpisce. 28. Venni in un luogo privo di vuolsi così colà dove si puote qualsiasi lume, che mugghia come fa il mare in ciò che si vuole, e più non dimandare". tempesta, se è sconvolto da venti contrari. 31. La Or incomincian le dolenti note 25 bufera infernale, che mai si arresta, travolge gli spia farmisi sentire; or son venuto riti con la sua violenza: li rivolta, li percuote, li molà dove molto pianto mi percuote. lesta. 34. Quando giungono davanti al precipizio, [i Io venni in loco d'ogne luce muto, 28 dannati fanno sentire] le loro urla, il loro pianto, il che mugghia come fa mar per tempesta, loro lamento; e bestemmiano l'onnipotenza divina. se da contrari venti è combattuto. 37. Compresi che a quel tormento erano condannati 31 La bufera infernal, che mai non resta, i peccatori carnali, che sottomettono la ragione mena li spirti con la sua rapina; all'istinto. 40. E, come le ali portano gli stornelli voltando e percotendo li molesta. durante l'inverno in larga e fitta schiera, così quel 34 Quando giungon davanti a la ruina, vento trascina quegli spiriti malvagi 43. di qua, di quivi le strida, il compianto, il lamento; là, di giù, di su. Nessuna speranza può mai conforbestemmian quivi la virtù divina. tarli né di tregua né di minor pena. 46. E, come le 37 Intesi ch'a così fatto tormento gru van cantando i loro lamenti, facendo nell'aria enno dannati i peccator carnali, una lunga fila, così vidi venire, lamentandosi, 49. che la ragion sommettono al talento. ombre trascinate dal soffio impetuoso del vento. 40 E come li stornei ne portan l'ali Perciò dissi: «O maestro, chi sono quelle genti che nel freddo tempo, a schiera larga e piena, l'aria nera così castiga?». 52. «La prima di quelle così quel fiato li spiriti mali anime, di cui vuoi aver notizia» mi disse allora, «fu di qua, di là, di giù, di sù li mena; 43 imperatrice di molte nazioni. 55. Al vizio della lusnulla speranza li conforta mai, suria fu così rotta, che per legge [nel suo regno] fenon che di posa, ma di minor pena. ce lecito ciò che piacesse, per liberarsi del biasimo E come i gru van cantando lor lai, 46 in cui era caduta. 58. È Semiramide, di cui si legge faccendo in aere di sé lunga riga, che succedette a Nino e che fu sua sposa: governò così vid'io venir, traendo guai, le terre, che ora son dominate dal sultano. ombre portate da la detta briga; 49 per ch'i' dissi: "Maestro, chi son quelle genti che l'aura nera sì gastiga?". "La prima di color di cui novelle 52 tu vuo' saper", mi disse quelli allotta, "fu imperadrice di molte favelle. A vizio di lussuria fu sì rotta, 55 che libito fé licito in sua legge,

per tòrre il biasmo in che era condotta. Ell'è Semiramis, di cui si legge

che succedette a Nino e fu sua sposa: tenne la terra che 'l Soldan corregge.

L'altra è colei che s'ancise amorosa, e ruppe fede al cener di Sicheo; poi è Cleopatràs lussuriosa.

Elena vedi, per cui tanto reo tempo si volse, e vedi 'l grande Achille, che con amore al fine combatteo.

Vedi Parìs, Tristano"; e più di mille ombre mostrommi e nominommi a dito, ch'amor di nostra vita dipartille.

Poscia ch'io ebbi il mio dottore udito nomar le donne antiche e 'cavalieri, pietà mi giunse, e fui quasi smarrito.

I' cominciai: "Poeta, volontieri parlerei a quei due che 'nsieme vanno, e paion sì al vento esser leggeri".

Ed elli a me: "Vedrai quando saranno più presso a noi; e tu allor li priega per quello amor che i mena, ed ei verranno".

Sì tosto come il vento a noi li piega, mossi la voce: "O anime affannate, venite a noi parlar, s'altri nol niega!".

Ouali colombe dal disio chiamate con l'ali alzate e ferme al dolce nido vegnon per l'aere dal voler portate;

cotali uscir de la schiera ov'è Dido, a noi venendo per l'aere maligno, sì forte fu l'affettuoso grido.

"O animal grazioso e benigno che visitando vai per l'aere perso noi che tignemmo il mondo di sanguigno,

se fosse amico il re de l'universo, noi pregheremmo lui de la tua pace, poi c'hai pietà del nostro mal perverso.

Di quel che udire e che parlar vi piace, noi udiremo e parleremo a voi, mentre che '1 vento, come fa, ci tace.

Siede la terra dove nata fui su la marina dove 'l Po discende per aver pace co' seguaci sui.

Amor, ch'al cor gentil ratto s'apprende prese costui de la bella persona che mi fu tolta; e 'l modo ancor m'offende.

Amor, ch'a nullo amato amar perdona, mi prese del costui piacer sì forte, che, come vedi, ancor non m'abbandona.

Amor condusse noi ad una morte: Caina attende chi a vita ci spense". Queste parole da lor ci fuor porte.

Quand'io intesi quell'anime offense, china' il viso e tanto il tenni basso, fin che 'l poeta mi disse: "Che pense?".

Quando rispuosi, cominciai: "Oh lasso, quanti dolci pensier, quanto disio menò costoro al doloroso passo!".

Poi mi rivolsi a loro e parla' io, e cominciai: "Francesca, i tuoi martìri a lagrimar mi fanno tristo e pio.

Ma dimmi: al tempo d'i dolci sospiri, a che e come concedette Amore che conosceste i dubbiosi disiri?".

- 61. L'altra è Didone, che si uccise per amore e che ruppe il giuramento [di fedeltà] alle ceneri di Sichèo. La terza è la lussuriosa Cleopatra. 64. Vedi
- 64 Elena, che fu causa di una lunga e sanguinosa guerra; e vedi il grande Achille, che alla fine combatté con l'amore [da cui fu sconfitto]. 67. Vedi Paride,
- 67 Tristano» e più di mille ombre mi mostrò e mi nominò con il dito, che amore fece uscire dalla nostra vita. 70. Dopo che ebbi udito il mio maestro nomi-
- nare le donne antiche e i cavalieri, provai compassione e per poco non venni meno. 73. Io cominciai: «O poeta, volentieri parlerei a quei due (=Francesca
- 73 da Polenta e Paolo Malatesta) che vanno insieme e che non sembrano opporre resistenza al vento». 76. Ed egli a me: «Li vedrai quando saranno più vicini
- 76 a noi. Allora prègali per quell'amore che li conduce, ed essi verranno». 79. Non appena il vento li spinge verso di noi, gridai: «O anime tormentate,
- 79 venite a parlare con noi, se altri (=Dio) non lo nega!». 82. Quali colombe, chiamate dal desiderio, con le ali aperte e ferme al dolce nido vengono per
- l'aria portate dalla loro volontà; 85. tali uscirono dalla schiera dov'è Didone, venendo a noi per l'aria maligna, così forte fu l'affettuoso richiamo.
- 88. «O essere vivente cortese e benigno, che per l'aria tenebrosa vai visitando noi, che tingemmo il mondo con il nostro sangue, 91. se ci fosse amico il
- 88 re dell'universo, noi pregheremmo lui per la tua pace, perché hai compassione del nostro male perverso. 94. Di quel che vi piace udire e parlare, noi u-
- dremo e parleremo a voi, mentre il vento, come ora fa, qui tace. 97. La terra (=la città), dove nacqui, si stende sulla marina dove il Po discende [nell'A-
- driatico], per aver pace con i suoi affluenti (=Ravenna). 100. L'amore, che nel cuor nobile si accende rapidamente, prese costui per la mia bella perso-
- 97 na, che mi fu tolta, e fu così intenso, che ancora mi sconvolge. 103. L'amore, che costringe chi è amato a ricambiare l'amore, mi prese così fortemente per
- 10 la bellezza di costui, che, come vedi, ancor non mi abbandona. 106. L'amore condusse noi ad una stessa morte. Caina (=la zona più profonda dell'in-
- 10 ferno) attende chi spense la nostra vita (=il marito Gianciotto Malatesta).» Essi ci dissero queste paro-
- le. 109. Quando io intesi quelle anime travagliate, 10 chinai il viso e lo tenni basso, finché il poeta mi
- disse: «Che pensi?». 112. Quando risposi, cominciai: «Ohimè, quali dolci pensieri, quale desiderio
- 10 condusse costoro a quella morte dolorosa!». 115. Poi mi rivolsi a loro per parlare, e cominciai: «O Francesca, le tue sofferenze mi addolorano e m'im-
- 11 pietosiscono fino alle lacrime. 118. Ma dimmi: al tempo dei dolci sospiri, quando e come l'amore vi
- fece conoscere i desideri ancora inespressi?». 11

11

8

| E quella a me: "Nessun maggior dolore    |   | 12 |
|------------------------------------------|---|----|
| che ricordarsi del tempo felice          | 1 |    |
| ne la miseria; e ciò sa 'l tuo dottore.  |   |    |
| Ma s'a conoscer la prima radice          |   | 12 |
| del nostro amor tu hai cotanto affetto,  | 4 |    |
| dirò come colui che piange e dice.       |   |    |
| Noi leggiavamo un giorno per diletto     |   | 12 |
| di Lancialotto come amor lo strinse;     | 7 |    |
| soli eravamo e sanza alcun sospetto.     |   |    |
| Per più fiate li occhi ci sospinse       |   | 13 |
| quella lettura, e scolorocci il viso;    | 0 |    |
| ma solo un punto fu quel che ci vinse.   |   |    |
| Quando leggemmo il disiato riso          |   | 13 |
| esser basciato da cotanto amante,        | 3 |    |
| questi, che mai da me non fia diviso,    |   |    |
| la bocca mi basciò tutto tremante.       |   | 13 |
| Galeotto fu 'l libro e chi lo scrisse:   | 6 |    |
| quel giorno più non vi leggemmo avante". |   |    |
| Mentre che l'uno spirto questo disse,    |   | 13 |
| l'altro piangea; sì che di pietade       | 9 |    |
| io venni men così com'io morisse.        |   |    |
| E caddi come corpo morto cade.           |   | 14 |

121. E quella a me: «Non c'è alcun dolore più grande che ricordarsi del tempo felice nella miseria (=infelicità), come sa bene il tuo maestro. 124. Ma, se vuoi proprio conoscere il primo inizio del nostro amore, parlerò [seppur] come colui che piange e parla. 127. Noi leggevamo un giorno per diletto come l'amore [per Ginevra] strinse Lancillotto: eravamo soli e senz'alcun sospetto. 130. Per più volte quella lettura ci spinse a guardarci negli occhi e ci fece impallidire; ma fu soltanto un punto quel che ci vinse. 133. Quando leggemmo che la bocca sorridente fu baciata da tale amante, questi, che non sarà mai da me diviso, mi baciò 136. la bocca tutto tremante. Galeotto (=mezzano) fu il libro e chi lo scrisse! Quel giorno non proseguimmo più la lettura». 139. Mentre uno spirito parlava, l'altro piangeva. E [per il turbamento] io venni meno, come se morissi. 142. E caddi come un corpo morto cade.

## I personaggi

Minosse, figlio di Zeus e di Europa, è il mitico re di Creta che gli antichi avevano trasformato nel giudice che amministra con saggezza la giustizia nel mondo dei morti. La moglie Pasifae genera il Minotauro, un essere per metà toro e per metà uomo, concepito con un rapporto sessuale contro natura. Dante ne recepisce la figura e la funzione, inserendole in un contesto cristiano. La fonte è Virgilio, Eneide, VI, 432-433.

2

Le donne antiche e ' cavalieri, indicati dal poeta, sono stati condotti a morte dall'amore: si sono uccisi o sono stati uccisi.

Semiramide, leggendaria regina degli assiri (non dell'Egitto) (1356-1314 a.C.), per evitare l'accusa d'incesto, rende per legge leciti i rapporti tra genitori e figli. Si narra che uccise il marito e fu uccisa dal figlio. Nel Medio Evo è, con Cleopatra, il simbolo stesso della lussuria.

Didone, regina di Cartagine, dimentica il giuramento di fedeltà fatto a Sichèo, il marito morto, e s'innamora di Enea, naufragato con le sue navi vicino alla città. Si suicida quando questi l'abbandona e riparte per volere degli dei. La sua vicenda è narrata da Virgilio, *Eneide*, IV.

Cleopatra è regina d'Egitto (67-30 a.C.). È amante di C. Giulio Cesare, poi di Marco Antonio, quindi tenta anche con il giovane Ottaviano, ma senza successo. Per non cadere nelle mani di questi, si uccide facendosi mordere da un serpente velenoso. È l'unico personaggio storico.

Elena, moglie di Menelao, re di Sparta, e famosa per la sua bellezza (tutti i prìncipi achei l'avevano chiesta in sposa), è la causa della lunga guerra tra achei e troiani sotto le mura di Troia, narrata da Omero nell'*Iliade*. È rapita da Paride, che la porta con sé a Troia. Menelao e il fratello Agamennone organizzano una spedizione con gli altri prìncipi a-

chei (Achille, Ulisse, Diomede ecc.), che si conclude dieci anni dopo con la distruzione di Troia.

Achille, figlio di Peleo, è il più forte guerriero acheo che partecipa alla guerra di Troia. S'innamora di Polisséna, figlia di Priamo, re di Troia, a causa della quale si lascia attirare in un agguato: è ucciso da Paride, fratello di Polisséna, che lo colpisce con una freccia nel tallone, il suo punto debole.

Paride, figlio di Priamo, re di Troia, e di Ecùba, è famoso per la sua bellezza e per la sua capacità di giudicare la bellezza femminile. Tre dee, Atena, Era ed Afrodite, si rivolgono a lui, affinché indichi la più bella. Vince Venere, che lo corrompe promettendogli Elena, la donna più bella del mondo. Ciò causa la guerra di Troia. Con una freccia uccide Achille e con una freccia è a sua volta ucciso da Filottete. Nel Medio Evo è uno dei protagonisti del Ciclo dei cavalieri antichi, che si pone accanto al Ciclo carolingio e al Ciclo bretone.

Tristano è un cavaliere inglese protagonista di una tragica storia d'amore, rielaborata in diverse versioni (la prima è Tristan di Thomas, 1170). A causa di un filtro s'innamora di Isotta, moglie dello zio Marco, re di Cornovaglia, che lo scopre e lo uccide. Francesca da Polenta, figlia di Guido da Polenta, signore di Ravenna, verso il 1280 va in sposa a Gianciotto Malatesta, signore di Rimini. Il matrimonio è forse combinato per motivi politici, poiché serve ad avvicinare le due famiglie, in continua lotta tra loro. Essa accetta la corte del cognato, Paolo Malatesta. Gianciotto li scopre e li uccide (1285 ca.). Il fatto non è riportato dalle cronache del tempo. L'unica fonte (comprensibilmente non affidabile) è costituita dai versi di Dante, che hanno dato luogo a variazioni successive: Francesca sarebbe caduta vittima di un inganno. Le viene promesso come marito Paolo, che ella amava, ma poi scopre che ha sposato Gian *Ciotto*, che era *zoppo*.

Caina è la prima delle quattro zone in cui è diviso l'ultimo cerchio dell'inferno. Punisce i traditori dei parenti. Le altre tre sono Antenòra, Tolomea, Giudecca, che puniscono rispettivamente i traditori della patria, degli ospiti e dei benefattori.

Lancillotto del Lago, uno dei cavalieri della Tavola rotonda, è protagonista del poema cavalleresco Lancelot, scritto in francese antico (1220-1235): egli s'innamora della regina Ginevra, moglie di re Artù. Il loro incontro è favorito dal siniscalco Galehaut, Galeotto. Nel poema è la regina che prende l'iniziativa.

#### Commento

- 1. Dante, che ha vivissimo il senso dello spettacolo, in questo canto, come in altri, si sdoppia: si avvicina al dramma di Francesca, che ha tradito il marito, come *credente*, come *cittadino* e come *uomo*. Come credente è costretto a condannare; come cittadino poi non può accettare che le regole sociali siano infrante; come uomo invece partecipa intensamente al dolore. Egli comprende, ma non assolve: lo svenimento finale dimostra sia l'intensità del coinvolgimento sia il proposito di non assolvere un comportamento moralmente e civilmente condannabile. Egli mette in contrasto le esigenze del cuore di Francesca, innamorata di Paolo, con il comportamento che le è imposto dalle regole sociali: essa è sposa di Gianciotto e non può tradire il marito.
- 1.1. Questa strategia (vedere una questione da più punti di vista, tra loro coordinati), che attraversa *tut-to* il poema, si riallaccia al metodo di Tommaso d'Aquino: di una questione si devono vedere le varie soluzioni, che poi si devono reinterpretare per farne emergere il loro nucleo più profondo di validità, eliminandone gli aspetti accessori. Tale metodo rivela tutta la sua efficacia in ambito teorico filosofico e teologico e ugualmente in ambito pratico. Il metodo risulta valido per il cielo come per la terra, per la teologia come per la politica. E comprensibilmente anche per l'economia e la morale.
- 1.2. Il lettore o la lettrice, che si immedesima nella donna, si trova nella difficoltà di scegliere: l'amore o la fedeltà al marito? Si vorrebbero tutte e due le cose, ma in genere non è possibile (e poi può banalmente succedere che l'erba del vicino sia sempre più verde e che, una volta assaggiata, si scopre uguale a quella che già si mangia). Il dilemma è un altro filo conduttore del poema. Si trovano davanti a un dilemma ad esempio Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti (vita pubblica o vita privata? E l'una esclude l'altra) (If X) e Ulisse (la famiglia o l'esplorazione del mondo disabitato?)(If XXVI). Addirittura il poeta espone il dilemma nella sua forma teorica canonica, proposta da un logico del sec. XIII, quella dell'asino di Buridano (Pd IV, 1-4): se si è posti tra due cibi, ugualmente saporiti, quali tra i due si sceglierà? Nell'incertezza, si rischia di morire di fame. Buridano (prima del 1300-1358ca.) aveva fatto l'esperimento con un asino, davanti al quale aveva posto due mucchi di fieno del tutto uguali. Aveva perso l'asino, ma aveva dimostrato che anche gli esseri senza ragione fanno una scelta sol-

tanto se c'è almeno un motivo per farla. Con il *dilemma* il poeta attua una delle infinite forme della *drammatizzazione*, con la quale spinge il lettore a immedesimarsi nei personaggi e a sentire come proprie le scelte che essi sono costretti a fare.

- 1.3. È difficile capire come il pensiero laico possa accusare Dante, Tommaso d'Aquino, la Chiesa e più in generale il Medio Evo di avere la testa tra le nuvole o nell'al di là e di perdere tempo a parlare di morale, di salvezza dell'anima o del sesso degli angeli. L'ipotesi più probabile è che il pensiero laico non abbia mai letto i testi di questi autori, li condanni per partito preso, per pregiudizio, per paura di confrontarsi... Tutti motivi che fanno onore alla serietà e alla correttezza scientifica, che caratterizzerebbe il mondo laico e che sarebbe del tutto assente negli autori così sbrigativamente condannati.
- 2. La condanna (o l'assoluzione) civile dei due cognati sarebbe stata poco efficace dal punto di vista narrativo, anzi avrebbe messo il poeta sullo stesso piano del (e contrapposto al) lettore che non la pensava come lui. E il lettore si sarebbe risentito. Perciò egli non la mette in primo piano, resta alla condanna religiosa e insiste sulle sue reazioni personali. In altri casi, e ben più importanti, il poeta prende invece posizione. Egli vuole coinvolgere, ma contemporaneamente lasciar spazio anche al lettore!

  3. Dante descrive in termini stilnovistici l'amore dei due cognati: «L'amore dice Francesca fa rapidamente presa sul cuore gentile e costringe chi è amato a ricambiare l'amore». In tal modo egli re-
- rapidamente presa sul cuore gentile e costringe chi è amato a ricambiare l'amore». In tal modo egli recupera la sua esperienza poetica giovanile, anche se, ciò facendo, compie un anacronismo. Francesca e Paolo sono nobili e non possono innamorarsi in termini stilnovistici, ma in termini cortesi. Lo stilnovismo (1274-94ca.) viene dopo la poesia cortese della Scuola siciliana (1230-60ca.) ed è l'espressione letteraria della borghesia commerciale e cittadina, che in tutta Italia sta emergendo lottando contro le forze politiche tradizionali, cioè la nobiltà e la Chiesa. Con questa classe il poeta deve schierarsi a séguito degli Ordinamenti di giustizia promulgati a Firenze da Giano della Bella (1294), che imponevano l'iscrizione a un'arte, per entrare nella vita politica.
- 3.1. Dello stilnovismo il poeta recupera qui la prima delle tesi tre (l'amore e il cuor gentile sono una cosa sola), che espone in due versioni (vv. 100 e 103). Essa poi non comparirà più. La seconda tesi (la nobiltà non è nobiltà di sangue, che si eredita; è nobiltà d'animo, che si acquista con il proprio impegno e con i propri meriti) è tendenzialmente sostituita con la tesi rifiutata. La terza tesi (la donna è un angelo del cielo, disceso sulla terra per portare l'uomo a Dio) aveva fatto la sua comparsa poco prima (If II, 55-57) e non ricomparirà più. In Pg XXIV, 52-55, egli dà una definizione di *Dolce stil* novo, che dimentica tutti gli aspetti innovatori della corrente ed insiste sull'ispirazione amorosa e sull'Amore che detta nel cuore del poeta, una concezione classica della poesia: Dio ispira e detta allo scrittore sacro. Il motivo di questo cambiamento è

che egli apparteneva alla piccola nobiltà, era entrato nel ranghi della borghesia in séguito agli *Ordinamenti di giustizia* di Giano della Bella (1294), ma poi le vicende politiche lo avevano staccato dalle sorti della borghesia, perciò aveva prima proposto lo stilnovo, che era legato alla borghesia cittadina, poi aveva preso le distanze da esso.

3.2. La prima tesi assume però una formulazione più complessa e incisiva: a) «L'amore, che nel cuor nobile si accende rapidamente, prese costui per la mia bella persona, che mi fu tolta, e fu così intenso, che ancora mi sconvolge»; b) «L'amore, che costringe chi è amato ad amare, mi prese così fortemente per la bellezza di costui, che, come vedi, ancor non mi abbandona» (vv. 100-105). Ciò non basta: c) l'amore non riguarda soltanto l'animo, coinvolge anche la cultura, la bellezza ed il piacere del corpo. Dante fa un'ulteriore aggiunta: d) l'amore li ha condotti ambedue alla morte (v. 106). Quindi ribadisce con altre parole la fine tragica dei due amanti: e) Caina attende il marito che li ha uccisi (v. 107). Questi ultimi due punti si contrappongono alla gioia e all'intensità dei momenti d'amore, così il lettore viene coinvolto e reso più partecipe al dramma dei

4. L'amore dei due cognati ha però anche altri due aspetti significativi: a) esso è provocato in lui dalla bellezza fisica di lei (ciò riporta all'amore cortese della Scuola siciliana); e in lei dal piacere fisico che ottiene da lui (ciò riporta alla visione epicurea della vita, professata anche da un amico del poeta, Guido Cavalcanti; qui però piacer può significare ancora bellezza fisica); e b) essi s'innamorano non per le loro capacità o per la loro intraprendenza o travolti dall'istinto biologico, ma perché vi sono spinti da un libro – la cultura –, che fa loro scoprire il bacio, la loro bellezza ed il piacere: «Galeotto (=mezzano) fu il libro e chi lo scrisse» (v. 137). Per il poeta quindi la cultura arricchisce ed amplia le possibilità di esperienza dell'individuo, ma contemporaneamente ha anche una grande capacità di manipolare le coscienze ed il comportamento degli uomini.

4.1. Ed egli lo fa, manipola a destra e a manca, un verso dopo l'altro. Ma non lo dice mai, altrimenti la manipolazione non avrebbe effetto. E non perde occasione per manipolare la mente ed il cuore del suo indifeso lettore... Poco dopo il poeta mostra al lettore come deve reagire davanti alla storia dei due amanti: china il capo, lo tiene basso in segno di meditazione, tanto che Virgilio gli chiede che fa. Ed egli risponde: «Ohimè, quali dolci pensieri, quale desiderio condusse costoro a quella morte dolorosa!» (vv. 112-114). E dimostra partecipazione, un po' di curiosità morbosa ed anche invidia nei confronti dei due cognati. L'intera *Divina commedia* è un'immensa trappola, per manipolare il punto di vista, i pensieri, i sentimenti, le emozioni e i desideri dell'ignaro lettore.

4.2. La Chiesa del tempo condivide quest'idea di manipolare le coscienze con la cultura e pratica una strategia apparentemente contraddittoria: a) sul piano istituzionale impone ecclesiastici quali maestri

all'interno delle università; e b) al livello popolare diffonde la convinzione che è meglio essere ignoranti e andare in paradiso, piuttosto che intelligenti e andare all'inferno. In Ser Lo e lo scolaro dannato, una delle prediche raccolte nello Specchio di vera penitenza, il frate domenicano Jacopo Passavanti (1302ca.-1357), il maggiore predicatore del sec. XIV, parla di uno scolaro intelligentissimo ma viziosissimo (le due cose s'identificano), che usava le sue conoscenze di logica per mettere in difficoltà e per vincere gli avversari. Muore all'improvviso e va all'inferno. Una notte appare al suo maestro, mentre è occupato nel suo studio; gli dice di essere dannato e gli parla dell'intensità delle pene infernali. Il maestro, per non fare la stessa fine, abbandona l'insegnamento e si ritira in un eremo. All'interno della Chiesa l'ostilità verso la cultura è provocata dalla convinzione che l'uomo di cultura scopre le sue capacità e perciò insuperbisce. Insuperbendo, non obbedisce più al potere (politico e soprattutto religioso) tradizionale, cerca nuove prospettive, nuovi valori e nuovi ideali. In questo modo mette in crisi l'ordine costituito.

5. La seconda tesi, riassunta nel verso «Galeotto (=mezzano) fu il libro e chi lo scrisse» (v. 137), è particolarmente importante. Perciò costituisce tutta la seconda risposta di Francesca e riempie la seconda parte del canto. Essa si può esprimere anche in un altro modo: l'amore sorge non sotto la pressione dell'istinto o della natura, ma per merito o demerito, cioè a causa della cultura. Insomma per Dante senza il libro, senza la cultura essi non avrebbero mai scoperto il loro amore, la loro bellezza, la reciproca attrazione e il reciproco piacere. Di conseguenza la cultura vince e plasma la natura anche nel caso delle forze più irrazionali dell'uomo, quelle degli istinti vitalistici. Molti non condivideranno questa tesi di Dante o che lo scrittore attribuisce a Francesca. Nessun problema. Ma forse non si dovrebbe dimenticare che i libri sono stati scritti per essere efficaci e che contengono esperienza altrui. Chi li legge può bruciare le tappe, appropriandosi di tale esperienza. Se dovesse imparare tutto da solo, impiegherebbe un tempo sproporzionato, più lungo della sua vita. E questa prospettiva non è praticabile.

5.1. Questa tesi acquista un'importanza più incisiva, se si tiene presente che pochi decenni dopo G. Boccaccio nel *Decameron* (1349-51) sostiene la tesi opposta: la natura non può essere dominata, né plasmata, né repressa dalla cultura. Essa troverà immancabilmente il modo di insorgere e di manifestarsi. Nell'Introduzione alla quarta giornata racconta la novelletta delle papere: Filippo Balducci ama molto la moglie. Quando questa muore, si ritira sul monte Asinaio, sopra Firenze, con il figlio di due anni. Passano gli anni e il figlio cresce. Un giorno egli porta il figlio ormai diciottenne in città per fare le consuete provviste. Il figlio, che non vi era mai stato, si meraviglia di tutto ciò che vede. E chiede il nome dei palazzi, del bue e dell'asino. Per caso incontrano un gruppo di donne al ritorno da un pranzo di nozze. Il figlio chiede che cosa sono. il

padre prima si rifiuta, poi dice che sono delle papere. Il figlio chiede subito al padre di poterne portare una nel loro romitaggio. Il padre scopre con amarezza che la sua educazione – la cultura – non era riuscita a domare nel figlio la forza dell'istinto – la natura –. La tesi di Boccaccio è quindi completamente antitetica a quella di Dante. Sorge perciò il problema di discutere chi ha ragione. Ma prima vale la pena di ricordare che nel 1363 lo scrittore fiorentino si fa terrorizzare da un frate che gli preannuncia le pene dell'inferno, perché ha scritto un libro licenzioso come il *Decameron*. E precipita in una profonda crisi interiore, dalla quale lo fa uscire l'amico Petrarca, che da sempre aveva preso gli ordini minore e che gli dice d'infischiarsene di quel frate del malaugurio, perché la cultura – il libro – è più importante di tutto il resto. Insomma in vecchiaia per Boccaccio la cultura s'impone sulla natura...

5.2. ...e poi vale la pena di ricordare che Dante cambia idea in *Pd* VIII, 97-148, quando propone una concezione meritocratica della società: la Provvidenza manda sulla terra tutte le capacità che servono per il buon funzionamento della società. Ma gli uomini spingono a farsi religioso chi è nato per cingere la spada e a farsi sovrano chi è nato per far prediche. Così la società funziona male. Qui il poeta non fa il minimo cenno alle capacità manipolatrici e plasmatrici della cultura. In vecchiaia quindi i due autori si scambiano le tesi. E resta problematico il rapporto tra *natura* e *cultura*...

6. Francesca è ancora travolta dalla passione e rivive la sua storia d'amore e di morte come se fosse appena successa: «Amor condusse noi ad una morte» (v. 106). L'amore è ribadito anche dall'odio che prova verso il marito che l'ha uccisa e l'ha privata del piacere visivo e fisico che Paolo le dava: «Caina attende chi a vita ci spense» (v. 107). Essa è chiusa nel suo amore o nel suo egoismo e dimentica che era moglie di Gianciotto. Non ci pensa mai. Dimentica le regole sociali. Non dice neanche se il marito la trascurava o meno. Dal suo punto di vista non è importante. È importante soltanto il piacere reciproco che i due innamorati si davano al livello visivo con la bellezza dei loro corpi e al livello fisico con l'uso dei loro corpi.

6.1. Non è male confrontare la figura di Francesca con le altre figure femminili del poema, quelle positive o idealizzate: Pia de' Tolomei (Pg V), Matelda (Pg XXVIII), Beatrice (If II e Pg XXX), Piccarda Donati (Pd III), la Vergine Maria (Pd XXXIII). E quelle che si sprofondano nella realtà: la prostituta Taide (If XVIII), la «femmina» (Pg XIX), la meretrice che rappresenta la Chiesa (Pg XXXII), la ninfomane Cunizza da Romano e la prostituta Raab (Pd IX).

6.2. Né ricordare che la Francesca passionale e romantica di F. de Sanctis (1817-1883) non ha niente a che fare con la Francesca dantesca. Francesca non è travolta dalla passione (come vorrebbero le teorie romantiche), ma si innamora secondo le regole stilnovistiche (chi è amato non può resistere all'amore) e dell'amor cortese (il reciproco piacere fisico e visivo che i due amanti si danno) in un contesto lette-

rario raffinatissimo e capace di condizionare le azioni di coloro che s'intrattengono con tale letteratura. E la cultura che ha la meglio sulla passione, che permette ai desideri di manifestarsi, e che plasma e dà forma ai desideri inespressi. Senza la cultura, senza tale cultura, non sarebbe stato possibile il tradimento. Insomma niente è meno spontaneo e meno istintivo dell'amore-passione dei due cognati. 6.3. Dante intuisce una soluzione letteraria che in séguito porterà a risultati sbalorditivi: l'allusione. Francesca dice che «quel giorno più non vi leggemmo avanti» (v. 138). Non dice quel che lei e Paolo fanno. Dirlo sarebbe stato banale, noioso ed anche volgare. Ma il lettore immagina, rabbrividisce e invidia; e prima di lui immagina Dante (vv. 118-120) che, come in altri casi, il lettore deve prendere come modello di comportamento (glielo suggerisce lo stesso poeta). Altri versi che dicono e non dicono sono le parole del conte Ugolino della Gherardesca «Poscia, più che '1 dolor, poté '1 digiuno» (If XXXIII, 75) e le parole di Piccarda Donati «Idio si sa qual poi mia vita fusi» (Pd III, 108). Quest'ultimo è anche un verso sintetico. Con i versi allusivi il poeta eccita e attiva in modo particolare la memoria e l'immaginazione del lettore. 6.4. Per ora si diletta ad usare una soluzione molto leziosa: indicare i personaggi non per nome ma con una lunga perifrasi (vv. 97-99). Ma conosce già, da If III, 58-60, le variazioni sul nome detto e non detto, taciuto... Peraltro la perifrasi non è tanto una figura retorica: essa indica realisticamente un individuo con quello che fa o che ha fatto o che gli è successo. Ne dà insomma una definizione fattuale, comportamentistica. La perifrasi rimanda alle intense discussioni medioevali sulla sostanza e sugli accidenti, che compaiono anche in Pd XVII, 37-45, e Pd XXIII, 85-93. Per l'uomo la realtà soffre di una radicale frattura tra sostanza (essere uomo) e accidenti (avere la barba, che alcuni uomini hanno ed altri non hanno). Ma in Dio è da sempre chiaro come gli accidenti costituiscano parte integrante della sostanza. Egli vede tutto ante rem (prima della cosa, prima che di una cosa si possa fare esperienza), gli uomini possono vedere soltanto post rem (dopo la cosa, a partire dall'esperienza).

7. La lussuria è il peccato più leggero ed è punita nel primo cerchio dell'inferno. Il tradimento nelle sue varie manifestazioni è il peccato più grave ed è punito nel nono cerchio, il più profondo dell'inferno. Dante punisce peccati che sono sostanzialmente colpe sociali, non colpe religiose. Sono reati. Le due sole eccezioni sono forse gli eretici (If X) e i bestemmiatori contro Dio (If XIV). Egli riprende e rielabora in modo meticoloso una classificazione delle colpe e delle punizioni di origine aristotelica, fatta propria dalla cultura religiosa del suo tempo. La punizione rispetta sempre la legge del contrappasso per analogia (i lussuriosi sono travolti dalla bufera infernale come in vita lo erano dalla bufera delle passioni) o per contrasto (chi ha guardato con invidia ha gli occhi cuciti con un filo di ferro). Il pensiero laico non ha mai affrontato seriamente il problema delle colpe e delle pene terrene che la società deve comminare a chi infrange le sue regole. 8. Il tema dell'amore, affrontato in questo canto, va confrontato con la poesia amorosa del sec. XIII: l'amore della letteratura provenzale, la Scuola siciliana, la Scuola toscana, la corrente comicorealistica e il Dolce stil novo, che recuperano la figura della donna, tradizionalmente intesa come colei che porta l'uomo al peccato. Accanto a queste correnti laiche c'è la letteratura religiosa passata e presente, che propone l'amore verso Dio (i Padri della Chiesa, sant'Agostino, Francesco d'Assisi, Tommaso d'Aquino ecc.) e che condanna la donna come tentatrice (in particolare la predica *Il carbonaio di Niversa* contenuta nello *Specchio di vera penitenza* di J. Passavanti, 1354).

9. La fonte più consistente del canto a prima vista sembra non il Dolce stil novo, ma il *De amore* di Andrea Cappellano (sec. XII). In realtà l'opera del poeta francese non è fonte diretta, è già stata filtrata attraverso il Dolce stil novo e dal Dolce stil novo passa all'*Inferno*, dove subisce ulteriori rimaneggiamenti e notevoli articolazioni. In *Pg* XXIV, 52-55, il poeta procede sulla stessa linea: dà una definizione di *Dolce stil novo*, che non ha niente a che fare né con l'amore stilnovistico di Francesca e Paolo, né con le idee poetiche professate nella sua giovinezza...

10. Dante fa tacere Paolo (e Virgilio), perché ancora non sa muovere tre personaggi contemporaneamente. In *If* X riesce a muoverne quattro, anche se faticosamente: lui stesso, Virgilio, Farinata degli Uberti, Cavalcante de' Cavalcanti. In *If* XIII riesce a manovrarne abilmente sei: lui stesso, Virgilio, Pier delle Vigne, Lano da Siena, Giacomo da Sant'Andrea e l'anonimo fiorentino. In *If* XXX riesce a muoverne ancora di più. Anche a questo proposito egli fa valere il principio della varietà: ora canti con pochi personaggi, ora canti con molti, che mescola tra loro con estrema abilità.

11. Il silenzio di Paolo nasconde anche il tentativo di far tacere il personaggio. Ed è meglio che egli taccia: non ha niente da dire, se ha qualcosa da dire lo dice male, avrà anche preso l'iniziativa, ma tutto è finito lì, perché soltanto la donna è riuscita ad alzare e a vivere il loro amore ad un livello di raffinata cultura e letteratura e di raffinata esperienza visiva e fisica. Gli uomini in genere sono banali e superficiali. La soluzione narrativa di far parlare tutti i personaggi incontrati è ovvia e banale. Perciò il poeta cerca di aggirarla in due modi: a) un personaggio Virgilio o un'anima – parla di un altro; b) il personaggio, che nelle attese dovrebbe parlare, resta muto. È muta «l'ombra di colui che fece per viltade il gran rifiuto» (If III, 60), l'anima di Diomede, compagno di pena di Ulisse (If XXVI, 85-90), l'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini, il cui teschio è addentato dal conte Ugolino della Gherardesca (If XXXIII, 1-3) ecc.

12. Al tempo di Dante i matrimoni erano concordati, quando gli interessati erano ancora in giovanissima età, perché la cosa più importante era la dote che ogni famiglia assegnava. Dante non fa eccezione alla regola: il suo matrimonio viene concordato nel

1277 dalle due famiglie e sposerà Gemma Donati nel 1285. Il suo matrimonio sembra riuscito: tre o quattro figli, non ostante l'esilio. Davanti alla possibilità, molto reale, di una vita di stenti e di privazioni i sentimenti personali passavano inevitabilmente in secondo piano. L'amore sentimentale, come oggi è inteso, ha una origine recente: il Romanticismo che sorge in Germania alla fine del Settecento e che dalla Germania si diffonde in tutta l'Europa. Il Romanticismo scopre l'individuo, le sue esigenze e la sua radicale diversità rispetto a tutti gli altri individui. Per l'Illuminismo settecentesco invece tutti gli uomini sono uguali, accomunati dalla stessa ragione; e l'amore è sentimentale e significa un minimo di benessere economico. Per il resto le donne e ugualmente gli uomini sono intercambiabili.

13. In questo canto il poeta mette tra loro in contrasto esigenze dell'individuo, norme sociali e norme morali. In If X egli mette in contrasto e drammatizza l'uomo tutto dedito alla politica (Farinata degli Uberti) e l'uomo che pensa unicamente alla famiglia e ai figli (Cavalcante de' Cavalcanti). In If XXVI egli mette in contrasto gli affetti familiari e la sete insaziabile di conseguire «virtute e canoscenza» (Ulisse). Egli attua questa strategia per coinvolgere il lettore e per metterlo davanti ad una situazione che richiede una scelta drammatica: le due scelte sono equivalenti, hanno ugualmente aspetti positivi e aspetti negativi. La scelta perciò non è affatto indolore. Il lettore è coinvolto e s'identifica nel personaggio che deve fare la scelta. Ma, qualunque scelta faccia, deve soffrire. Dante vuol fare poesia, vuol fare dramma, vuole anche insegnare ad affrontare concretamente e positivamente la vita: talvolta l'uomo si trova di fronte a scelte difficili e che non può evitare. Deve fare la sua parte e la sua scelta, tenendo presente non il punto di vista limitato ed egoistico dell'individuo, ma quello generale della società, perché si deve pensare in primo luogo alla società. Il bene della società si riversa poi sull'individuo.

14. L'ambito della famiglia, degli affetti familiari e della paternità è uno degli ambiti che permette i contrasti più sentiti e le drammatizzazioni più efficaci. Ulisse (If XXVI, 90-102) dimentica il figlio, che non ha mai visto, il padre e la moglie, per seguire «virtute e canoscenza». Guido da Montefeltro (If XXVII, 61-133) si danna, invece suo figlio Bonconte da Montefeltro (Pg V, 85-129) si salva. Il conte Ugolino della Gherardesca (If XXXIII, 43-78) dai pisani è incarcerato con i figli e i nipoti nella torre della Muda e fatto morire di fame. Dante si sente figlio spirituale di Virgilio, il suo maestro e il suo autore, che lo ha avviato alla poesia (If I, 85-87), ma, come simbolo della ragione, ne vede i limiti (Pg 31-39). Si sente figlio spirituale anche di Brunetto Latini, che in vita, durante i loro incontri, gli ha insegnato come l'uomo si eterna con la fama presso i posteri (If XV, 79-87), ma non ne condivide affatto le inclinazioni sessuali contro natura. Il padre per eccellenza, sempre misericordioso, è il Padre che è nei cieli, a cui il poeta dedica un'intensa preghiera (*Pg* XI, 1-30): «O Padre nostro, che ne' cieli stai...». Grazie alla drammatizzazione la problematica che affronta coinvolge la mente, il cuore ed ogni fibra del lettore.

15. Il dialogo di Francesca e Dante va paragonato con i dialoghi successivi, a due e a tre voci, che ha il poeta. Ad esempio con Ciacco (*If* VI), con Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalacanti (*If* VI), con il maestro Brunetto Latini (*If* VI) ecc. In questo modo è possibile riscontrare somiglianze e differenze di contenuto e di struttura tra un incontro (e un dialogo) e l'altro.

16. Alla fine del canto Dante sviene. La conclusione è troppo appariscente e faticosa, ma il poeta è ancora agli inizi. Egli però mostra di avere già ben chiara la sua strategia presente e futura, perché fa svolgere allo svenimento una triplice funzione: a) quella semplice di chiudere in modo netto il canto; e b) quella più complessa di esprimere turbamento per le parole di Francesca (la cultura manipola gli animi; Francesca e Paolo hanno scoperto il loro amore a causa del poema cavalleresco, cioè a causa della cultura; anch'egli ha scritto opere che potrebbero portare al peccato); e c) quella di ribadire il filo conduttore del canto (il corpo, il piacere della bellezza e il piacere fisico che il corpo dà ai protagonisti, l'amore fisico e psicologico così intenso che dura anche dopo la morte, l'uccisione del corpo).

16.1. Giustamente egli metterà tra i lussuriosi nelle fiamme del purgatorio molti poeti: Guido Guinizelli, il fondatore del Dolce stil novo, e Arnaut Daniel, un famoso poeta provenzale (*Pg* XXVI).

16.2. D'altra parte il pericolo insito nella cultura era ben noto alla Chiesa, che cercava di porvi rimedio con letture e prediche edificanti, invitando i credenti all'umiltà e al *timor Domini*, opponendosi alla cultura e vietando i «libri proibiti». L'ignoranza porta in paradiso, la presunzione e la superbia portano all'inferno.

16.3. Questo svenimento quindi *non ripete* affatto quello di *If* III, 133-136: il contesto li rende completamente diversi e attribuisce loro significati completamente diversi.

17. Francesca e Paolo sono la prima *coppia* di personaggi. Altre coppie sono Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti (*If* X), Ulisse e Diomede (*If* XXVI), il conte Ugolino della Gherardesca e l'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini (*If* XXXIII) ecc. Lo stesso poeta fa *coppia* prima con Virgilio, poi con Beatrice. Ma nel corso del viaggio interrompe la monotonia del rapporto a due facendosi accompagnare anche da altri personaggi: il poeta: Sordello da Goito (*Pg* VI-VIII) ed il poeta latino P. Papinio Stazio (*Pg* XXI-XXXIII).

18. Il canto, come i canti precedenti, presenta alcune similitudini: «Come gli stornelli...» (vv. 40-41), «Come le gru...» (vv. 46-47) e «Come colombe, portate dal desiderio...» (vv. 82-84). Le similitudini dell'*Inferno* sono numerose e tradizionali. Ben altra cosa il poeta saprà fare in séguito, ad esempio «Qual venne in Climenè...» (*Pd* XVII, 1-3) e «Oppresso da stupore, a la mia guida Mi volsi, come parvol...» (*Pd* XXII, 1-3).

La struttura del canto è semplice: 1) Minosse cerca d'impedire a Dante di entrare, ma Virgilio lo fa tacere; 2) i due poeti incontrano la schiera dei lussuriosi, travolti dal vento, Virgilio fa il nome delle donne e dei cavalieri antichi; 3) Dante esprime il desiderio di parlare con due anime che vanno unite; 4) Francesca da Polenta racconta la sua storia: si è innamorata della bellezza di Paolo e Paolo della sua bellezza; suo marito che li ha uccisi finirà nella zona più profonda dell'inferno; 5) Dante chiede come si sono innamorati; 6) Francesca racconta che si sono innamorati leggendo un romanzo d'avventura; 7) a sentire questa storia il poeta sviene per la commozione.

## Canto VI

Al tornar de la mente, che si chiuse dinanzi a la pietà d'i due cognati, che di trestizia tutto mi confuse,

novi tormenti e novi tormentati mi veggio intorno, come ch'io mi mova e ch'io mi volga, e come che io guati.

Io sono al terzo cerchio, de la piova etterna, maladetta, fredda e greve; regola e qualità mai non l'è nova.

Grandine grossa, acqua tinta e neve per l'aere tenebroso si riversa; pute la terra che questo riceve.

Cerbero, fiera crudele e diversa, con tre gole caninamente latra sovra la gente che quivi è sommersa.

Li occhi ha vermigli, la barba unta e atra,

e '1 ventre largo, e unghiate le mani; graffia li spirti, iscoia ed isquatra.

Urlar li fa la pioggia come cani; de l'un de' lati fanno a l'altro schermo; volgonsi spesso i miseri profani.

Quando ci scorse Cerbero, il gran vermo, le bocche aperse e mostrocci le sanne; non avea membro che tenesse fermo.

E 'l duca mio distese le sue spanne, prese la terra, e con piene le pugna la gittò dentro a le bramose canne.

Qual è quel cane ch'abbaiando agogna, e si racqueta poi che 'l pasto morde, ché solo a divorarlo intende e pugna,

cotai si fecer quelle facce lorde de lo demonio Cerbero, che 'ntrona l'anime sì, ch'esser vorrebber sorde.

Noi passavam su per l'ombre che adona la greve pioggia, e ponavam le piante sovra lor vanità che par persona.

Elle giacean per terra tutte quante, fuor d'una ch'a seder si levò, ratto ch'ella ci vide passarsi davante.

"O tu che se<sup>5</sup> per questo 'nferno tratto", mi disse, "riconoscimi, se sai: tu fosti, prima ch'io disfatto, fatto".

E io a lui: "L'angoscia che tu hai forse ti tira fuor de la mia mente, sì che non par ch'i' ti vedessi mai.

Ma dimmi chi tu se' che 'n sì dolente loco se' messo e hai sì fatta pena, che, s'altra è maggio, nulla è sì spiacente".

Ed elli a me: "La tua città, ch'è piena d'invidia sì che già trabocca il sacco, seco mi tenne in la vita serena.

Voi cittadini mi chiamaste Ciacco: per la dannosa colpa de la gola, come tu vedi, a la pioggia mi fiacco.

E io anima trista non son sola, ché tutte queste a simil pena stanno per simil colpa". E più non fé parola.

Io li rispuosi: "Ciacco, il tuo affanno mi pesa sì, ch'a lagrimar mi 'nvita; ma dimmi, se tu sai, a che verranno 1. Quando ripresi i sensi, che avevo perduto davanti al pianto dei due cognati, che mi aveva tutto riempito di tristezza, 4. nuovi tormenti e nuovi tormen-

tati mi vedo intorno, dovunque mi muova, mi volga e fissi gli occhi. 7. Sono disceso nel terzo cerchio, quello della pioggia eterna, maledetta, fredda e fit-

ta, che non cambia mai ritmo né qualità. 10. Grandine grossa, acqua sporca e neve si riversano per l'aria tenebrosa. Puzza la terra, che riceve tutto

questo. 13. Cèrbero, fiera mostruosa e crudele, con tre gole latra come un cane sopra la gente, che qui è immersa [nel fango]. 16. Ha gli occhi rossi di san-

gue, la barba unta e nera, il ventre largo, le mani unghiate. Graffia, scortica e squarta gli spiriti, 19. che la pioggia fa urlare come cani. Con un lato del

corpo quegli infelici scellerati cercano di fare schermo all'altro lato e si voltano spesso [per ridurre i tormenti]. 22. Quando ci vide, Cèrbero, il grande verme ripugnante, aprì le bocche e ci mostrò le zanne: non aveva parte del corpo che tenesse ferma.

zanne: non aveva parte del corpo che tenesse ferma.
La mia guida stese le mani, prese due pugni di terra e li gettò dentro a quelle gole fameliche. 28.
Come quel cane che, abbaiando, agogna il pasto e si

quieta dopo che lo morde, tutto intento e affaticato a divorarlo, 31. così si fecero quelle facce sudice del demonio Cèrbero, che stordisce a tal punto quelle anime, che esse vorrebbero essere sorde. 34.

quelle anime, che esse vorrebbero essere sorde. 34. Noi passavamo, calpestando le ombre, che erano fiaccate dalla pioggia insistente, e ponevamo i piedi

sopra i loro corpi vani, che sembravano corpi veri. 37. Esse giacevano per terra tutte quante, tranne una, che si levò a sedere, non appena ci vide passa-

re davanti. 40. «O tu che sei condotto per questo inferno» mi disse, «riconòscimi, se puoi: tu nascesti prima che io fossi morto.» 42. Ed io a lei:

«L'angoscia, che ti àltera i lineamenti, forse ti leva dalla mia memoria, così che mi pare di non averti mai visto. 46. Ma dimmi chi sei tu, che sei disteso

in un luogo così doloroso e sottoposto ad una tale pena, che è superata da altre, ma che è spiacevole come nessuna». 49. Ed egli a me: «La tua città

come nessuna». 49. Ed egli a me: «La tua città (=Firenze), che è così piena d'invidia da far traboccare il sacco, mi ebbe con sé nella vita serena. 52.

Voi cittadini mi chiamaste Ciacco e, come tu vedi, ora per la dannosa colpa della gola mi fiacco sotto la pioggia. 55. Io non sono però l'unica anima tri-

sta, perché tutte queste anime subiscono la stessa pena per la stessa colpa». E tacque. 58. Io gli risposi: «O Ciacco, il tuo affanno mi pesa a tal punto,

che mi fa piangere. Ma dimmi, se lo sai, a quale conclusione verranno

52

55

li cittadin de la città partita; 61 s'alcun v'è giusto; e dimmi la cagione per che l'ha tanta discordia assalita". E quelli a me: "Dopo lunga tencione 64 verranno al sangue, e la parte selvaggia caccerà l'altra con molta offensione. 67 Poi appresso convien che questa caggia infra tre soli, e che l'altra sormonti con la forza di tal che testé piaggia. Alte terrà lungo tempo le fronti, 70 tenendo l'altra sotto gravi pesi, come che di ciò pianga o che n'aonti. Giusti son due, e non vi sono intesi; 73 superbia, invidia e avarizia sono le tre faville c'hanno i cuori accesi". Qui puose fine al lagrimabil suono. 76 E io a lui: "Ancor vo' che mi 'nsegni, e che di più parlar mi facci dono. 79 Farinata e '1 Tegghiaio, che fuor sì Iacopo Rusticucci, Arrigo e 'l Mosca e li altri ch'a ben far puoser li 'ngegni, dimmi ove sono e fa ch'io li conosca; 82 ché gran disio mi stringe di savere se 'l ciel li addolcia, o lo 'nferno li attosca". E quelli: "Ei son tra l'anime più nere: 85 diverse colpe giù li grava al fondo: se tanto scendi, là i potrai vedere. Ma quando tu sarai nel dolce mondo, 88 priegoti ch'a la mente altrui mi rechi: più non ti dico e più non ti rispondo". Li diritti occhi torse allora in biechi; 91 guardommi un poco, e poi chinò la testa: cadde con essa a par de li altri ciechi. E 'l duca disse a me: "Più non si desta 94 di qua dal suon de l'angelica tromba, quando verrà la nimica podesta: ciascun rivederà la trista tomba, 97 ripiglierà sua carne e sua figura, udirà quel ch'in etterno rimbomba". Sì trapassammo per sozza mistura 100 de l'ombre e de la pioggia, a passi lenti, toccando un poco la vita futura; per ch'io dissi: "Maestro, esti tormenti 103 crescerann'ei dopo la gran sentenza, o fier minori, o saran sì cocenti?". Ed elli a me: "Ritorna a tua scienza, 106 che vuol, quanto la cosa è più perfetta, più senta il bene, e così la doglienza. Tutto che questa gente maladetta 109

I personaggi

**Cèrbero** nella mitologia latina è figlio Echidna e di Tifèo. È un cane con tre teste ed è guardiano degli inferi. La fonte di Dante è Virgilio, *Eneide* VI, 417-23; Ovidio, *Metam.*, IV, 450-1.

61. i cittadini della città divisa [dalle fazioni]; dimmi se vi è qualcuno di giusto; e dimmi per quale motivo è dilaniata da tante discordie». 64. Ed egli a me: «Dopo un lungo contrasto verranno a scontri sanguinosi e la parte proveniente dal contado (=i guelfi bianchi, capeggiati dai Cerchi) caccerà l'altra (=i guelfi neri, capeggiati dai Donati) con molte offese. 67. Nel giro di tre anni però la parte bianca cadrà e la parte nera prenderà il sopravvento con l'aiuto di un tale (=papa Bonifacio VIII), che ora si barcamena. 70. Per molto tempo quest'ultima avrà il predominio e terrà l'altra sotto gravi pesi, per quanto questa pianga o si sdegni. 73. Giusti son due e non sono ascoltati: la superbia, l'invidia e l'avarizia sono le tre scintille che hanno acceso i cuori». 76. Qui pose fine alle parole che invitavano al pianto. Ed io a lui: «Voglio che tu mi dica ancor qualcos'altro, voglio che tu mi dia altre notizie! 79. Farinata e il Tegghiaio (=Tegghiaio degli Adimari), che furono così onorati, Jacopo Rusticucci, Arrigo Fifanti e il Mosca e gli altri, che operarono per il bene della città, 82. dimmi dove sono e fa' che li conosca, perché provo un gran desiderio di sapere se il cielo li consola o l'inferno li amareggia». 85. Ed egli: «Essi sono fra le anime più nere: colpe diverse li trascinano giù nel fondo: se scendi ancora, li potrai vedere. 88. Ma, quando sarai nel dolce mondo, ti prego di richiamarmi alla memoria dei vivi. Non ti dico niente di più e non ti rispondo altro». 91. Allora piegò di sbieco gli occhi rivolti verso di me, mi guardò un poco, poi chinò la testa e, con essa, cadde nel fango come gli altri dannati. 94. La guida mi disse: «Non si alzerà più dal sonno, prima del suono della tromba dell'angelo [che annunzia il giudizio universale], quando verrà il nemico dei malvagi (=Cristo). 97. Allora ciascuno troverà la sua tomba trista, riprenderà la sua carne ed il suo aspetto, udrà la sentenza finale [di Dio], la quale echeggerà in eterno». 100. A passi lenti attraversammo quella sozza mescolanza fatta di ombre e di pioggia, ragionando un po' della vita futura. 103. Io dissi: «O maestro, dopo il giudizio universale questi tormenti cresceranno, diventeranno minori o resteranno così cocenti?». 106. Ed egli a me: «Ritorna con il pensiero alla scienza [di Aristotele che hai fattol tua. Essa insegna che, quanto più una cosa è perfetta, tanto più sente il bene e, ugualmente, il dolore. 109. Sebbene non possa raggiungere mai la vera perfezione [che consiste nella comunione con Dio], questa gente maledetta si avvicina maggiormente alla perfezione dopo il giudizio universale [quando il corpo è riunito all'anima] piuttosto che prima». 112. Noi percorremmo quella strada circolare parlando molto di più di quanto riferisco. Venimmo al punto in cui si scende nel cerchio sottostante. 115. Qui trovammo Pluto, il grande nemico degli uomini.

Ciacco è il nome (o il soprannome) di un personaggio fiorentino ricordato anche da Giovanni Boccaccio (*Decameron*, IX, 8) oppure è il poeta fiorentino Ciacco dell'Anguillara (sec. XIII). Comunque sia, il poeta gli affida il compito di parlare della si-

in vera perfezion già mai non vada,

di là più che di qua essere aspetta".

parlando più assai ch'i' non ridico;

venimmo al punto dove si digrada:

Noi aggirammo a tondo quella strada,

quivi trovammo Pluto, il gran nemico.

112

tuazione politica in cui versa Firenze a fine Duecento.

Farinata degli Uberti (If X, 22-123, eretici), Tegghiaio degli Adimari e Jacopo Rusticucci (If XVI, 40-45, sodomiti), Arrigo dei Fifanti (non più citato) e Mosca de' Lamberti (If XXVIII, 106, seminatori di discordie) sono personaggi che si sono distinti per l'impegno a favore di Firenze. Appartengono alla generazione che precede quella del poeta, il quale la contrappone alla degradazione politica e morale del suo tempo. Da parte loro hanno commesso peccati, che li hanno fatti precipitare in zone via via più profonde dell'inferno.

Pluto, figlio di Iasio e di Demetra, nella mitologia greca è considerato il dio della ricchezza. Come Plutone, figlio di Saturno e di Rea, è il dio degli inferi, l'al di là pagano. Le due figure si sovrappongono già in M. Tullio Cicerone.

Aristotele di Stagira (384-322 a.C.) è il maggiore filosofo e scienziato del mondo antico. Organizza la sua scuola, il Liceo, in modo tale che i suoi collaboratori ricoprano tutti gli ambiti del sapere. Scrive moltissime opere: sulla logica, l'Organon; sulla fisica o filosofia della natura, la *Fisica*, il *Cielo*, la *Me*teorologia, la Generazione degli animali; i 14 libri della *Metafisica*; sull'etica, la politica e la retorica, l'Etica a Nicomaco, l'Etica a Eudemo, la Politica, la Costituzione degli ateniesi. Le varie discipline sono tra loro correlate e interdipendenti, poiché la realtà è tale. Dallo studio del movimento giunge ad affermare l'esistenza di un Motore Primo, che è immobile e che causa il movimento di tutti gli esseri attirandoli a lui come fine ultimo; egli però non è coinvolto in questo movimento: pensa soltanto se stesso, è pensiero di pensiero. Aristotele ritiene che la realtà sia costituita dalle *sostanze* (ad esempio la sostanza *uomo*) e dai loro *accidenti* (le specifiche differenze tra un uomo e un altro) e che si presenti in dieci modi diversi (le categorie o predicazioni). Distingue le scienze in teoretiche (matematica, fisica, filosofia prima o teologia), pratiche (riguardano le azioni e i comportamenti dell'uomo) e poietiche (riguardano il fare, cioè le tecniche). Il fine dell'uomo è la felicità, che si raggiunge con l'esercizio della ragione e la pratica delle virtù. Le virtù si dividono in dianoetiche e riguardano l'intelletto; e pratiche e riguardano la vita pratica. Le virtù poi sono un abito, che si acquista attraverso l'insegnamento e la ripetizione. Esse evitano costantemente gli estremi per attuare il *giusto mezzo*. Etica e politica sono tra loro collegate, perché l'uomo può raggiungere la felicità soltanto nella vita sociale, vivendo insieme con gli altri uomini. La forma di governo migliore unisce i pregi della democrazia e dell'aristocrazia, ma qualsiasi forma di governo corre il rischio di degenerare. Infine la *poesia* ha la funzione di provocare la catarsi (o purificazione) dei sentimenti e delle passioni. L'opera di Aristotele domina la cultura ellenistica e romana fino al sec. IV d.C.; conosce poi un lungo periodo di oblio; ed è alla base della ripresa culturale a partire dal sec. XI. Essa pervade la filosofia, la teologia, la logica, la fisica e l'astronomia europee grazie ai commenti di Averroè (11261198), uno scienziato arabo di Cordova, tradotti in latino, e soprattutto grazie alla fusione con il pensiero cristiano, basato sulla rivelazione, che riesce a farne Tommaso d'Aquino (1225-1274).

## Commento

- 1. I canti VI delle tre cantiche sono canti politici. Qui il poeta parla di Firenze, divisa da lotte intestine (i guelfi bianchi e i guelfi neri), nel *Purgatorio* parla dell'Italia, ugualmente divisa da lotte tra fazioni, nel *Paradiso* parla dell'Impero, che è sorto sotto la supervisione della Provvidenza divina ma che al tempo del poeta è dilaniato dagli scontri fra guelfi e ghibellini. Microcosmo e macrocosmo quindi sono dilaniati da lotte che impediscono ai cittadini di vivere nella giustizia e nella pace. Oltre a ciò sono conflituali anche i rapporti tra Impero e Chiesa. L'Impero è senza autorità e si occupa soltanto della Germania. La Chiesa invade l'ambito politico ed è troppo sensibile ai beni terreni.
- 1.1. Il poeta vede negativamente i conflitti e i mutamenti che non conoscono sosta. Ma il suo giudizio non è neutrale: sicuramente vedevano in modo positivo i conflitti e i rivolgimenti sociali tutti coloro individui e classi che da tali conflitti erano avvantaggiati e conquistavano o arraffavano potere politico e ricchezze, che prima erano riservati ad altre classi. Il rifiuto dei cambiamenti è un filo conduttore della *Divina commedia*: nel *Paradiso* dedica il canto XV a tracciare la città ideale per bocca del trisavolo Cacciaguida e il canto XVI a descrivere le famiglie che abitavano la Firenze del trisavolo
- 2. Cèrbero è un animale mostruoso della mitologia latina, che il poeta ha inserito nell'inferno cristiano. Anche altrove recupera animali o personaggi mitologici e/o storici del mondo greco e latino: Minosse, Nesso, le Arpie ecc. I motivi di questo recupero sono duplici: a) il mondo classico era troppo grande, troppo ricco e troppo stimolante, per correre il rischio di perderlo; b) il mondo cristiano è venuto non a stravolgere, bensì a perfezionare il mondo pagano portando la fede. Con la tesi della continuità fra cultura classica e rivelazione cristiana si opera fin dai primi secoli il recupero e la lettura della cultura pagana in funzione del messaggio cristiano. Virgilio diventa il poeta che preannuncia l'avvento di Gesù Cristo. Il mondo cristiano sentiva di essere superiore al mondo pagano perché aveva la fede. Tuttavia si sentiva enormemente piccolo davanti ai risultati scientifici e filosofici raggiunti da quel mondo. Di qui la necessità di non perderne l'eredità. Oltre a ciò molti cristiani erano intellettuali che si erano formati in quel mondo prima di convertirsi al cristianesimo.
- 3. Dante sta camminando tra le ombre dei dannati, quando una di esse chiede se lo riconosce. È un fiorentino di una generazione precedente. Il poeta coglie l'occasione per porgli tre domande sugli avvenimenti che avrebbero accompagnato la vita della sua città. E il fiorentino risponde. Alla fine del dialogo chiede che il poeta lo ricordi nel mondo dei vivi. Le anime di tutti e tre i regni dell'oltretomba

mantengono un ricordo vivissimo della loro vita terrena e desiderano costantemente di essere ricordate. Il poeta è ben disposto a svolgere questo compito.

- 3.1. Ciacco potrebbe rappresentare la borghesia fiorentina ricca, i cui affari sono disturbati dai continui conflitti che oppongono Bianchi e Neri. Tuttavia egli non se la prende: descrive la situazione in cui versa la città, e non indica sembra che non ci siano soluzioni ai conflitti. E, comunque, i conflitti sociali non gli impediscono di fare i suoi interessi né di soddisfare le esigenze della sua gola.
- 4. Dante pone tre domande al dannato, che gli dà tre risposte: i guelfi bianchi e i guelfi neri si scontreranno, ed avranno la meglio i secondi; i giusti son pochi e non sono ascoltati; le cause delle discordie sono superbia, invidia e avarizia. Preso dall'interesse politico, il poeta continua e pone altre domande: dove sono le anime di coloro che operarono per il bene della città? La risposta è che sono nei gironi più profondi dell'inferno, perché hanno commesso peccati più gravi. La condanna morale però non intacca la valutazione politica positiva. Per Dante l'uomo è complesso: può essere condannabile per un aspetto ed ammirevole per un altro. Gli esempi che propone sono numerosi: l'uomo politico (ma eretico) Farinata degli Uberti (If X), il bravo maestro (ma omosessuale) Brunetto Latini (If XV), l'assetato di conoscenza e di esperienza (ma fraudolento) Ulisse (If XXVI). Lo stesso vale per gli esempi opposti: molti papi finiscono all'inferno tra i simoniaci e dovevano andare in paradiso (If XIX), molte figure destinate alla condanna e alla perdizione eterna per la loro vita peccaminosa finiscono in purgatorio (Bonconte da Montefeltro, peccatore fino all'ultima ora, Pg V) o in paradiso (Cunizza da Romano, una ninfomane, e Raab, una prostituta, Pd IX). La vita terrena è complessa, ma la vita ultraterrena non lo è da meno.
- 5. Le domande che il poeta pone al dannato sono importanti, ma lo sono ancor di più le risposte: i conflitti sociali sono spiegati con la tesi che «la superbia, l'invidia e l'avarizia sono le tre scintille che hanno acceso i cuori» (vv. 74-75). Questa è la convinzione di Dante. Noi oggi possiamo essere d'accordo o no. Potremmo dire che le cause dei conflitti sociali sono diverse sia per i tempi di Dante sia per i nostri tempi. Potremmo dire che le cause dei conflitti sono sempre economiche. O potremmo anche dire che ai tempi di Dante le cause erano quelle, ai nostri tempi le cause sono economiche o di altro tipo. Ciò che conta però è tenere presente che a) per il poeta quelle erano le cause dei disordini sociali; e b) la società e la cultura medioevali erano molto diverse dalle nostre e perciò potevano essere soggette a cause che oggi non hanno più effetti o effetti insignificanti. Le risposte corrette non si trovano a priori, si trovano andando a controllare direttamente sul campo. Restano due fatti importanti: a) il poeta vede il problema con chiarezza e partecipazione, e lo trasforma in argomento di poesia; b) i conflitti sono senz'altro legati alla rapidità e alla radicalità dei cambiamenti sociali in atto, che spingono le varie forze a difendersi e ad offendere in modo deciso, per salvaguardare i propri interessi e la propria esisten-

- za. Il poeta ne è consapevole, perciò condanna «la gente nuova e i sùbiti guadagni» (*If* XVI, 73-75), che hanno sconvolto l'equilibrio se mai c'è stato che aveva caratterizzato la Firenze del trisavolo Cacciaguida e che hanno portato agli scontri del presente; e invidia la Firenze tranquilla, sobria e pudìca del trisavolo, quando i vestiti non erano più importanti della persona (*Pd* XV, 97-136).
- 6. La figura di Cèrbero e la visione delle anime immerse nel fango e battute dalla pioggia, dalla neve e dalla grandine costituiscono la parte introduttiva del canto. Il dialogo del poeta con Ciacco costituisce invece l'argomento centrale del canto. La discussione teologica cambia improvvisamente problematica (e tono), e conclude il canto. Il poeta colpisce con maggiore efficacia la mente del lettore proprio grazie alla messa in contrasto per contenuto e per tono della parte centrale e della parte finale del canto. La parte centrale è politica ed infiammata; la parte finale è teologica e tranquilla. La parte iniziale è soltanto preparatoria. Egli usa costantemente stratagemmi equivalenti, ad esempio in *If* X e *If* XV.
- 6.1. Curiosamente Dante parla di politica con un personaggio che era più interessato a mangiare che ad altre occupazioni. I motivi sono diversi: a) Ciacco è al di fuori e al di sopra delle parti proprio per il suo attaccamento al ventre; così egli può divenire portavoce credibile delle idee del poeta; b) Dante ha rotto con i guelfi bianchi nel 1304, perciò non può scegliere tra loro un portavoce; in ogni caso la scelta di un portavoce bianco non avrebbe reso credibili le analisi e lo avrebbe messo in una inaccettabile situazione d'inferiorità verso il portavoce; e c) parlare di politica con un politico sarebbe stata una soluzione narrativa troppo ovvia e quindi poco interessante; serviva perciò una soluzione che non fosse ovvia. Il poeta quindi cerca e trova sempre soluzioni complesse e interessanti a problemi pressanti e complessi.
- 7. In *If* X il poeta incontra un uomo politico che è pure suo avversario, Farinata degli Uberti (1205ca.-1264). Questi fa parte di due generazioni precedenti. Così egli può ingigantirne la figura e contrapporla ai mediocri protagonisti della vita politica fiorentina del suo tempo. È curioso notare che, di generazione in generazione, il passato è sempre più bello del presente. Il poeta lo ribadisce in *Pd* XV, 97-129, dove tesse l'elogio della Firenze che viveva dentro le antiche mura, viveva in pace, era sobria e pudica. E dedicato tutto *Pd* XVI a ricordare con nostalgia le famiglie fiorentine che erano nobili e famose nel passato.
- 8. Nel canto compare per la prima volta il papa Bonifacio VIII, che il poeta considera la causa del suo esilio. Il papa è presentato rapidamente con una perifrasi, che riempie un solo verso: «tal che testé piaggia» (v. 69). Qui lo accusa di schierarsi con i guelfi neri e di favorire il colpo di Stato di costoro. In séguito le sue comparse sono molto più significative e sempre accompagnate da una valutazione negativa: il poeta ricorda che trasferisce il vescovo Andrea de' Mozzi da Firenze a Vicenza e con que-

sta associazione coinvolge il pontefice nel degrado morale del vescovo (If XV, 112-114); discendendo la costa per andare a vedere i papi simoniaci, fa sapere che finirà all'inferno, anche se non è ancora morto (If XIX, 52-63); lo definisce «lo principe d'i novi Farisei» (If XXVII, 85), facendo riferimento al Vangelo, dove Gesù rimprovera i farisei di essere sepolcri imbiancati, (Mt. 23, 13-36), e lo accusa di aver ingannato Guido da Montefeltro, un capitano di ventura esperto in inganni. Il papa però riappare anche nelle altre cantiche: in Pg XX, 85-93, Ugo Capeto, re di Francia, parla della sua futura cattura ad Anagni ad opera di un emissario di Filippo il Bello, re di Francia; in Pd IX, 127-142, Folchetto da Marsiglia, prima poeta e poi frate domenicano, lo accusa di pensare al denaro e di non pensare a liberare il sepolcro di Cristo; in Pd XXVII, 19-27, san Pietro lo accusa di usurpare la sede papale e di aver fatto di Roma una cloaca.

9. Il canto termina con la discussione di un problema teologico: i dannati soffriranno di più o di meno dopo il giudizio universale? La risposta è che soffriranno di più, perché allora sono più perfetti poiché hanno anche il corpo; e più un essere è perfetto, più sente il bene e il dolore, come aveva già detto Aristotele. In questo caso come in tanti altri Dante introduce la problematica teologica (o filosofica o scientifica o di altro tipo) per diversi motivi: a) vuole tenere alto il livello del discorso e della poesia con argomenti difficili e preziosi, cioè con argomenti che mostrino il suo sapere, la sua scienza e la sua sapienza; b) vuole imprimere più profondamente nella memoria del lettore la problematica discussa grazie al forte e radicale contrasto tra il primo ed il secondo argomento affrontato (una scottatura si ricorda più facilmente e più intensamente se seguita dal contatto con un pezzo di ghiaccio); c) sceglie il contrasto radicale dei due argomenti perché esso si rivela lo strumento narrativo e didattico più facile e più efficace. Il poeta non dimentica mai che deve fare spettacolo, per attirare il lettore a sé e per convincerlo non tanto delle sue tesi quanto dell'importanza dei problemi che sta affrontando.

8.1. La situazione dei beati invece è completamente diversa: con il giudizio universale acquisteranno anche il corpo. Ora sono luminosi, con il corpo lo diventeranno molto di più, perché sono più perfetti. E la loro vista diventerà più forte, per sostenere la nuova luminosità (*Pd* XIV, 33-60). Insomma per i dannati aumenteranno le pene, per i beati la gioia e la beatitudine di vedere Dio.

9. Anche con Ciacco, come con Francesca e Paolo, il poeta si sente coinvolto e prova una grande compassione per le sofferenze del dannato. Il peccato è citato, ma non è esplicitamente condannato. La collocazione nell'inferno è sufficiente. Ribadire la condanna era perciò superfluo, ma anche noioso e ripetitivo: due cose da evitare. Questa strategia serve a coinvolgere e ad interessare il lettore. Ma ha anche una motivazione più efficace e più profonda: nella vita quotidiana ognuno di noi talvolta si trova davanti a decisioni difficili da prendere, poiché il bene e il male non sono uno da una parte, l'altro

dall'altra. Ognuna delle due scelte presenta aspetti positivi e negativi, così qualunque decisione si prenda è drammatica e fa soffrire. Il mondo poetico dantesco è una proiezione didattica del mondo terreno.

10. Il poeta riserva una particolare attenzione a Firenze anche altrove: la discussione politica con Farinata degli Uberti (If X, 42-51 e 77-93); l'invettiva di Brunetto Latini (If XV, 55-78); la sua apostrofe alla città (If XXVI, 1-12) e ancora l'invettiva all'Italia (Pg, VI, 127-151). Il motivo è comprensibile: Firenze è il paese natale, da cui non avrebbe mai voluto staccarsi; invece è stato mandato in esilio e l'esilio è poi ribadito (1315). La nostalgia per il luogo natale raggiunge il punto più intenso in Pg VIII, 1-6: «Era già l'ora che volge il desiderio ai naviganti ed intenerisce il cuore nel giorno in cui han detto addio agli amici più cari; l'ora che punge d'amore per la propria terra il pellegrino novello, se di lontano ode una campana, che sembri piangere il giorno che muore».

11. Il canto inizia con un aggancio al canto precedente e si conclude con un aggancio al canto seguente. In questo modo lo scrittore fa riandare con la mente il lettore a quanto ha appena letto e gli accenna che cosa lo attende.

12. Il canto contiene una piccola trappola per il lettore, abilmente nascosta: il dannato chiede a Dante di riconoscerlo, se può. E il poeta risponde negativamente. In tal modo il dannato ripete il comportamento comune di chi dice: «Mi sembra di conoscerti» (caso più frequente) o «Tu dovresti conoscermi» (caso meno frequente), che rimandano sicuramente all'esperienza che il lettore comunemente ha nella vita quotidiana. Le parole di Ciacco dovrebbero però indurre in sospetto: è più facile che un giovane conosca un adulto che il contrario. La spiegazione si trova più avanti: Farinata degli Uberti rivela a Dante che i dannati conoscono il futuro e non il presente (*If* X).

La struttura del canto è semplice: 1) i due poeti scendono nel secondo cerchio, di cui è guardiano Cèrbero, un cane mostruoso; 2) vedono i golosi, distesi per terra in mezzo al fango e colpiti da pioggia e grandine; 3) il poeta pone tre domande a Ciacco sulla situazione politica di Firenze (quali conseguenze avranno i conflitti che dilaniano la città; se ci sono dei giusti; quali sono le cause dei conflitti); 4) chiede ancora dove sono i grandi fiorentini che hanno operato per il bene della città; 5) il dannato risponde (i contendenti si uccideranno; i giusti sono pochi e non sono ascoltati; la superbia, l'invidia e l'avarizia sono le cause degli scontri; i grandi fiorentini sono nei cerchi più profondi); quindi 6) chiede di essere ricordato sulla terra e si lascia cadere giù; 7) riprendendo il cammino, Dante discute con Virgilio di un problema teologico (i dannati soffriranno di più o di meno dopo il giudizio universale? Soffriranno di più, perché hanno anche il corpo), che conclude il canto.

### Canto X

Ora sen va per un secreto calle, tra 'l muro de la terra e li martìri, lo mio maestro, e io dopo le spalle.

"O virtù somma, che per li empi giri mi volvi", cominciai, "com'a te piace, parlami, e sodisfammi a' miei disiri.

La gente che per li sepolcri giace potrebbesi veder? già son levati tutt'i coperchi, e nessun guardia face".

E quelli a me: "Tutti saran serrati quando di Iosafàt qui torneranno coi corpi che là sù hanno lasciati.

Suo cimitero da questa parte hanno con Epicuro tutti suoi seguaci, che l'anima col corpo morta fanno.

Però a la dimanda che mi faci quinc'entro satisfatto sarà tosto, e al disio ancor che tu mi taci".

E io: "Buon duca, non tegno riposto a te mio cuor se non per dicer poco, e tu m'hai non pur mo a ciò disposto".

"O Tosco che per la città del foco vivo ten vai così parlando onesto, piacciati di restare in questo loco.

La tua loquela ti fa manifesto di quella nobil patria natio a la qual forse fui troppo molesto".

Subitamente questo suono uscio d'una de l'arche; però m'accostai, temendo, un poco più al duca mio.

Ed el mi disse: "Volgiti! Che fai? Vedi là Farinata che s'è dritto: da la cintola in sù tutto 'l vedrai".

Io avea già il mio viso nel suo fitto; ed el s'ergea col petto e con la fronte com'avesse l'inferno a gran dispitto.

E l'animose man del duca e pronte mi pinser tra le sepulture a lui, dicendo: "Le parole tue sien conte".

Com'io al piè de la sua tomba fui, guardommi un poco, e poi, quasi sdegnoso, mi dimandò: "Chi fuor li maggior tui?".

Io ch'era d'ubidir disideroso, non gliel celai, ma tutto gliel'apersi; ond'ei levò le ciglia un poco in suso;

poi disse: "Fieramente furo avversi a me e a miei primi e a mia parte, sì che per due fiate li dispersi".

"S'ei fur cacciati, ei tornar d'ogne parte", rispuos'io lui, "l'una e l'altra fiata; ma i vostri non appreser ben quell'arte".

Allor surse a la vista scoperchiata un'ombra, lungo questa, infino al mento: credo che s'era in ginocchie levata.

Dintorno mi guardò, come talento avesse di veder s'altri era meco; e poi che 'l sospecciar fu tutto spento, piangendo disse: "Se per questo cieco carcere vai per altezza d'ingegno, mio figlio ov'è? e perché non è teco?". 1. Il mio maestro se ne andò per uno stretto sentiero tra le mura della città di Dite (=Lucifero) e gli avelli infuocati; ed io lo seguivo 4. «O somma virtù, che mi guidi per gli empi cerchi» cominciai,

4 «quando vuoi, pàrlami e soddisfa i miei desideri. 7. La gente, che giace in questi sepolcri, si potrebbe vedere? I coperchi sono già tutti alzati e nessun de-

7 monio fa la guardia». 10. Ed egli a me: «Essi saranno tutti chiusi, quando i dannati dalla valle di Giosafàt torneranno qui con i corpi che hanno la-

sciato sulla terra. 13. Da questa parte hanno il loro cimitero Epicùro e tutti i suoi seguaci, i quali affermano che l'anima muore con il corpo. 16. Perciò

la domanda che mi fai e il desiderio che ancor mi taci saranno sùbito soddisfatti in questo luogo». 19. Ed io: «O mia buona guida, tengo nascosto a te il

mio desiderio soltanto per non importunarti con troppe domande: non è questa la prima volta che m'induci ad aspettare». 22. «O toscano, che per la

città del fuoco te ne vai ancor vivo, parlando in modo così garbato e rispettoso, abbi il piacere di fermarti in questo luogo. 25. La tua parlata ti rivela

nativo di quella nobile patria (=Firenze), alla quale forse fui troppo molesto.» 28. Improvvisamente uscì questa voce da una delle arche. Perciò, preso da ti-

more, mi avvicinai un po' [di più] alla mia guida. 31. Ed egli mi disse: «Vòltati! Che fai? Vedi là Farinata degli Uberti, che si è alzato [davanti a te]. Lo

vedrai tutto, dalla cintola in su». 34. Io avevo già fissato i miei occhi nei suoi, ed egli si ergeva con il petto e con la fronte, come se avesse l'inferno in

gran disprezzo. 37. Le mani incoraggianti e sollecite della mia guida mi spinsero tra le sepolture verso di lui, dicendo: «Le tue parole siano [nobili e] mi-

surate». 40. Quando fui ai piedi della sua tomba, Farinata mi guardò un poco e poi, quasi con sdegno, mi domandò: «Chi furono i tuoi antenati?». 43. Io,

che desideravo ubbidire, non glieli nascosi, ma glieli dissi apertamente. Egli alzò le ciglia un poco in su, 46. poi disse: «Furono fieri avversari a me, ai miei antenati, alla mia parte (=i ghibellini), così che

per due volte li dispersi (1248 e 1260)». 49. «Se furono cacciati, essi tornarono da ogni parte» io gli risposi, «l'una e l'altra volta (1251 e 1267). I vostri

invece non appresero bene quell'arte (=di ritornare in patria).» 52. Allora dall'apertura scoperchiata sorse, accanto a questa, un'ombra (=Cavalcante de'

Cavalcanti) sporgendosi fino al mento: credo che si fosse alzata in ginocchio. 55. Guardò intorno a me, come se avesse desiderio di vedere se qualcun altro era con me; e, dopo che il dubbio e la speranza fu-

rono completamente spenti, 58. piangendo disse: 52 «Se per questo buio carcere vai per l'altezza dell'ingegno, mio figlio dov'è? E perché non è con

55

te?».

E io a lui: "Da me stesso non vegno: 61 61. Ed io a lui: «Non vengo per le mie capacità: cocolui ch'attende là, per qui mi mena lui che là mi attende mi conduce per questo luogo forse cui Guido vostro ebbe a disdegno". forse da colei (=Beatrice) che Guido vostro ebbe a Le sue parole e 'l modo de la pena 64 disdegno». 64. Le sue parole ed il tipo di pena mi m'avean di costui già letto il nome; avevano già detto il nome di costui, perciò la mia però fu la risposta così piena. risposta fu così esauriente. 67. Drizzandosi all'im-Di subito drizzato gridò: "Come? 67 provviso, gridò: «Come hai detto? Egli ebbe? Non dicesti "elli ebbe"? non viv'elli ancora? vive più? Non colpisce i suoi occhi il dolce lume non fiere li occhi suoi lo dolce lume?". [del sole]?». 70. Quando si accorse che io esitavo a Quando s'accorse d'alcuna dimora 70 rispondere, cadde riverso nella tomba e più non ch'io facea dinanzi a la risposta, comparve fuori. 73. Ma quell'altro magnanimo, al supin ricadde e più non parve fora. cui invito mi ero fermato, non mutò aspetto, né Ma quell'altro magnanimo, a cui posta 73 mosse capo, né piegò il dorso 76. e, continuando il restato m'era, non mutò aspetto, discorso interrotto, disse: «Se essi hanno imparato né mosse collo, né piegò sua costa: male quell'arte, ciò mi tormenta più di questo letto e sé continuando al primo detto, 76 infuocato. 79. Ma non si accenderà cinquanta volte "S'elli han quell'arte", disse, "male appresa, la faccia della donna (= Proserpina), che qui regna, ciò mi tormenta più che questo letto. e tu saprai quant'è difficile quell'arte. 82. E, possa Ma non cinquanta volte fia raccesa 79 tu tornare nel dolce mondo!, dimmi perché quel pola faccia de la donna che qui regge, polo (=i fiorentini) è così spietato contro i miei diche tu saprai quanto quell'arte pesa. scendenti in ogni suo decreto?». 85. Io a lui: «Lo E se tu mai nel dolce mondo regge, 82 strazio ed il grande scempio (=la battaglia di Mondimmi: perché quel popolo è sì empio taperti, 1260), che arrossarono di sangue il fiume incontr'a' miei in ciascuna sua legge?". Arbia, fanno prendere tali decisioni nella nostra cit-Ond'io a lui: "Lo strazio e 'l grande scempio 85 tà». 88. Dopo che ebbe sospirato e scosso il capo, che fece l'Arbia colorata in rosso, «A voler lo scontro non fui l'unico» disse, «né certal orazion fa far nel nostro tempio". tamente senza motivo mi sarei mosso contro Firenze Poi ch'ebbe sospirando il capo mosso, 88 con gli altri ghibellini. 91. Ma dopo la battaglia fui "A ciò non fu' io sol", disse, "né certo l'unico ad Empoli, dove tutti volevano distruggere sanza cagion con li altri sarei mosso. la città, che la difese a viso aperto». 94. «Deh, pos-Ma fu' io solo, là dove sofferto 91 sa riposare un giorno la vostra discendenza!» io lo fu per ciascun di tòrre via Fiorenza, pregai, «sciogliétemi quel dubbio, che avvolge colui che la difesi a viso aperto". nell'incertezza il mio pensiero. 97. Se intendo be-"Deh, se riposi mai vostra semenza", 94 ne, sembra che voi prevediate quel che il futuro prega' io lui, "solvetemi quel nodo porta con sé e che non riusciate a veder il presenche qui ha 'nviluppata mia sentenza. te.» 100. «Noi, come chi è presbite» disse, «vedia-97 El par che voi veggiate, se ben odo, mo le cose che ci sono lontane nel futuro. Soltanto dinanzi quel che 'l tempo seco adduce, su di esse c'illumina la somma guida (=Dio). 103. e nel presente tenete altro modo". Quando si avvicinano o diventano presenti, il nostro "Noi veggiam, come quei c'ha mala luce, 100 intelletto è completamente inutile; e, se qualcuno le cose", disse, "che ne son lontano; (=i nuovi dannati) non ci portasse le notizie, non cotanto ancor ne splende il sommo duce. sapremmo nulla della vita sulla terra. 106. Perciò Quando s'appressano o son, tutto è vano 103 puoi comprendere che la nostra conoscenza sarà nostro intelletto; e s'altri non ci apporta, completamente estinta dopo il giudizio finale, nulla sapem di vostro stato umano. quando la porta del futuro sarà chiusa.» 109. Allo-Però comprender puoi che tutta morta 106 ra, quasi afflitto dalla mia colpa, dissi: «Dite dunfia nostra conoscenza da quel punto que a quell'anima ricaduta giù che suo figlio è anche del futuro fia chiusa la porta". cor tra i vivi. 112. Se poco fa non gli risposi, ditegli Allor, come di mia colpa compunto, 109 che non lo feci perché stavo pensando al dubbio che dissi: "Or direte dunque a quel caduto mi avete sciolto». 115. Il mio maestro già mi riche 'l suo nato è co'vivi ancor congiunto; chiamava, perciò pregai lo spirito che mi dicesse in e s'i' fui, dianzi, a la risposta muto, 112 fretta chi stava con lui. 118. Mi disse: «Qui giaccio fate i saper che 'l fei perché pensava con più di mille. Qui dentro c'è Federico II di Svegià ne l'error che m'avete soluto". via e il cardinale Ottaviano degli Ubaldini. Taccio E già 'l maestro mio mi richiamava; 115 degli altri». per ch'i' pregai lo spirto più avaccio che mi dicesse chi con lu' istava. Dissemi: "Qui con più di mille giaccio: 118 qua dentro è 'l secondo Federico,

e 'l Cardinale; e de li altri mi taccio".

Indi s'ascose; e io inver' l'antico 12 1 poeta volsi i passi, ripensando a quel parlar che mi parea nemico. Elli si mosse; e poi, così andando, 12 mi disse: "Perché se' tu sì smarrito?". 4 E io li sodisfeci al suo dimando. "La mente tua conservi quel ch'udito 12 hai contra te", mi comandò quel saggio. 7 "E ora attendi qui", e drizzò 'l dito: 'quando sarai dinanzi al dolce raggio 13 di quella il cui bell'occhio tutto vede, da lei saprai di tua vita il viaggio". 13 Appresso mosse a man sinistra il piede: lasciammo il muro e gimmo inver' lo mezzo 3 per un sentier ch'a una valle fiede, che 'nfin là sù facea spiacer suo lezzo. 13

I personaggi

Epicureo di Samo (342/341-270 a.C.) difende tesi materialistiche: il mondo è eterno e costituito di atomi, regolati dal caso. Gli dei non si interessano del mondo né degli uomini, ma vivono beatamente in cielo. Il piacere è il criterio di valutazione e il fine dell'uomo. Il piacere però non è quello accompagnato da turbamento e da passioni, ma quello che risulta dalla cessazione del dolore. Infine non si deve avere paura della morte: quando noi ci siamo, essa non c'è; e viceversa, quando essa c'è, noi non ci siamo più. Il Medio Evo è colpito negativamente dall'ateismo e dalla teoria del piacere, proposti dal filosofo greco.

Farinata degli Uberti (inizi sec. XIII-1264) diventa capo de partito ghibellino nel 1239. Nel 1248 con l'aiuto dell'imperatore Federico II di Svevia caccia i guelfi da Firenze (che ritornano in città nel 1251). Nel 1260 con l'appoggio di Manfredi di Svevia, re di Sicilia, sconfigge i fiorentini a Montaperti e piega le forze guelfe di tutta la Toscana. Nel concilio di Empoli egli si oppone da solo al progetto di distruggere Firenze. Quando Manfredi e i ghibellini sono definitivamente sconfitti a Benevento (1266), gli Uberti sono cacciati dalla città, dove nel 1267 i guelfi ritornano definitivamente. Nel 1283 in un processo postumo per eresia Farinata e la moglie Adelata sono condannati come eretici, le loro ossa esumate e gettate nell'Arno e i beni degli eredi confiscati.

Cavalcante de' Cavalcanti (sec. XIII) dopo la sconfitta guelfa di Montaperti (1260) è duramente colpito nei beni e costretto ad andare in esilio a Lucca. Ritorna in patria dopo la sconfitta di Manfredi di Svevia a Benevento (1266). Non è però su posizioni irriducibili. Quando le maggiori famiglie fiorentine delle due fazione decidono, alla morte di Farinata, di attuare una politica di alleanze con matrimoni, per porre fine alle rivalità politiche, egli combina il matrimonio tra il figlio Guido e Beatrice, figlia di Farinata (1267).

Guido Cavalcanti (1255-1300) è amico di Dante ed uno dei maggiori poeti del Dolce stil novo. È un guelfo bianco. Nel 1284 è nominato membro del Consiglio generale del comune. Per il suo carattere 121. Quindi si nascose [nel suo avello]. Io volsi i passi verso l'antico poeta, ripensando alle predizioni che mi sembravano avverse. 124. Egli si mosse; poi, camminando, mi disse: «Perché sei così turbato?». Io risposi alla sua domanda. 127. «Tieni a mente quel che hai udito contro di te» mi comandò quel saggio. «Ed ora ascolta» riprese, alzando l'indice. 130. «Quando sarai davanti alla dolce luce di colei (=Beatrice) che con gli occhi belli vede tutto [in Dio], da lei saprai il viaggio della tua vita terrena.» 133. Quindi volse il piede a sinistra: lasciammo le mura di Dite e andammo verso il mezzo del cerchio per un sentiero che conduce ad una valle, 136. che fin lassù faceva sentire il suo lezzo sgradevole.

rissoso i priori di Firenze, tra cui Dante, lo mandano in esilio a Sarzana con i capi dei guelfi neri (1300). Ritornato in patria, muore nell'agosto dello stesso anno. Legge Aristotele seguendo l'interpretazione razionalistica di Averroè (1126-1198), un filosofo arabo, secondo cui la verità si può raggiungere per via puramente razionale, quindi senza l'aiuto della fede. Di qui la fama di eretico. Così lo delinea anche Boccaccio (*Decameron*, VI, 9).

A Montaperti, nel territorio di Siena, presso il fiume **Arbia** i ghibellini, guidati da Farinata, infliggono una dura sconfitta ai guelfi di Firenze (1260). *Federico II di Svevia* (1194-1250), nipote di Federico I, detto il Barbarossa, è considerato un sovrano illuminato e suscita l'ammirazione dei suoi contemporanei per la sua abilità diplomatica, per la legislazione (emana la *Costituzione* di Melfi), per l'amore verso le arti. Alla sua corte sorge la Scuola siciliana (1230-1260ca.), che condiziona profondamente la letteratura italiana della seconda metà del Duecento, dalla Scuola toscana al Dolce stil novo.

Il cardinale Ottaviano degli Ubaldini, una potente famiglia ghibellina, è vescovo di Bologna e cardinale dal 1245. Muore nel 1273. È definito eretico, poiché la propaganda guelfa accusava di scarsa religiosità e di eresia chiunque si opponeva al papa. Dite è la città di Satana, dove sono punite le colpe più gravi, quelle a cui concorse anche la ragione. Il nome si collega a divitia, la ricchezza, e Plutone, il dio degli inferi era considerato il dio della ricchezza. La fonte di Dante è Virgilio, Eneide, VI, 541 e 540-550.

# **Commento**

- 1. Dante dialoga con un politico fiorentino che è anche avversario della sua fazione. Tra i due vi è un grande rispetto, perché accomunati dallo stesso ideale: la passione politica e l'amore per Firenze. Farinata dà del «tu» a Dante, che è più giovane. Il poeta dà del «voi» al fiero avversario.
- 2. Il canto è costruito sul contrasto tra la figura di Farinata, uomo interamente dedito alla politica, e quella di Cavalcante, uomo che invece pensa ai valori familiari. Il contrasto è reso anche dall'atteg-

giamento (l'uno si alza in piedi, l'altro resta a ginocchioni), dalla gestualità (il primo ha una forte mimica, il secondo resta statico) e dalla voce (decisa quella di Farinata, piagnucolosa quella di Cavalcante). Il poeta realizza questa contrapposizione con questi strumenti piuttosto semplici ed appariscenti, perché per ora non riesce a fare di meglio.

- 3. La contrapposizione è rafforzata da altri due elementi: a) Farinata e Cavalcante sono suoceri; e b) ambedue sono condannati all'inferno perché sono eretici. Anzi sono posti nello stesso avello. In tal modo essi risultano ancora più intensamente uniti e divisi. Uniti e contrapposti.
- 4. Farinata fa a Dante una profezia (tra 50 lune il poeta sarà esiliato), che incuriosisce il lettore e che sarà ripresa anche in séguito nel corso dell'opera, fino alla sua soluzione (*Pd* XVII, 49-60). In questo modo il poeta riesce a tenere viva l'attenzione del lettore. Era ricorso alle profezie fin da *If* I, 100-111, quando fa la profezia del Veltro, un cane da caccia che avrebbe ricacciato la lupa, simbolo della cupidigia, nell'inferno. E lo farà anche in séguito, quando preannuncia la venuta di un «Cinquecento dieci e cinque», che in numeri romani si scrive DXV, quindi DVX, che riporterà la Chiesa sulla via tracciata dal *Vangelo* (*Pg* XXXIII, 43).
- 5. Farinata si rivolge a Dante chiedendogli chi sono i suoi antenati, cioè la sua famiglia. Non gli chiede chi egli sia. Nel Medio Evo l'individuo esiste in quanto fa parte di una famiglia. Il comportamento e le azioni di un individuo coinvolgono l'intera famiglia; e, viceversa, l'intera famiglia è considerata responsabile delle azioni di un suo membro. La responsabilità è perciò allargata. Oggi la responsabilità in teoria è individuale (l'individuo è chiamato a rispondere personalmente delle sue azioni); in pratica è eliminata (perciò l'individuo non è tenuto a rispondere del suo comportamento), in quanto si ritiene che sia la società (dall'educazione ai condizionamenti alle circostanze ecc.) la causa delle azioni dell'individuo, e non l'individuo stesso, che le ha commesse. In tal modo la responsabilità viene fatta ricadere sulla società, con questi risultati: l'individuo non è punibile perché non responsabile delle sue azioni; la società è responsabile delle azioni dell'individuo, ma essa certamente non è punibile, poiché non ha commesso quelle azioni, né ha un'esistenza fisica precisa a cui la pena si possa infliggere. In tal modo l'individuo è deresponsabilizzato; la criminalità e le azioni antisociali restano impunite e perciò si diffondono. Lo Stato viene meno ai suoi compiti e l'individuo si trova solo e indifeso. Ed è comprensibile che prima o poi reagisca con rabbia e decida di farsi giustizia da sé. Ma la colpa di tutto è delle inadempienze dello Stato e dell'illegalità che pratica a piene mani (processi non celebrati per mancanza di giudici, reati prescritti per decorrenza dei termini, permessi di uscita ingiustificati, riduzioni della pena per buona condotta, condoni ripetuti, amnistie indiscriminate ecc.). Per non parlare poi dei diritti dei carcerati: i cittadini danneggiati invece non hanno mai diritti. Tutto questo poi viene chiamato «civiltà giuridica» e chi critica è

accusato di oscurantismo e bollato come criminale. Il Medio Evo in confronto era un esempio inimitabile di rispetto e di applicazione della legge. Molti personaggi dell'inferno lo dimostrano.

- 5.1. Eppure Dante e con lui tutto il Medio Evo non si accontenta della giustizia terrena. Vuole, e a ragione, anche un'altra giustizia, non quella sempre imperfetta e corruttibile degli uomini, ma quella assolutamente giusta di Dio. Ed immagina un Dio giudice inflessibile che giudica, condanna ed assolve gli uomini nell'altro mondo. Chi è condannato paga per sempre, chi è assolto va direttamente in paradiso (cosa rarissima) oppure passa il tempo dovuto a purificarsi in purgatorio. Intanto il poeta, che, spinto dalla prudenza, vuole anticipare il giudizio divino, si diletta a condannare e ad assolvere i personaggi del mondo antico e i personaggi del suo tempo. Le pene dell'inferno e del purgatorio possono sembrare stravaganti e dettate da eccesso d'immaginazione. Invece no: sono per lo più le pene che al suo tempo erano inflitte ai colpevoli. Ed erano condannati i poveri come i ricchi, che erano stati trovati colpevoli di reati sociali. Falsificare il fiorino provocava danni enormi all'individuo come alla città, perciò era considerato giusto che il colpevole pagasse con il massimo della pena: la morte, ma la morte spettacolare sul rogo, come deterrente per i potenziali falsificatori. Così chi era danneggiato era in qualche modo risarcito.
- 6. Nel Medio Evo l'individuo faceva parte ed era una cellula sacrificabile della famiglia, perché soltanto con l'aiuto della famiglia poteva sopravvivere. Oggi l'individuo può fare a meno della famiglia e in genere si stacca dalla famiglia quando si sposa –, perché è economicamente autonomo e può fare a meno di essa. Anzi, staccandosi dalla famiglia, può migliorare il suo tenore di vita: i genitori continuano a finanziarlo ancora per diversi anni (i loro consumi sono ridotti, perciò danno ai figli le risorse in più). Tradizionalmente invece questa autonomia economica era irrealizzabile; anzi i genitori vedevano nei figli la loro assicurazione economica per la vecchiaia.
- 7. La punizione degli eretici è tremenda: essi conoscono il futuro ma non il presente. Per il presente vengono informati dalle anime che arrivano. Dopo il giudizio universale essi quindi non saranno più informati sul futuro. Non ci sarà neanche futuro. Ed essi non sapranno niente del presente, né del passato: saranno senza memoria. Poiché l'uomo è memoria del passato, vita nel presente e speranza del futuro, essi avranno una memoria completamente vuota, senza futuro e senza passato. Vivranno la seconda vita soffrendo come vegetali, in un eterno presente, infinitamente vuoto, riempito soltanto dalle loro sofferenze. Dante non dice tutto questo. Non dice niente. Egli mette alla prova il lettore. E spetta al lettore capire tutte queste cose. Se il lettore non capisce, non si sente drammaticamente coinvolto nella punizione degli eretici, è un lettore che non ha superato la prova. E nella Divina commedia anche per il lettore ci sono infinite prove. L'itinerarium mentis verso la poesia e verso la salvezza è lungo e

difficile. E il lettore non vi si può sottrarre, neanche se vuole. Nessuno è privilegiato. Ognuno deve sudare la sua fatica e conquistarsi il suo posto sulla terra come nei cieli. Come nell'inferno. Chi non s'impegna, chi demorde, fa la fine degli ignavi (*If* III, 31-69), che non meritano nemmeno la pena dell'inferno. Essi in vita sono stati *nulla* e in morte nutrono vermi ripugnanti. Il poeta ripropone in un altro contesto la tesi stilnovistica che la nobiltà non è nobiltà di sangue che si eredita; è nobiltà di spirito, che si conquista con le proprie fatiche e con il proprio e personale impegno. La poesia si trasforma in ideale di vita.

7.1. Curiosamente neanche gli angeli hanno memoria, ma per un motivo semplicissimo: non hanno bisogno di avere memoria perché vedono tutto in Dio, e Dio è fuori del tempo e dello spazio, non conosce né passato né futuro (*Pd* XXIX, 70-85).

8. Il canto diventa ancora più drammatico e coinvolgente se il lettore sa, come deve sapere, che Farinata e Cavalcanti sono legati da un vincolo di parentela – sono cognati –, ma il primo pensa unicamente alla politica, il secondo unicamente alla famiglia. Ma l'uomo vive e di politica e di famiglia, poiché la famiglia è la cellula più semplice della società. È come se il poeta tagliasse in due il lettore, per fargli sentire più intensamente il momento della politica e il momento della famiglia. Da una parte lo fa identificare con un uomo che è totalmente politico (anche se ha una famiglia e dei figli), dall'altra con un uomo totalmente padre (anche se è coinvolto nella politica del suo tempo). Il lettore si trova incastrato e spiazzato, poiché sente con maggiore intensità il fatto di essere coinvolto nei destini della sua città (e della gestione della sua città) e nella sua vita tranquilla dentro la famiglia e i suoi affetti. Dante è proiettato sul lettore, anche se non sembra. E lo sconvolge in modo palese come in modo subdolo, manipolando i valori che il lettore ha nel suo animo. Lo fa costantemente. Con il maestro Brunetto Latini (If XV), con il papa Bonifacio VIII (If XIX), con Ulisse (If XXVI), con il conte Ugolino della Gherardesca (If XXXIII). Ma anche con tutti gli altri personaggi dell'inferno. E poi nelle altre due cantiche.

9. If X rimanda ad un altro canto politico: If VI. Qui Ciacco preannuncia la sorte di coloro che fecero grande Firenze: essi sono nei gironi più profondi dell'inferno, perché hanno commesso peccati più grandi del suo. In questo modo Dante suscita interesse e curiosità nel lettore e lo costringe ad interessarsi della sorte dei grandi fiorentini. È il principio dell'anticipazione o della ripresa di cose già dette. Il poeta però ottiene anche un altro risultato: i grandi fiorentini diventano ancora più grandi, perché sono in gironi più profondi dell'inferno (i grandi personaggi quindi possono commettere soltanto grandi peccati o, viceversa, grandi azioni). Il lettore perciò prova il sentimento di attesa: vuole vedere chi sono costoro, che peccato hanno commesso, come il poeta li presenta e dove li punisce. Così continua a legge-

9.1. Anche in questo caso, come in moltissimi altri casi, da Francesca a Ciacco, il poeta dà un giudizio

religioso estremamente negativo (la condanna all'inferno) e un giudizio politico (o di altro tipo) estremamente positivo. Insomma usa giudizi eccessivi, estremi, per far sì che il lettore sia coinvolto con più intensità e con più drammaticità. E perciò senta più intensamente i problemi – politici, sociali, scientifici, religiosi, personali – in questione. Dante conosce la parola sintetica e capace di colpire, conosce *l'ars dictaminis* e l'arte di comunicare.

10. Il peccato di eresia di Farinata e di Cavalcanti e quello di empietà di Capanèo sono gli unici due peccati religiosi dell'inferno. Tutti gli altri, di derivazione aristotelica, sono peccati sociali. Tuttavia si possono far rientrare facilmente tra i peccati sociali: non può rispettare le istituzioni politiche e le leggi chi non rispetta nemmeno la divinità. Per il poeta quindi il cielo è il fine della nostra vita; ma, poiché dobbiamo vivere sulla terra, è opportuno che ci siano leggi umane e divine e che queste leggi siano rispettate. In Pg XVI, 97 (il canto cinquantesimo dell'opera, quindi il canto di passaggio tra i primi cinquanta e i secondi cinquanta canti), egli si lamenta attraverso le parole di Marco Lombardo che le leggi ci sono, ma che nessuno le fa rispettare. In Pd XVII, 106-142, attraverso le parole del trisavolo Cacciaguida dice esplicitamente che la sua missione, dopo quella di Enea e di Paolo, è quella di riportare gli uomini sulla via del bene. Gli uomini che vivono sulla terra.

11. Farinata «s'ergea col petto e con la fronte Com'avesse l'inferno in gran dispitto» (vv. 35-36). Invece Capanèo «non par che curi Lo 'ncendio e giace dispettoso e torto, Sì che la pioggia [di fuoco] non par che '1 maturi» (If XIV, 46-48). Farinata è un eretico, tutto preso dalla sua tensione politica per Firenze. Il peccato che lo ha portato all'inferno è di secondaria importanza. Capanèo invece è un bestemmiatore, che non è ancora riuscito a dimenticare la sconfitta che la divinità gli ha inflitto. Farinata ha l'inferno in gran disprezzo. Capanèo invece ostenta una ribellione tutta esteriore e sterile: non ne ha ancora capito l'inutilità. Virgilio, la voce della ragione, interviene e lo rimprovera aspramente. Farinata è un magnanimo, ancora tutto preso dalla sua vita politica. Capanèo invece si dimostra vanesio e vanitoso: ostenta la sua sfida e la bestemmia alla divinità, quando si accorge che il poeta lo sta osservando.

12. Dante riesce a far muovere tre personaggi contemporaneamente (Dante, Farinata, Cavalcante), cosa che non gli era riuscita in *If* V, quando incontra Francesca, che parla, e Paolo, che tace. In *If* XIII riesce a muovere sei personaggi (Dante, Virgilio, Pier delle Vigne ed altri tre dannati). In *If* XXX un numero molto maggiore. Questa è una delle tante forme che acquista il principio della varietà.

13. Dante fa un augurio a Farinata (che la sua discendenza possa un giorno riposare!). Fa un augurio anche a Guido da Montefeltro (che il suo nome possa durare lungamente nel mondo!) (*If* XXVII, 57). Ma il contesto è diverso, perciò il significato è diverso. Nel caso di Farinata l'augurio esprime rispetto verso l'avversario politico. Nel caso di Guido e-

sprime un violento sarcasmo (per il poeta Guido è uno dei tanti colpevoli dei conflitti che insanguinano la penisola) e contiene una subdola trappola (Guido non vuole rivelare il suo nome e la sua storia – si è fatto ingannare dal papa Bonifacio VIII ed ha perso l'anima –, che lo riempiono ancora di vergogna e lo bruciano; ma poi lo fa, ritenendo erroneamente che Dante sia morto e perciò non ritorni nel mondo dei vivi).

13.1 Farinata alza il tono del discorso usando due termini in modo improprio e in modo allegorico: «E [...] dimmi perché quel popolo è sì empio contr'a' miei in ciascuna sua legge?» (vv. 82-84). Dante è all'altezza della situazione e risponde a tono: «Lo strazio e '1 grande scempio Che fece l'Arbia colorata in rosso, Tal orazion fa far nel nostro tempio» (vv. 85-87). L'eretico ricorre al linguaggio religioso – ciò è anche paradossale – per sottolineare la gravità del comportamento dei fiorentini (Il termine *legge* ha significato sia religioso sia civile). Dante risponde sullo stesso piano: «La sanguinosa sconfitta subita a Montaperti ha spinto i fiorentini a emanare tali decreti contro la famiglia degli Uberti nella sala comunale dove si prendono le decisioni politiche». Il linguaggio improprio è spesso più efficace del linguaggio appropriato, per lo più semplicemente descrittivo. Il costo della maggiore efficacia è però l'approssimazione e una maggiore difficoltà di comprensione. Molti critici non riuscivano a capire perché un eretico usasse contraddittoriamente una terminologia religiosa. Non avevano sufficiente pratica del linguaggio e delle sue possibilità.

14. Gli eretici sono puniti negli avelli infuocati, in analogia con la pena che subivano da vivi: erano condannati al rogo. La lotta contro gli eretici e la durezza della loro condanna (basti pensare alla crociata del 1215 che fece strage degli albigesi) va inserita nei valori e nelle esigenze del tempo: soltanto la compattezza e l'identità delle idee e dei valori era il collante sociale che serviva per affrontare con successo i problemi quotidiani della sopravvivenza. 15. Gli eretici e i bestemmiatori, If X e XIIV rispettivamente, sono i due unici peccati religiosi della Divina commedia. È facile però farli rientrare tra i peccati sociali: non può essere buon cittadino chi nega (o bestemmia) Dio, il creatore dell'universo, l'autorità suprema, il fondamento di ogni potere. Gli eretici poi minacciavano l'unità religiosa della società. La conseguenza inevitabile è che la Chiesa li perseguita. Il poeta concorda e in Pd IX, 82-102, elogia il vescovo Folchetto da Marsiglia, che guida con feroce determinazione la crociata contro gli albigesi e li stermina (1215).

16. «[...] s'i' fui, dianzi, a la risposta muto, Fate i saper che 'l fei perché pensava Già ne l'error che m'avete soluto» (vv. 112-114). Dante è attento ai comportamenti della vita quotidiana: si sta parlando, quando un pensiero improvviso ci distoglie dal discorso che stavamo facendo e prende tutta la nostra attenzione. Queste citazioni di vita quotidiana, numerossissime nel poema, permetteono al lettore di sentirsi vicino a Dante e di immedesimarsi nei suoi pensieri e nelle sue azioni. D'altra parte lo scrittore

propone e usa questi comportamenti di vita quotidiana per mettere a suo agio il lettore e per coinvolgerlo senza che questi se ne accorga e si irriti. Così il lettore fa questo ragionamento, logicamente scorrretto, ma psicologicametne efficace: «Se anch'io ho gli atteggiamenti ed i pensieri di Dante nella mia vita quotidiana, vuol dire che anch'io posso fare il viaggio nell'al di là che ha fatto lui».

La struttura del canto è semplice: 1) Dante esprime il desiderio di vedere gli eretici; 2) Farinata degli Uberti si alza dal sepolcro e inizia a parlare con il poeta delle vicende politiche fiorentine; 3) Cavalcante de' Cavalcanti interrompe il dialogo per chiedere notizie del figlio; l'indugio di Dante gli fa pensare che sia morto; così si lascia cadere giù; 4) Farinata riprende il dialogo senza batter ciglio, gli preannuncia l'esilio e gli chiarisce il dubbio (i dannati conoscono il futuro, ma non il presente); poi 5) il poeta chiede chi sono i suoi compagni di pena e il dannato risponde; 6) i due poeti riprendono il viaggio; 7) Virgilio consiglia a Dante di tenere a mente le parole di Farinata.

### Canto XI

In su l'estremità d'un'alta ripa che facevan gran pietre rotte in cerchio venimmo sopra più crudele stipa;

e quivi, per l'orribile soperchio del puzzo che 'l profondo abisso gitta, ci raccostammo, in dietro, ad un coperchio d'un grand'avello, ov'io vidi una scritta

che dicea: "Anastasio papa guardo, lo qual trasse Fotin de la via dritta".

"Lo nostro scender conviene esser tardo, sì che s'ausi un poco in prima il senso al tristo fiato; e poi no i fia riguardo".

Così 'l maestro; e io "Alcun compenso", dissi lui, "trova che 'l tempo non passi perduto". Ed elli: "Vedi ch'a ciò penso".

"Figliuol mio, dentro da cotesti sassi", cominciò poi a dir, "son tre cerchietti di grado in grado, come que' che lassi.

Tutti son pien di spirti maladetti; ma perché poi ti basti pur la vista, intendi come e perché son costretti.

D'ogne malizia, ch'odio in cielo acquista, ingiuria è 'l fine, ed ogne fin cotale o con forza o con frode altrui contrista.

Ma perché frode è de l'uom proprio male, più spiace a Dio; e però stan di sotto li frodolenti, e più dolor li assale.

Di violenti il primo cerchio è tutto; ma perché si fa forza a tre persone, in tre gironi è distinto e costrutto.

A Dio, a sé, al prossimo si pòne far forza, dico in loro e in lor cose, come udirai con aperta ragione.

Morte per forza e ferute dogliose nel prossimo si danno, e nel suo avere ruine, incendi e tollette dannose;

onde omicide e ciascun che mal fiere, guastatori e predon, tutti tormenta lo giron primo per diverse schiere.

Puote omo avere in sé man violenta e ne' suoi beni; e però nel secondo giron convien che sanza pro si penta

qualunque priva sé del vostro mondo, biscazza e fonde la sua facultade, e piange là dov'esser de' giocondo.

Puossi far forza nella deitade, col cor negando e bestemmiando quella, e spregiando natura e sua bontade;

e però lo minor giron suggella del segno suo e Soddoma e Caorsa e chi, spregiando Dio col cor, favella.

La frode, ond'ogne coscienza è morsa, può l'omo usare in colui che 'n lui fida e in quel che fidanza non imborsa.

Questo modo di retro par ch'incida pur lo vinco d'amor che fa natura; onde nel cerchio secondo s'annida

ipocresia, lusinghe e chi affattura, falsità, ladroneccio e simonia, ruffian, baratti e simile lordura.

1. Sull'estremità di un'alta ripa, formata da grandi pietre rotte disposte in cerchio, venimmo sopra una folla [di anime punita in modo] più crudele. 4. E qui, per l'orribile eccesso del puzzo che il profondo

abisso getta, ci accostammo, [tornando] indietro, al coperchio 7. d'una grande tomba, dove io vidi una scritta che diceva: «Custodisco papa Anastasio, che

Fotino allontanò dalla retta via». 10. «Conviene che la nostra discesa sia lenta, così il senso [dell'olfatto] si abitua un po' alla volta a questo interpo fotoro. Poi non vi foromo niò coso il 2. Conì

tenso fetore. Poi non vi faremo più caso.» 13. Così il maestro. Ed io a lui: «Trova qualcosa di utile» dissi, «per non lasciar passare il tempo invano». Ed

egli: «Vedi che ci sto pensando». 16. «O figliolo mio, [racchiusi] dentro a codesti sassi» cominciò poi a dire, «ci sono tre cerchi [più piccoli] via via

che si discende, come quelli che hai lasciato. 19.
Tutti sono pieni di spiriti maledetti. Ma, affinché poi ti basti solamente vederli, intendi come e perché cone massi insigma. 22. Il fine di comi malirio

ché sono messi insieme. 22. Il fine di ogni malizia, che acquista odio in cielo, è l'ingiuria; ed ogni fine di questo tipo contrista il prossimo o con la forza o

con la frode. 25. Ma la frode, poiché è il male proprio dell'uomo, più dispiace a Dio, perciò i fraudolenti stanno di sotto e sono puniti con un dolore maggiore. 28. Il primo cerchio è tutto dei violenti;

ma, poiché si fa violenza a tre [tipi diversi di] persone, esso è diviso e strutturato in tre gironi. 31. Si può fare violenza a Dio, a sé e al prossimo; la si

può fare Violenza a Dio, a se e al prossimo; la si può fare [direttamente] contro di loro o [indirettamente] contro le loro cose, come udirai chiaramente dalla mia spiegazione. 34. Al prossimo si dà la mor-

te con la violenza e s'infliggono ferite dolorose, e ai suoi beni si causano rovine, incendi e rapine dan-

nose; 37. perciò omicidi e feritori senza motivo, guastatori e predoni, il primo girone tormenta tutti costoro, che sono divisi in diverse schiere. 40. Un

uomo può avere la mano violenta verso di sé (=i suicidi) e verso i suoi beni (=gli scialacquatori); perciò nel secondo girone conviene che senza alcun

vantaggio si penta 43. chi priva di se stesso il vostro mondo, chi gioca nelle bische e chi sperpera le sue ricchezze, e, caduto in povertà, piange là [sulla ter-

ra] dove doveva essere felice. 46. Si può fare violenza verso Dio, rinnegandolo con il cuore e bestemmiandolo, e disprezzando la Natura e i beni

che ci offre; 49. perciò il girone più piccolo segna con il suo marchioi sodomiti, gli usurai e i bestemmiatpri, che disprezzando Dio nel loro cuore. 52.

L'uomo può usare la frode, che puòcorrompere ogni coscienza, contro chi si fida di lui e contro chi non si fida. 55. Quest'ultimo modo pare che infranga

soltanto il vincolo dell'amore (=amicizia, simpatia e solidarietà) che la Natura fa [sorgere tra gli uomini]; perciò nel cerchio secondo sono puniti 58. gli

55 ipocriti, chi usa le lusinghe (=i seduttori e gli adulatori) e chi fa magia o stregoneria (=i maghi e gli indovini), i falsari, i ladri e i simoniaci, i ruffiani, i

58 barattieri e simile lordura.

| Per l'altro modo quell'amor s'oblia<br>che fa natura, e quel ch'è poi aggiunto,<br>di che la fede spezial si cria;                                                  | 61  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| onde nel cerchio minore, ov'è 'l punto<br>de l'universo in su che Dite siede,                                                                                       | 64  |
| qualunque trade in etterno è consunto".<br>E io: "Maestro, assai chiara procede<br>la tua ragione, e assai ben distingue                                            | 67  |
| questo baràtro e 'l popol ch'e' possiede.<br>Ma dimmi: quei de la palude pingue,<br>che mena il vento, e che batte la pioggia,                                      | 70  |
| e che s'incontran con sì aspre lingue,<br>perché non dentro da la città roggia<br>sono ei puniti, se Dio li ha in ira?                                              | 73  |
| e se non li ha, perché sono a tal foggia?".<br>Ed elli a me "Perché tanto delira",<br>disse "lo 'ngegno tuo da quel che sòle?                                       | 76  |
| o ver la mente dove altrove mira?  Non ti rimembra di quelle parole con le quai la tua Etica pertratta                                                              | 79  |
| le tre disposizion che 'l ciel non vole,<br>incontenenza, malizia e la matta<br>bestialitade? e come incontenenza                                                   | 82  |
| men Dio offende e men biasimo accatta?<br>Se tu riguardi ben questa sentenza,                                                                                       | 85  |
| e rechiti a la mente chi son quelli<br>che sù di fuor sostegnon penitenza,<br>tu vedrai ben perché da questi felli                                                  | 88  |
| sien dipartiti, e perché men crucciata<br>la divina vendetta li martelli".<br>"O sol che sani ogni vista turbata,                                                   | 91  |
| tu mi contenti sì quando tu solvi,<br>che, non men che saver, dubbiar m'aggrata.<br>Ancora in dietro un poco ti rivolvi",<br>diss'io, "là dove di' ch'usura offende | 94  |
| la divina bontade, e 'l groppo solvi". "Filosofia", mi disse, "a chi la 'ntende, nota, non pure in una sola parte,                                                  | 97  |
| come natura lo suo corso prende<br>dal divino 'ntelletto e da sua arte;<br>e se tu ben la tua Fisica note,                                                          | 100 |
| tu troverai, non dopo molte carte,<br>che l'arte vostra quella, quanto pote,<br>segue, come 'l maestro fa 'l discente;                                              | 103 |
| sì che vostr'arte a Dio quasi è nepote.  Da queste due, se tu ti rechi a mente lo Genesì dal principio, convene                                                     | 106 |
| prender sua vita e avanzar la gente;<br>e perché l'usuriere altra via tene,<br>per sé natura e per la sua seguace                                                   | 109 |
| dispregia, poi ch'in altro pon la spene.  Ma seguimi oramai, che 'l gir mi piace; ché i Pesci guizzan su per l'orizzonta,                                           | 112 |
| e 'l Carro tutto sovra 'l Coro giace,<br>e 'l balzo via là oltra si dismonta".                                                                                      | 115 |

I personaggi

Il papa Anastasio II (496-498) tenta di riavvicinare a Roma la Chiesa d'Oriente, che si era allontanata nel 484 con l'eresia monofisita di Acacio, secondo cui Gesù Cristo aveva una sola natura, quella divina. Ed invita a Roma Fotino, un seguace di Acacio. 61. Con l'altro modo si dimentica quell'amore che la Natura fa [sorgere] e quello che poi si aggiunge [con la vita comune], per il quale si crea una reciproca confidenza [tra gli uomini]; 64. perciò nel cerchio minore, dove è il punto dell'universo in cui siede Lucifero, è punito in eterno chi tradisce.» 67. Ed io: «O maestro, la tua spiegazione è molto chiara e distingue molto bene questo baratro e il popolo che esso accoglie. 70. Ma dimmi: quelli della palude fangosa dello Stige (=gli iracondi), quelli trascinati dalla bufera (=i lussuriosi), quelli che sono battuti dalla pioggia (=i golosi), e quelli che s'incontrano [e s'insultano] con parole offensive (=gli avari e i prodighi), 73. perché non sono puniti dentro la città infuocata di Dite, se Dio è adirato con loro? E, se non è adirato, perché sono castigati in quel modo?». 76. Ed egli a me: «Perché il tuo ingegno sragiona tanto» disse, « ben diversamente da quel che di solito fa? Oppure la tua mente mira altrove, [a qualche dottrina eretica]? 79. Non ti ricordi di quelle parole con le quali l'*Etica* [di Aristotele che hai fatto] tua tratta compiutamente le tre disposizioni che il cielo non vuole, 82. cioè incontinenza, malizia e matta bestialità? E come l'incontinenza offende meno Dio e quindi è punita in modo meno duro? 85. Se tu riguardi bene quest'affermazione e ti rechi alla mente chi sono quelli che sopra, fuori [della città di Dite], sostengono la penitenza, 88. tu vedrai bene perché siano divisi da questi malvagi (=gli eretici) e perché la divina giustizia li punisca meno gravemente». 91. «O sole, che risani ogni vista turbata, tu, quando risolvi i miei dubbi, mi accontenti a tal punto che mi rendi gradito il dubbio non meno che il sapere. 94. Vòltati ancora un po' indietro» io dissi, «là dove dici che l'usura offende la bontà divina, e risolvimi questo nodo». 97. «La filosofia [di Aristotele]» mi disse, «a chi la intende bene, spiega chiaramente, e non in un solo passo, come la Natura prende il suo corso 100. dal divino intelletto e dalla sua arte. E, se tu leggi bene la Fisica [di Aristotele che hai fatto] tua, tu troverai, dopo non molte pagine, 103. che la vostra arte, quanto può, segue quella [di Dio], come il discepolo fa con il maestro. In tal modo la vostra arte è quasi nipote di Dio. 106. Da queste due, se tu ricordi gli inizi della Genesi, conviene che la gente ricavi il sostentamento e progredisca. 109. L'usuraio, che tiene un'altra via, disprezza la Natura in quanto tale e l'arte, sua seguace, poiché ripone la sua speranza nel lavoro altrui. 112. Ma ora sèguimi, perché desidero proseguire. I Pesci guizzano su per l'orizzonte, e l'Orsa maggiore giace tutta sopra il vento di maestrale, 115. e si discende questa balza andando più oltre».

Per la sua indulgenza verso l'eresia, è accusato di aver fatto propria la tesi eretica.

**Sodoma** e Gomorra sono due città della Palestina, di cui parla la *Bibbia*, famose per la vita immorale dei loro abitanti, dediti alla omosessualità, tanto che *sodomita* diventa sinonimo di *omosessuale*. Furono punite da Dio con una pioggia di fuoco e zolfo

(Gn 18, 20 e 19, 24-25). Il vizio però non fu estirpato.

**Caorso**, da Cahors, una città francese della regione del Quercy. Nel Medio Evo gli abitanti praticavano alti tassi di sconto, tanto che *caorsino* divenne sinonimo di *usuraio*.

Aristotele di Stagira (384-322 a.C.) è il maggiore filosofo e scienziato del mondo antico. Organizza la sua scuola, il Liceo, in modo tale che i suoi collaboratori ricoprano tutti gli ambiti del sapere. Scrive moltissime opere: sulla logica, l'Organon; sulla fisica o filosofia della natura, la Fisica, il Cielo, la Meteorologia, la Generazione degli animali; i 14 libri della Metafisica; sull'etica, la politica e la retorica, l'Etica a Nicomaco, l'Etica a Eudemo, la Politica, la Costituzione degli ateniesi. Le varie discipline sono tra loro correlate e interdipendenti, poiché la realtà è tale. L'opera di Aristotele pervade la filosofia, la teologia, la logica, la fisica e l'astronomia europee grazie ai commenti di Averroè (1126-1198), uno scienziato arabo di Cordova, tradotti in latino, e soprattutto grazie alla fusione con il pensiero cristiano, basato sulla rivelazione, che riesce a farne Tommaso d'Aquino (1225-1274). Tale sintesi diventa la filosofia e la teologia ufficiale della Chie-

**Nel** *Genesi* Dio crea l'uomo e poi la donna e li pone nel paradiso terrestre, affinché lo lavorassero e lo custodissero (*Gn* 2, 15); quando li caccia, li condanna a lavorare con il sudore della fronte (*Gn* 3, 19).

### **Commento**

- 1. Mentre l'olfatto di Dante si abitua al fetore della bolgia, Virgilio spiega l'ordinamento dell'inferno nei tre cerchi sottostanti. Così si evita anche di perdere tempo. Tre ne erano già stati percorsi. La stessa situazione si presenta quando Virgilio spiega l'ordinamento del purgatorio (*Pg* XVII, 82-139). L'ordinamento del paradiso è esposto in *Pd* IV, 28-41.
- 2. La malizia è termine tecnico: mala actio, cioè la mala azione, l'azione cattiva o malvagia, l'azione rivolta verso il male, compiuta con intenzioni maligne. L'ingiuria (o ingiustizia) è l'iniuria, cioè il non ius, la violazione del diritto e della legge in cui il diritto si attua. Il pensiero medioevale ha una sensibilità eccezionale verso le distinzioni e le catalogazioni. Gli ordinamenti delle tre cantiche mostrano quanto Dante condivida questa mentalità classificatoria.
- 3. In questo canto Dante riconosce il debito che ha verso le teorie di Aristotele. Tale debito era emerso fin da quando il poeta chiede a Virgilio se i dannati soffriranno di più, di meno o altrettanto dopo il giudizio universale (*If* VI, 100-111). E Virgilio lo rimanda al pensatore greco: più un essere è perfetto, più sente il bene e il dolore. Dopo il giudizio universale i dannati avranno anche il corpo, quindi saranno più perfetti, perciò soffrirono di più.
- 4. L'ordinamento dell'inferno e di conseguenza anche del purgarono risentono radicalmente delle posizioni etiche di Aristotele, rilette attraverso Tommaso d'Aquino. Le eccezioni sono unicamente gli eretici e i bestemmiatori. Esse si possono considerare o

- di poco conto o fare rientrare senza difficoltà, come ulteriore contributo, nella prospettiva aristotelica: non può rispettare le istituzioni politiche e le leggi chi non rispetta nemmeno la divinità. In Aristotele il cittadino non poteva prendersela né bestemmiare la divinità, perché questa era ai bordi estremi del mondo, non si occupava del mondo, immersa com'era nel pensiero di se stessa. Nella realtà dominava il caso o la fortuna. Nella visione cristiana invece Dio crea il mondo, lo fa sovrintendere dalla Provvidenza, perciò può facilmente essere considerato responsabile del male o dei disguidi della vita quotidiana in quanto non li impedisce. Dante confuta questa tesi in Pd XVII, 37-42. Di qui un duplice peccato: l'atteggiamento di empietà verso di Lui; e la bestemmia contro di Lui.
- 5. Le teorie di Aristotele hanno un impatto straordinario sul pensiero medioevale, affamato di libri e di sapere. I motivi sono questi: esso è sistematico, si estende a tutti i campi del sapere e li coordina in un unico grande sistema. L'universo è visto come un grande organismo, che può essere conosciuto soltanto elaborando un sistema teorico capace d'individuarne l'unità (la filosofia con l'idea di essere) e studiarne le varie parti (le varie scienze con la conoscenza empirica). Tra la fisica (o filosofia naturale o filosofia seconda) e la filosofia prima (o metafisica, cioè riflessione che si fa dopo la fisica) s'interponeva il mondo umano dell'etica e della politica. Questa triplice distinzione del sapere, che risulta uno e trino, si trova peraltro anche nelle altre correnti del pensiero greco, dai cinici agli epicurei agli stoici, anche se poi nei contenuti le differenze potevano essere significative. L'universo era un grande organismo, in cui l'uomo era inserito; la città era un altro, più piccolo, organismo, in cui l'uomo era inserito e dentro il quale realizzava le condizioni che gli permettevano di vivere. Aristotele più di altri pensatori dà importanza alla vita teoretica (Dio è pensiero di pensiero). Ma la tendenza del pensiero greco non è questa, bensì quella che dà priorità alla vita attiva, all'etica: la filosofia è amore della sapienza, cioè di un sapere che serve a vivere, che permetta di capire che cosa l'uomo deve fare e perché, come conosce, com'è l'ambiente naturale e sociale e come s'inserisce in esso.
- 5.1 Il Medio Evo fa propria questa seconda visione, e non poteva fare diversamente, poiché il cristianesimo era nato non come filosofia speculativa, ma come proposta pratica di vita. La disarticolazione di questa visione unitaria del mondo e del sapere avviene a partire dal Cinquecento: in politica N. Machiavelli (1469-1527) propone l'autonomia della scienza politica rispetto all'etica ed afferma il primato della politica sull'etica; in astronomia N. Copernico (1473-1543) propone la teoria eliocentrica e in fisica G. Galilei (1564-1642) il matematismo.
- 6. L'impatto di Aristotele e, più in generale, della filosofia greca, unito al carattere di filosofia pratica del Cristianesimo, spingono Dante ad una valutazione strettamente sociale e profondamente organica dei peccati. Il mondo è un sistema ordinato, cioè organico; il sapere è ugualmente un sistema ordina-

to; la politica e l'etica sono ancora sistemi ordinati, capaci di classificare minuziosamente le azioni umane. Il sistema della conoscenza etica si trasforma poi nella tripartizione generale dell'inferno dantesco (incontinenza, malizia e matta bestialità) e nella successiva distribuzione dei dannanti nei vari cerchi (I-VII, VIII, IX). A loro volta i cerchi VI-VII sono ulteriormente suddivisi in tre gironi, il cerchio VIII in nove bolge, il cerchio IX in quattro zone.

7. Il fatto che l'universo sia organico e che perciò la conoscenza debba essere sistematica, per cogliere adeguatamente il carattere organico della realtà, ha una conseguenza di radicale importanza: un elemento dell'universo non esiste e non vive mai a sé stante, è sempre collegato a tutti gli altri. Lo stesso vale per la conoscenza. In altre parole un elemento nell'universo come un elemento della conoscenza acquista il suo preciso significato soltanto se è inserito nel contesto in cui si trova: è il contesto che gli dà significato. Insomma il peccato di lussuria, di sodomia, di baratteria, di frode ecc. non va valutato in sé, va valutato nel contesto della società, in relazione alla società in cui è commesso. Valutarlo nel suo piccolo non è possibile, perché esso perderebbe qualsiasi significato. Non è possibile perché manca il punto di riferimento, il metro di misura, la scala di valori. Il pensiero laico moderno non si è mai posto seriamente i problemi dell'etica, né tanto meno ha elaborato un'articolata scala di valori e di valutazione, quale si riscontra nella Chiesa e nella Divina commedia.

7.1. A più riprese il poeta inserisce un elemento nel suo contesto. I canti più significativi sono forse Pd I, dove egli parla dell'ordine dell'universo, e soprattutto Pd II, dove spiega le macchie lunari facendo intervenire gli influssi celesti e la materia amorfa.

8. Questo pensiero organico accompagna costantemente il lettore di Dante. Anche la poesia è pensiero organico, visione organica della realtà e dell'arte. E tutta la Divina commedia è un'enorme ragnatela, che si propone di catturare tutti gli aspetti della realtà. Gli esempi sono facili: Francesca da Polenta (If V), colpevole di lussuria, il primo peccato che s'incontra all'inferno, è valutata da un sistema coordinato costituito da ben tre punti di vista: dal punto di vista religioso, dal punto di vista politico, dal punto di vista personale del poeta. E si prende due condanne e una mezza assoluzione. Il cittadino vive in ambiti sempre più estesi di realtà, che sono indicati in successione e fatti oggetto di analisi (If VI, Pg VI, Pd VI): dalla cellula all'organismo, all'insieme di organismi. Ma i tre canti non sono sufficienti: si allargano ad altri canti politici (ad esempio a Pg XVI) e poi a canti che trattano l'altra grande istituzione universale, la Chiesa (If XIX ecc.). La complessità della realtà può essere rispettata e colta soltanto adottando tre punti di vista e raccogliendoli poi in un unico sistema di valutazione (Francesca e Paolo); oppure esaminandone la complessità a livelli diversi e collegandola ad altri ambiti (Firenze, Italia, Impero; Impero e Chiesa). Le due massime istituzioni poi rimandano ai personaggi che le guidano...

9. Nei versi finali Dante prende posizione contro l'usura. Il suo ragionamento parte dal Genesi (3, 16-19) dove Dio caccia Adamo ed Eva dal paradiso terrestre, dicendo che si guadagneranno il pane con il sudore della fronte, cioè con il lavoro o con l'arte. L'uomo perciò deve trarre i mezzi per vivere dalla natura e dall'arte. L'usuraio non si sottomette al precetto divino, poiché li trae dal denaro, che dà in prestito per riceverlo indietro aumentato dell'interesse. Egli quindi non lavora e perciò offende sia la natura sia l'arte. Qui il poeta si schiera paradossalmente con gli odiati mercanti, che lavoravano e producevano ricchezza che si distribuiva in tutte le classi sociali. Peraltro la posizione della nobiltà verso il lavoro, in particolare il lavoro manuale, è ben diversa: chi lavora compie un'attività degradante ed ha unicamente il compito di mantenere la stessa nobiltà, che svolge il compito ben più meritevole ed elevato di governo e di difesa della società. La polemica contro la ricchezza e il denaro è un filo conduttore della Divina commedia. Il motivo emerge in modo particolare in Pd XVI: essi provocano conflitti e rapide trasformazioni sociali, che emarginano le classi tradizionali, sconvolgono le città e si fanno sentire negativamente anche all'interno della famiglia, poiché il marito abbandona la moglie per girare l'Europa a fare il mercante (o il cambiavalute o l'usuraio). Cinquant'anni prima Tommaso d'Aquino proponeva una società stabile e statica. Ben diversa era l'opinione di tutti coloro che dai commerci ottenevano lauti guadagni e potevano cambiare classe sociale. A metà Trecento Boccaccio mostra un'altra nobiltà che non si è arroccata sui valori tradizionali ma usa mezzi leciti e illeciti per accumulare denaro: Musciatto Franzesi, chiamato in Italia dal papa Bonifacio VIII, invia in Borgogna ser Ciappelletto, un personaggio di malaffare (è notaio e fa atti falsi, è assassino, omosessuale, goloso, bestemmiatore e miscredente), per recuperare dei crediti (Decameron, I, 1). Costui si fa ospitare per affinità elettive da due usurai... Qui si ammala e rischia di essere sepolto come un cane in terra sconsacrata. Ma con una falsa confessione a un santo frate riesce a farsi seppellire in convento, a farsi venerare dalla popolazione. E inizia a fare miracoli!

9.1. L'usura è condannata sia da Dante sia dalla Chiesa sia dalla cultura medioevale. Da qui deriva l'odio verso gli ebrei, che praticavano da sempre il prestito ad interesse. Essa si presenta quando chi presta riceve in cambio un interesse, non importa se alto o basso. Peraltro la richiesta di denaro era troppo elevata perché i divieti reggessero. Così si cercano forme alternative che nascondessero l'interesse percepito. Nel Medio Evo si diffondono i contratti in cui una delle parte mete il capitale per finanziare l'impresa, l'altra mette a rischio la sua vita. Poi, se tutto andava bene, si dividevano i profitti.

9.2. Il denaro affascina anche la Chiesa, che nella sua vita terrena ha bisogno di denaro per le sue attività religiose e sociali, e il poeta si scaglia più volte contro gli ecclesiastici: *If* XIX (i papi simoniaci so-

no messi all'inferno), *Pd* IX, 127-142 (il papa e i cardinali pensano al denaro e non al *Vangelo*), *Pd* XI, 1-12 (gli uomini vanno dietro a cose vane, mentre il poeta sta salendo al cielo).

10. Il problema dell'usura o, se si vogliono usare termini più morbidi, degli interessi per il prestito di denaro, è un problema che coinvolge intimamente e dilania Dante e il pensiero medioevale. È giusto o non è giusto che chi presta non lavori, approfitti dello stato di difficoltà di un altro individuo? Per dirimere la questione si cercavano chiarimenti nella Bibbia. La risposta, stando al Genesi, è inevitabilmente negativa. Più precisamente, la risposta è ad oltranza negativa e non ammette eccezioni di sorta. Ammettere eccezioni significa negare la legge.

10.1. A prima vista la risposta sembra dare importanza alla giustificazione desunta dal *Genesi* e quindi a una motivazione *religiosa* e *ultraterrena*. Perciò la risposta medioevale assume questa formulazione e questa conclusione agli occhi degli storici e delle epoche successive: i medioevali ritengono l'usura un peccato, perché essi sottomettono l'economia alla morale. La deduzione dei moderni è infondata, ma è anche molto strana, poiché implica che, almeno per chi la trae, valga la tesi opposta: l'economia non deve sottoporsi alla morale religiosa, deve fare valere i propri valori, deve essere immorale...

10.2. In séguito la cultura laica con N. Machiavelli (1469-1527) sottrae la politica, ma anche l'economia al controllo o ai valori della morale. Ciò è un bene? È un male? La valutazione va fatta non tenendo presente i vantaggi o gli svantaggi dell'*individuo* che fa l'usuraio o che si lascia abbindolare dall'usuraio, bensì tenendo presente gli interessi *generali* della società (la pace e la giustizia sociale). O almeno questa è la posizione di Dante e del pensiero medioevale. Non è affatto la prospettiva del pensiero laico da Machiavelli in poi, che dà importanza unicamente agli interessi individuali e difende perciò interessi limitati e in genere antisociali.

10.3. Insomma una corretta ricostruzione storica è questa: i medioevali sono contrari all'usura e, non fidandosi dell'efficacia delle leggi terrene, aggiungono anche una condanna ultraterrena che spaventi l'usuraio. Questa condanna non deve abbagliare lo storico, non deve impedirgli di vedere che è una aggiunta posticcia, non deve impedirgli di chiarire per quali motivi il Medio Evo è contro l'usura o il prestito ad interesse. Può darsi che in quel contesto le motivazioni siano ragionevoli, comprensibili e condivisibili; allo stesso modo che nel contesto dell'economia moderna e contemporanea il prestito ad interesse (ma non l'usura!) può essere giustificato per i suoi effetti positivi. Comunque sia, morale o non morale, l'usura oggi è condannata per legge. Ciò vuol dire che anche ad occhi moderni l'ostilità medioevale verso il prestito non era del tutto assurda. Dovrebbe essere ovvio che il prestito ad usura fa gli interessi dell'usuraio, cioè del singolo individuo, ma provoca gravi danni alla società: il malcapitato che si è rivolto all'usuraio diventa debitore perpetuo o anche perde la sua impresa e va in rovina.

10.4. Il pensiero laico però non vuole capire questa problematica, e accusa Dante e il Medio Evo di voler sottomettere politica ed economia ai valori religiosi o ultraterreni, quando ciò è completamente falso: i valori, i criteri di valutazione dei peccati sono criteri unicamente sociali e i peccati sono peccati unicamente sociali. E, poiché la giustizia umana è completamente inaffidabile, come l'esperienza insegna al di là di ogni ragionevole dubbio (e come il poeta lamenta continuamente), è opportuno, anzi è necessario che esista una giustizia assoluta, quella di Dio, che minacci l'uomo in questo mondo e che lo perseguiti nell'altro con una punizione eterna.

10.5. Si può ragionevolmente pensare che la condanna degli interessi non faccia gli interessi né di chi ha denaro in più né di chi cerca denaro da investire. Ma si deve tenere presente che: a) se condannare qualsiasi interesse è eccessivo, anche indicare il giusto interesse è problematico (il 5% o il 30%?), perciò il *male minore* è semplicemente vietare il prestito ad interesse; b) l'economia medioevale normalmente permetteva profitti minimi, perciò chi prendeva denaro a prestito difficilmente poteva restituire; essa permetteva eccezionalmente grandi profitti nel caso di investimenti ad altissimo rischio come il commercio delle spezie, fatti troppo straordinari per considerarli importanti; c) l'arricchimento di uno o più individui – di una classe di individui come gli ebrei – provocava differenze sociali di ricchezza foriere di invidia, di tensioni e di scontri sociali; e ciò suggeriva di lottare contro l'usura come forma di ammortizzatore sociale. Tutte queste motivazioni mostrano che la posizione medioevale su economia, morale e società è ben lontano dall'essere immotivata, moralistica, religiosa e ultraterrena. Tra l'altro c'erano già abbastanza tensioni nelle società del tempo sia per le disuguaglianze nella distribuzione della ricchezza sia per la cultura del conflitto di una classe come la nobiltà. E pensare che l'usura avesse una ricaduta sociale positiva, tale da aumentare la ricchezza, il benessere e la produzione, era del tutto ingiustificato, da ingenui o da individui interessati, che si opponevano alla cultura della maggioranza per far valere i propri interessi egoistici e antisociali.

10.6. L'economia moderna, che ha un altissimo livello di produttività, ha inventato altri ammortizzatori sociali: salari, pensioni varie ecc. In tal modo con motivazioni difficili da accettare ha abituato gruppi sociali a vivere in modo parassitario, senza lavorare. Li ha abituati al diritto a comportamenti parassitari. E perciò antisociali. Un'altra conseguenza possono essere i debitori strutturalmente insolventi, strozzati dagli interessi. I paesi del Terzo mondo.

La struttura del canto è semplice: 1) Dante e Virgilio passano accanto alla tomba del papa Anastasio; poi 2) Virgilio spiega l'ordine dei tre cerchi sottostanti, dove sono puniti i peccati che fanno capo all'ingiuria; 3) l'ingiuria si suddivide in violenza e frode; 4) la violenza si può fare contro Dio, contro se stessi, contro il prossimo, e in due modi, diretta-

mente verso di essi, indirettamente verso le loro cose; 5) anche la frode può avvenire in due modi, verso chi si fida e verso chi non si fida; 6) a una domanda di Dante Virgilio spiega che l'incontinenza è punita nei cerchi superiori perché offende meno Dio: 7) nell'ordine a Dio spiacciono incontinenza, malizia e matta bestialità.

### Canto XIII

Non era ancor di là Nesso arrivato, quando noi ci mettemmo per un bosco che da neun sentiero era segnato.

Non fronda verde, ma di color fosco; non rami schietti, ma nodosi e 'nvolti; non pomi v'eran, ma stecchi con tòsco:

non han sì aspri sterpi né sì folti quelle fiere selvagge che 'n odio hanno tra Cecina e Corneto i luoghi cólti.

Quivi le brutte Arpie lor nidi fanno, che cacciar de le Strofade i Troiani con tristo annunzio di futuro danno.

Ali hanno late, e colli e visi umani, piè con artigli, e pennuto 'l gran ventre; fanno lamenti in su li alberi strani.

E 'l buon maestro "Prima che più entre, sappi che se' nel secondo girone", mi cominciò a dire, "e sarai mentre

che tu verrai ne l'orribil sabbione. Però riguarda ben; sì vederai cose che torrien fede al mio sermone".

Io sentia d'ogne parte trarre guai, e non vedea persona che 'l facesse; per ch'io tutto smarrito m'arrestai.

Cred'io ch'ei credette ch'io credesse che tante voci uscisser, tra quei bronchi da gente che per noi si nascondesse.

Però disse 'l maestro: "Se tu tronchi qualche fraschetta d'una d'este piante, li pensier c'hai si faran tutti monchi".

Allor porsi la mano un poco avante, e colsi un ramicel da un gran pruno; e '1 tronco suo gridò: "Perché mi schiante?".

Da che fatto fu poi di sangue bruno, ricominciò a dir: "Perché mi scerpi? non hai tu spirto di pietade alcuno?

Uomini fummo, e or siam fatti sterpi: ben dovrebb'esser la tua man più pia, se state fossimo anime di serpi".

Come d'un stizzo verde ch'arso sia da l'un de'capi, che da l'altro geme e cigola per vento che va via,

sì de la scheggia rotta usciva insieme parole e sangue; ond'io lasciai la cima cadere, e stetti come l'uom che teme.

"S'elli avesse potuto creder prima", rispuose 'l savio mio, "anima lesa, ciò c'ha veduto pur con la mia rima,

non averebbe in te la man distesa; ma la cosa incredibile mi fece indurlo ad ovra ch'a me stesso pesa.

Ma dilli chi tu fosti, sì che 'n vece d'alcun'ammenda tua fama rinfreschi nel mondo sù, dove tornar li lece".

E 'l tronco: "Sì col dolce dir m'adeschi, ch'i' non posso tacere; e voi non gravi perch'io un poco a ragionar m'inveschi.

Io son colui che tenni ambo le chiavi del cor di Federigo, e che le volsi, serrando e diserrando, sì soavi,

1. Nesso non era ancor arrivato sull'altra riva del 1 Flegetónte, quando ci avviammo per un bosco, che non era segnato da alcun sentiero. 4. Non fronde verdi, ma di color fosco: non rami lisci, ma nodosi e contorti; non frutti vi erano, ma spine velenose. 7. Non hanno come dimora boscaglie così incolte né così fitte quelle fiere selvagge che tra Cécina e 7 Cornéto odiano i luoghi coltivati. 10. Qui fan i loro nidi le Arpie ripugnanti, che cacciarono dalle [isole] Stròfadi i troiani con un triste annunzio di di-10 sgrazie future. 13. Hanno ali larghe, colli e visi umani, piedi con artigli e il gran ventre ricoperto di penne; ed emettono versi lamentosi sopra gli alberi 13 strani. 16. Il buon maestro: «Prima che ti addentri di più nella selva, sappi che sei nel secondo girone» cominciò a dire, «e vi resterai finché 19. verrai 16 nell'orribile distesa di sabbia [oltre il bosco]. Perciò guarda bene, così vedrai cose che, se io te le dicessi, non le crederesti». 22. Io sentivo da ogni parte 19 emettere grida lamentose, ma non vedevo alcuno che lo facesse, perciò tutto smarrito mi fermai. 25. Io credei ch'egli credesse ch'io credessi che tali 22 voci uscissero, tra quei grossi sterpi, dalla bocca di persone che si nascondevano alla nostra vista. 28. Perciò il maestro disse: «Se spezzi qualche ramo-25 scello di una di queste piante, i pensieri che hai saranno tutti recisi». 31. Allora protesi un po' la mano e colsi un ramoscello da un gran pruno. Il suo tronco 28 gridò: «Perché mi spezzi?». 34. Dopo che si ricoprì di sangue bruno, ricominciò a dire: «Perché mi laceri? Non hai tu alcun senso di pietà? 37. Fummo 31 uomini ed ora siamo divenuti piante: la tua mano dovrebbe essere ben più pia, anche se fossimo [stati] anime di serpi». 40. Come da un tronco verde, che 34 sia arso ad un estremo e che all'altro estremo geme e cigola per il vapore che esce, 43. così dal ramo scheggiato uscivano insieme parole e sangue. Perciò 37 io lasciai cadere la punta del ramoscello e rimasi come chi è preso da timore. 46. «O anima offesa, se egli avesse potuto creder prima» rispose il mio saggio, «ciò che ha visto soltanto con la mia poesia, 49. non avrebbe disteso la mano verso di te. Ma il

40 fatto incredibile mi spinse a fargli compiere 43 un'azione, che ora mi rincresce. 52. Ora però digli

chi tu fosti, così che, per ripagarti in qualche modo, possa rinfrescare la tua fama lassù nel mondo, dove 46 gli è permesso di ritornare.» 55. E il tronco: «Con le tue dolci parole mi lusinghi tanto, che non posso

tacere. E non vi dispiaccia, se io mi trattengo un po' 49 a discutere con voi. 58. Io son colui che tenne ambedue le chiavi del cuor di Federico II di Svevia e che, chiudendo ed aprendo, le adoperai così dolce-52

mente,

55

che dal secreto suo quasi ogn'uom tolsi: fede portai al glorioso offizio, tanto ch'i' ne perde' li sonni e ' polsi.

La meretrice che mai da l'ospizio di Cesare non torse li occhi putti, morte comune e de le corti vizio,

infiammò contra me li animi tutti; e li 'nfiammati infiammar sì Augusto, che ' lieti onor tornaro in tristi lutti.

L'animo mio, per disdegnoso gusto, credendo col morir fuggir disdegno, ingiusto fece me contra me giusto.

Per le nove radici d'esto legno vi giuro che già mai non ruppi fede al mio segnor, che fu d'onor sì degno.

E se di voi alcun nel mondo riede, conforti la memoria mia, che giace ancor del colpo che 'nvidia le diede".

Un poco attese, e poi "Da ch'el si tace", disse 'l poeta a me, "non perder l'ora; ma parla, e chiedi a lui, se più ti piace".

Ond'io a lui: "Domandal tu ancora di quel che credi ch'a me satisfaccia; ch'i' non potrei, tanta pietà m'accora".

Perciò ricominciò: "Se l'om ti faccia liberamente ciò che 'l tuo dir priega, spirito incarcerato, ancor ti piaccia

di dirne come l'anima si lega in questi nocchi; e dinne, se tu puoi, s'alcuna mai di tai membra si spiega".

Allor soffiò il tronco forte, e poi si convertì quel vento in cotal voce: "Brievemente sarà risposto a voi.

Quando si parte l'anima feroce dal corpo ond'ella stessa s'è disvelta, Minòs la manda a la settima foce.

Cade in la selva, e non l'è parte scelta; ma là dove fortuna la balestra, quivi germoglia come gran di spelta.

Surge in vermena e in pianta silvestra: l'Arpie, pascendo poi de le sue foglie, fanno dolore, e al dolor fenestra.

Come l'altre verrem per nostre spoglie, ma non però ch'alcuna sen rivesta, ché non è giusto aver ciò ch'om si toglie.

Qui le trascineremo, e per la mesta selva saranno i nostri corpi appesi, ciascuno al prun de l'ombra sua molesta".

Noi eravamo ancora al tronco attesi, credendo ch'altro ne volesse dire, quando noi fummo d'un romor sorpresi,

similemente a colui che venire sente 'l porco e la caccia a la sua posta, ch'ode le bestie, e le frasche stormire.

Ed ecco due da la sinistra costa, nudi e graffiati, fuggendo sì forte, che de la selva rompieno ogni rosta.

Quel dinanzi: "Or accorri, accorri, morte!".

E l'altro, cui pareva tardar troppo, gridava: "Lano, sì non furo accorte

61 61. che quasi ogni uomo allontanai dai suoi segreti. Fui fedele al mio glorioso incarico, tanto che perdetti il sonno e la salute. 64. La meretrice

(=l'invidia), che dalla corte imperiale non distolse mai gli occhi disonesti, rovina comune [degli uomini] e vizio speciale delle corti, 67. infiammò contro

di me gli animi di tutti e gli animi infiammati infiammarono così l'imperatore, che i lieti onori si trasformarono in tristi lutti. 70. Il mio animo, spinto

70 da un amaro piacere, credendo con la morte di fuggir lo sdegno [del sovrano e della corte], mi fece compier un atto ingiusto contro di me giusto. 73.

73 Per le nuove radici di questa pianta, vi giuro che non ruppi mai la fedeltà al mio signore, che fu così degno d'onore. 76. E, se qualcuno di voi ritorna nel

mondo, difenda il mio ricordo, che giace ancor offuscato per il colpo inferto dall'invidia». 79. Il poeta attese un po', quindi: «Poiché tace» mi disse,

79 «non perder tempo, ma parla e chièdigli ciò che più ti piace». 82. Ed io a lui: «Domàndagli ancor tu ciò che credi che mi soddisfi. Io non potrei, perché la

82 compassione mi commuove». 85. Perciò ricominciò: «Possa essere esaudito generosamente ciò che le tue parole chiedono!, o spirito incarcerato, ti fac-

so cia ancor piacere 88. di dirci come l'anima si lega in questi tronchi nodosi; e dicci, se puoi, se qualche anima si scioglie mai da queste membra». 91. Allo-

88 ra il tronco soffiò fortemente, poi trasformò quel vento in parole: «Vi risponderò brevemente. 94. L'anima crudele [del suicida], quando lascia il cor-

91 po dal quale essa stessa si è strappata, è mandata da Minosse al settimo cerchio. 97. Cade nella selva e non ha un luogo prestabilito, ma dove il caso la fa

24 cadere germoglia come un chicco di biada. 100. Spunta sotto forma di virgulto, poi diventa albero selvatico: le Arpìe, mangiando poi le sue foglie,

provocano dolore e aprono sbocchi ai suoi lamenti.
103. Come le altre anime [nel giorno del giudizio] verremo a riprenderci le nostre spoglie, ma nessuna di noi le rivestirà, perché non è giusto riaver ciò di cui ci si è privati. 106. Le trascineremo qui, e per la

mesta selva i nostri corpi saranno appesi, ciascuno al pruno della propria ombra (=anima), che in vita gli fu molesta». 109. Noi eravamo ancor attenti davanti al tronco, credendo che ci volesse dir qual-

106 cos'altro, quando fummo sorpresi da un rumore, 112. come succede al cacciatore quando sente venir verso il suo riparo il cinghiale inseguito dai cani e 109 ode le bestie strepitare e le frasche stormire. 115. Ed ecco [spuntare] da sinistra due dannati nudi e

graffiati, che fuggivano con tanta furia da rompere ogni ostacolo al loro passaggio. 118. Quello davanti gridava: «Ora corri da me, corri da me, o morte!». E l'altro, a cui sembrava di correr troppo lentamen-

11 te, gridava: «O Lano, non furono così leste

110

5

103

| le gambe tue a le giostre dal Toppo!".   | 121  |
|------------------------------------------|------|
| E poi che forse li fallia la lena,       |      |
| di sé e d'un cespuglio fece un groppo.   | 104  |
| Di rietro a loro era la selva piena      | 124  |
| di nere cagne, bramose e correnti        |      |
| come veltri ch'uscisser di catena.       |      |
| In quel che s'appiattò miser li denti,   | 127  |
| e quel dilaceraro a brano a brano;       |      |
| poi sen portar quelle membra dolenti.    |      |
| Presemi allor la mia scorta per mano,    | 130  |
| e menommi al cespuglio che piangea,      |      |
| per le rotture sanguinenti in vano.      |      |
| "O Iacopo", dicea, "da Santo Andrea,     | 133  |
| che t'è giovato di me fare schermo?      |      |
| che colpa ho io de la tua vita rea?".    |      |
| Quando 'l maestro fu sovr'esso fermo,    | 136  |
| disse "Chi fosti, che per tante punte    |      |
| soffi con sangue doloroso sermo?".       |      |
| Ed elli a noi: "O anime che giunte       | 139  |
| siete a veder lo strazio disonesto       | 10)  |
| c'ha le mie fronde sì da me disgiunte,   |      |
| raccoglietele al piè del tristo cesto.   | 142  |
| I' fui de la città che nel Batista       | 172  |
| mutò il primo padrone; ond'ei per questo |      |
| sempre con l'arte sua la farà trista;    | 145  |
|                                          | 143  |
| e se non fosse che 'n sul passo d'Arno   |      |
| rimane ancor di lui alcuna vista,        | 1.40 |
| que' cittadin che poi la rifondarno      | 148  |
| sovra 'l cener che d'Attila rimase,      |      |
| avrebber fatto lavorare indarno.         |      |

121. le tue gambe nello scontro di Pieve del Toppo!». E, poiché forse gli mancava il fiato, si lasciò cadere su un cespuglio. 124. Dietro di loro la selva era piena di nere cagne, bramose e veloci come veltri appena sciolti dalla catena. 127. Affondarono i denti in quel che s'era appiattato e lo dilaniarono a brano a brano, poi trascinarono via quelle membra straziate. 130. Allora la mia guida mi prese per mano e mi condusse al cespuglio, che piangeva attraverso le rotture invano sanguinanti. 133. «O Giacomo da Sant'Andrea» diceva, «che t'è giovato farti riparo di me? Che colpa ho io della tua vita malvagia?» 136. Quando il maestro si fermò sopra di lui, disse: «Chi fosti tu che attraverso tali ferite soffi con il sangue parole di dolore?». 139. Ed egli a noi: «O anime, che siete giunte a veder lo strazio vergognoso che ha così staccato le mie fronde da me, 142. raccogliétele ai piedi dello sventurato cespuglio. Io fui della città (=Firenze) che in Giovan Battista mutò Marte (=il dio della guerra), il primo protettore, perciò questi 145. con la sua arte (=la guerra) la farà sempre sventurata. E, se su Ponte Vecchio non rimanesse ancora una sua immagine, 148. quei cittadini, che poi la ricostruirono sulla cenere rimasta dopo Attila, avrebbero lavorato invano. 151. Io feci delle mie case il luogo del mio supplizio».

I personaggi

**Nesso** è uno dei centauri, figli di Issione e di Neifele. Ha il corpo di cavallo e la testa umana. Trasporta i due poeti da una riva all'altra del Flegetónte.

Io fei gibbetto a me de le mie case".

Pier delle Vigne (Capua 1190-San Miniato al Tedesco 1249) studia a Bologna diritto e l'ars dictaminis. È notaio e poeta raffinato (è uno dei maggiori esponenti della Scuola siciliana). Si mette in luce alla corte palermitana dell'imperatore Federico II di Svevia (1194-1250), divenendo cancelliere e ministro. Coinvolto in un complotto contro l'imperatore, cade in disgrazia, è incarcerato a Cremona e accecato a San Miniato al Tedesco, dove si suicida. L'accusa di tradimento non è mai stata provata.

Lano (o Arcolano) di Riccolfo Maconi è un giovane senese ricchissimo, che sperpera tutto il suo patrimonio. Nel 1287 partecipa ad una spedizione di senesi accorsa in aiuto dei fiorentini contro gli aretini. Al ritorno il gruppo, guidato in maniera disordinata e imprudente, cade in un'imboscata tesa dagli aretini a Pieve del Toppo in val di Chiana. Egli potrebbe salvarsi con la fuga, ma preferisce cercare la morte tra i nemici piuttosto che ritornare a vivere in povertà.

Giacomo da Sant'Andrea (dal nome di un podere che possedeva presso Padova) è figlio di Oderico da Monselice. Sperpera il patrimonio, tanto da divenire povero. È al séguito dell'imperatore Federico II di Svevia (1194-1250). È assassinato nel 1239 da Ezzelino III da Romano (1194-1259), il feroce e spietato tiranno ghibellino della Marca trevigiana.

L'anonimo fiorentino è Lotto degli Agli, priore nel 1285, che si suicida per aver emesso una condanna a morte contro un innocente, per ricavarne denaro; o Rocco de' Mozzi, che si suicida dopo aver dilapidato tutto il patrimonio. Il poeta però preferisce non farne il nome.

Secondo una leggenda *Attila* scende e distrugge Firenze. La città è ricostruita soltanto ai tempi di Carlo Magno, dopo che nelle acque dell'Arno la statua di Marte è ripescata e ricollocata su Ponte Vecchio. Attila è confuso con *Totila*, re degli ostrogoti, che assedia la città nel 542.

# Commento

151

1. Il canto ha un inizio preparatorio, come molti altri: il centauro Nesso, che è mezzo uomo e mezzo cavallo, porta i due poeti sull'altra riva Flegetónte, poi ritorna indietro. Qui è un bosco abitato dalle Arpie, mostri terribili, con il corpo d'uccello ed il viso di donna. Esso però anticipa un aspetto del personaggio che i due poeti di lì a poco incontrano: il linguaggio retorico, ricercato, fatto di antitesi è il linguaggio che il cortigiano Pier delle Vigne usa nella sua poesia. Dopo questo inizio, il personaggio appare drammaticamente come un cespuglio che si lamenta e che versa sangue dal ramo spezzato. Il dannato racconta quindi la sua infelice storia: fu fedele al suo glorioso incarico, ma l'invidia degli altri cortigiani lo spinse al suicidio. Il poeta pone in bocca al cancelliere parole con cui respinge l'accusa di aver tradito l'imperatore. Dante poi, come in altri casi, chiede al dannato di rispondere a una domanda: come le anime s'incarcerano dentro i tronchi. Il dannato risponde. Il dialogo con l'anima del suicida è bruscamente interrotto dall'arrivo di altri due dannati. Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea. In tal modo il poeta si licenzia da Pier delle Vigne e passa alla parte finale del canto. Egli assiste impassibile alla loro sorte: Lano, preso dalla disperazione, invoca la seconda morte, cioè l'annientamento totale; Giacomo invece lancia una battuta malevola verso il compagno in fuga, quindi si lascia cadere senza fiato su un cespuglio, dove le cagne lo raggiungono e lo sbranano. Il canto termina pianamente con un altro suicida, che si lamenta per le foglie strappate. Chiede soltanto ai due poeti di raccoglierle ai piedi del suo tronco. Dice di essere di Firenze, la città che sarà sempre dominata dal primo patrono, Marte, il dio della guerra. Quindi condensa in poche parole la sua storia: si è impiccato nelle sue case.

- 1.1. Il poeta considera sistematicamente tutti i casi possibili: violenza contro se stessi, contro gli altri uomini, contro le cose. A queste forme di violenza poco dopo aggiunge anche quella contro Dio (i bestemmiatori). Egli però non v'include meccanicamente le anime, perché la realtà è complessa e la legge va applicata con intelligenza. Inoltre in questo come in altri casi vi sono eccezioni: M. Porcio Catone di Utica è morto suicida. Il suo suicidio però non è dettato da motivi egoistici, ma dal suo amore per la libertà, minacciata da C. Giulio Cesare. Perciò il poeta lo mette a guardia del purgatorio (*Pg* I, 28-39).
- 2. Dante per tutto il canto (vv. 4-9, 30-39, 55-78) simula il linguaggio forbito e ricercato di Pier delle Vigne, poeta e uomo di corte: le antitesi «Non fronde verdi, ma di color fosco...» (vv. 4-9); le ripetizioni e le allitterazioni «Io credei ch'ei credesse ch'io credessi» (v. 25); le litoti "non posso tacere» (v. 56), «a voi non gravi» (v. 58), "non torse li occhi (v. 65), le allitterazioni con chiasmo «infiammò contra me li animi tutti; E li [animi] 'nfiammati infiammar» (v. 67 sgg.), le allitterazioni con antitesi «disdegno» e «sdegno» (v. 70 sgg.), «fece me ingiusto contra me giusto» (v. 71 sg.); le parole accoppiate come «li sonni e' polsi» (v. 63), le metafore adescare (catturare con l'esca) e inveschiare (catturare con il vischio) (vv. 55 e 57) e poi serrare e disserrare (v. 60), la personificazione dell'invidia-meretrice, vista come una donna (v. 64)
- 3. Pier delle Vigne si suicida. È consapevole di aver commesso un atto ingiusto contro se stesso. Per di più non si ritiene colpevole delle accuse mosse dall'invidia degli altri cortigiani. Dante e la Chiesa condannano all'inferno il suicida perché l'individuo non è padrone della sua vita. Egli l'ha ricevuta da Dio e deve rispettarla. Egli ha commesso violenza contro se stesso. Poteva commettere violenza anche contro gli altri uomini (omicidi) o contro le cose (scialacquatori). Anche costoro sono condannati nello stesso cerchio e nello stesso girone. Tutte queste azioni sono considerate peccati, perché danneggiano la società. L'individuo è una risorsa per la società,

cioè per gli altri individui. Uccidendosi, sottrae alla società questa risorsa. E le società tradizionali erano povere e perciò estremamente vulnerabili. Ciò costringeva a combattere lo spreco o il cattivo uso delle risorse. Di qui la condanna sia agli scialacquatori, che le sprecano, sia agli avari, che non le usano. Per Dante, per Aristotele e per Tommaso vale la regola del *giusto mezzo*.

- 3.1. Il poeta siciliano dice ingiusta l'accusa che gli viene mossa dai cortigiani e che lo porta al suicidio (vv. 73-78) e chiede al poeta di difendere la sua fama, quando sarà tornato sulla terra (vv. 76-78). La causa del suicidio è l'invidia degli altri cortigiani. Il dannato la personifica e la indica indirettamente come la meretrice che non distoglie mai gli occhi disonesti dalla corte imperiale, che rovina gli uomini e che è un vizio speciale delle corti. Anche Romeo di Villanova subisce la stessa sorte: i baroni di Provenza lo hanno calunniato presso Raimondo Berengario. Egli mostra di avere operato onestamente, ma poi se ne va solo e mendico. I cortigiani però sono puniti ed egli impreziosisce con la sua presenza il cielo di Mercurio (Pd VI, 127-142). Neanche Dante, che è un cittadino, si trova a suo agio nelle corti, dove è costretto a rifugiarsi: proverà come sa di sale il pane altrui e com'è duro lo scendere e il salire per le altrui scale (Pd XVII, 58-
- 4. Il dialogo tra i due poeti e Pier delle Vigne è interrotto all'improvviso dall'arrivo dei due dannati inseguiti dalle «nere cagne». Essi sono Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea, ambedue scialacquatori. Gli avari, puniti più sopra, erano troppo attaccati alle ricchezze; i prodighi, loro compagni di pena, lo erano troppo poco (*If* 25-60). Gli scialacquatori invece hanno sperperato oltre ogni limite le loro ricchezze. Ed ora, per la legge del contrappasso, sono puniti in questo modo: sono nudi e sono inseguiti da nere cagne. Si sono spogliati, hanno fatto violenza al loro patrimonio, ed ora essi stessi subiscono violenza e sono lacerati. Le cagne sono indifferentemente il simbolo dei rimorsi e dei creditori.
- 4.1. Lano da Siena si augura l'annientamento totale, per sfuggire alle lacerazioni inflittegli dalle nere cagne: «O morte, accorri, accorri in mio aiuto!». Giacomo da Sant'Andrea corre al suo fianco, ma sente che le forze gli vengono meno. Prima di lasciarsi cadere sul cespuglio ed essere sbranato, trova però la forza di fare una battuta sarcastica e velenosa sul compagno di pena: «O Lano, non correvi così velocemente nello scontro a Pieve del Toppo, quando gli aretini ti raggiunsero mentre cercavi di scappare!». Il dannato è malevolo: Lano aveva cercato invece la morte in battaglia, per non ritornare alla sua vita misera. Ma Giacomo, come altri dannati, è chiuso nel suo egoismo come sulla terra, e prova una grandissima soddisfazione nel vedere le pene degli altri dannati.
- 4.2. La comparsa dei due scialacquatori è un'imprevista e improvvisa esplosione di violenza, che si allarga a tutto il canto. Anche il Veltro, che uccide la lupa «con doglia», è caratterizzato dalla violenza

(If I, 100-111). Ma la violenza pervadeva la società del tempo: la morte atroce del conte Ugolino della Gherardesca, dei suoi due figli e dei due nipoti (If XXXIII, 1-90); i crimini di tutti coloro che sono immersi nel ghiaccio del lago gelato di Cocìto, perché traditori dei parenti, della patria, degli ospiti e dei benefattori (If XXXIV, 10-15); la morte violenta di Jacopo del Càssero, di Bonconte di Montefeltro e della Pia de' Tolomei (Pg V).

4.3. Il poeta parla di *cagne*, che sembrano più feroci dei cani a causa del suono onomatopeico *gn*, che si associa all'espressione «digri*gn*ar i denti», che riproduce lo stesso suono. All'effetto di ferocia e di violenza contribuiscono anche il suono rabbioso della *gr* di «di*gr*ignar» (è il suono che il cane fa prima di mettersi ad abbaiare) e i suoni nasali di *ne* e di *en* di «nere» e «denti». D'altra parte tutto il canto riserva fin dall'inizio una particolare attenzione ai suoni, alle figure retoriche e al linguaggio prezioso e ricercato.

5. L'anonimo fiorentino si suicida nelle sue case. Egli non spiega il motivo, ma si può facilmente immaginare un dramma familiare o personale dietro questa decisione. La corte dell'imperatore come la casa del borghese sono accomunate dalla stessa tragedia: l'individuo è spinto al suicidio perché ha commesso errori o perché le condizioni di vita sono insostenibili e la morte è divenuta un valore positivo.

5.1. Giacomo da Sant'Andrea è raggiunto dalle cagne, che lo sbranano. Così facendo, lacera i rami e le foglie del cespuglio, che si lamenta e rimprovera lo scialacquatore: non gli è giovato a niente usarlo come riparo dalle cagne; egli non ha alcuna responsabilità per la vita malvagia dello scialacquatore. Ai due poeti, che si sono avvicinati, il suicida chiede cortesemente che raccolgano le sue fronde lacerate e le mettano ai piedi del suo tronco. I suicidi vivono e soffrono raccolti dentro i loro alberi o i loro cespugli. Il canto ha una struttura circolare: un cespuglio con le fronde lacerate lo apre e un cespuglio con le fronde lacerate lo chiude.

5.2. La vera identità dell'anonimo suicida non è particolarmente importante: il poeta anche in questo caso vuole coinvolgere il lettore e contemporaneamente vuole esplorare questa possibilità narrativa. Si tratta quindi di una ripetizione in tono minore dell'artificio usato già in If III, 59-60, con l'anima che è forse del papa Celestino V (in questo caso però il silenzio sul nome ha anche un'altra funzione, quella di durissima condanna). Oltre a ciò egli «usa» l'anonimo suicida per altri tre motivi: a) chiudere il canto con un personaggio tranquillo e intimofamiliare, dopo il personaggio pubblico, Pier delle Vigne, che inizia il canto, e dopo la scena movimentata e crudele dei due dannati inseguiti dalle nere cagne; b) riprendere il discorso sulle cause dei conflitti tra le fazioni che dividevano la città («Firenze risente ancora del suo antico protettore, Marte, il dio della guerra»); e c) ribadire il suo attaccamento alla sua città, espresso più volte nell'Inferno (If XXVI, 1-15) come nelle altre cantiche (in particolare Pg VI, 127-151). Il poeta quindi riprende e varia

l'artificio retorico del dannato che è innominato e/o anonimo.

6. Nel canto Dante riesce ormai a manovrare abilmente e con naturalezza ben sei personaggi: lui stesso, Virgilio, Pier delle Vigne, Lano da Siena, Giacomo da Sant'Andrea, infine l'anonimo fiorentino. Anche qui affianca, per contrasto e ricorrendo alla figura retorica del chiasmo, una parte drammatica (il ramo strappato da cui escono sangue e lamenti; poi i due dannati inseguiti dalle nere cagne) ad una parte più tranquilla (come i suicidi s'incarcerano nei tronchi; poi l'intervento dell'anonimo fiorentino). L'uso di una problematica teologica (o discorsiva) per abbassare il tono drammatico del canto ha già numerosi precedenti e avrà largo séguito: il problema delle pene dopo il giudizio universale (If VI, 100-111), il problema dei dannati che vedono soltanto il futuro (If X, 94-108); la storia favolosa del gran veglio di Creta (If XIV, 94-115).

7. Nella prima metà del canto i due poeti sono attivi (il dialogo con Pier delle Vigne); nella seconda assistono agli avvenimenti senza reagire (Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea inseguiti dalle nere cagne); negli ultimi versi ascoltano commossi (i lamenti dell'anonimo fiorentino). Il poeta fa quindi un uso ben misurato della varietà. La prima e la terza parte sono divise dall'esplosione di violenza della seconda. Ma la violenza è il filo conduttore del canto: Dante che strappa le foglie al cespuglio che incarcera il suicida Pier delle Vigne; le Arpìe che strappano le foglie agli alberi degli altri suicidi; le cagne che inseguono Lano da Siena e sbranano Giacomo da Sant'Andrea: Giacomo Sant'Andrea e le cagne che strappano le foglie all'anonimo suicida fiorentino che come tutti gli altri dannati si lamenta.

8. Per la legge del contrappasso il suicida è condannato a soffrire in un corpo inferiore, quello di un vegetale. In vita ha straziato se stesso, ora è straziato dalle Arpìe. Gli scialacquatori in vita hanno piantato i denti, lacerato e disperso il loro patrimonio, ora subiscono la stessa sorte.

9. La conclusione del canto è secca, un unico verso pieno di angoscia (v. 151).

La struttura del canto è semplice: 1) i due poeti sono in un bosco pauroso; 2) Virgilio invita Dante a spezzare un ramo; Dante lo fa; 3) il cespuglio, Pier delle Vigne, si lamenta e racconta la sua storia: è stato fedele all'imperatore, ma l'invidia della corte lo ha spinto al suicidio; quindi 4) spiega come le anime dei suicidi s'incarcerano negli alberi; 5) all'improvviso appaiono due dannati, Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea, inseguiti da nere cagne; 6) Giacomo da Sant'Andrea si lascia cadere su un cespuglio ed è sbranato da nere cagne; 7) il cespuglio si lamenta e racconta la sua storia: è fiorentino e si è suicidato nella sua casa.

# Canto XIV

Poi che la carità del natio loco mi strinse, raunai le fronde sparte, e rende'le a colui, ch'era già fioco.

Indi venimmo al fine ove si parte lo secondo giron dal terzo, e dove si vede di giustizia orribil arte.

A ben manifestar le cose nove, dico che arrivammo ad una landa che dal suo letto ogne pianta rimove.

La dolorosa selva l'è ghirlanda intorno, come 'l fosso tristo ad essa: quivi fermammo i passi a randa a randa.

Lo spazzo era una rena arida e spessa, non d'altra foggia fatta che colei che fu da' piè di Caton già soppressa.

O vendetta di Dio, quanto tu dei esser temuta da ciascun che legge ciò che fu manifesto a li occhi miei!

D'anime nude vidi molte gregge che piangean tutte assai miseramente, e parea posta lor diversa legge.

Supin giacea in terra alcuna gente, alcuna si sedea tutta raccolta, e altra andava continuamente.

Quella che giva intorno era più molta, e quella men che giacea al tormento, ma più al duolo avea la lingua sciolta.

Sovra tutto 'l sabbion, d'un cader lento, piovean di foco dilatate falde, come di neve in alpe sanza vento.

Quali Alessandro in quelle parti calde d'India vide sopra 'l suo stuolo fiamme cadere infino a terra salde,

per ch'ei provide a scalpitar lo suolo con le sue schiere, acciò che lo vapore mei si stingueva mentre ch'era solo:

tale scendeva l'etternale ardore; onde la rena s'accendea, com'esca sotto focile, a doppiar lo dolore.

Sanza riposo mai era la tresca de le misere mani, or quindi or quinci escotendo da sé l'arsura fresca.

I' cominciai: "Maestro, tu che vinci tutte le cose, fuor che ' demon duri ch'a l'intrar de la porta incontra uscinci,

chi è quel grande che non par che curi lo 'ncendio e giace dispettoso e torto, sì che la pioggia non par che 'l marturi?".

E quel medesmo, che si fu accorto ch'io domandava il mio duca di lui, gridò: "Qual io fui vivo, tal son morto.

Se Giove stanchi 'l suo fabbro da cui crucciato prese la folgore aguta onde l'ultimo di percosso fui;

o s'elli stanchi li altri a muta a muta in Mongibello a la focina negra, chiamando "Buon Vulcano, aiuta, aiuta!", sì com'el fece a la pugna di Flegra,

e me saetti con tutta sua forza, non ne potrebbe aver vendetta allegra". 1. Poiché l'amore per il luogo natale (=Firenze) mi strinse il cuore, raccolsi le foglie sparse e le resi a colui, che ormai taceva. 4. Quindi venimmo al confine, dove il secondo girone si divide dal terzo e

dove si vede la terribile arte della giustizia. 7. Per spiegare bene la nuova situazione, dico che arrivammo in una pianura, che non lascia attecchire alcuna pianta. 10. Essa è circondata dalla selva dolo-

cuna pianta. 10. Essa è circondata dalla selva dolorosa dei suicidi, la quale, a sua volta, è circondata dal tristo Flegetónte. Ci fermammo qui, proprio sul margine della pianura. 13. Il suolo era una sabbia

arida e compatta, non diversa da quella già calcata in Libia dai piedi di Catone di Utica. 16. O giusta vendetta di Dio, quanto devi essere temuta da o-

vendetta di Dio, quanto devi essere temuta da ognuno che legge ciò che osservai con i miei occhi! 19. Vidi molte schiere di anime ignude, che piangevano miserevolmente ed apparivano sottoposte a

leggi diverse. 22. Alcune (=i bestemmiatori) giacevano supine a terra, altre (=gli usurai) sedevano tut-

te rannicchiate, altre (=i sodomiti) camminavano senza mai fermarsi. 25. Quelle che camminavano erano più numerose, quelle che giacevano per terra

erano meno numerose, ma avevano la lingua più sciolta al dolore. 28. Sopra tutta la distesa di sabbia, con un cader lento, piovevano ampie falde di

fuoco, come [le falde] di neve [cadono] sui monti quando non c'è vento. 31. Alessandro Magno nelle parti calde dell'India vide cadere sopra il suo eser-

cito fiamme compatte sino a terra, 34. perciò fece calpestare il suolo dai suoi soldati, affinché il vapor igneo (=il fuoco) si spegnesse [più facilmente],

mentre era solo. 37. Allo stesso modo scendeva il fuoco eterno: incendiava la sabbia come l'esca sotto la pietra focaia e raddoppiava il dolore [a quelle a-

nime]. 40. Le loro mani miserevoli si muovevano freneticamente, senza mai fermarsi: ora qui ora lì si scuotevano di dosso le nuove fiamme [che ininter-

37 rottamente cadevano]. 43. Io cominciai: «O maestro, tu che vinci tutte le difficoltà, fuorché i demoni ostinati che ci vennero incontro davanti alla por-

ta di Dite (=Lucifero), 46. chi è quel grande, che mostra di non curarsi della pioggia di fuoco e che giace per terra sprezzante e torvo, tanto che la

pioggia non appare capace di domarlo?». 49. E quello, accortosi che chiedevo di lui alla mia guida, gridò: «Come fui da vivo, tale son da morto. 52.

Anche se Giove stancasse il suo fabbro (=Vulcano), dal quale, adirato contro di me, prese la folgore acuta con cui mi colpì l'ultimo giorno della mia vita;

49 55. ed anche se stancasse gli altri fabbri facendoli lavorare a turno nella nera fucina dell'Etna, chiamando "O buon Vulcano, aiutami, aiutami!", 58.

come fece nella battaglia di Flegra [contro i Giganti]; e mi scagliasse addosso i fulmini con tutta la sua forza, non avrebbe ancora la soddisfazione di ve-

dermi piegato».

Allora il duca mio parlò di forza tanto, ch'i' non l'avea sì forte udito: "O Capaneo, in ciò che non s'ammorza la tua superbia, se' tu più punito: nullo martiro, fuor che la tua rabbia,

sarebbe al tuo furor dolor compito".

Poi si rivolse a me con miglior labbia dicendo: "Quei fu l'un d'i sette regi ch'assiser Tebe; ed ebbe e par ch'elli abbia

Dio in disdegno, e poco par che 'l pregi; ma, com'io dissi lui, li suoi dispetti sono al suo petto assai debiti fregi.

Or mi vien dietro, e guarda che non metti, ancor, li piedi ne la rena arsiccia; ma sempre al bosco tien li piedi stretti".

Tacendo divenimmo là 've spiccia fuor de la selva un picciol fiumicello, lo cui rossore ancor mi raccapriccia.

Quale del Bulicame esce ruscello che parton poi tra lor le peccatrici, tal per la rena giù sen giva quello.

Lo fondo suo e ambo le pendici fatt'era 'n pietra, e ' margini dallato; per ch'io m'accorsi che 'l passo era lici.

"Tra tutto l'altro ch'i' t'ho dimostrato, poscia che noi intrammo per la porta lo cui sogliare a nessuno è negato, cosa non fu da li tuoi occhi scorta

notabile com'è 'l presente rio, che sovra sé tutte fiammelle ammorta".

Queste parole fuor del duca mio; per ch'io 'l pregai che mi largisse 'l pasto di cui largito m'avea il disio.

"In mezzo mar siede un paese guasto", diss'elli allora, "che s'appella Creta, sotto 'l cui rege fu già 'l mondo casto.

Una montagna v'è che già fu lieta d'acqua e di fronde, che si chiamò Ida: or è diserta come cosa vieta.

Rea la scelse già per cuna fida del suo figliuolo, e per celarlo meglio, quando piangea, vi facea far le grida.

Dentro dal monte sta dritto un gran veglio, 10 che tien volte le spalle inver' Dammiata e Roma guarda come suo speglio.

La sua testa è di fin oro formata, e puro argento son le braccia e '1 petto, poi è di rame infino a la forcata;

da indi in giuso è tutto ferro eletto, salvo che 'l destro piede è terra cotta; e sta 'n su quel più che 'n su l'altro, eretto.

Ciascuna parte, fuor che l'oro, è rotta d'una fessura che lagrime goccia, le quali, accolte, foran quella grotta.

Lor corso in questa valle si diroccia: fanno Acheronte, Stige e Flegetonta; poi sen van giù per questa stretta doccia

infin, là ove più non si dismonta fanno Cocito; e qual sia quello stagno tu lo vedrai, però qui non si conta". 61 61. Allora la mia guida parlò con tanta forza, quanto non l'avevo mai udito: «O Capanèo, proprio perché la tua superbia 64. non si spegne, senti mag-

64 giormente la punizione: nessuna sofferenza, fuorché la tua rabbia, sarebbe un castigo adeguato al tuo furore». 67. Poi si rivolse a me con volto più sereno,

dicendo: «Egli fu uno dei sette re che assediarono Tebe. Ebbe e mostra di avere 70. Dio in gran disprezzo e poco mostra di considerarlo. Ma, come

70 dissi, il suo disprezzo e le sue parole son ben appropriati alla sua pazzia. 73. Ora séguimi e cerca ancora di non metter i piedi (=camminare) nella sabbia

73 riarsa, ma tiènili sempre vicini al bosco». 76. Senza più parlare giungemmo là dove sgorga fuori della selva un piccolo fiumicello, il cui color rosso mi fa

ancor raccapricciare. 79. Esso scorreva tra la sabbia, simile al ruscello che esce dal laghetto di Bulicame, che poi le peccatrici (=le prostitute) si divi-

79 dono tra loro. 82. Il suo fondo, ambedue le sponde, come pure i margini laterali erano fatti di pietra, perciò mi accorsi che il passaggio era lì. 85. «Fra

82 tutte le altre cose che ti ho mostrato, dopo che entrammo per la porta la cui soglia è aperta a tutti, 88. i tuoi occhi non videro cosa degna di nota come

questo fiumicello, che spegne sopra di sé tutte le fiammelle.» 91. Queste parole mi furon dette dalla mia guida; perciò io la pregai di soddisfare la curiosità, che aveva in me suscitato. 94. «Nel mezzo

del mare si trova un paese ora caduto in rovina» egli allora disse, «che si chiama Creta, sotto il cui re

91 (=Saturno) un tempo il mondo visse innocente. 97. Vi è una montagna chiamata Ida, un tempo ricca di acque e di fronde ed ora abbandonata come una co-

sa vecchia. 100. Rea (=moglie di Saturno) la scelse come culla sicura per il suo piccolo (=Giove); e, per meglio nasconderlo quando piangeva, faceva fare
gran rumore. 103. Dentro il monte sta dritto un vecchio di grande statura, che volge le spalle all'Egitto e guarda Roma come in uno specchio. 106. La testa

è fatta d'oro fine, le sue braccia e il suo petto sono d'argento puro, poi è di rame sino all'inforcatura delle gambe, 109. da qui in giù è tutto di ferro scelto, tranne il piè destro, che è di terra cotta, e sta dritto più su questo piede che sull'altro. 112. Ciascuna parte, fuorché la testa d'oro, è rotta da una fessura, che goccia lacrime, le quali, raccogliendosi

ai suoi piedi, forano la roccia. 115. Esse scorrono tra le rocce sino a questa valle e formano l'Acherónte, lo Stige e il Flegetónte. Poi se ne vanno giù per questo stretto canale, 118. finché formano Cocìto nel luogo oltre il quale non si scende più.

Tu vedrai com'è quello stagno, perciò qui non te ne parlo.»

115

100

106

109

112

E io a lui: "Se 'l presente rigagno 121 si diriva così dal nostro mondo, perché ci appar pur a questo vivagno?". Ed elli a me: "Tu sai che 'l loco è tondo; 124 e tutto che tu sie venuto molto. pur a sinistra, giù calando al fondo, non se' ancor per tutto il cerchio vòlto: 127 per che, se cosa n'apparisce nova, non de' addur maraviglia al tuo volto". E io ancor: "Maestro, ove si trova 130 Flegetonta e Letè? ché de l'un taci, e l'altro di' che si fa d'esta piova". "In tutte tue question certo mi piaci", 133 rispuose; "ma 'l bollor de l'acqua rossa dovea ben solver l'una che tu faci. Letè vedrai, ma fuor di questa fossa, 136 là dove vanno l'anime a lavarsi quando la colpa pentuta è rimossa". Poi disse: "Omai è tempo da scostarsi 139 dal bosco; fa che di retro a me vegne: li margini fan via, che non son arsi,

# I personaggi

Marco Porcio Catone (95-46 a.C.), detto l'Uticense, è partigiano di Cneo Pompeo. Combatte strenuamente contro C. Giulio Cesare, che considera un tiranno, in difesa delle libertà repubblicane. Per non cadere nelle sue mani, si suicida. Dante lo mette a guardia del purgatorio, anche se ha usato violenza contro se stesso, perché la causa del suicidio è l'attaccamento estremo alla libertà, per la quale è disposto a sacrificare anche la vita (Pg I, 28-39). Alessandro Magno (356-323 a.C.) invade e conquista la Grecia, poi l'Asia Minore e l'Egitto, dove fonda Alessandria, quindi affronta e sconfigge l'impero persiano. Con l'esercito giunge sino alle spiagge dell'India, dove avrebbe affrontato la pioggia di fuoco.

e sopra loro ogne vapor si spegne".

Davanti alla porta di Dite, la città di Lucifero, Virgilio chiede di entrare, ma i diavoli si rifiutano e gli chiudono la porta in faccia, e deve intervenire un messo celeste (If VIII, 82-130).

Capanèo è uno dei sette re che assediano la città si Tebe per aiutare Polinice a riprendersi il trono usurpato dal fratello Etéocle. Durante l'assedio sale sulle mura della città e da lì offende gli dei. Zeus, sentendosi offeso dalla sua tracotanza e dalla sua presunzione, lo uccide colpendolo con un fulmine. Con la sua morte termina l'assedio alla città. La fonte di Dante è Stazio, *Tebaide* X, 897 sgg. Il dannato fa riferimento alla battaglia di Flegra, in Tessaglia, quando i giganti danno la scalata al monte Olimpo, la sede degli dei, ma sono fermati dai fulmini preparati in fretta e furia da Efesto (Vulcano presso i romani) per Zeus. La fonte di Dante è Ovidio, *Metam.* I, 151-162.

Bulicame è un piccolo lago presso Viterbo. Le prostitute del luogo deviavano fino alle loro case le acque calde, rosse e sulfuree del fiume che ne usciva. Alcuni codici hanno *pettatrici*: le *pettinatrici* usavano le acque del fiume per alimentare apposite vasche, dove lavavano la lana o la canapa.

121. Ed io a lui: «Se questo rigagnolo proviene dal nostro mondo, perché ci appare soltanto qui, al marmargine della selva?». 124. Ed egli a me: «Tu sai che questo luogo è rotondo e che, sebbene tu sia disceso girando sempre a sinistra, 127. non hai ancora percorso tutta la circonferenza. Perciò non devi meravigliarti se ci appare qualcosa di mai visto». 130. Ed io ancora: «O maestro, dove si trovano il Flegetónte e il Letè? Perché dell'uno taci, dell'altro dici che si forma da questa pioggia di lacrime». 133. «Le tue domande mi fan sempre piacere» mi rispose, «ma il bollore dell'acqua rossa ben doveva risolvere una delle domande che fai. 136. Vedrai il Letè fuori di questo abisso, là (=nel paradiso terrestre) dove le anime vanno a lavarsi quando la colpa, di cui si son pentite, è rimossa.» 139. Poi disse: «Ormai è giunto il momento di scostarci dal bosco. Cerca di venirmi dietro: gli argini di pietra, che non son arsi dal fuoco, ci offrono la strada, 142. poiché sopra di loro ogni vapore igneo (=ogni fiamma) si spegne».

Il gran veglio (=vecchio) di Creta indica con il corpo le età che si sono succedute nel corso della storia umana: l'età dell'oro, dell'argento, del ferro, del rame. Il poeta vede la storia umana come storia di decadenza, da una iniziale età felice alla presente età caratterizzata dalla fragilità della terracotta. La fonte di Dante è *Dn* II, 32-33 e Ovidio, *Metam.* I, 89-131.

Saturno secondo una profezia sarebbe stato spodestato da uno dei suoi figli. Egli perciò, appena nati, li divora. La moglie Rea però riesce a sottrargli Zeus (in latino Giove), e a farlo allevare sul monte Ida dai Coribanti, i suoi sacerdoti, che danzano al suono della musica, per coprire i vagiti del bambino. Divenuto adulto, Zeus detronizza il padre, lo costringe a vomitare i fratelli. E instaura il nuovo ordine del mondo, dividendosi il potere con i fratelli: a lui il cielo, a Poseidone il mare, a Plutone gli inferi. Alle sorelle niente.

#### Commento

142

1. Il canto costituisce un momento di pausa tra il movimentato canto XIII e il canto XV, che parla di problemi che toccano direttamente il poeta. Dante sfrutta la necessità narrativa della pausa, per toccare

in successione tre argomenti: a) porta il lettore ad incontrare Capanèo, uno dei sette giganti che assediarono Tebe, che morì fulminato da Giove e che continua a bestemmiare irrazionalmente gli dei che lo hanno sconfitto (di qui l'intervento di Virgilio, che rimprovera aspramente il dannato); poi b) lo porta a conoscere la geografica dei fiumi infernali (Acherónte, Stige, Flegetónte, Letè), che confluiscono nel lago gelato di Cocìto, che si trova nella parte più bassa dell'inferno; e infine c) lo porta fuori del tempo e dello spazio, a contatto con il fluire della storia: Virgilio racconta del *gran veglio* di Creta, il cui corpo indica le età secondo cui si è svolta la storia umana: la mitica e felice età

dell'oro, poi l'età dell'argento, quindi del bronzo e infine del ferro. Il presente, che costituisce l'espressione estrema della decadenza, è minato da un pericolo incombente, come la statua minaccia di caduta a causa di una fessura che goccia lacrime.

- 1.1. Dante inserisce la storia come decadenza in una visione provvidenziale della storia: la storia umana ha un inizio e una fine. Il presente è il momento di massima decadenza. Ma secondo le profezie sta iniziando l'età dello Spirito Santo, cioè del rinnovamento spirituale. Ciò emerge sia dalla cultura profetica del tempo, che egli condivide, sia dalla profezia del Veltro (*If* I, 100-111) e dalla profezia del DXV, il DUX, il condottiero (*Pg* XXX, 43-45), con le quali egli s'inserisce in questa cultura della profezia. In *Pd* VI, 1-98, il poeta tratteggia la storia umana come sotto la supervisione continua della Provvidenza divina.
- 1.2. Le società tradizionali, strutturalmente statiche a causa di una economia a bassa produttività, professavano due visioni della storia: a) la storia come decadenza da uno stato di felicità originaria; b) la storia come sviluppo ciclico secondo le stagioni dell'anno. La storia come progresso risale soltanto all'Illuminismo settecentesco (1730-90) ed è legata alla rivoluzione agraria che incrementa la produzione. Già nel Seicento però G. Vico (1668-1744) aveva proposto una visione della storia come ciclica e progressiva. Nell'Ottocento la visione illuministica assume diverse varianti: quella idealistica di G.W. Hegel (1770-1831) (la storia come dispiegamento e attuazione dialettica dello Spirito Assoluto), quella materialistica di K. Marx (1818-1883) (la storia come storia di lotta di classe, fino alla rivoluzione proletaria, alla dittatura del proletariato e quindi alla società senza classi) e quella evoluzionistica di Ch. Darwin (1809-1882) o di H. Spencer (1820-1903) (la storia come affermazione dell'organismo o della classe sociale più adatta). Ben inteso, tutte queste visioni della storia riguardano soltanto il pensiero filosofico e scientifico occidentale.
- 2. La parte centrale del canto è costituita dalla descrizione della statua del gran veglio, che indica com'è il presente rispetto alla storia passata: per il poeta come per i suoi contemporanei il tempo non è quantitativo (un secondo è uguale al precedente e al successivo), ma qualitativo: il presente è un momento dell'eternità e acquista senso in relazione al punto in cui è inserito nella storia universale. Il passato è l'età felice dell'innocenza, il presente è il momento della maggiore decadenza. Sia la Bibbia sia opere di altri popoli parlano del paradiso terrestre, dove l'uomo viveva felice ed immortale, e del successivo abbandono di questo luogo di felicità in séguito ad un atto di disobbedienza verso Dio. L'uomo così conosce la fatica, il dolore, la morte. Tuttavia la disobbedienza come l'empietà sembrano inevitabili: prima di Adamo e di Eva - peraltro tentati dal serpente – si ribellano a Dio Lucifero e gli altri angeli. E lo fanno per decisione propria, non per suggerimento del serpente, cioè del Maligno, che non c'era ancora.

- 3. Capanèo è soltanto un esempio di disobbedienza agli dei, che lo hanno giustamente punito per la sua empietà. Neanche un gigante come lui può sfidare impunemente la divinità. Non c'è differenza se la disobbedienza o l'offesa riguarda il Dio cristiano o una divinità pagana: si tratta in ogni caso di disobbedienza, di empietà, di rifiuto di riconoscere che gli dei sono superiori agli uomini e vanno obbediti. Capanèo è impius, cioè in + pius, non pio, non religioso, rifiuta di sottomettersi a Dio. Una colpa gravissima per la società tradizionale, che non conosceva la scienza e la tecnica e che perciò era fragile e indifesa nei confronti della natura e che di conseguenza chiedeva costantemente aiuto alla divinità per sopravvivere. La Bibbia dice più volte che «initium sapientiae timor Domini» («L'inizio della sapienza è il timore di Dio»). L'uomo tende a dimenticarlo, a usare la sua ragione e quindi a erra-
- 4. L'incontro dei due poeti con Capanèo è veloce e non coinvolgente. Il poeta vuole che il lettore riversi la sua attenzione sulla storia favolosa del *gran veglio* di Creta e sulla storia di decadenza che coinvolge l'intera umanità come il presente. Il poeta ricorre a questa strategia in molti altri canti. Ad esempio in *If* XV, 49-54, dà una risposta rapida a Brunetto latini, così non toglie attenzione agli argomenti più importanti che si prepara a toccare.
- 5. Il canto è interamente occupato da Virgilio. È la prima volta che succede. Il poeta latino rimprovera Capanèo con parole dure e poi dice a Dante chi è. Quindi racconta la storia favolosa del *gran veglio* di Creta e descrive la geografia dei fiumi infernali. Infine decide che è giunto il momento di allontanarsi dal bosco dei suicidi. Virgilio è il protagonista per diversi motivi: a) è simbolo della ragione umana; e b) la ragione umana indica che l'uomo deve rispettare la volontà degli dei. L'empietà è quindi un atteggiamento di violenza, di superbia, di tracotanza, insomma un atteggiamento irrazionale. Da qui deriva la durezza con cui il poeta latino tratta il gigante.
- 6. Il tema dei limiti della ragione umana è uno dei fili conduttori della *Divina commedia*. In *Pg* III, 37-39, Virgilio dice: «O genti umane, accontentatevi di sapere che le cose stanno così, perché, se aveste potuto veder tutto, non sarebbe stato necessario che Maria partorisse Cristo».
- 7. Nel cerchio degli eretici Farinata degli Uberti «s'ergea col petto e con la fronte Com'avesse l'inferno in gran dispitto» (*If* X, 35-36). Invece Capanèo «non par che curi Lo 'ncendio e giace dispettoso e torto, Sì che la pioggia [di fuoco] non par che '1 maturi» (vv. 46-48). Farinata è l'uomo politico che non dimentica la politica neanche all'inferno. Capanèo è il bestemmiatore che non vuole arrendersi all'evidenza: la divinità è più forte di lui e lo ha punito. Egli è anche vanesio: si preoccupa di mostrare al poeta che continua a disprezzare Giove. In realtà egli è uno sconfitto, proprio perché non vuole riconoscere la sua sconfitta. Virgilio interviene a proposito: soltanto la sua rabbia è la pena più adatta per la superbia e l'arroganza del dannato (vv.

61-66). Un altro esempio di superbia punita è costituito da Lucifero, precipitato da Dio giù dal cielo (*If* XXXIV, 34-54, 121-126).

8. Capanèo è l'empio che ha fatto dell'empietà la ragione della sua vita. Ulisse invece ha commesso azioni empie, ma per altri motivi, per motivi di guerra, e comunque è punito perché è stato un fraudolento (If XXVI). Egli oltrepassa lo stretto di Gibilterra, che l'uomo non doveva superare, non per offendere la divinità, ma per soddisfare la sua insaziabile sete di sapere: vuol visitare il mondo «sanza gente». Ma davanti alla montagna del purgatorio è fermato da un turbine, che affonda la sua nave. Anche la sete umana di sapere va incontro a dei limiti che in nessun caso l'uomo può superare. Curiosamente il peccato di empietà di Capanèo è punito nel settimo cerchio, secondo girone, mentre il peccato di frode di Ulisse è nell'ottavo cerchio, ottavo girone, cioè in un girone più profondo dell'inferno. Ciò vuol dire che il poeta lo considera molto più grave. In altre parole il peccato ultraterreno contro Dio è meno grave del peccato terreno contro gli uomini. Anche qui il poeta mette in primo piano la società rispetto alla dimensione ultraterrena della vita.

9. L'eresia (If X) e ora la bestemmia contro Dio sono i due unici peccati religiosi dell'inferno. È facile però farli rientrare tra i peccati sociali: non può essere buon cittadino e non può rispettare le leggi chi nega o bestemmia Dio. L'accusa mossa al Medio Evo di pensare all'al di là e di disinteressarsi dell'al di qua è assolutamente infondata: non avendo alcuna fiducia nella giustizia umana, i medioevali contavano almeno su un deterrente e su una giustizia ultraterrena. L'al di là è quindi in funzione dell'al di qua... Oltre a questo essi erano ben consapevoli, come cultori di logica, che il linguaggio è sempre un diaframma tra l'uomo e la realtà, e che perciò occorre una grande quantità di simboli per interpretare adeguatamente la realtà. A sua volta, sempre per lo stesso motivo, il linguaggio va letto in modo complesso, secondo i quattro sensi delle scritture.

10. Il gran veglio di Creta è il simbolo delle età della storia umana. Per il poeta la storia umana è racchiusa tra un inizio in cui l'uomo era felice e immortale, il presente che è il momento di massima decadenza (1315), e il futuro che si apre all'età dello Spirito e del rinnovamento spirituale. La teoria delle quattro età serve per collocare il presente, per dargli un senso, per avere un punto di riferimento, per sapere da dove si viene, dove si è e dove si sta andando.

10.1. Come per la storia dell'uomo, il poeta fa una cosa simile per la storia della Chiesa, che divide in sette riquadri e che pervade dello spirito profetico dell'*Apocalisse* di san Giovanni (*Pg* XXXII, 106-160).

10.2. Con le età della storia umana il poeta mette il lettore a contatto con lo scorrere profondo della storia. Quando giungerà nel paradiso terrestre, in cima alla montagna del purgatorio, egli proverà una sensazione ancora più profonda: uscirà dal tempo per mettersi in contatto con il *non tempo*, la storia umana delle prime ore di Adamo ed Eva, rappresentata

da una donna misteriosa ed enigmatica, Matelda. Con il peccato originale inizia per l'uomo la sofferenza, il dolore e la morte: inizia la storia (*Pg* XXVIII. 140-144).

10.3. Dante è anche in questo caso un pensatore sistematico: alle età della storia umana rappresentate dal *gran veglio* di Creta segue la storia profetica della Chiesa (*Pg* XXXII) e la storia dell'Impero sotto le ali della Provvidenza (*Pd* VI). Le tre storie s'intrecciano in modo inestricabile. E il ritorno al paradiso, la sede stabilita da Dio per gli uomini, si rivela difficile, lunga e faticosa. Proprio come il viaggio che il poeta, simbolo dell'umanità errante, sta compiendo nell'al di là.

11. Sia nel mondo classico ed ebraico sia nelle civiltà precedenti la storia umana era storia di una decadenza iniziata sùbito dopo il momento felice della comparsa o della creazione dell'uomo. Dante e il Medio Evo la fanno propria. Il poeta conosce i testi più significativi del mondo classico ed ebraico e ad essi si riallaccia: *Dn* II, 32-33 e Ovidio, *Metam.* I, 89-131. Nel testo biblico il re Nabuccodonosor fa un sogno e il profeta Daniele glielo spiega: «Ecco quel che hai visto, maestà: dritta davanti a te c'era una statua altissima di accecante splendore e di terribile aspetto. La testa della statua era di oro fino, il petto e le braccia di argento, il ventre e i fianchi di bronzo, le gambe di ferro, e i piedi in parte di ferro e in parte di terracotta».

12. L'idea della storia come di un progresso continuo e inarrestabile è recentissima, risale al Settecento, ed è opera degli illuministi francesi (1730-90). Essi la elaborano come arma ideologica con cui combattere la nobiltà, la quale fondava sul passato e sui titoli nobiliari acquisiti nel passato il prestigio sociale e i privilegi economici del presente. Oggi l'idea di progresso è divenuta assolutamente ovvia. Chi la critica diventa colpevole di mille nefandezze ed è aggredito sia dalla destra sia dal centro sia dalla sinistra, ben felici di trovarsi unite su qualcosa. E di questa visione del mondo non più soggetta ad analisi critica, che accomuna pure paesi post-industrializzati e paesi del quarto mondo, si deve essere ben lieti: con la scienza e la tecnologia l'uomo è divenuto capace di plasmare e di distruggere la natura e di manipolare anche il codice gene-

La struttura del canto è semplice: 1) i due poeti sono giunti in una landa infuocata; dove 2) il gigante Capanèo continua a bestemmiare contro Giove, che lo ha fulminato; 3) Virgilio racconta poi del *gran veglio* di Creta, il cui corpo è simbolo delle età della storia umana, e descrive la geografia infernale; 4) la decisione di Virgilio di abbandonare il bosco conclude il canto.

# Canto XV

Ora cen porta l'un de' duri margini; e 'l fummo del ruscel di sopra aduggia, sì che dal foco salva l'acqua e li argini.

Quali Fiamminghi tra Guizzante e Bruggia, temendo 'l fiotto che 'nver lor s'avventa, fanno lo schermo perché 'l mar si fuggia;

e quali Padoan lungo la Brenta, per difender lor ville e lor castelli, anzi che Carentana il caldo senta:

a tale imagine eran fatti quelli, tutto che né sì alti né sì grossi, qual che si fosse, lo maestro felli.

Già eravam da la selva rimossi tanto, ch'i' non avrei visto dov'era, perch'io in dietro rivolto mi fossi,

quando incontrammo d'anime una schiera che venìan lungo l'argine, e ciascuna ci riguardava come suol da sera

guardare uno altro sotto nuova luna; e sì ver' noi aguzzavan le ciglia come 'l vecchio sartor fa ne la cruna.

Così adocchiato da cotal famiglia, fui conosciuto da un, che mi prese per lo lembo e gridò: "Qual maraviglia!".

E io, quando 'l suo braccio a me distese, ficcai li occhi per lo cotto aspetto, sì che 'l viso abbrusciato non difese

la conoscenza sua al mio 'ntelletto; e chinando la mano a la sua faccia, rispuosi: "Siete voi qui, ser Brunetto?".

E quelli: "O figliuol mio, non ti dispiaccia se Brunetto Latino un poco teco ritorna 'n dietro e lascia andar la traccia".

I' dissi lui: "Quanto posso, ven preco; e se volete che con voi m'asseggia, faròl, se piace a costui che vo seco".

"O figliuol", disse, "qual di questa greggia s'arresta punto, giace poi cent'anni sanz'arrostarsi quando 'l foco il feggia.

Però va oltre: i' ti verrò a' panni; e poi rigiugnerò la mia masnada, che va piangendo i suoi etterni danni".

I' non osava scender de la strada per andar par di lui; ma 'l capo chino tenea com'uom che reverente vada.

El cominciò: "Qual fortuna o destino anzi l'ultimo dì qua giù ti mena? e chi è questi che mostra 'l cammino?".

"Là sù di sopra, in la vita serena", rispuos'io lui, "mi smarri' in una valle, avanti che l'età mia fosse piena.

Pur ier mattina le volsi le spalle: questi m'apparve, tornand'io in quella, e reducemi a ca per questo calle".

Ed elli a me: "Se tu segui tua stella, non puoi fallire a glorioso porto, se ben m'accorsi ne la vita bella;

e s'io non fossi sì per tempo morto, veggendo il cielo a te così benigno, dato t'avrei a l'opera conforto. 1. Ora ci porta uno degli argini di pietra del Flegetónte. Il vapore, che si solleva dal fiumicello, fa ombra sopra di essi e salva l'acqua e gli argini dalla pioggia di fuoco. 4. Come i fiamminghi tra Wissant

4 e Bruges, temendo l'alta marea che si scaglia con violenza contro i loro lidi, costruiscono il riparo delle dighe, affinché il mare sia respinto; 7. e come

7 i padovani innalzano argini lungo il fiume Brenta, per riparare dalle inondazioni le loro città ed i loro borghi, prima che la Carinzia (=l'Austria meridio-

nale) senta il caldo, che provoca le piene del fiume,
 10. a somiglianza di queste dighe eran fatti gli argini di quel fiumicello, anche se il costruttore, chi-

unque sia stato (=Dio), non li fece né così alti né così grandi. 13. Ci eravamo già tanto allontanati dalla selva dei suicidi, che io non avrei visto dov'era, se mi fossi voltato indietro, 16. quando in-

contrammo una schiera di anime, che venivano lungo l'argine. Ognuna di esse ci guardava come ci si suol 19. guardare la sera del novilunio: aguzzavano

gli occhi verso di noi, come fa il vecchio sarto con la cruna dell'ago. 22. Guardato così da tale schiera, fui riconosciuto da uno, che mi prese per un lembo

della veste e gridò: «Che sorpresa!». 25. Quando stese il braccio verso di me, io fissai gli occhi nel suo volto devastato dal fuoco, così che il suo viso

sfigurato non 28. impedì a me di riconoscerlo. E, puntando la mano verso la sua faccia, risposi: «Voi siete qui, ser Brunetto?». 31. Ed egli: «O figlio mi-

o, non ti dispiaccia se Brunetto Latini ritorna un po' indietro con te e lascia andare la fila dei suoi com-

pagni». 34. Io gli dissi: «Per quel che posso, vi prego di accompagnarmi; e, se volete che io mi fermi con voi, lo farò, se lo permette costui, che sto se-

guendo». 37. «O figlio» disse, «chiunque di questa schiera si arresta un momento, giace poi [per terra] cent'anni senza potersi riparare [con le mani dalle

fiamme], quando il fuoco lo ferisce. 40. Perciò continua a camminare: io ti seguirò a lato e poi raggiungerò la mia compagnia, che va piangendo le

sue pene eterne.» 43. Io non osavo scendere dalla strada per andare al suo fianco, ma tenevo il capo chino come uno che cammini con un comportamen-

to riverente. 46. Egli cominciò: «Quale fortuna (=caso) o quale destino (=grazia divina) ti conduce quaggiù prima della morte? E chi è costui, che ti

mostra il cammino?». 49. «Lassù nella vita serena» gli risposi, «mi smarrii in una valle prima di aver raggiunto la metà della mia vita. 52. Soltanto ieri

mattina le volsi le spalle. Mi apparve costui, mentre stavo ritornando in essa, e mi riconduce a casa per questa via.» 55. Ed egli a me: «Se tu segui la tua

stella, non puoi mancar di ottenere fama e gloria, se ho visto bene quando ero nella vita bella. 58. E, se io non fossi morto così presto, vedendo il cielo così

benigno nei tuoi riguardi, avrei sostenuto la tua opera [di moralista e di cittadino].

Ma quello ingrato popolo maligno 61 61. Ma quel popolo ingrato e malvagio, che anticache discese di Fiesole ab antico, mente discese da Fiesole e che è ancor ruvido e duro come il monte e la roccia, 64. ti diventerà nee tiene ancor del monte e del macigno, ti si farà, per tuo ben far, nimico: 64 mico perché ti comporti bene. Ciò è comprensibile, ed è ragion, ché tra li lazzi sorbi perché non può succedere che tra gli aspri sorbi dia si disconvien fruttare al dolce fico. frutti il dolce fico. 67. Un vecchio proverbio sulla Vecchia fama nel mondo li chiama orbi; 67 terra li chiama ciechi: è gente avara, invidiosa e sugent'è avara, invidiosa e superba: perba. Tiènti pulito dai loro costumi! 70. La tua fordai lor costumi fa che tu ti forbi. tuna ti riserva tanto onore, che ambedue le fazioni 70 La tua fortuna tanto onor ti serba, vorranno farti a pezzi, ma l'erba sarà lontana dal che l'una parte e l'altra avranno fame bécco (=non cadrai nelle loro mani)! 73. Le bestie di te; ma lungi fia dal becco l'erba. venute da Fiesole si sbranino pure fra loro, ma non Faccian le bestie fiesolane strame 73 tocchino la pianta sana, se nel loro letame ne cresce di lor medesme, e non tocchin la pianta, ancora qualcuna, 76. nella quale riviva la santa dis'alcuna surge ancora in lor letame, scendenza di quei Romani che vi rimasero, quando in cui riviva la sementa santa 76 fu fondato quel nido pieno di malizia». 79. «Se il mio desiderio fosse stato pienamente esaudito» ridi que' Roman che vi rimaser quando fu fatto il nido di malizia tanta". sposi, «voi sareste ancora vivo, 82. perché nella "Se fosse tutto pieno il mio dimando", 79 memoria mi è impressa, ed ora mi commuove, la rispuos'io lui, "voi non sareste ancora cara e buona immagine paterna che ho di voi, quande l'umana natura posto in bando; do nel mondo nei nostri incontri 85. m'insegnavate ché 'n la mente m'è fitta, e or m'accora, 82 come l'uomo si eterna [sulla terra con la fama]. E, la cara e buona imagine paterna quanto io abbia gradito questo insegnamento, sarà di voi quando nel mondo ad ora ad ora espresso chiaramente dalle mie parole finché vivrò. m'insegnavate come l'uom s'etterna: 85 88. Scrivo nella mia memoria ciò che m'avete detto e quant'io l'abbia in grado, mentr'io vivo del mio futuro e lo conservo con l'altra predizione convien che ne la mia lingua si scerna. (=quella di Farinata degli Uberti), per farmelo spie-88 Ciò che narrate di mio corso scrivo, gare da una donna (=Beatrice) che saprà farlo, se e serbolo a chiosar con altro testo arrivo fino a lei. 91. Voglio soltanto che vi sia chiaa donna che saprà, s'a lei arrivo. ro, purché la mia coscienza non mi rimorda, che ai Tanto vogl'io che vi sia manifesto, 91 colpi della Fortuna, quali che siano, io son pronto. pur che mia coscienza non mi garra, 94. Non è nuovo per le mie orecchie questo anticipo che a la Fortuna, come vuol, son presto. di sventura. Perciò la Fortuna giri pure la sua ruota, Non è nuova a li orecchi miei tal arra: 94 come le piace, ed il contadino giri pure la sua zapperò giri Fortuna la sua rota pa.» 97. Allora il mio maestro si volse indietro con come le piace, e '1 villan la sua marra". la guancia destra, mi guardò, poi disse: «Ascolta 97 Lo mio maestro allora in su la gota con profitto chi annota [nella memoria] ciò [che ha destra si volse in dietro, e riguardommi: udito]». 100. Per questo intervento non smetto di poi disse: "Bene ascolta chi la nota". parlare con ser Brunetto e domando chi sono i suoi 100 Né per tanto di men parlando vommi compagni più conosciuti e più grandi. 103. Ed egli con ser Brunetto, e dimando chi sono a me: «È bene che tu sappia di qualcuno, ma è meli suoi compagni più noti e più sommi. glio che taccia degli altri, perché il tempo sarebbe Ed elli a me: "Saper d'alcuno è buono; 103 troppo breve per nominarli. 106. Insomma sappi che de li altri fia laudabile tacerci, tutti furono chierici e letterati grandi e di gran faché '1 tempo saria corto a tanto suono. ma, e si sono macchiati in vita dello stesso peccato. In somma sappi che tutti fur cherci 106 109. Con quella turba disgraziata se ne va il grammatico Prisciano ed anche il giurista Francesco e litterati grandi e di gran fama, d'un peccato medesmo al mondo lerci. d'Accorso; e, se tu avessi avuto desiderio di tale Priscian sen va con quella turba grama, 109 sozzura, 112. potevi veder colui (=Andrea de' e Francesco d'Accorso anche; e vedervi, Mozzi), che dal servo dei servi (=papa Bonifacio s'avessi avuto di tal tigna brama, VIII) fu trasferito dal vescovado di Firenze a quello colui potei che dal servo de' servi 112 di Vicenza, dove, morendo, lasciò le sue energie, fu trasmutato d'Arno in Bacchiglione, così malamente spese. 115. Ti direi di più, ma non posso venir con te e parlarti più a lungo, perché vedove lasciò li mal protesi nervi. Di più direi; ma 'l venire e 'l sermone 115 do là una nuova nuvola sorgere dal sabbione. 118. più lungo esser non può, però ch'i' veggio Vien gente con la quale non devo essere. Ti raccolà surger nuovo fummo del sabbione. mando il mio *Tesoro*, nel quale io vivo ancora, e 118 non ti chiedo altro». Gente vien con la quale esser non deggio. Sieti raccomandato il mio Tesoro

nel qual io vivo ancora, e più non cheggio".

Poi si rivolse, e parve di coloro 121 che corrono a Verona il drappo verde per la campagna; e parve di costoro quelli che vince, non colui che perde. 124

121. Poi si volse [per raggiungere la sua schiera] e parve uno di quelli che a Verona corrono in campagna per vincere il palio verde; e parve di costoro 124. colui che vince, non colui che perde.

# I personaggi

Brunetto Latini (Firenze 1220ca.-Firenze 1294) è un uomo di lettere che si occupa anche di pubblici affari. È di parte guelfa. Si trova in Francia, di ritorno da un'ambasceria presso Alfonso X di Castiglia, quando è sorpreso dalla notizia della sconfitta dei guelfi a Montaperti (1260). Preferisce rimanere in Francia. Qui scrive in provenzale *Li livre du Tresor* (o *Tesoro*), una sorta di enciclopedia che raccoglie le conoscenze dell'epoca. L'opera ha un enorme successo. La sconfitta dei ghibellini a Benevento (1266) gli permette di tornare a Firenze, dove riveste numerose cariche. Inizia il *Tesoretto*, un poemetto allegorico e morale, che rimane incompiuto. Insegna pure retorica ed ha anche Dante tra i suoi occasionali allievi.

Quel popolo ingrato sono i fiorentini. Secondo una leggenda Firenze è fondata da pochi romani (vv. 76-77) e dai fiesolani superstiti dopo che la città, che si schiera con Catilina e gli altri congiurati, è distrutta (63 a.C.). La presenza di questi due popoli dai caratteri opposti è la causa dei continui conflitti cittadini. *Prisciano di Cesarea* (Asia Minore) (sec. VI d.C.) è un famoso grammatico. Compone le *Institutiones grammaticae*, uno dei testi di grammatica più diffusi nel Medio Evo. Soltanto Dante dice che è omosessuale. Forse il poeta lo confonde con il grammatico e vescovo Prisciano (sec. IV d.C.), di cui parla un documento bolognese del 1294.

Francesco d'Accorso (1225-1293) è un celebre giurista bolognese. Insegna diritto a Bologna, ma anche ad Oxford, dove è chiamato da re Edoardo I d'Inghilterra. Più che di omosessuale, ha fama di usura-io

Andrea de' Mozzi (?-1296) è cappellano del papa Alessandro IV e poi di Gregorio IX, quindi è vescovo di Firenze. Nel 1295 è trasferito dal papa Bonifacio VIII nella sede vescovile di Vicenza, dove muore. Anche le cronache dell'epoca parlano della sua vita scandalosa.

# Commento

1. Il canto ha un inizio piano, come molti altri, quindi ha il colpo d'ala: un dannato tira il mantello di Dante, che scopre con sorpresa che si tratta di Brunetto Latini, suo maestro di retorica. Da questo punto in poi il canto è dedicato al dialogo a due tra maestro e discepolo, ascoltato con attenzione da Virgilio, che si tiene in disparte e che fa una battuta soltanto alla fine. Dante dimostra deferenza verso il maestro. Brunetto chiede a Dante come sia giunto fin lì. Il poeta gli risponde genericamente che si è perso in una valle e che Virgilio lo sta riaccompagnando a casa. Brunetto dimentica la domanda e la risposta, per esprimere antiche riflessioni: «Se tu segui la tua stella, otterrai grandi risultati, se ho visto bene quand'ero in vita. Io ti avrei anche aiutato, ve-

dendo che il cielo ti era favorevole. Ma sono morto troppo presto». Quindi il maestro si scaglia con violenza estrema e con parole di fuoco contro i fiorentini, che sono bestie, e lo mette in guardia contro di essi, perché cercheranno di fargli la pelle (vv. 61-78). Dante risponde senza alzare la voce e con la deferenza di uno scolaro: «Io avrei voluto che voi viveste ancora, perché nella mia memoria ho ancora impressa l'immagine paterna che ho di voi, quando, in vita, m'insegnavate come l'uomo si eterna con la fama». Quindi il poeta, alzando la voce, si dice pronto ad affrontare tutto ciò che gli riserva la Fortuna (=la Provvidenza divina). Virgilio, in silenzio fino a quel momento, interviene ed approva. Dante chiede quindi chi sono i compagni di pena. Brunetto risponde rapidamente: sono tutti letterati grandi e di grande fama. E fa tre nomi. Quindi si congeda dal discepolo: non può stare con i nuovi arrivati. Prima di andarsene di corsa, gli raccomanda il suo Tesoro, nel quale egli vive ancora. Con la fuga poco dignitosa di Brunetto, che a Verona avrebbe vinto il palio, Dante prende le distanze dal maestro e riprende il cammino.

- 2. Attraverso le ultime parole del maestro Dante si dimostra duro con gli intellettuali, che accusa di essere omosessuali. Tuttavia riconosce ad essi la capacità di essere grandi spiritualmente. Forse ha attribuito loro vizi che non hanno e forse ha confuso Prisciano con un altro Prisciano (o gli ha attribuito perfidamente un vizio che non aveva). Non è questo l'atteggiamento adatto per leggere il testo dantesco. Il poeta non si è proposto di fare storia o cronaca. Non è compito suo. Si è proposto di fare il poeta, il profeta, il riformatore politico e sociale. Perciò segue le leggi della poesia e adopera tutti gli artifici della narrazione, tra cui l'eccesso, l'esagerazione, il sarcasmo, l'ironia, l'invettiva ecc., per rendere più efficaci le sue parole. Se non facesse così, non riuscirebbe a tenere vivi l'attenzione e il coinvolgimento del lettore e a trasmettergli le sue idee.
- 3. Dante ricorda con affetto la cara e buona immagine paterna di Brunetto, perché questi durante i loro incontri sulla terra gli ha insegnato come l'uomo si eterna, qui su questa terra, con la fama. In questo canto come in altri il poeta distingue l'insegnamento del maestro, che egli valuta positivamente, dal suo comportamento morale, che egli condanna. Un dannato può essere condannabile per un aspetto ed ammirevole per un altro. Ciò vale per Brunetto Latini ma anche per Ciacco, Farinata degli Uberti, Pier delle Vigne, Ulisse ecc.
- 3.1. Dante condanna il peccato del maestro, perché è un'azione *contro la natura*, e la natura è ministra di Dio. Ma il peccato è anche contro la società, danneggiata sia perché l'omosessuale tendenzialmente non genera figli, sia perché non riserva il debito amore alle donne. Nelle società tradizionali i

valori erano chiaramente definiti e chi non li faceva propri era emarginato. E Firenze è talmente preoccupata del diffondersi dell'omosessualità, che nel Duecento emana leggi per fermare il fenomeno.

4. Il poeta distingue una paternità biologica da una paternità spirituale: non cita mai i suoi genitori (cita però i suoi antenati), cita invece Brunetto Latini, che ha costumi poco raccomandabili, ma che è stato senz'altro un buon maestro, perché gli ha insegnato come l'uomo si eterna con la fama. Lo stilnovismo, fin da Guido Guinizelli che ne scrive la canzonemanifesto (1274), dà più importanza alla vita spirituale dell'individuo che alla nobiltà di sangue: la prima è il risultato dell'impegno personale e degli sforzi dell'individuo, la seconda è soltanto una questione di eredità di sangue, di cui non si ha alcun merito.

5. La paternità naturale si realizza nei figli. La paternità spirituale si realizza nelle proprie opere (il *Tesoretto*) o nell'insegnamento che si trasferisce ai discepoli. Ambedue le forme di paternità permettono alla famiglia o all'individuo di sopravvivere a se stesso e di perpetuarsi nel tempo, insomma di acquisire un'immortalità che non è diretta, ma si realizza in una numerosa discendenza e nella fama presso i posteri.

5.1. In *Pd* VIII, 85-148, il poeta affronta con impegno il problema dell'ereditarietà dei caratteri: Dio ha distribuito sulla terra i caratteri che servono ad una società giusta e funzionante; l'uomo però costringe a diventare sacerdote chi è nato per impugnare la spada, perciò la società umana è sempre in preda ai conflitti e al disordine.

6. Dante riprende il problema della fama in Pg XI, 82-117, quando incontra il miniaturista Oderisi da Gubbio, poi in Pd XVII, 106-142, quando incontra il trisavolo Cacciaguida. Oderisi dice che in vita voleva primeggiare nell'arte della miniatura, ma che ora vede che la fama è come un battito di ciglia rispetto all'eternità. Alla domanda del poeta se, ritornato sulla terra, dovrà dire tutto ciò che ha visto (ma allora le sue parole saranno a molti indigeste) o se dovrà tacere (ma allora non acquisterà fama presso i posteri), Cacciaguida risponde che dovrà dire tutto ciò che ha visto, perché questa è la missione che gli è stata assegnata. Dante quindi ne dà un giudizio articolato: da un punto di vista terreno, è un valore da raggiungere; da un punto di vista ultraterreno, è come un soffio di vento, che ora spira di qui, ora di lì; e che muta nome perché muta lato da cui soffia.

6.1. Il poeta aveva affrontato il problema della fama fin da *If* III, 31-69, con gli ignavi, coloro che non avevano fatto nessuna azione né onorevole né disonorevole, che meritasse di farli ricordare dopo la morte. La risposta di Virgilio era stata durissima: «Non ragioniam di lor, ma guarda e passa» (*If* III, 51). Nelle società tradizionali uno dei valori più sentiti era quello di farsi ricordare dai figli e dai nipoti, in nome di una corrispondenza di affetti e di ricordi che coinvolgeva i vivi verso i morti e i vivi verso i loro discendenti. La vita e le società tradizionali riservavano più spazio, più tempo e più ricordi al passato e al futuro. Le società post-

industriali moderne si proiettano unicamente nel presente e nell'immediato futuro. Non lo fanno per cattiva volontà o per una scelta consapevole, ma perché non hanno tempo per comportarsi in altro modo.

7. Dante aveva affrontato in precedenza il problema della Fortuna, cioè della Provvidenza cristiana (If VII, 73-96). A Virgilio aveva affidato il compito di darne la formulazione più estesa del poema: 73. «Colui (=Dio) il cui sapere trascende tutto, fece i cieli e diede loro l'intelligenza angelica che li conduce, così che ogni intelligenza trasmette la luce al cielo specifico, 76. distribuendo in modo equo la luce. Similmente ai beni di questo mondo prepose un'amministratrice e una guida generale (=la Fortuna), 79. che permutasse a tempo debito i beni vani (=terreni) da un popolo all'altro e da una famiglia all'altra, oltre le capacità di opporre resistenza della ragione umana. 82. Per questo motivo un popolo domina e un altro è dominato, seguendo il giudizio di costei, che è nascosto come il serpente nell'erba. 85. Il vostro sapere non può contrastarla: essa provvede [ai cambiamenti], giudica [il momento opportuno] e persegue i suoi fini come le altre intelligenze [perseguono] i loro. 88. Le sue permutazioni non conoscono sosta: la necessità [di trasferire i beni] la fa essere veloce. Perciò spesso avviene che qualcuno cambi completamente la sua condizione [sociale]. 91. Questa è colei che è tanto ingiuriata anche da coloro che dovrebbero lodarla. E [invece] a torto la ricoprono di biasimi e le attribuiscono una cattiva fama. 94. Ma essa continua a rimanere beata e non ode queste [denigrazioni]. Con le altre intelligenze angeliche muove lietamente la sua sfera e gode per la sua beatitudine». In séguito la storia dell'impero, tratteggiata dall'imperatore Giustiniano, mostra come la Provvidenza abbia usato i grandi personaggi come strumenti per i suoi fini (Pd VI, 1-96). Il poeta si dice pronto ai colpi della Fortuna avversa (vv. 91-96), ma le invettive di tutta l'opera mostrano che non lo ha fatto volentieri.

7.1. Brunetto Latini parla di *fortuna*, Dante invece parla di *Fortuna*. La differenza è notevole: il maestro ha una visione conforme agli antichi e per così dire laica della fortuna; il poeta ha una visione cristiana della stessa: la Fortuna è "ministra di Dio" ed esegue i disegni di Dio.

7.2. Dante dice: «La fortuna dia pure i colpi a me, come il villano dà i colpi alle zolle. Ma io sarò indifferente ad essi, mi preoccuperò soltanto della mia rettitudine morale». Sono buoni propositi. E, quando li dimentica, se li fa ripetere da Virgilio: «Vien dietro a me, e lascia dir le genti: Sta come torre ferma, che non crolla Già mai la cima per soffiar di venti» (Pg V, 13-15).

8. Il canto ha un inizio piano, continua con la sorpresa dell'incontro del poeta con il maestro. Prosegue in tono tranquillo (il dialogo tra il poeta ed il maestro). Quindi si alza di tono, prima con l'invettiva di Brunetto contro le bestie discese da Fiesole, cioè i fiorentini, poi con la risposta tutta infuocata di Dante. Quindi c'è un abbassamento di tensione (il poeta chiede al maestro chi sono i suoi

compagni di pena). Infine procede verso la conclusione: Brunetto raccomanda il suo *Tesoro*, nel quale vive ancora. La conclusione (il poeta paragona il maestro a uno di quelli che a Verona corrono per il palio) raffredda in modo rapidissimo la tensione precedente: il poeta prende le distanze dal maestro e chiude il canto. Anche altrove Dante contrappone due (o più) parti di un canto – una fredda (o tiepida o neutra) e una esplosiva –, quindi conclude in modo secco e netto in pochi versi. In diversi casi elimina anche la conclusione: l'anonimo fiorentino che s'impicca nelle sue case (*If* XIV, 139-152) o la morte di Ulisse (*If* XXVI, 136-142).

9. Dante scrittore è velenoso nei confronti di Brunetto. Gli fa dire: «Tiènti lontano dai costumi poco raccomandabili dei fiorentini» (v. 69). Il sottinteso è che egli si è tenuto lontano anche dai costumi poco raccomandabili del maestro. La battuta, che non fuoriesce dal linguaggio normalizzato né dal linguaggio quotidiano, mostra la complessità del linguaggio: il linguaggio non è puramente descrittivo né è univoco: è importante ciò che dice ma anche – e forse di più – quel che sottintende, quel che non dice. Oltre a ciò un gesto o un atteggiamento non ha soltanto una importanza funzionale (spingo il carro con le mani), ma anche una dimensione simbolica (il segno delle fiche, che Vanni Fucci, un ladro di Pistoia, fa in spregio della divinità) o esemplare (i personaggi sono figure di altro) o di altro tipo. Insomma il linguaggio è pluristratificato e i testi vanno letti secondo i quattro sensi delle scritture, che forse sono di più. E spesso quel che non vien detto, che viene sottinteso o taciuto o alluso, è più importante di quel che vien detto.

9.1. Per tutto il poema il poeta è attento ai gesti e ai comportamenti dei personaggi. Il canto più esagitato è forse If XXX, quando Mastro Adamo e Sinone, greco di Troia, si scambiano due pugni e molte invettive. Ma anche Pg V, dove Dante descrive il comportamento di chi, nel gioco della mora, vince e di chi perde.

10. Brunetto lancia una durissima invettiva conto i fiorentini, che ricopre di molteplici offese. Altre invettive sono contro i papi simoniaci (If XIX, 90-118), contro Firenze (If XXVI, 1-6), contro Pisa e contro Genova (If XXXIII, 79-90 e 151-157), contro i principi d'Italia (Pg VI, 76-151) ecc. L'invettiva è un genere letterario diffuso ed apprezzato, che doveva rispettare numerosi criteri formali. In genere chi la lanciava si preoccupava di non cadere nelle mani di chi era oggetto dell'invettiva, altrimenti poteva rimpiangere il momento in cui l'aveva scritta. La cosa curiosa è che le civiltà del passato che avevano una popolazione analfabeta quasi totale avevano una cura per la retorica e per la comunicazione di gran lunga superiore alle civiltà moderne caratterizzate dall'industrializzazione e dal terziario avanzato. Il motivo è semplice: le società tradizionali, cioè agricole, avevano più tempo da dedicare ai propri progetti. Perciò i progetti erano meglio eseguiti. Ben inteso, avere più tempo può anche significare semplicemente che c'erano meno impegni e meno cose da fare. Oggi invece la società di massa, basata su

un consumismo spinto ed esasperato e sulla produzione di sempre nuovi *status symbol*, produce merci – ed anche i libri e la cultura sono merci – che si comperano, (forse) si leggono e poi si buttano. La quantità sostituisce la qualità.

11. Dante conclude il canto in modo originale: fa correre il maestro in modo disonorevole e lo paragona a uno che a Verona corre il palio e lo vince. Il paragone è particolarmente intenso ed efficace per due motivi: a) è concreto ed è legato alla vita quotidiana del lettore, e b) è associato ad un avvenimento sociale – il palio – che coinvolge fortemente lo spettatore. Il poeta presta attenzione anche alle chiusure dei canti, e si preoccupa di variarle continuamente. I goffi e reiterati svenimenti dei primi canti sono scomparsi (*If* III, 135; V, 142).

12. Con il maestro, come in molti altri casi particolarmente importanti, il poeta usa il principio dell'eccesso: quale potrebbe essere la maggiore offesa in un mondo in cui la virilità è valore supremo? Chiaramente l'omosessualità. Così il poeta accusa il maestro di sodomia. In tal modo la figura di Brunetto s'imprime più fortemente nell'immaginazione del lettore. Il gesto con cui Brunetto si fa riconoscere da Dante è espressivo e potente per la sua volgarità: lo prende per il mantello e glielo tira. Nella vita faceva così per avvicinarsi agli altri uomini e, in particolare, ai suoi studenti. Ma il poeta finge d'ignorare il peccato del maestro, che invece è ben piantato in fronte al lettore. E, per contrasto, rivendica i suoi costumi fortemente virili: "Il mio maestro è all'inferno, io certamente non vi andrò per quel suo peccato. Però era un bravo maestro!". Anche in questo caso egli usa il principio del contrasto: una cosa bianca è più bianca vicino a una cosa nera. Un omosessuale è ancora più volgare e spregevole davanti a chi non lo è; e chi non è omosessuale è ancora più onesto e degno di ammirazione agli occhi del lettore. Queste tecniche retoriche ci sono, ma il lettore fa fatica a vederle e cade coinvolto nel tranello che lo scrittore gli tende. Alla fine del canto il poeta reagisce violentemente nei confronti del maestro: lo maltratta, facendolo volgarmente correre come un personaggio da fiera. Chiaramente tutto ciò è giusto: maltrattare un omosessuale, che offende la parte maschile dell'umanità, che offende la virilità, che non compie i suoi doveri nei confronti delle donne (che hanno bisogno di figli per sentirsi realizzate) e della società (che ha bisogno di cittadini per esistere e per funzionare, e la mortalità era costantemente elevatissima), è del tutto legittimo. Anzi è riprovevole non farlo.

12.1. Oggi i valori sono cambiati e in nome di un principio di tolleranza male inteso si devono rispettare anche coloro che non hanno alcun rispetto per quegli *altri* che sono la maggioranza. Il paradosso delle società tolleranti e democratiche è che impongono alla maggioranza dei cittadini di rispettare i valori della minoranza e non impongono alle minoranze devianti di rispettare i valori della maggioranza. I diritti dei meno valgono maggiormente dei diritti dei più. Chi offende i diritti o i valori della

maggioranza non è punito, anzi è considerato un eroe, un trasgressivo. Invece chi non rispetta i valori delle minoranze è accusato di ogni crimine e di ogni nefandezza. Le società tradizionali erano molto più democratiche. D'altra parte – se si deve accettare l'analisi sociologica di H. Marcuse (1898-1979), un filosofo tedesco che influenza la contestazione giovanile degli anni Sessanta – la società consumistica impone la tolleranza non perché essa sia un valore sociale di convivenza, ma perché l'individuo, distolto dai suoi specifici valori che vengono sostituiti da valori massificati e messi tutti sullo stesso piano, si dedica a tempo pieno al valore universale delle società industrializzate: la merce e il consumo della merce.

13. Anche la *Divina commedia* è piena di sesso: Francesca e Paolo e il sesso normale, cioè secondo natura, anche se fuori del matrimonio e con produzione di corna (If V, 97-107), Brunetto Latini e il sesso contro natura (If XV, 31-42 e 100-114). Ma molti dannati sono nudi, a dimostrare la loro perdita di dignità: gli ignavi (If III, 31-69), come gli scialacquatori e i prodighi (If XIII, 115-126). Nelle altre due cantiche si trovano retroscena sessuali un po' diversi. In purgatorio Nino Visconti si lamenta perché la moglie lo ha dimenticato e si è risposata: ciò dimostra quanto l'amore di una donna diminuisce, se non è ravvivato dagli occhi e dal tatto (Pg VIII, 73-78). In paradiso s'incontrano due donne di malaffare: Cunizza da Romano, una ninfomane che non si faceva pagare e che cambia vita soltanto in tarda età; e Raab, una prostituta cananea che si concedeva ad amici e a nemici, purché paganti, e che cambia mestiere quando ha messo da parte un gruzzolo sufficiente per la vecchiaia (Pd IX, 25-36; e 112-126). 14. La punizione dei sodomiti rimanda alla pioggia di fuoco e di zolfo con cui Dio punisce la città di Sodoma e di Gomorra (*Gn* 18, 20 e 19, 24-25), i cui abitanti praticavano largamente questo vizio. Dalla città di Sodoma deriva anche il loro nome.

La struttura del canto è semplice: 1) i due poeti seguono la riva del fiume Flegetónte, quando un dannato riconosce Dante; 2) è Brunetto Latini, maestro del poeta, che prevede per lui un grande futuro ma lo mette in guardia dai fiorentini, che lo vogliono fare a pezzi; 3) Dante dice che ha ancora impressa nella memoria l'immagine paterna di Brunetto, perché gli ha insegnato come l'uomo si eterna con la fama; quindi 4) il poeta chiede chi sono i suoi compagni di pena; 5) il dannato gli risponde, poi raccomanda il suo *Tesoro*, nel quale vive ancora; e 6) raggiunge di corsa i suoi compagni.

# Canto XIX

O Simon mago, o miseri seguaci che le cose di Dio, che di bontate deon essere spose, e voi rapaci

per oro e per argento avolterate, or convien che per voi suoni la tromba, però che ne la terza bolgia state.

Già eravamo, a la seguente tomba, montati de lo scoglio in quella parte ch'a punto sovra mezzo 'l fosso piomba.

O somma sapienza, quanta è l'arte che mostri in cielo, in terra e nel mal mondo, e quanto giusto tua virtù comparte!

Io vidi per le coste e per lo fondo piena la pietra livida di fóri, d'un largo tutti e ciascun era tondo.

Non mi parean men ampi né maggiori che que' che son nel mio bel San Giovanni, fatti per loco d'i battezzatori;

l'un de li quali, ancor non è molt'anni, rupp'io per un che dentro v'annegava: e questo sia suggel ch'ogn'omo sganni.

Fuor de la bocca a ciascun soperchiava d'un peccator li piedi e de le gambe infino al grosso, e l'altro dentro stava.

Le piante erano a tutti accese intrambe; per che sì forte guizzavan le giunte, che spezzate averien ritorte e strambe.

Qual suole il fiammeggiar de le cose unte muoversi pur su per la strema buccia, tal era lì dai calcagni a le punte.

"Chi è colui, maestro, che si cruccia guizzando più che li altri suoi consorti", diss'io, "e cui più roggia fiamma succia?".

Ed elli a me: "Se tu vuo' ch'i' ti porti là giù per quella ripa che più giace, da lui saprai di sé e de' suoi torti".

E io: "Tanto m'è bel, quanto a te piace: tu se' segnore, e sai ch'i' non mi parto dal tuo volere, e sai quel che si tace".

Allor venimmo in su l'argine quarto: volgemmo e discendemmo a mano stanca là giù nel fondo foracchiato e arto.

Lo buon maestro ancor de la sua anca non mi dipuose, sì mi giunse al rotto di quel che si piangeva con la zanca.

"O qual che se' che 'l di sù tien di sotto, anima trista come pal commessa", comincia' io a dir, "se puoi, fa motto".

Io stava come 'l frate che confessa lo perfido assessin, che, poi ch'è fitto, richiama lui, per che la morte cessa.

Ed el gridò: "Se' tu già costì ritto, se' tu già costì ritto, Bonifazio? Di parecchi anni mi mentì lo scritto.

Se' tu sì tosto di quell'aver sazio per lo qual non temesti tòrre a 'nganno la bella donna, e poi di farne strazio?".

Tal mi fec'io, quai son color che stanno, per non intender ciò ch'è lor risposto, quasi scornati, e risponder non sanno.

- 1. O mago Simone, o voi, miserabili suoi seguaci, che le cose di Dio, le quali devon esser date come spose ai buoni, voi rapaci per oro e per argento date in adulterio, 4. ora per voi suonerà la tromba del
- 4 mio canto, perché state nella terza bolgia. 7. Nella bolgia seguente, eravamo già saliti in quella parte dello scoglio-ponticello, che sovrasta a perpen-
- dìcolo il mezzo della fossa. 10. O somma sapienza, quant'è grande l'arte che mostri in cielo, in terra e nel mondo dei malvagi, e con quanta giustizia la
- tua potenza distribuisce premi e castighi! 13. Per le pareti scoscese e per il fondo della bolgia io vidi la pietra livida piena di fori, tutti ugualmente larghi e
- circolari. 16. Non mi apparivano più piccoli né più grandi di quelli che si trovano nel mio bel battistero di san Giovanni, destinati alla funzione di battez-
- zatoi, 19. uno dei quali, non molti anni or sono, io ruppi per salvare un tale che vi stava annegando dentro: e questa sia l'interpretazione definitiva, che
- smentisca ogni altra interpretazione. 22. Dall'apertura di ciascun foro sporgevano i piedi e le gambe di un peccatore sino ai polpacci, il resto del cor-
- po rimaneva dentro. 25. Tutti [i dannati] avevano le piante dei piedi accese, perciò le giunture guizzavano così forte, che avrebbero spezzato legami di
- vimini attorti e corde di erbe intrecciate. 28. Le fiamme si muovevano dai calcagni alle punte dei piedi, come il fiammeggiare delle cose unte si muo-
- ve soltanto sulla loro superficie. 31. «O maestro, chi è colui che soffre tormenti più degli altri suoi compagni» dissi, «e che è lambito da una fiamma
- più rossa?» 34. Ed egli a me: «Se vuoi che ti porti laggiù seguendo la strada meno ripida, saprai da lui il nome e le colpe». 37. Ed io: «Tanto mi piace
- [andar giù] quanto piace a te: tu sei il mio signore, sai che non mi allontano da quel che tu vuoi e sai anche quel che io lascio inespresso». 40. Allora venimma pul quanto argina velcomma a discondarmo
- nimmo sul quarto argine, volgemmo e discendemmo laggiù, a sinistra, nel fondo pieno di buche e stretto.
  43. Il buon maestro non mi depose dalle sue anche,
- finché non giunse vicino al pozzetto di quel dannato, che piangeva con le gambe. 46. «Chiunque tu sia, o anima trista, conficcata come un palo [nel ter-
- reno], che hai in basso quel che va in alto» io cominciai a dire, «parla, se puoi.» 49. Io stavo in attesa come il frate che confessa il perfido assassino, il
- quale, dopo che è capovolto, lo richiama per ritardare ancora un po' la morte. 52. Ed egli gridò: «Sei tu già qui in piedi, sei tu già qui in piedi, o Bonifa-
- del futuro. 55. Ti sei saziato così presto di quella ricchezza, per la quale non temesti di prender con
- 52 l'inganno la bella donna (=la Chiesa) e poi di farne strazio?». 58. Io mi feci come colui che, non comprendendo ciò che gli vien risposto, resta come scornato e non sa rispondere.

| Allor Virgilio disse: «Dilli tosto:       | 61  | 61. Allora Virgilio disse: «Digli sùbito: "Non son                                                     |
|-------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "Non son colui, non son colui che         |     | colui, non son colui che credi!"». Io risposi come mi                                                  |
| credi»";                                  |     | fu detto. 64. Perciò lo spirito storse completamente                                                   |
| e io rispuosi come a me fu imposto.       |     | i piedi; poi, sospirando e con voce di pianto, mi dis-                                                 |
| Per che lo spirto tutti storse i piedi;   | 64  | se: «E allora che cosa vuoi? 67. Se t'interessa tanto                                                  |
| poi, sospirando e con voce di pianto,     |     | sapere chi io sia, che perciò sei corso giù per la co-                                                 |
| mi disse: "Dunque che a me richiedi?      |     | sta, sappi che vestii il gran manto papale. 70. Fui                                                    |
| Se di saper ch'i' sia ti cal cotanto,     | 67  | vero figlio dell'orsa (=un Orsini) e così desideroso                                                   |
| che tu abbi però la ripa corsa,           |     | [di ricchezza] per ingrandire gli orsetti (=i nipoti),                                                 |
| sappi ch'i' fui vestito del gran manto;   |     | che lassù imborsai denaro, qui me stesso. 73. Sotto                                                    |
| e veramente fui figliuol de l'orsa,       | 70  | il mio capo son trascinati gli altri papi simoniaci                                                    |
| cupido sì per avanzar li orsatti,         | , 0 | che mi precedettero, appiattati dentro le fessure                                                      |
| che sù l'avere e qui me misi in borsa.    |     | della pietra. 76. Laggiù cascherò anch'io, quando                                                      |
| Di sotto al capo mio son li altri tratti  | 73  | verrà colui che io credevo che tu fossi, quando ti                                                     |
| che precedetter me simoneggiando,         | 75  | feci l'improvvisa domanda. 79. Ma il tempo, duran-                                                     |
| per le fessure de la pietra piatti.       |     | te il quale mi son cotto i piedi e son rimasto così                                                    |
| Là giù cascherò io altresì quando         | 76  | sottosopra, è più lungo di quello che egli resterà                                                     |
| verrà colui ch'i' credea che tu fossi     | 70  | piantato con i piedi in fiamme. 82. Dopo di lui,                                                       |
| allor ch'i' feci 'l sùbito dimando.       |     | macchiato di colpe ben più vergognose, verrà da                                                        |
| Ma più è '1 tempo già che i piè mi        | 79  | ponente (=dalla Francia) un altro pastore senza leg-                                                   |
| cossi                                     | 1)  | ge (=papa Clemente V), che ricoprirà lui e me. 85.                                                     |
| e ch'i' son stato così sottosopra,        |     | Sarà un nuovo Giasone, del quale si legge nei <i>Mac</i> -                                             |
| ch'el non starà piantato coi piè rossi:   |     | cabei; e, come a questi fu arrendevole il suo re                                                       |
| ché dopo lui verrà di più laida opra      | 82  | (=Antioco Epifàne), così sarà con lui il re di Fran-                                                   |
| di ver' ponente, un pastor sanza legge,   | 02  | cia (=Filippo il Bello)». 88. Io non so se a questo                                                    |
| tal che convien che lui e me ricuopra.    |     | punto fui troppo temerario, perché gli risposi in                                                      |
| Novo Iasón sarà, di cui si legge          | 85  | questo modo: «Deh, ora dimmi: quanto denaro volle                                                      |
| ne' Maccabei; e come a quel fu molle      | 65  | 91. nostro Signore, quando affidò le chiavi a san                                                      |
| suo re, così fia lui chi Francia regge".  |     | Pietro? Gli disse soltanto "Viènimi dietro". 94. Né                                                    |
| Io non so s'i' mi fui qui troppo folle,   | 88  | Pietro né gli altri apostoli pretesero oro e argento da                                                |
| ch'i' pur rispuosi lui a questo metro:    | 00  | Matia, quando fu destinato al posto, che l'anima                                                       |
| "Deh, or mi dì : quanto tesoro volle      |     | •                                                                                                      |
| Nostro Segnore in prima da san Pietro     | 91  | malvagia (=Giuda Iscariota) perse. 97. Perciò sta' pure così, perché sei punito a dovere, e custodisci |
| ch'ei ponesse le chiavi in sua balìa?     | 91  | bene il denaro male acquistato, che ti rese ardito                                                     |
| Certo non chiese se non "Viemmi retro".   |     | contro Carlo d'Angiò. 100. E, se non me lo vietasse                                                    |
| Né Pier né li altri tolsero a Matia       | 94  | la riverenza per le somme chiavi (=la sede papale)                                                     |
| oro od argento, quando fu sortito         | 24  | che tenesti nella vita lieta, 103. io userei parole an-                                                |
| al loco che perdé l'anima ria.            |     | cor più gravi, perché la vostra avarizia corrompe il                                                   |
| Però ti sta, ché tu se' ben punito;       | 97  | mondo, calpestando i buoni e sollevando i malvagi.                                                     |
| e guarda ben la mal tolta moneta          | 91  | 106. Parlò di voi Giovanni l'Evangelista, quando                                                       |
| ch'esser ti fece contra Carlo ardito.     |     | vide colei (=la Roma dei papi) che siede sopra le                                                      |
| E se non fosse ch'ancor lo mi vieta       | 100 | acque puttaneggiare con i re; 109. [proprio] quella                                                    |
| la reverenza delle somme chiavi           | 100 | [donna] che nacque con sette teste (=i sette sacra-                                                    |
| che tu tenesti ne la vita lieta,          |     | menti e i sette doni dello Spirito Santo) e che ebbe                                                   |
| io userei parole ancor più gravi;         | 103 | vigoroso aiuto dalle dieci corna (=i dieci coman-                                                      |
| ché la vostra avarizia il mondo attrista, | 103 | damenti), finché il suo comportamento piacque a                                                        |
| calcando i buoni e sollevando i pravi.    |     | suo marito. 112. Vi siete fatti un dio d'oro e                                                         |
| Di voi pastor s'accorse il Vangelista,    | 106 | d'argento; e quale differenza c'è tra voi e gli adora-                                                 |
| quando colei che siede sopra l'acque      | 100 | tori di idoli, se non che essi ne adorano uno, mentre                                                  |
| puttaneggiar coi regi a lui fu vista;     |     | voi ne adorate cento? 115. Ahi, o Costantino, di                                                       |
| quella che con le sette teste nacque,     | 109 | quanto male fu causa non la tua conversione [al cri-                                                   |
| e da le diece corna ebbe argomento,       | 10) | stianesimo], ma quella donazione con cui facesti                                                       |
| fin che virtute al suo marito piacque.    |     | ricco il primo papa (=Silvestro I)!». 118. Mentre gli                                                  |
| Fatto v'avete Dio d'oro e d'argento;      | 112 | cantavo queste note, o rabbia o coscienza che lo                                                       |
| e che altro è da voi a l'idolatre,        | 114 | mordesse, scalciava fortemente con ambedue i pie-                                                      |
| se non ch'elli uno, e voi ne orate cento? |     | di.                                                                                                    |
| Ahi, Costantin, di quanto mal fu matre,   | 115 | ui.                                                                                                    |
| non la tua conversion, ma quella dote     | 113 |                                                                                                        |
| che da te prese il primo ricco patre!".   |     |                                                                                                        |
| E mentr'io li cantava cotai note,         | 11  |                                                                                                        |
| o ira o coscienza che 'l mordesse,        | 8   |                                                                                                        |
| forte spingaya con ambo le piote          | O   |                                                                                                        |

forte spingava con ambo le piote.

| 121 |
|-----|
|     |
|     |
| 124 |
|     |
|     |
| 127 |
|     |
|     |
| 130 |
|     |
|     |
| 133 |
|     |

### I personaggi

**Simone** secondo gli *Atti degli apostoli* (8, 9-24) era un famoso mago di una città della Samaria. Quando vede Pietro e Giovanni fare miracoli, chiede loro di avere dietro compenso la stessa capacità. Pietro maledice lui e il suo denaro. Da Simone è detta *simonia* la colpa di chi fa commercio delle cose sacre.

Il papa Niccolò III (1277-1280), al secolo Giovanni Gaetano Orsini, ha una condotta irreprensibile prima di ricoprire la carica pontificia. Poi beneficia i parenti (è il primo papa a mettere in pratica il nepotismo) e diventa avido.

Il papa Bonifacio VIII (Anagni 1235ca.-Roma 1303), al secolo Benedetto Caetani, viene eletto cardinale nel 1281 e papa nel 1294. Nel 1300 indìce il primo giubileo. Cerca d'imporre la sua autorità in Italia e l'autorità della Chiesa in Europa. Si scontra perciò con il re di Francia Filippo il Bello (1268-1314), che ammonisce con due bolle (1301 e 1302). Il sovrano francese reagisce accusandolo di aver tramato ai danni del papa Celestino V, quindi scende in Italia e lo fa arrestare ad Anagni. Muore poco dopo per l'offesa subìta.

Il papa Clemente V (1305-1314), al secolo Bertrand de Got, succede a papa Benedetto XI, che occupa il trono pontificio soltanto per nove mesi (1304). È nominato grazie all'appoggio del re di Francia Filippo il Bello, a cui rimane politicamente vincolato, tanto che porta la sede pontificia ad Avignone. Neanche con i papi successivi la Santa Sede riesce ad esprimere un programma autonomo dai condizionamenti reali e conduce una vita opulenta nella reggia avignonese.

Il papa Silvestro I (314-336) secondo la leggenda guarisce dalla lebbra l'imperatore Costantino, il quale lo ricompensa concedendogli la città di Roma. Da questa donazione – che Dante crede autentica – trae origine il potere temporale del papato.

Giasone è un personaggio biblico. Compera il sommo sacerdozio dal re Antioco IV Epifàne, poi ricopre in modo indegno la carica (2 Mac IV).

Carlo I d'Angiò (1226-1285) è fratello di Luigi IX il Santo, re di Francia. Con l'aiuto del papato diventa re di Sicilia, che toglie alla casa di Svevia (1266-68). Si rifiuta di sposare un suo nipote con una nipote del papa Nicolò III. Questi si vendica privandolo del titolo di senatore di Roma e di vicario della Toscana e appoggiando la ribellione della Sicilia (1282).

121. Io credo che le mie invettive piacessero alla mia guida, che ascoltò con volto lieto il suono delle mie franche parole. 124. Perciò mi prese con ambedue le braccia e, stringendomi al petto, risalì per il sentiero da cui era discesa. 127. Non si stancò di tenermi abbracciato strettamente e mi portò sopra il ponte che collega il quarto ed il quinto argine. 130. Qui depose dolcemente il carico, dolcemente a causa dello scoglio disagevole e ripido, che sarebbe stato un passaggio difficile anche per le capre. 133. Da qui mi si scoprì un'altra bolgia.

Le chiavi di san Pietro sono le chiavi che nel Vangelo Cristo dà a Pietro per farlo capo della Chiesa. Le chiavi quindi indicano il trono papale o la Chie-

### Commento

1. Il canto comincia tranquillamente, poi Dante si fa portare da Virgilio a vedere il dannato che è piantato a testa in giù e che ha le fiamme sulle piante dei piedi. Il dannato lo scambia per il papa Bonifacio VIII. A questo punto Dante lancia una durissima e lunghissima invettiva contro gli uomini di Chiesa, che si sono macchiati di simonia (vv. 90-117). Se la prende anche con l'imperatore Costantino, colpevole di aver dato il possesso di Roma a papa Silvestro I, che lo ha guarito dalla lebbra. Da quel primo possesso sarebbe poi derivato il potere temporale dei papi, che il poeta disapprova con ogni forza, perché mescola il potere spirituale e il potere temporale della Chiesa.

1.2. Il poeta condanna la simonia dei papi richiamandosi direttamente al *Vangelo*, quindi rimprovera lo stesso imperatore Costantino, a causa del dono che ha portato la Chiesa ad occuparsi di beni mondani. Con estrema abilità riesce a condannare anche i papi che sarebbero saliti sul soglio pontificio dopo il 1300, anno del suo viaggio nell'oltretomba: Niccolò III lo "riconosce" per Bonifacio VIII grazie alla capacità che i dannati hanno di conoscere il futuro (*If* X), quindi parla degli altri papi simoniaci, che l'avrebbero spinto sempre più giù nella roccia. Il papa però o vede male o, come altri dannati, vuole essere velenoso e vendicativo, perché scambia il poeta per Bonifacio VIII.

1.3. La punizione a cui sono condannati i papi non è un'invenzione originale di Dante: era la pena comminata agli assassini. Erano sepolti nel terreno a testa in giù e morivano soffocati. La giustizia medioevale non ammetteva eccezioni né attenuanti.

1.4. La condanna della simonia è tanto più efficace in quanto fatta innanzi tutto da un papa, e poi ribadita dal poeta. Il papa è spinto a confessarsi come i dannati sono spinti sulla riva dell'Acherónte dalla giustizia divina: riconosce il suo peccato, accusa gli altri papi di simonia, prevede che i papi successivi lo cacceranno ancora più giù nella roccia. Egli prova il desiderio di punire se stesso ma anche il desiderio vendicativo di accusare gli altri papi. L'articolata autodenuncia che egli fa provoca la conse-

guente articolata risposta del poeta. Il papa dimostra la freddezza dello storico o del cronista: compiaciuto, informa con grande precisione. E, ugualmente compiaciuto, coinvolge anche gli altri papi.

1.5. La collusione della Chiesa con il re di Francia Filippo il Bello è condannata ancora, e con parole ugualmente forti, in *Pg* XXXII, 130-160: il papa è paragonato a una «puttana sciolta», cioè *discinta*, il sovrano francese a un «gigante» e a un «drudo», cioè a un *amante spregevole*, la Chiesa a un «mostro», cioè a un *drago mostruoso*, e a una «nova belva», cioè a una *beva mostruosa*. Anche in questo caso il poeta prende immagini dall'*Apocalisse*.

2. Nel canto compare esplicitamente il papa Bonifacio VIII, che il poeta considera la causa del suo esilio. Il dannato, il papa Niccolò III Orsini, scambia il poeta per Bonifacio VIII e lo accusa malignamente di amare il denaro (vv. 52-63). Il papa era già apparso indirettamente in If VI, 69, dove Ciacco, un goloso fiorentino, lo accusa di schierarsi con i guelfi neri e di favorire il colpo di Stato di costoro; in If XV, 112-114, il poeta ricorda che trasferisce il vescovo Andrea de' Mozzi da Firenze a Vicenza e con questa associazione coinvolge il pontefice nel degrado morale del vescovo; e in If XXVII, 85, lo definisce «lo principe d'i novi Farisei», facendo riferimento al Vangelo, dove Gesù rimprovera i farisei di essere sepolcri imbiancati (Mt. 23, 13-36), e lo accusa di aver ingannato Guido da Montefeltro, un capitano di ventura esperto in inganni. Il papa però riappare anche nelle altre cantiche: in Pg XX, 85-93, Ugo Capeto, re di Francia, parla della sua futura cattura ad Anagni ad opera di un emissario di Filippo il Bello, re di Francia; in Pd IX, 127-142, Folchetto da Marsiglia, prima poeta e poi frate domenicano, lo accusa di pensare al denaro e di non pensare a liberare il sepolcro di Cristo; in Pd XXVII, 19-27, san Pietro lo accusa di usurpare la sede papale e di aver fatto di Roma una cloaca. A parte questo canto, negli altri è citato sempre con una perifrasi.

2.1. Bonifacio VIII ricompare direttamente anche in *If* XXVII, 85-111, dove giganteggia per la sua diabolica astuzia: a Guido da Montefeltro, un capitano di ventura famoso in tutta Europa per i suoi inganni, chiede un consiglio fraudolento, per far cadere la città di Palestrina. Lo convince dicendogli che lo assolveva dal peccato ancor prima che lo commettesse. Guido si lascia convincere. Dopo morto, un demonio logico rivendica a sé la sua anima, poiché non ci si può pentire prima di commettere peccato.

3. L'invettiva di Dante non nasce dal cuore, cioè non è spontanea, nasce dalla ragione ed è piena di cultura. Il poeta si richiama al *Vangelo* (vv. 90-96), pronuncia una prima condanna (vv. 97-99) e fa una ripresa più incandescente (vv. 100-105), che si richiama ulteriormente alle *Sacre scritture* (vv. 105-111), quindi fa una ripresa della condanna (vv. 112-114) che allarga il discorso all'imperatore Costantino, causa involontaria della corruzione papale, con il quale chiude in modo alto il suo intervento (vv. 115-118). L'invettiva è "rafforzata" dalle reazioni del papa che soltanto alle parole del poeta – «o ira o coscienza che 'l mordesse» – si rende conto del suo

comportamento vergognoso, che prima aveva descritto con la precisione meticolosa di un cronista. Ed è avvalorata anche dal compiacimento dimostrato da Virgilio, che ascolta le parole di Dante e dà il suo totale assenso.

3.1. L'invettiva del poeta piace anche a Virgilio, che esprime la sua approvazione prendendolo in braccio, stringendolo al petto e riportandolo sul ponte che collega il quarto e il quinto argine. In altri casi, ad esempio in *If* XXX, 130-148, Virgilio rimprovera Dante perché ascolta affascinato due dannanti, maestro Adamo e il greco Sinone, che litigano, si rinfacciano le rispettive colpe e si scambiano un paio di cazzotti. In *Pg* II, 106-123, invece ambedue i poeti si sentono rimproverati da Catone, poiché si erano fermati ad ascoltare Casella che stava cantando una canzone di Dante. Il rapporto tra i due poeti è sempre vario e mai scontato.

4. L'invettiva è una delle figure retoriche più efficaci: un personaggio inveisce per qualche motivo (che è detto) contro qualcuno o contro qualcosa secondo i canoni della buona retorica. Essa è in genere particolarmente violenta, eccessiva ed infuocata. Nel caso specifico Dante usa parole forti, prese quasi letteralmente dall'*Apocalisse* (17, 9) di Giovanni: «Parlò di voi Giovanni l'Evangelista, quando vide colei (=la Roma dei papi) che siede sopra le acque puttaneggiare con i re». L'evangelista però si riferisce a Roma pagana, Dante a Roma papale.

5. Il poeta ricorre in molteplici occasioni alla violenza dell'invettiva: con Brunetto Latini contro i fiorentini (If XV, 61-78), contro i papi simoniaci (If XIX, 88-117), contro Pisa e contro Genova (If XXXIII, 79-90 e 151-157). Una delle più intense ed appassionate, senz'altro la più lunga e la più violenta, si trova in Pg VI, 76-151: davanti all'affettuoso abbraccio di Sordello da Goito e di Virgilio, due conterranei che non si erano mai conosciuti, il poeta si scaglia con parole durissime contro i prìncipi italiani costantemente in conflitto tra loro, contro la Chiesa che invade l'ambito politico che spetta all'Impero, contro l'imperatore che trascura l'Italia per occuparsi unicamente della Germania, contro lo stesso Dio che sembra essersi dimenticato dell'Italia, infine contro Firenze che fa e disfà le leggi e che manda in esilio e richiama i suoi cittadini.

5.1. Anche *Pg* VI ha una struttura simile a questo canto: un inizio tranquillo, poi all'improvviso c'è lo scoppio dell'invettiva. La retorica antica suggeriva di mettere insieme o vicini due argomenti di diverso tipo, per accentuarne le caratteristiche grazie all'eccessivo contrasto: il color bianco vicino al color nero diventa più bianco

6. Un'altra applicazione dell'ars dicendi dantesca è costituita dall'imitazione del linguaggio artificioso e forbito di Pier delle Vigne (If XIII, 4-9, 30-39, 55-78) e dall'orazion picciola che Ulisse rivolge ai suoi compagni, per convincerli ad andare a visitare il mondo «sanza gente» (If XXVI, 112-120). Nel Purgatorio, che dedica tanto spazio ai poeti e alla poesia, lo scrittore imita la lingua aristocratica e sonante del poeta provenzale Arnaut Daniel

(1155ca.-1215 ca.) (*Pg* XXIV, 139-148). Invece nel *Paradiso* al trisavolo Cacciaguida mette in bocca un latino suggestivo ed ipnotico (*Pd* XV, 28-30).

7. Il valore e la gravità dell'invettiva si colgono soltanto se si tiene presente il contesto storico: dopo la morte del papa Bonifacio VIII (1303), che si era preoccupato della grandezza e del prestigio sia spirituale sia mondano della Chiesa, sul soglio pontificio va prima Benedetto XI (1303-1304) e poi Clemente V (1305-1314), un papa francese, che porta la sede papale ad Avignone. In tal modo inizia un profondo e lunghissimo periodo di crisi per la Chiesa (la cattività avignonese), che si conclude soltanto nel 1378, quando la sede papale è riportata a Roma. Ciò però dà luogo al Grande Scisma (1378-1416): la Chiesa ha un papa avignonese, un altro romano, e per qualche tempo ha tre papi. Esso si conclude soltanto 40 anni dopo con il concilio di Costanza (1416-20).

8. Nel 1440 l'umanista Lorenzo Valla mediante una analisi filologica del testo dimostra che la cosiddetta Donazione di Costantino è un falso che risale al sec. VII (De falso credita et ementita Constantini donatione). La cosa però non deve sorprendere più di tanto: nel Medio Evo le falsificazioni, le manipolazioni, le interpolazioni (in buona o in mala fede) erano diffusissime. O, meglio, non esisteva – perché si doveva ancora formare – l'idea che il testo andava letto e tramandato com'era uscito dalle mani dell'autore. Perciò, se non vogliamo comportarci in modo acritico e anacronistico, dobbiamo sempre tenere presente che quelle falsificazioni sono tali per noi, non erano considerate falsificazioni dai diretti interessati. Con il tempo i valori e i criteri di scientificità cambiano. E, se ci fa piacere, possiamo sempre dire che i nostri sono migliori, più rigorosi e più «scientifici». I medioevali, per motivi tecnici, non verranno certamente a smentirci.

8.1. Non deve sfuggire poi che manipolare un testo significava leggere attivamente un testo. La filologia invece trasforma il testo in un dato immutabile, in un corpo morto, senza vita e senza contenuto. Porta alla imbalsamazione del testo. La tesi poi che si deve riportare il testo alle ultime volontà dello scrittore ha provocato numerosi paradossi su cui non conviene insistere. Non si vuol mettere in discussione l'importanza di avere un testo senza le letture intermedie che ci separano dall'autore. Ma non si deve trasformare in dogma una semplice possibilità e un semplice strumento di lavoro, il cui valore non è mai teorico, è sempre legato ai risultati pratici che di volta in volta permette o non permette. Il restauro filologico poi è soltanto la condizione o, meglio, una delle condizioni imprescindibili per capire correttamente un testo. Insomma il lavoro vero e proprio sul testo avviene dopo tale restauro. Il corretto approccio a un testo non è un dogma da applicare meccanicamente. Ha questo significato: permette di cogliere più facilmente la ricchezza di un testo.

8.2. Peraltro questo falso ha una sua spiegazione: giustificare o, meglio, fondare sul piano giuridico le pretese della Chiesa su Roma e i territori circostanti. La Chiesa quindi prende le sue precauzioni per pre-

venire future rivendicazioni di quei territori: li riceve da chi ne può legittimamente disporre e che perciò li può alienare. Da parte sua Valla dimostra la falsità del documento non per amore del sapere, ma perché doveva difendere il suo datore di lavoro, il sovrano di Napoli, dalle richieste di tributi che la Chiesa avanzava verso il regno di Napoli, su cui aveva diritti di origine feudale. Insomma il falso era uno dei tanti strumenti di lotta politica. E si deve aggiungere: di ieri come di oggi. Perciò l'analisi filologica è importante, ma non è l'unica possibile né a priori è la più importante.

8.3. Da parte sua la Chiesa dimostra buon senso e responsabilità: a) giustifica sul piano giuridico le sue pretese, così nessuno può rivendicare il possesso di quelle terre; b) preferisce fare un documento falso che spargere fiumi d'inchiostro o di sangue per difendere in séguito le sue pretese; c) l'attacco che subisce non è fatto in nome della verità, ma per sottrarsi ai suoi tributi ed eventualmente per impossessarsi dei suoi beni; d) se non s'impossessava lei dei beni, ci avrebbero pensato i nobili di Roma o di Napoli, colpevoli soltanto di essere arrivati con secoli di ritardo. Ci sono le prove: a) i piccoli tiranni delle città italiane legittimano le loro conquiste fatte con la forza acquistando titoli nobiliari dall'imperatore o dal papa; b) le tesi di Martin Lutero (1517) scatenano sùbito gli appetiti di contadini, cavalieri e principi tedeschi sui beni della Chiesa... 8.4. Il falsificatore doveva essere molto abile, se passano 750 anni prima che sia scoperto...

9. Virgilio prende in braccio due volte Dante (vv. 34-45 e 124-130). Anche in séguito il poeta si aggrappa a Virgilio (*If* XXXIV, 70). Invece altrove non riesce ad abbracciare Casella, perché è un'ombra vana, «fuorché nell'aspetto» (*Pg* II, 79-81), mentre i due poeti Sordello da Goito e Virgilio si abbracciano (*Pg* VI, 73-75). Non ha senso leggere l'opera per individuarne le contraddizioni. Dante non è un logico, è un poeta. E come tale si prende la libertà di decidere come vuole.

10. La conclusione del canto è rapidissima, un solo verso (v. 133), che aggancia il canto al canto successivo. In tal modo si ripete il contrasto tra parte tranquilla e parte infuocata del canto. Un altro canto che si conclude allo stesso modo è *If* XV: Brunetto Latini, il bravo maestro del poeta che gli preannuncia fama e gloria, rincorre volgarmente la schiera dei suoi compagni e sembrava, al pallio di Verona, colui che vince, non colui che perde.

La struttura del canto è semplice: 1) il poeta inveisce contro Simon mago e tutti i suoi seguaci; quindi 2) Virgilio lo porta nel fondo dell'argine, dove sono puniti i simoniaci; 3) il papa Niccolò III lo scambia per Bonifacio VIII; poi racconta come in vita ha imborsato denaro e lì se stesso; 4) Dante allora lancia una violentissima invettiva contro i papi simoniaci, che piace a Virgilio; 5) il ritorno dei due poeti sull'argine conclude il canto.

### Canto XXI

Così di ponte in ponte, altro parlando che la mia comedìa cantar non cura, venimmo; e tenavamo il colmo, quando restammo per veder l'altra fessura di Malebolge e li altri pianti vani; e vidila mirabilmente oscura.

Quale ne l'arzanà de' Viniziani bolle l'inverno la tenace pece a rimpalmare i legni lor non sani,

ché navicar non ponno – in quella vece chi fa suo legno novo e chi ristoppa le coste a quel che più viaggi fece;

chi ribatte da proda e chi da poppa; altri fa remi e altri volge sarte; chi terzeruolo e artimon rintoppa –;

tal, non per foco, ma per divin'arte, bollia là giuso una pegola spessa, che 'nviscava la ripa d'ogne parte.

I' vedea lei, ma non vedea in essa mai che le bolle che 'l bollor levava, e gonfiar tutta, e riseder compressa.

Mentr'io là giù fisamente mirava, lo duca mio, dicendo "Guarda, guarda!", mi trasse a sé del loco dov'io stava.

Allor mi volsi come l'uom cui tarda di veder quel che li convien fuggire e cui paura sùbita sgagliarda,

che, per veder, non indugia 'l partire: e vidi dietro a noi un diavol nero correndo su per lo scoglio venire.

Ahi quant'elli era ne l'aspetto fero! e quanto mi parea ne l'atto acerbo, con l'ali aperte e sovra i piè leggero!

L'omero suo, ch'era aguto e superbo, carcava un peccator con ambo l'anche, e quei tenea de' piè ghermito 'l nerbo.

Del nostro ponte disse: "O Malebranche, ecco un de li anzian di Santa Zita! Mettetel sotto, ch'i' torno per anche a quella terra che n'è ben fornita:

ogn'uom v'è barattier, fuor che Bonturo; del no, per li denar vi si fa *ita*".

Là giù 'l buttò, e per lo scoglio duro si volse; e mai non fu mastino sciolto con tanta fretta a seguitar lo furo.

Quel s'attuffò, e tornò sù convolto; ma i demon che del ponte avean coperchio, gridar: "Qui non ha loco il Santo Volto:

qui si nuota altrimenti che nel Serchio! Però, se tu non vuo' di nostri graffi, non far sopra la pegola soverchio''.

Poi l'addentar con più di cento raffi, disser: "Coverto convien che qui balli, sì che, se puoi, nascosamente accaffi".

Non altrimenti i cuoci a' lor vassalli fanno attuffare in mezzo la caldaia la carne con li uncin, perché non galli.

Lo buon maestro "Acciò che non si paia che tu ci sia", mi disse, "giù t'acquatta dopo uno scheggio, ch'alcun schermo t'aia; 1. Così di ponte in ponte, parlando di altre cose che la mia commedia (=opera) non cura di cantare, venimmo [alla quinta bolgia]. Eravamo sul culmine [del ponte], quando 4. ci fermammo per vedere la bolgia sottostante di Malebolge e [udire] i nuovi e inutili pianti. E la vidi mirabilmente oscura. 7. Come d'inverno nell'arsenale di Venezia si fa bollire la pece tenace per riparare le imbarcazioni danneggiate, 10. che non possono navigare – invece di navigare c'è chi costruisce una nuova barca e chi ri-

1

4

7

stoppa i fianchi a quella che fece più viaggi; 13. chi rafforza la prua e chi la poppa; altri fa remi e altri prepara le corde; chi rattoppa la vela di terzeruolo e di artimone (=più piccola e più grande) -; 16. allo

stesso modo, non per il fuoco, ma per l'arte divina, ribolliva laggiù una pece spessa, che rendeva appiccicosa la riva da ogni parte. 19. Io vedevo la pece, ma non vedevo in essa nient'altro che le bolle

che il calore sollevava, e [vedevo] che si gonfiava tutta e poi cadeva giù di nuovo compatta. 22. Mentre io guardavo laggiù con gli occhi fissi, la mia guida, dicendo «Stai attento, stai attento!, mi trasse

a sé dal luogo in cui mi trovavo. 25. Allora mi volsi indietro come l'uomo che indugia a vedere quel che gli conviene fuggire e a cui l'improvvisa paura to-

glie le forze, 28. e che, pur guardando, non rimanda la partenza. E vidi dietro a noi un diavolo nero venire di corsa su per lo scoglio-ponte. 31. Ahi quanto

era feroce nell'aspetto! e quanto mi pareva crudele nell'atteggiamento, con le ali aperte e leggero sopra i piedi! 34. Un peccatore con ambedue le anche

gravava sul suo omero, che era arcuato e superbo, ed egli lo teneva ghermito per i garretti dei piedi. 37. Dal nostro ponte disse: «O Malebranche, ecco

uno degli anziani di Santa Zita! Mettetelo sotto [la pece], che io torno di nuovo 40. in quella terra (=Lucca) che ne è ben fornita: lì ogni uomo è barattica ficare ficare (il degratica di incorre control de la c

tiere, fuorché Bonturo (=il demonio è ironico verso il dannato); lì per i denari il *no* diventa *sì*». 43. Lo buttò giù nel fondo, poi ritornò indietro per lo scoglio-ponte fatto di roccia: non ci fu mai un mastino

sciolto [dalla catena] che avesse tanta fretta ad inseguire un ladro. 46. Quello cadde a tuffo, poi ritarnà su tutto imbrottato. Ma i demoni che areno

tornò su tutto imbrattato. Ma i demoni, che erano sotto l'arco del ponte, gridarono: «Qui non si mostra il Santo Volto: 49. qui si nuota altrimenti che nel fiume Serchio! Perciò, se non vuoi provare i no-

stri uncini, non stare a galla sopra la pece». 52. Poi lo addentarono con più di cento raffi, e dissero:

«Qui conviene (=è necessario) che tu balli al coperto (= sotto la pece); così, se ti riesce, arraffi di nascosto». 55. Non diversamente [dal demonio] i cuo-

chi ai loro aiutanti fanno immergere in mezzo alla caldaia la carne con gli uncini, affinché non galleggi. 58. Il buon maestro «Affinché non appaia che tu

ci sia» mi disse, «acquàttati giù dietro una roccia, che ti faccia da schermo.

e per nulla offension che mi sia fatta, non temer tu, ch'i' ho le cose conte, perch'altra volta fui a tal baratta".

Poscia passò di là dal co del ponte; e com'el giunse in su la ripa sesta, mestier li fu d'aver sicura fronte.

Con quel furore e con quella tempesta ch'escono i cani a dosso al poverello che di sùbito chiede ove s'arresta, usciron quei di sotto al ponticello, e volser contra lui tutt'i runcigli; ma el gridò: "Nessun di voi sia fello! Innanzi che l'uncin vostro mi pigli,

Innanzi che l'uncin vostro mi pigli, traggasi avante l'un di voi che m'oda, e poi d'arruncigliarmi si consigli".

Tutti gridaron: "Vada Malacoda!"; per ch'un si mosse – e li altri stetter fermi –, e venne a lui dicendo: "Che li approda?".

"Credi tu, Malacoda, qui vedermi esser venuto", disse 'l mio maestro, "sicuro già da tutti vostri schermi, sanza voler divino e fato destro? Lascian'andar, ché nel cielo è voluto ch'i' mostri altrui questo cammin silvestro".

Allor li fu l'orgoglio sì caduto, ch'e' si lasciò cascar l'uncino a' piedi, e disse a li altri: "Omai non sia feruto".

E 'l duca mio a me: "O tu che siedi tra li scheggion del ponte quatto quatto, sicuramente omai a me ti riedi".

Per ch'io mi mossi, e a lui venni ratto; e i diavoli si fecer tutti avanti, sì ch'io temetti ch'ei tenesser patto; così vid'io già temer li fanti ch'uscivan patteggiati di Caprona, veggendo sé tra nemici cotanti.

I' m'accostai con tutta la persona lungo 'l mio duca, e non torceva li occhi da la sembianza lor ch'era non buona.

Ei chinavan li raffi e "Vuo' che 'l tocchi", 100 diceva l'un con l'altro, "in sul groppone?". E rispondien: "Sì, fa che gliel'accocchi!".

Ma quel demonio che tenea sermone 103 col duca mio, si volse tutto presto, e disse: "Posa, posa, Scarmiglione!".

Poi disse a noi: "Più oltre andar per questo iscoglio non si può, però che giace tutto spezzato al fondo l'arco sesto.

E se l'andare avante pur vi piace, andatevene su per questa grotta; presso è un altro scoglio che via face.

Ier, più oltre cinqu'ore che quest'otta, mille dugento con sessanta sei anni compié che qui la via fu rotta.

Io mando verso là di questi miei a riguardar s'alcun se ne sciorina; gite con lor, che non saranno rei".

"Tra'ti avante, Alichino, e Calcabrina", cominciò elli a dire, "e tu, Cagnazzo; e Barbariccia guidi la decina.

61 61. E non temere, per nessuna offesa che mi sia fatta. So già come comportarmi, perché in un'altra occasione ebbi uno scontro [con loro]». 64. Poi passò

dall'altro capo del ponte; e, come giunse sulla riva della sesta bolgia, si fece forza per assumere un aspetto sicuro [di sé]. 67. Con quel furore e con quel-

67 la tempesta [di latrati] con cui i cani escono addosso al poverello che sùbito chiede [l'elemosina] lì dove si è fermato, 70. i diavoli uscirono di sotto al

70 ponticello, e volsero contro di lui tutti gli uncini. Ma egli gridò: «Nessuno di voi sia fellone (=traditore)! 73. Prima che il vostro uncino mi pi-

73 gli, venga avanti uno di voi per ascoltarmi. Poi decidete se uncinarmi». 76. Tutti gridarono: «Vada Malacoda!». Perciò uno di loro si mosse, mentre gli

altri stettero fermi, e venne da lui dicendo: «Che ci guadagna [costui a parlare]?». 79. «Credi tu, Malacoda, di essere venuto a vedermi qui» disse il mio

79 maestro, «[dove sono] al sicuro da tutti i vostri ostacoli, 82. senza il volere divino e le circostanze favorevoli? Lasciaci andare, perché in cielo si vuole

82 che io mostri ad altri questo cammino selvaggio.»
85. Allora a Malacoda venne meno l'atteggiamento baldanzoso, tanto che lasciò cadere l'uncino per terra, e disse agli altri: «Non colpitelo!».
88. E la

mia guida a me: «O tu che te ne stai quatto quatto tra le rocce scheggiate del ponte, avvicinati ora a me senza timori». 91. Perciò io mi mossi e sùbito lo

raggiunsi. I diavoli però si fecero tutti avanti, tanto che io temetti che non mantenessero il patto. 94.

Osì io vidi una volta pieni di paura i soldati che dopo i patti (=la resa) uscivano [dal castello] di Caprona, vedendosi circondati da tanti nemici. 97. Io mi accostai con tutta la persona al fianco della mia

mi accostai con tutta la persona al fianco della mia guida, e non distoglievo gli occhi dal loro viso che non era buono. 100. Essi chinavano gli uncini e «Vuoi che lo tocchi» diceva l'uno all'altro, «sul groppone?». E rispondevano: «Sì, faglielo assaggia-re!». 103. Ma quel demonio, che teneva discorso con la mia guida, si volse in tutta fretta, e disse: «Sta' fermo, sta' fermo, Scarmiglione!». 106. Poi disse a noi: «Non si può andare più oltre per questo scoglio (=ponte), perché giace tutto spezzato in

proseguire, andate su per questa parete rocciosa. Non lontano è un altro scoglio che fa da strada. 112. Ieri, cinque ore più tardi di quest'ora, sono passati mille duecento sessanta sei anni da quando qui la via fu interrotta. 115. Io sto mandando verso

fondo alla sesta bolgia. 109. Se volete ugualmente

quel luogo alcuni dei miei compagni per controllare se qualcuno affiora dalla pece. Andate con loro, che non si comporteranno male». 118. «Venite avanti,

Alichino, e Calcabrina» cominciò a dire, «e tu, Cagnazzo. Barbariccia guidi il gruppo.

118

97

106

109

112

| Libicocco vegn'oltre e Draghignazzo,        |   | 12 |
|---------------------------------------------|---|----|
| Ciriatto sannuto e Graffiacane              | 1 |    |
| e Farfarello e Rubicante pazzo.             |   |    |
| Cercate 'ntorno le boglienti pane;          |   | 12 |
| costor sian salvi infino a l'altro scheggio | 4 |    |
| che tutto intero va sovra le tane".         |   |    |
| "Omè, maestro, che è quel ch'i' veggio?",   |   | 12 |
| diss'io, "deh, sanza scorta andianci soli,  | 7 |    |
| se tu sa' ir; ch'i' per me non la cheggio.  |   |    |
| Se tu se' sì accorto come suoli,            |   | 13 |
| non vedi tu ch'e' digrignan li denti,       | 0 |    |
| e con le ciglia ne minaccian duoli?".       |   |    |
| Ed elli a me: "Non vo' che tu paventi;      |   | 13 |
| lasciali digrignar pur a lor senno,         | 3 |    |
| ch'e' fanno ciò per li lessi dolenti".      |   |    |
| Per l'argine sinistro volta dienno;         |   | 13 |
| ma prima avea ciascun la lingua stretta     | 6 |    |
| coi denti, verso lor duca, per cenno;       |   |    |
| ed elli avea del cul fatto trombetta.       |   | 13 |
|                                             | 9 |    |

## I personaggi

Uno degli anziani di Santa Zita (=Lucca) è forse Martino Bottaio, morto nel 1300. Regge la città con Bonturo e con altri uomini di bassa mano. Hanno tutti la stessa propensione alla baratteria: vendere cariche pubbliche in cambio di denaro.

**Bonturo Dati da Lucca** è espertissimo barattiere. Fino al 1314 è capo della parte popolare, poi è costretto ad andare in esilio a Genova e a Firenze. Qui muore nel 1325.

Malebranche indica collettivamente i diavoli che stanno a guardia dei barattieri. Sono provvisti di unghioni e di zanne, con cui straziano i dannati. Usano anche lunghi uncini, per spingere i dannati sotto la pece.

**Santa Zita** (1218-1272) è una popolana di Lucca che il popolo considera santa e che fa oggetto di grande devozione.

Il Santo Volto è l'immagine della maestà di Cristo che si trova nel vescovado di Lucca, fatta oggetto di grande devozione da parte dei lucchesi, soprattutto in caso di calamità.

Il Serchio è un fiume che scorre presso Lucca.

Malacoda è l'autorevole capo del gruppo dei demoni che punisce i barattieri. Si presenta in modo flemmatico e sa mescolare abilmente verità e menzogna.

Dal castello di Caprona, sottratto ai guelfi pisani, escono Guido da Montefeltro e i ghibellini pisani dopo essere stati sconfitti dai guelfi toscani di Firenze, Siena e Pistoia. Si erano arresi in cambio di aver salva la vita (16 agosto 1289). Forse Dante partecipa a quest'azione militare, reduce dalla battaglia di Campaldino (11 giugno 1289).

**1266 anni prima** il ponte era caduto in coincidenza con la morte di Gesù Cristo sulla croce: 1266 + 34 (gli anni di Cristo) dà 1300.

Alichino, Barbariccia, Calcabrina, Cagnazzo, Ciriatto zannalesta, Graffiacane, Farfarello, Draghignazzo, Libicocco, Rubicante, Scarmiglione sono i diavoli messi a guardia dei barattieri. Hanno il com-

pito d'impedire che i dannati emergano con la testa dalla pece. Il loro capo è Malacoda.

121. Venga pure Libicocco e Draghignazzo, Ciriatto zannalesta, Graffiacane, Farfarello e Rubicante il pazzo. 124. Cercate intorno alle panie bollenti. Non importunate costoro fino all'altro ponte, che tutto intero collega le due bolge». 127. «Ohimè, o maestro, che è quel che vedo? dissi. «Deh, andiamocene da soli senza la scorta, se tu conosci la strada, perché io da me non la voglio. 130. Se sei così accorto come sei di solito, non vedi che digrignano i denti e che con le ciglia minacciano dolori?» 133. Ed egli a me: «Non voglio che tu abbia paura; lasciali pure digrignare a loro piacimento. Lo fanno per [intimorire] i dannati messi a lessare [nella pece]». 136. Svoltammo per l'argine sinistro; ma prima ciascun diavolo aveva stretto la lingua con i denti, verso il loro comandante, per cenno [che erano pronti alla partenza]. 139. Ed egli aveva del culo fatto trombetta.

#### Commento

- 1. I Malebranche sono diavoli vivi e autonomi, che svolgono con impegno e con piacere il loro compito di tenere i dannati immersi nella pece bollente. Sono anzi pieni di vitalità, che riversano sui dannati. Hanno il senso del *bel gesto*. Uno di loro scaraventa un dannato dall'alto del ponte. E del sarcasmo. Gli altri diavoli, sotto il ponte, invitano il dannato a restare immerso nella pece e ad arraffare di nascosto, come faceva in vita.
- 2. Lucca vedeva la classe dirigente compatta nelle attività di baratteria. Le altre città della Toscana non erano da meno. Lo stesso Dante è accusato di baratteria quando è mandato in esilio. Si dava per scontato che un uomo politico fosse barattiere e facesse gli interessi suoi, della sua famiglia, della sua parte politica. Il senso dello Stato e della res publica era andato disperso e le città erano dominate dalle fazioni, sempre in lotta tra di loro. Dante descrive questa situazione nei canti politici (If VI, Pg VI, Pd VI, ma anche Pg XVI, il canto di Marco Lombardo). Gli ecclesiastici non erano accusati né accusabili di baratteria, inventano un peccato tutto per loro, la simonia e in séguito il nepotismo. La simonia è condannata in particolare in If XIX: gli ultimi papi la praticavano in grande stile.
- 3. I nomi dei diavoli sono onomatopeici. Riescono a dare un'idea plastica dell'attivismo e della ferocia con cui i loro portatori svolgono il compito di punire i dannati. Dante applica anche qui la convinzione medioevale che *nomen omen est*, cioè che il nome indica l'*essenza* di una cosa e la *vera natura* di un individuo; e le teorie sulla formazione delle parole che aveva elaborato nel *Convivio*.
- 4. Tutti i diavoli hanno la loro individualità. Malacoda, in cui essi si riconoscono, ha anche una personalità molto più complessa. Tratta con Virgilio, sembra sùbito cedere quando Virgilio ricorda che il suo viaggio è voluto dal cielo, e si dimostra cortese dando spiegazioni sulla caduta del ponte e assegnando ai due poeti una scorta di diavoli, per raggiungere l'altro ponte. È anche autorevole e impone

la disciplina ai diavoli che dipendono da lui. Egli impersona non il diavolo che tenta l'uomo o la donna con i beni mondani o con valori intellettuali (conoscere il bene e il male, divenire come Dio); ma il diavolo che usa l'intelligenza per motivi fraudolenti. E nello scontro l'uomo è destinato inevitabilmente a capitolare. L'inganno e la frode sono invisibili, appaiono soltanto quando è troppo tardi. Malacoda non ricorre al discorso che persuade (come fa Ulisse, che usa le arti umane), ricorre invece al discorso verosimile, che abilmente mescola verità e menzogna, il discorso più pericoloso. E l'uomo è impotente a discernere la verità dalla menzogna.

- 4.1. Peraltro nel cristianesimo anche il diavolo, anche il male è una realtà ambigua, perché non ha un'esistenza autonoma. Esso esiste nell'economia più vasta di un Dio che ha sedato un colpo di Stato e che ha cacciato gli angeli ribelli all'inferno. E qui essi eseguono le decisioni della giustizia divina, sono strumenti che la divinità usa per punire gli uomini che hanno respinto l'aiuto della grazia e si sono fatti tentare dai beni terreni. Insomma il diavolo è un esecutore dei decreti del cielo, non è una realtà autonoma, un secondo Dio o un anti-Dio. È inserito in un contesto terreno ed ultraterreno voluto e gestito direttamente da Dio.
- 5. Malacoda e gli altri diavoli possono essere confrontati con il demonio Caronte che fa il traghettatore (*If* III, 82-99), con il diavolo logico che gabba san Francesco (*If* XXVII, 112-120), con il diavolo infuriato per aver perso l'anima di Bonconte da Montefeltro (*Pg* V, 103-108) e con gli altri diavoli che costellano l'inferno. Il poeta riserva loro le stesse attenzioni che riserva a tutti i personaggi del poema. In pochi versi riesce ad esprimerne il carattere e la vita. In fondo all'inferno Dante e Virgilio incontrano infine Lucifero, grande e mostruoso, come prima era stato bellissimo, con sei ali e tre teste, nelle cui bocche mastica un dannato (*If* XXXIV, 28-57).
- 6. Virgilio va a trattare con Malacoda. Con il diavolo non è affatto convincente, perché la sua argomentazione – il viaggio è voluto dal cielo – è debole. Aveva avuto l'effetto desiderato nei primi cerchi (If III, 94-96; e V, 16-24), ma ora è giunto nel più profondo dell'inferno, dove il male è più intenso e più consolidato. Malacoda poi si comporta da gentlemen e sa mescolare abilmente verità e menzogna, in vista del piano che ha escogitato. Virgilio non ha alcuna difesa contro l'intelligenza del diavolo, che questi ha mantenuto intatta, anche dopo la sua cacciata dal paradiso. La sconfitta è inevitabile. La ragione da sola non ce la può fare. Neanche Dante nella selva oscura poteva sperare da solo di salire il dilettoso monte. Nel canto successivo Virgilio e Dante sono fatti uscire dai guai dal diretto intervento divino.
- 7. Diversamente da Virgilio, Dante sente confusamente che non ci si deve fidare dei diavoli. Il loro aspetto non è affatto rassicurante. E nel minacciare di toccargli il groppone con l'uncino essi sono spinti non soltanto da un'energia istintiva e irruenta, ma anche da un'intelligenza pronta, sarcastica e versatile, che scatenano sui dannati.

- 8. I diavoli non sono dominati dalla malvagità o dal sadismo. Sono dominati da un'intelligenza sovrabbondante, da una intelligenza dedita al male o, almeno, dedita a punire i dannati. E non si deve dimenticare che, ciò facendo, eseguono la giustizia divina. Il male è complesso, non è la semplice negazione del bene, è un'altra realtà, che si contrappone al bene. E non è affatto detto che il male sia pura materia e puro istinto, pura oscurità. Può essere benissimo illuminato e attuato con più efficacia dall'intelligenza. Di qui la sconfitta di Virgilio e dell'intelligenza umana nello scontro con il Male che fa uso dell'intelligenza.
- 9. Il canto si chiude con la scoreggia di Barbariccia. Un atto bestiale e materiale? O plebeo? Niente affatto. Un atto certamente irriverente e di scherno per i due poeti che essi scortano. Un atto che indica la compattezza fisica e intellettuale dei diavoli. Non sono esseri bini, fatti di anima e di corpo. Sono esseri la cui intelligenza si fonde interamente con il corpo. Essi sentono, vivono e usano il loro corpo. Usano le ali per volare, gli unghioni e le zanne per scorticare i dannati provando la sadica soddisfazione di vederli soffrire. E nell'atto volutamente irrisorio Barbariccia fa il verso alle trombe che si usavano nelle manifestazioni pubbliche cittadine e ai drappelli militari che dovevano assicurare le mura della città.
- 10. La cultura medioevale è la cultura degli exempla. Uno degli scrittori più affascinanti e più grandi è senz'altro J. Passavanti (1302ca.-1357), che scrive una raccolta di prediche, Specchio di vera penitenza. Ma anche i Fioretti di san Francesco (fine Trecento) si pongono nella stessa direzione. Gli esempi sono semplici, facili da capire, perciò facili da imitare. E sono soprattutto concreti. Si presentano come la punta di un iceberg, che nasconde e contiene una quantità enorme di conoscenze psicologiche e didattiche. Perciò la loro efficacia è straordinaria. Essi hanno anche un altro aspetto, forse molto più importante della semplicità e della concretezza e di essere un concentrato di conoscenze psicologiche: riescono a parlare e a indagare la realtà in modo molto più complesso di quanto possa fare la semplice teoria, il puro discorso teorico. Essi sono allegoria, sono capaci di fare un discorso complesso. È generico e astratto dire che la ragione ha dei limiti o si fa ingannare: l'affermazione non riesce a convincere né a rendere l'idea. Il racconto di Virgilio ingannato da Malacoda, i nomi dei diavoli che indicano la loro essenza riescono invece a dare un'idea tangibile della potenza intellettuale dei diavoli e della fallibilità della ragione e della conoscenza umana. In questo caso il linguaggio è sovraccarico di significato e riesce a svolgere effettivamente ed efficacemente un discorso molteplice. Tenendo presente tutto questo, non diventa più assurdo l'approccio medioevale ai testi, che sono letti secondo i quattro sensi delle scritture. Per di più anche gli umanisti e lo stesso Machiavelli leggevano i testi antichi in questo modo o, meglio, riducendo un testo a due sensi, il letterale e l'allegorico. Non si sa bene il motivo di questo impoverimento.

Il fatto è che la realtà è complessa. I moderni non l'hanno mai capito. I medioevali l'hanno capito, invece i contemporanei lo stanno scoprendo ora. Con la fine del Medio Evo è scomparsa la *ragione complessa* ed è comparsa la *ragione strumentale*: la ragione doveva di volta in volta dimostrare le tesi di colui che la stava adoperando. L'avversario faceva la stessa cosa. Così dalla verità valida per tutti si passa alle opinioni intercambiabili a secondo dei propri interessi. In proposito gli illuministi francesi inventano una visione della storia (la storia è progresso continuo e inarrestabile), che fa i loro interessi e gli interessi della classe che rappresentano.

11. Il verso finale chiude rapidamente ed efficacemente il canto, come in altri casi. Per di più è una parodia e una irrisione delle cerimonie pubbliche del tempo... Anche altri canti avevano una conclusione rapidissima (ad esempio i ripetuti svenimenti dei primi canti), ma con un contenuto diverso. Si tratta quindi di variazioni sullo stesso motivo.

La struttura del canto è semplice: 1) Dante e Virgilio scendono nella bolgia dei barattieri; 2) Virgilio indica a Dante un diavolo che scaraventa nella pece bollente uno degli anziani di santa Zita, barattiere come tutti i lucchesi; quindi 3) Virgilio dice a Dante di nascondersi dietro una roccia, poiché avrebbe trattato con i diavoli; e 4) chiede ai diavoli di parlamentare; si fa avanti Malacoda; Virgilio dice che il viaggio di Dante è voluto dal cielo, perciò che li lascino passare; 5) Malacoda cede immediatamente; 6) Dante esce dal nascondiglio, per niente rassicurato dal comportamento dei demoni; 7) Malacoda invita i due poeti ad aggregarsi ad un gruppo di diavoli per raggiungere il ponte che porta nella bolgia sottostante, perché il ponte lì vicino è caduto; 8) i due poeti si aggregano; 9) il capo dei diavoli con una scoreggia dà il segnale di partenza.

## Canto XXVI

Godi, Fiorenza, poi che se' sì grande, che per mare e per terra batti l'ali, e per lo 'nferno tuo nome si spande!

Tra li ladron trovai cinque cotali tuoi cittadini onde mi ven vergogna, e tu in grande orranza non ne sali.

Ma se presso al mattin del ver si sogna, tu sentirai di qua da picciol tempo di quel che Prato, non ch'altri, t'agogna.

E se già fosse, non saria per tempo. Così foss'ei, da che pur esser dee! ché più mi graverà, com'più m'attempo.

Noi ci partimmo, e su per le scalee che n'avea fatto iborni a scender pria, rimontò 'l duca mio e trasse mee;

e proseguendo la solinga via, tra le schegge e tra ' rocchi de lo scoglio lo piè sanza la man non si spedia.

Allor mi dolsi, e ora mi ridoglio quando drizzo la mente a ciò ch'io vidi, e più lo 'ngegno affreno ch'i' non soglio,

perché non corra che virtù nol guidi; sì che, se stella bona o miglior cosa m'ha dato 'l ben, ch'io stessi nol m'invidi.

Quante 'l villan ch'al poggio si riposa, nel tempo che colui che 'l mondo schiara la faccia sua a noi tien meno ascosa,

come la mosca cede alla zanzara, vede lucciole giù per la vallea, forse colà dov'e' vendemmia e ara:

di tante fiamme tutta risplendea l'ottava bolgia, sì com'io m'accorsi tosto che fui là 've 'l fondo parea.

E qual colui che si vengiò con li orsi vide 'l carro d'Elia al dipartire, quando i cavalli al cielo erti levorsi,

che nol potea sì con li occhi seguire, ch'el vedesse altro che la fiamma sola, sì come nuvoletta, in sù salire:

tal si move ciascuna per la gola del fosso, ché nessuna mostra 'l furto, e ogne fiamma un peccatore invola.

Io stava sovra 'l ponte a veder surto, sì che s'io non avessi un ronchion preso, caduto sarei giù sanz'esser urto.

E 'l duca che mi vide tanto atteso, disse: "Dentro dai fuochi son li spirti; catun si fascia di quel ch'elli è inceso".

"Maestro mio", rispuos'io, "per udirti son io più certo; ma già m'era avviso che così fosse, e già voleva dirti:

chi è 'n quel foco che vien sì diviso di sopra, che par surger de la pira dov'Eteòcle col fratel fu miso?".

Rispuose a me: "Là dentro si martira Ulisse e Diomede, e così insieme a la vendetta vanno come a l'ira;

e dentro da la lor fiamma si geme l'agguato del caval che fé la porta onde uscì de' Romani il gentil seme. *Divina commedia. Inferno*, a cura di P. Genesini

1 1. Godi, o Firenze, poiché sei così grande, che per mare e per terra batti le ali e per l'inferno il tuo nome si spande! 4. Fra i ladri trovai cinque tuoi cit-

tadini di buona famiglia, per i quali mi sentii ricoperto di vergogna e che certamente non ti fan grande onore. 7. Ma, se i sogni del mattino son veritieri,

tu proverai tra poco le sventure che Prato e le altre città ti augurano. 10. E, se ciò fosse già accaduto, non sarebbe troppo presto. Oh fosse già accaduto, se

proprio deve accadere, perché quanto più invecchio tanto più le tue sventure mi faranno soffrire! 13.

Noi partimmo di là: la mia guida risalì per le scale

di roccia, che prima ci avevano fatto scendere, e trasse anche me. 16. Proseguendo la via solitaria,

tra le schegge e tra le rocce dell'argine il piede non riusciva ad avanzare senza l'aiuto della mano. 19. Allora mi addolorai, ed ancora mi addoloro, quando

ricordo ciò che vidi, e pongo freno all'ingegno più di quanto non faccia solitamente, 22. affinché non

corra senza esser guidato dal suo valore. Così, se la mia buona stella o una cosa migliore (=la grazia di-

vina) mi han dato il ben dell'intelletto, io non ne farò un cattivo uso. 25. Il contadino, che si riposa sulla collina quando il sole che illumina la terra ci

tiene meno nascosta la sua faccia (=d'estate) 28. e nel momento in cui la mosca cede il posto alla zanzara (=al crepuscolo), vede giù per la valle, forse là

dove vendemmia ed ara, tante lucciole 31. quante sono le fiammelle che rendevano tutta splendente

l'ottava bolgia. Di ciò mi accorsi non appena fui sull'arco di ponte da cui appariva il fondo della

bolgia. 34. E come Eliseo, che fu vendicato con gli orsi, vide partire il carro d'Elia quando i cavalli si

alzarono diretti verso il cielo, 37. e non poteva seguirlo con gli occhi ma vedeva soltanto la fiamma

salire in alto, simile ad una nuvoletta; 40. allo stesso modo si muove ciascuna fiamma per lo stretto

spazio della bolgia. Nessuna lascia vedere il peccatore che rapisce ed ognuna avvolge un peccatore.

43. Io stavo sopra il ponte e mi sporgevo per vedere,

così che, se non avessi afferrato un masso, sarei caduto giù senza esser spinto da alcuno. 46. La mia

guida, che mi vide così intento a guardare, disse: «Gli spiriti son dentro ai fuochi: ognuno di essi è

avvolto da quella fiamma che lo arde». 49. «O maestro mio» risposi, «dopo le tue parole ne sono più

sicuro, ma ero già dell'avviso che fosse così e già ti volevo dire: 52. chi è in quel fuoco che ha due pun-

te, tanto che sembra sorgere dalla pira dove Etéocle fu messo con il fratello Polinice?» 55. Mi rispose:

«Là dentro scontano la loro pena Ulisse e Diomede: insieme vanno incontro alla vendetta (=giustizia di-

vina) come insieme prepararono i loro inganni. 58. Dentro la fiamma piangono l'agguato del cavallo,

che aprì la breccia (=nelle mura di Troia), da cui

uscì la nobile discendenza dei romani;

58

Piangevisi entro l'arte per che, morta, 61 61. piangono l'astuzia per la quale anche dopo mor-Deidamìa ancor si duol d'Achille, ta Deidamìa si lamenta di Achille; e scontano la e del Palladio pena vi si porta". colpa di aver rubato la statua di Pàllade Atena». "S'ei posson dentro da quelle faville 64 64. «Se fosse possibile parlare dall'interno di quelle parlar", diss'io, "maestro, assai ten priego fiammelle» dissi, «o maestro, ti prego assai e ti prego nuovamente, tanto che la preghiera mi valga e ripriego, che 'l priego vaglia mille, che non mi facci de l'attender niego 67 come mille preghiere, 67. che tu non mi neghi di fin che la fiamma cornuta qua vegna; aspettarli, finché la fiamma a due punte non viene vedi che del disio ver' lei mi piego!". qui. Vedi che mi piego verso di essa per il desiderio Ed elli a me: "La tua preghiera è degna 70 di sentirla parlare!» 70. Ed egli a me: «La tua predi molta loda, e io però l'accetto; ghiera è lodevole, perciò l'accolgo. Ma fa' che la ma fa che la tua lingua si sostegna. tua lingua si astenga dal parlare. 73. Lascia fare a Lascia parlare a me, ch'i' ho concetto 73 me, ho capito ciò che vuoi. Essi potrebbero rifiutarciò che tu vuoi; ch'ei sarebbero schivi, si di risponderti, perché furono greci (=e perciò alperch'e' fuor greci, forse del tuo detto". tezzosi)». 76. Dopo che la fiamma venne dove par-Poi che la fiamma fu venuta quivi ve alla mia guida tempo e luogo opportuni, sentii 76 dove parve al mio duca tempo e loco, pronunciare queste parole: 79. «O voi, che siete in in questa forma lui parlare audivi: due dentro un fuoco, se io acquistai merito presso di "O voi che siete due dentro ad un foco, 79 voi mentre vissi, se io acquistai merito piccolo o s'io meritai di voi mentre ch'io vissi, grande 82. quando in vita scrissi i versi immortali, s'io meritai di voi assai o poco fermàtevi! Uno di voi mi dica dove, perdùtosi, andò 82 quando nel mondo li alti versi scrissi, a morire!». 85. Il corno più grande di quella fiamma antica cominciò ad agitarsi e a crepitare, come una non vi movete; ma l'un di voi dica dove, per lui, perduto a morir gissi". fiamma agitata dal vento. 88. Quindi, muovendo la Lo maggior corno de la fiamma antica 85 cima qua e là come se fosse una lingua che parlasse, cominciò a crollarsi mormorando emise una voce e disse: «Quando 91. partii da Circe, che mi trattenne più di un anno vicino a Gaeta pur come quella cui vento affatica; 88 prima che così Enea la chiamasse, 94. né la teneindi la cima qua e là menando, come fosse la lingua che parlasse, rezza per mio figlio né il rispetto per mio padre né gittò voce di fuori, e disse: "Quando il dovuto amore con cui dovevo far felice Penelope mi diparti' da Circe, che sottrasse 91 97. riuscirono a vincere dentro di me il desiderio me più d'un anno là presso a Gaeta, che ebbi di divenire esperto del mondo, dei vizi umani e delle capacità. 100. Perciò mi diressi verso prima che sì Enea la nomasse, né dolcezza di figlio, né la pieta 94 il mare occidentale soltanto con una nave e con del vecchio padre, né 'l debito amore quella piccola compagnia, dalla quale non fui mai abbandonato. 103. Vidi l'una e l'altra spiaggia fino lo qual dovea Penelopé far lieta, vincer potero dentro a me l'ardore 97 alla Spagna e fino al Marocco, vidi l'isola dei sarch'i' ebbi a divenir del mondo esperto. di e le altre isole bagnate da quel mare (=la Sardegna e le Baleari). 106. Io e i miei compagni eravae de li vizi umani e del valore: ma misi me per l'alto mare aperto 10 mo vecchi e lenti, quando giungemmo allo stretto di sol con un legno e con quella compagna 0 Gibilterra, dove Ercole segnò i confini della terra, picciola da la qual non fui diserto. 109. affinché nessun uomo si spingesse oltre. A de-L'un lito e l'altro vidi infin la Spagna, 10 stra mi lasciai Siviglia, mentre a sinistra mi ero già lasciata Cèuta. 112. "O fratelli" dissi, "che affronfin nel Morrocco, e l'isola d'i Sardi, 3 e l'altre che quel mare intorno bagna. tando mille pericoli siete giunti all'estremo limite Io e 'compagni eravam vecchi e tardi 10 dell'occidente, a questa tanto piccola vigilia 115. quando venimmo a quella foce stretta dei nostri sensi, che ci rimane, non vogliate negare 6 dov'Ercule segnò li suoi riguardi, l'esperienza, seguendo il corso del sole, di esplorare acciò che l'uom più oltre non si metta: 10 il mondo senza gente. 118. Considerate la vostra da la man destra mi lasciai Sibilia, 9 origine: non siete nati per viver come bruti (=esseri da l'altra già m'avea lasciata Setta. senza ragione), ma per conseguire valore e cono-"O frati", dissi "che per cento milia 11 scenza." perigli siete giunti a l'occidente, 2 a questa tanto picciola vigilia d'i nostri sensi ch'è del rimanente, 11 non vogliate negar l'esperienza, 5 di retro al sol, del mondo sanza gente. Considerate la vostra semenza: 11

fatti non foste a viver come bruti,

ma per seguir virtute e canoscenza".

| Li miei compagni fec'io sì aguti,           | 121 |
|---------------------------------------------|-----|
| con questa orazion picciola, al cammino,    |     |
| che a pena poscia li avrei ritenuti;        |     |
| e volta nostra poppa nel mattino,           | 124 |
| de' remi facemmo ali al folle volo,         |     |
| sempre acquistando dal lato mancino.        |     |
| Tutte le stelle già de l'altro polo         | 127 |
| vedea la notte e 'l nostro tanto basso,     |     |
| che non surgea fuor del marin suolo.        |     |
| Cinque volte racceso e tante casso          | 130 |
| lo lume era di sotto da la luna,            |     |
| poi che 'ntrati eravam ne l'alto passo,     |     |
| quando n'apparve una montagna, bruna        | 133 |
| per la distanza, e parvemi alta tanto       |     |
| quanto veduta non avea alcuna.              |     |
| Noi ci allegrammo, e tosto tornò in pianto, | 136 |
| ché de la nova terra un turbo nacque,       |     |
| e percosse del legno il primo canto.        |     |
| Tre volte il fé girar con tutte l'acque;    | 139 |
| a la quarta levar la poppa in suso          |     |
| e la prora ire in giù, com'altrui piacque,  |     |
| infin che 'l mar fu sovra noi richiuso".    | 142 |

# I personaggi

Elia ed Eliseo sono due profeti d'Israele. Un giorno, mentre stanno parlando in riva al Giordano, un carro di fuoco con due cavalli di fuoco passa in mezzo a loro e rapisce Elia e lo porta in cielo. Eliseo si mette a gridare finché non lo vede più (2 Re 2, 11-12). Eliseo stava andando da Gerico a Betel, quando alcuni ragazzi lo deridono. Egli li maledice nel nome del Signore. Allora due orse escono dal bosco e sbranano 42 di quei ragazzi (2 Re 2, 23-24).

Ulisse, figlio di Laerte, è il protagonista dell'Odissea, un lungo poema che narra il suo ritorno ad Itaca, un'isola del mar Egèo, dopo la distruzione di Troia. Il viaggio dura ben dieci anni sia per l'ostilità di Poseidone, dio del mare, a cui l'eroe ha accecato il figlio Polifemo, sia per l'insaziabile curiosità di visitare paesi e genti sconosciute. In una di queste avventure la maga Circe s'innamora di lui e lo trattiene presso di sé per un anno, poi lo deve lasciar partire per volere di Giove. Una volta in patria, egli deve riconquistare il trono combattendo contro i proci, i nobili che avevano approfittato della sua lunga assenza per insidiargli il potere e la moglie Penelope. Egli è famoso per l'astuzia (o meglio per il suo ingegno versatile), ma anche per il coraggio e la saggezza. È suo l'inganno del cavallo, che permette agli achei di penetrare nella città di Troia e di distruggerla dopo dieci anni di inutile assedio. Oltre all'inganno del cavallo Dante ricorda anche l'astuzia con cui Ulisse e Diomede costringono Achille ad abbandonare Deidamìa, appena sposata, per partecipare alla guerra di Troia e il furto della statua di Pàllade Atena, che proteggeva la città di Troia.

Diomede, figlio di Tideo, re di Argo, è il compagno inseparabile e fidato degli inganni di Ulisse. Dopo la guerra di Troia è respinto dalla moglie, perciò viene in Italia, dove combatte contro i messapi. Dante lo unisce ad Ulisse anche in morte, racchiudendolo nella stessa fiamma.

121. Con questo breve discorso io feci i miei compagni così desiderosi di continuare il viaggio, che a fatica poi sarei riuscito a trattenerli. 124. E, volta la nostra poppa nel [sole del] mattino, facemmo dei remi ali al folle volo, piegando sempre più dal lato mancino. 127. La notte già ci mostrava tutte le stelle dell'altro polo, mentre il nostro polo [era divenuto tanto basso sull'orizzonte, che] non sorgeva fuori della superficie marina. 130. Cinque volte si era acaccesa e cinque spenta la parte inferiore della luna, dopo che avevamo iniziato l'ardua impresa, 133. quando ci apparve una montagna (=il purgatorio), bruna per la distanza, che mi sembrò tanto alta quanto non ne avevo mai viste. 136. Noi ci rallegrammo, ma sùbito [la nostra gioia] si tramutò in pianto, perché dalla nuova terra sorse un turbine che percosse la prua della nave. 139. Tre volte la fece girare con tutta l'acqua circostante, alla quarta fece alzar la poppa in alto e fece andar la prua in giù, come ad altri (=Dio) piacque, 142. finché il mare si rinchiuse sopra di noi».

Etéocle e Polinice sono figli di Edipo, re di Tebe, e di Giocasta. Alla morte del padre, decidono di regnare un anno ciascuno. Passato l'anno però Etèocle non vuole lasciare il trono. Polinice allora arma un esercito contro di lui. Nella battaglia muoiono entrambi. Quando i loro corpi sono deposti sulla pira per essere bruciati, sembra che le fiamme dell'uno si dividano da quelle dell'altro, come se il loro odio perdurasse anche dopo la morte.

Deidamìa, figlia di Licomede di Sciro e da poco moglie di Achille, muore di dolore, quando il marito, che era stato fatto vestire da donna affinché non partisse per la guerra di Troia, è scoperto da Ulisse e da Diomede (gli fanno sentire il rumore delle armi) e costretto a partire. Nel limbo la donna continua a piangere l'abbandono e il mancato ritorno dell'eroe. La fonte di Dante è Stazio, *Ach.* I, 689 sgg.

# Commento

- 1. Il canto inizia in modo semplice ed efficace: il poeta pensa alla sua Firenze con un sentimento di odio e di amore. Da una parte prorompe in un'a-postrofe violentissima e piena di sarcasmo contro la città, perché lì all'inferno egli ha trovato cinque suoi concittadini di buona famiglia; e perciò è contento che le altre città della Toscana si preparino a punirla. Dall'altra desidera che la punizione sia già avvenuta, perché più egli invecchia, più le sventure che colpiscono la sua città lo fanno soffrire (vv. 1-12).
- 1.1. Dopo questo preludio il poeta descrive l'ottava bolgia. Fa una descrizione indiretta (il contadino che vede le lucciole d'estate) e una descrizione diretta (la bolgia era piena di fiammelle) (vv. 13-51).
  1.2. Passa alla parte centrale del canto: l'incontro mediato da Virgilio (vv. 52-84) con Ulisse e la richiesta che l'eroe greco racconti dove andò a morire. E fa parlare il personaggio, che pianamente

racconta la sua fine, che occupa metà canto (vv. 85-142).

- 1.3. La conclusione del canto è netta: coincide con la fine del racconto del protagonista.
- 2. Il poeta è sarcastico verso Firenze (vv. 1-6). Aveva dedicato l'intero *If* VI, 40-90, ai conflitti che dilaniavano la sua città. E si dimostra addolorato in *If* XVI, 64-78. La coinvolge nella condanna ai principi d'Italia, alla Chiesa e all'Impero in *Pg* VI, 126-151. Ne condanna il fiorino che corrompe il mondo in *Pd* IX, 127-142.
- 3. Davanti al folle volo di Ulisse Dante manifesta lo stesso sentimento provato davanti a Francesca e a Paolo: come credente condanna le azioni di frode, come uomo comprende e, in questo caso, ammira l'amore per il sapere. I due episodi hanno anche un altro aspetto simile: come Paolo, anche Diomede tace. Per il poeta l'eroe greco è il simbolo dell'umanità pagana assetata di conoscenza, per la quale essa è disposta a sacrificare tutto, anche gli affetti familiari. L'Ulisse dantesco (l'eroe acheo invece ritorna in patria) ha davanti a sé due scelte possibili, ugualmente valide e ugualmente attraenti: la vita tranquillità in famiglia da una parte, il conseguimento di «virtute e canoscenza» dall'altra. Sceglie il valore e la conoscenza, e intraprende il viaggio che lo porta ad esplorare il mondo sanza gente e quindi alla morte.
- 3.1. Il viaggio di Ulisse è *folle* perché estremo, eccessivo, mai tentato da alcuno, vietato dagli dei. Esso era la sfida più grande che i protagonisti potevano lanciare al loro destino. In palio c'era il rischio, il pericolo, forse la morte; ma anche la conoscenza del mondo disabitato, la dimostrazione del proprio valore e del proprio coraggio, il superamento degli ostacoli e dei pericoli, l'esplorazione dell'ignoto.
- 4. Nella letteratura medioevale un altro esempio di *sfida estrema* e di *sfida impossibile* è quella che ser Ciappelletto deve affrontare e risolvere in punto di morte: se muore senza confessarsi, è sepolto in terra sconsacrata e i suoi ospiti sono forse uccisi. Egli allora decide di uscire dalla difficoltà facendo una falsa confessione a un santo frate, esperto di libri ma non della vita. Il frate è ingannato ed egli è sepolto con tutti gli onori nel convento. Dopo morto incomincia a fare miracoli (*Decameron*, I, 1).
- 5. Il poeta drammatizza la scelta di Ulisse, contrapponendo tra loro due possibilità ugualmente valide: la famiglia da una parte, la conoscenza dall'altra. Egli presenta anche davanti agli occhi del lettore questa duplice possibilità. Ed anche il lettore nel suo intimo deve scegliere: o l'una o l'altra scelta, poiché una scelta esclude l'altra. Ma, qualunque scelta egli faccia, è coinvolto nella scelta, nella storia e nella fine di Ulisse. Il poeta vuole far provare anche al lettore i sentimenti, le emozioni, le gioie, le angosce e i drammi dei suoi personaggi. Nel caso di Ulisse il coinvolgimento è soltanto emotivo e intellettuale. Nel caso di Francesca e Paolo il coinvolgimento è religioso, sociale e personale (If V). Nel caso del conte Ugolino della Gherardesca è ben più drammatico ed angoscioso, poiché riguarda l'antropofagia e la necrofagia dei propri figli e la possibilità di con-

- tinuare la famiglia nel futuro (*If* XXXIII, 1-78). Ma la strategia del coinvolgimento continua e in forme sempre più complesse sia nel *Purgatorio*, sia nel *Paradiso*. Alla fine il poeta porta il lettore a partecipare anche all'essenza divina (*Pd* XXXIII, 133-145).
- 6. Il momento più intenso della drammatizzazione è alla fine del canto, quando Ulisse e l'equipaggio si rallegrano alla vista della terra che non vedevano da cinque mesi lunari, e sùbito la loro gioia si trasforma in pianto, perché dalla nuova terra sorge un turbine che affonda la nave ed i suoi occupanti. La fine del canto coincide con la fine del monologo di Ulisse, che termina di raccontare la sua storia. Né Dante né Virgilio intervengono con un qualche commento, ad esempio passando ad altri problemi come in If VI (i dannati soffriranno di più o di meno dopo il giudizio universale?) o in If X (i dannati vedono soltanto il futuro?) o chiedendo chi sono i compagni di pena come in If X o in If XV. Il motivo di ciò è semplice: la domanda non avrebbe aggiunto nulla, anzi avrebbe abbassato la tensione emotiva. In If XXVII invece non sono i poeti che se ne vanno, come in genere succede, è l'anima ancora scottata dall'inganno che se ne va. Dante quindi fa continue variazioni sullo stesso motivo.
- 7. Come Capanèo, anche Ulisse sfida i decreti del cielo, superando le colonne d'Ercole, e dal cielo viene punito ( If XIV, 43-72). Le motivazioni di Capanèo e di Ulisse sono però diverse: la violenza contro il volere degli dei da una parte; l'amore verso la conoscenza dall'altra. Ma la sorte è la stessa: il gigante è fulminato da Giove; l'eroe omerico annega con i suoi compagni davanti alle spiagge del purgatorio. Per Dante l'uomo deve sottomettersi ai decreti del cielo. Non li deve violare per nessun motivo. Che provengano dagli dei pagani o dal Dio cristiano, è indifferente: si tratta sempre di decreti della divinità, e in quanto tali devono essere rispettati. Il dramma dell'uomo sembra essere stato sempre il dramma della conoscenza: nel paradiso terrestre Adamo disobbedì a Dio e mangiò il frutto dell'albero della conoscenza. Fu cacciato dal paradiso e privato dell'immortalità.
- 8. Ulisse non può scendere sulle spiagge della montagna altissima che vede e che è la montagna del purgatorio per due motivi: a) è ancora in vita; e b) è pagano, non è battezzato, non ha il dono della fede. Per Dante, come per ogni pensatore medioevale, l'uomo è incompleto senza la fede; non può raggiungere la salvezza dell'anima con la sola ragione. Ha bisogno della fede. Tra ragione e fede non c'è quindi contrapposizione: la ragione non può capire tutto, non può capire le verità supreme della religione, ha dei limiti, deve ad un certo punto affidarsi alla fede, che si nutre della rivelazione contenuta nella *Bibbia*.
- 9. Il canto di Ulisse è un canto silenzioso come quello di Capanèo: in *If* XIV, 94-114, Virgilio racconta del *gran veglio* (il racconto sembra essere senza narratore). Qui il canto inizia con una lunga descrizione della bolgia, illuminata da migliaia di fiammelle, procede con un breve scambio di battute

tra Dante e Virgilio, quindi si sviluppa e si conclude con la lunga risposta di Ulisse che racconta la storia della sua fine. Il racconto è un lungo monologo, che i due poeti ascoltano senza intervenire e che sembra narrarsi da se stesso. Il monologo acquista l'aspetto di discorso soltanto nel punto in cui l'eroe si rivolge con l'orazion picciola ai suoi compagni, che rimangono silenziosi e che tuttavia sono spinti a fare dei remi ali al folle volo.

10. L'affiatamento tra Ulisse e i suoi compagni di avventura e di tanti pericoli è tale, che egli li chiama fratelli. Eppure, anche se li ha alzati all'altezza dei suoi pensieri, Ulisse è e resta il capo; e per sé come per loro impersona la figura del capo. Essi ormai si identificano in lui. Egli però è un capo che chiede con una sana retorica l'assenso dei suoi collaboratori e si preoccupa anche di infiammarli a compiere il folle volo che li porta alla morte (Ciò però era imprevedibile). Essi accettano sùbito, perché hanno una fiducia totale in lui, nelle sue capacità, nella sua intelligenza e nella sua astuzia. L'entusiasmo che infonde è tale che i remi della nave diventano ali. D'altra parte, com'è possibile resistere al fascino di parole come: «Fatti non foste a viver come bruti, Ma per seguir virtute e canoscenza»? Ulisse conosce l'animo umano, conosce i loro cuori. Ed usa un linguaggio semplice, persuasivo ed efficace, che li induce immediatamente all'azione.

11. L'eroe omerico non inganna i suoi compagni, li persuade. Non li inganna, perché non sono suoi avversari. Essi lo conoscono da sempre, hanno passato vent'anni insieme, e s'identificano in lui e nelle sue capacità. Per di più erano davanti alle colonne d'Ercole e capivano, al di là delle parole, ciò che egli stava loro proponendo. D'altra parte non avrebbe nemmeno bisogno di persuaderli: essi l'avrebbero seguito in ogni caso perché è un capo straordinario, e dovevano in ogni caso seguirlo perché erano suoi sudditi. Qual è il senso dell'orazion picciola allora? Ulisse, da buon stratega, conosce l'importanza di una buona comunicazione con i suoi collaboratori; conosce anche l'importanza e l'efficacia delle parole, per incitare ed ottenere risultati migliori; infine sottolinea con le parole il carattere straordinario ed eccezionale dell'avventura che stanno iniziando: nessuno mai aveva oltrepassato le colonne d'Ercole né aveva sfidato l'ignoto, per visitare il mondo sanza gente.

12. Il linguaggio persuasivo, di cui si occupa la retorica, non ha niente a che fare con il linguaggio scientifico, i cui criteri sono la verità o la falsità di una proposizione. Ha a che fare con l'ampia zona di tutto ciò che non è né vero né falso e che riguarda le reazioni emotive o le azioni. Ha a che fare insomma con la ragion pratica, non con la ragion teoretica. Esso non descrive la realtà, come fa il linguaggio scientifico; la valorizza, la plasma, la trasforma. Le parole di Ulisse valorizzano e danno il giusto rilievo all'impresa che si sta iniziando. Senza l'orazion picciola l'impresa sarebbe stata meno importante: il linguaggio trasforma la realtà fisica nella realtà simbolica e nei valori dell'intelletto.

13. Ulisse è il simbolo dell'umanità pagana che non si può salvare nemmeno se animata dai più nobili propositi e dagli ideali più elevati: la ricerca della conoscenza. L'umanità pagana per Dante è intrinsecamente manchevole, perché non conosce il Vangelo né il battesimo (è nata e vissuta prima della venuta di Gesù Cristo), non conosce la salvezza né la grazia, non conosce la fede né fa parte della Chiesa. I suoi tentativi, come quello di Ulisse, sono perciò destinati all'insuccesso. Per questo motivo gli *spiriti magni* dell'antichità – Socrate, Platone, Aristotele, Euclide, Tolomeo; Omero, Orazio, Ovidio, Lucano e lo stesso Virgilio - si trovano confinati nel limbo, un settore particolare dell'inferno, e provano un'infinita malinconia e un desiderio insoddisfatto di vedere Dio e di partecipare all'essenza divina (If IV).

14. Ulisse è condannato all'inferno come fraudolento. L'astuzia è soltanto un aspetto – quello meno encomiabile – del versatile ingegno dell'eroe omerico. Ma nessuna versatilità umana può essere capace di superare i limiti della ragione e di portare l'uomo a Dio. Dante, per bocca di Virgilio, lo ricorda anche in séguito: «Matto è chi spera che la nostra ragione possa percorrere la via infinita che tiene [Dio, che è] una sostanza in tre persone. State contente, o genti umane, che le cose stanno così, perché, se aveste potuto vedere tutto, non era necessario che Maria mettesse al mondo Cristo» (*Pg* III, 34-39).

15. Dante si comporta con Ulisse come precedentemente si era comportato con Ciacco, Farinata degli Uberti, Pier delle Vigne, Brunetto Latini ecc.: distingue il peccatore dal peccato. Brunetto Latini è riprovevole e merita la dannazione eterna per il suo vizio; come maestro invece è veramente capace, ha insegnato al poeta come l'uomo si eterna, ed il poeta lo ricorda ancora con affetto filiale.

16. Il dramma di Ulisse, che è il dramma della ragione umana che dimentica i suoi limiti in nome del sapere e dell'esperienza, va inserito nella visione che il poeta ha del mondo. Essa fonde terreno e ultraterreno: Dio è attento e vicino agli uomini, gli uomini possono contare quotidianamente sulla vicinanza e sull'aiuto di angeli e santi. Per il mondo antico greco e latino il mondo è circoscritto al Mediterraneo, un mare conosciuto e perciò sicuro. Alessandro Magno (356-323 a.C.) si spinge fin nell'India per terra. Ma il mondo oltre il Mediterraneo in genere resta indeterminato e sconosciuto. Qualcuno vi si spinge e non ritorna. I limiti di questo mondo non sono i divieti divini indicati dalle colonne d'Ercole sullo stretto di Gibilterra, ma i limiti tecnologici dei cantieri, che costruiscono navi incapaci di affrontare il mare aperto. Al tempo di Dante i limiti dei cantieri si riducono, e il poeta sente il dramma tra la visione tradizionale del mondo, ristretta al Mediterraneo, e le nuove e imminenti prospettive aperte dagli esploratori che per terra e per mare allargano gli orizzonti geografici e conoscitivi. Uno di questi è Marco Polo che va e torna dalla Cina via terra (1271-95), altri sono i due fratelli Vivaldi di Genova, che superano le colonne d'Ercole nel tentativo di circumnavigare l'Africa e che muoiono nell'impresa (1291). La visione dantesca del mondo geografico si modifica rapidamente nel sec. XIV e riceve il colpo di grazia nel sec. XV con Bartolomeo Diaz che supera il Capo di Buona Speranza (1488) e apre la strada via mare verso le Indie, Cristoforo Colombo, che scopre l'America (1492), e Ferdinando Magellano che fa il giro del mondo (1519-21). La visione dantesca del mondo celeste riceve il colpo di grazia pochi decenni dopo, con Nicolò Copernico che propone la teoria eliocentrica (1543), Galileo Galilei che scopre nuovi corpi celesti (1609-10), infine Isaac Newton che propone la teoria della gravitazione universale (1687). Le scoperte geografiche ed astronomiche allontanano Dio dall'uomo, perché la terra e l'universo diventano sempre più vasti, e lo spazio tra la terra e il cielo sempre più vuoto. Così l'uomo passa in poco più di un secolo (1543-1687) dal mondo del pressappoco all'universo della precisione.

17. Per il viaggio di Ulisse oltre le colonne d'Ercole Dante forse s'ispira ad un fatto avvenuto durante la sua giovinezza: nel 1291 i due fratelli Vivaldi di Genova oltrepassano lo stretto di Gibilterra, con il proposito di circumnavigare l'Africa. Dal viaggio non fanno più ritorno.

18. La figura di Ulisse ha un grande successo nell'immaginario collettivo occidentale:

a) L'Ulisse di Omero, il primo Ulisse, è astuto ed ha una curiosità insaziabile. È suo l'inganno del cavallo che permette agli achei di conquistare Troia dopo un inutile assedio durato dieci anni. È anche un valoroso guerriero, che però, prudentemente, non ama i corpo a corpo in battaglia, preferendo l'uso dell'arco. È l'ultimo a ritornare in patria: il viaggio di ritorno dura dieci anni a causa dell'opposizione di Poseidone, a cui l'eroe aveva accecato il figlio Polifemo; ma a causa anche dell'insaziabile curiosità dell'eroe acheo. Ritorna in patria da solo: i suoi compagni muoiono tutti durante il viaggio di ritorno. Qui deve scontrarsi con i nobili, che in sua assenza gli consumavano le ricchezze e gli insidiavano Penelope, la fedelissima moglie, astuta non meno di lui (aveva promesso che si sarebbe risposata quando avesse portato a termine una tela, che di giorno tesseva e di notte disfaceva). Li uccide tutti con l'arco. I suoi ideali di vita non sono però guerrieri: egli è anche famoso per la sua saggezza e sa amministrare bene il suo regno.

b) L'Ulisse di Dante (1265-1321) mette in primo piano il valore e l'amore per la conoscenza rispetto ai valori familiari. Per tali valori supera le colonne d'Ercole e va incontro alla morte davanti alla montagna del purgatorio. È anche fine conoscitore dell'animo umano, che sa manipolare positivamente con una buona retorica. Il poeta lo apprezza per questi ideali, lo condanna come fraudolento.

c) L'Ulisse di Ugo Foscolo (1778-1827) è «bello di fama e di sventura» ed ama la sua patria, dove infine riesce a ritornare. Come tutti gli eroi romantici, è sventurato e perseguitato da un destino avverso. Anzi più è sventurato, più è romantico e più è degno di ammirazione. Il poeta è più sventurato dell'eroe

greco, perché sente che morirà in terra straniera. Perciò è più grande (*A Zacinto*, 1802-03).

d) L'Ulisse decadente di Giovanni Pascoli (1855-1912) guida la nave da nove giorni. All'alba del decimo in lontananza vede qualcosa d'indistinto, ma è preso dal sonno. Ad Itaca il servo Eumeo presso il recinto dei porci, il figlio nel porto ed il padre nei campi fissano il mare nella speranza che egli giunga. Sulla nave i suoi compagni aprono gli otri, dove sono richiusi i venti sfavorevoli. Questi escono e riportano la nave al largo. Ulisse si sveglia, in lontananza vede ancora qualcosa d'indistinto, ma non può capire se è una nuvola o una terra. È mancato all'appuntamento che il destino gli aveva preparato. E quell'occasione, almeno in quella forma, è perduta per sempre (*Poemi conviviali, Il sonno di Odisseo*, 1904).

e) L'Ulisse decadente di Gabriele D'Annunzio (1863-1938) è un supereroe, che con i suoi compagni sfida il destino. Il poeta lo vede alla guida della nave e gli chiede di fargli provare l'arco. Se non è capace di tendere la corda, lo inchioderà alla prua della nave; se vi riesce, lo prenderà con lui. L'eroe greco non gli risponde, lo guarda soltanto per un attimo. Da quel momento il poeta sente che il suo destino è cambiato ed è divenuto diverso e superiore a quello dei suoi compagni. È nato il superuomo (Laudi del cielo, del mare, della terra e degli eroi. Maia, IV. L'incontro con Ulisse, 1903).

f) Nel romanzo *Ulysses* (1922) lo scrittore dublinese James Joyce (1882-1941) racchiude in un'intera giornata le poco eroiche peripezie del suo Ulisse, un modesto impiegato del mondo contemporaneo, che trova anche il tempo di tradire la moglie.

g) Nel breve componimento intitolato *Ulisse* (*Canzoniere*, *Mediterranee*, 1946) Umberto Saba (1883-1957) propone di sé l'immagine di un Ulisse sempre pronto al pericolo e che non vuole invecchiare.

19. Con la figura di Ulisse Omero ha colto questo impulso all'avventura e alla conoscenza, che caratterizza la società occidentale rispetto ad altre civiltà. Essa costituisca il simbolo *reso esplicito* dell'impulso alla conoscenza, alla scoperta, all'apertura di nuovi mercati commerciali, che spinge l'uomo occidentale ad essere aggressivo e ad usare in modo aggressivo la sua cultura e la sua tecnologia verso le altre civiltà e le altre culture.

19.1. Se si deve considerare *folle* il viaggio di Ulisse, si deve considerare ugualmente folle il viaggio di Marco Polo, che va e torna dalla Cina via terra (1271-95): le possibilità di successo erano semplicemente nulle ed egli parte ugualmente. Non era neanche costretto dalle necessità familiari. E compie un viaggio difficile e pericoloso anche oggi. Certamente egli ha tentato ed è riuscito, mentre moltissimi altri hanno tentato e non sono ritornati. Ma in tutti i casi il rischio è stato abbondantemente sottovalutato e l'avventura o il desiderio di conoscenza o il desiderio di ricchezza ha avuto la prevalenza sul buon senso e sul calcolo freddo delle possibilità di successo.

La struttura del canto è semplice: 1) Dante lancia un'invettiva contro Firenze, che ha popolato l'inferno di ladri; poi 2) descrive la bolgia piena di fiammelle; quindi 3) incontra Ulisse che racconta la sua storia: 4) con i fidati compagni oltrepassa le colonne d'Ercole, per visitare il mondo disabitato; 5) dopo cinque mesi lunari vedono una montagna altissima; essi si rallegrano, ma dalla montagna sorge un turbine che affonda la nave.

#### Canto XXVII

Già era dritta in sù la fiamma e queta per non dir più, e già da noi sen gia con la licenza del dolce poeta,

quand'un'altra, che dietro a lei venia, ne fece volger li occhi a la sua cima per un confuso suon che fuor n'uscia.

Come 'l bue cicilian che mugghiò prima col pianto di colui, e ciò fu dritto, che l'avea temperato con sua lima, mugghiava con la voce de l'afflitto, sì che, con tutto che fosse di rame.

sì che, con tutto che fosse di rame, pur el pareva dal dolor trafitto;

così, per non aver via né forame dal principio nel foco, in suo linguaggio si convertian le parole grame.

Ma poscia ch'ebber colto lor viaggio su per la punta, dandole quel guizzo che dato avea la lingua in lor passaggio, udimmo dire: "O tu a cu' io drizzo la voce e che parlavi mo lombardo, dicendo "Istra ten va, più non t'adizzo", perch'io sia giunto forse alquanto tardo, non t'incresca restare a parlar meco; vedi che non incresce a me, e ardo!

Se tu pur mo in questo mondo cieco caduto se' di quella dolce terra latina ond'io mia colpa tutta reco,

dimmi se Romagnuoli han pace o guerra; ch'io fui d'i monti là intra Orbino e 'l giogo di che Tever si diserra".

Io era in giuso ancora attento e chino, quando il mio duca mi tentò di costa, dicendo: "Parla tu; questi è latino".

E io, ch'avea già pronta la risposta, sanza indugio a parlare incominciai: "O anima che se' là giù nascosta,

Romagna tua non è, e non fu mai, sanza guerra ne' cuor de' suoi tiranni; ma 'n palese nessuna or vi lasciai.

Ravenna sta come stata è molt'anni: l'aguglia da Polenta la si cova, sì che Cervia ricuopre co' suoi vanni.

La terra che fé già la lunga prova e di Franceschi sanguinoso mucchio, sotto le branche verdi si ritrova.

E 'l mastin vecchio e 'l nuovo da Verrucchio, che fecer di Montagna il mal governo, là dove soglion fan d'i denti succhio.

Le città di Lamone e di Santerno conduce il lioncel dal nido bianco, che muta parte da la state al verno.

E quella cu' il Savio bagna il fianco, così com'ella sie' tra 'l piano e 'l monte tra tirannia si vive e stato franco.

Ora chi se', ti priego che ne conte; non esser duro più ch'altri sia stato, se 'l nome tuo nel mondo tegna fronte".

Poscia che 'l foco alquanto ebbe rugghiato al modo suo, l'aguta punta mosse di qua, di là, e poi diè cotal fiato:

- 1. Ormai la fiamma [di Ulisse] era dritta in alto e quieta, perché non parlava più, e ormai lontano da noi se ne andava con la licenza del dolce poeta, 4. quando un'altra [fiamma] (=Guido da Montefeltro),
- che veniva dietro di lei, ci fece volger gli occhi sulla sua cima, per un suono confuso che ne usciva. 7. Come il bue siciliano [di Perillo], che mugghiò
- 7 prima con il pianto di colui e ciò fu giusto che l'aveva costruito con la sua lima, 10. muggiva con la voce del suppliziato, tanto che, per quanto fosse
- di rame (=bronzo), appariva trafitto dal dolore; 13. così, per non trovar da principio nel fuoco né via [d'uscita] né foro, nel suo (=del fuoco) linguaggio si
- 13 convertivano le parole grame. 16. Ma, dopo che ebbero trovato la loro via su per la punta [della fiamma], dandole quel guizzo che le avrebbe dato
- 16 la lingua al loro passaggio, 19. udimmo dire: «O tu, al quale io drizzo la voce e che parlavi or ora lombardo (=italiano) dicendo "Ora va', più non ti spin-
- 19 go [a parlare]", 22. perché io son giunto forse troppo tardi, non ti rincresca di restare a parlare con me: vedi che non rincresce a me, e ardo! 25. Se tu
- soltanto ora in questo mondo cieco sei caduto da quella dolce terra latina (=italiana) dalla quale io reco tutta la mia colpa, 28. dimmi se i romagnoli
- hanno pace o guerra, perché io fui dei monti [che sorgono] là tra Urbino e la giogaia [dell'Appennino], dalla quale nasce il Tevere». 31. Io ero ancor
- tutto attento e chino in giù, quando la mia guida mi toccò [con il gomito] nel fianco, dicendo: «Parla tu; questo è latino (=italiano)». 34. Ed io, che avevo
- 31 già pronta la risposta, senza indugio incominciai a parlare: «O anima, che sei laggiù nascosta [dalla fiamma], 37. la tua Romagna non è, e non fu mai,
- senza guerra nel cuore dei suoi tiranni, ma in palese (=di visibile) nessuna ora vi lasciai. 40. Ravenna sta com'è stata da molti anni [a questa parte]: l'aquila
- dei da Polenta se la cova (=la protegge), così come ricopre Cervia con le sue ali. 43. La terra (=Forlì), che già fece lunga resistenza e sanguinoso mucchio
- 40 (=strage) di francesi, si ritrova sotto le branche verdi [degli Ordelaffi]. 46. E il vecchio e il nuovo mastino (=Malatesta e Malatestino) da Verrucchio,
- che fecero strazio di Montagnana dei Parcitadi, là, come il solito, fan succhiello dei denti (=dissanguano i loro sudditi). 49. Le città bagnate dal
- 46 Lamone e dal Santerno (= Faenza e Imola) son sotto il leoncello dal nido bianco (=Maghinardo Pagani da Susinana) che muta partito dall'estate all'in-
- verno. 52. E quella (=Cesena), della quale il [fiume] Savio bagna il fianco, così come essa siede tra la pianura e la montagna, vive tra tirannia e libere
- 52 istituzioni. 55. Ora ti prego di raccontarci chi sei: non esser duro (=restio) [a rispondere] più di quanto altri (=Dante stesso) sia stato [con te], possa il tuo
- nome durare lungamente nel mondo!». 58. Dopo che il fuoco ebbe ruggito alquanto nel suo [solito] modo, la punta acuta [della fiamma] si mosse di qua
- 58 e di là; poi emise tali parole:

"S'i' credesse che mia risposta fosse a persona che mai tornasse al mondo, questa fiamma staria sanza più scosse;

ma però che già mai di questo fondo non tornò vivo alcun, s'i' odo il vero, sanza tema d'infamia ti rispondo.

Io fui uom d'arme, e poi fui cordigliero, credendomi, sì cinto, fare ammenda; e certo il creder mio venìa intero,

se non fosse il gran prete, a cui mal prenda!, che mi rimise ne le prime colpe; e come e *quare*, voglio che m'intenda.

Mentre ch'io forma fui d'ossa e di polpe che la madre mi diè, l'opere mie non furon leonine, ma di volpe.

Li accorgimenti e le coperte vie io seppi tutte, e sì menai lor arte, ch'al fine de la terra il suono uscie.

Quando mi vidi giunto in quella parte di mia etade ove ciascun dovrebbe calar le vele e raccoglier le sarte,

ciò che pria mi piacea, allor m'increbbe, e pentuto e confesso mi rendei; ahi miser lasso! e giovato sarebbe.

Lo principe d'i novi Farisei, avendo guerra presso a Laterano, e non con Saracin né con Giudei,

ché ciascun suo nimico era cristiano, e nessun era stato a vincer Acri né mercatante in terra di Soldano;

né sommo officio né ordini sacri guardò in sé, né in me quel capestro che solea fare i suoi cinti più macri.

Ma come Costantin chiese Silvestro d'entro Siratti a guerir de la lebbre; così mi chiese questi per maestro

a guerir de la sua superba febbre: domandommi consiglio, e io tacetti perché le sue parole parver ebbre.

E' poi ridisse: "Tuo cuor non sospetti; finor t'assolvo, e tu m'insegna fare sì come Penestrino in terra getti.

Lo ciel poss'io serrare e diserrare, come tu sai; però son due le chiavi che 'l mio antecessor non ebbe care".

Allor mi pinser li argomenti gravi là 've 'l tacer mi fu avviso 'l peggio, e dissi: "Padre, da che tu mi lavi

di quel peccato ov'io mo cader deggio, lunga promessa con l'attender corto ti farà triunfar ne l'alto seggio".

Francesco venne poi com'io fu' morto, per me; ma un d'i neri cherubini li disse: "Non portar: non mi far torto.

Venir se ne dee giù tra ' miei meschini perché diede 'l consiglio frodolente, dal quale in qua stato li sono a' crini;

ch'assolver non si può chi non si pente, né pentere e volere insieme puossi per la contradizion che nol consente".

- 61 61. «Se io credessi che la mia risposta fosse per una persona che dovesse tornare nel mondo, questa fiamma sarebbe senza più scosse (=tacerebbe). 64.
- Ma, poiché mai da questo fondo tornò alcun vivo, se io odo il vero, senza timore d'infamia ti rispondo. 67. Io fui uomo d'arme, e poi fui frate france-
- 67 scano, credendo, così cinto, di fare ammenda [dei miei peccati]. E certamente il mio credere si sarebbe avverato per intero, 70. se non ci fosse stato
- 70 il gran prete (=papa Bonifacio VIII), al quale incolga ogni malanno!, che mi rimise nelle prime colpe. E come e perché [avvenne] voglio che tu
- 73 intenda. 73. Mentre io ebbi forma di ossa e di carne che mia madre mi diede, le mie opere non furon di leone, ma di volpe. 76. Io seppi tutti gli ac-
- 76 corgimenti e tutte le vie coperte, e ne feci tale uso, che la fama giunse al confine della terra. 79. Quando mi vidi giunto in quella parte della mia
- 79 età (=la vecchiaia) in cui ciascuno dovrebbe calar le vele e raccoglier le sàrtie, 82. ciò che prima mi piaceva, allora mi rincrebbe e, pentito e confesso,
- mi feci frate. Ahimè infelice! E[ppure mi] sarebbe giovato, [se non mi fossi lasciato sviare]! 85. Il principe dei nuovi farisei (=papa Bonifacio VIII),
- 85 avendo guerra presso il Laterano (=Roma) [contro i Colonna] e non con[tro] i saraceni né con[tro] i giudei, 88. perché ciascun suo nemico era cristia-
- 88 no e nessuno era stato a vincere [come infedele la città di] Acri [in Siria] né [aveva fatto il] mercante nella terra del sultano, 91. né sommo ufficio né
- ordini sacri guardò in sé, né in me quel cordone, che soleva far più magri coloro che lo cingevano. 94. Ma, come Costantino fece chiamare papa Sil-
- vestro dalla grotta del Soratte, per guarir la lebbra, così mi fece venir costui quale maestro (=medico e insegnante), 97. per guarir la sua febbre superba.
   Egli mi domandò [un] consiglio [fraudolento], ed
- io tacqui, perché le sue parole apparvero quelle di un ubriaco. 100. E poi riprese a dire: "Il tuo cuore non sospetti. Fin d'ora ti assolvo, e tu inségnami come fare per gettar in terra (=conquistare) Palestrina. 103. Io posso chiudere ed aprire il cielo,
- come tu sai, perché son due le chiavi che il mio predecessore (=papa Celestino V) non ebbe care".

  106. Allora gli argomenti gravi mi spinsero là do-
- ve il tacer mi apparve [cosa] peggiore, e dissi: "O padre, poiché tu mi lavi 109. di quel peccato nel quale ora io devo cadere, [ecco il mio consiglio:] una grande promessa [di pace e di conciliazione],
- che poi non manterrai, ti farà trionfare nella tua alta sede". 112. Francesco d'Assisi venne poi, come io fui morto, per [prendere] la mia anima; ma uno dei neri cherubini disse: "Non portar[melo
- via]: non mi far torto. 115. Deve venir giù tra i miei servi, perché diede il consiglio fraudolento, dal quale in qua gli son sempre rimasto alle spalle, 118. perché non si può assolvere chi non si pente,
- né [ci] si può pentire e voler insieme [peccare], per la contraddizione che non lo consente".

Oh me dolente! come mi riscossi quando mi prese dicendomi: "Forse tu non pensavi ch'io loico fossi!".

A Minòs mi portò; e quelli attorse otto volte la coda al dosso duro; e poi che per gran rabbia la si morse,

disse: "Questi è d'i rei del foco furo"; per ch'io là dove vedi son perduto, e sì vestito, andando, mi rancuro".

Quand'elli ebbe 'l suo dir così compiuto, 130 la fiamma dolorando si partio, torcendo e dibattendo 'l corno aguto.

121

124

127

Noi passamm'oltre, e io e 'l duca mio, su per lo scoglio infino in su l'altr'arco che cuopre 'l fosso in che si paga il fio a quei che scommettendo acquistan

carco.

133 136

I personaggi

Guido da Montefeltro (1220ca.-1298) è uno dei più valorosi condottieri della seconda metà del sec. XIII. Nel 1268 è vicario a Roma di Corradino di Svevia. Nel 1274 si mette a capo dei fuoriusciti ghibellini di Bologna e sconfigge Malatesta da Verrucchio, capo dei guelfi. È capitano del popolo a Forlì e dimostra doti di abilità e di astuzia. In Romagna anima la politica antipapale. Viene perciò scomunicato e confinato prima a Chioggia, poi ad Asti. Nel 1292 riesce ad imporre la sua signoria ad Urbino. Due anni dopo si riconcilia con la Chiesa. Nel 1296 entra nell'ordine dei frati minori. Due anni dopo muore ad Assisi (o ad Ancona).

Perillo è un fabbro siciliano molto ingegnoso, che prepara un bue di bronzo per ingraziarsi il crudele tiranno Falaride, che regnava su Agrigento e che amava torturare i suoi sudditi: attraverso un'apertura il suppliziato veniva introdotto nel bue, sotto il quale si accendeva il fuoco. Le urla del condannato non sembravano umane, perciò il tiranno non avrebbe avuto pietà. Falaride accetta il dono e lo fa sperimentare per primo all'inventore. La fonte di Dante è Ovidio, Tristia, III, xi, 41-54.

Francesco d'Assisi (1181-1226), figlio di un ricco mercante, ha una giovinezza spensierata a cui pone fine una crisi spirituale. Rifiuta le ricchezze paterne e fonda l'ordine dei frati minori, i cui ideali sono l'umiltà, la povertà, la castità e una totale fiducia nella Provvidenza divina. Vuole riformare la Chiesa dall'interno, perciò chiede ed ottiene il riconoscimento della *Regola* prima verbalmente dal papa Innocenzo III (1209), poi ufficialmente dal papa Onorio III (1223). L'ordine francescano ha una diffusione rapidissima, perché risponde ad esigenze religiose e sociali effettivamente sentite dentro e fuori la Chiesa. Francesco scrive il Cantico delle creature (o di frate Sole) (1224-26), una delle opere religiose più significative del sec. XIII.

Il diavolo logico non è più il demonio tradizionale che spaventa il credente, è il demonio burlone, ironico, sarcastico, irrispettoso – che è addirittura andato all'università –, compagno di vita e quasi complice del credente.

121. Oh me dolente!, come mi riscossi quando mi prese dicendomi: "Forse tu non pensavi che io fossi [un demonio] logico!". 124. Mi portò da Minosse, e quello attorcigliò otto volte la coda al dorso impietoso, e, dopo che per la gran rabbia (=soddisfazione) se la morse, 127. disse: "Costui è dei (=deve andare tra i) rei del fuoco ladro". Perciò io qui, dove vedi, son perduto e, così vestito [dalla fiamma], mi dolgo andando [in giro per la bolgia]». 130. Quando egli ebbe finito di parlare, la fiamma straziata dal dolore si allontanò, torcendo ed agitando la punta aguzza. 133. Noi passammo oltre, io e la mia guida, su per lo scoglio fino all'altro arco che copre la bolgia, nel quale pagano il fio 136. coloro che, provocando divisioni, si acquistano il carico [di colpa e pena].

Il papa Bonifacio VIII (1235ca.-1303), al secolo Benedetto Caetani, diventa cardinale nel 1281 e papa nel 1294. Nel 1300 indice il primo giubileo. Cerca d'imporre l'autorità della Chiesa in Italia e in Europa. Si scontra perciò con il re di Francia Filippo il Bello (1268-1314), che reagisce accusandolo d'aver tramato ai danni del papa Celestino V, quindi scende in Italia e lo fa arrestare ad Anagni. Muore poco dopo.

Palestrina è una cittadina nei pressi di Roma, roccaforte della famiglia Colonna, avversaria della famiglia Caetani.

L'imperatore Costantino (280-337), che aveva contratto la lebbra, sogna che sarebbe guarito se si fosse convertito. Manda perciò a chiamare il papa Silvestro (314-336), che viveva in una grotta del monte Soratte, vicino a Roma, per paura delle persecuzioni contro i cristiani. Il papa lo guarisce e l'imperatore lo ricompensa con «la prima dote», da cui ha inizio il potere temporale dei papi. Dante condanna duramente il dono dell'imperatore (*If* XIX, 115-117).

#### Commento

1. Il canto ha una struttura già sperimentata: una nuova fiamma, cioè un altro dannato, desidera parlare con il poeta (inizio). Si avvicina spinto dal desiderio di sapere qual è la situazione politica della Romagna, e pone a Dante la domanda in proposito. Il poeta dà una risposta lunga ed esauriente (prima parte). Poi chiede al dannato di presentarsi. Il dannato risponde con un lungo e tortuoso ragionamento, del tutto inutile: «Se io sapessi che tu ritorni sulla terra, io non ti direi chi sono. Ma nessuno è ritornato da questo luogo sulla terra, perciò ti rispondo senza timore di coprirmi d'infamia» (vv. 61-66). E quindi racconta la sua storia, che è la parte centrale ed anche finale del canto (vv. 67-129). Poi rapidamente se ne va (vv. 130-136).

1.1. L'inizio, come in altri casi, ha il tono innalzato con un paragone preso dalla mitologia. La prima parte si dispiega piana e tranquilla. Poi c'è la parte centrale del canto, la storia del dannato. Infine c'è la conclusione, che è diversa dal canto precedente come dal canto seguente: essa mostra l'anima del

dannato che se ne va accora dolente per l'inganno subito.

- 1.2. Il canto si lega e contemporaneamente contrasta con il canto precedente. Si lega, perché sia Guido sia Ulisse sono condannati come consiglieri fraudolenti. Contrasta, perché il canto d'Ulisse raggiunge livelli di tensione altissimi, questo di Guido invece è divertente, ironico, *comico*. La tensione del canto di Ulisse non poteva allargarsi anche al canto successivo, perciò Dante pratica una varietà, un cambiamento di tono, e decide di ricorrere all'artificio narrativo della contrapposizione tra canto drammatico e canto comico. Questa contrapposizione è un allargamento delle contrapposizioni che ci sono già dentro i canti, tra una prima parte (introduttiva e/o tranquilla) e una seconda parte (la parte centrale che è drammatica).
- 1.2. La storia di Ulisse coinvolge profondamente le convinzioni e gli ideali dei due poeti, che come il lettore ascoltano senza intervenire (le parole sarebbero inadeguate al dramma di Ulisse e dell'umanità pagana). La storia di Guido allevia la tensione e provoca nel lettore un sorriso ed un sospiro di sollievo. Essa costituisce la *catarsi*, dopo lo sprofondamento *fisico* nell'oceano.
- 2. Dante beffa il già beffato Guido: il dannato non si accorge che sta parlando con un vivo. Lo esclude non in base a un controllo di qualche tipo, ma mediante un ragionamento: «Nessuno è mai tornato dal fondo dell'inferno, se io odo il vero; perciò ti rispondo senza temere di ricoprirmi di vergogna». Farinata degli Uberti invece si accorge sùbito che Dante è vivo: «O Tosco, che per la città del foco Vivo ten vai...» (If X, 22-23). Quando si avvicina all'episodio di Guido, il lettore è già preparato dalle parole di Farinata e, se ha buona memoria, sorride già... I due dannati hanno anche un altro aspetto che li unisce e li divide: Farinata come cittadino è addolorato per la situazione di Firenze più del fuoco che lo brucia; Guido come esperto di ogni astuzia si sente ancora bruciare e in modo cocente dall'inganno, in cui è caduto in vita.
- 2.1. Guido è irretito dalla ragione, in vita come in morte. La usa quando essa non serve. Ma usare costantemente la ragione (e per di più usarla in modo scorretto negli inganni) era l'unica cosa che sapeva fare. Perciò si danna. Eppure la sua ragione è la stessa di Ulisse (che pure si danna), e la stessa di Virgilio (che si trova nel limbo ma che può giungere sino in cima alla montagna del purgatorio, nel paradiso terrestre). Ed è la stessa di Stazio (che si salva). 3. Il canto gira intorno a tre coppie di personaggi: Dante (il viandante che cerca la retta via) e Virgilio (il simbolo della ragione); poi Guido e il papa Bonifacio VIII (due fraudolenti, ma il secondo è più astuto del primo); infine Francesco d'Assisi e il diavolo logico (due avversari, un santo e un demonio). Quest'ultima coppia è la continuazione – la scia – della coppia precedente e serve per rafforzare la figura (e a ribadire l'identità) dei due fraudolenti: Guido=Bonifacio VIII; Francesco=diavolo logico. Il rafforzamento è ottenuto anche con la parallela vittoria del più malvagio sul più santo.

- 3.1. Dante definisce Bonifacio VIII «lo principe d'i novi Farisei» (v. 85), facendo riferimento al Vangelo, dove Gesù rimprovera i farisei di essere sepolcri imbiancati, (Mt. 23, 13-36). La figura di Bonifacio VIII era già apparsa in precedenza: il poeta lo accusa di schierarsi con i guelfi neri e di favorire il colpo di Stato di costoro (If VI, 67-69); ricorda che trasferisce il vescovo Andrea de' Mozzi da Firenze a Vicenza e con questa associazione coinvolge il pontefice nel degrado morale del vescovo (If XV, 112-114); e, discendendo la costa per andare a vedere i papi simoniaci, fa sapere che il pontefice finirà all'inferno, anche se non è ancora morto (If XIX, 52-63). Il papa però riappare più volte anche nelle altre due cantiche: in Pg XX, 85-93, Ugo Capeto, re di Francia, parla della sua futura cattura ad Anagni ad opera di un emissario di Filippo il Bello, re di Francia (1303); in Pd IX, 127-142, Folchetto da Marsiglia, prima poeta e poi frate domenicano, lo accusa di pensare al denaro e di non pensare a liberare il sepolcro di Cristo; in Pd XXVII, 19-27, san Pietro lo accusa di usurpare la sede papale e di aver fatto di Roma una cloaca.
- 4. Dante fa fare a Francesco d'Assisi la figura del santo logicamente sprovveduto. Ciò facendo, si riallaccia ad una scelta anticulturale precisa del frate (cultura=mondanità=perdizione), che il poeta riprende e stravolge in base alle regole della narrativa. Il poeta è su posizioni completamente diverse: Francesca s'innamora grazie alla cultura e secondo i moduli della cultura (If V, 124-138); Ulisse è disposto a sacrificare il figlio, il vecchio padre, la moglie e il regno, pur di esplorare il mondo «sanza gente» (If XXVI, 90-126). Nel 1354 il frate domenicano Jacopo Passavanti (1302ca.-1357) tiene a Firenze una serie di prediche, che poi raccoglie nello Specchio di vera penitenza, in cui difende il valore dell'ignoranza, poiché la conoscenza fa insuperbire l'uomo e gli fa correre il rischio di finire all'inferno. 5. Un certo tipo di beffa poi fa sempre sorridere, e l'interessato non suscita la solidarietà del lettore: è la beffa che si ritorce contro colui che si vanta di avere una qualche capacità e che poi, alla prova dei fatti, dimostra di non averla. Guido ha usato l'astuzia per tutta la vita e ne è sempre uscito vincitore. Ormai vecchio, quindi al culmine della sua esperienza, si fa ingannare. Non soltanto si fa ingannare, ma si fa ingannare anche su ciò che vi è di più importante nella vita (la salvezza dell'anima) e da chi per definizione non doveva ingannare (il papa Bonifacio VIII). Guido programma con cura la salvezza dell'anima, come si può programmare una vittoria politica o militare. Egli però non si è convertito veramente con una fede sincera e profonda, ma con una scelta di comodo. E alla prima occasione ricade nel consueto comportamento e dà il consiglio fraudolento. La forza dell'abitudine lo tradisce. Egli non ha fatto i conti con un uomo più astuto di lui, il papa Bonifacio VIII, che lo raggira: «Dammi il consiglio, ti assolvo ancor prima di peccare!». Guido non coglie l'inganno, presta fiducia al papa, convinto che questi in quanto tale non possa né debba ingannare (e in effetti non ha ingannato: ha

fatto una promessa che non poteva mantenere, quindi una colpa lieve; invece è stato Guido a capire male le parole). Ed egli, l'uomo famoso per la sua astuzia, cade fidandosi delle parole del papa, parole che invece doveva attentamente esaminare. Quale maggiore vergogna per un uomo astuto che ingannarsi con le sue stesse mani!

6. In vita con Bonifacio VIII ed ora con Dante Guido fa lo stesso errore: si fida della ragione come strumento di salvezza. In vita la usa per tessere i suoi inganni. E vince. In vecchiaia pianifica la salvezza. E quasi ha successo. Con il papa si fida del ragionamento del papa. E perde. Parlando con il poeta si fida di un ragionamento che egli stesso fa: nessuno è mai uscito dall'inferno; neanche il poeta può uscire; dunque posso raccontare la mia storia senza temere che si risappia sulla terra. E si ricopre ancora di vergogna. Non ha controllato la validità del ragionamento del papa, né di quello che fa al poeta. E il secondo errore è uguale al primo. Né si accorge della sua fallacia, come non si era accorto della fallacia del primo. Ma perseverare nello stesso errore è diabolico...

7. Dante non condanna il dannato (che, come lui, è partigiano dell'imperatore), poiché questi lo fa già da sé (un'ulteriore condanna sarebbe stata inutile e da un punto di vista narrativo inefficace). La vergogna di dire il suo nome e il modo in cui se ne va, ancora scottato dall'inganno, lo mostrano chiaramente. Il poeta invece «usa» Guido: lo vuol mettere a confronto con il suo mortale nemico, Bonifacio VIII. E, facendolo ingannare dal papa, ingigantisce ancor più la grandezza e la malvagità di quest'ultimo.

8. Dante non dimentica la disavventura di Guido, che perde l'anima che era sicuro di salvare. In Pg V, 85-129, egli incontra Bonconte da Montefeltro, figlio di Guido, che ha peccato per tutta la vita e si è pentito proprio un istante prima di morire, raccomandandosi alla Madonna. E salva l'anima. In tal modo il poeta allarga i collegamenti tra i vari canti e sottolinea che, se c'è un pentimento sincero, Dio ascolta sempre la preghiera di chi si rivolge a Lui. Anche in questo caso intervengono il protettore (la Madonna) e l'avversario (il diavolo) di Bonconte. Il diavolo scornato, per vendicarsi di aver perso la sua anima, suscita un violentissimo temporale che trascina nell'Arno il corpo di Bonconte, che non fu più ritrovato. Nell'immaginario collettivo medioevale angeli, santi e demoni sono costantemente presenti nella vita umana e fanno la spola tra la terra ed il cielo.

8.1. L'episodio di Guido e poi l'episodio del figlio Bonconte rimandano a un motivo medioevale piuttosto diffuso, quello di angeli e diavoli che si giocano l'anima del credente e che, per conquistarla per sé, lottano sia nell'al di qua, sia nell'al di là, finché non è definitivamente assegnata. Il poeta riprende il motivo, ma lo arricchisce: le due anime sono padre e figlio. Ciò coinvolge indirettamente anche un altro problema, particolarmente sentito e discusso al suo tempo: chi va in paradiso può essere veramente felice se un suo stretto congiunto (padre, madre, ma-

rito, moglie, figlio ecc.) è finito all'inferno? Con questo problema implicito, ma vivo nella mente del lettore, il poeta drammatizza ulteriormente i due episodi. E mettendoli in canti lontani costringe poi il lettore a fissarli più efficacemente nella memoria.

8.2. Il fatto che in Pg V compaia Bonconte, figlio di Guido, costringe a leggere i due canti insieme. Questa strategia è un asse portante dell'opera: i canti VI delle tre cantiche si richiamano e si completano ecc. I due o tre punti di vista (politico, religioso, personale) con cui il poeta valuta i dannati si richiamano e si completano. La realtà è sempre complessa, perciò servono più punti di vista, tra loro complementari, per comprenderla. Ma If XXVII rimanda immediatamente anche a If XXVI, il canto di Ulisse, che presenta due personaggi dediti all'inganno che tuttavia hanno anche altri valori, completamente diversi. I canti If I (Virgilio, padre spirituale di Dante), X (Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti), XV (Brunetto Latini, padre spirituale di Dante), XXVI (Ulisse che non ritorna a casa) e If XXVIII-Pg V (Guido da Montefeltro e Bonconte da Montefeltro) si richiamano perché trattano diversi modi di vivere la paternità. Uno stesso canto si abbina perciò ad un altro canto per un motivo, ad altri canti per altri motivi. La ragnatela che avviluppa il poema si fa sempre più articolata e complessa.

9. Il diavolo logico rimanda all'enorme sviluppo della logica nelle università del sec. XIII, ma si rifà anche ad una interpretazione *comica* di ciò che spaventa l'uomo medioevale e a cui questi si avvicina mediante il riso. Il demonio quindi diventa un simpatico buontempone, che in molti racconti fa sodalizio e gira il mondo in incognito con lo stesso Dio. E spesso rimprovera Dio di non aver avuto una buona idea a creare l'uomo, che è stupido e corrotto. Dio a malincuore lo riconosce.

10. Il papa Celestino V è *innominato* (*If* III), il suicida fiorentino resta *anonimo*, (*If* XIII), qui il dannato *non vuole rivelare il suo nome ma lo rivela*. In séguito lo stesso poeta tace il suo nome (*Pg* XIII, 130-138). Dante continua le variazioni sul tema.

11. L'inizio del canto si riallaccia al canto precedente; la fine al canto seguente. Il poeta riprende un artificio retorico già sperimentato in *If* XIV, 1-3, dove raccoglie le fronde strappate e le pone alla base del tronco in cui era incarcerato l'anonimo fiorentino suicida. Questa *tecnica dell'aggancio* tra un canto e il precedente viene applicata per la prima volta in *If* VI, 1-4, quando Dante ritorna in sé, dopo essere svenuto davanti alla tragica storia d'amore di Francesca da Polenta e Paolo Malatesta.

12. L'inganno e la beffa, di cui cade vittima Guido, possono essere confrontati con l'inganno e la beffa che ser Ciappelletto gioca al santo frate – il più santo della Borgogna –, che ha passato la vita sui libri e che crede a tutto ciò che vuole credere (*Decameron*, I, 1). Peraltro Boccaccio, che vuole intrattenere il suo pubblico nobile e borghese, dedica ben tre giornate alle novelle incentrate sulla beffa: la settima, l'ottava e la nona. La presenza così massiccia di inganni e di beffe ha una sua giustificazione: le società tradizionali, cioè agricole, godevano di molto

tempo libero, che per la scarsità di fiere e di divertimenti gestivano in questo modo. A parte le risate degli spettatori, qualcuno poi poteva avere il suo tornaconto.

12.1. Curiosamente agli inizi della novella compare il papa Bonifacio VIII come il *deus ex machina*, che provoca i fatti raccontati: chiama a Roma Musciatto Franzesi e questi chiude i suoi affari in Francia e ne affida la chiusura ad uomini di sua fiducia, tra i quali ser Ciappelletto. Qui il papa appare come un principe ricco e potente, che si circonda di personaggi nobili, ricchi e potenti. La stessa cosa succede nella novella di *Cisti fornaio* (*Decameron*, VI, 2).

La struttura del canto è semplice: 1) la fiamma che racchiude Guido da Montefeltro si avvicina e chiede notizie della Romagna; 2) Dante risponde che la Romagna, diversamente dal solito, si trova in pace; quindi chiede il nome al dannato; 3) convinto che il poeta non torni fra i vivi, Guido racconta la sua storia: 4) fu uomo d'arme, famoso per gli inganni; in vecchiaia si fece frate francescano per salvare l'anima; 5) il papa Bonifacio VIII gli chiese un consiglio fraudolento; 6) egli si rifiutò, ma il papa insistette: lo assolveva prima ancora che peccasse; 7) così egli diede il consiglio: fare promesse di pace e poi non mantenerle; 8) dopo morto un diavolo rivendicò a sé la sua anima, perché non ci si può pentire prima di peccare; così egli finì tra i fraudolenti; quindi 9) la fiamma se ne va, ancora tutta dolente, mentre i due poeti riprendono il viaggio.

#### Canto XXX

Nel tempo che Iunone era crucciata per Semelè contra 'l sangue tebano, come mostrò una e altra fiata,

Atamante divenne tanto insano, che veggendo la moglie con due figli andar carcata da ciascuna mano,

gridò: "Tendiam le reti, sì ch'io pigli la leonessa e 'leoncini al varco"; e poi distese i dispietati artigli,

prendendo l'un ch'avea nome Learco, e rotollo e percosselo ad un sasso; e quella s'annegò con l'altro carco.

E quando la fortuna volse in basso l'altezza de' Troian che tutto ardiva, sì che 'nsieme col regno il re fu casso,

Ecuba trista, misera e cattiva, poscia che vide Polissena morta, e del suo Polidoro in su la riva

del mar si fu la dolorosa accorta, forsennata latrò sì come cane; tanto il dolor le fé la mente torta.

Ma né di Tebe furie né troiane si vider mai in alcun tanto crude, non punger bestie, nonché membra umane, quant'io vidi in due ombre smorte e nude, che mordendo correvan di quel modo che '1 porco quando del porcil si schiude.

L'una giunse a Capocchio, e in sul nodo del collo l'assannò, sì che, tirando, grattar li fece il ventre al fondo sodo.

E l'Aretin che rimase, tremando mi disse: "Quel folletto è Gianni Schicchi, e va rabbioso altrui così conciando".

"Oh!", diss'io lui, "se l'altro non ti ficchi li denti a dosso, non ti sia fatica a dir chi è, pria che di qui si spicchi".

Ed elli a me: "Quell'è l'anima antica di Mirra scellerata, che divenne al padre fuor del dritto amore amica.

Questa a peccar con esso così venne, falsificando sé in altrui forma, come l'altro che là sen va, sostenne,

per guadagnar la donna de la torma, falsificare in sé Buoso Donati, testando e dando al testamento norma".

E poi che i due rabbiosi fuor passati sovra cu' io avea l'occhio tenuto, rivolsilo a guardar li altri mal nati.

Io vidi un, fatto a guisa di leuto, pur ch'elli avesse avuta l'anguinaia tronca da l'altro che l'uomo ha forcuto.

La grave idropesì, che sì dispaia le membra con l'omor che mal converte, che 'l viso non risponde a la ventraia,

facea lui tener le labbra aperte come l'etico fa, che per la sete l'un verso 'l mento e l'altro in sù rinverte.

"O voi che sanz'alcuna pena siete, e non so io perché, nel mondo gramo", diss'elli a noi, "guardate e attendete  Nel tempo in cui Giunone era adirata a causa di Sèmele contro il sangue tebano, come mostrò già più volte, 4. Atamante divenne tanto folle che, vedendo la moglie stringersi al collo i figli uno per

mano, 7. gridò: «Tendiamo le reti, così che io pigli al varco la leonessa e i leoncini». Poi distese gli artigli spietati, 10. afferrò quello che aveva nome Le-

andro, lo rotolò e lo sbatté contro un sasso. Quella si annegò con l'altro figlio. 13. Quando la fortuna abbassò la potenza dei troiani che tutto ardiva, così

che il re [Priamo] fu spento con il suo regno, 16. Ecùba triste, infelice e prigioniera, dopo aver visto Polisséna morta e aver scorto dolorosamente il cor-

po del suo Polidóro 19. sulla riva del mare, impazzita latrò come un cane, tanto il dolore le sconvolse la mente. 22. Ma non si videro mai furie di Tebe né

di Troia tanto crudeli contro qualcuno nel ferir bestie o membra umane 25. quanto io vidi due ombre smorte e nude (=Mirra e Gianni Schicchi) che,

19 mordendo [altri dannati], correvano all'impazzata per la bolgia, come fa il porco quando gli si apre il porcile. 28. Una di esse (=Gianni Schicchi) fu sopra

Capocchio, lo azzannò sulla nuca e, trascinandolo, gli fece grattare con il ventre il duro fondo della bolgia. 31. Griffolino, che era rimasto immobile,

25 tremando disse: «Quello spirito furioso è Gianni Schicchi e va pieno di rabbia a conciar così gli altri in questo modo». 34. «Oh» gli dissi, «possa l'altro

spirito furioso non ficcarti i denti addosso!, non ti costi fatica dirci chi è, prima che si allontani.» 37. Ed egli a me: «Quella è l'anima antica della scelle-

rata Mirra, che divenne amante del padre, contro ogni lecito amore. 40. Venne a peccare con lui falsificando se stessa e prendendo l'aspetto di un'altra

donna. Ugualmente l'altro che fugge in quella direzione, 43. per guadagnar la più bella cavalla della mandria, ardì fingersi Buoso Donati, facendo testa-

mento e dando al testamento valore legale». 46. Dopo che i due rabbiosi, che avevo tenuto d'occhio, corsero via, mi misi a guardare le altre anime mal-

nate. 49. Io vidi uno (=maestro Adamo) che sarebbe apparso a forma di liuto, se avesse avuto l'inguine tagliato all'altezza delle cosce. 52. L'idropisia, che

fa pesanti e che rende sproporzionate le membra tra loro a causa dell'umore che si trasforma in modo anormale, così che il viso [magro] non corrisponde

al ventre [enorme], 55. gli faceva tenere le labbra aperte come fa il tisico, che per l'arsura ripiega un labbro verso il mento e l'altro in su. 58. «O voi, che

siete senz'alcuna pena – non so per quale motivo – in questo mondo pieno di dolore» egli ci disse, «guardate e mirate

52

55

a la miseria del maestro Adamo: io ebbi vivo assai di quel ch'i' volli, e ora, lasso!, un gocciol d'acqua bramo.

Li ruscelletti che d'i verdi colli del Casentin discendon giuso in Arno, faccendo i lor canali freddi e molli,

sempre mi stanno innanzi, e non indarno, ché l'imagine lor vie più m'asciuga che 'l male ond'io nel volto mi discarno.

La rigida giustizia che mi fruga tragge cagion del loco ov'io peccai a metter più li miei sospiri in fuga.

Ivi è Romena, là dov'io falsai la lega suggellata del Batista; per ch'io il corpo sù arso lasciai.

Ma s'io vedessi qui l'anima trista di Guido o d'Alessandro o di lor frate, per Fonte Branda non darei la vista.

Dentro c'è l'una già, se l'arrabbiate ombre che vanno intorno dicon vero; ma che mi val, c'ho le membra legate?

S'io fossi pur di tanto ancor leggero ch'i' potessi in cent'anni andare un'oncia, io sarei messo già per lo sentiero,

cercando lui tra questa gente sconcia, con tutto ch'ella volge undici miglia, e men d'un mezzo di traverso non ci ha.

Io son per lor tra sì fatta famiglia: e' m'indussero a batter li fiorini ch'avevan tre carati di mondiglia".

E io a lui: "Chi son li due tapini che fumman come man bagnate 'l verno, giacendo stretti a' tuoi destri confini?".

"Qui li trovai – e poi volta non dierno – ",

rispuose, "quando piovvi in questo greppo, e non credo che dieno in sempiterno.

L'una è la falsa ch'accusò Gioseppo; l'altr'è 'l falso Sinon greco di Troia: per febbre aguta gittan tanto leppo".

E l'un di lor, che si recò a noia forse d'esser nomato sì oscuro, col pugno li percosse l'epa croia.

Quella sonò come fosse un tamburo; e mastro Adamo li percosse il volto col braccio suo, che non parve men duro,

dicendo a lui: "Ancor che mi sia tolto lo muover per le membra che son gravi, ho io il braccio a tal mestiere sciolto".

Ond'ei rispuose: "Quando tu andavi al fuoco, non l'avei tu così presto; ma sì e più l'avei quando coniavi".

E l'idropico: "Tu di' ver di questo: ma tu non fosti sì ver testimonio là 've del ver fosti a Troia richesto".

"S'io dissi falso, e tu falsasti il conio", disse Sinon; "e son qui per un fallo, e tu per più ch'alcun altro demonio!".

"Ricorditi, spergiuro, del cavallo", rispuose quel ch'avea infiata l'epa; "e sieti reo che tutto il mondo sallo!".

- 61 61. l'infelicità di maestro Adamo. Io ebbi in vita più di quel che volli ed ora, ahimè!, bramo una goccia d'acqua. 64. I ruscelletti, che dai verdi colli del
- 64 Casentino discendono giù in Arno facendo i loro canali freschi e inzuppati d'acqua, 67. mi stanno sempre davanti agli occhi, e non invano, perché la
- 67 loro immagine mi fa sentir la sete più del male che mi fa dimagrire il volto. 70. La severa giustizia, che mi tormenta, trae motivo dal luogo in cui peccai,
- 70 per farmi sospirare di più. 73. Lì, nel Casentino, si trova il castello dei conti Guidi da Romena, dove falsificai la lega che reca impressa l'immagine di
- 73 [Giovanni] Battista (=il fiorino). Perciò lasciai il mio corpo bruciato lassù. 76. Ma, se io vedessi qui l'anima trista di Guido o di Alessandro o di lor fra-
- 76 tello, non scambierei questo piacere con quello di bere alla fonte Branda. 79. Qui dentro c'è già l'anima di uno di loro (=Guido), se le ombre arrab-
- 79 biate che qui si aggirano dicono il vero. Ma che cosa mi giova con queste membra che m'impediscono di muovermi? 82. Se io fossi ancora tanto agile, da
- 82 potermi muovere in cento anni anche soltanto di qualche pollice, mi sarei già messo in cammino verso il fondo della bolgia, 85. per cercarlo tra questa
- 85 gente deforme, anche se la bolgia ha la circonferenza di undici miglia ed è larga non meno di mezzo miglio. 88. Per colpa loro io mi trovo in mezzo a
- 88 questa famiglia, perché m'indussero a batter fiorini che avevano tre carati di metallo vile.» 91. Ed io a lui: «Chi son quei due tapini, che per la febbre fu-
- 91 mano come le mani bagnate d'inverno e giacciono stretti alla tua destra?». 94. «Li trovai qui» rispose, «quando precipitai in questa bolgia. Non si mossero
- 94 mai e credo che non si muoveranno in eterno. 97. Una è la falsa (=la moglie di Putifarre) che accusò Giuseppe; l'altro è il falso Sinone, greco di Troia. Per la febbre altissima mandano questa gran puzza
- 97 di olio bruciato.» 100. Uno di loro, forse indispettito dal modo spregevole in cui era stato indicato, gli diede un pugno sulla pancia gonfia e dura. 103. Es-
- sa risuonò come fosse un tamburo. Maestro Adamo a sua volta lo colpì sul viso con un pugno che non parve meno duro, 103. dicendogli: «Anche se non
- posso muover le membra rese pesanti dall'idropisia, ho ancora il braccio capace di colpire». 109. Egli rispose: «Quando tu andavi al rogo, non l'avevi così
- 106 rapido. L'avevi così agile, e anche di più, quando coniavi moneta». 112. E l'idropico: «Tu dici il vero in questo caso; ma tu non fosti un testimone così ve-
- 109 race, quando a Troia ti fu chiesto di dire il vero». 115. «Se io dissi il falso, tu falsasti il conio (=la moneta) disse Sinone; «io son qui per un solo ingan-
- 112 no, tu sei qui per più inganni di qualsiasi demonio!» 118. «Ricòrdati, o spergiuro, del cavallo di Troia» rispose quel che aveva la pancia gonfia, «vergògnati
- 115 che tutto il mondo lo sa!»

"E te sia rea la sete onde ti crepa", disse 'l Greco, "la lingua, e l'acqua marcia che 'l ventre innanzi a li occhi sì t'assiepa!".

Allora il monetier: "Così si squarcia la bocca tua per tuo mal come suole; ché s'i' ho sete e omor mi rinfarcia,

tu hai l'arsura e 'l capo che ti duole, e per leccar lo specchio di Narcisso, non vorresti a 'nvitar molte parole'.

Ad ascoltarli er'io del tutto fisso, quando 'l maestro mi disse: "Or pur mira, che per poco che teco non mi risso!".

Quand'io 'l senti' a me parlar con ira, volsimi verso lui con tal vergogna, ch'ancor per la memoria mi si gira.

Qual è colui che suo dannaggio sogna, che sognando desidera sognare, sì che quel ch'è, come non fosse, agogna,

tal mi fec'io, non possendo parlare, che disiava scusarmi, e scusava me tuttavia, e nol mi credea fare.

"Maggior difetto men vergogna lava", disse 'l maestro, "che 'l tuo non è stato; però d'ogne trestizia ti disgrava.

E fa ragion ch'io ti sia sempre allato, se più avvien che fortuna t'accoglia dove sien genti in simigliante piato: ché voler ciò udire è bassa voglia". 121 121. «E tu vergògnati della sete» disse il greco, «che ti fa screpolare la lingua e dell'umore guasto che davanti agli occhi ti gonfia il ventre come una siepe!» 124. E il monetiere: «Che ti si squarci la tua bocca per la febbre ora come sempre!, perché, se io

bocca per la febbre ora come sempre!, perché, se io ho sete e se l'umor maligno mi gonfia [il ventre], 127. tu hai l'arsura e il capo che ti duole. Né ti faresti pregar molto per leccar lo specchio di Narciso.

sti pregar molto per leccar lo specchio di Narciso (=l'acqua)». 130. Io ero tutto proteso ad ascoltarli, quando il maestro mi disse: «Continua pure a guardare e tra poco litigo anch'io con te!». 133. Quando

lo sentii parlare con voce adirata, mi volsi verso di lui con una tale vergogna che ancora me ne ricordo.

133 Come colui che sogna e che, mentre sogna, de-

sidera di star sognando, tanto che desidera di sognare come se non stesse sognando; 139. così mi feci io, che non riuscivo a parlare e che volevo scusarmi, ma che mi scusavo proprio con il silenzio, anche se non credevo di farlo. 142. «Una vergogna minore

della tua lava una colpa maggiore di quanto la tua non sia stata» disse il maestro; «perciò deponi ogni rammarico. 145. Fa' conto che io ti sia sempre a fianco, se mai succederà che la fortuna ti faccia in-

fianco, se mai succederà che la fortuna ti faccia incontrare genti litigiose come queste, 148. perché voler ascoltare ciò è un desiderio meschino.»

I personaggi

Giunone, moglie di Giove, è gelosa di Sèmele, figlia di Cadmo, re di Tebe, con la quale il marito l'aveva tradita. Punisce crudelmente la fanciulla, quindi si vendica anche di Cadmo e dei tebani. Fa impazzire Atamànte, re di Orcómeno, marito di Ino (una delle figlie di Cadmo), il quale scambia la moglie e i due figlioletti Melicerta e Learco per una leonessa e due leoncini e li cattura con le reti. Uccide Learco scagliandolo contro un sasso. La moglie fugge con l'altro figlio, e si getta da una ruppe in mare, dove affoga. Giove poi li trasforma in divinità marine. La fonte di Dante è Ovidio, *Metam.*, IV, 512-560.

**Ecùba**, moglie di Priamo, re di Troia, impazzisce per il dolore quando, divenuta schiava di Ulisse dopo la distruzione della città, viene a sapere che la figlia Polisséna era stata uccisa da Pirro sulla tomba del padre Achille, e che il figlio Polidóro, da lei prediletto, era stato ucciso da Polimestore, re di Tracia. La fonte di Dante è Ovidio, *Metam.*, XIII, 399-575.

**Griffolino d'Arezzo** ha fama di alchimista. Muore bruciato vivo prima del 1272, con l'accusa di essere un eretico.

Mirra, figlia del re di Cipro Cinira, s'innamora del padre e falsa la propria identità per avere un amplesso con lui. Quando il padre scopre l'inganno, la donna ripara in Arabia, dove gli dei la trasformano nella pianta che porta il suo nome. La fonte di Dante è Ovidio, *Metam.*, X, 298-502.

Gianni Schicchi di Firenze, su richiesta di Simone Donati, che temeva di essere diseredato dallo zio Buoso, si sostituisce al morente, chiama il notaio e fa testamento a favore di Simone, senza dimenticare il suo tornaconto: una mula (o una cavalla), che doveva essere di straordinaria bellezza, e un legato di cento fiorini d'oro. Muore prima del 1280.

Capocchio da Firenze (o di Siena) ha fama di saper contraffare ogni uomo e ogni cosa che volesse. Muore bruciato vivo a Siena nel 1293, con l'accusa di essere alchimista.

Mastro Adamo, forse l'inglese Adam de Anglia, falsifica monete per i conti Guidi di Romena, un borgo che sorge nel Casentino, sulla riva destra dell'Arno, tra Firenze e Bologna. È scoperto, condannato al rogo e bruciato vivo dai fiorentini nel 1281. Sinone, un soldato abile nella simulazione, è deliberatamente lasciato lacero e contuso sulla spiaggia di Troia dagli achei, che fingono di partire (in realtà si nascondono dietro l'isola di Tenédo). Egli riesce a convincere i troiani ad introdurre dentro le mura il cavallo in legno, nel quale erano nascosti alcuni guerrieri. Costoro, nel piano escogitato da Ulisse, devono uscire di notte ed attaccare i troiani immersi nel sonno, in concomitanza con il ritorno della flotta achea. Sinone è convincente e il piano di Ulisse riesce. La fonte di Dante è Virgilio, Eneide, II.

La moglie del re d'Egitto Putifarre vuole sedurre Giuseppe, figlio del patriarca Giacobbe. Questi la respinge. Allora la donna, per vendicarsi, lo accusa presso il marito di averla insidiata (*Gn* 36).

145

#### Commento

- 1. L'inizio del canto prepara l'incontro con i personaggi che di lì a poco appaiono. Il poeta usa ben due riferimenti a storie narrate nella cultura classica la cultura per definizione –, per innalzare il tono del canto. La cultura classica viene sentita come eterna, valida anche per il presente. Essa però presenta un unico limite: il fatto che si affida alla ragione e che non conosce la rivelazione. Di qui deriva la necessità di completarla con il cristianesimo. Anche in altre occasioni il poeta aveva iniziato il canto con ampi riferimenti alla cultura greca e latina, ad esempio in *If* XII, 9-15, XXVI, 6-15.
- 1.1. Il riferimento però serve anche ad accentuare la degradazione in cui si trovano i dannati. Il poeta fa i due esempi e poi continua dicendo: «Ma non si videro mai furie di Tebe né di Troia tanto crudeli contro qualcuno nel ferir bestie o membra umane quanto io vidi due ombre smorte e nude (=Mirra e Gianni Schicchi) che, mordendo altri dannati, correvano all'impazzata per la bolgia, come fa il porco quando gli si apre il porcile» (vv. 22-27). La degradazione appare anche nell'aspetto fisico degli altri dannati, che compaiono sùbito dopo. D'altra parte il peccato è degradazione morale e tale degradazione si esprime efficacemente e visibilmente attraverso gli atti bestiali e la degradazione fisica.
- 2. I personaggi sono numerosi e la scena è movimentata. Il poeta ricorre a una variazione: riprende e riarticola un'invenzione narrativa che aveva già sperimentato in If XIII con Pier delle Vigne, Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea. I personaggi con cui egli dialoga o che, comunque sia, sono presenti (alcuni dannati parlano di altri dannati che si trovano lì vicino) sono ben nove: egli, Griffolino, Mirra e Gianni Schicchi, Capocchio, poi maestro Adamo, Sinone e la moglie di Putifarre, infine Virgilio. 3. La bolgia punisce i falsari. Mirra ha falsato se stessa. Gianni Schicchi ha falsato Simone Donati. Capocchio di Firenze e Griffolino d'Arezzo hanno falsato le monete. Mastro Adamo ha falsato il fiorino. Sinone e la moglie di Putifarre hanno falsato la verità. Nel Medio Evo i falsari di monete erano bruciati vivi, perché con il loro comportamento minacciavano i commerci, si appropriavano di ricchezza altrui, facevano perdere fiducia nella moneta. La società o, meglio, la città si difendeva con estrema durezza. Il Medio Evo però condannava con la stessa durezza anche chi falsava l'aspetto delle persone. Nel caso specifico Gianni Schicchi finge di essere Buoso Donati. Il motivo di questa durezza è che la falsificazione di una persona come la falsificazione delle monete provocava notevoli danni alla società (le carte di identità e i documenti di riconoscimento dovevano essere ancora inventati e il riconoscimento di una persona era particolarmente difficile, se si escludeva la conoscenza diretta). Di qui la necessità di prendere provvedimenti estremi.
- 3.1. A parte questi motivi il Medio Evo ha sempre un particolare rifiuto nei confronti di chi è *doppio*, di chi sa fingere qualcosa di diverso da ciò che è. Peraltro l'ostilità verso i commedianti, che portava a seppellirli in terra sconsacrata, dura fino a Nove-

- cento inoltrato. Inoltre Dio è Verità. Il rifiuto dell'inganno riguarda anche i casi in cui l'inganno dovrebbe essere legittimo. Invece sono condannati all'inferno sia Guido da Montefeltro, sia Sinone, sia la moglie di Putifarre. Insomma neanche in ambito militare e in ambito amoroso l'inganno o la falsità sono legittimi. Ben inteso, se in guerra o in amore non ricorri all'inganno, non vinci, sei sconfitto, puoi perdere gli averi ed anche la vita. Ma questo è un altro discorso! All'interessato spetta di fare la scelta: vincere in guerra o in amore, e finire all'inferno; o perdere la battaglia, e salvare l'anima. Ma per Dante è meglio andare all'inferno (e divenire famosi) piuttosto che vivere senza infamia e senza lode e finire tra gli ignavi che sulla terra non hanno lasciato alcuna traccia e alcun ricordo di sé. Però la scappatoia ci sarebbe: intanto vincere, poi pentirsi di un pentimento sincero; fare come Bonconte da Montefeltro (Pg V), non come suo padre Guido (If XXVII). Si evita l'inferno e si finisce in purgatorio. Le pene sono ugualmente dolorose, ma almeno non sono eterne.
- 3.2. L'attaccamento alla verità provoca comprensibilmente infiniti tentativi di inganno e di frode. Per questo motivo ben tre giornate del *Decameron* (1349 –51), la settima, l'ottava e la nona sono dedicate all'inganno e alla beffa.
- 3.3. Il timore per la menzogna è tale che il Medio Evo applica in tutti i casi questo rifiuto e questa condanna di tutto ciò che non è veritiero. La verità come valore proposta dal *Vangelo* e la tesi che Dio è verità sono applicate con decisione anche all'economia. La fragilità della società e un senso spiccato della giustizia e della verità lo imponevano. Questa mentalità non scompare con la fine del Medio Evo: nel Cinquecento ci sono infiniti manuali che insegnano a difendere se stessi e la propria vita privata senza ricorrere alla menzogna e alla falsità.
- 4. Dante esce dai limiti del canto (questa è una delle tante *variazioni*): aveva già incontrato Griffolino d'Arezzo e Gianni Schicchi alla fine del canto precedente. Lo farà anche in *If* XXXIII, con il conte Ugolino della Gherardesca. Intanto il poeta introduce un'altra novità: Griffolino lo accompagna e gli indica i dannati. Nel purgatorio Sordello da Goito accompagna per tre canti il poeta (*Pg* VI-VIII); e Stazio per tredici (*Pg* XXI-XXXIII). Nel *Paradiso* il poeta dedicherà ben tre canti al trisavolo Cacciaguida (*Pd* XV-XVII).
- 5. Il poeta non dialoga con i dannati: Griffolino gli indica la scellerata Mirra e Gianni Schicchi e racconta la storia di quest'ultimo. Alcuni dannati restano silenziosi, altri parlano. Maestro Adamo racconta diffusamente la sua storia. E indica anche altri due dannati: la moglie di Putifarre e Sinone, di cui racconta rapidamente la storia. Infine il poeta assiste affascinato allo scambio di accuse tra maestro Adamo e Sinone, provocando il rimprovero di Virgilio (che appare soltanto a questo punto), con cui si conclude il canto. Anche in questo caso fa uso della *variazione*. Dal punto di vista narrativo sarebbe stato poco interessante se egli faceva sempre domande dirette agli interlocutori e questi gli rispondevano.

- 6. I dannati mantengono i vizi che avevano in vita: l'invidia, l'odio, la sete di vendetta, l'ira, l'impulsività e l'istintualità, il compiacimento nel vedere le sofferenze degli altri dannati. La degradazione morale è espressa dal comportamento bestiale come dalle deformazioni fisiche: mentre erano sulla terra, la vita fisica ha avuto il sopravvento sulla vita spirituale.
- 6.1. Nell'ottavo cerchio sono puniti i fraudolenti, nella decima bolgia la sottospecie dei falsari. I falsari della persona corrono come furie e mordono rabbiosamente gli altri dannati (Gianni Schicchi). I falsari di moneta sono deformati dall'idropisia e sono straziati dalla sete (maestro Adamo). I falsari di parole sono orribilmente assetati (Sinone e la moglie di Putifarre).
- 7. Dante è affascinato dal battibecco e dalle invettive tra maestro Adamo e Sinone. Chi inizia – e senza nessun motivo, se non il veleno della maldicenza e la volontà d'infierire – è mastro Adamo, che chiama Sinone greco di Troia. Sinone giustamente si offende, interrompe il silenzio di 2.425 anni e sferra un pugno al falsario... L'eccessivo interesse, anzi il piacere e il compiacimento provato nell'ascoltare il battibecco dei dannati provoca l'intervento ed il rimprovero di Virgilio. Il rimprovero è rapido, ma sufficiente a far soffrire il poeta. Anche altrove Virgilio fa un rapido intervento, per mostrare la sua presenza (ad esempio in If XV, 97-99). In questo caso la vergogna dimostrata da Dante spinge Virgilio ad usare parole di comprensione verso il poeta: «Il pentimento che hai dimostrato ti scusa. Ricòrdati però che io ti sono sempre al fianco. Se incontri ancora genti che litigano, lascia perdere. È un comportamento poco decoroso mettersi ad ascoltarle» (vv. 141-148).
- 7.1. Altrove il poeta latino è soddisfatto del comportamento di Dante: quando chiede di vedere Filippo Argenti tuffato nelle acque fangose dello Stige (If VIII, 52-63); quando questi inveisce contro la simonia dei papi (If XIX, 120-132), quando si rifiuta di togliere le incrostazioni di ghiaccio che de' Manfredi ha sugli occhi (If XXXIII, 148-150). Ma... 7.2. Anche Virgilio si comporta in séguito in modo scorretto, e si sente rimproverato anche se nessuno lo rimprovera. Davanti al canto di Casella, il poeta latino ascolta affascinato come le altre anime. Interviene Catone, che invita le anime ad andare a farsi belle. Non invita i poeti, che non cadono sotto la sua giurisdizione (Pg I, 106-133). Ma il rimprovero era implicito – Catone è vox Dei – e Virgilio prova un amaro rimorso (Pg II, 7-9). Ben inteso, Virgilio si sente sicuro all'inferno, si fa cogliere in errore nel purgatorio. Nel paradiso non c'è più. Non arriva.
- 8. Dante fa un'osservazione psicologica complicata e veritiera, sentendo il rimprovero di Virgilio perché ascoltava con piacere il litigio di maestro Adamo e di Sinone: «Quando lo sentii parlare con voce adirata, mi volsi verso di lui con una tale vergogna che ancora me ne ricordo. Come colui che sogna e che, mentre sogna, desidera di star sognando, così che desidera di sognare come se non stesse sognando; così mi feci io, che non riuscivo a parlare e che vo-

- levo scusarmi, ma che mi scusavo proprio con il silenzio, anche se non credevo di farlo» (vv. 133-141). Il lettore intuisce o capisce ciò che il poeta dice, ma non lo sa esprimere con le sue parole. Servirebbe un lungo commento. I versi riescono a riprodurre *fisicamente* il momento in cui si passa dal dormiveglia alla veglia e non si riesce a capire se si sta sognando o se si è svegli. E si desidera di stare sognando, perché la situazione, se fosse reale, cioè se fossimo svegli, non sarebbe gradevole. E per fortuna si sta sognando...
- 9. Presentando il battibecco tra maestro Adamo e Sinone, Dante recupera quel particolare componimento poetico che è il contrasto (vv. 91-129). Il contrasto è un qualsiasi componimento poetico a botta e risposta. Maestro di questo tipo di componimenti è Cecco Angiolieri, che scrive diversi sonetti su lui e l'amante Becchina, che si amano o non si amano ma che da bravi amanti litigano. «Becchin'amor!» «Che voi, falso tradito.»
- 10. Alla fine del canto Virgilio rimprovera aspramente Dante, perché ha ascoltato con piacere il battibecco tra maestro Adamo e Sinone. Altrove Virgilio aveva espresso il suo apprezzamento per le parole del poeta che aveva rimproverato Nicolò III Orsini, un papa simoniaco (*If* XIX, 121-132). Ma anche il poeta latino ha le sue debolezze: in *If* XXI si fa ingannare dai diavoli e se ne accorge nel canto successivo, quando ormai è troppo tardi. In *Pg* II, 118-133, e III, 1-9, si lascia affascinare dal canto di Casella e si sente rimproverato da Catone, il guardiano del purgatorio (che invece sta rimproverando le anime negligenti).

La struttura del canto è semplice: 1) due dannati, Mirra e Gianni Schicchi, corrono all'impazzata per la bolgia e azzannano i dannati; 2) Griffolino, un altro dannato, racconta al poeta la loro storia: Mirra si travestì per divenire l'amante del padre; l'altro si finse Buoso Donati per avere una cavalla; 3) un dannato, maestro Adamo, si rivolge a Dante e racconta la sua storia: per i conti Guidi da Romena ha falsificato il fiorino ed è finito bruciato sul rogo; 4) parla anche di due dannati davanti a lui: la moglie di Putifarre e il greco Sinone; 5) maestro Adamo ha poi uno scambio di accuse e di invettive con Sinone; 6) a cui Dante assiste con grande interesse; 7) Virgilio interviene e lo rimprovera aspramente: voler assistere a una tale scena è un comportamento meschino.

# Canto XXXIII

La bocca sollevò dal fiero pasto quel peccator, forbendola a'capelli del capo ch'elli avea di retro guasto.

Poi cominciò: "Tu vuo' ch'io rinovelli disperato dolor che 'l cor mi preme già pur pensando, pria ch'io ne favelli.

Ma se le mie parole esser dien seme che frutti infamia al traditor ch'i' rodo, parlar e lagrimar vedrai insieme.

Io non so chi tu se' né per che modo venuto se' qua giù; ma fiorentino mi sembri veramente quand'io t'odo.

Tu dei saper ch'i' fui conte Ugolino, e questi è l'arcivescovo Ruggieri: or ti dirò perché i son tal vicino.

Che per l'effetto de' suo' mai pensieri, fidandomi di lui, io fossi preso e poscia morto, dir non è mestieri;

però quel che non puoi avere inteso, cioè come la morte mia fu cruda, udirai, e saprai s'e' m'ha offeso.

Breve pertugio dentro da la Muda la qual per me ha 'l titol de la fame, e che conviene ancor ch'altrui si chiuda,

m'avea mostrato per lo suo forame più lune già, quand'io feci 'l mal sonno che del futuro mi squarciò 'l velame.

Questi pareva a me maestro e donno, cacciando il lupo e 'lupicini al monte per che i Pisan veder Lucca non ponno.

Con cagne magre, studiose e conte Gualandi con Sismondi e con Lanfranchi s'avea messi dinanzi da la fronte.

In picciol corso mi parieno stanchi lo padre e 'figli, e con l'agute scane mi parea lor veder fender li fianchi.

Quando fui desto innanzi la dimane, pianger senti' fra 'l sonno i miei figliuoli ch'eran con meco, e dimandar del pane.

Ben se' crudel, se tu già non ti duoli pensando ciò che 'l mio cor s'annunziava; e se non piangi, di che pianger suoli?

Già eran desti, e l'ora s'appressava che 'l cibo ne solea essere addotto, e per suo sogno ciascun dubitava;

e io senti' chiavar l'uscio di sotto a l'orribile torre; ond'io guardai nel viso a' mie' figliuoi sanza far motto.

Io non piangea, sì dentro impetrai: piangevan elli; e Anselmuccio mio disse: "Tu guardi sì, padre! che hai?".

Perciò non lacrimai né rispuos'io tutto quel giorno né la notte appresso, infin che l'altro sol nel mondo uscìo.

Come un poco di raggio si fu messo nel doloroso carcere, e io scorsi per quattro visi il mio aspetto stesso, ambo le man per lo dolor mi morsi; ed ei, pensando ch'io 'l fessi per voglia di manicar, di subito levorsi

1. Quel peccatore sollevò la bocca dal pasto feroce, forbendola con i capelli del capo, che egli aveva già guastato dietro. 4. Poi cominciò: «Tu vuoi che io rinnovi il dolore disperato che mi opprime il cuore soltanto a pensarci, prima che io ne parli. 7. Ma, se le mie parole devono esser il seme che frutti infamia al traditore che io rodo, mi vedrai parlare e insieme piangere. 10. Io non so chi tu sei né in che modo sei venuto quaggiù, ma mi sembri veramente di Firenze quando ti ascolto. 13. Tu devi sapere che io fui il conte Ugolino della Gherardesca e che costui è l'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini. Ora ti dirò perché gli sono un vicino così molesto. 16. Non occorre dirti che per i suoi malvagi intrighi, fidandomi di lui, io fui catturato e poi ucciso. 19. Perciò udrai ciò che non puoi aver saputo, cioè come la mia morte fu crudele, e deciderai se mi ha offeso. 22. Una stretta feritoia dentro la torre della Muta [dei Gualandi], che da me ha preso il nome di torre della fame e che richiuderà ancora altri [prigionieri], 25. mi aveva già mostrato più lune attraverso la sua apertura, quando io feci un sogno funesto, che mi squarciò il velo del futuro. 28. Costui appariva a me la guida ed il signore della brigata che cacciava il lupo e i lupetti sul monte san Giuliano, il quale impedisce ai pisani di veder Lucca. 31. Aveva messo in prima fila i Gualandi, i Sismondi e i Lanfranchi, con cagne magre (=il popolo), avide di preda e ben addestrate. 34. Dopo una breve corsa mi apparivano stanchi il padre ed i figli e mi pareva di vedere [le cagne] azzannare i loro fianchi con i denti appuntiti. 37. Quando, prima del giorno, mi destai, sentii pianger nel sonno i miei figli, che erano con me, e chiedermi del pane. 40. Sei ben crudele, se già non t'addolori pensando a ciò che si annunziava al mio cuore. E, se non piangi, per che cosa sei solito piangere? 43. Erano già svegli e si avvicinava il momento in cui di solito ci veniva portato il cibo, ma a causa del sogno ciascuno dubitava. 46. Sentii inchiodare l'uscio sottostante di quell'orribile torre, perciò guardai nel viso i miei figli senza dir parole. 49. Io non piangevo, tanto ero impietrito dentro. Piangevano essi. Il mio Anselmuccio disse: "Tu ci guardi così, o padre. Che cos'hai?". 52. Io non piansi né risposi per tutto quel giorno e per la notte che seguì, finché il nuovo sole non sorse sull'orizzonte. 55. Quando entrò un po' di luce nel carcere doloroso e io vidi in quei quattro volti il mio stesso aspetto, 58. per il dolore mi morsi ambedue le mani. Essi, pensando che lo facessi per il desiderio di mangiare,

52

49

sùbito si alzarono

1

10

13

16

19

22

25

28

31

34

37

40

43

46

55

e disser: "Padre, assai ci fia men doglia se tu mangi di noi: tu ne vestisti queste misere carni, e tu le spoglia".

Queta'mi allor per non farli più tristi; lo dì e l'altro stemmo tutti muti; ahi dura terra, perché non t'apristi?

Poscia che fummo al quarto dì venuti, Gaddo mi si gittò disteso a' piedi, dicendo: "Padre mio, ché non mi aiuti?".

Quivi morì; e come tu mi vedi, vid'io cascar li tre ad uno ad uno tra 'l quinto dì e 'l sesto; ond'io mi diedi, già cieco, a brancolar sovra ciascuno, e due dì li chiamai, poi che fur morti. Poscia, più che 'l dolor, poté 'l digiuno".

Quand'ebbe detto ciò, con li occhi torti riprese 'l teschio misero co'denti, che furo a l'osso, come d'un can, forti.

Ahi Pisa, vituperio de le genti del bel paese là dove 'l sì suona, poi che i vicini a te punir son lenti,

muovasi la Capraia e la Gorgona, e faccian siepe ad Arno in su la foce, sì ch'elli annieghi in te ogne persona!

Ché se 'l conte Ugolino aveva voce d'aver tradita te de le castella, non dovei tu i figliuoi porre a tal croce.

Innocenti facea l'età novella, novella Tebe, Uguiccione e 'l Brigata e li altri due che 'l canto suso appella.

Noi passammo oltre, là 've la gelata ruvidamente un'altra gente fascia, non volta in giù, ma tutta riversata.

Lo pianto stesso lì pianger non lascia, e 'l duol che truova in su li occhi rintoppo, si volge in entro a far crescer l'ambascia;

ché le lagrime prime fanno groppo, e sì come visiere di cristallo, riempion sotto 'l ciglio tutto il coppo.

E avvegna che, si come d'un callo, per la freddura ciascun sentimento cessato avesse del mio viso stallo,

già mi parea sentire alquanto vento: per ch'io: "Maestro mio, questo chi move? non è qua giù ogne vapore spento?".

Ond'elli a me: "Avaccio sarai dove di ciò ti farà l'occhio la risposta, veggendo la cagion che 'l fiato piove".

E un de' tristi de la fredda crosta gridò a noi: "O anime crudeli, tanto che data v'è l'ultima posta,

levatemi dal viso i duri veli, sì ch'io sfoghi 'l duol che 'l cor m'impregna,

un poco, pria che 'l pianto si raggeli".

Per ch'io a lui: "Se vuo' ch'i' ti sovvegna,

dimmi chi se', e s'io non ti disbrigo, al fondo de la ghiaccia ir mi convegna".

Rispuose adunque: "I' son frate Alberigo; i' son quel da le frutta del mal orto, che qui riprendo dattero per figo".

61 61. e dissero: "O padre, proveremo meno dolore, se ti cibi di noi: tu ci hai vestiti con queste misere carni, tu ora le puoi riprendere". 64. Allora mi quietai,

64 per non renderli più tristi. Quel giorno e il giorno successivo restammo tutti muti. Ahi, o terra senza cuore, perché non ti apristi [e non ci hai inghiottiti]?

67 67. Dopo che giungemmo al quarto giorno, Gaddo mi si gettò disteso ai piedi, dicendo: "O padre mio, perché non mi aiuti?". 70. Poi morì. E, come tu vedi

70 me, così io vidi cadere gli altri ad uno ad uno tra il quinto e il sesto giorno. 73. Ormai cieco, io cominciai a brancolare sopra ciascuno e per due giorni li

73 chiamai, dopo che furon morti. Alla fine più che il dolore poté il digiuno». 76. Quand'ebbe finito di parlare, con gli occhi biechi riprese l'infelice te-

schio con i denti, che sull'osso furono forti come quelli d'un cane. 79. Ahi, o Pisa, sei l'infamia delle genti del bel paese dove il sì suona (=l'Italia). Poi-

79 ché i vicini son lenti a punirti, 82. si muovano le isole di Capraia e di Gorgóna e facciano un argine alla foce dell'Arno, così che anneghino tutti i tuoi

82 abitanti! 85. Anche se il conte Ugolino aveva fama d'aver consegnato alcuni tuoi castelli, non dovevi sottoporre i figli ad un supplizio così crudele. 88. O

85 nuova Tebe!, la giovane età rendeva innocenti Uguccione e Brigata e gli altri due già nominati. 91. Noi passammo oltre (=nella Tolomea), là dove la

88 [crosta] gelata avvolge fra i tormenti altri dannati, che hanno la faccia non rivolta in giù bensì rivolta in su. 94. In quel luogo lo stesso pianto non permette

91 di piangere è il dolore, che trova un ostacolo sugli occhi, ritorna indietro ed accresce il tormento, 97. perché le lacrime [che si sono congelate per] prime

formano un nodo di ghiaccio e, come una visiera di cristallo, riempiono tutta l'occhiaia che sta sotto il ciglio. 100. Anche se, come ad un callo, il freddo

aveva tolto ogni sensibilità al mio viso, 103. mi pareva già di sentire alquanto vento. Perciò dissi: «O maestro mio, chi provoca questo vento? In questo

100 luogo [senza sole] non cessa ogni movimento dell'aria?». 106. Ed egli a me: «Presto sarai dove l'occhio darà risposta alla tua domanda e vedrai la

causa che in alto produce questo vento». 109. Allora uno dei tristi della crosta ghiacciata gridò a noi: «O anime tanto crudeli da meritare la zona più pro-

106 fonda dell'inferno, 112. levàtemi dagli occhi le incrostazioni di ghiaccio così che possa sfogare un po' il dolore che mi riempie il cuore, prima che il pianto

si congeli nuovamente». 115. Io a lui: «Se vuoi che ti aiuti, dimmi chi sei. Se non ti libero gli occhi, mi àuguro di andare nel fondo della ghiacciaia!». 118.

112 Allora rispose: «Io son frate Alberigo dei Manfredi, son quello della frutta dell'orto del male. Qui raccolgo datteri per fichi».

115

| "Oh!", diss'io lui, "or se' tu ancor morto?".                                          | 121   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| "Oh!", diss'io lui, "or se' tu ancor morto?".<br>Ed elli a me: "Come 'l mio corpo stea |       |
| nel mondo sù, nulla scienza porto.                                                     |       |
| Cotal vantaggio ha questa Tolomea,                                                     | 124   |
| che spesse volte l'anima ci cade                                                       |       |
| innanzi ch' Atropòs mossa le dea.                                                      |       |
| E perché tu più volentier mi rade                                                      | 127   |
| le 'nvetriate lagrime dal volto,                                                       |       |
| sappie che, tosto che l'anima trade                                                    |       |
| come fec'io, il corpo suo l'è tolto                                                    | 130   |
| da un demonio, che poscia il governa                                                   |       |
| mentre che 'l tempo suo tutto sia vòlto.                                               |       |
| Ella ruina in sì fatta cisterna;                                                       | 133   |
| e forse pare ancor lo corpo suso                                                       |       |
| de l'ombra che di qua dietro mi verna.                                                 |       |
| Tu 'l dei saper, se tu vien pur mo giuso:                                              | 136   |
| elli è ser Branca Doria, e son più anni                                                |       |
| poscia passati ch'el fu sì racchiuso".                                                 |       |
| "Io credo", diss'io lui, "che tu m'inganni;                                            | 139   |
| ché Branca Doria non morì unquanche,                                                   |       |
| e mangia e bee e dorme e veste panni".                                                 |       |
| "Nel fosso sù", diss'el, "de' Malebranche,                                             | 142   |
| là dove bolle la tenace pece,                                                          |       |
| non era ancor giunto Michel Zanche,                                                    |       |
| che questi lasciò il diavolo in sua vece                                               | 145   |
| nel corpo suo, ed un suo prossimano                                                    |       |
| che 'l tradimento insieme con lui fece.                                                |       |
| Ma distendi oggimai in qua la mano;                                                    | 148   |
| aprimi li occhi". E io non gliel'apersi;                                               |       |
| e cortesia fu lui esser villano.                                                       |       |
| Ahi Genovesi, uomini diversi                                                           | 151   |
| d'ogne costume e pien d'ogne magagna,                                                  |       |
| perché non siete voi del mondo spersi?                                                 |       |
| Ché col peggiore spirto di Romagna                                                     | 154   |
| trovai di voi un tal, che per sua opra                                                 |       |
| in anima in Cocito già si bagna,                                                       |       |
| • • • •                                                                                | 1 5 5 |

121. «Oh» gli dissi, «tu sei già morto?» Ed egli a me: «Come il mio corpo si trovi lassù nel mondo, non so proprio. 124. La Tolomea ha questo vantaggio, che spesso l'anima vi cade prima che Atropo l'abbia spinta. 127. E, affinché più volentieri tu mi liberi tutto il viso dalle lacrime ghiacciate, sappi che, non appena l'anima tradisce, 130. come feci io, viene privata del corpo da un demonio, il quale poi lo governa mentre trascorre tutto il tempo che deve vivere.133. [Poi] essa precipita in questo pozzo. E forse lassù in terra si vede ancora il corpo dell'anima che sverna dietro di me. 136. Tu lo devi sapere, se vieni soltanto ora quaggiù: è Branca Doria. Son passati parecchi anni da quando fu così richiuso». 139. «Io credo» gli dissi, «che tu m'inganni, perché Branca Doria non è ancor morto, e mangia e beve e dorme e veste panni.» 142. «Nella bolgia, che è più sopra, dei Malebranche» egli disse, «là dove bolle la pece tenace, non era ancor giunto Michele Zanche, 145. che questi lasciò il diavolo al suo posto nel suo corpo. Così fece anche un suo parente che tradì con lui. 148. Ora però stendi la mano verso di me ed àprimi gli occhi.» Io non glieli apersi, e cortesia fu esser villano con lui. 151. Ahi, o genovesi, uomini alieni da ogni buon costume e pieni di ogni magagna, perché non siete eliminati dal mondo? 154. Con il peggior spirito di Romagna (=frate Alberigo) io trovai uno di voi (=Branca Doria), che per la sua opera di traditore con l'anima già si bagna in Cocìto 157. e con il corpo appare ancor vivo sulla terra.

I personaggi

e in corpo par vivo ancor di sopra.

Ugolino della Gherardesca (?-1289) è di nobile ed antica famiglia ghibellina. Per difendere i feudi sardi, si accorda con il genero Giovanni Visconti, di parte guelfa. Tra il 1272 e il 1275 svolge un ruolo importante sulla scena politica di Pisa, ma è costretto a lasciare la città a causa dei continui contrasti con i Visconti. Vi ritorna nel 1276, insieme con i Visconti, grazie a connivenze filoguelfe. Ottiene il comando della flotta pisana nella guerra contro Genova, che si conclude con la sconfitta della Meloria (1284). Per dividere la coalizione di comuni (Genova, Firenze, Lucca) contro Pisa, cede alcuni castelli ai fiorentini e ai lucchesi. Questo atto viene interpretato come tradimento. Il ritorno dei prigionieri da Genova rialza le sorti dei ghibellini pisani, che sono guidati dall'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini e dalle famiglie più importanti della città: Gualandi, Sismondi e Lanfranchi. Costoro riescono a prendere il sopravvento prima su Nino Visconti, poi sullo stesso Ugolino. Il conte viene imprigionato nel 1288 con i due figli Gaddo e Simone e i due nipoti Anselmo e Nino, detto Brigata, e fatto morir di fame con loro nove mesi dopo nella torre della MuRuggieri degli Ubaldini (?-1295), nipote del cardinale Ottaviano degli Ubaldini (If X, 120), dal 1278 è arcivescovo di Pisa. Interviene nei contrasti tra il conte Ugolino e il nipote Nino Visconti, associato dallo zio al governo della città. Dopo la sconfitta pisana della Meloria (1284) grazie all'aiuto delle famiglie più importanti della città riesce prima a estromettere Nino dal potere, poi a imprigionare il conte Ugolino che tenta di rientrare in città. Dopo la morte del conte viene condannato dal papa Nicolò III per il comportamento spietato tenuto. La morte del pontefice gli permette di mantenere la diocesi pisana fino alla morte (1295).

I Gualandi, i Sismondi e i Lanfranchi sono alcune famiglie nobili di Pisa.

Frate Alberigo dei Manfredi di Faenza è un frate gaudente e uno dei maggiori esponenti di parte guelfa della città. Per un'offesa ricevuta entra in conflitto con Alfredo e Alberghetto dei Manfredi. Finge di volersi rappacificare e li invita ad un banchetto. Alla fine del pranzo dice ai servitori di portare la frutta. È il segnale convenuto con i sicari, che li uccidono (1285). Il frate è ancora vivo quando il poeta immagina di fare il viaggio nell'oltretomba.

**Branca Doria** appartiene a una famiglia ghibellina di Genova ed è genero di Michele Zanche. Per impadronirsi di alcune terre, invita il suocero ad un banchetto e lo uccide con l'aiuto di un nipote o di un cugino (1275 o 1290).

Michele Zanche è genero di Branca Dora, che lo uccide con l'aiuto di un nipote o di un cugino (1275 o 1290). Ha fama di barattiere.

Malebranche indica collettivamente i diavoli che nell'ottavo cerchio (quinta bolgia) stanno a guardia dei barattieri. Sono provvisti di unghioni e di zanne, con cui straziano i dannati. Usano anche lunghi uncini, per spingere i dannati sotto la pece.

La Tolomea è una delle quattro zone in cui si divide il nono cerchio: Caina (traditori dei parenti), Antenora (traditori della patria), Tolomea (traditori degli ospiti) e Giudecca (traditori dei benefattori). Il nome deriva da Tolomeo, un personaggio biblico che invita ad un grande pranzo e poi uccide a tradimento Simone e i suoi due figli, per diventare signore della regione di Gerico (Mac 16, 11-16).

Àtropo è una delle tre Moire. Nella mitologia greca tagliava il filo della vita umana. Le altre due sono Làchesi e Cloto. Esse rispettivamente filavano e tessevano il filo. Neanche Zeus, il padre e il più potente degli dei, poteva sottrarsi al volere delle Moire.

#### Commento

- 1. L'incontro di Dante con il conte Ugolino della Gherardesca inizia quasi alla fine del canto XXXII e si conclude a metà del canto XXXIII: il poeta sperimenta anche questa possibilità narrativa. La parte principale e più drammatica è proprio quella finale, in cui il protagonista racconta la sua storia. In genere la parte più importante di un canto è posta al centro o alla fine; in questo caso essa coincide *con la prima metà* del canto successivo (vv. 1-90).
- 1.2. Il canto è particolarmente intenso e drammatico perché incomincia sùbito in medias res e perché è angosciosa la scena che si presenta agli occhi del poeta e del lettore: il dannato sta guastando la testa del vescovo e si pulisce educatamente la bocca con i capelli di questi per raccontare la sua tragica morte. 2. Il canto ha una struttura simmetrica: la storia del conte e l'invettiva del poeta contro Pisa (vv. 1-90); la storia di frate Alberigo, traditore degli ospiti, e l'invettiva del poeta contro Genova (vv. 91-157). La simmetria non è totale, altrimenti sarebbe stata statica: la storia del conte Ugolino è drammatica ed è ascoltata dal poeta; la storia di frate Alberigo si presenta come un fatto di normale violenza quotidiana e vede il poeta attivo (interroga il dannato e si rifiuta di mantenere la promessa di togliergli le lacrime ghiacciate dagli occhi). Inoltre il conte è concentrato tutto sulla sua storia e sul suo duplice dramma personale e familiare, che coinvolge lui, i due figli e i due nipoti; il frate invece racconta la sua storia ed anche quella del suo vicino di pena, Branca Doria.
- 3. «Poscia, più che 'l dolor, poté 'l digiuno» è un verso che dice e non dice. Significa: «Più che il dolore [che è psicologico ed affettivo], poté uccidermi

- il digiuno [che è materiale]» oppure significa: «Più che il dolore [per la morte dei miei due figli e dei miei due nipoti], ebbe potere su di me il digiuno, [tanto da spingermi a nutrirmi delle loro carni]»? II conte si morde le mani, e i suoi figli interpretano che lo fa non per il dolore della situazione, ma perché, come loro, ha fame, perciò gli offrono le loro carni, che egli aveva generato. Anche la punizione che il conte infligge al vescovo è ambigua: divora il capo del suo nemico, perché questi lo ha fatto morire di fame con i figli ed i nipoti oppure perché lo deve punire allo stesso modo, per averlo indotto a nutrirsi dei figli? Il dramma del conte in parte è svelato da Dante (il conte dice: «Tu non puoi sapere come io morii...»), in parte resta ancora avvolto nel mistero. Il conte non avrebbe mai rivelato a nessuno i suoi ultimi istanti di vita ed avrebbe mantenuto il segreto per sempre, in quanto essi lo coinvolgevano in modo radicale, come individuo che voleva continuare a vivere e come padre (o meglio come capostipite) di una discendenza che lo avrebbe fatto sopravvivere nel tempo. L'antropofagia si sarebbe rivolta sia contro la sua discendenza, sia soprattutto contro se stesso, poiché si stava togliendo la possibilità di superare la morte continuando a vivere nei figli. Il dramma avviene sia a livello reale sia a livello simbolico. Il figlio si offre come nutrimento al padre, mentre è ancora in vita. Dopo morto poteva divenire effettivo nutrimento per il padre.
- 4. Il dramma del conte però si propone anche a livello simbolico: il figlio, anzi i figli, morti o vivi che fossero, sono la discendenza o il simbolo della discendenza del conte. Nutrendosi di loro, il conte si toglieva anche a livello simbolico la possibilità della discendenza. Per di più il conte neanche nutrendosi della loro carne aveva la possibilità di sfuggire al suo destino di morte e di perpetuare in altro modo la sua discendenza nel tempo.
- 5. Oggi è molto difficile capire questa problematica, poiché il passato (gli antenati, la famiglia) ed il futuro (i figli, i nipoti) hanno perso importanza, e si vive concentrati su se stessi, nel presente, in un eterno presente. Nel Medio Evo invece l'individuo, per vivere, aveva bisogno della famiglia (gli antenati, i genitori, i figli), mentre oggi non ha bisogno né dei genitori né dei figli. Può contare, anzi deve contare, unicamente su se stesso: i genitori sono un peso economico ed hanno un'esperienza invecchiata e inutilizzabile; i figli non sono la sicurezza ed il sostentamento per la vecchiaia, ma un incredibile costo economico che dura finché, verso i 30 anni, non diventano autosufficienti, e che non ripaga affatto con i vantaggi, cioè con gli affetti e con la continuazione della propria discendenza. Con la sua ferocia il dramma del conte Ugolino riesce a coinvolgere radicalmente il lettore (sia di ieri sia di oggi), che immediatamente si chiede se il conte Ugolino ha divorato o meno i corpi dei suoi figli e dei suoi nipoti (all'orrore dell'antropofagia si aggiunge quindi anche quello della necrofagia e della tecnofagia). Tanti crimini in uno...
- 6. La domanda però sùbito dopo si trasforma in una riflessione più vasta (e di conseguenza più dramma-

tica) sul significato della paternità, sull'importanza dei figli come mezzo per perpetuare se stessi e sulla ferocia dei tempi. Anche in questo caso Dante, che non svela fino in fondo il dramma del conte, è il deus ex machina di tutta l'operazione, che coinvolge ed «incastra» il lettore. Aveva usato soluzioni narrative simili con «colui che fece per viltade il gran rifiuto» (If III, 59-60), forse papa Celestino V; e l'anonimo suicida fiorentino (If XIII, 139-151). Ma aveva lasciato indeterminato anche il Veltro (If I, 100-111) ed il «Cinquecento dieci e cinque», cioè il DXV, anagrammato in DUX (Pg XXXIII, 43). Il caso più vicino all'episodio del conte Ugolino è costituito da Piccarda Donati, la quale allude soltanto alle sofferenze che ha provato, dopo che il fratello Corso l'ha strappata dal convento, per darla in sposa ad un compagno di partito: «Iddio si sa qual poi mia vita fusi» (Pd III, 108).

7. Con la figura del conte Ugolino Dante *sperimenta* un'altra variazione sul tema della figura paterna. Peraltro il canto può essere capito soltanto rapportandolo alla cultura e alla vita del sec. XIII: a) l'individuo è in costante pericolo di morte e può pensare di sopravvivere soltanto mettendo al mondo dei figli, quindi soltanto nella sua discendenza; b) l'individuo non ha vita propria, ma esiste soltanto perché esiste la famiglia che lo ha generato; c) Dante che per molti anni vive lontano dai figli (e dalla moglie, ma la moglie non sembra importante) sente con un'intensità particolare il dramma ed il valore di essere padri.

8. I critici che si sono chiesti se il conte ha o non ha mangiato i figli si pongono una domanda superficiale e dimostrano di non avere capito né questo passo né l'opera dantesca. In genere propendono per l'ipotesi che il conte non abbia divorato i figli. Anzi concludono con orgoglio e compiaciuti della propria acribia che non ci sono documenti a sostegno della tesi, come se tutti i fatti fossero certificati da altrettanti documenti – un'ipotesi assolutamente demenziale –; e non servisse la ragione e il buon senso per formulare le domande e cercare le risposte. Essi scambiano Dante per uno storico o un cronista e dimenticano costantemente che è poeta e che perciò deve seguire le regole della poesia e della narrativa (in questo caso non dire, far immaginare il lettore è la soluzione più efficace). Dimenticano anche tutta la problematica sulla paternità, che pervade la Divina commedia, da Cavalcante de' Cavalcanti (If X, 52-72) al Padre celeste (*Pg* XI, 1-24).

8.1. Per di più, anche se si dimostrasse con assoluta certezza la tesi dell'antropofagia (e della conseguente necrofagia) o la tesi opposta, il testo dantesco non ci guadagnerebbe né ci perderebbe niente: il dramma del conte continuerebbe a colpire l'animo del lettore. Lo stesso vale per molti altri casi: l'identificazione assolutamente certa del Veltro (*If* I, 100-111), di «colui che fece per viltade il gran rifiuto» (*If* III, 59-60), dell'anonimo fiorentino (*If* XIII, 130-152) o del «Cinquecento dieci e cinque», anagrammato in DUX (*Pg* XXXIII, 43). Dante non chiarisce il dramma del conte, perché ciò è superfluo e banale (si passerebbe dalla tragedia al reso-

conto, alla cronaca minuta) e perché soltanto così esso s'imprime in modo indelebile *per sempre* nella memoria del lettore.

8.2. Il rispetto per il documento non va assolutizzato né dogmatizzato: in certi casi esso serve ed anzi è necessario; in altri casi non serve ed anzi è controproducente. Oltre a questo il documento non è stato scritto per le nostre esigenze, per le nostre domande, perciò è normalmente di difficile interpretazione. Ad esempio se una società non conosceva i virus, lo storico o il filologo non possono fare domande corrette né ricevere risposte soddisfacenti sulla salute della popolazione. E sull'argomento non trova nessun documento o trova documenti che parlano d'altro (come il numero di decessi nei registri parrocchiali)... Questo atteggiamento non è neutrale, come gli stessi filologi ingenuamente ritengono. Proviene da una precisa filosofia e metodologia: il Positivismo e il culto feticistico dei fatti. Curiosamente esso si sviluppa e si conclude nell'Ottocento (1820-1890), ma a tutt'oggi continua ad imperversare in campo linguistico e filologico. La sua lotta contro la metafisica e a favore della scienza è stata meritevole, ma poi si è trasformata nel dogma dei fatti, nel dogma dei documenti e nel dogma della scienza. Esso è in assoluto l'atteggiamento meno adatto per studiare e per capire il Medio Evo e l'esplosione di simboli che caratterizza l'opera dan-

9. Peraltro è più facile porsi queste domande banali e senza fantasia, che entrare nell'intensa problematica simbolica e poetica della Divina commedia. Dante vuole coinvolgere il lettore. Ed è quello che fa in tutta l'opera. In questo canto vuole fargli provare un sentimento di orrore (la scena del conte che morde il cranio del vescovo, il racconto della morte per fame del conte e dei figli, fatto dallo stesso conte, il sospetto di antropofagia), come in altri canti aveva voluto fargli provare sentimenti di altro tipo (di compassione per Francesca da Polenta, per Ciacco ecc.). Anche sentimenti sadici, come succede súbito dopo: « "Ora però stendi la mano verso di me – dice frate Alberigo – ed àprimi gli occhi." Io non glieli apersi, e cortesia fu esser villano con lui» (vv. 148-150) e com'era successo più sopra con Filippo Argenti: «Ed io: "O maestro, sarei molto desideroso di vederlo tuffato in quest'acqua sporca, prima che noi uscissimo dal lago". Ed egli a me: "Prima che tu veda l'altra riva, sarai soddisfatto: conviene (=è necessario) che tu goda di tale desiderio". Poco dopo io vidi fare di costui un tale strazio dalle genti della palude, che ne lodo ancora Dio e ne ringrazio. Tutti gridavano: "Addosso a Filippo Argenti!"; e il fiorentino dall'animo iracondo rivolgeva i denti contro se stesso» (If VIII, 52-63).

10. Anche in questo caso chiedersi se Dante è sadico significa porsi una domanda insensata: Dante è poeta, e come tale deve coinvolgere il lettore. Lo può coinvolgere soltanto con l'esagerazione, con i forti sentimenti, con la varietà dei passi, con i forti contrasti, con i grandi esempi, e provando egli stesso quei sentimenti negativi che ogni individuo normalmente prova. Così il lettore sente più inten-

samente la problematica del testo e s'immedesima nel poeta e nei personaggi che egli crea. Per questo motivo il poeta non si mette mai su un piedistallo di assoluta perfezione; anzi fa costantemente il contrario: si fa anche rimproverare da Virgilio (*If* XXX, 130-148) e maltrattare da Beatrice (*Pg*, XXX, 55-145). In *Pd* XVII, 136-142, fa dire giustamente a Cacciaguida: «O figlio mio, nel corso del viaggio ti sono stati mostrati soltanto i personaggi famosi, perché la gente presta fede soltanto agli esempi conosciuti».

11. Alla fine del racconto del conte Ugolino Dante esplode in una durissima invettiva contro i pisani: potevano prendersela con il conte, ma non con i figli, che per la giovane età erano innocenti. Con la sua invettiva egli rafforza la richiesta di compassione e di rispetto per i figli avanzata dal conte. O meglio, prendendo le difese del conte e condividendo quello che aveva detto, può sùbito dopo lanciare l'invettiva, alla quale si aggiunge con forza e simmetricamente l'invettiva finale contro i genovesi. Sul piano narrativo questa presa di posizione è estremamente efficace. Non è detto però che nella pratica il politico Dante si sarebbe comportato in modo diverso dai nemici del conte: così si faceva al suo tempo, anche se ha dato in genere dimostrazione di grande equilibrio. Anzi lo stesso poeta vede i suoi figli coinvolti nella sua condanna: dopo il 1315, divenuti maggiorenni, sarebbero stati giustiziati, se cadevano nelle mani dei fiorentini. Il fatto è che al suo tempo non esisteva l'individuo, esisteva la fa*miglia*. Perciò i figli del conte, se risparmiati, non avrebbero apprezzato l'atto umanitario, avrebbero cercato di vendicare il padre. Era un loro diritto e un loro dovere, a cui non si sarebbero sottratti: la giustizia privata, il diritto di faida, era riconosciuto dalla legge. E la faida sarebbe continuata per anni e anni; avrebbe coinvolto altre famiglie e avrebbe causato disordini sociali... I nemici del conte hanno pensato prudentemente di far fuori il conte e anche tutta la sua famiglia. Così si sentivano più sicuri. Anzi hanno voluto far morire il conte e i figli in un modo atroce, per poter dare un esempio efficace anche ad eventuali altri nemici.

11.1. Il poeta invita alla pietà per i figli innocenti e subito dopo è sadico verso frate Alberigo, che non conosce e che non gli aveva fatto niente. E non gli toglie il ghiaccio dagli occhi come gli aveva promesso. Debolezze umane!

11.2. In séguito mette in bocca queste parole a Jacopo del Càssero: Azzo VIII d'Este, che aveva mandato i sicari ad ucciderlo, l'aveva odiato *più del giusto* (*Pg* V, 77-78).

12. Francesca da Polenta e Paolo Malatesta sono la prima *coppia* di personaggi puniti all'inferno (*If* V). Altre coppie dell'inferno sono Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti (*If* X), Ulisse e Diomede (*If* XXVI), quindi il conte Ugolino della Gherardesca e l'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini (*If* XXXIII). Lo stesso poeta fa *coppia* prima con Virgilio (inferno e purgatorio), poi con Beatrice (paradiso terrestre ed empìreo). I rapporti tra le anime accoppiate sono molteplici: Francesca e Paolo sono uniti

dall'amore; Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti sono legati da vincoli di parentela e dallo stesso peccato; Ulisse e Diomede sono legati dall'amicizia terrena e dagli inganni che hanno perpetrato insieme; il conte Ugolino e l'arcivescovo Ruggieri sono uniti da un odio implacabile.

13. Accanto alle *coppie* ci sono i *solitari*: il cespuglio dell'anonimo fiorentino, che si lamenta perché Giacomo da Sant'Andrea gli è caduto addosso e gli ha strappato le fronde (*If* XIII, 139-151), Capanèo, che continua a bestemmiare la divinità da cui è stato sconfitto, e, sùbito dopo, il *gran veglio* di Creta, immobile e silenzioso (*If* XIV, 43-60; e 103-120), Lucifero (*If* XXXIV, 28-60), Sordello da Goito, che sta seduto solo soletto sulla spiaggia, in attesa di entrare in purgatorio (*Pg* VI, 58-66). Nel purgatorio e nel paradiso non ci possono essere anime solitarie: esse espiano coralmente. In paradiso invece le anime sono in costante comunione con Dio.

14. Con frate Alberigo il poeta si comporta coscientemente da *villano*. Ritiene ingiustificato un comportamento *cortese* o *gentile*. I tre termini indicano valori diversi di tre classi sociali diverse. *Villano* è l'abitante del borgo, *cortese* è l'abitante del castello, *gentile* è l'abitante della città. Il cortese si contrapponeva con orgoglio al villano. Il cittadino si contrapponeva alle altre due classi. Anche l'educazione rivela la sua origine di classe...

15. ...insomma Dante sfrutta la compassione innata e istintiva che in genere ognuno ha verso i bambini, verso gli afflitti, verso i deboli e... imbroglia le carte: attribuisce ai figli la minore età, quando il *nipote* Brigata è maggiorenne e per di più si è già macchiato le mani di un omicidio; e sfrutta il fatto che la ferocia della punizione fa dimenticare al lettore la gravità della colpa e la legittimità della rappresaglia.

15.1. ...e senza fretta attende al varco il lettore. In *Pg* VI, 17-18, egli incontra *Gano* (o il fratello *Farinata*) degli Scornigiani, ucciso nel 1287 da Nino, soprannominato *Brigata*, nipote del conte Ugolino. L'anima gli chiede suffragi. Marzucco, il padre di Gano, si era fatto frate e aveva perdonato l'omicida e il suo mandante, il conte Ugolino. Tocca al lettore collegare i due canti, evitare la subdola trappola tesagli dal poeta e dimostrare un po' d'intelligenza.

La struttura del canto è semplice: 1) il conte Ugolino della Gherardesca racconta la sua tragica storia: venne imprigionato dall'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini e fatto morire di fame con i figli ed i nipoti; 2) il poeta allora lancia un'invettiva contro i pisani: era giusto che si vendicassero del conte, che li aveva traditi, ma non era giusto che punissero anche i figli del conte, che per la giovane età erano innocenti; 3) sùbito dopo un altro dannato, frate Alberigo dei Manfredi, racconta la sua storia: ha invitato i parenti, fingendo di far pace, e li ha uccisi alla frutta; 4) vicino a lui c'è Branca Doria, che ha ucciso il suocero con l'aiuto di un parente; 5) il poeta allora lancia un'invettiva contro i genovesi, che sono pieni di ogni magagna.

## Canto XXXIV

"Vexilla regis prodeunt inferni verso di noi; però dinanzi mira", disse 'l maestro mio "se tu 'l discerni".

Come quando una grossa nebbia spira, o quando l'emisperio nostro annotta, par di lungi un molin che 'l vento gira,

veder mi parve un tal dificio allotta; poi per lo vento mi ristrinsi retro al duca mio; ché non lì era altra grotta.

Già era, e con paura il metto in metro, là dove l'ombre tutte eran coperte, e trasparien come festuca in vetro.

Altre sono a giacere; altre stanno erte, quella col capo e quella con le piante; altra, com'arco, il volto a' piè rinverte.

Quando noi fummo fatti tanto avante, ch'al mio maestro piacque di mostrarmi la creatura ch'ebbe il bel sembiante,

d'innanzi mi si tolse e fé restarmi, "Ecco Dite", dicendo, "ed ecco il loco ove convien che di fortezza t'armi".

Com'io divenni allor gelato e fioco, nol dimandar, lettor, ch'i' non lo scrivo, però ch'ogne parlar sarebbe poco.

Io non mori' e non rimasi vivo: pensa oggimai per te, s'hai fior d'ingegno, qual io divenni, d'uno e d'altro privo.

Lo 'mperador del doloroso regno da mezzo 'l petto uscìa fuor de la ghiaccia; e più con un gigante io mi convegno,

che i giganti non fan con le sue braccia: vedi oggimai quant'esser dee quel tutto ch'a così fatta parte si confaccia.

S'el fu sì bel com'elli è ora brutto, e contra 'l suo fattore alzò le ciglia, ben dee da lui proceder ogne lutto.

Oh quanto parve a me gran maraviglia quand'io vidi tre facce a la sua testa! L'una dinanzi, e quella era vermiglia;

l'altr'eran due, che s'aggiugnieno a questa sovresso 'l mezzo di ciascuna spalla, e sé giugnieno al loco de la cresta:

e la destra parea tra bianca e gialla; la sinistra a vedere era tal, quali vegnon di là onde 'l Nilo s'avvalla.

Sotto ciascuna uscivan due grand'ali, quanto si convenia a tanto uccello: vele di mar non vid'io mai cotali.

Non avean penne, ma di vispistrello era lor modo; e quelle svolazzava, sì che tre venti si movean da ello: quindi Cocito tutto s'aggelava.

Con sei occhi piangea, e per tre menti gocciava 'l pianto e sanguinosa bava.

Da ogne bocca dirompea co' denti un peccatore, a guisa di maciulla, sì che tre ne facea così dolenti.

A quel dinanzi il mordere era nulla verso 'l graffiar, che talvolta la schiena rimanea de la pelle tutta brulla. 1. «I vessilli del re dell'Inferno avanzano verso di noi, perciò guarda avanti» disse il mio maestro, «[per vedere] se riesci a distinguerlo [in questa oscurità].» 4. Come quando una grossa nebbia si leva

o quando nel nostro emisfero si fa notte, appare in lontananza un mulino che il vento fa girare, 7. allora mi parve di vedere un tale ordigno. Poi per il vento

7 mi strinsi dietro alla mia guida, perché non vi era altro riparo. 10. Già ero – e con paura lo metto in versi – là dove le ombre [dei dannati] erano tutte

coperte [dal ghiaccio] e trasparivano come pagliuzze nel vetro. 13. Alcune son distese; altre stanno dritte, ora con il capo ora con le piante dei piedi;

altre, come un arco, piegano il volto verso i piedi. 16. Quando ci fummo fatti tanto avanti che al mio maestro piacque di mostrarmi la creatura (=Luci-

fero) che ebbe belle sembianze, 19. mi si tolse davanti e mi fece fermare, dicendo: «Ecco Dite (=Lucifero) ed ecco il luogo dove conviene (=è ne-

cessario) che ti armi di coraggio!». 22. Come io divenni raggelato [per la paura] e con la voce fioca, non domandarmi, o lettore; ed io non te lo descrivo

perché ogni parlare sarebbe inadeguato. 25. Io non morii e non rimasi vivo: pensa da parte tua, se hai un po' d'ingegno, come io divenni, privo di vita e

privo di morte! 28. L'imperatore del doloroso regno da metà del petto usciva fuori della ghiacciaia: io mi avvicinavo a un gigante più 31. di quanto i gi-

ganti non facciano con le sue braccia. Vedi dunque quanto dev'essere [alto] l'intero corpo per esser adatto a tali braccia. 34. Se egli fu così bello come

ora è brutto e se contro il suo creatore alzò le ciglia (=si ribellò), deve ben procedere da lui ogni lutto (=male). 37. Oh quanto grande meraviglia apparve a

me, quando io vidi tre facce alla sua testa! Una era davanti ed era rossa (=l'odio); 40. le altre due si aggiungevano a questa sopra la metà di ciascuna spalla

e si congiungevano [dietro], al posto della cresta.
43. La faccia di destra appariva [di un colore] tra il bianco e il giallo (=l'impotenza), quella di sinistra

somigliava a coloro che vengono da quella regione (=l'Etiopia) da cui il Nilo scende a valle (=era nera; l'ignoranza). 46. Sotto ciascuna testa uscivano due

grandi ali, quanto era conveniente ad un uccello così grande: sul mare io non vidi mai vele così enormi! 49. Esse non avevano penne, ma erano come quelle

di pipistrello. Ed agitava quelle ali così che tre venti si muovevano da lui: 52. per questo motivo [il lago di] Cocìto era tutto gelato. Con sei occhi piangeva e

per tre menti gocciolava il pianto e la bava sanguinosa. 55. Da ogni bocca schiacciava con i denti un peccatore come una gràmola, così che tre ne faceva

dolenti. 58. Per quello davanti il mordere [di Lucifero] era nulla rispetto al graffiare, tanto che talvolta la schiena rimaneva tutta priva della pelle.

55

"Quell'anima là sù c'ha maggior pena", disse 'l maestro, "è Giuda Scariotto, che 'l capo ha dentro e fuor le gambe mena.

De li altri due c'hanno il capo di sotto, quel che pende dal nero ceffo è Bruto: vedi come si storce, e non fa motto!;

e l'altro è Cassio che par sì membruto. Ma la notte risurge, e oramai è da partir, ché tutto avem veduto".

Com'a lui piacque, il collo li avvinghiai; ed el prese di tempo e loco poste, e quando l'ali fuoro aperte assai,

appigliò sé a le vellute coste; di vello in vello giù discese poscia tra 'l folto pelo e le gelate croste.

Quando noi fummo là dove la coscia si volge, a punto in sul grosso de l'anche, lo duca, con fatica e con angoscia,

volse la testa ov'elli avea le zanche, e aggrappossi al pel com'om che sale, sì che 'n inferno i' credea tornar anche.

"Attienti ben, ché per cotali scale", disse 'l maestro, ansando com'uom lasso, "conviensi dipartir da tanto male".

Poi uscì fuor per lo fóro d'un sasso, e puose me in su l'orlo a sedere; appresso porse a me l'accorto passo.

Io levai li occhi e credetti vedere Lucifero com'io l'avea lasciato, e vidili le gambe in sù tenere;

e s'io divenni allora travagliato, la gente grossa il pensi, che non vede qual è quel punto ch'io avea passato.

"Lèvati sù", disse 'l maestro, "in piede: la via è lunga e 'l cammino è malvagio, e già il sole a mezza terza riede".

Non era camminata di palagio là 'v'eravam, ma natural burella ch'avea mal suolo e di lume disagio.

"Prima ch'io de l'abisso mi divella, maestro mio", diss'io quando fui dritto, "a trarmi d'erro un poco mi favella:

ov'è la ghiaccia? e questi com'è fitto sì sottosopra? e come, in sì poc'ora, da sera a mane ha fatto il sol tragitto?".

Ed elli a me: "Tu imagini ancora d'esser di là dal centro, ov'io mi presi al pel del vermo reo che 'l mondo fóra.

Di là fosti cotanto quant'io scesi; quand'io mi volsi, tu passasti 'l punto al qual si traggon d'ogne parte i pesi.

E se' or sotto l'emisperio giunto ch'è contraposto a quel che la gran secca coverchia, e sotto 'l cui colmo consunto

fu l'uom che nacque e visse sanza pecca: tu hai i piedi in su picciola spera che l'altra faccia fa de la Giudecca.

Qui è da man, quando di là è sera; e questi, che ne fé scala col pelo, fitto è ancora sì come prim'era.

- 61 61. «Quell'anima lassù, che ha la pena maggiore» disse il maestro, «è Giuda Iscariota, che ha il capo dentro la bocca e dimena le gambe fuori. 64. Degli altri due, che pendono con il capo fuori, quel che
- pende dalla faccia nera è Bruto vedi come si contorce e non fa parola! –; 67. l'altro è Cassio, che appare così tarchiato. Ma la notte ritorna [sulla ter-
- 67 ra] e ormai si deve partire, perché abbiamo visto tutto [l'inferno].» 70. Come a lui piacque, io mi avvinghiai al suo collo. Egli prese il tempo e il luogo
- 70 opportuni e, quando le ali furono assai aperte, 73. si appigliò alle coste villose. Poi di vello in vello discese giù tra il folto pelo e le croste di ghiaccio. 76.
- 73 Quando noi fummo là dove la coscia si piega, al punto [che si trova] sulla sporgenza delle anche, la mia guida, con fatica e con angoscia, 79. volse la
- testa dove aveva le gambe (=si capovolse) e si aggrappò al pelo come un uomo che sale, così che io credevo di ritornare ancora nell'inferno. 82. «Tiènti
- 79 ben stretto [al mio collo], perché per tali scale» disse il maestro ansando come un uomo affaticato, «conviene (=è necessario) che ci si allontani da tan-
- 82 to male.» 85. Poi uscì fuori per il fóro di un roccia e mi depose sull'orlo [di quell'apertura] a sedere, quindi diresse verso di me il passo accorto. 88. Io
- 85 levai gli occhi poiché credevo di veder Lucifero come l'avevo lasciato; invece gli vidi tenere le gambe in su. 91. Se io divenni allora tutto agitato e
- 88 confuso, lo pensi la gente ignorante, la quale non comprende qual è quel punto (=il centro della terra) che io avevo attraversato. 94. «Lèvati su in piedi»
- 91 disse il maestro, «la via è lunga ed il cammino è malvagio (=difficile), e già il sole ritorna a mezza ora terza (=7.30).» 97. Non era una sala di palazzo
- 94 il luogo dove eravamo, ma una grotta naturale che aveva il suolo ineguale e che mancava di luce. 100. «Prima che io mi distacchi dall'abisso, o maestro
- 97 mio» dissi quando fui dritto [in piedi], «pàrlami un poco, per trarmi da un dubbio: 103. dov'è la ghiacciaia? e come [mai] questi (=Lucifero) è conficcato
- 100 così sottosopra? e come, in così poco tempo, il sole ha fatto il tragitto (=è passato) dalla sera alla mattina?» 106. Ed egli a me: «Tu immagini ancora di es-
- ser di là dal centro [della terra], dove io mi aggrappai al vello del verme malvagio che perfora il mondo. 109. Tu fosti di là [dal centro] finché io discesi.
- 106 Quando io mi capovolsi, tu oltrepassasti il punto (=il centro della terra) verso il quale sono attratti da ogni parte [dell'universo] i corpi pesanti. 112. Ed ora
- sei giunto sotto l'emisfero [australe] che è opposto a quello [boreale], il quale copre le terre emerse e sotto il cui colmo (=punto più alto; cioè a Gerusalem-
- me) fu consumato (=ucciso) 115. l'uomo che nacque e visse senza peccati: tu hai i piedi su un piccolo piano circolare che forma l'altra faccia della Giudec-
- ca. 118. Qui è mattino quando di là è sera; e costui (=Lucifero), che ci fece scala con il pelo, è ancora conficcato così com'era prima.

| Da questa parte cadde giù dal cielo;<br>e la terra, che pria di qua si sporse, | 121 |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| per paura di lui fé del mar velo,                                              |     |
| e venne a l'emisperio nostro; e forse                                          | 124 |
| per fuggir lui lasciò qui loco vòto                                            |     |
| quella ch'appar di qua, e sù ricorse".                                         |     |
| Luogo è là giù da Belzebù remoto                                               | 127 |
| tanto quanto la tomba si distende,                                             |     |
| che non per vista, ma per suono è noto                                         |     |
| d'un ruscelletto che quivi discende                                            | 130 |
| per la buca d'un sasso, ch'elli ha roso,                                       |     |
| col corso ch'elli avvolge, e poco pende.                                       |     |
| Lo duca e io per quel cammino ascoso                                           | 133 |
| intrammo a ritornar nel chiaro mondo;                                          |     |
| e sanza cura aver d'alcun riposo,                                              |     |
| salimmo sù, el primo e io secondo,                                             | 136 |
| tanto ch'i' vidi de le cose belle                                              |     |
| che porta 'l ciel, per un pertugio tondo.                                      |     |
| E quindi uscimmo a riveder le stelle.                                          | 139 |

# I personaggi

Lucifero è l'angelo più bello (il nome latino significa portatore di luce, splendente). Insuperbito per la sua bellezza, si ribella a Dio e viene precipitato nell'inferno con gli altri angeli ribelli dopo una dura lotta contro l'arcangelo Michele e gli altri angeli rimasti fedeli a Dio (Vangeli apocrifi). Dante gli fa assumere sembianze mostruose, che sono una caricatura della Trinità divina. Lo chiama anche Dite (da divitiae, la ricchezza), nome che desume da Virgilio (Eneide, VI, 127, 269 ecc.) e che nella mitologia classica indicava Plutone, il dio degli inferi. Poco dopo lo chiama Belzebù, altrove Satana. Il poeta opera, come in molti altri casi, una contaminazione tra Bibbia e mondo classico. La stessa contaminazione era già avvenuta tra le divinità greche e quelle latine: Zeus=Giove, Era=Giunone, Poseidone=Nettuno, Afrodite=Venere, Ares=Marte, Ermes=Mercurio. Efesto=Vulcano ecc.

**Giuda Iscariota** è uno dei 12 apostoli. Nei *Vangeli* è il traditore di Gesù Cristo, che vende al tribunale religioso di Gerusalemme per trenta denari (da Gesù Cristo per il poeta discende la Chiesa). Si pente però del tradimento, vuole restituire il denaro ai sacerdoti del tempio, che lo rifiutano. Preso dalla disperazione, si uccide impiccandosi ad un albero (*Mt* 26, 47-50; 27, 3-10).

Marco Giunio Bruto e Caio Cassio Longino sono i principali esponenti della congiura contro C. Giulio Cesare, colpevole a loro avviso di aver posto fine alle libertà repubblicane e perciò assassinato (44 a.C.) (per il poeta Cesare è il fondatore dell'Impero). Muoiono nella battaglia di Filippi (42 a.C.), in Grecia, dove si erano rifugiati e dove avevano sostenitori. Sono sconfitti dall'esercito congiunto di Ottaviano e di Antonio.

## Commento

1. Il canto è tranquillo e silenzioso: deve concludere il viaggio compiuto nell'inferno e la prima cantica. I due poeti vedono Lucifero, gigantesco e mostruoso, che emerge dal suolo dalla cintola in su, e i traditori, che egli maciulla nelle sue tre bocche, ma non

121. Da questa parte (=l'emisfero australe) cadde giù dal cielo; e la terra, che prima di qua (=nell'emisfero australe) si sporse (=emerse dalla superficie marina), per paura di lui fece del mare un velo (=si ritrasse sotto le acque del mare) 124. e venne nel nostro emisfero. E, forse per fuggire da lui, quella [terra] che appare di qua (=la montagna del purgatorio) lasciò qui un luogo vuoto e corse nuovamente in su.» 127. Laggiù è un luogo lontano da Belzebù (=Lucifero) tanto quanto la caverna è lunga. Esso è noto non per la vista ma per il suono 130. di un ruscelletto (=il Letè) che qui discende attraverso il buco di una roccia, che esso ha scavato, con il corso che è tortuoso e poco inclinato. 133. La mia guida ed io entrammo per quel cammino nascosto, per ritornare nel mondo chiaro. E, senza preoccuparci di alcun riposo, 136. salimmo in su, egli davanti ed io dietro, finché per un pertugio rotondo, vidi delle cose belle, che il cielo porta. 139. Di qui uscimmo a riveder le stelle.

parlano con essi. Virgilio informa con precisione e

senza enfasi chi sono i dannati nelle tre bocche, e poi spiega la caduta di Lucifero sulla terra e il rifiuto della terra di accoglierlo. Sul piano psicologico e narrativo il viaggio all'inferno è ormai concluso e bisogna pensare al suo proseguimento. Perciò i due poeti si preoccupano della risalita, che avviene rapidamente prima lungo il corpo villoso di Lucifero, poi per un sentiero tortuoso e nascosto, lungo un fiumicello, il Letè, che li porta a riveder le stelle. 2. Lucifero è materiale e mostruoso, piantato al centro della terra, che è anche centro dell'universo, chiuso autisticamente in se stesso e immobile per l'eternità. Le sue tre facce, di colore diverso, ed il suo corpo sono l'esatto contrario della Trinità divina. La Trinità viene descritta sulla porta dell'inferno come divina potestate, somma sapienza e primo amore (If III, 4-6). Il contrario della potenza è l'impotenza, che provoca l'ira (il color rosso); il contrario della sapienza è l'ignoranza, che provoca l'invidia (il color giallastro); il contrario dell'amore è l'odio (il color nero). Il poeta ne offre un'ulteriore caricatura, quando con Virgilio supera il centro della terra e vede Lucifero a gambe all'aria. Il riferimento a questo proposito è ai papi simoniaci, che hanno rovesciato l'uso delle cose sacre. Essi perciò

3. «Lo 'mperador del doloroso regno» è però anche strumento della giustizia divina, poiché punisce i traditori più grandi e più gravi: Giuda, che ha tradito Gesù Cristo; e Bruto e Cassio, che hanno tradito Giulio Cesare e l'Impero. Inoltre, muovendo le ali, gela il lago di Cocìto, dove sono puniti tutti gli altri traditori. Per il poeta il tradimento è il peccato più grave, perché mina dalle fondamenta la società.

sono piantati a capo in giù nella roccia e puniti dal-

le fiamme che bruciano le piante dei piedi (If XIX,

4. La figura di Lucifero (e l'ultimo canto dell'*Infer-no*) rimanda alla rappresentazione di Dio (e all'ultimo canto del *Paradiso*). Dio è pura luce, è al di là delle parole umane. I beati, che sono ugualmente pura luce, vivono in eterna e totale comunione con

22-30).

Lui. Dio è rappresentato come tre cerchi di colore diverso, che indicano le tre persone (Padre, Figlio e Spirito Santo). La seconda persona, il Figlio, con la sua duplice natura divina e umana collega l'uomo alla divinità. Anche la fine dei due canti e delle due cantiche sono correlate: qui il poeta abbandona il centro della terra, per andare a «riveder le stelle»; là si sprofonda in Dio, «l'amor che move il sole e l'altre stelle» (*Pd* XXXIII, 145).

5. Nel canto il poeta insiste sulle sue sensazioni fisiche e psicologiche: il freddo del lago gelato di Cocito e la paura che prova alla vista di Lucifero, che è mostruoso e gigantesco (vv. 22-27). Di lì a poco Virgilio lo prende concretamente in braccio e si avvinghia sul corpo villoso di Lucifero per continuare il viaggio (vv. 70-87). Anche le percezioni visive hanno grande spazio: Lucifero appare in lontananza nella sua mostruosa grandezza, ed assomiglia ad un mulino di cui il vento fa girare le pale; i dannati sono immersi nel ghiaccio come pagliuzze e restano silenziosi (vv. 4-15).

6. Dante riserva un trattamento diverso a Bruto e a Cassio, che egli accusa di aver ucciso Cesare, il fondatore dell'impero, e punisce nell'inferno; e a M. Porcio Catone, detto l'Uticense, strenuo difensore delle libertà repubblicane e partigiano di Pompeo, che si suicida per non cadere nelle mani di Cesare (46 a.C.), che egli mette a guardia del purgatorio (*Pg* I, 28-48). Anche in questo caso dimostra l'intenzione di valutare in modo articolato il personaggio: non da un solo punto di vista, ma da più punti di vista, perché soltanto in questo modo può emergere la complessità del personaggio e soprattutto la complessità della vita umana, nella quale egli, come i suoi lettori, deve vivere ed operare scelte, che sono costantemente drammatiche.

6.1. La necessità narrativa e poetica di vedere i personaggi da più punti di vista – un atteggiamento che percorre tutta l'opera – si trasforma nell'utile suggerimento per il lettore di vedere sempre le cose da più punti di vista. Il motivo di questa posizione è semplice e comprensibile: la realtà è sempre ambigua e troppo complessa, e raramente dà indicazioni univoche. Il caso più significativo è forse la figura di Brunetto Latini, da ammirare come maestro e da condannare per la sua vita privata viziosa (If XV, 22-30 e 80-87). Ma già prima il poeta aveva valutato Francesca da Rimini da tre punti di vista: quello religioso, quello politico e quello personale (If V, 97-138). Come credente e come cittadino l'aveva condannata, come uomo l'aveva compresa, se non proprio assolta, poiché non si può resistere alla forza dell'amore. Altrove, per fare spettacolo e per provocare l'animo intorpidito e bacchettone del lettore, aveva messo tre papi all'inferno: Niccolò III, Bonifacio VIII e Clemente V (If XIX, 64-87); e due donne di malaffare in paradiso: Cunizza da Romano, una ninfomane che non si faceva pagare, e Raab, una prostituta che cambia mestiere quando ha messo da parte un gruzzolo sufficiente per la vecchiaia (Pd IX, 25-36; e 112-126).

7. Per il poeta l'uomo deve scegliere o è costretto inevitabilmente a scegliere, ed ogni scelta si tra-

sforma nel *dramma* della scelta e contemporaneamente nella *necessità* di operare una scelta (o di schierarsi a favore o contro qualcosa). Ogni scelta è un dramma, perché ogni scelta ha conseguenze imprevedibili ed incontrollabili o anche semplicemente non volute, ma inevitabili, o perché nessuna delle alternative è completamente soddisfacente ed anzi hanno tutte qualche elemento desiderabile. Ad esempio nel caso di un parto difficile si deve salvare la madre o il bambino? Nel caso di una persona qualsiasi come di un proprio caro in coma si deve prolungare artificialmente la vita, aggrappandosi ad impossibili speranze, oppure si deve lasciar fare alla natura? Si deve lasciar soffrire o si deve impedire inutili sofferenze?

7.1. Fin da *If* III, 31-69, quando incontra gli ignavi – «questi sciaurati, che mai non fur vivi» (v. 64) –, il poeta è esplicito: si deve scegliere e ci si deve schierare. Chi non sceglie, chi non si schiera, chi non agisce, chi non fa niente, né di onorevole né di vergognoso, che lo faccia ricordare presso i posteri, va disprezzato e condannato.

8. Nell'altro emisfero Dante vede Lucifero tenere in su le gambe gigantesche. Non nota niente fra di esse. Ciò è comprensibile. Gli angeli non sono né maschi né femmine. Non sono neanche ermafroditi. Sono antiermafroditi: essi non hanno sesso. Come tali non possono provare le passioni della carne. Provano però quelle dello spirito: Lucifero volle essere come Dio e commise il peccato di superbia. Dio, piuttosto irritato di avere un deuteragonista nell'universo (non voleva concorrenti) e della sua assoluta mancanza di riconoscenza (lo aveva creato dal nulla, e poteva anche fare a meno di crearlo), lo punisce scagliandolo giù dall'empìreo e sbattendolo al centro della terra, a raffreddare un lago con il movimento delle ali. Per prudenza Dio lo fa diventare anche brutto, peloso e autistico. E dalle tre bocche gli fa masticare per l'eternità un chewing gum – carne umana – assolutamente disgustoso.

9. Dante prende dai *Vangeli apocrifi* la lotta di Satana contro Dio e la sconfitta di Satana, che viene precipitato nell'inferno. Egli come credente difende ad oltranza la dottrina e l'ortodossia cattolica, come poeta si prende moltissime libertà: riempie l'al di là con la mitologia pagana, mette papi all'inferno e prostitute (neanche battezzate) in paradiso.

10. L'ultimo canto dell'*Inferno* rimanda all'ultimo canto del *Paradiso*: l'incontro con Lucifero permette di fare un confronto con l'incontro con Dio. Lucifero è silenzioso, muto e materiale; è tutto richiuso in se stesso e nel suo autismo. È gigantesco, ma ha dimensioni limitate. Dio invece è sì silenzioso, ma avvolge dentro di sé tutti gli esseri, tutte le creature dell'universo, i quali sono in continua comunicazione con Lui (anzi anche i dannati vedono in Lui il futuro). Egli è infinito. Insomma Lucifero è *assenza* di comunicazione, Dio è *totale* comunicazione.

11. Il cristianesimo è in teoria una religione monoteistica. Nel corso dei secoli però si è arricchito in modo impressionante: Dio è divenuto *uno* e *trino*. E la corte celeste si è assai ampliata o, meglio, si è inflazionata: i nove cori angelici, disposti in gerarchi-

a, dai più importanti ai meno importanti. Essa poi si è dilatata anche negli inferi, quando Lucifero e gli angeli ribelli suoi seguaci (raccolti per lo più nella bassa plebe degli angeli) tentarono un colpo di Stato, lo fallirono e furono scaraventati all'inferno dal buon Dio. Tutto ciò è comprensibile: Dio non poteva essere tale, se non aveva nessun essere a Lui sottoposto; né alcun nemico da sottomettere. Sarebbe stato un onnipotente impotente, poiché non poteva dimostrare in alcun modo il suo potere e la sua potenza.

11.1. Oltre ai puri spiriti la corte celeste ha anche i santi e le sante, che sono gli uomini e le donne fedeli a Dio, passati a miglior vita, che sulla terra si sono distinti per una vita esemplare e che nell'al di là diventano capaci di fare miracoli. Anche tra loro c'è una graduatoria: i santi a pieno titolo e, un gradino più giù, i beati. Agli spiriti immateriali, creati agli inizi dei tempi, si aggiungono quindi continuamente esseri che hanno anima e corpo e che appaiono nel tempo. Poi ci sono i comuni mortali, che però non fanno testo. Un posto particolare occupa la Vergine Maria, detta anche Madonna, cioè mea Domina, la mia Signora, la Padrona della mia casa, che viene assunta in cielo in anima e corpo per la parte essenziale avuta nell'incarnazione di Cristo. Come se non bastasse, Dante arricchisce ulteriormente la corte celeste, recuperando per la sua opera tutta la mitologia classica, greca e latina. Insomma l'oltretomba cristiano non ha nulla da invidiare alle religioni politeistiche. Invece è profondamente diverso dalle altre due religioni del suo ceppo: quella araba, assolutamente monoteistica (che per prudenza vieta di riprodurre immagini della divinità e le sostituisce con scritte e disegni geometrici); e quella ebraica (gli ebrei stanno ancora aspettando il Messia).

11.2. Nel corso del tempo peraltro lo stesso Dio subisce radicali modifiche. Nel Genesi è il creatore del mondo, ma poi diventa l'Onnipotente, che impone la sua volontà, vuole essere adorato e far sentire la sua potenza, e il Dio degli eserciti, che assegna agli ebrei la terra promessa e comanda loro di praticare il genocidio nei confronti degli abitanti della Palestina. E gli ebrei, non per scelta loro, ma per obbedire a Dio – le colpe sono sempre degli altri -, sterminano cananei, madianiti ecc., uomini donne e bambini, e distruggono persino le cose (Gs. 6, 26-7, 26). Poi diventa Padre con l'aiuto dello Spirito Santo, di un padre umano putativo, san Giuseppe di Nazareth, e soprattutto con l'aiuto di Maria Vergine, una ragazza pure di Nazareth. Contemporaneamente diventa Gesù Cristo, cioè Figlio e Uomo, che si sacrifica sulla croce per la salvezza degli uomini. Di Lui parlano i *Vangeli* sinottici. Poi diventa il Dio-Amore di san Paolo, delle prime comunità cristiane, di sant'Agostino. Ma è anche il Dio-Λόγος del Vangelo di Giovanni. Non fanno testo le concezioni delle frange eretiche che accompagnano la Chiesa primitiva dal sec. I d.C. in poi. Secoli dopo diventa il Dio razionale che muove l'universo di Tommaso d'Aquino, il quale recupera il Dio Motore Immobile di Aristotele. Poi è il Dio grande feudatario di san Francesco o il Dio giudice implacabile del

Dies irae di Tommaso da Celano. Poi è il Dio dei mistici, da Gioacchino da Fiore a san Bernardo di Chiaravalle. Nel Settecento diventa il Dio-Orologiaio, che mette in movimento l'universo e poi non serve più a niente. E poi... Infine ultimamente diventa un annacquato Signore dell'universo, che va bene per tutte le religioni e per tutti gli uomini, atei compresi. Certo è un problema, se non per Lui, almeno per noi, raccapezzarci con tutte queste trasformazioni. C'è il rischio di cadere involontariamente nell'eresia e di finire all'inferno. Di questi rischi forse è bene incolpare gli uomini.

12. Dante ritorna su Lucifero anche in séguito, per spiegare la sua ribellione a Dio (Pd XXIX, 49-63): «Contando [i numeri], non si giungerebbe a venti prima che una parte degli angeli turbasse la terra, che sta sotto gli altri vostri elementi (=fuoco, aria, acqua). L'altra parte rimase [fedele a Dio] e cominciò quest'arte, che tu vedi (=girare nei cieli intorno a Dio) con tanto diletto, che non si allontanerà mai da questo moto circolare. La causa della caduta fu la maledetta superbia di Lucifero, che tu vedesti oppresso da tutto il peso dell'universo [nel centro della terra]. Quelli che tu vedi qui furono umili nel riconoscere [di aver ricevuto] l'esistenza dalla bontà [divina], che li aveva resi tanto veloci a comprendere. Perciò la loro intelligenza fu esaltata con la grazia illuminante e con il loro merito, così che hanno una volontà ferma e perfetta».

12.1. Il poeta calcola che gli angeli ribelli sono un decimo (Convivio II, v, 12). Ad essi poi si aggiunse la schiera che non fu ribelle a Dio ma che non si schierò nemmeno con Dio e che fece parte per sé (If III, 37-42). La creazione degli angeli si rivela quindi un mezzo disastro. Ad essa si aggiunge quell'altro mezzo disastro che è la creazione dell'uomo, che dopo poche ore si fa cacciare dal paradiso terrestre. dove non lavorava e in sostanza stava benissimo. E sempre per lo stesso motivo: la superbia. Chissà che cos'ha di straordinario questa superbia! Oppure un errore di cromosomi. Per non parlare poi di Caino, che ammazza suo fratello Abele, anche se può facilmente immaginare le conseguenze. Indubbiamente – l'espressione non è precisa – errare divinum est, sed perseverare diabolicum! Poi applicata agli uomini.

La struttura del canto è semplice: 1) i due poeti procedono sul lago gelato di Cocìto; e 2) vedono Lucifero con tre teste e sei ali; 3) nella bocca centrale punisce Giuda Iscariota, traditore di Cristo, cioè della Chiesa, in quelle laterali Bruto e Cassio, traditori dell'Impero; poi 4) Virgilio prende in braccio Dante, scende lungo il corpo di Lucifero, quindi depone il poeta; 5) Dante vede Lucifero a gambe all'aria, e si meraviglia; 6) Virgilio spiega che hanno superato il centro della terra e che sono nell'altro emisfero; quindi 7) i due poeti per un cammino nascosto escono a riveder le stelle.

## Riassunto di tutti i canti

Canto I: Dante si perde nella selva oscura; il colle illuminato dal Sole; le tre fiere; compare l'ombra di Virgilio; la lupa e la profezia del Veltro; il viaggio nei tre regni dell'oltretomba; il poeta accetta di iniziare il viaggio

A 35 anni Dante si perde in una selva oscura e selvaggia, che ancora lo spaventa. Non sa dire come vi sia entrato, quando ha smarrito la retta via. Cerca di uscirne e s'incammina verso il colle illuminato dai raggi del Sole che sta sorgendo. Tuttavia prima una lonza, poi un leone e infine una lupa gli impediscono il cammino. La lupa anzi lo spinge inesorabilmente verso la selva. Allora il poeta è preso dall'angoscia e si dispera. All'improvviso intravede qualcuno che appariva poco più d'un'ombra, a cui chiede aiuto. È il poeta latino Virgilio, il quale gli dice che la lupa non ha mai lasciato passare alcuna persona viva e che ha reso infelici molte genti. Perciò deve prendere un'altra strada, se vuole uscire da quel luogo. Quindi profetizza la venuta del Veltro, che si ciberà di sapienza, amore e virtù e che caccerà la lupa nell'inferno, da dove l'invidia del demonio l'ha fatta uscire. Virgilio continua dicendo che Dante lo deve seguire nei regni dell'oltretomba: egli lo accompagnerà attraverso l'inferno e il purgatorio, poi lo affiderà a un'anima (=Beatrice) più degna di lui, che, se vorrà, lo accompagnerà nel paradiso. Dante accetta e i due poeti si mettono in viaggio.

Canto II: l'invocazione alle muse: i dubbi di Dante sul viaggio; le tre donne in cielo e Virgilio; Virgilio accorre in aiuto di Dante; Dante ritorna nel primo proposito

Sta scendendo la sera, quando i due poeti si mettono in cammino. Dante è preso sùbito da un dubbio, che esprime a Virgilio: nell'oltretomba scesero, ancor vivi, Enea e san Paolo. Il primo, perché dalla sua discendenza doveva nascere Roma e l'impero; il secondo, perché dall'oltretomba doveva portare una prova della fede. Egli perciò si chiede perché deve venirci e chi lo permette. Virgilio lo rimprovera in modo pacato ma severo: la sua anima è offesa dalla viltà, la quale molte volte impedisce all'uomo di compiere imprese che meritano onori. E gli dice che era nel limbo, quando venne da lui una donna beata e bella (=Beatrice), che lo pregò di andare nella selva oscura ad aiutarlo. Essa era nell'empìreo, quando la vergine Maria vide Dante in pericolo. Questa si rivolse a Lucia e Lucia si rivolse a Beatrice, la quale discese da lui nel limbo. Sentendo la richiesta di Beatrice, Virgilio venne immediatamente da Dante, per sottrarlo al pericolo della lupa. Perciò, se egli ha in paradiso tre donne che lo proteggono, perché ha paura di continuare il viaggio? Il poeta riprende fiducia e ritorna nel primo proposito. Così i due poeti riprendono il cammino.

Canto III: la scritta sulla porta dell'inferno; l'entrata nell'inferno; gli ignavi e gli angeli neutrali; verso il fiume Acherónte; il demonio Carónte; il terremoto

Dante e Virgilio si trovano davanti alla porta dell'inferno, sulla quale è una scritta minacciosa: "Lasciate ogni speranza, o voi che entrate". Egli ne è intimorito, ma Virgilio lo rassicura. Oltre la porta si sentono lingue strane, espressioni orribili e grida di dolore. Dante chiede chi sono quelle anime. Virgilio dice che sono le anime di coloro che vissero senza infamia e senza lode. Con esse sono mescolati gli angeli che non si schierarono né con Dio né contro di Lui, ma che rimasero neutrali. «Non ti curar di loro» continua Virgilio, «ma guarda e passa.» Tra costoro Dante riconosce l'ombra di «colui che fece per viltà il gran rifiuto» (=papa Celestino V?). Queste anime sono nude e continuamente punte da mosconi e da vespe; e il loro sangue cade per terra ed è divorato da vermi ripugnanti. Oltre costoro il poeta vede una moltitudine di anime sulla riva di un fiume (=l'Acherónte), che aspettano di essere traghettate dal demonio Carónte. Questi si rifiuta di trasportare Dante, ma Virgilio gli dice che così si vuole in cielo. Quelle anime bestemmiavano Dio, la razza umana, la loro famiglia e i loro genitori. Virgilio dice che tutte le anime dei malvagi arrivano qui da ogni paese e desiderano varcare il fiume, perché sono spinte dalla giustizia divina. All'improvviso la campagna è scossa da un terremoto, che fa perdere i sensi al poeta.

Canto IV: cerchio primo; Dante e Virgilio scendono nel cerchio primo; il limbo e i suoi abitanti; la discesa nel limbo di Gesù Cristo; Omero e gli altri poeti; il nobile castello dei grandi spiriti; Dante e Virgilio riprendono il viaggio

Un forte tuono risveglia Dante, che si sente ben riposato. I due poeti riprendono il cammino ed entrano nel primo cerchio. Dante non sente alcun pianto, ma soltanto sospiri, che fanno tremare l'aria. Virgilio spiega che sono le anime di coloro che vissero prima di Cristo e che non furono battezzati. Provano un'unica sofferenza, quella di vivere nel desiderio senza speranza di vedere Dio. Dante chiede se dal limbo uscì mai qualcuno. Virgilio risponde che, appena risorto, Gesù Cristo scese nel limbo per portare in cielo Adamo ed Eva e i patriarchi del popolo ebreo. Poi i due poeti incontrano Omero, seguito da Orazio, Ovidio e Lucano, che accolgono con onore Virgilio, ritornato tra loro, e accettano Dante nella loro schiera. I sei poeti entrano nel nobile castello che accoglie i grandi spiriti dell'antichità. Dante vede e nomina i capostipiti dell'impero (Elettra, Ettore, Enea, Giulio Cesare, Camilla, Latino e Lavinia, Lucrezia, Giulia, Marzia e Cornelia), quindi i filosofi (Aristotele, Platone, Socrate e altri), gli scienziati (Euclide, Tolomeo, Ippocrate, Galeno e altri). Vede anche i filosofi arabi Avicenna e Averroè, e, in disparte, nota il Saladino. Quindi i due poeti riprendono il viaggio.

Canto V: cerchio secondo; il giudice Minosse; i lussuriosi travolti dalla bufera infernale; Virgilio indica alcuni dannati; Dante parla con Francesca da Polenta; l'amore nasce nel cuore gentile; la scoperta dell'amore

Nel secondo cerchio Minosse accoglie le anime, le giudica e le invia nei gironi dell'inferno che puniscono i loro peccati. Mette in guardia Dante e lo invita a non farsi ingannare dall'ampiezza dell'entrata, ma Virgilio lo fa tacere. Il poeta si trova in un luogo senza luce, dove una bufera eterna travolge gli spiriti con la sua violenza. Chiede alla sua guida chi sono quelle anime. Virgilio risponde che sono le anime dei lussuriosi e ne nomina alcune. Il poeta allora esprime il desiderio di parlare con due di loro, che vanno insieme e non oppongono resistenza al vento. Appena sono vicine, le chiama. Un'anima (è Francesca da Polenta, l'altra è Paolo Malatesta) parla dell'intenso amore che la prese per la bellezza di Paolo e Paolo per la sua bellezza, e che ancora li travolge. La zona più bassa dell'inferno attende chi (=il marito Gianciotto Malatesta) uccise lei ed il suo amante. Dante allora chiede come sorse il loro amore. Francesca racconta che un giorno stavano leggendo come Lancillotto del Lago s'innamorò della regina Ginevra. Quando lessero il punto in cui il cavaliere baciò la dama, Paolo a sua volta la baciò. La causa del loro amore fu quel libro e chi lo scrisse. Da quel giorno essi non andarono più avanti nella lettura. Ascoltando questa tragica storia d'amore, Dante è preso da turbamento e sviene.

Canto VI: cerchio terzo; Cèrbero e i golosi; Ciacco e la compassione di Dante; tre domande sul futuro di Firenze; la condizione dei dannati dopo il giudizio finale

I due poeti discendono nel terzo cerchio, guardato da Cèrbero, un cane mostruoso. Qui i golosi sono immersi nel fango e colpiti da pioggia, grandine e neve. Un'anima si rivolge a Dante e gli chiede se la riconosce. Il poeta risponde di no. Il dannato si presenta: è il fiorentino Ciacco. Dante allora gli pone tre domande: a quale conclusione verrà Firenze dominata dalle fazioni; se vi è qualche giusto; e perché la città è dilaniata dalla discordia. Ciacco risponde che i Bianchi e i Neri giungeranno a scontri sanguinosi e che nel giro di tre anni i Neri conquisteranno la città con l'aiuto di papa Bonifacio VIII, che ora si barcamena; i giusti sono pochi e non sono ascoltati; la superbia, l'invidia e l'avarizia sono le cause degli scontri. Dante allora chiede dove sono le anime di coloro che operarono per il bene della città. Ciacco risponde che sono tra le anime più nere e, se scende più giù, le potrà vedere. Quindi lo prega di ricordarlo nel mondo dei vivi e si lascia cadere nel fango. Riprendendo il viaggio, Dante chiede a Virgilio se i dannati soffriranno di più o di meno dopo il giudizio universale. Virgilio risponde citando Aristotele: più una cosa è perfetta, più sente il bene e, ugualmente, il dolore. Essi perciò soffriranno di più, perché allora, avendo anche il corpo, si

avvicineranno di più alla perfezione. I due poeti continuano a parlare fino al cerchio sottostante.

Canto VII: cerchio quarto; Pluto, il gran nemico; gli avari e i prodighi; la Fortuna; cerchio quinto: gli iracondi e gli accidiosi

A guardia del quarto cerchio i due poeti incontrano Pluto, che latra contro di loro, ma Virgilio lo zittisce. Qui sono puniti gli avari e i prodighi: fanno mezzo giro della bolgia, si scontrano, si rinfacciano il loro peccato e tornano indietro. Molti di loro sono ecclesiastici: si riconoscono per la chierica sul capo. In vita furono avari. Dante pensa di poter riconoscere qualcuno, ma Virgilio gli risponde che non è possibile, perché il peccato ha stravolto il loro aspetto. Poi critica coloro che fecero un cattivo uso della ricchezza: gli avari non volevano spendere, gli scialacquatori spendevano troppo alla leggera. E coglie l'occasione per parlare della Fortuna, che è ministra di Dio, fa girare vorticosamente la ricchezza da una famiglia all'altra e nessuna mente umana le può resistere. E imprecano contro di essa anche coloro che ne sono avvantaggiati. Poi i due poeti discendono nel quinto cerchio, quello degli iracondi e degli accidiosi. Gli iracondi sono immersi nel pantano e si feriscono con le loro mani e con la testa. Sott'acqua sono puniti gli accidiosi, come risulta dai gorgoglii che si odono. Possono parlare soltanto così, e ricordano che in vita furono indolenti e negligenti.

Canto VIII: cerchio quinto; Flegiàs, il nocchiero dello Stige; l'incontro-scontro con Filippo Argenti; la città di Dite; i diavoli impediscono l'entrata; Virgilio va a trattare

Due torri si fanno segnali con il fuoco. Dante chiede spiegazioni. Virgilio dice che può già vedere colui che stanno aspettando: Flegiàs, il nocchiero dello Stige. Il demonio pensa di dover trasportare un'anima dannata, ma Virgilio lo disillude. I due poeti salgono sulla barca, che sprofonda sotto il peso di Dante. Stanno attraversando la palude, quando un dannato, ricoperto di fango, si mette davanti a loro e chiede a Dante chi è. Il poeta risponde velenosamente che egli, se viene, non rimane. E a sua volta chiede al dannato chi è. Questi risponde che è uno che soffre. Ma Dante ribatte che lo riconosce: è Filippo Argenti, e in vita non ha fatto alcuna azione che meritasse di farlo ricordare. Allora il dannato cerca di rovesciare la barca, ma Virgilio lo caccia via. Il poeta esprime il desiderio di vederlo sprofondato nel fango. Virgilio gli risponde che, prima di scendere dalla barca, sarà accontentato. Poco dopo gli altri dannati lo aggrediscono e lo immergono nel fango. Per la rabbia il dannato volge i denti contro se stesso. Poi i due poeti scorgono la città di Dite (=di Lucifero), con le sue torri rosse per le fiamme. Flegiàs li fa scendere dalla barca. Ma sulle porte mille diavoli piovono dal cielo e impediscono ai due poeti di entrare. Virgilio va a trattare, mentre i diavoli invitano Dante a ritornare indietro da dove è venuto. Virgilio torna indietro a mani vuote, ma lo rassicura: riusciranno a superare la loro opposizione., un messo celeste ha già superato la porta d'entrata dell'inferno e sta giungendo in loro aiuto.

Canto IX: cerchio quinto; in attesa dell'aiuto celeste: le Erinni e Medusa; l'arrivo del messo celeste; l'entrata nella città di Dite e le tombe degli eretici

I due poeti restano in attesa dell'aiuto celeste. Virgilio è turbato. Dante allora chiede se è mai disceso qualcuno dal limbo fino nel fondo dell'inferno. Virgilio risponde affermativamente. Egli era morto da poco e la maga Eritone lo fece scendere fino alla Giudecca per riportare in vita un dannato. Da una torre della città si sporgono le Erinni. Virgilio ne dice il nome. Esse minacciano di far venire Medusa, che lo trasformi in sasso. Virgilio invita Dante a coprirsi gli occhi con le mani e, non contento, glieli chiude anche con le sue. Poco dopo arriva il messo celeste, che rimprovera aspramente e minaccia i diavoli. E con un bastoncino apre la porta della città. Poi senza badare ai due poeti se ne va, come se fosse preso da preoccupazioni maggiori. I due poeti entrano senza ostacoli nella città di Dite (=di Lucifero). Subito dopo l'entrata trovano dei sepolcri sopraelevati, circondati dalle fiamme. Dante chiede chi sono le anime richiuse nei sepolcri, di cui sente i lamenti. Virgilio spiega che dentro sono puniti gli eretici.

Canto X: cerchio sesto; gli eretici; Farinata degli Uberti e Cavalcante de' Cavalcanti; le profezie di Farinata sul futuro di Dante

Dante e Virgilio percorrono un sentiero tra le mura della città di Dite e le arche degli eretici. All'improvviso da un'arca esce una voce, che prega il poeta di fermarsi. È Farinata degli Uberti, che chiede a Dante chi furono i suoi antenati. Sapùtolo, riconosce che furono fieri avversari a lui, ai suoi antenati e alla sua parte, così che per ben due volte li disperse. Il poeta ribatte che i guelfi ritornarono l'una e l'altra volta, mentre i ghibellini non vi riuscirono. Allora dall'arca si sporge un'altra anima, che guarda intorno a Dante. Poi tra le lacrime chiede dov'è suo figlio e perché non è con Dante. Il poeta, che ha riconosciuto Cavalcante de' Cavalcanti, risponde che Virgilio lo guida da Beatrice, che forse Guido non ebbe cara. Il dannato chiede allora se suo figlio è ancora in vita. Dante esita a rispondere. L'anima allora si lascia cadere giù. Davanti a questa scena Farinata non muta aspetto e riprende il discorso interrotto: la cacciata dei ghibellini lo tormenta più di quel letto di fuoco; ma anche Dante saprà tra 50 lune (=quattro anni) com'è difficile ritornare in patria. Il poeta poi chiede di sciogliergli un dubbio: sembra che i dannati conoscano il futuro ed ignorino il presente. Farinata lo conferma ed aggiunge che hanno notizie del presente soltanto per l'arrivo di nuove anime: dopo il giudizio universale la loro conoscenza sarà completamente estinta. Dante chiede il nome di chi sta con lui. Il dannato nomina Federico II di Svevia e il cardinale Ottaviano degli Ubaldini. Riprendendo il viaggio, Dante pensa alle predizioni avverse. Virgilio gli dice di tenerle a mente, perché da Beatrice saprà quale sarà la sua vita futura.

Canto XI: cerchio sesto, gli eretici; papa Anastasio II, irretito da Fotino; le tre direzioni della violenza; le due direzioni della frode; incontinenza, malizia e matta bestialità; l'usura disprezza la Natura e l'arte; il viaggio riprende

Dante e Virgilio passano accanto alla tomba di papa Anastasio II, che si è fatto irretire dall'eretico Fotino. Poi Virgilio spiega l'ordine dei tre cerchi sottostanti, dove sono puniti i peccati che fanno capo all'ingiuria. L'ingiuria (o ingiustizia) che si reca al prossimo si suddivide in *violenza* (primo dei tre cerchi) e frode (secondo e terzo cerchio). La violenza poi si può fare contro Dio, contro se stessi, contro il prossimo; e in due modi diversi, direttamente verso di essi o indirettamente verso le loro cose. Ad ognuno di questi tre modi è riservato un girone. La frode, che spiace più a Dio perché richiede l'uso dell'intelligenza, può avvenire in due modi: verso chi si fida e verso chi non si fida (secondo e terzo cerchio rispettivamente). Il primo peccato offende la benevolenza naturale, che congiunge tutti gli uomini. Il secondo, più grave, mina le basi della società. A una nuova domanda di Dante Virgilio spiega che l'incontinenza (lussuria, gola, ira, avarizia e prodigalità) è punita nei cerchi superiori perché offende meno Dio: nell'ordine, spiacciono a Dio incontinenza, malizia e matta bestialità. Il poeta chiede perché l'usura offende la bontà divina. Virgilio spiega che la Natura prende il suo corso dal divino intelletto e dalla sua arte (=il lavoro o le sue applicazioni). E, come nota Aristotele, l'arte umana, quanto più può, segue quella di Dio, come il discepolo fa con il maestro. E, come dice la Genesi, è necessario che la gente ricavi il sostentamento e progredisca con il sudore della fronte. L'usuraio, che tiene un'altra via, disprezza la Natura in quanto tale e l'arte, sua seguace, poiché ripone la sua speranza nel lavoro altrui. Poi i due poeti riprendono il viaggio.

Canto XII: cerchio settimo, primo girone; il Minotauro: il terremoto provocato dalla discesa di Gesù Cristo nel limbo; l'arrivo dei centauri Nesso e Chirone; Nesso indica alcuni tiranni e omicidi; e poi altri tiranni e predoni

Dante e Virgilio discendono la riva impervia e vedono il Minotauro, un toro con la testa di uomo, a guardia della nuova bolgia. Virgilio lo distrae e Dante può passare. Poi ricorda a Dante che la frana appena discesa non c'era nella sua discesa precedente e che senz'altro è stata provocata dalla morte di Gesù Cristo sulla croce. Quando resuscitò dalla morte, discese nel limbo per portare in cielo Adamo ed Eva, i patriarchi e gli ebrei meritevoli. Poco dopo i due poeti incontrano i centauri. Nesso, uno di essi, chiede chi sono. Virgilio dice che lo diranno a Chirone. Chirone si accorge con sorpresa che Dante respira. Virgilio conferma e spiega che lo sta gui-

dando nell'inferno per volere di una donna celeste (=Beatrice). Quindi gli chiede l'aiuto di uno dei centauri per guadare il fiume portando in groppa Dante. Chirone ordina a Nesso di prendere il poeta in groppa e di far scansare i centauri che incontrano. Il centauro segue la sponda del fiume e Dante vede i dannati, immersi nel sangue, che si lamentano. Il centauro spiega che sono tiranni e ne nomina due: Alessandro di Fere e il feroce Dionisio di Siracusa. Poco dopo si ferma, per indicare un'ombra solitaria. È Guido di Montfort, guelfo, che a Viterbo in una chiesa trafisse Enrico di Cornovaglia, nipote del re d'Inghilterra. Il sangue del fiume si fa sempre più basso, perché le colpe diminuiscono. Il centauro passa il fiume, indicando altri dannati che furono tiranni e predoni: Attila, Pirro e Sesto Pompeo, poi Rinieri da Corneto e Rinieri de' Pazzi, che assalirono e uccisero molti viandanti. Poi Nesso attraversa il guado, depone Dante, quindi ritorna indietro.

Canto XIII: cerchio settimo, secondo girone; il bosco delle Arpìe e dei suicidi; l'incontro con Pier delle Vigne; come l'anima dei suicidi si lega ai tronchi; due scialacquatori, Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea; l'anonimo fiorentino

Nesso non era ancor arrivato sull'altra riva del Flegetónte, quando i due poeti si avviano per un bosco, dove le Arpie straziano le anime dei suicidi. Virgilio dice a Dante di spezzare il ramo di un albero, così saprà l'origine delle grida che sente. Il poeta lo fa: dal ramo escono parole di dolore e sangue. Virgilio allora prega l'anima incarcerata nel tronco di dire il suo nome, perché Dante la può in qualche modo ripagare, rinfrescando il suo ricordo nel mondo, dove ritornerà. Il tronco dice di essere Pier delle Vigne, di aver tenuto ambedue le chiavi del cuore di Federico II di Svevia. Fu fedele al suo glorioso incarico, per il quale perse il sonno e la salute. L'invidia della corte lo spinse però a suicidarsi, anche se era innocente. Il poeta quindi gli domanda come le anime dei suicidi si legano a quei tronchi. Il cortigiano risponde che l'anima del suicida cade nella selva, dove germoglia e diventa albero: le Arpie, mangiando le sue foglie, provocano dolore e lamenti. I poeti sono ancora attenti davanti al tronco, quando da sinistra spuntano due dannati (=Lano da Siena e Giacomo da Sant'Andrea), nudi e graffiati, inseguiti da nere cagne. Uno dei due (=Giacomo da Sant'Andrea) si lascia cadere su un cespuglio. Le cagne lo raggiungono e lo sbranano. Il cespuglio allora si lamenta. Virgilio gli chiede chi è. L'anima lo prega di raccogliere ai piedi del tronco le foglie strappate. È fiorentino e s'impiccò nella sua casa.

Canto XIV: cerchio settimo, secondo girone; il sabbione infuocato; gli empi; Capanèo, il bestemmiatore punito; gli argini in pietra del Flegetónte; il gran vecchio di Creta e la geografia dell'inferno; la strada sugli argini del Flegetónte

Riprendendo il cammino, i due poeti giungono ai margini di una pianura arida, dove una pioggia di fuoco punisce numerose schiere di anime. I bestemmiatori giacciono supini per terra, gli usurai siedono rannicchiati, i sodomiti camminano senza mai fermarsi. Dante nota un dannato che non si cura della pioggia di fuoco e che giace a terra sprezzante e torvo. Accortosi di essere guardato, Capanèo grida che, come fu da vivo, così è da morto, ed esprime tutto il suo disprezzo verso Giove, che con i fulmini lo uccise. Virgilio gli rivolge parole dure, come non aveva mai fatto: proprio perché la sua empietà non si spegne, sente maggiormente la punizione; nessun'altra pena sarebbe adeguata. Poco dopo i due poeti incontrano un fiumicello d'un rosso raccapricciante. È il Flegetónte. Dante chiede informazioni alla sua guida. Virgilio racconta che in mezzo al mare si trova l'isola di Creta, dove sorge il monte Ida. Dentro il monte sta dritto un grande vecchio, che ha la testa d'oro fine, le braccia e il petto d'argento puro, la parte inferiore di rame, le gambe di ferro scelto, tranne il piè destro, che è di terracotta, e si appoggia più su questo che sull'altro. Ciascuna parte, fuorché la testa d'oro, è rotta da una fessura che goccia lacrime. Esse scendono tra le rocce fino a questa valle, dove formano l'Acherónte, lo Stige e il Flegetónte, che scorre davanti ai loro occhi. Poi scendono ancora, fino al centro dell'inferno, dove formano il lago gelato di Cocito. Finita la spiegazione, i due poeti si allontanano dal bosco dei suicidi.

Canto XV: cerchio settimo, terzo girone; la schiera dei sodomiti; Brunetto Latini, l'antico maestro; le predizioni sul futuro di Dante; i compagni di Brunetto, chierici e grandi letterati

Lungo l'argine di pietra del Flegetónte i due poeti incontrano una schiera di anime di sodomiti. Una di esse lo prende per il mantello. Dante riconosce il suo antico maestro, Brunetto Latini, il quale chiede al discepolo che cosa lo ha condotto all'inferno prima della morte. Il poeta risponde che si era smarrito in una valle e che Virgilio lo riconduce a casa. Il dannato continua: se Dante segue la sua stella, otterrà fama e gloria; tuttavia deve guardarsi dal popolo fiorentino, che è ingrato e malvagio e che perciò gli diverrà nemico. Dante allora dice che avrebbe voluto che il maestro vivesse più a lungo, perché ha ancora impressa nella memoria la cara e buona immagine paterna di Brunetto, che gli ha insegnato come l'uomo si eterna con la fama qui sulla Terra. Ricorderà le predizioni del maestro e le metterà con le altre che ha già sentito sulla sua vita futura; ma egli è già pronto ai colpi della Fortuna. Poi chiede a Brunetto chi sono i suoi compagni. Il dannato risponde che son troppi, per nominarli tutti: sono uomini di Chiesa e letterati grandi e di gran fama. E nomina il grammatico Prisciano, il giurista Francesco d'Accorso e il vescovo Andrea de' Mozzi. Poi gli raccomanda il suo Tesoretto, nel quale vive ancora, e raggiunge di corsa la sua schiera.

Canto XVI: cerchio settimo, terzo girone; tre sodomiti fiorentini raggiungono i due poeti; Jacopo Rusticucci, Guido Guerra e Regghiaio Aldobrandi; cortesia e valore a Firenze son morti; l'arrivo di Gerione

Tre dannati si staccano di corsa da una schiera che passava sotto la pioggia di fuoco che la tormenta e raggiungono Dante e Virgilio. Sono tre sodomiti fiorentini: Jacopo Rusticucci, Guido Guerra e Tegghiaio Aldobrandi, che si mettono a girare intorno ai due poeti. Uno di essi riconosce Dante come fiorentino dalle vesti. È Jacopo Rusticucci, che presenta gli altri due. Dante esprime dolore per i loro tormenti e dice che deve giungere al centro dell'inferno prima di tornare a casa e Virgilio gli fa da guida. Poi il dannato chiede se a Firenze esistono ancora cortesia e valore, perché le notizie portate da Guglielmo Borsiere, da poco arrivato, sono cattive. Dante risponde angosciato che cortesia e valore ormai sono morti. La colpa è della gente venuta dal contado, che si è rapidamente arricchita e che ha portato il degrado in città. I tre dannati si guardarono l'un l'altro addolorati, perché hanno sentito una verità sgradita. Poi invitano il poeta a ricordarli quando ritornerà a casa e se ne vanno via veloci. Virgilio invita Dante a slegarsi la corda di dosso, la prende e la getta oltre l'orlo della bolgia. Poco dopo Dante vede che dal basso sale Gerione, che nuota nell'aria come una rana fa nell'acqua.

Canto XVII: cerchio settimo, terzo girone; Gerione, l'immagine della frode; gli usurai; Dante e alcuni fiorentini; in groppa a Gerione; la discesa nel cerchio ottavo; il rumore del fiume e i lamenti dei dannati

Virgilio annuncia l'arrivo di Gerione, l'immagine della frode. Dante lo vede: ha il volto di uomo giusto ma il corpo è di serpente. I due poeti scendono sull'argine, dove incontrano alcuni usurai, sui quali cade una pioggia di fuoco. Riconosce l'appartenenza alle varie famiglie dalla borsa con lo stemma nobiliare che portano sul petto. Reginaldo degli Scrovegni lo invita ad andarsene, ma si accorge che Dante è vivo e si intrattiene. È padovano ma sta con alcuni fiorentini. E indica Vitaliano del Dente. Poi si lamenta: spesso i fiorentini gli rintronano le orecchie perché urlano di gioia per il prossimo arrivo di Giovanni di Buiamonte, il principe dei cavalieri, cioè degli usurai. Poi Dante se ne va, raggiunge la sua guida che lo fa salire in groppa a Gerione. Virgilio si mette dietro, per difendere il poeta dai colpi di coda dell'animale. Gerione si stacca dal bordo della bolgia e con grandi bracciate scende lentamente nell'aria. Dante è spaventato dal vento che lo colpisce. Nella discesa il poeta sente il rumore della cascata del fiume Flegetónte e poi i lamenti dei dannati. Arrivati nell'ottavo cerchio, il mostro scarica i due poeti, quindi si dilegua come una freccia.

Canto XVIII: cerchio ottavo, prima bolgia; Malebolge; i seduttori per altri o ruffiani, Venédico Cac-

cianemico; i seduttori per sé, Giasone; seconda bolgia; gli adulatori, Alessio Interminelli e Taide, la puttana adulatrice

Una volta scesi dalla schiena di Gerione. Dante e Virgilio si trovano nel cerchio ottavo, chiamato Malebolge, che è tutto in pietra ed è diviso in dieci bolge. Nella prima bolgia i diavoli fustigano i seduttori per altri (o ruffiani) e i seduttori per sé. I dannati sono nudi e procedono su due file, una va in un verso, l'altra nel verso opposto. Dante riconosce uno dei dannati, è Venédico Caccianemico, a cui chiede sarcasticamente che cosa lo ha portato a gustare le delizie dell'inferno. Il dannato è spinto a rispondere dalla parlata fiorentina che sente. Riconosce che ha portato la sorella a soddisfare le voglie del marchese Obizzo d'Este, ma non è il solo bolognese punito in quella bolgia, che anzi ne è piena. Un diavolo lo colpisce con lo scudiscio. Poi i due poeti se ne vanno e raggiungono l'altra fila di dannati. Tra essi Virgilio riconosce Giasone, che rubò il vello d'oro e ingannò Isifile e Medea, che sedusse e abbandonò. I due poeti entrano nella seconda bolgia dove gli adulatori sono immersi in uno sterco che appariva uscito da latrine umane. Dante vede un dannato che ha il capo così sporco di merda che non si capiva se era laico o chierico. Anche se a fatica, il poeta si ricorda di lui. È Alessio Interminelli da Lucca, che riconosce di aver passato la vita ad adulare la gente. Poco dopo Virgilio gli indica Taide, la puttana, che alla domanda dell'amante se aveva meriti presso di lei rispose che egli ne aveva di grandissimi.

Canto XIX: cerchio ottavo, terza bolgia; invettiva contro il mago Simone e i suoi seguaci; la punizione dei simoniaci; l'incontro con papa Niccolò III Orsini; l'invettiva di Dante contro i papi simoniaci; Virgilio riporta Dante sull'argine

Dante lancia una dura invettiva contro il mago Simone e tutti i suoi seguaci, che vendono ai malvagi i beni di Dio e della Chiesa. Il poeta vede le pareti e il fondo della bolgia piena di fori, dai quali i peccatori sporgono le gambe e i piedi accesi. E chiede alla sua guida chi è colui che è lambito da una fiamma più grande. Virgilio lo prende in braccio e lo porta vicino al pozzetto del dannato. Il poeta chiede all'anima trista di parlare. Essa lo scambia per papa Bonifacio VIII, ma egli nega di esserlo. Allora l'anima di papa Niccolò III si confessa: ha indossato il manto papale ed è un Orsini. Per i nipoti imborsò denaro; lì ha imborsato se stesso. Quando arriverà, Bonifacio VIII lo caccerà più giù nella roccia; di lì a poco anche Clemente V, il papa successivo, avrebbe ricoperto lui e Bonifacio VIII. Dante allora esplode in una violentissima invettiva contro gli uomini di Chiesa che si son macchiati di simonia, ricordando che Cristo non chiese denaro a Pietro, quando gli affidò le chiavi della Chiesa; né Pietro né gli altri apostoli chiesero denaro a Matìa, quando questi prese il posto di Giuda Iscariota. Perciò Niccolò III è punito a dovere. E, se non lo fermasse la riverenza per le somme chiavi, userebbe parole ancora più dure, perché l'avarizia dei papi corrompe il mondo, calpesta i buoni e solleva i malvagi. Il poeta quindi rivolge parole amare verso l'imperatore Costantino, la cui donazione di Roma e dei territori circostanti a papa Silvestro I fu causa di tanti mali. Le invettive di Dante piacciono a Virgilio, che le ascolta con volto lieto. Poi lo prende in braccio e lo riporta sull'argine.

Canto XX: cerchio ottavo, quarta bolgia; Dante ha pietà per gli indovini; Virgilio lo rimprovera e poi indica Anfiarào e Tiresia; Manto e l'origine di Mantova; Euripilo e Calcante; Michele Scotto, Guido Bonatti, maestro Benvenuto detto Asdente

Dante vede gli indovini procedere a passo lento. Essi hanno la testa rovesciata e camminano all'indietro. Ha pietà di loro, ma Virgilio lo rimprovera aspramente, lo invita a guardare i dannati e gli indica Anfiarào, precipitato direttamente davanti a Minosse dalle mura di Tebe. Poi gli indica Tiresia che, stringendo il collo a due serpenti, da maschio divenne femmina e dopo sette anni allo stesso modo ritornò ad essere maschio. Di seguito gli indica Arunte, che abitò sui monti della Lunigiana. A questo punto chiede maggiore attenzione perché la donna vestita di soli capelli, che vede, vagò per molte terre ed infine si stabilì dove egli nacque. È Manto, figlia di Tiresia. Quando Tebe cadde sotto il dominio di Creonte, venne in Italia e si fermò su un'isola in mezzo a un acquitrino disabitato, volendo sfuggire qualsiasi contatto umano. Qui visse per tutta la vita e infine morì. In seguito gli uomini che abitavano la zona si raccolsero e, senza ricorrere a sortilegi, fondarono una città intorno al suo sepolcro. Un tempo le sue genti furono numerose, prima che Roberto da Casalodi, guelfo, fosse ingannato da Pinamonte dei Bonacolsi, ghibellino. Dante ascolta il maestro con soddisfazione, poi chiede se c'è qualche dannato degno di nota. Virgilio indica Calcante ed Euripilo, che scelsero il momento opportuno per la partenza della flotta greca contro Troia. Poi indica indovini recenti: Michele Scotto, Guido Bonatti e maestro Benvenuto, detto Asdente. Quest'ultimo ora sarebbe più contento se avesse continuato a fare il calzolaio. Ma ormai era giunto il momento di ripartire, poiché la Luna stava sorgendo all'orizzonte.

Canto XXI: cerchio ottavo, quinta bolgia; la visione della quinta bolgia; uno degli anziani di santa Zita (=Lucca); Virgilio e i diavoli Malebranche; Malacoda indica la strada; Barbariccia organizza la spedizione

Dante e Virgilio scendono nella bolgia dei barattieri. Virgilio richiama l'attenzione di Dante: un diavolo si avvicina al ponte, su una spalla porta un dannato, che scaraventa giù nella pece. Poi informa i suoi compagni che è uno degli anziani di santa Zita (= Lucca);, barattiere come tutti i lucchesi, e che sarebbe sùbito ritornato indietro a prendere altra merce. Il dannato precipita nella pece, poi riemerge. I demoni lo deridono e lo invitano a rubare di nascosto sotto la pece. Virgilio dice a Dante di na-

scondersi dietro una roccia, che avrebbe trattato con i diavoli: li conosce bene. Il poeta si nasconde. Virgilio chiede ai diavoli di parlamentare con uno di loro, poi essi potevano uncinarlo, se volevano. Si fa avanti Malacoda. Virgilio dice che il viaggio di Dante è voluto dal cielo, perciò che li lascino passare. Malacoda cede immediatamente. Virgilio allora invita Dante ad uscire dal nascondiglio. Il poeta gli si avvicina tutto timoroso e per niente rassicurato dal comportamento dei demoni, che minacciano di uncinargli il groppone. Malacoda dice che i due poeti possono scendere nella bolgia sottostante soltanto per un ponte lì vicino. Quello che vedono era caduto a pezzi 1.266 anni prima (=alla morte di Gesù Cristo sulla croce). Egli deve organizzare un gruppo di diavoli, per controllare che i dannati non escano dalla pece. Essi li possono accompagnare. Dante vorrebbe procedere senza la scorta. Virgilio dice che i demoni digrignano i denti contro i dannati. Il drappello dei diavoli è pronto e chiede il permesso di partire. Il loro capo Barbariccia dà il segnale con una scoreggia.

Canto XXII: cerchio ottavo, quinta bolgia; la scorta dei Malebranche; Ciàmpolo di Navarra; i compagni di Ciàmpolo, frate Romita e Michele Zanche; Ciàmpolo sfugge ai Malebranche; i diavoli si azzuffano e i poeti si allontanano

Dante è sorpreso per lo strano segnale di partenza che Barbariccia ha dato alla scorta dei Malebranche ed è preoccupato, perché i diavoli fanno la faccia feroce e non gli ispirano fiducia. I dannati stavano con il muso fuori della pece come i ranocchi. Ma, quando si avvicina Barbariccia, si tuffano sotto. Un dannato ha un momento di esitazione e Graffiacane lo uncina per i capelli impegolati e lo tira su. Dante prega Virgilio di chiedere al dannato chi è. Questi risponde di essere Ciàmpolo di Navarra, figlio di un ribaldo. Si mise al servizio del buon re Tebaldo II di Champagne e iniziò a fare il barattiere. Ciriatto lo lacera con una zanna, ma Barbariccia lo stringe con le braccia e chiede a Virgilio se voleva fare qualche domanda. Il poeta gli chiede se tra i dannati conosce qualche italiano. Ciàmpolo risponde che si era appena separato da barattieri provenienti dalla Sardegna. Libicocco lo uncina e gli strappa un pezzo di carne. Virgilio chiede chi è il dannato da cui si è separato. Risponde che è frate Gomita, quello della Gallura, ricettacolo di ogni frode. Ebbe in mano i nemici del suo signore Nino Visconti e in cambio di un riscatto li liberò. In tutti gli incarichi fu un grande barattiere. Di solito sta con Michele Zanche di Logudoro e parlano sempre della Sardegna. Il dannato è disposto a far venire altri dannati, ma i diavoli devono stare più indietro perché i dannati temono le loro punizioni. Promette di farne venire sette. Cagnazzo è sospettoso, ma Ciàmpolo lo convince che non intende procurare agli altri dannati maggiori tormenti. Alichino lo minaccia di inseguirlo volando sopra la pece, se cerca di ingannarli, poi suggerisce ai diavoli di nascondersi. Ciàmpolo coglie il momento propizio, punta i piedi a terra e di colpo salta e si libera dalla stretta di Barbariccia. I diavoli si addolorano per l'inganno e Alichino spicca il volo, per andarlo a prendere, ma il dannato si tuffa sott'acqua. Allora i diavoli si azzuffano tra loro. Due di essi cadono nella pece. Barbariccia manda quattro diavoli sull'altro argine con gli uncini. I diavoli vanno e, giunti sull'argine, allungano gli uncini ai due diavoli caduti nella pece. I due poeti riprendono il cammino.

Canto XXIII: cerchio ottavo, sesta bolgia; Dante teme che i Malebranche li inseguano; l'arrivo dei Malebranche; gli ipocriti; Catalano de' Catalani e Loderingo degli Andalò; Caifa e Anna; Virgilio scopre l'inganno di Malacoda

Dante riflette: per colpa dei due poeti i Malebranche sono stati beffati, perciò teme che li inseguano. Virgilio concorda sulla previsione. Non ha finito di parlare, che i diavoli arrivano ad ali spiegate per catturarli. Virgilio afferra Dante e insieme si precipitano giù per la scarpata, in salvo, perché i diavoli non possono uscire dalla bolgia loro assegnata. Nella nuova bolgia incontrano dannati che indossano pesanti cappe con il cappuccio abbassato sugli occhi. Sono gli ipocriti. Uno di loro, sentendo l'accento toscano, chiede a Dante chi è. Il poeta dice genericamente che è nato e cresciuto a Firenze. Quindi chiede chi sono. Il dannato dice che sono frati godenti, egli si chiama Catalano de' Catalani, il suo vicino è Loderingo degli Andalò. Furono chiamati a Firenze per conservare la pace. Essi invece furono di parte, come dimostra la distruzione delle case degli Uberti. Dante sta rispondendo, quando è colpito da un dannato steso per terra. Frate Catalano gli dice che è Caifa, il sommo sacerdote. Convinse i farisei a crocifiggere un solo uomo, Gesù Cristo, per la salvezza del popolo. È posto nudo di traverso nella via e chiunque passa lo calpesta. Allo stesso modo è punito Anna, suo suocero, e tutti gli altri sacerdoti dell'assemblea, che, condannando a morte Gesù Cristo, causarono ai giudei grandi sventure. A questo punto Dante chiede la via per entrare nell'altra bolgia. Il dannato dice che il ponte è lì vicino, ma è crollato e devono arrampicarsi sulla frana. Virgilio è turbato: Malacoda gli aveva mentito. Il frate risponde che a Bologna ha sentito dire che il diavolo ha molti vizi, tra cui anche quello di essere bugiardo e padre di ogni menzogna.

Canto XXIV: cerchio ottavo, settima bolgia; la difficile salita; i dannati della settima bolgia; Vanni Fucci come l'Araba Fenice; la predizione di Vanni Fucci

Dante è stupito per il turbamento di Virgilio, ma, quando giungono davanti alla frana, il poeta latino trova subito una soluzione: lo afferra saldamente per farlo salire. Gli dice anche di fare attenzione, prima di fare il passo successivo. Dante inizia a salire. La salita è breve, altrimenti si sarebbe fermato. Alla fine giungono in cima alla frana e per la stanchezza Dante si siede. Virgilio lo incita ad alzarsi con un

motto sapienziale: chi sta comodo sotto le coperte non raggiunge la fama. Dante si alza, fingendo di avere più fiato di quanto effettivamente ha. Giungono sul ponte. Dante sente soltanto delle voci ma non vede nulla. Virgilio lo invita ad agire: scendono il ponte dalla parte in cui si congiunge all'ottava bolgia. Dentro di essa vede un terribile groviglio di serpenti, di specie diverse. All'improvviso un serpente si avventa sopra un dannato che è dalla loro parte e lo morde sul collo. Il dannato si accende, brucia e cade per terra incenerito, proprio come fa ogni 500 anni l'Araba Fenice. Ma subito ritorna nel suo aspetto precedente, si alza e si guarda intorno, tutto smarrito. Virgilio chiede al dannato chi è. Questi risponde di essere toscano, si chiama Vanni Fucci, detto il Bestia, e viene da Pistoia, un covo di bestie. Dante dice a Virgilio di chiedergli per quale colpa è tra i ladri. Il dannato capisce le parole di Dante e gli risponde direttamente: ha rubato gli arredi preziosi dalla sacrestia del duomo di Pistoia e il furto fu attribuito a torto ad altri. Ma, per vendicarsi di Dante che lo ha visto in questo stato, fa una predizione: prima Pistoia caccerà in esilio i guelfi neri, poi sarà Firenze a cacciare i guelfi bianchi e a cambiare governo. Poi dalla Lunigiana uscirà un fulmine, Moroello Malaspina, che sopra Campo Piceno, vicino a Pistoia, colpirà con violenza e spazzerà via ogni guelfo bianco. Glielo dice per farlo soffrire.

Canto XXV: cerchio ottavo, settima bolgia, Vanni Fucci fa il segno delle fiche a Dio; il centauro Caco; la trasformazione di Cianfa Donati e Agnolo Brunelleschi; la trasformazione di Buoso Donati e Francesco de' Cavalcanti

Alla fine della risposta Vanni Fucci alza le mani al cielo e fa il segno delle fiche a Dio. Allora Dante inveisce contro Pistoia, che aveva dato i natali al dannato. Subito arriva il centauro Caco, che cerca Vanni per punirlo. Sulle spalle il centauro ha un drago sputa-fuoco con le ali aperte, che incendia tutto ciò che incontra. Virgilio lo presenta: è Caco, uccideva i viandanti sotto il colle Aventino. Una volta derubò Ercole che scoprì l'inganno e lo uccise a colpi di clava. Intanto tre spiriti vengono incontro ai due poeti e chiedono chi sono. Sono ladri fiorentini. Ma i due poeti non hanno tempo di rispondere, perché uno di essi si domanda dove sarà finito Cianfa Donati. Mentre Dante li guarda, un lucertolone a sei piedi, Cianfa Donati, si lancia addosso a uno di loro, Agnolo Brunelleschi, e lo avvolge con le sue spire. Essi si incollano l'uno all'altro e si fondono, formando un nuovo essere che non era né il dannato né l'altro. Puccio Sciancato si rivolge ad Agnolo e si lamenta che non sono più due individui né uno. Subito dopo arriva un lucertolone che addenta l'ombelico a Buoso Donati, che cade a terra. Il dannato e il lucertolone si guardano. Dalla ferita del dannato e dalla bocca dell'animale esce fumo. Poi un essere si trasforma lentamente nell'altro. Quindi Francesco de' Cavalcanti, il lucertolone, esprime il desiderio che Buoso corra carponi per quel luogo come faceva

lui. Così Dante vede i ladri della settima bolgia mutarsi e tramutarsi. E a questo punto si scusa se non è abbastanza preciso, ma la causa è la novità della materia, che non ha precedenti significativi tra i poeti. Prima che se ne andassero, il poeta riconosce Puccio Sciancato, l'unico a non aver subito trasformazioni, e Francesco Guercio, che gli abitanti di Gaville rimpiangono di aver ucciso.

Canto XXVI: cerchio ottavo, ottava bolgia; l'invettiva contro Firenze e i ladri fiorentini; la bolgia piena di fiammelle dei fraudolenti; la fiammella a due punte di Diomede e Ulisse; Ulisse racconta dove andò a morire; la montagna bruna per la distanza

Dante lancia una durissima invettiva contro Firenze, perché ha appena trovato tre ladri fiorentini che non fanno certamente onore alla città. Dall'arco di ponte vede tante fiammelle, che rendono tutta splendente l'ottava bolgia. Virgilio spiega che esse racchiudono le anime dei fraudolenti. Il poeta vede una fiamma a due punte, domanda chi è e se può parlare con essa. La guida risponde che essa punisce Ulisse e Diomede, che insieme prepararono i loro inganni. Quindi si rivolge alla fiamma e la prega che uno dei due racconti dove andò a morire. Dalla punta più alta dell'antica fiamma esce la voce di Ulisse: dopo aver lasciato Circe, né la tenerezza per il figlio, né il rispetto per il padre, né l'amore per Penelope riuscirono a vincere in lui il desiderio di conoscere il mondo e gli uomini. Perciò con una sola nave si diresse verso lo stretto di Gibilterra, dove Ercole aveva segnato i confini ultimi della terra. Prima di varcarlo, incitò con un breve discorso i fidati compagni: essi non devono negarsi l'esperienza, seguendo il corso del Sole, di esplorare il mondo senza gente; non sono nati per vivere come gli animali bruti, ma per dimostrare il loro valore e per conoscere. Così infiammati, i suoi compagni fecero dei remi ali al folle volo. Da cinque mesi lunari navigavano piegando sempre più a sinistra, quando videro una montagna altissima (=il purgatorio). Tutti si rallegrarono, ma sùbito la gioia si trasformò in pianto, perché dalla montagna sorse un turbine, che affondò la nave.

Canto XXVII: cerchio ottavo, ottava bolgia; Guido da Montefeltro; la situazione politica della Romagna; Guido, l'esperto di inganni che si fa ingannare; Bonifacio VIII chiede un consiglio fraudolento; il santo ignorante e il diavolo logico

Ormai la fiamma di Ulisse e di Diomede se ne sta andando, quando si avvicina un'altra fiamma, che chiede notizie della Romagna. Dante risponde che la Romagna non è mai stata senza guerra, ma al presente si trova in pace. Il poeta chiede poi al dannato di dire il suo nome. Guido da Montefeltro non lo direbbe, se sapesse che Dante ritorna sulla Terra; ma nessuno è mai tornato vivo dall'inferno, perciò senza vergogna racconta la sua storia. Fu uomo d'arme e poi frate francescano. Le sue opere non furono di leone, ma di volpe, e la sua fama militare raggiunse

i confini della Terra. Ormai vecchio, si pentì e si fece frate. Bonifacio VIII, che era in guerra con Palestrina, gli chiese un consiglio fraudolento, per far cadere la città. Egli si rifiutò, ma il papa incalzò: lo assolveva dal peccato prima ancora che lo commettesse. E Guido diede il consiglio: il papa doveva fare promesse di pace, che poi non avrebbe mantenuto. Quando morì, Francesco d'Assisi venne a prendere la sua anima, ma un demonio lo fermò: essa toccava a lui, poiché non ci si può pentire prima di peccare perché la contraddizione non lo permette. Così, tutto addolorato, finì nella bolgia dei fraudolenti. Poi l'anima straziata di Guido se ne va e i due poeti riprendono il cammino.

Canto XXVIII: cerchio ottavo, ottava bolgia; gli atroci tormenti dei seminatori di discordie; Maometto; Pier da Medicina; Malatestino da Verucchio e il tribuno Caio Curione; il dolore di Mosca dei Lamberti per le genti toscane; Bertram de Born

Dante si lamenta: è impossibile descrivere in versi ma anche in prosa il sangue e le piaghe che vede, anche se si provasse più volte, perché il linguaggio e la mente degli uomini sono inadeguati. Vede un dannato tagliato in due dal capo alle natiche. È Maometto, che gli indica il genero Alì e gli altri seminatori di discordie. Un diavolo squarcia i dannati, che percorrono la bolgia e che a fine giro si ritrovano il corpo intero. Poi gli chiede chi è. Virgilio risponde che sta conducendo il poeta all'inferno per fargli conoscere il loro mondo. Sentendo quelle parole, più di cento dannati si fermano e lo guardano, dimenticando la loro pena. Maometto allora invita Dante, una volta tornato sulla Terra, a dire a fra' Dolcino di procurarsi molti viveri, per resistere all'assedio dei novaresi durante l'inverno. Poi si allontana. Un altro dannato chiede a Dante di ricordarsi di Pier da Medicina, e di far sapere ai due migliori uomini di Fano, Guido del Cassero e Angiolello da Carignano, che Malatestino da Verucchio li farà gettare in mare dentro un sacco. Dante chiede di un altro dannato. Pier dice che è il tribuno della plebe Caio Curione. Consigliò a Cesare di varcare il Rubicone e di marciare su Roma. Un altro dannato prega il poeta di ricordarlo. È Mosca dei Lamberti, che consigliò alla famiglia degli Amidei di uccidere Buondelmonte dei Buondelmonti, che non aveva mantenuto la promessa di matrimonio. Il dannato riconosce che la decisione causò scontri sanguinosi tra guelfi e ghibellini di Toscana. E provocò - conclude il poeta - anche la fine della sua famiglia. Poi Mosca se ne va, sopraffatto dall'angoscia e come impazzito. Sùbito dopo Dante vede un dannato che tiene la testa mozzata per i capelli, penzoloni come una lanterna. Guardando i due poeti, si lamenta e poi si presenta. È Bertram de Born. Spinse il giovane re Enrico III d'Inghilterra contro il padre. E, poiché in vita ha diviso persone che dovevano stare unite, ora porta la testa in mano, divisa dal corpo.

Canto XXIX: cerchio ottavo, nona bolgia; l'ombra irritata di Geri del Bello; decima bolgia; i falsari di

metalli; Grifolino d'Arezzo racconta la sua storia; Capocchio di Siena parla delle brigate senesi

Vedendo quei dannati così smozzicati, Dante è sul punto di piangere. Virgilio gli chiede perché vaga per la bolgia con lo sguardo: non possono perdere tempo. Il poeta si giustifica: cercava uno spirito del suo sangue, Geri del Bello. Ma Virgilio gli dice che, mentre parlava con Bertram, Geri lo aveva indicato con risentimento agli altri dannati. Dante spiega il motivo: Geri era stato ucciso, ma nessun parente si era preso la briga di vendicarlo, perciò era sdegnato contro di lui. È la mancata vendetta lo ha reso più pietoso verso il dannato. I due poeti continuano a parlare fino alla decima bolgia, dove sono puniti i falsari. C'è chi giace sul ventre, chi sulle spalle uno dell'altro, chi avanza carponi. I due poeti procedono e guardano senza parlare. Dante vede due dannati appoggiati uno all'altro, che si tolgono la scabbia con le unghie. Chiede se lì c'è qualche italiano. Il dannato dice egli e il compagno lo sono. Poi chiede chi è. Virgilio risponde che Dante è vivo e che gli sta mostrando l'inferno. A quelle parole i due dannati, ma anche altri dannati, si volgono verso Dante. Il poeta dice che li può ricordare nel mondo dei vivi e li invita a dire chi sono. Il dannato risponde di essere Grifolino d'Arezzo, è stato messo al rogo da Albero da Siena ed è morto non perché era un falsario di moneta, ma perché si vantò di essere capace di volare. Il vescovo lo fece bruciare vivo perché non riuscì a dimostrarlo. Minosse lo mandò in quella bolgia perché praticò l'alchimia. Dante fa a Virgilio un commento velenoso sulla stupidità del dannato. Sentendo le sue parole, un altro dannato fa ironicamente l'elenco dei senesi che non sono sciocchi: Stricca dei Salimbeni, che seppe fare spese moderate, e Niccolò dei Salimbeni, che a Siena scoprì per primo l'uso gastronomico dei chiodi di garofano. Aggiunge la brigata spendereccia di Caccia d'Asciano, nella quale si distinse Bartolomeo dei Folcacchieri, detto l'Abbagliato. Conclude dicendo che è Capocchio di Siena e che in vita falsificò i metalli con l'alchimia.

Canto XXX: cerchio ottavo, decima bolgia; Mirra, Gianni Schicchi e Capocchio di Siena; Grifolino d'Arezzo indica alcuni dannati; maestro Adamo e i ruscelletti del Casentino; la moglie di Putifarre e Sinone; lo scambio di insulti tra maestro Adamo e Sinone; Virgilio rimprovera Dante

Due anime nude e smorte corrono per la bolgia, dove sono puniti i falsari, mordendo gli altri dannati. Una di esse è sopra Capocchio, lo azzanna e lo trascina per la bolgia. Grifolino d'Arezzo dice a Dante che è Gianni Schicchi: per avere la più bella cavalla della mandria finse di essere Buoso Donati e diede valore legale al testamento. L'altra anima è la scellerata Mirra che divenne amante del padre. Dante poi vede maestro Adamo, che, colpito dall'idropisia, ha la forma di un liuto. Il dannato si lamenta: ha battuto moneta falsa per i conti Guidi da Romena ed ora, non ostante la sete, rifiuterebbe di bere alla

fonte Branda, pur di vedere i suoi committenti puniti in quella bolgia. Il poeta gli chiede notizie di due dannati che fumano per la febbre. Maestro Adamo risponde che una è la moglie di Putifarre, la quale accusò Giuseppe d'averla insidiata; l'altro è Sinone, greco di Troia, che mentì ai troiani sul cavallo di legno. Indispettito dal modo spregevole con cui è indicato, Sinone colpisce con un pugno la pancia di maestro Adamo, il quale ricambia con un pugno al viso. Tra i due segue poi uno scambio di offese, che Dante ascolta affascinato. Virgilio con voce adirata richiama e rimprovera il poeta: voler ascoltare quelle genti litigiose è un desiderio meschino.

Canto XXXI: discesa nel cerchio nono; i due poeti lasciano Malebolge; il suono del corno; il pozzo dei giganti; Nembròd e la torre di Babele; Fialte e la battaglia di Flegra; Anteo depone i due poeti nel cerchio sottostante

I due poeti lasciano Malebolge e discendono nel cerchio nono, che è pervaso da una luce crepuscolare. All'improvviso Dante sente il suono di un grosso corno. Chiede a Virgilio di che cosa si tratta. Il poeta risponde che lo saprà quando vedrà con i suoi occhi, perciò deve affrettarsi. E lo avverte per tempo che quelle che vedrà non sono torri, ma giganti, e sono conficcati tutti intorno al pozzo. Poco dopo il poeta nell'aria oscura vede torreggiare con mezza persona i giganti, che hanno un aspetto orrendo. Il primo è smisurato e pronuncia parole incomprensibili. Allora Virgilio lo rimprovera e lo invita a sfogarsi con il corno che ha a tracolla. Poi spiega a Dante che è Nembròd. Volle costruire la torre di Babele, per sfidare il cielo, e ciò provocò la moltiplicazione delle lingue. Egli non capisce le parole altrui e, ugualmente, gli altri non capiscono le sue. Poco dopo i due poeti incontrano un altro gigante, Fialte, più feroce e smisurato del primo. Ha le braccia legate da catene. Con gli altri giganti partecipò alla battaglia di Flegra contro Giove e gli altri dei. Fialte si scuote e provoca un terremoto, che spaventa il poeta. Dante desidera vedere il corpo smisurato di Briareo, ma Virgilio gli dice che il gigante è più lontano e che è feroce e legato come Fialte. Lì vicino però si trova Anteo, che parla ed è slegato e li potrà posare sul fondo dell'inferno. Essi raggiungono Anteo e Virgilio suscita la vanità del gigante, dicendo che Dante lo può ricordare sulla Terra, dove è destinato a ritornare. Così ottiene che li prenda e li deponga nel cerchio sottostante. Virgilio afferra Dante, il gigante li prende e li depone lievemente sul fondo del lago di Cocìto.

Canto XXXII: cerchio nono, lago di Cocìto; la Caìna e i traditori dei parenti; Camicion de' Pazzi indica altri dannati; l'Antenòra e i traditori della patria, Bocca degli Abati e Buoso da Duera; Ugolino della Gherardesca e Ruggieri degli Ubaldini

Dante chiede l'aiuto delle muse, perché è difficile parlare del cerchio nono. Egli è giunto nella Caìna dove sono puniti i traditori dei parenti, e cammina

guardando la parete rocciosa. Un dannato lo invita a guardare dove mette i piedi e a non calpestare coloro che in vita furono suoi infelici fratelli. Il poeta abbassa gli occhi e vede le teste dei dannati uscire dalla superficie gelata del lago. Ai suoi piedi due dannati sono stretti l'un all'altro. Egli chiede chi sono. Essi cercano di muovere le teste, che però cozzano una contro l'altra. Un dannato lì vicino dice che sono Alessandro e Napoleone degli Alberti e provengono dalla valle toscana del Bisenzio. In tutta la Caina non c'è un'ombra più degna di loro di essere conficcata in quella ghiacciaia. Il dannato si presenta: è Camicione de' Pazzi. Davanti a lui c'è Sassolo Mascheroni e, se è toscano, sa bene chi egli fu. Aspetta Carlino de' Pazzi, che con le sue colpe farà apparire meno gravi le sue. Dante lascia il dannato e procede verso il centro del lago. Tremando dal freddo, giunge nell'Antenòra, dove sono puniti i traditori della patria. Colpisce una testa, che si lamenta, perciò si ferma. Il dannato dice che, se fosse vivo, si sentirebbe offeso per il calcio ricevuto. Dante gli dice che egli è vivo e che, se cerca la fama, può nominarlo al ritorno sulla Terra. Il dannato vuole invece non essere ricordato. Per sapere il suo nome, minaccia di strappargli i capelli e glieli strappa, ma senza risultato. Un dannato lì vicino lo chiama per nome, Bocca degli Abati, e gli chiede perché si è messo a latrare come un cane. Bocca allora si vendica di chi ha fatto il suo nome e dice che è Buoso da Duera, colpevole di aver incassato denaro dai francesi. Indica anche altri traditori lì presenti come Tesauro dei Beccheria, a cui Firenze tagliò la gola, e Gianni dei Soldanieri, che con Gano di Maganza e Tebaldello degli Zambrasi aprì le porte di Faenza, mentre la gente dormiva. Dante e Virgilio sono già lontani da Bocca, quando in una buca vedono la testa di un dannato sopra quella di un altro. Il primo rodeva la testa del secondo sulla nuca. Allora il poeta chiede perché lo fa. Se piange a causa dell'altro, potrà riferire la loro storia, una volta che sarà ritornato nel mondo terreno.

Canto XXXIII: cerchio nono, lago di Cocito, l'Antenòra; Ugolino della Gherardesca racconta la sua fine; l'invettiva di Dante contro i pisani; la Tolomea e i traditori degli ospiti; frate Alberigo dei Manfredi e Branca Doria; l'invettiva contro i genovesi

Il conte Ugolino della Gherardesca alza il capo dalla testa dell'arcivescovo Ruggieri degli Ubaldini, che aveva già guastata dietro. Si pulisce la bocca con i capelli di questi, poi racconta la sua storia. Fidandosi dell'uomo di Chiesa, era stato imprigionato con i suoi quattro figli nella torre della Muta. Una notte sognò che l'arcivescovo era a capo della brigata che cacciava il lupo e i lupetti sul monte san Giuliano. Ebbe un triste presentimento. All'alba sentì inchiodare la porta della torre. Quel giorno e i giorni successivi nessuno portò loro del cibo. I suoi figli piansero, quindi ad uno ad uno morirono. Alla fine più che il dolore poté il digiuno. Davanti a questa tragedia Dante inveisce contro i pisani: era giusto che si vendicassero del conte Ugolino, che aveva

consegnato alcuni loro castelli ai nemici; ma non era giusto che facessero subire la stessa sorte ai suoi figli, i quali per la giovane età erano innocenti. Sùbito dopo un dannato prega il poeta di levargli le incrostazioni di ghiaccio dagli occhi. Dante promette di farlo, se dice chi è. Il dannato dice di essere frate Alberigo dei Manfredi e racconta che alla frutta fece uccidere i suoi convitati. Dante si meraviglia che sia già morto. Il frate allora spiega che l'anima, non appena tradisce, precipita all'inferno, mentre un demonio prende il suo posto per il resto della vita. Lo stesso è successo per l'anima di Branca Doria, che gli sta dietro. Questi uccise il suocero con l'aiuto di un parente. Frate Alberigo dice a Dante di mantenere la promessa. Il poeta si rifiuta, e cortesia fu l'esser villano con lui. Dante quindi inveisce contro i genovesi, che sono pieni di ogni magagna e che perciò dovrebbero essere eliminati dal mondo.

Canto XXXIV: cerchio nono, lago di Cocìto, la Giudecca; Lucifero; la Giudecca e i traditori dei benefattori; l'incontro con Lucifero; Giuda Iscariota, Bruto e Cassio; Dante e Virgilio si rovesciano e salgono; il centro della Terra; la caduta di Lucifero dal cielo; l'uscita dall'inferno a riveder le stelle

I due poeti attraversano la distesa gelata di Cocito, dove sono immersi i dannati. Ad un certo punto Virgilio indica Lucifero: è brutto e gigantesco, ha sei ali da pipistrello, con cui fa gelare la superficie del lago, e tre teste di colore diverso, che rappresentano quella davanti rossa l'odio, quella biancogiallastra a destra l'impotenza, quella nera a sinistra l'ignoranza. In ogni bocca schiaccia con i denti un peccatore: in quella centrale ha la pena maggiore Giuda Iscariota, traditore di Cristo; in quelle laterali sono puniti Giunio Bruto e Cassio Longino, uccisori di Giulio Cesare e traditori dell'impero. Ma ormai devono lasciare l'inferno, perché si è visto tutto. Virgilio con Dante avvinghiato al collo afferra le coste villose di Lucifero, quindi scende di vello in vello lungo il suo corpo. Poi si capovolge e incomincia a salire, finché esce per il foro di una roccia, sul quale depone Dante. Il poeta è stupito di vedere Lucifero gambe all'aria. Virgilio spiega che hanno superato il centro della terra, dove Lucifero si è conficcato cadendo dal cielo da dove era stato precipitato per la sua ribellione a Dio. Ora si trovano nell'emisfero australe ed è primo mattino. Poi i due poeti per un cammino nascosto, scavato da un ruscello, salgono verso l'alto, finché per un pertugio escono a riveder le stelle.