

# समयसार

### - कुन्दकुन्दाचार्य

Date: 24-Jul-2019

### Index-



| गाथा / सूत्र     | विषय                                          |
|------------------|-----------------------------------------------|
| मंगलाचरण         |                                               |
| 001)             | सिद्धों को नमस्कार                            |
| पीठिका           |                                               |
| 002)             | स्वसमय और परसमय का लक्षण                      |
| 003)             | 'समय' की सुन्दरता                             |
| 004)             | एकत्व की दुर्लभता                             |
| 005)             | आचार्य की प्रतिज्ञा                           |
| 006)             | शुद्धात्मा का स्वरूप                          |
| 007)             | ज्ञानी आत्मा शुद्ध ज्ञायक है                  |
| 008)             | व्यवहार की आवश्यकता                           |
| 009-010)         | श्रुतकेवली                                    |
| 011)             | आत्म-भावना की प्रेरणा                         |
| 012)             | आत्म-भावना से शीघ्र मुक्ति                    |
| नव-पदार्थ अधिकार |                                               |
| 013)             | निश्चयनय भूतार्थ है और व्यवहार नय अभूतार्थ है |
| जीव अधिकार       |                                               |
| 014)             | व्यवहार नय भी प्रयोजनवान है                   |
| 015)             | शुद्धनय से जानना सम्यक्त्व है                 |
| 016)             | शुद्धनय का लक्षण                              |
| 017)             | जो आत्मा को देखता है वही जिनशासन को जानता है  |
| 018)             | ध्यान में केवल आत्मा                          |
| 019)             | रत्नत्रय ही आत्मा है                          |

| 020-021)                                             | रत्नत्रय के सेवन का क्रम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 022)                                                 | आत्मा कब तक अज्ञानी रहता है?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 023)                                                 | आत्मा के बंध मोक्ष का कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 024)                                                 | निश्चय और व्यवहार से जीव का कर्तापना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 025-026-<br>027)                                     | अप्रतिबुद्ध - पर पदार्थ में अहंकार / ममकार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 028-029-<br>030)                                     | पर पदार्थ को जीव का कहना ठीक नहीं - तर्क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 031)                                                 | प्रश्न - आत्मा-शरीर एक नहीं तो शरीराश्रित स्तुति कैसे ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 032)                                                 | व्यवहार से जीव और शरीर एक, निश्चय से नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 033-034)                                             | व्यवहार स्तुति निश्चय स्तुति नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 035)                                                 | दृष्टांत - नगर का वर्णन राजा का वर्णन नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 036)                                                 | निश्चय स्तुति - जितेन्द्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 037)                                                 | निश्चय स्तुति - जितमोह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 038)                                                 | निश्चय स्तुति - क्षीणमोह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 039-040)                                             | प्रतिबुद्ध द्वारा परभावों का त्याग - प्रत्याख्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 041)                                                 | मोह से निर्मम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 042)                                                 | धर्मादि ज्ञेय पदार्थ से निर्मम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 043)                                                 | मैं एक शुद्ध दर्शन-ज्ञानमयी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                      | अजीव अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 044-048)                                             | जीव-अजीव में एकता - मिथ्या-मत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 049)                                                 | जीव-अजीव में भिन्नता - मिथ्या-मत खण्डन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 050)                                                 | आठों कर्मों का फल अध्यवसान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 051)                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 052-053)                                             | अध्यवसान-भाव जीव है - व्यवहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 002 000)                                             | अध्यवसान-भाव जीव है - व्यवहार<br>इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 054)                                                 | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 054)                                                 | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 054)<br>055-060)                                     | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?<br>शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 054)<br>055-060)<br>061)<br>062)                     | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?<br>शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?<br>व्यवहार से वर्णादि भाव जीव के, निश्चय से नहीं                                                                                                                                                                                                                                 |
| 054)<br>055-060)<br>061)<br>062)<br>063-064-         | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?<br>शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?<br>व्यवहार से वर्णादि भाव जीव के, निश्चय से नहीं<br>जीव का वर्णादि के साथ संयोग सम्बन्ध                                                                                                                                                                                          |
| 054)<br>055-060)<br>061)<br>062)<br>063-064-<br>065) | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?<br>शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?<br>व्यवहार से वर्णादि भाव जीव के, निश्चय से नहीं<br>जीव का वर्णादि के साथ संयोग सम्बन्ध<br>दृष्टांत द्वारा सम्बन्ध को बतलाते हैं                                                                                                                                                 |
| 054) 055-060) 061) 062) 063-064- 065) 066) 067)      | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं<br>शुद्ध जीव कैसा होता है?<br>शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?<br>व्यवहार से वर्णांदि भाव जीव के, निश्चय से नहीं<br>जीव का वर्णांदि के साथ संयोग सम्बन्ध<br>दृष्टांत द्वारा सम्बन्ध को बतलाते हैं<br>वर्णांदि भाव के साथ जीव का तादात्म्य नहीं<br>जीव का वर्णांदि से तादात्म्य में दोष<br>संसार अवस्था में जीव के वर्णांदि से तादात्म्य में दोष |
| 054) 055-060) 061) 062) 063-064- 065) 066) 067)      | इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं  शुद्ध जीव कैसा होता है?  शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है?  व्यवहार से वर्णादि भाव जीव के, निश्चय से नहीं  जीव का वर्णादि के साथ संयोग सम्बन्ध  दृष्टांत द्वारा सम्बन्ध को बतलाते हैं  वर्णादि भाव के साथ जीव का तादात्म्य नहीं  जीव का वर्णादि से तादात्म्य में दोष                                                                            |

देह को जीव कहना व्यवहार

072)

| कर्त्ता-कर्म अधिकार |                                                                           |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 074-075)            | आस्रव और जीव का भेद ना जानना - अप्रतिबुद्ध / अज्ञानी                      |
| 076)                | अब कर्त्ता-कर्म रूप प्रवृत्ति की निवृत्ति किस प्रकार होती है उसे कहते हैं |
| 077)                | ज्ञानी निर्बंध कैसे होता है ?                                             |
| 078)                | आस्रवों से निवृत्ति का उपाय                                               |
| 079)                | ज्ञान और आस्रवों से निवृत्ति का एक काल                                    |
| 080)                | ज्ञानी की पहचान                                                           |
| 081)                | आत्मा पृण्य-पापादि परिणामों का कर्त्ता व्यवहार                            |
| 082)                | कर्मों को जानते हुए इस जीव का पुद्गल के साथ अतादात्म्य                    |
| 083)                | कर्मोदय के साथ अतादात्म्य                                                 |
| 084)                | ज्ञानी के कर्म-फल में कर्ता-कर्म भाव नहीं                                 |
| 085)                | पुद्गल का भी जीव के साथ कर्ता-कर्मभाव नहीं                                |
| 086-088)            | जीव-पुद्गल के निमित्त-नैमित्तिक संबंध होने पर भी कर्ता-कर्म का अभाव       |
| 089)                | जीव का कर्तृत्व और भोक्तृत्व अपने परिणामों के साथ ही                      |
| 090)                | लोक-व्यवहार ऐसा होता है                                                   |
| 091)                | द्विक्रियावादियों की मान्यता दूषित                                        |
| 092)                | द्विक्रियावादी मिथ्यादृष्टि क्यों ?                                       |
| 093)                | द्विक्रियावादी का विशेष व्याख्यान                                         |
| 094)                | शुद्ध-चैतन्य स्वभावी जीव में मिथ्या-दर्शनादि विकारी भाव कैसे ?            |
| 095)                | मिथ्यात्वादिक जीव अजीव कहे हैं वे कौन हैं ?                               |
| 096)                | आत्म-भावों का कर्त्ता आत्मा और द्रव्य-कर्मादिमय पर-भावों का कर्ता पुद्गल  |
| 097)                | आत्मा के तीन-विकारी परिणामों का कर्त्तापना है                             |
| 098)                | कर्म-वर्गणा योग्य पुद्गल-द्रव्य अपने उपादान से कर्म-रूप में परिणत होता है |
| 099)                | वीतराग-स्वसंवेदन-ज्ञान के नहीं होने से नूतन कर्म बंध                      |
| 100)                | ज्ञान से कर्मों का बंध नहीं होता                                          |
| 101-102)            | अज्ञान से ही नूतन कर्मों का बंध क्यों ?                                   |
| 103)                | कर्तृत्व का मूल कारण अज्ञान                                               |
| 104)                | सम्यग्ज्ञान होने पर कर्ता-कर्म भाव नष्ट                                   |
| 105-107)            | पर-भावों को भी आत्मा करता है व्यवहारियों का मोह                           |
| 108)                | ज्ञानी परभाव का अकर्ता, ज्ञान का ही कर्ता                                 |
| 109)                | अज्ञानी भी पर-द्रव्य के भाव का अकर्ता                                     |
| 110)                | किसी के द्वारा परभाव किया जाना अशक्य                                      |
| 111)                | आत्मा पुद्गल-कर्मों का अकर्ता क्यों ?                                     |
| 112-113)            | 'आत्मा द्रव्य-कर्मों का कर्त्ता है' यह उपचार मात्र है                     |
|                     |                                                                           |

073)

अन्तरंग गुणस्थानादि भी जीव नहीं

| 114-115)                                                                     | आत्मा पुद्गल कर्म का कर्त्ता-भोक्ता व्यवहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 116-119)                                                                     | पुद्गल के कथंचित परिणामी स्वभाव-पना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 120-122)                                                                     | जीव और क्रोधादि प्रत्ययों का एकत्व नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 123-125)                                                                     | पुद्गल के कथंचित परिणामी स्वभावपना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 126-130)                                                                     | जीव-द्रव्य में कथंचित परिणामित्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 131-133)                                                                     | ज्ञानी-जीव ज्ञानभाव का कर्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 134)                                                                         | अब उक्त अर्थ को लेकर भावों का विशेषकर कर्त्ता कहते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 135)                                                                         | ज्ञानमय भाव से क्या होता है और अज्ञानमय भाव से क्या होता है, अब यह कहते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 136-137)                                                                     | ज्ञानी के ज्ञानमय और अज्ञानी के अज्ञानमय ही भाव कैसे ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 138-139)                                                                     | दृष्टांत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 140-144)                                                                     | अज्ञानी अज्ञान-मय भावों द्वारा आगामी भाव-कर्म को प्राप्त होता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 145-147)                                                                     | जीव का परिणाम पुद्गल-द्रव्य से पृथक् ही है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 148)                                                                         | आत्मा में कर्म बद्धस्पृष्ट है कि अबद्धस्पृष्ट ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 149)                                                                         | नयविभाग जानने से क्या होता है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 150)                                                                         | पक्षातिक्रान्त ज्ञानी का क्या स्वरूप है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 151)                                                                         | पक्ष से दूरवर्ती ही समयसार है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पुण्य-पाप अधिकार                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 152)                                                                         | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 132)                                                                         | शुभाशुभ कर्म के स्वभाव का वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 153)                                                                         | शुभाशुभ कम क स्वमाव का वणन<br>शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 153)                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 153)<br>154)                                                                 | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 153)<br>154)                                                                 | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 153)<br>154)<br>155-156)                                                     | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध<br>दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)                                     | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध<br>दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त<br>दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य<br>अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं<br>उस ज्ञान की विधि                                                                                                                                                                                                                     |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)                                     | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध<br>दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त<br>दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य<br>अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं                                                                                                                                                                                                                                         |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)<br>159-160)                         | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध<br>दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त<br>दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य<br>अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं<br>उस ज्ञान की विधि                                                                                                                                                                                                                     |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)<br>159-160)<br>161)                 | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण<br>शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध<br>दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त<br>दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य<br>अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं<br>उस ज्ञान की विधि<br>पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन                                                                                                                                                                               |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)<br>159-160)<br>161)<br>162)<br>163) | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं उस ज्ञान की विधि पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं                                                                                                                                                         |
| 153)<br>154)<br>155-156)<br>157)<br>158)<br>159-160)<br>161)<br>162)<br>163) | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण  शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध  दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त  दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य  अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं  उस ज्ञान की विधि  पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन  परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण देखलाते हैं  परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध                                                                                                 |
| 153) 154) 155-156) 157) 158) 159-160) 161) 162) 163) 164-166) 167)           | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण  शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध  दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त  दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य  अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं  उस ज्ञान की विधि  पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन  परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं  परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध  मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म                                       |
| 153) 154) 155-156) 157) 158) 159-160) 161) 162) 163) 164-166) 167)           | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण  शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध  दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त  दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य  अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं  उस ज्ञान की विधि  पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन  परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं  परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध  मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म  कर्म स्वयमेव बंध है                  |
| 153) 154) 155-156) 157) 158) 159-160) 161) 162) 163) 164-166) 167)           | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण शुभ-अशुभ दोनों ही कमों का निषेध दोनों कमों के निषेध का दृष्टान्त दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं उस ज्ञान की विधि पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म कर्म स्वयमेव बंध है कर्म का मोक्ष-हेतु-तिरोधायीपना |
| 153) 154) 155-156) 157) 158) 159-160) 161) 162) 163) 164-166) 167)           | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण शुभ-अशुभ दोनों ही कमों का निषेध दोनों कमों के निषेध का दृष्टान्त दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं उस ज्ञान की विधि पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म कर्म स्वयमेव बंध है कर्म का मोक्ष-हेतु-तिरोधायीपना |
| 153) 154) 155-156) 157) 158) 159-160) 161) 162) 163) 164-166) 167) 168-170)  | शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं उस ज्ञान की विधि पुण्यकर्म के पक्षपाती को प्रतिबोधन परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं परमार्थस्वरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म कर्म क्वा मोक्ष-हेतु-तिरोधायीपना आसव अधिकार |

| 175)           | रागादिक से न मिले ज्ञानमय भाव संभव                                                 |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 176)           | ज्ञानी के द्रव्यास्रव का अभाव                                                      |
| 177-178)       | ज्ञानी निरास्रव किस तरह ? उत्तर                                                    |
| 179)           | ज्ञान-गुण के जघन्य-भाव परिणमन के रहते ज्ञानी निरास्रव कैसे                         |
| 180-183)       | सभी द्रव्यास्रव की संतति के रहने पर भी ज्ञानी नित्य ही निरास्रव कैसे               |
| 184-185)       | ज्ञानी के राग-देष-मोह नहीं अत: नवीन कर्मों का बंध नहीं                             |
| 186-187)       | इसी का समर्थन दृष्टांत पूर्वक                                                      |
| संवर अधिकार    |                                                                                    |
| 188-190)       | भेद-विज्ञान की अभिवन्दना                                                           |
| 191-192)       | भेद-विज्ञान से ही शुद्धात्मा की प्राप्ति                                           |
| 193)           | शुद्ध आत्मा की प्राप्ति से ही संवर                                                 |
|                | संवर इस तरह से होता है                                                             |
| 197)           | आत्मा परोक्ष है, फिर उसका ध्यान कैसे                                               |
| 199-201)       | संवर के क्रम का व्याख्यान                                                          |
| निर्जरा अधिकार |                                                                                    |
| 202)           | द्रव्य-निर्जरा का स्वरूप                                                           |
| 203)           | भाव-निर्जरा का भी स्वरूप                                                           |
|                | ज्ञान-शक्ति का वर्णन                                                               |
| 206)           | दृष्टांत                                                                           |
| 207)           | अब कहते हैं कि सम्यग्दृष्टि अपने को और पर को विषेषरूप से इस प्रकार जानता है        |
| 208)           | विभाव भाव आत्म-स्वभाव क्यों नहीं ?                                                 |
| 209)           | औपाधिक भावों की परभावता जानने का फल                                                |
| 210)           | सम्यग्दृष्टि अपने और पर के स्वभाव का ज्ञाता होता है                                |
| 211-212)       | सम्यग्दृष्टि रागी कैसे नहीं होता? यदि ऐसा पूछें तो सुनिये                          |
| 213)           | ज्ञानी अनागत कर्मोदय के उपभोग की वांछा क्यों नहीं करता ?                           |
| 214)           | इसका विस्तार करते हैं                                                              |
| 215)           | मिथ्यात्वादि अपध्यान मेरा परिग्रह नहीं                                             |
| 216)           | वह परमात्म-पद क्या है ? इसका समाधान आचार्य करते हैं                                |
| 217)           | अब पूछते हैं कि ज्ञानी पर-द्रव्य को क्यों नहीं ग्रहण करता ? उत्तर                  |
| 219)           | और क्या ?                                                                          |
| 220)           | मत्यादि ज्ञान विशेष एक ज्ञान सामान्य के ही रूप                                     |
| 222-227)       | इच्छा ही परिग्रह, जिसको इच्छा नहीं उसको परिग्रह नहीं                               |
| 228)           | ज्ञानी के भोग का उदय वियोग बुद्धि पूर्वक, आगे भोगों की इच्छा नहीं                  |
|                |                                                                                    |
| 229-230)       | ज्ञानी के अलिप्तता के कारण कर्म-बन्ध नहीं, और अज्ञानी के लिप्तता के कारण कर्म बन्ध |

| 231-233)   | अब पूर्व-बद्ध कर्मों की निर्जरा न होकर, किस प्रकार मोक्ष होगा ? इस प्रश्न का उत्तर देते हैं                  |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 234-238)   | अब ज्ञानी के कर्म-बंध नहीं होता, उसे शंख के दृष्टांत से बतलाते हैं                                           |
| 239-242)   | सराग-वीतराग परिणाम से बंध-मोक्ष                                                                              |
| 243)       | सम्यक्तवी भय-रहित होता है                                                                                    |
| 244)       | नि:शंकित अंग का स्वरूप                                                                                       |
| 245)       | नि:कांक्षित अंग का स्वरूप                                                                                    |
| 246-247)   | निर्विचिकित्सा व अमूढदृष्टि अंग का स्वरूप                                                                    |
| 248-249)   | उपगूहन और स्थितिकरण अंग का स्वरूप                                                                            |
| 250-251)   | वात्सल्य और प्रभावना अंग का धारी सम्यग्दृष्टि का वर्णन                                                       |
| बंध अधिकार |                                                                                                              |
| 252-256)   | मिथ्या-ज्ञान श्रंगार-सहित प्रवेश कर रहा है                                                                   |
| 257-261)   | आगे वीतराग सम्यग्दृष्टि जीव के कर्म-बंध नहीं होता है, ऐसा पांच गाथाओं से बतलाते हैं                          |
| 262-264)   | हिंस्य-हिंसकभाव रूप परिणमन अज्ञानी का लक्षण ज्ञानी का नहीं                                                   |
| 265-268)   | सुख और दु:ख भी निश्चय से अपने ही कर्मों के उदय से होते हैं                                                   |
| 269-270)   | दूसरे को जिला, मार, सुखी कर सकना ऐसी मान्यता बहिरात्मपना                                                     |
| 271-273)   | पूर्व के दो सूत्र में कहा हुआ मिथ्याज्ञानरूपी भाव मिथ्यादृष्टि के बंध का कारण होता है                        |
| 274)       | अध्यवसान से ही बंध प्राणियों को मारने अथवा न मारने से नहीं                                                   |
| 275-276)   | अध्यवसाय ही पाप-पुण्य के बन्ध का कारण हैं, ऐसा दिखाते हैं                                                    |
| 277)       | रागादिक-रूप परिणाम बंध का कारण होते हैं, बाह्य वस्तु नहीं                                                    |
| 278-279)   | 'मैं जीवों को सुखी-दुखी, बांधता-मुक्त करता हूँ', यह मानना मूढ़ता है                                          |
| 280-284)   | इस प्रकार जो जीव दुखी होते है वे अपने पाप-कर्म के उदय से होते है, तुम्हारे विचारानुसार नहीं यह बतलाते<br>हैं |
| 285-286)   | अध्यवसान से मोहित ही पर-द्रव्य से एकत्व करता है                                                              |
| 287)       | तपोधन मोह भाव रहित                                                                                           |
| 288)       | बाह्य वस्तुओं में संकल्प विकल्प कर्म का कारण                                                                 |
| 289)       | अध्यवसान के पर्यायवाची                                                                                       |
| 290)       | निश्चयनय के द्वारा व्यवहार विकल्पों का निषेध                                                                 |
| 291-293)   | अभव्य जीव के अपने मिथ्या अभिप्राय के कारण सिद्धि नहीं                                                        |
| 294-295)   | व्यवहार-नय व निश्चय-नय का स्वरूप                                                                             |
| 296-297)   | ज्ञानी के आहारकृत बन्ध नहीं                                                                                  |
|            |                                                                                                              |

#### मोक्ष अधिकार

300-301) रागादि विकारी भाव कैसे बनते है ?

303-304) ज्ञानी के कर्म के उदय से राग द्वेष

305-307) ज्ञानी रागादि का अकर्ता कैसे ?

ज्ञानी जीव आस्रव का कर्त्ता नहीं होता

302)

| 308-310)            | विशिष्ट भेद-ज्ञान के बल से बन्ध और आत्मा को पृथक् करना मोक्ष |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|
| 311-315)            | इसी को और स्पष्ट करते हैं                                    |
| 316)                | आत्मा और बन्ध को भिन्न कैसे किया जाए ?                       |
| 317-319)            | आत्मा और बन्ध के प्रथक्-करण कब होता है ?                     |
| 320-322)            | भेद-भावना मैं बस जानने देखने देखने वाला                      |
| 323)                | शुद्धात्मा मात्र ज्ञाता, पर भाव मेरे नहीं                    |
| 324-326)            | पर भावों को अपना मानने से बन्ध और वीतरागता से मुक्ति         |
| 327)                | अपराध शब्द का अर्थ                                           |
| 328-329)            | परमार्थ से प्रतिक्रमण विष-कुम्भ, अप्रतिक्रमण अमृत-कुम्भ      |
| सर्व-विशुद्ध अधिकार |                                                              |

|          | सप-।पर्युद्ध आवफार                                                                                                                                    |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 330-333) | अब यहाँ कहते हैं कि निश्चय से यह जीव कर्मों का कर्त्ता नहीं है                                                                                        |
| 334-335) | ज्ञानावरणादि कर्म-प्रकृतियों का आत्मा के साथ जो बंध है, वह अज्ञान का ही महात्म्य है, ऐसा बताते हैं                                                    |
| 336-337) | जब तक कर्मोदय से होने वाले रागादि-भाव को नहीं छोडे तब तक अज्ञानी अन्यथा ज्ञानी                                                                        |
| 338)     | कर्म-फल को भोगते रहना जीव का स्वभाव नहीं, अज्ञान भाव                                                                                                  |
| 339)     | ज्ञानी नि:श्शंक होता हुआ कर्म-फल जानता हुआ आराधना में तत्पर रहता है                                                                                   |
| 340-341) | अब यहाँ बताते हैं कि अज्ञानी जीव नियम से कर्मों का वेदक ही होता है                                                                                    |
| 342-343) | अब इसी कर्तृत्व व भोक्तृत्व के अभाव का दृष्टांत पूर्वक समर्थन करते हैं                                                                                |
| 344-346) | अब यहाँ बताते हैं कि जो एकान्त से आत्मा को कर्ता मानते हैं उनके भी अज्ञानी लोगों के समान मोक्ष नहीं है<br>ऐसा उपदेश करते हैं                          |
|          | अब पूर्व-पक्ष के उत्तर में कथन करते हैं कि निश्चय से आत्मा का पुदगलद्रव्य के साथ में कर्त्ता-कर्म सम्बन्ध<br>नहीं है, तब आत्मा कैसे कर्त्ता बनता है ? |
| 351-354) | जो करता है वही भोगता है द्रव्यार्थिक-नय और अन्य ही कर्ता है और अन्य ही भोगता पर्यायार्थिक-नय                                                          |
| 355-359) | भाव-कर्म का कर्त्ता जीव ही है                                                                                                                         |
| 360-372) | आत्मा सर्वथा अकर्ता नहीं है, कथंचित् कर्त्ता भी है                                                                                                    |
| 373-378) | सम्यग्दृष्टियों को विषयों के प्रति राग क्यों नहीं होता                                                                                                |
| 379)     | शब्दादि अचेतन होने से रागादिक की उत्पत्ति में नियामक कारण नहीं                                                                                        |
| 380-386) | व्यवहार से कर्त्ता और कर्म भिन्न, निश्चय से अभिन्न                                                                                                    |
| 387-396) | इस निश्चय-व्यवहार कथन का दृष्टांत                                                                                                                     |
| 397-400) | निश्चय-प्रतिक्रमण-प्रत्याख्यान-आलोचना ही अभेद-नय से निश्चय-चारित्र                                                                                    |
| 401-410) | इन्द्रियों और मन के विषयों में रमणता मिथ्याज्ञान                                                                                                      |
|          | अज्ञान-चेतना बंध का कारण                                                                                                                              |
|          | अब इसी अर्थ की गाथा कहते हैं                                                                                                                          |
|          | ज्ञान आहारक क्यों नहीं?                                                                                                                               |
| 432-435) | द्रव्य-लिंग भी निश्चय से मुक्ति का कारण नहीं                                                                                                          |
| 436)     | आत्म-रमणता की प्रेरणा                                                                                                                                 |
|          |                                                                                                                                                       |

| 437) | भाव-लिंग के बिना द्रव्य-लिंग द्वारा समयसार का ग्रहण नहीं |
|------|----------------------------------------------------------|
| 438) | परमार्थ से लिंग मोक्षमार्ग नहीं                          |
| 439) | ग्रन्थ समाप्ति और इसके पढ़ने का फल                       |



### !! श्रीसर्वज्ञवीतरागाय नम: !!

### श्रीमद्-भगवत्कुन्दकुन्दाचार्यदेव-प्रणीत

श्री

# समयसार

मूल प्राकृत गाथा, श्री अमृतचंद्राचार्य विरचित 'समय-व्याख्या' नामक संस्कृत टीका का हिंदी अनुवाद, श्री जयसेनाचार्य विरचित 'तात्पर्य-वृत्ति' नामक संस्कृत टीका का हिंदी अनुवाद सहित

आभार : पं जयचंदजी छाबडा, आ. ज्ञानसागर, क्षु. मनोहर वर्णी, पं हुकमचंद भारिल्ल, आ. ज्ञानमती



!! नमः श्रीसर्वज्ञवीतरागाय !!

ओंकारं बिन्दुसंयुक्तं नित्यं ध्यायन्ति योगिनः

#### कामदं मोक्षदं चैव ॐकाराय नमो नमः ॥१॥ अविरलशब्दघनौघप्रक्षालितसकलभूतलकलंका मुनिभिरूपासिततीर्था सरस्वती हरतु नो दुरितान् ॥२॥ अज्ञानतिमिरान्धानां ज्ञानाञ्जनशलाकया चक्षुरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥३॥

अर्थ : बिन्दुसहित ॐकार को योगीजन सर्वदा ध्याते हैं, मनोवाँछित वस्तु को देने वाले और मोक्ष को देने वाले ॐकार को बार बार नमस्कार हो । निरंतर दिव्य-ध्वनि-रूपी मेघ-समूह संसार के समस्त पापरूपी मैल को धोनेवाली है मुनियों द्वारा उपासित भवसागर से तिरानेवाली ऐसी जिनवाणी हमारे पापों को नष्ट करो । जिसने अज्ञान-रूपी अंधेरे से अंधे हुये जीवों के नेत्र ज्ञानरूपी अंजन की सलार्इ से खोल दिये हैं, उस श्री गुरु को नमस्कार हो । परम गुरु को नमस्कार हो, परम्परागत आचार्य गुरु को नमस्कार हो ।

#### ॥ श्रीपरमगुरुवे नमः, परम्पराचार्यगुरुवे नमः ॥

सकलकलुषविध्वंसकं, श्रेयसां परिवर्धकं, धर्मसम्बन्धकं, भव्यजीवमनः प्रतिबोधकारकं, पुण्यप्रकाशकं, पापप्रणाशकमिदं शास्त्रं श्री-समयसार नामधेयं, अस्य मूल-ग्रन्थकर्तारः श्री-सर्वज्ञ-देवास्तदुत्तर-ग्रन्थ-कर्तारः श्री-गणधर-देवाः प्रति-गणधर-देवास्तेषां वचनानुसार-मासाद्य आचार्य श्री-कुन्द-कुन्दाचार्य-देव विरचितं ॥

(समस्त पापों का नाश करनेवाला, कल्याणों का बढ़ानेवाला, धर्म से सम्बन्ध रखनेवाला, भव्यजीवों के मन को प्रतिबुद्ध-सचेत करनेवाला यह शास्त्र समयसार नाम का है, मूल-ग्रन्थ के रचियता सर्वज्ञ-देव हैं, उनके बाद ग्रन्थ को गूंथनेवाले गणधर-देव हैं, प्रति-गणधर देव हैं उनके वचनों के अनुसार लेकर आचार्य श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेव द्वारा रचित यह ग्रन्थ है। सभी श्रोता पूर्ण सावधानी पूर्वक सुनें।

#### ॥ श्रोतारः सावधानतया शृणवन्तु ॥

मंगलं भगवान् वीरो मंगलं गौतमो गणी मंगलं कुन्दकुन्दार्यो जैनधर्मोऽस्तु मंगलम् ॥ सर्वमंगलमांगल्यं सर्वकल्याणकारकं प्रधानं सर्वधर्माणां जैनं जयतु शासनम् ॥



### मंगलाचरण



+ सिद्धों को नमस्कार -

### वंदित्तु सव्वसिद्धे धुवमचलमणोवमं गदिं पत्ते वोच्छामि समयपाहुडमिणमो सुदकेवलीभणिदं ॥१॥

ध्रुव अचल अनुपम सिद्ध की कर वंदना मैं स्व-पर हित यह समयप्राभृत कह रहा श्रुत्केवली द्वारा कथित ॥१॥

अन्वयार्थ: [धुवमचलमणोवमं] ध्रुव, अचल और अनुपम [गर्दि] गति को [पत्ते] प्राप्त हुए [सळिसद्धे] सर्व सिद्धों को [वंदित्तु] नमस्कार करके [इणं ओ] अहो भव्यों! [सुदकेवलीभणिदं] श्रुतकेविलयों के द्वारा कथित यह [समयपाहुडम्] समयसार नामक प्राभृत / शास्त्र [वोच्छामि] कहूँगा।



### पीठिका



+ स्वसमय और परसमय का लक्षण -

### जीवो चरित्तदंसणणाणद्विदो तं हि ससमयं जाण पोग्गलकम्मपदेसद्विदं च तं जाण परसमयं ॥२॥

सद्ज्ञानदर्शनचरित परिणत जीव ही हैं स्वसमय जो कर्मपुद्गल के प्रदेशों में रहें वे प्रसमय ॥२॥

अन्वयार्थ: [जीवो] जो जीव [चरित्तदंसणणाणिट्ठिदों] दर्शन, ज्ञान, चारित्र में स्थित हो रहा है [तं] उसे [हि] निश्चय से [ससमयं] स्वसमय [जाण] जानो [च] और जो जीव [पोग्गलकम्मपदेसिट्ठदं] पुदगल कर्म के प्रदेशों में स्थित है [तं] उसे [परसमयं] परसमय [जाण] जानो ।



+ 'समय' की सुन्दरता -

## एयत्तणिच्छयगदो समओ सव्वत्थ सुन्दरो लोए बंधकहा एयत्ते तेण विसंवादिणी होदि ॥३॥

एकत्वनिश्चयगत समय सर्वत्र सुन्दर लोक में विसंवाद है पर बंध की यह कथा ही एकत्व में ॥३॥

अन्वयार्थ: [एयत्तिणच्छयगदो] एकत्व निश्चयं को प्राप्त जो [समओ] समय है वह [लोए] लोक में [सव्वत्थ] सर्वत्र / सब जगह [सुन्दरो] सुन्दर है [तेण] इसलिए [एयत्ते] एकत्व में दुसरे के साथ [बंधकहा] बंध की कथा [विसंवादिणी] विसंवाद / विरोध करनेवाली [होदि] होती है



+ एकत्व की दुर्लभता -

### सुदपरिचिदाणुभूदा सव्वस्स वि कामभोगबंधकहा एयत्तस्सुवलंभो णवरि ण सुलहो विहत्तस्स ॥४॥

सबकी सुनी अनुभूत परिचित भोग बंधन की कथा पर से पृथक् एकत्व की उपलब्धि केवल सुलभ ना ॥४॥

अन्वयार्थ : [सव्वरसवि] सर्व लोक को [कामभोगबंधकहा] कामभोग संबंधी बंध की कथा तो [सुद] सुनने मैं आ गई है, [परिचिद] परिचय में आ गई है और [अणुभूदा] अनुभव मैं भी

आ गई है किन्तु **[विहत्तस्स]** रागादि रहित आत्मा के **[एयत्तस्स]** एकत्व को **[उवलंभो]** उपयोग में लाना **[णवरि]** एकमात्र वही **[ण सुलहो**] सुलभ नहीं है ।



+ आचार्य की प्रतिज्ञा -

### तं एयत्तविहत्तं दाएहं अप्पणो सविहवेण जदि दाएज्ज पमाणं चुक्केज्ज छलं ण घेत्तव्वं ॥५॥

निज विभव से एकत्व ही दिखला रहा करना मनन पर नहीं करना छल ग्रहण यदि हो कहीं कुछ स्खलन ॥५॥

अन्वयार्थ: [तं] उस [एयत्तविहत्तं] एकत्व-विभक्त आत्मा को [अप्पणो] आत्मा के [सविहवेण] निज बुद्धि-वैभव से [दाएहं] मैं दिखाता हूँ [जिदि] यदि मैं [दाएज] दिखाऊँ तो [पमाणं] प्रमाण (स्वीकार) करना, [चुक्केज्ज] और यदि कहीँ चूक जाऊँ तो [छलं] छल [ण] नहीं [घेत्तव्वं] ग्रहण करना ।



+ शुद्धात्मा का स्वरूप -

# णवि होदि अप्पमत्तो ण पमत्तो जाणओ दु जो भावो एवं भणंति सुद्धं णाओ जो सोउ सो चेव ॥६॥

न अप्रमत्त है न प्रमत्त है बस एक ज्ञायकभाव है इस भाँति कहते शुद्ध पर जो ज्ञात वह तो वही है ॥६॥

अन्वयार्थ: [जाणगो दु जो भावो] जो ज्ञायक भाव [अप्पमत्ते] अप्रमत्त [ण वि होदि] भी नहीं और [ण पमत्ते] प्रमत्त भी नहीं है, [एवं] इस प्रकार उसे [सुद्धं] शुद्ध [भणंति] कहते हैं [च] और [जो] जिसे [णाओ] ज्ञायक भाव द्वारा जान लिया है [सोउ सो चेव] वह वही है, और कोई नहीं।



+ ज्ञानी आत्मा शुद्ध ज्ञायक है -

ववहारेणुवदिस्सदि णाणिस्स चरित्त दंसणं णाणं ण वि णाणं ण चरित्तं ण दंसणं जाणगो सुद्धो ॥७॥

#### हग ज्ञान चारित जीव के हैं - यह कहा व्यवहार से ना ज्ञान दर्शन चरण ज्ञायक शुद्ध है परमार्थ से ॥७॥

अन्वयार्थ: [णाणिस्स] ज्ञानी (आत्मा) के [चरित्त दंसणं णाणं] चारित्र, दर्शन और ज्ञान - ये तीन भाव [ववहारेण] व्यवहार से [उविदस्सिद] कहे जाते हैं; निश्चय से [णाणंवि] ज्ञान भी [ण] नहीं है, [दंसणं] दर्शन भी नहीं है और [चरित्तं] चारित्र भी नहीं है; ज्ञानी (आत्मा) तो एक [सुद्धो] रागादि रहित [जाणगो] ज्ञायक ही है।



+ व्यवहार की आवश्यकता -

### जह ण वि सक्कमणज्जो अणज्जभासं विणा दु गाहेदुं तह ववहारेण विणा परमत्थुवदेसणमसक्कं ॥८॥

अनार्य भाषा के बिना समझा सके न अनार्य को बस त्योंहि समझा सके ना व्यवहार बिन परमार्थ को ॥८॥

अन्वयार्थ: [जह] जिसप्रकार [अणज्जभासं] अनार्य (म्लेच्छ) भाषा के [विणा] बिना [अणज्जो] अनार्य (म्लेच्छ) जन को कुछ [वि] भी [गाहेदुं] समझाना [सक्कम्] संभव [ण] नहीं है; [तह] उसीप्रकार [ववहारेण] व्यवहार के [विणा] बिना [परमत्थ] परमार्थ (निश्चय) का [उवदेसणम्म] कथन [असक्कं] अशक्य है।



+ श्रुतकेवली -

जो हि सुदेणहिगच्छदि अप्पाणिमणं तु केवलं सुद्धं तं सुदकेवितमिसिणो भणंति लोयप्पदीवयरा ॥९॥ जो सुदणाणं सव्वं जाणिद सुदकेविलं तमाहु जिणा णाणं अप्पा सव्वं जम्हा सुदकेवली तम्हा ॥१०॥

श्रुतज्ञान से जो जानते हैं शुद्ध केवल आतमा श्रुतकेवली उनको कहें ऋषिगण प्रकाशक लोक के ॥९॥ जो सर्वश्रुत को जानते उनको कहें श्रुतकेवली सब ज्ञान ही है आतमा बस इसलिए श्रुतकेवली ॥१०॥

अन्वयार्थ: [जो] जो जीव [हि] निश्चय से केवल [शुद्धम्] राग द्वेष रहित [अप्पमिणंतु] इस अनुभव गोचर आत्मा को [सुएण] श्रुतज्ञान के [हिगच्छइ] सम्मुख होता हुआ जानते हैं, [तं]

उसे [लोएप्पईवयरा] लोक के प्रकाशक [मिसणो] ऋषिगण [सुकेविलम्] (निश्चय) श्रुतकेवली [भणन्ति] कहते हैं और [यो] जो [सुयणाणं] सर्वश्रुतज्ञान को [जाणइ] जानते हैं, [तमिजणा] उन्हें जिनदेव [सुयकेविलं] (व्यवहार) श्रुतकेवली [आहू] कहते हैं; [जम्हा] क्योंकि [सव्वं] सब [णाणं] ज्ञान [अप्पा] आत्मा ही है [तम्हा] इसलिए वह [सुदकेवली] श्रुत-केवली है ।



+ आत्म-भावना की प्रेरणा -

### णाणम्हि भावणा खलु कादव्वा दंसणे चरित्ते य ते पूण तिण्णिवि आदा तम्हा कुण भावणं आदे ॥११॥

अन्वयार्थं: [णाणम्हि] ज्ञान में, [दंसणे] दर्शन में [य] और [चिरत्ते] चारित्र में [खलु] अवश्य [भावणा] भावना [कादव्वा] करनी चाहिए [ते पूण] क्योंकि ये [तिण्णिव] तीनों [आदा] आत्मा के स्वरूप हैं । [तम्हा] इसलिए [आदे] आत्मा की [भावणं] भावना बार-बार [कुण] करनी चाहिए ।



+ आत्म-भावना से शीघ्र मुक्ति -

### जो आदभावणमिणं णिच्चुवजुत्तो मुणी समाचरिद सो सव्य-दुक्ख-मोक्खं पाविद अचिरेण कालेण ॥१२॥

अन्वयार्थ : जो मुनि या तपोधन तत्परता के साथ इस आत्मभावना को स्वीकार करता है वह सम्पूर्ण दु:खों से थोडे ही काल में मुक्त हो जाता है ।



### नव-पदार्थ अधिकार



+ निश्चयनय भूतार्थ है और व्यवहार नय अभूतार्थ है -

### ववहारोभूदत्थो भूदत्थो देसिदो दु सुद्धणओ (११) भूदत्थमस्सिदो खलु सम्मादिट्ठी हवदि जीवो ॥१३॥ शुद्धन्य भूतार्थ है अभूतार्थ है व्यवहारनय

भ्तार्थ की ही शरण गह यह आतमा सम्यक् लहे

अन्वयार्थ : [ववहारो] 'व्यवहार-नय [अभूदत्यो] अभूतार्थ है, [सुद्धणेओ] शुद्ध-नय [भूदत्यो] भूतार्थ है' - [देसिदो दु] ऐसा दिखलाया है । [भूदत्थमस्सिदों] भूतार्थ के आश्रित, [जीवों] जीव |खलु| निश्चय से |सम्मादिही| सम्यग्दृष्टि |हवदि। होता है ।



### जीव अधिकार



+ व्यवहार नय भी प्रयोजनवान है -

### सुद्धो सुद्धादेसो णादव्वो परमभावदरिसीहिं (१२) ववहारदेसिदा पुण जे दु अपरमे द्विदा भावे ॥१४॥

परमभाव को जो प्राप्त हैं वे शुद्धन्य ज्ञातव्य हैं जो रहें अपरमभाव में व्यवहार से उपदिष्ट हैं

अन्वयार्थ : [सुद्धो] शुद्धनय [सुद्धादेसो] शुद्ध द्रव्य का कथन करने वाला है वह |परमभावदरिसीहिं| शुद्धात्मा को देखने वाले आत्मदर्शी द्वारा |णायव्वो| जानने-भावने योग्य है **|पुण|** और **|जे|** जो जीव **|अपरमेभावे|** अपरमभाव में **|हिदा|** स्थित हैं, वे **|ववहारदेसिदा|** व्यवहारनय द्वारा उपदेश करने योग्य हैं ।



+ शुद्धनय से जानना सम्यक्त्व है -

#### भूदत्थेणाभिगदा जीवाजीवा य पुण्णपावं च (१३) आसवसंवरणिज्जरबंधो मोक्खो य सम्मत्तं ॥१५॥

चिदचिदास्रव पाप-पुण्य शिव बंध संवर निर्जरा तत्त्वार्थ ये भूतार्थ से जाने हुए सम्यक्त्व हैं ॥१३॥

अन्वयार्थ: [भूदत्थेण] भूतार्थ / शुद्ध-नय से [अभिगदा] जाने हुए [जीवाजीवा] जीव, अजीव [य] व [पुण्णपावं] पुण्य, पाप, [च] और [आसवसंवरणिज्जरबंधो मोक्खो य] आस्रव, संवर, निर्जरा, बंध और मोक्ष - ये नवतत्त्व ही [सम्मत्तं] सम्यग्दर्शन हैं।



+ शुद्धनय का लक्षण -

### जो पस्सदि अप्पाणं अबद्धपुट्ठं अणण्णयं णियदं (१४) अविसेसमसंजुत्तं तं सुद्धणयं वियाणीहि ॥१६॥

अबद्धपुट्ठ अनन्य नियत अविशेष जाने आत्म को संयोग विरहित भी कहे जो शुद्धनय उसको कहें ॥१४॥

अन्वयार्थ: जो [अप्पाणं] आत्मा को [अबद्धपुट्ठं] बंध रहित, पर के स्पर्श रहित, [अणण्णयं] अनन्य, [णियदं] नित्य, [अविसेसम्] अविशेष और [असंजुत्तं] अन्य के संयोग रहित [पस्सिद] अवलोकन करता है, [तं] उसे [सुद्धणयं] शुद्ध-नय [वियाणीहि] जानो ।



+ जो आत्मा को देखता है वही जिनशासन को जानता है -

जो पस्सदि अप्पाणं अबद्धपुट्ठं अणण्णमविसेसं (१५) अपदेससंतमज्झं पस्सदि जिणसासणं सव्वं ॥१७॥

अबद्धपुट्ठ अनन्य अरु अविशेष जाने आत्म को द्रव्य एवं भावश्रुतमय सकल जिनशासन लहे ॥१५॥ अन्वयार्थ: जो [अप्पाणं] आत्मा को [अबद्धपुट्ठं] अबद्धस्पृष्ट, [अणण्णमविसेसं] अनन्य, अविशेष [पस्सिद] देखता है; वह [अपदेससुत्तमज्झं] द्रव्यश्रुत और भाव-श्रुत के मध्य होता हुआ [सव्वं] सम्पूर्ण [जिणसासणं] जिनशासन को [पस्सिद] देखता है।



+ध्यान में केवल आत्मा -

#### आदा खु मज्झ णाणे आदा मे दंसणे चरित्ते य आदा पच्चक्खाणे आदा मे संवरे जोगे ॥१८॥

निज ज्ञान में है आतमा दर्शन चरित में आतमा अर योग संवर और प्रत्याख्यान में भी आतमा ॥१८॥

अन्वयार्थ: [खु] निश्चय से [मज्झ] मेरे [णाणे] ज्ञान में [आदा] आत्मा ही है । मेरे [दंसणे] दर्शन में, [चिरत्ते] चारित्र में [य] और [पच्चक्खाणे] प्रत्याख्यान में भी आत्मा ही है । इसीप्रकार [संवरे] संवर और [जोगे] योग / निर्विकल्प समाधि में भी आत्मा ही है ।



+ रत्नत्रय ही आत्मा है -

### दंसणणाणचरित्ताणि सेविदव्वाणि साहुणा णिच्चं (१६) ताणि पुण जाण तिण्णि वि अप्पाणं चेव णिच्छयदो ॥१९॥

चारित्र दर्शन ज्ञान को सब साधुजन सेवें सदा ये तीन ही हैं आतमा बस कहे निश्चयनय सदा ॥१६॥

अन्वयार्थ: [साहुणा] साधुपुरुष को [दंसणणाणचरित्तिणा] दर्शन-ज्ञान-चारित्र का [िणच्चं] सदा [सेविदव्वािणा] सेवन करना चाहिए [तािण पुणा] और उन [ितिण्णा] तीनों को [िणच्छयदो। निश्चय से एक [अप्पाणं। आत्मा [िव। ही [जाणा] जानो ।



+ रत्नत्रय के सेवन का क्रम -

जह णाम को वि पुरिसो रायाणं जाणिऊण सद्दहदि (१७) तो तं अणुचरदि पुणो अत्थत्थीओ पयत्तेण ॥२०॥

### एवं हि जीवराया णादव्वो तह य सद्दहेदव्वो (१८) अणुचरिदव्वो य पुणो सो चेव दु मोक्खकामेण ॥२१॥

'यह नृपति हैं' - यह जानकर अर्थार्थिजन श्रद्धा करें अनुचरण उसका ही करें अति प्रीति से सेवा करें ॥१७॥ यदि मोक्ष की है कामना तो जीवनृप को जानिए अति प्रीति से अनुचरण करिए प्रीति से पहिचानिए ॥१८॥

अन्वयार्थ: [जह] जिसप्रकार [को वि] कोई [अत्यत्थीओ] धन का अर्थी [पुरिसो] पुरुष [रायाणं] राजा को [जाणिऊण] जानकर उसकी [सद्दृहि] श्रद्धा करता है और [पुणो] फिर [तं] उसका [पयत्तेण] प्रयत्नपूर्वक / लगन से [अणुचरि] अनुचरण / सेवा करता है; [तह य] उसीप्रकार [मोक्खकामेण] मोक्ष के इच्छुक पुरुषों को [जीवराया] जीवरूपी राजा को [णादव्यो] जानना चाहिए और फिर उसका [सद्दृहेदव्यो] श्रद्धान करना चाहिए, [य पुणो] उसके बाद [सो चेव] उसी का [अणुचरिदव्यो] अनुचरण करना चाहिए।



+ आत्मा कब तक अज्ञानी रहता है? -

#### कम्मे णोकम्मम्हि य अहमिदि अहकं च कम्म णोकम्मं (१९) जा एसा खलु बुद्धी अप्पडिबुद्धो हवदि ताव ॥२२॥ मैं कर्म हूँ नोकर्म हूँ या हैं हमारे ये सभी

यह मान्यता जबतक रहे अज्ञानि हैं तबतक सभी ॥१९॥

अन्वयार्थ: [कम्मे] ज्ञानावरणी आदि द्रव्यकर्मों, मोह-राग-द्वेषादि भावकर्मों में [अहिमिदि] अहंबुद्धि [य] एवं [णोकम्मिम्हि] शरीरादि नोकर्मों में [अहकं च कम्म णोकम्मं] ममत्वबुद्धि; यह मानना कि 'ये सभी मैं हूँ और मुझमें ये सभी कर्म-नोकर्म हैं' - [जा एसा खलु बुद्धी] जबतक ऐसी बुद्धि बनाए रखता है [ताव] तबतक [अप्पिडबुद्धो] अप्रतिबुद्ध [हविद] रहता है, अज्ञानी रहता है।



+ आत्मा के बंध मोक्ष का कारण -

## जीवेव अजीवे वा संपदि समयम्हि जत्थ उवजुत्तो तत्थेव बंधमोक्खो हवदि समासेण णिद्दिह्रो ॥२३॥

अन्वयार्थ: |जीवेव| जीव तथा |अजीवे वा| अजीव-देहादिक में |संपदि समयम्हि| जिस समय यह आत्मा |जत्थ उवजुत्तो| जहाँ उपयुक्त रहता है |तत्थेव| तभी |बंधमोक्खो| मोक्ष



+ निश्चय और व्यवहार से जीव का कर्तापना -

## जं कुणदि भावामादा कत्ता सो होदि तस्स भावस्स णिच्छयदो ववहारा पोग्गलकम्माण कत्तारं ॥२४॥

अन्वयार्थ: [णिच्छयदो] निश्चयनय से [जं] जिस [भावामादा] भाव को आत्मा [कुणिद] करता है [तस्स] उस [भावस्स] भाव का [सो] वह [कत्ता] कर्ता [होदि] होता है और [ववहारा] व्यवहारनय से [पोग्गलकम्माण] पुद्गल-कर्मीं का [कत्तारं] कर्ता होता है ।



+ अप्रतिबुद्ध - पर पदार्थ में अहंकार / ममकार -

अहमेदं एदमहं अहमेदस्सम्हि अत्थि मम एदं (२०) अण्णं जं परदव्वं सच्चित्ताचित्तमिस्सं वा ॥२५॥ आसि मम पुव्वमेदं एदस्स अहं पि आसि पुव्वं हि (२१) होहिदि पुणो ममेदं एदस्स अहं पि होस्सामि ॥२६॥ एयं तु असब्भूदं आदवियप्पं करेदि संमूढो (२२) भूदत्थं जाणंतो ण करेदि दु तं असंमूढो ॥२७॥

सचित्त और अचित्त एवं मिश्र सब परद्रव्य ये हैं मेरे ये मैं इनका हूँ ये मैं हूँ या मैं हूँ वे ही ॥२०॥ हम थे सभी के या हमारे थे सभी गतकाल में हम होंयगे उनके हमारे वे अनागत काल में ॥२१॥ ऐसी असम्भव कल्पनाएँ मूढ़जन नित ही करें भूतार्थ जाननहार जन ऐसे विकल्प नहीं करें ॥२२॥

अन्वयार्थ: जो पुरुष [अण्णं जं परदव्वं] अपने से भिन्न परद्रव्यों में - [सचित्तिचित्तिमिस्सं वा] सचित्त स्त्री-पुत्रादिक में, अचित्त धन-धान्यादिक में, मिश्र ग्राम-नगरादिक में ऐसा विकल्प करता है कि [अहमेदं] मैं ये हूँ, [एदमहं] ये सब द्रव्य मैं हूँ; [अहमेदस्सेव होमि मम एदं] मैं इनका हूँ, ये मेरे हैं; [आसि मम पुव्वमेदं] ये मेरे पहले थे, [अहमेदं चावि पुव्वकालिह्य] इनका मैं पहले था; तथा [होहिदि पुणोवि मज्झं] ये सब भविष्य में मेरे होंगे, [अहमेदं चावि होस्सामि] मैं भी भविष्य में इनका होऊँगा - [एवं तु] इसप्रकार [असंभूदं] मिथ्या-रूप

[आदिवयप्पं] विचारों को जो आत्मा [करेदि] करता है वह [संमूढो] मूढ़ है, अज्ञानी है; किन्तु जो पुरुष वस्तु का [भूदत्थं] वास्तविक स्वरूप [जाणंतो] जानता हुआ [ण करेदि दुतं] ऐसे झूठे विकल्प नहीं करता है, वह [असंमूढो] ज्ञानी है।



+ पर पदार्थ को जीव का कहना ठीक नहीं - तर्क -

अण्णाणमोहिदमदी मज्झिमणं भणिद पोग्गलं दव्वं (२३) बद्धमबद्धं च तहा जीवो बहुभावसंजुत्तो ॥२८॥ सव्वण्हुणाणिदिट्ठो जीवो उवओगलक्खणो णिच्चं (२४) कह सो पोग्गलदव्वीभूदो जं भणिस मज्झिमणं ॥२९॥ जिद सो पोग्गलदव्वीभूदो जीवत्तमागदं इदरं (२५) तो सक्को वत्तुं जे मज्झिमणं पोग्गलं दव्वं ॥३०॥

अज्ञान-मोहित-मती बहुविध भाव से संयुक्त जिय अबद्ध एवं बद्ध पुद्गल द्रव्य को अपना कहे ॥२३॥ सर्वज्ञ ने देखा सदा उपयोग लक्षण जीव यह पुद्गलमयी हो किसतरह किसतरह तू अपना कहे ? ॥२४॥ जीवमय पुद्गल तथा पुद्गलमयी हो जीव जब 'ये मेरे पुद्गल द्रव्य हैं'- यह कहा जा सकता है तब ॥२५॥

अन्वयार्थ: [अण्णाण] अज्ञान से [मोहिद] मोहित [मदी] बुद्धि वाला [जीवो] जीव [बद्धम्] बद्ध (शरीरादि) [च] और [अबद्धं] अबद्ध (धन-धान्यादि) [पुग्गलंदव्वं] पुद्गल द्रव्य को [मज्झिमणं] अपना [भणिदि] कहता है [तहा] तथा [बहुभावसंजुत्तो] बहु भावों से युक्त हो रहा है । [सव्वण्हुणाण] सर्वज्ञ के ज्ञान में [दिहो] देखा गया है कि यह [जीवो] जीव-द्रव्य [णिच्चं] नित्य / सदैव [उवओग] उपयोग [लक्खणो] लक्षण वाला है, [सो] यह [पुग्गलदव्वो] पुद्गल-द्रव्य [भूदो] रूप [कह] कैसे हो सकता है, [जंभणिस] जिससे कहता है कि [मज्झिमणं] ये मेरे हैं । [जिद] यदि [सो] वह जीव [पुग्गलदव्वो] पुद्गल-द्रव्य रूप [भूदो] हो जाये और [इदरं] अन्य (पुद्गल) [जीवत्तमागदं] जीवत्व को प्राप्त करे तब [वृत्तुं] कहना [सत्तो] शक्य होगा कि [जे] यह [पुग्गलदव्वं] पुद्गल द्रव्य [मज्झिमणं] मेरा है ।



### जिंद जीवो ण सरीरं तित्थयरायरियसंथुदी चेव (२६) सळा वि हवदि मिच्छा तेण दु आदा हवदि देहो ॥३१॥

यदि देह ना हो जीव तो तीर्थंकरों का स्तवन सब असत् होगा इसलिए बस देह ही है आतमा ॥२६॥

अन्वयार्थ : [जिद] यदि [जीवो] जीव [सरीरं] शरीर [ण] नहीं है तो [तित्थ] तीर्थंकर [चेव] और [आयरायरिय] आचार्यों की [संथुदी] स्तुति [चेव] वगैरह [सव्वावि] सब [मिच्छा] मिथ्या / व्यर्थ ठहरती [हवदि] है, [तेण] अतः [आदा] आत्मा [देहो] शरीर [हवदि] ही है ।



+ व्यवहार से जीव और शरीर एक, निश्चय से नहीं -

## ववहारणओ भासदि जीवो देहो य हवदि खलुएक्को (२७) ण दु णिच्छयस्स जीवो देहो य कदा वि एक्कट्ठो ॥३२॥

'देह-चेतन एक हैं' - यह वचन है व्यवहार का 'ये एक हो सकते नहीं' - यह कथन है परमार्थ का ॥२७॥

अन्वयार्थ : [ववहारणओ] व्यवहार-नय [भासिद] कहता है कि [जीवो देहो य] जीव और शरीर [खलुएक्को] एक ही [हविद] हैं; [दु] किन्तु [णिच्छयस्स] निश्चय-नय से [जीवो देहो य] जीव और शरीर [कदा वि] कभी भी [एक्कट्ठो] एक पदार्थ [ण] नहीं हैं ।



+ व्यवहार स्तुति निश्चय स्तुति नहीं -

इणमण्णं जीवादो देहं पोग्गलमयं थुणित्तु मुणी (२८) मण्णदि हु संथुदो वंदिदो मए केवली भयवं ॥३३॥ तं णिच्छये ण जुज्जदि ण सरीरगुणा हि होंति केवलिणो (२९) केवलिगुणो थुणदि जो सो तच्चं केवलिं थुणदि ॥३४॥

इस आतमा से भिन्न पुद्गल रचित तन का स्तवन कर मानना कि हो गया है केवली का स्तवन ॥२८॥ परमार्थ से सत्यार्थ ना वह केवली का स्तवन केवलि-गुणों का स्तवन ही केवली का स्तवन ॥२९॥

अन्वयार्थ : [जीवादो] जीव से [अण्णं] भिन्न [इणम्] इस [देहं पोग्गलमयं] पुद्गलमय देह की [थुणित्तु] स्तुति करके [मुणी] साधु ऐसा [मण्णदि हु] मानते हैं कि [मए] मैंने [केवली भयवं]

केवली भगवान की [संथुदो] स्तुति की और [वंदिदो] वन्दना की । [तं] वह स्तवन [णिच्छये] निश्चयनय से [ण जुज्जिदि] योग्य नहीं है; [हि] क्योंकि [सरीरगुणा] शरीर के गुण [केविलणो] केवली के [ण] नहीं [होंति] होते । जो [केविलगुणो] केवली के गुणों की [थुणिद] स्तुति करता है, [सो] वह [तच्चं] परमार्थ से [केविलं] केवली की [थुणिद] स्तुति करता है ।



+ दृष्टांत - नगर का वर्णन राजा का वर्णन नहीं -

# णयरम्मि विण्णिदे जह ण वि रण्णो वण्णणा कदा होदि (३०) देहगुणे थुळांते ण केवलिगुणा थुदा होति ॥३५॥

वर्णन नहीं है नगरपति का नगर-वर्णन जिसतरह केवली-वन्दन नहीं है देह-वन्दन उसतरह ॥३०॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [णयरम्मि] नगर का [विण्णिदे वि] वर्णन करने पर भी [रण्णो] राजा का [वण्णणा] वर्णन [ण कदा होदि] कभी नहीं होता, [देहगुणे] शरीर के गुणों का [थुळंते] स्तवन करने पर [केविलगुणा] केवली के गुणों का [थुदा] स्तवन [ण] नहीं [होति] होता ।



+ निश्चय स्तुति - जितेन्द्रिय -

### जो इन्दिये जिणित्ता णाणसहावाधियं मुणदि आदं (३१) तं खलु जिदिंदियं ते भणंति जे णिच्छिदा साहू ॥३६॥

कर इन्द्रियजय ज्ञानस्वभाव रु अधिक जाने आत्म को, निश्चयविषैं स्थित साधुजन भाषैं जितेन्द्रिय उन्हीं को ॥३१॥

अन्वयार्थ: जो [इन्दिये] इन्द्रियों को [जिणित्ता] जीतकर [आदं] आत्मा को [णाणसहावाधियं] ज्ञान-स्वभाव द्वारा अन्य द्रव्यों से अधिक (भिन्न) [मुणिद) जानते हैं; [तं] वे [खलु] वस्तुत: [जिदिंदियं] जितेन्द्रिय हैं - ऐसा [णिच्छिदा] निश्चयनय में स्थित [साहू] साधुजन [भणंति] कहते हैं।



+ निश्चय स्तुति - जितमोह -

जो मोहं तु जिणित्ता णाणसहावाधियं मुणदि आदं (३२) तं जिदमोहं साहुं परमट्ठवियाणया बेंति ॥३७॥

#### कर मोहजय ज्ञानस्वभाव रु अधिक जाने आतमा, परमार्थ-विज्ञायक पुरुष ने उन हि जितमोही कहा ॥३२॥

अन्वयार्थ: जो [मोहं तु] मोह को [जिणित्ता] जीतकर [आदं] आत्मा को [णाणसहावाधियं] ज्ञानस्वभाव के द्वारा (अन्य द्रव्यभावों से) अधिक [मुणिद] जानता है [तं] उस [साहुं] साधु को, [परमहवियाणया] परमार्थ के जाननेवाले, [जिदमोहं] जितमोह [बेंति] कहते हैं।



+ निश्चय स्तुति - क्षीणमोह -

## जिदमोहस्स दु जइया खीणो मोहो हविज्ज साहुस्स (३३) तइया हु खीणमोहो भण्णदि सो णिच्छयविद्रहिं ॥३८॥

जितमोह साधु पुरुष का जब मोह क्षय हो जाय है, परमार्थविज्ञायक पुरुष क्षीणमोह तब उनको कहे ॥३३॥

अन्वयार्थ: [जिदमोहस्स] जिसने मोह को [जइया] जीत लिया है, ऐसे [साहुस्स] साधु के जब [मोहो] मोह [खीणो] क्षीण [हविज्ज] हो जाए, [तइया हु] तब [सो] उस साधु को [णिच्छयविद्वहिं] निश्चयनय के जानकार [खीणमोहो] क्षीणमोह [भण्णदि] कहते हैं।



+ प्रतिबुद्ध द्वारा परभावों का त्याग - प्रत्याख्यान -

सब्वे भावे जम्हा पच्चक्खाई परेत्ति णादूणं (३४) तम्हा पच्चक्खाणं णाणं णियमा मुणेदव्वं ॥३९॥ जह णाम कोवि पुरिसो परदव्वमिणंति जाणिदुं चयदि (३५) तह सब्वे परभावे णाऊण विमुञ्चदे णाणी ॥४०॥

परभाव को पर जानकर परित्याग उनका जब करे तब त्याग हो बस इसलिए ही ज्ञान प्रत्याख्यान है ॥३४॥ जिसतरह कोई पुरुष पर जानकर पर परित्यजे बस उसतरह पर जानकर परभाव ज्ञानी परित्यजे ॥३५॥

अन्वयार्थ: [जम्हा] जिसकारण यह आत्मा अपने आत्मा से भिन्न [सव्वे भावे] समस्त भावों को [परेत्ति] 'वे पर हैं' - ऐसा [णादूणं] जानकर [पच्चक्खाई] प्रत्याख्यान / त्याग करता है, [तम्हा] उसी कारण [पच्चक्खाणं] प्रत्याख्यान [णाणं] ज्ञान ही है -- ऐसा [णियमा] नियम से [मुणेदव्वं] जानना चाहिए । [जह] जिसप्रकार लोक में [कोवि पुरिसो] कोई पुरुष

[परदव्वमिणंति] परवस्तु को 'यह परवस्तु है' - ऐसा [जाणिढुं] जानकर परवस्तु का [चयि] त्याग करता है [तह] उसीप्रकार [णाणी] ज्ञानी पुरुष [सव्वे परभावे] समस्त पर-भावों को [णाऊण] जानकर [विमुञ्चदे] छोड़ देते हैं।



+ मोह से निर्मम -

# णित्थ मम को वि मोहो बुज्झिदि उवओग एव अहमेक्को (३६) तं मोहणिम्ममत्तं समयस्स वियाणया बेंति ॥४१॥

मोहादि मेरे कुछ नहीं मैं एक हूँ उपयोगमय है मोह-निर्मता यही वे कहें जो जानें समय ॥३६॥

अन्वयार्थ: '[मोहो] मोह [मम] मेरा [को वि] कुछ भी [णत्थि] नहीं है, [अहमेक्को] मैं तो एक [उवओग] उपयोगमय [एव] ही हूँ' - [तं] ऐसा [बुज्झिदि] जानने को [समयस्स वियाणया] सिद्धांत अथवा स्व-पर के जानने वाले [मोहणिम्ममत्तं] मोह से निर्मम [बेंति] कहते हैं।



+ धर्मादि ज्ञेय पदार्थ से निर्मम -

### णित्थ मम धम्म आदी बुज्झिदि उवओग एव अहमेक्को (३७) तं धम्मणिम्ममत्तं समयस्स वियाणया बेंति ॥४२॥

धर्मादि मेरे कुछ नहीं मैं एक हूँ उपयोगमय है धर्म-निर्ममता यही वे कहें जो जानें समय ॥३७॥

अन्वयार्थ: [बुज्झिदि] यह जाने की [धम्म आदी] धर्म आदि द्रव्य [णित्य मम] मेरे कुछ भी नहीं लगते, [उवओग एव] उपयोग ही [अहमेक्को] एक मैं हूँ -- [तं] ऐसा जानने को [समयस्स वियाणया] सिद्धांत अथवा स्व-पर के जानने वाले [धम्मिणम्ममत्तं] धर्म-द्रव्य के प्रति निर्ममत्व [बेंति] कहते हैं।



+ मैं एक शुद्ध दर्शन-ज्ञानमयी -

अहमेक्को खलु सुद्धो दंसणणाणमइयो सदारूवी (३८) ण वि अत्थि मज्झ किंचि वि अण्णं परमाणुमेत्तं पि ॥४३॥ मैं एक दर्शन-ज्ञानमय नित शुद्ध हूँ रूपी नहीं

ये अन्य सब परद्रव्य किंचित् मात्र भी मेरे नहीं ॥३८॥ अन्वयार्थ : [अहमेक्को] मैं एक हूँ, [खलु] स्पष्ट रूप से [सुद्धो] शुद्ध [दंसणणाणमङ्यो] दर्शन-ज्ञान-चारित्र परिणत [सदारूवी] सदा अरूपी हूँ और अणणं। अन्य परमाणुमेत्तंपि। परमाणुमात्र द्रव्य | किंचिवि | किंचित्मात्र भी | मज्झ | मेरे | ण अत्थि | नहीं हैं ।



### अजीव अधिकार



+ जीव-अजीव में एकता - मिथ्या-मत -

अप्पाणमयाणंता मूढा दु परप्पवादिणो केई (३९) जीवं अज्झवसाणं कम्मं च तहा परूवेंति ॥४४॥ अवरे अज्झवसाणेसु तिव्वमंदाणुभागगं जीवं (४०) मण्णंति तहा अवरे णोकम्मं चावि जीवोत्ति ॥४५॥ कम्मस्सुदयं जीवं अवरे कम्माणुभागमिच्छंति (४१) तिव्वत्तणमंदत्तणगुणेहिं जो सो हवदि जीवो ॥४६॥ जीवो कम्मं उहयं दोण्णि वि खलु केइ जीविमच्छंति (४२) अवरे संजोगेण दु कम्माणं जीवमिच्छंति ॥४७॥ एवंविहा बहुविहा परमप्पाणं वदंति दुम्मेहा (४३) ते ण परमद्रवादी णिच्छयवादीहिं णिट्ठा ॥४८॥

को मूढ़, आत्म-अजान जो, पर-आत्मवादी जीव है,
'है कर्म, अध्यवसान ही जीव' यों हि वो कथनी करे ॥३९॥
अरु कोई अध्यवसान में अनुभाग तीक्षण-मन्द जो,
उसको ही माने आतमा, अरु अन्य को नोकर्म को ! ॥४०॥
को अन्य माने आतमा बस कर्म के ही उदय को,
को तीव्रमन्द गुणों सहित कर्मों हि के अनुभाग को ! ॥४१॥
को कर्म-आत्मा उभय मिलकर जीव की आशा धरे,
को कर्म के संयोग से अभिलाष आत्मा की करें ॥४२॥
दुर्बुद्धि यों ही और बहुविध, आतमा पर को कहै ।
वे सर्व नहिं परमार्थवादी ये हि निश्चयविद् कहै ॥४३॥

अन्वयार्थ: [अप्पाणमयाणंता] आत्मा को न जानते हुए [परप्पवादिणो] पर को आत्मा कहने वाले [कई मूढा दु] कोई मूढ़, मोही, अज्ञानी तो [अज्झवसाणं] अध्यवसान को [च तहा] और कोई [कम्मं] कर्म को [जीवं परूवेंति] जीव कहते हैं । [अवरे] अन्य कोई [अज्झवसाणेसु] अध्यवसानों में [तिव्वमंदाणुभागगं] तीव्रमंद अनुभागगत को [जीवं मण्णंति] जीव मानते हैं [तहा] और [अवरे] दूसरे कोई [णोकम्मं चावि] नोकर्म को [जीवोत्ति] जीव मानते हैं [अवरे] अन्य कोई [कम्मस्सुदयं] कर्म के उदय को [जीवम्] जीव मानते हैं, कोई जो [तिव्वत्तणमंदत्तणगुणेहिं] तीव्र-मन्दता-रूप गुणों से भेद को प्राप्त होता है [सो] वह [हवदि जीवो] जीव है' इसप्रकार [कम्माणुभागम्] कर्म के अनुभाग को [इच्छन्ति] जीव इच्छते हैं [मानते हैं) [केइ] कोई [जीवो कम्मं उहयं] जीव और कर्म [दोण्णि वि खलु] दोनों मिले हुओं को ही [जीवम् इच्छन्ति] जीव मानते हैं [उ] और [अवरे] अन्य कोई [कम्माणं संजोगेण] कर्म के संयोग से ही [जीवम् इच्छन्ति] जीव मानते हैं ! [एवंविहा] इस प्रकार के तथा [बहुविहा] अन्य भी अनेक प्रकार के [उम्मेहा] दुर्बुद्धि-मिथ्यादृष्टि जीव [परमप्पाणं] पर को आत्मा [वदन्ति] कहते हैं । [ते] उन्हें [णिच्छयवादितिं] निश्चयवादियों ने (सत्यार्थवादियों ने) [परमट्ठवादी] परमार्थवादी [सत्यार्थवक्ता ण णिदिठा] नहीं कहा है ।



+ जीव-अजीव में भिन्नता - मिथ्या-मत खण्डन -

### एदे सब्वे भावा पोग्गलदब्वपरिणामणिप्पण्णा (४४) केवलिजिणेहिं भणिया कह ते जीवो त्ति वुच्चंति ॥४९॥

पुद्रलदरव परिणाम से, उपजे हुए सब भाव ये सब केवलीजिन भाषिया, किस रीत जीव कहो उन्हें ॥४४॥

अन्वयार्थ : [एदे] यह पूर्वकथित अध्यवसान आदि [सव्वे भावा] भाव हैं वे सभी [पोग्गलदव्वपरिणामणिप्पण्णा] पुद्गलद्रव्य के परिणाम से उत्पन्न हुए हैं इसप्रकार

[केवलिजिणेहिं] केवली सर्वज्ञ जिनेन्द्रदेव ने [भिणया] कहा है [ते] उन्हें [जीवोत्ति] जीव ऐसा [कह वुच्चंति] कैसा कहा जा सकता है ?



+ आठों कर्मों का फल -- अध्यवसान -

## अठ्ठविहं पि य कम्मं सव्वं पोग्गलमयं जिणा बेंति (४५) जस्स फलं तं वुच्चदि दुक्खं ति विपच्चमाणस्स ॥५०॥

रे! कर्म अष्ट प्रकार का, जिन सर्व पुद्गलमय कहे। परिपाकमें जिस कर्मका फल दु:ख नाम प्रसिद्ध है ॥४५॥

अन्वयार्थ: [अठठिहं पि य] आठों प्रकार का [कम्मं] कर्म [सळां] सब [पोग्गलमयं] पुद्गलमय है ऐसा [जिणा] जिनेन्द्रभगवान सर्वज्ञदेव [बेंति] कहते हैं - [जस्स विपच्चमाणस्स] जो पक्क होकर उदय में आनेवाले कर्म का [फलां] फल [तं] प्रसिद्ध [दुक्खां] दु:ख है [ति वुच्चिद्व] ऐसा कहा है।



+ अध्यवसान-भाव जीव है - व्यवहार -

## ववहारस्स दरीसणमुवएसो विण्णिदो जिणवरेहिं (४६) जीवा एदे सब्बे अज्झवसाणादओ भावा ॥५१॥

व्यवहार ये दिखला दिया, जिनदेव के उपदेश में ये सर्व अध्यवसान आदिक, भाव को जँह जिव कहे ॥४६॥

अन्वयार्थ: [एदे सब्वे] यह सब [अज्झवंसाणादओ भावा] अध्यवसानादि भाव [जीवा] जीव हैं इसप्रकार [जिणवरेहिं] जिनेन्द्र-देव ने [उवएसो] जो उपदेश दिया है सो [ववहारस्स दरीसणमु] व्यवहारनय [विण्णदो] दिखाया है ।



+ इस व्यवहार को दृष्टांत द्वारा समझाते हैं -

राया हु णिग्गदो त्ति य एसो बलसमुदयस्स आदेसो (४७) ववहारेण दु उच्चदि तत्थेक्को णिग्गदो राया ॥५२॥

## एमेव य ववहारो अज्झवसाणादिअण्णभावाणं (४८) जीवो त्ति कदो सुत्ते तत्थेक्को णिच्छिदो जीवो ॥५३॥

'निर्गमन इस नृपका हुआ', निर्देश सैन्य-समूह में व्यवहार से कहलाय यह, पर भूप इसमें एक है ॥४७॥ त्यों सर्व अध्यवसान आदिक, अन्यभाव जु जीव हैं। शास्त्रन किया व्यवहार, पर वहाँ जीव निश्चय एक ॥४८॥

अन्वयार्थ: जैसे कोई राजा सेनासिहत निकला वहाँ [राया हु णिग्गदों] यह राजा निकला [त्ति य एसों] इसप्रकार जो यह [बलसमुदयस्स] सेना के समुदाय को [आदेसों] कहा जाता है सो वह [ववहारेण दु उच्चिद] व्यवहार से कहा जाता है, [तत्। उस सेना में [एक्को णिग्गदो राया] राजा तो एक ही निकला है; [एमेव य] इसीप्रकार [अज्झवसाणादिअण्णभावाणं] अध्यवसानादि अन्य भावों को [जीवो त्ति] '(यह) जीव है' इसप्रकार [सुत्ते] परमागम में कहा है सो [ववहारों कदों] व्यवहार किया है, [तत् णिच्छिदों] यदि निश्चय से विचार किया जाये तो उनमें [एक्को जीवों] जीव तो एक ही है।



+ शुद्ध जीव कैसा होता है? -

### अरसमरुवमगंधं अव्वत्तं चेदणागुणमसद्दं (४९) जाण अलिंगग्गहणं जीवमणिद्दिट्ठसंठाणं ॥५४॥

जीव चेतनागुण, शब्द-रस-रूप-गन्ध-व्यक्तिविहीन है । निर्दिष्ट निहं संस्थान उसका, ग्रहण निहं है लिङ्ग से ॥४९॥

अन्वयार्थ: [जीवम्] जीव को [अरसम्] रस-रहित, [अरूवम्] रूप-रहित, [अगन्धम्] गन्ध-रहित, [अव्वत्तं] अव्यक्त अर्थात् इन्द्रिय-गोचर नहीं ऐसा, [चेदणागुणम्] चेतना जिसका गुण है ऐसा, [असदम्] शब्दरहित, [अलिंगग्गहणं] किसी चिह्न से ग्रहण न होनेवाला और [अणिदिट्ठसंठाणम्] जिसका कोई आकार नहीं कहा जाता ऐसा [जाण] जान।



+ शुद्ध जीव कैसा नहीं होता है? -

जीवस्स णित्थ वण्णो ण वि गंधो ण वि रसो ण वि य फासो (५०) ण वि रूवं ण सरीरं ण वि संठाण ण संहणणं ॥५५॥ जीवस्स णित्थि रागो ण वि दोसो णेव विज्जदे मोहो (५१) णो पच्चया ण कम्मं णोकम्मं चावि से णित्य ॥५६॥ जीवस्स णित्य वग्गो ण वग्गणा णेव फङ्खया केई (५२) णो अज्झप्पट्ठाणा णेव य अणुभागठाणाणि ॥५७॥ जीवस्य णित्य केई जोयट्ठाणा ण बंधठाणा वा (५३) णेव य उदयट्ठाणा ण मग्गणट्ठाणया केई ॥५८॥ णो ठिदिबंधट्ठाणा जीवस्स ण संकिलेसठाणा वा (५४) णेव विसोहिट्ठाणा णो संजमलिद्धिठाणा वा ॥५९॥ णेव य जीवट्ठाणा ण गुणट्ठाणा य अत्यि जीवस्स (५५) जेण दु एदे सब्वे पोग्गलदव्यस्स परिणामा ॥६०॥ नहिं वर्ण जीव के, गन्ध नहिं, नहिं स्पर्श, रस जीव के नहीं

नहिं वर्ण जीव के, गन्ध नहिं, नहिं स्पर्श, रस जीव के नहीं नहिं रूप अर संहनन नहिं, संस्थान नहिं, तन भी नहीं ॥५०॥ नहिं राग जीव के , द्वेष नहिं,अरु मोह जीव के है नहीं प्रत्यय नहीं, नहिं कर्म अरु नोकर्म भी जीव के नहीं ॥५१॥ नहीं वर्ग जीव के, वर्गणा नहिं, कर्म-स्पर्द्धक है नहीं अध्यात्म-स्थान न जीव के, अनुभाग-स्थान भी हैं नहीं ॥५२॥ जीव के नहीं कुछ योगस्थान रू, बन्ध-स्थान भी हैं नहीं नहिं उदय-स्थान न जीव के, अरु स्थान मार्गणा के नहीं ॥५३॥ स्थितिबन्ध-स्थान न जीव के, संक्लेश-स्थान भी हैं नहीं जीव के विशुद्धि-स्थान, संयमलब्धि-स्थान भी हैं नहीं ॥५४॥ नहिं जीवस्थान भी जीव के गुणस्थान भी जीव के नहीं ये सब ही पुद्दल-द्रव्य के, परिणाम हैं जानो यही ॥५५॥

अन्वयार्थ: [जीवस्स] जीव के [वण्णो] वर्ण [णित्थ] नहीं, [ण वि गंधो] गन्ध भी नहीं, [ण वि रसो] रस भी नहीं [य] और [ण वि फासो] स्पर्श भी नहीं, [ण वि रूवं] रूप भी नहीं, [ण सरीरं] शरीर भी नहीं, [ण वि संठाण] संस्थान भी नहीं, [ण संहणणं] संहनन भी नहीं; [जीवस्स] जीव के [णित्थ रागो] राग भी नहीं, [ण वि दोसो] द्वेष भी नहीं, [मोहो] मोह भी [णेव विज्जदे] विद्यमान नहीं, [णो पच्चया] प्रत्यय (आसव) भी नहीं, [ण कम्मं] कर्म भी नहीं [च] और [णोकम्मं वि] नोकर्म भी [से णित्थ] उसके नहीं है; [जीवस्स णित्थ वग्गो] जीव के वर्ग नहीं, [ण वग्गणा] वर्गणा नहीं, [णेव फड्डया केई] कोई स्पर्धक भी नहीं, [णो अज्झप्पट्ठाणा] अध्यात्मस्थान भी नहीं [य] और [अणुभागठाणाणि] अनुभागस्थान भी [णेव] नहीं है; [जीवस्य] जीव के [णित्थ केई जोयट्ठाणा] कोई योगस्थान भी नहीं [वा] अथवा [ण बंधठाणा]

बन्धस्थान भी नहीं, [य] और [उदयहाणा] उदयस्थान भी [णेव] नहीं, [ण मग्गणहाणया केई] कोई मार्गणास्थान भी नहीं हैं; [जीवस्य] जीव के [णो ठिदिबंधहाणा] स्थितिबन्धस्थान भी नहीं [वा] अथवा [ण संकिलेसठाणा] संक्लेशस्थान भी नहीं, [विसोहिहाणा] विशुद्धिस्थान भी [णेव] नहीं [वा] अथवा [संजमलद्धिठाणा] संयमलब्धिस्थान भी [णो] नहीं हैं; [य] और [जीवस्य] जीव के [जीवहाणा] जीवस्थान भी [णेव] नहीं [वा] अथवा [गुणहाणा] गुणस्थान भी [ण अत्थि] नहीं हैं; [जेण दु] क्योंकि [एदे सब्वे] यह सब [पोग्गलदब्बस्स] पुद्गलद्रव्य के [परिणामा] परिणाम हैं।



+ व्यवहार से वर्णादि भाव जीव के, निश्चय से नहीं -

# ववहारेण दु एदे जीवस्स हवंति वण्णमादीया (५६) गुणठाणंता भावा ण दु केई णिच्छयणयस्स ॥६१॥

वर्णादि गुणस्थानान्तं भावं जु, जीव के व्यवहार से पर कोई भी ये भाव नहिं हैं, जीव के निश्चयविषें ॥५६॥

अन्वयार्थ: [एदे] यह [वण्णमादीया] वर्ण को आदि लेकर [गुणठाणंता] गुणस्थान-पर्यन्त जो [भावा] भाव कहे गये वे [ववहारेण दु] व्यवहार-नय से तो [जीवस्स हवंति] जीव के हैं [दु] किन्तु [णिच्छयणयस्स] निश्चय-नय से [केई ण] कोई भी नहीं हैं।



+ जीव का वर्णादि के साथ संयोग सम्बन्ध -

### एदेहिं य सम्बन्धो जहेव खीरोदयं मुणेदव्वो (५७) ण य होंति तस्स ताणि दु उवओगगुणाधिगो जम्हा ॥६२॥

इन भाव से सम्बन्ध जीव का, क्षीर जलवत् जानना उपयोग गुण से अधिक, तिससे भाव कोई न जीव का ॥५७॥

अन्वयार्थ: [एदेहिं य सम्बन्धो] इन वर्णादिक भावों के साथ जीव का सम्बन्ध [जहेव खीरोदयं] दूध और पानी जैसा (एक-क्षेत्रावगाह-रूप संयोग-सम्बन्ध) [मुणेदव्वो] जानना [य] और [ताणि] वे [तस्स दु ण होंति] उस जीव के नहीं हैं [जम्हा] क्योंकि जीव [उवओगगुणाधिगो] उनसे उपयोग-गुण से अधिक / भिन्न है ।



पंथे मुस्संतं पस्सिद्धण लोगा भणंति ववहारी (५८) मुस्सदि एसो पंथों ण य पंथो मुस्सदे कोई ॥६३॥ तह जीवे कम्माणं णोकम्माणं च पस्सिद्वं वण्णं (५९) जीवस्स एस वण्णो जिणेहिं ववहारदो उत्तो ॥६४॥ गंधरसफासरूवा देहो संठाणमाइया जे य (६०) सव्वे ववहारस्स य णिच्छयदण्ह् ववदिसंति ॥६५॥

देखा लुटाते पंथमें को, पन्थे ये लुटात है-जनगण कहे व्यवहार से, नहिं पन्थ को लुटात है ॥५८॥ त्यों वर्ण देखा जीव में इन कर्म अरु नोकर्म का जिनवर कहें व्यवहार से, 'यह वर्ण है इस जीव का' ॥५९॥ त्यों गन्ध, रस, रूप, स्पर्श, तन, संस्थान इत्यादिक सबैं भूतार्थदृष्टा पुरुष ने, व्यवहारनय से वर्णये ॥६०॥

अन्वयार्थ: [पंथे मुस्संतं] जैसे मार्ग में जाते हुए व्यक्ति को लुटता हुआ [पस्सिद्रण] देखकर '[एसो पंथो] यह मार्ग [मुस्सदि] लुटता है,' इसप्रकार [ववहारी लोगाँ] व्यवहारीजन [भणंति] कहते हैं; किन्तु परमार्थ से विचार किया जाये तो [कोई पंथो] कोई मार्ग तो [ण य मुस्सदे] नहीं लुटता, (मार्ग में जाता हुआ मनुष्य ही लुटता है) [तह] इसीप्रकार [जीवे] जीव में [कम्माणं णोकम्माणं च। कर्मों का और नोकर्मों का विण्णं। वर्ण (पस्सिदुं। देखकर 'जिवस्य) जीव का (एस वण्णे) यह वर्ण है' इसप्रकार [जिणेहिं] जिनेन्द्रदेव ने [ववहारदो] व्यवहार से [उत्तो] कहा है [एवं] इसीप्रकार |गंधरसफांसरूवा| गन्ध, रस, स्पर्श, रूप, |देहो संठाणमाइया| देह, संस्थान आदि | जे य सब्वे | जो सब हैं, | ववहारस्स | वे सब व्यवहार से | णिच्छयदण्हू | निश्चय के देखनेवाले |ववदिसंति| कहते हैं।



+ वर्णादि भाव के साथ जीव का तादात्म्य नहीं -

### तत्थ भवे जीवाणं संसारत्थाण होंति वण्णादि (६१) संसारपमुक्काणं णत्थि हु वण्णादओ केई ॥६६॥ संसारी जीव के वर्ण आदिक, भाव हैं संसार में

संसार से परिमुक्त के नहिं, भाव को वर्णादिके ॥६१॥

अन्वयार्थ : |वण्णादि| वर्णादि भाव |संसारत्याण| संसार में स्थित |जीवाणं| जीवों के |तत्थ भवे। उस संसार में **|होंति**। होते हैं, और **|संसारपमुक्काणं**। संसार से मुक्त हुए जीवों के |हू।

निश्चय से |वण्णादओ केई| वर्णादिक कोई भी (भाव) |णत्थि| नहीं।



+ जीव का वर्णादि से तादात्म्य में दोष -

### जीवो चेव हि एदे सब्बे भाव त्ति मण्णसे जदि हि (६२) जीवस्साजीवस्स य णत्थि विसेसो दु दे कोई ॥६७॥

वर्णादिमय ही जीव हैं तुम यदी मानो इस तरह तब जीव और अजीव में अन्तर करोगे किस तरह ॥६२॥

अन्वयार्थ: [जिद हि] यदि ऐसा ही [ति मण्णसे] मानोगे कि [एदे सब्बे भाव] यह वर्णीदिक) सर्वभाव [जीवो चेव हि] जीव ही हैं, [दु] तो [दे] तुम्हारे मत में [जीवस्साजीवस्स य] जीव और अजीव का [कोई] कोई [विसेसो] भेद [णित्थि] नहीं रहता ।



+ संसार अवस्था में जीव के वर्णादि से तादात्म्य में दोष -

### अह संसारत्थाणं जीवाणं तुज्झ होंति वण्णादी (६३) तम्हा संसारत्था जीवा रूवित्तमावण्णा ॥६८॥ एवं पोग्गलदव्वं जीवो तहलक्खणेण मूढमदी (६४) णिव्वाणमुवगदो वि य जीवत्तं पोग्गलो पत्तो ॥६९॥

मानो उन्हें वर्णादिमय जो जीव हैं संसार में। तब जीव संसारी सभी वर्णादिमय हो जायेंगे ॥६३॥ यदि लक्षणों की एकता से जीव हों पुद्रल सभी। बस इसतरह तो सिद्ध होंगे सिद्ध भी पुद्रलमयी॥६४॥

अन्वयार्थ: [अह] अथवा यदि [तुज्झ] तुम्हारा मत यह हो कि [संसारत्याणं जीवाणं] संसार में स्थित जीवों के ही [वण्णादी] वर्णादिक (तादात्म्य-स्वरूप से) [होंति] हैं, [तम्हा] तो इस कारण से [संसारत्या जीवा] संसार में स्थित जीव [रूवित्तमावण्णा] रूपित्व को प्राप्त हुये; [एवं] ऐसा होने से, [तहलक्खणेण] वैसा लक्षण (अर्थात् रूपित्व-लक्षण) तो पुद्गल-द्रव्य का होने से, [मृढमदी] हे मूढ़बुद्धि ! [पोग्गलदव्यं] पुद्गल-द्रव्य ही [जीवो] जीव कहलाया [य] और (मात्र संसार-अवस्था में ही नहीं किन्तु) [णिव्वाणमुवगदो वि] निर्वाण प्राप्त होने पर भी [पोग्गलो] पुद्गल ही [जीवत्तं] जीवत्व को [पत्तो] प्राप्त हुआ |



+ अत: नाम-कर्म का उदय जीव नहीं है -

### एक्कं च दोण्णि तिप्णि य चत्तारि य पंच इन्दिया जीवा (६५) बादरपज्जित्तदरा पयडीओ णामकम्मस्स ॥७०॥ एदाहि य णिव्वत्ता जीवट्ठाणा उ करणभूदाहिं (६६) पयडीहिं पोग्गलमइहिं ताहिं कहं भण्णदे जीवो ॥७१॥

जीव एक-दो-त्रय-चार-पञ्चेन्द्रिय, बादर, सूक्ष्म हैं पर्याप्त अनपर्याप्त जीव जु नामकर्म की प्रकृति है ॥६५॥ जो प्रकृति यह पुद्गलमयी, वह करणरूप बने अरे उससे रचित जीवथान जो हैं, जीव क्यों हि कहाय वे ॥६६॥

अन्वयार्थ: [एक्कं च] एकेन्द्रिय, [दोण्णि] द्वीन्द्रिय, [तिप्णि य] और त्रीन्द्रिय, [चत्तारि य] चतुरिन्द्रिय, और [पंच इन्दिया] पन्चेन्द्रिय, [बादरपज्जित्तदरा] बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त और अपर्याप्त [जीवा] जीव ये [णामकम्मस्स] नामकर्म की [पयडीओ] प्रकृतियाँ हैं; [एदाहि य] इन [पयडीहें] प्रकृतियों [पोग्गलमइहें ताहिं] जो कि पुद्गल-मय-रूप से प्रसिद्ध हैं उनके द्वारा [करणभूदाहिं] करणस्वरूप होकर [णिळ्ता] रचित [जीवहाणा] जो जीवस्थान (जीवसमास) हैं वे [जीवो] जीव [कहं] कैसे [भण्णदे] कहे जा सकते हैं ?



+ देह को जीव कहना व्यवहार -

### पज्जत्तापज्जत्ता जे सुहुमा बादरा य जे चेव (६७) देहस्स जीवसण्णा सुत्ते ववहारदो उत्ता ॥७२॥

पर्याप्त अनपर्याप्त जो, हैं सूक्ष्म अरु बादर सभी व्यवहार से कही जीवसंज्ञा, देह को शास्त्रन महीं ॥६७॥

अन्वयार्थ: [जे] जो [पज्जत्तापज्जता] पर्याप्त, अपर्याप्त [सुहुमा बादरा य] सूक्ष्म और बादर आदि [जे चेव] जितनी [देहस्य] देह की [जीवसण्णा] जीवसंज्ञा कही हैं वे सब [सुत्ते] सूत्र में [ववहारदो] व्यवहार से [उत्ता] कही हैं।



## मोहणकम्मस्सुदया दु विण्णिया जे इमे गुणट्ठाणा (६८) ते कह हवंति जीवा जे णिच्चमचेदणा उत्ता ॥७३॥

मोहनकरम के उदय से, गुणस्थान जो ये वर्णये वे क्यों बने आत्मा, निरन्तर जो अचेतन जिन कहे ? ॥६८॥

अन्वयार्थ : [जे इमे] जो यह [गुणट्ठाणा] गुणस्थान हैं वे [मोहणकम्मस्सुदया दु] मोहकर्म के उदय से होते हैं [विण्णया] ऐसा (सर्वज्ञ द्वारा) वर्णन किया गया है; [ते] वे [जीवा] जीव [कह] कैसे [हवंति] हो सकते हैं कि जो [णिच्चम] सदा [अचेदणा] अचेतन [उत्ता] कहे गये हैं ?



### कर्ता-कर्म अधिकार



+ आस्रव और जीव का भेद ना जानना - अप्रतिबुद्ध / अज्ञानी -

जाव ण वेदि विसेसंतरं तु आदासवाण दोह्नं पि (६९) अण्णाणी ताव दु सो कोहादिसु वट्टदे जीवो ॥७४॥ कोहादिसु वट्टंतस्स तस्स कम्मस्स संचओ होदी (७०) जीवस्सेवं बंधो भणिदो खलु सव्वदिरसीहिं ॥७५॥

आतमा अर आस्रवों में भेद जब जाने नहीं हैं अज्ञ तबतक जीव सब क्रोधादि में वर्तन करें ॥६९॥ क्रोधादि में वर्तन करें तब कर्म का संचय करें हो कर्मबंधन इसतरह इस जीव को जिनवर कहें ॥७०॥

अन्वयार्थ : [जीवो] यह जीव [जाव] जब तक [तु आदासवाण दोह्नं पि] आत्मा और आस्रव इन दोनों के [विसेसंतरं] भिन्न-भिन्न लक्षणों को [ण वेदि] नहीं जानता [ताव] तब तक [सो अण्णाणी] वह अज्ञानी हुआ [कोहादिसु] क्रोधादिक आस्रवों में [वट्टदे] प्रवर्तता है ।

[कोहादिसु] क्रोधादिकों में [वट्टंतस्स तस्स] वर्तते हुए उसके [कम्मस्स] कर्मों का [संचओ होदी] संचय होता है । [खलु] निष्चयतः [एवं] इस प्रकार [जीवस्य] जीव के [बंधो] कर्मों का बंध [सव्वदिश्तीहिं] सर्वज्ञदेवों ने [भिणदो] कहा है ।



+ अब कर्त्ता-कर्म रूप प्रवृत्ति की निवृत्ति किस प्रकार होती है उसे कहते हैं -- -

### जइया इमेण जीवेण अप्पणो आसवाण य तहेव (७१) णादं होदि विसेसंतरं तु तइया ण बंधो से ॥७६॥

आतमा अर आस्रवों में भेद जाने जीव जब जिनदेव ने ऐसा कहा कि नहीं होवे बंध तब ॥७१॥

अन्वयार्थ : [जइया] जब [इमेण] यह [जीवेण] जीव [अप्पणो] आत्मा [य] और [आसवाण] आस्रवों का [विसेसंतरं] अन्तर और भेद [णादं] जानता [होदि] है, [तइया ण बंधो से] तब उसे बंध नहीं होता ।



+ ज्ञानी निर्बंध कैसे होता है ? -

### णादूण आसवाणं असुचित्तं च विवरीयभावं च (७२) दुक्खस्स कारणं ति य तदो णियत्तिं कुणदि जीवो ॥७७॥

इन आस्रवों की अशुचिता विपरीतता को जानकर आतम करे उनसे निवर्तन दु:ख कारण मानकर ॥७२॥

अन्वयार्थ : [आसवाणं] आस्रवों की [असुचित्तं] अशुचिता [च] एवं [विवरीयभावं] विपरीतता [णादूण] जानकर [च] और वे [दुक्खस्स कारणं] दु:ख के कारण हैं - [इति य] अतः [जीवो] जीव [तदो] उनसे [णियत्तिं] निवृत्ति [कुणिद्ध] करता है ।



+ आस्रवों से निवृत्ति का उपाय -

### अहमेक्को खलु सुद्धो णिम्ममंओ णाणदंसणसमग्गो (७३) तम्हि ठिदो तच्चित्तो सब्वे एदे खयं णेमि ॥७८॥

मैं एक हूँ मैं शुद्ध निर्मम ज्ञान-दर्शन पूर्ण हूँ थित लीन निज में ही रहूँ सब आस्रवों का क्षय करूँ ॥७३॥ अन्वयार्थ: [अहमेक्को खलु सुद्धो] मैं एक होने से निष्चयतः शुद्ध हूं [णिम्ममओ णाणदंसणसमग्गो] ममतारहित ज्ञान दर्शन से पूर्ण हूं [तिम्हि ठिदो तिच्चित्ते] ऐसे स्थित उस चैतन्य द्वारा [एदे सव्वे] इन सब (क्रोधादिक आसवों) को [खयं णेमि] क्षय को प्राप्त कराता हूं ।



+ ज्ञान और आस्रवों से निवृत्ति का एक काल -

# जीवणिबद्धा एदे अधुव अणिच्चा तहा असरणा य (७४) दुक्खा दुक्खफलात्ति य णादूण णिवत्तदे तेहिं ॥७९॥

ये सभी जीवनिबद्ध अध्रव शरणहीन अनित्य हैं

दु:खरूप दु:खफल जानकर इनसे निवर्तन बुध करें ॥७४॥

अन्वयार्थ: [एते] ये (आसव) [जीवणिबद्धा] जीव के साथ निबद्ध है [अधुव] अधुव है [तहा] तथा [अणिच्चा] अनित्य है [य] और [असरणा] अशरण है [दुक्खा] दुःखरूप हैं [य] और [दुक्खफला] दुःखफल वाले हैं [इति णादूण] ऐसा जानकर ज्ञानी पुरुष [तेहिं] उनसे [णिवत्तदे] अलग हो जाता है ।



+ ज्ञानी की पहचान -

## कम्मस्स य परिणामं णोकम्मस य तहेव परिणामं (७५) ण करेदि एदमादा जो जाणदि सो हवदि णाणी ॥८०॥

करम के परिणाम को नोकरम के परिणाम को जो ना करे बस मात्र जाने प्राप्त हो सद्ज्ञान को ॥८०॥

अन्वयार्थ : [य] जो [आदा] जीव [एनं] इस [कम्मस्स य परिणामं] कर्म के परिणाम को [य तहेव] और उसी भांति [णोकम्मस परिणामं] नोकर्म के परिणाम को [ण करेदि] नहीं करता है, परंतु [जाणिद] जानता है [सो] वह [णाणी] ज्ञानी [हविद] है ।



+ आत्मा पृण्य-पापादि परिणामों का कर्त्ता -- व्यवहार -

कत्ता आदा भणिदो ण य कत्ता केण सो उवाएण धम्मादी परिणामे जो जाणदि सो हवदि णाणी ॥८१॥ अन्वयार्थ: किसी एक नय (व्यवहार नय) से आत्मा पुण्य-पापादि परिणामों का कर्त्ता है और किसी एक नय (निश्चय नय) से आत्मा इन परिणामों का कर्त्ता नहीं है, इस प्रकार जो जानता है वह ज्ञानी है।



+ कर्मों को जानते हुए इस जीव का पुद्गल के साथ अतादात्म्य -

## ण वि परिणमदि ण गिण्हदि उप्पज्जदि णपरदव्वपज्जाए (७६) णाणी जाणंतो वि हु पोग्गलकम्मं अणेयविहं ॥८२॥

परद्रव्य की पर्याय में उपजे ग्रहे ना परिणमें बहुभाँति पुद्गल कर्म को ज्ञानी पुरुष जाना करें ॥७६॥

अन्वयार्थ: [णाणी] ज्ञानी [अणेयविहं] अनेक प्रकार के [पोग्गलकम्मं] पुद्गल-द्रव्य के पर्याय रूप कर्मों को [जाणंतो वि] जानता हुआ भी [हु] निश्चय से [परदव्वपज्जाए] पर द्रव्य के पर्यायों में [ण वि परिणमदि] न ही परिणमित होता है [ण गिण्हदि] न ग्रहण करता है [उप्पज्जदि ण] और न उत्पन्न होता है ।



+ कर्मोदय के साथ अतादात्म्य -

## ण वि परिणमदि ण गिण्हदि उप्पज्जदि ण परदव्वपज्जाए (७७) णाणी जाणंतो वि हु सगपरिणामं अणेयविहं ॥८३॥

परद्रव्य की पर्याय में उपजे ग्रहे ना परिणमें बहुभाँति निज परिणाम सब ज्ञानी पुरुष जाना करें ॥७७॥

अन्वयार्थ: [णाणी] ज्ञानी [अणेयविहं] अनेक प्रकार के [सगपरिणामं] अपने परिणामों को [जाणंतो वि] जानता हुआ भी [हु] निश्चय से [परदव्वपज्जाए] पर द्रव्य के पर्यायों में [ण वि परिणमित होता है [ण गिण्हिद] न ग्रहण करता है [उप्पज्जिद ण] और न उत्पन्न होता है ।



+ ज्ञानी के कर्म-फल में कर्ता-कर्म भाव नहीं -

ण वि परिणमदि ण गिण्हदि उप्पज्जदि ण परदव्वपज्जाए (७८) णाणी जाणंतो वि हु पोग्गलकम्मप्फलमणंतं ॥८४॥

#### परद्रव्य की पर्याय में उपजे ग्रहे ना परिणमें पुद्गल करम का नंतफल ज्ञानी पुरुष जाना करें ॥७८॥

अन्वयार्थ: [णाणी] ज्ञानी [अणेयविहं] अनेक प्रकार के [पोग्गलकम्मप्फलमणंतं] अनन्त पुद्गल-कर्म के फलों को [जाणंतो वि] जानता हुआ भी [हु] निश्चय से [परदव्वपज्जाए] पर द्रव्य के पर्यायों में [ण वि परिणमदि] न ही परिणमित होता है [ण गिण्हदि] न ग्रहण करता है [उप्पज्जदि ण] और न उत्पन्न होता है ।



+ पुद्गल का भी जीव के साथ कर्ता-कर्मभाव नहीं -

### ण वि परिणमदि ण गिण्हदि उप्पज्जदि ण परदव्वपज्जाए (७९) पोग्गलदव्वं पि तहा परिणमदि सएहिं भावेहिं ॥८५॥

परद्रव्य की पर्याय में उपजे ग्रहे ना परिणमें इस ही तरह पुद्रल दरव निजभाव से ही परिणमें ॥७९॥

अन्वयार्थ: [पोग्गलदव्वं पि] पुद्गल द्रव्य भी [परदव्वपज्जाए] पर-द्रव्य के पर्याय में [तहा] उस प्रकार [ण वि परिणमदि] न तो परिणमन करता है, [ण गिण्हदि] उसको ग्रहण भी नहीं करता और [उप्पज्जदि ण] न उत्पन्न होता है, किन्तु [सएहिं भावेहिं] अपने भावों से ही [परिणमदि] परिणमन करता है।



+ जीव-पुद्गल के निमित्त-नैमित्तिक संबंध होने पर भी कर्ता-कर्म का अभाव -

जीवपरिणामहेदुं कम्मत्तं पोग्गला परिणमंति (८०) पोग्गलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमदि ॥८६॥ ण वि कुव्वदि कम्मगुणे जीवो कम्मं तहेव जीवगुणे (८१) अण्णोण्णणिमित्तेण दु परिणामं जाण दोण्हं पि ॥८७॥ एदेण कारणेण दु कत्त आदा सएण भावेण (८२) पोग्गलकम्मकदाणं ण दु कत्त सव्वभावाणं ॥८८॥

जीव के परिणाम से जड़कर्म पुद्गल परिणमें पुद्गल करम के निमित्त से यह आतमा भी परिणमें ॥८०॥ आतम करे ना कर्मगुण ना कर्म आतमगुण करे पर परस्पर परिणमन में दोनों परस्पर निमित्त हैं ॥८१॥

#### बस इसलिए यह आतमा निजभाव का कर्ता कहा अन्य सब पुद्गलकरमकृत भाव का कर्ता नहीं ॥८२॥

अन्वयार्थ: [पोग्गला] पुद्गल [जीवपरिणामहेंद्रं] जीव के परिणाम का निमित्त पाकर [कम्मत्तं] कर्मत्व-रूप [परिणमंति] परिणमन करते हैं [तहेव] उसी प्रकार [जीवो वि] जीव भी [पोग्गलकम्मणिमित्तं] पुद्गल-कर्म का निमित्त पाकर [परिणमदि] परिणमन करता है । तो भी [जीवो] जीव [कम्मगुणे] कर्म के गुणों को [ण वि] नहीं [कुळवि] करता [तहेव] उसी भांति [कम्मं] कर्म [जीवगुणे] जीव के गुणों को नहीं करता । [द्र] किंतु [दोण्हं पि] इन दोनों के [अण्णोण्णणिमित्तेण] परस्पर निमित्त-मात्र से [परिणामं] परिणाम [जाण] जानो [एदेण कारणेण दु] इसी कारण से [सएण भावेण] अपने भावों से [आदा] आत्मा [कत्त] कर्ता कहा जाता है [दु] परंतु [पोग्गलकम्मकदाणं] पुद्गल कर्म द्वारा किये गये [सळभावाणं] समस्त ही भावों का [ण कत्त] कर्ता नहीं है ।



+ जीव का कर्तृत्व और भोक्तृत्व अपने परिणामों के साथ ही -

## णिच्छयणयस्स एवं आदा अप्पाणमेव हि करेदि (८३) वेदयदि पुणो तं चेव जाण अत्ता दु अत्ताणं ॥८९॥

हें भव्यजन ! तुम जान लो परमार्थ से यह आतमा निजभाव को करता तथा निजभाव को ही भोगता ॥८३॥

अन्वयार्थ: [णिच्छयणयस्स] निश्चय-नय के मत में [एवं] इस प्रकार [आदा] आत्मा [अप्पाणमेव हि] अपने को ही [करेदि] करता है [पुणो दु] और फिर [अत्ता] वह आत्मा [तं चेव अत्ताणं] अपने को ही [वेदयदि] भोगता है ऐसा तू [जाण] जान ।



+ लोक-व्यवहार ऐसा होता है -

# ववहारस्स दु आदा पोग्गलकम्मं करेदि णेयविहं (८४) तं चेव पुणो वेयइ पोग्गलकम्मं अणेयविहं ॥९०॥

अनेक विध पुद्गल करम को करे भोगे आतमा व्यवहारनय का कथन है यह जान लो भव्यात्मा ॥८४॥

अन्वयार्थ: [ववहारस्स दु] परंतु व्यवहारनय के दर्शन में [आदा] आत्मा [णेयविहं] अनेक प्रकार के [पोग्गलकम्मं] पुद्गल कर्म को [करेदि] करता है [तं चेव पुणो] और फिर उस ही [अणेयविहं] अनेक प्रकार के [पोग्गलकम्मं] पुद्गल-कर्म को [वेयइ] भोगता है ।



+ द्विक्रियावादियों की मान्यता दूषित -

## जिंद पोग्गलकम्मिमणं कुव्वदि तं चेव वेदयदि आदा (८५) दोकिरियावदिरित्ते पसज्जदे सो जिणावमदं ॥९१॥

पुद्गल करम को करे भोगे जगत में यदि आतमा द्विक्रिया अव्यतिरिक्त हों सम्मत न जो जिनधर्म में ॥८५॥

अन्वयार्थ: [जिद] यदि [आदा] आत्मा [इणं] इस [पोग्गलकम्म] पुद्गल-कर्म को [कुळवि] करे [च] और [तं चेव] उसी को [वेदयदि] भोगे तो [सो] वह [दोिकरियावदिरित्ते] आत्मा दो क्रियासे अभिन्न [पसज्जदे] प्रसक्त होता है सो यह [जिणावमदं] जिनदेव का अवमत है याने जिनमत से अलग है ।



+ द्विक्रियावादी मिथ्यादृष्टि क्यों ? -

## जम्हा दु अत्तभावं पोग्गलभावं च दो वि कुव्वंति (८६) तेण दु मिच्छादिट्ठी दोकिरियावादिणो होंति ॥९२॥

यदि आतमा जड़भाव चेतनभाव दोनों को करे तो आतमा द्विक्रियावादी मिथ्यादृष्टि अवतरे ॥८६॥

अन्वयार्थ: [जम्हा दु] जिस कारण [अत्तभावं] आत्मा के भाव को [च] और [पोग्गलभावं] पुद्गल के भाव को [दो वि] दोनों ही को आत्मा [कुळ्वंति] करते हैं ऐसा कहते हैं [तेण दु] इसी कारण [दोकिरियावादिणो] दो क्रियाओं को एक के ही कहने वाले [मिच्छादिट्ठी] मिथ्यादृष्टि ही [हुंति] हैं।



+ द्विक्रियावादी का विशेष व्याख्यान -

### पुग्गलकम्मणिमित्तं जह आदा कुणदि अप्पणो भावं पुग्गलकम्मणिमित्तं तह वेददि अप्पणो भावं ॥९३॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे यह [आदा] आत्मा [पुग्गलकम्मणिमित्तं] पौदगलिक ज्ञानावरणादि कर्म के उदय के निमित्त से होने वाले [अप्पणो भावं] अपने भावों को [कुणिद] करता है [तह] उसी प्रकार [पुग्गलकम्मणिमित्तं] पौदगलिक कर्म के निमित्त से होने वाले [अप्पणो भावं] अपने भावों को [वेदिद] भोगता भी है ।

- - | |

+ शुद्ध-चैतन्य स्वभावी जीव में मिथ्या-दर्शनादि विकारी भाव कैसे ? -

### मिच्छत्तं पुण दुविहं जीवमजीवं तहेव अण्णाणं (८७) अविरदि जोगो मोहो कोहादीया इमे भावा ॥९४॥

मिथ्यात्व-अविरति-जोग-मोहाज्ञान और कषाय हैं ये सभी जीवाजीव हैं ये सभी द्विविधप्रकार हैं ॥८७॥

अन्वयार्थ: [पुण] और [मिच्छत्तं] जो मिथ्यात्व कहा गया था वह [दुविहं] दो प्रकार का है [जीवमजीवं] एक जीव मिथ्यात्व, एक अजीव मिथ्यात्व [तहेव] और उसी प्रकार [अण्णाणं] अज्ञान [अविरिद] अविरित [जोगो] योग [मोहो] मोह और [कोहादीया] क्रोधादि कषाय [इमे भावा] ये सभी भाव जीव अजीव के भेद से दो-दो प्रकार के हैं।



+ मिथ्यात्वादिक जीव अजीव कहे हैं वे कौन हैं ? -

## पोग्गलकम्मं मिच्छं जोगो अविरदि अणाणमज्जीवं (८८) उवओगो अण्णाणं अविरदि मिच्छं च जीवो दु ॥९५॥

मिथ्यात्व आदि अजीव जो वे सभी पुद्रल कर्म हैं मिथ्यात्व आदि जीव हैं जो वे सभी उपयोग हैं ॥८८॥

अन्वयार्थ: [मिच्छं] जो मिथ्यात्व [जोगो] योग [अविरिद्ध] अविरित [अणाणमज्जीवं] अज्ञान अजीव है वह तो [पोग्गलकम्मं] पुद्गल-कर्म है [च] और जो [अण्णाणं] अज्ञान [अविरिद्ध] अविरित्त [मिच्छं] मिथ्यात्व [जीवो] जीव है [दु] सो [उवओगो] उपयोग है ।



+ आत्म-भावों का कर्त्ता आत्मा और द्रव्य-कर्मादिमय पर-भावों का कर्ता पुद्गल -

### उवओगस्स अणाई परिणामा तिण्णि मोहजुत्तस्स (८९) मिच्छत्तं अण्णाणं अविरदिभावो य णादव्वो ॥९६॥

मोहयुत उपयोग के परिणाम तीन अनादि से जानो उन्हें मिथ्यात्व अविरतभाव अर अज्ञान ये ॥८९॥

अन्वयार्थ : [मोहजुत्तस्स] अनादि से मोहयुक्त [उवओगस्स] उपयोग के [अणाई] अनादि से लेकर [तिण्णि परिणामा] तीन परिणाम हैं वे [मिच्छत्तं] मिथ्यात्व [अण्णाणं] अज्ञान [च



+ आत्मा के तीन-विकारी परिणामों का कर्त्तापना है -

## एदेसु य उवओगो तिविहो सुद्धो णिरंजणो भावो (९०) जं सो करेदि भावं उवओगो तस्स सो कत्ता ॥९७॥

यद्यपी उपयोग तो नित ही निरंजन शुद्ध है जिसरूप परिणत हो त्रिविध वह उसी का कर्ता बने ॥९०॥

अन्वयार्थ: [सुद्धो] यद्यपि शुद्धनय से [णिरंजणो] निरंजन / शुद्ध [उवओगो] उपयोग याने आत्मा है तो भी [एदेसु य] मिथ्यात्व, अज्ञान, अविरित इन तीनों के निमित्तभूत होने पर [तिविहो भावो] तीन प्रकार परिणाम वाला होता है । [सो] सो वह आत्मा [जं] जब जिस [भावं] भाव को [करेदि] स्वयं करता है [तस्स] उसी का [सो] वह [कत्ता] कर्ता होता है ।



+ कर्म-वर्गणा योग्य पुद्गल-द्रव्य अपने उपादान से कर्म-रूप में परिणत होता है -

### जं कुणदि भावमादा कत्ता सो होदि तस्स भावस्स (९१) कम्मत्तं परिणमदे तम्हि सयं पोग्गलं दव्वं ॥९८॥

आतम करे जिस भाव को उस भाव का कर्ता बने बस स्वयं ही उस समय पुद्गल कर्मभावे परिणमे ॥९१॥

अन्वयार्थ: [आदा] आत्मा [जं भावम्] जिस भाव को [कुणिद] करता है [तस्स भावस्स] उस भाव का [कत्ता] कर्ता [सो] वह [होदि] होता है [तिम्ह] उसके कर्ता होने पर [पोगगलं दव्वं] पुद्गल-द्रव्य [सयं] अपने आप [कम्मत्तं] कर्मरूप [परिणमदे] परिणमन करता है ।



+ वीतराग-स्वसंवेदन-ज्ञान के नहीं होने से नूतन कर्म बंध -

### परमप्पाणं कुव्वं अप्पाणं पि य परं करिंतो सो (९२) अण्णाणमओ जीवो कम्माणं कारगो होदि ॥९९॥

पर को करे निजरूप जो पररूप जो निज को करे अज्ञानमय वह आतमा पर करम का कर्ता बने ॥९२॥ अन्वयार्थ : [अण्णाणमओ] अज्ञानमय [सो जीवो] वह जीव [परमप्पाणं] पर को आपरूप [कुळं] करता है [य] और [अप्पाणं पि] अपने को भी [परं] पररूप [करिंतो] करता हुआ [कम्माणं] कर्मों का [कारगो] कर्ता [होदि] होता है ।



+ ज्ञान से कर्मों का बंध नहीं होता -

## परमप्पाणमकुव्वं अप्पाणं पि य परं अकुव्वंतो (९३) सो णाणमओ जीवो कम्माणमकारगो होदि ॥१००॥

पररूप ना निज को करे पर को करे निज रूप ना अकर्ता रहे पर करम का सद्ज्ञानमय वह आतमा ॥९३॥

अन्वयार्थ: [जीवो] जीव [परमप्पाणमकुळं] अपने को पररूप नहीं करता हुआ [य] और [परं] पर को [अप्पाणं पि] अपने रूप भी [अकुळंतो] नहीं करता हुआ [सो] वह [णाणमओ] ज्ञानमय [जीवो] जीव [कम्माणमकारगो] कर्मों का करने वाला नहीं [होदि] है ।



+ अज्ञान से ही नूतन कर्मों का बंध क्यों ? -

तिविहो एसुवओगो अप्पवियप्पं करेदि कोहोऽहं (९४) कत्ता तस्सुवओगस्स होदि सो अत्तभावस्स ॥१०१॥ तिविहो एसुवओगो अप्पवियप्पं करेदि धम्मादी (९५) कत्ता तस्सुवओगस्स होदि सो अत्तभावस्स ॥१०२॥

त्रिविध यह उपयोग जब 'मैं क्रोध हूँ' इम परिणमें तब जीव उस उपयोगमय परिणाम का कर्ता बने ॥९४॥ त्रिविध यह उपयोग जब 'मैं धर्म हूँ' इम परिणमें तब जीव उस उपयोगमय परिणाम का कर्ता बने ॥९५॥

अन्वयार्थ: [एस] यह [तिविहो] तीन प्रकार का [उवओगो] उपयोग [अप्पवियप्पं] अपने में विकल्प [करेदि] करता है कि [कोहोऽहं] मैं क्रोध-स्वरूप हूं, सो वह [तस्स] उस [उवओगस्स] उपयोगरूप [अत्तभावस्स] अपने भाव का [कत्ता] कर्ता [होदि] होता है। [एस] यह [तिविहो] तीन प्रकार का [उवओगो] उपयोग [धम्मादी] धर्म आदिक द्रव्य-रूप [अप्पवियप्पं] आत्म-विकल्प [करेदि] करता है याने उनको अपने जानता है सो वह [तस्स] उस [उवओगस्स] उपयोग-रूप [अत्तभावस्स] अपने भाव का [कत्ता] कर्ता [होदि] होता है।



+ कर्तृत्व का मूल कारण अज्ञान -

## एवं पराणि दव्वाणि अप्पय कुणदि मंदबुद्धीओ (९६) अप्पाणं अवि य परं करेदि अण्णाणभावेण ॥१०३॥

इसतरह यह मंदबुद्धि स्वयं के अज्ञान से निज द्रव्य को पर करे अरु परद्रव्य को अपना करे ॥९६॥

अन्वयार्थ: [एवं] ऐसे पूर्वकथित रीति से [मंदबुद्धीओ] अज्ञानी [अण्णाणभावेण] अज्ञान-भाव से [पराणि दव्वाणि] पर-द्रव्यों को [अप्पय] अपने-रूप [कुणिद] करता है [अवि य] और [अप्पणं] अपने को [परं करेदि] पररूप करता है ।



+ सम्यग्ज्ञान होने पर कर्ता-कर्म भाव नष्ट -

## एदेण दु सो कत्ता आदा णिच्छयविदूहिं परिकहिदो (९७) एवं खलु जो जाणदि सो मुञ्जदि सव्वकत्तितं ॥१०४॥

बस इसतरह कर्ता कहें परमार्थ ज्ञायक आतमा जो जानते यह तथ्य वे छोड़ें सकल कर्तापना ॥९७॥

अन्वयार्थ: [एदेण दु] इस पूर्वकथित कारणं से [णिच्छयिवदृहिं] निश्चय के जानने वाले ज्ञानियों के द्वारा [सो आदा] वह आत्मा [कत्ता परिकहिदो] कर्ता कहा गया है [एवं खलु] इस प्रकार निश्चय से [जो जाणिद] जो जानता है [सो] वह ज्ञानी हुआ [सळकितं] सब कर्तृत्व को [मुश्चिद] छोड़ देता है ।



+ पर-भावों को भी आत्मा करता है -- व्यवहारियों का मोह -

ववहारेण दु आदा करेदि घडपडरधाणि दव्वाणि (९८) करणाणि य कम्माणि य णोकम्माणीह विविहाणि ॥१०५॥ जदि सो परदव्वाणि य करेज्ज णियमेण तम्मओ होज्ज (९९) जम्हा ण तम्मओ तेण सो ण तेसिं हवदि कत्ता ॥१०६॥

## जीवो ण करेदि घडं णेव पडं णेव सेसगे दव्वे (१००) जोगुवओगा उप्पादगा य तेसिं हवदि कत्ता ॥१०७॥

व्यवहार से यह आतमा घटपटरथादिक द्रव्य का इन्द्रियों का कर्म का नोकर्म का कर्ता कहा ॥९८॥ परद्रव्यमय हो जाय यदि पर द्रव्य में कुछ भी करे परद्रव्यमय होता नहीं बस इसलिए कर्ता नहीं ॥९९॥ ना घट करे ना पट करे ना अन्य द्रव्यों को करे कर्ता कहा तत्रूपपरिणत योग अर उपयोग का ॥१००॥

अन्वयार्थ : [आदा] आत्मा [ववहारेण] व्यवहार से [घडपडरधाणि दव्वाणि] घट पट रथ इन वस्तुओं को [करणाणि य] और इंद्रियादिक करणपदार्थों को [कम्माणि य] और ज्ञानावरणादिक तथा क्रोधादिक द्रव्यकर्म, भावकर्मों को [इह] तथा इस लोक में [विविहाणि] अनेक प्रकार के [णोकम्माण] शरीरादि नोकर्मों को [करेदि] करता है ।

[जिदि] यदि [सो] वह आत्मा [परदव्वाणि] पर-द्रव्यों को [करेज] करे [य] तो [णियमेण] नियम से वह आत्मा उन परद्रव्यों से [तम्मओ] तन्मय [होज्ज] हो जाय [जम्हा] परन्तु [ण तम्मओ] आत्मा तन्मय नहीं होता [तेण] इसी कारण [सो] वह [तेसिं] उनका [कत्ता] कर्ता [ण हवदि] नहीं है ।

[जीवों] जीव [घडं] घड़े को [ण करेदि] नहीं करता [णेव पडं] और पट को भी नहीं करता [णेव सेसगे दव्वे] शेष द्रव्यों को भी नहीं करता [जोगुवओगा] किन्तु जीव के योग और उपयोग दोनों [उप्पादगा] घटादिक के उत्पन्न करने वाले निमित्त हैं [तेसिं] सो उन दोनों (योग और उपयोग) का यह जीव [हवदि कत्ता] कर्ता है।



+ ज्ञानी परभाव का अकर्ता, ज्ञान का ही कर्ता -

### जे पोग्गलदव्वाणं परिणामा होंति णाणआवरणा (१०१) ण करेदि ताणि आदा जो जाणदि सो हवदि णाणी ॥१०८॥

ज्ञानावरण आदिक जु पुद्गल द्रव्य के परिणाम हैं उनको करे ना आतमा जो जानते वे ज्ञानि हैं ॥१०१॥

अन्वयार्थ: [पोग्गलदव्वाणं परिणामा] पुद्गल द्रव्यों के परिणाम ये जो [णाणआवरणा] ज्ञानावरणादिक [होंति] हैं [ताणि] उनको [आदा] आत्मा [ण करेदि] नहीं करता, ऐसा जो [जाणिद] जानता है [सो] वह [णाणी] ज्ञानी [हविद] है ।



+ अज्ञानी भी पर-द्रव्य के भाव का अकर्ता -

### जं भावं सुहमसुहं करेदि आदा स तस्स खलु कत्ता (१०२) तं तस्स होदि कम्मं सो तस्स दु वेदगो अप्पा ॥१०९॥

निजकृत शुभाशुभभाव का कर्ता कहा है आतमा वे भाव उसके कर्म हैं वेदक है उनका आतमा ॥१०२॥

अन्वयार्थ: [आदा] आत्मा [जं] जिस [सुहमसुहं] शुभ अशुभ [भावं करेदि] भाव को करता है [खलु] वास्तव में [स] वह [तस्स] उस भाव कां [कत्ता] कर्ता होता है [तं] वह भाव [तस्स] उसका [कम्मं] कर्म [होदि] होता है [सो दु अप्पा] और वही आत्मा [तस्स] उस भाव-रूप कर्म का [वेदगो] भोक्ता होता है।



+ किसी के द्वारा परभाव किया जाना अशक्य -

## जो जम्हि गुणे दव्वे सो अण्णम्हि दु ण संकमदि दव्वे (१०३) सो अण्णमसंकंतो कह तं परिणामए दव्वं ॥११०॥

जब संक्रमण ना करे कोई द्रव्य पर-गुण-द्रव्य में तब करे कैसे परिणमन इक द्रव्य पर-गुण-द्रव्य में ॥१०३॥

अन्वयार्थ: जो द्रव्य [जिम्ह] जिस अपने [देळे] द्रव्य-स्वभाव में [गुणे] तथा अपने जिस गुण में वर्तता है [सो] वह [अण्णिम्ह दु] अन्य [देळे] द्रव्य में तथा गुण में [ण संकमिद] संक्रमण नहीं करता (पलटकर अन्य में नहीं मिल जाता) [सो] वह [अण्णमसंकंतो] अन्य में नहीं मिलता हुआ [तं] वह (द्रव्य), (अन्य) [देळें] द्रव्य को [कह] कैसे [पिरणामए] परिणमा सकता है ?



+ आत्मा पुद्गल-कर्मों का अकर्ता क्यों ? -

## दव्वगुणस्स य आदा ण कुणदि पुग्गलमयिह्य कम्मिह्य (१०४) तं उभयमकुव्वंतो तम्हि कहं तस्स सो कत्ता ॥१११॥

कुछ भी करे ना जीव पुद्गल कर्म के गुण-द्रव्य में जब उभय का कर्ता नहीं तब किसतरह कर्ता कहें ? ॥१०४॥

अन्वयार्थ: [आदा] आत्मा [पोग्गलमयम्हि कम्मम्हि] पुद्गल-मय कर्म में [दळगुणस्स य] द्रव्य का तथा गुण का कुछ भी [ण कुणिद] नहीं करता [तम्हि] उसमें (पुद्गलमय कर्म में) [तं

उभयम्। उन दोनों को [अकुळंतो] नहीं करता हुआ [तस्स] उसका [सो कत्ता] वह कर्ता [कहं] कैसे हो सकता है?



+ 'आत्मा द्रव्य-कर्मों का कर्त्ता है' यह उपचार मात्र है -

जीवम्हि हेदुभूदे बंधस्स दु पस्सिद्धण परिणामं (१०५) जीवेण कदं कम्मं भण्णदि उवयारमेत्तेण ॥११२॥ जोधेहिं कदे जुद्धे राएण कदंति जंपदे लोगो (१०६) ववहारेण तह कदं णाणावरणादि जीवेण ॥११३॥

बंध का जो हेतु उस परिणाम को लख जीव में करम कीने जीव ने बस कह दिया उपचार से ॥१०५॥ रण में लड़े भट पर कहे जग युद्ध राजा ने किया बस उसतरह द्रवकर्म आतम ने किये व्यवहार से ॥१०६॥

अन्वयार्थ: [जीवम्हि] जीवके [हेदुभूदे] निमित्तरूप होनेपर होने वाले [बंधस्स दु] कर्मबन्ध के [परिणामं] परिणाम को [पस्सिदूण] देखकर [जीवेण] जीव के द्वारा [कदं कम्मं] कर्म किया गया यह [उवयारमेत्तेण] उपचार-मात्र से [भण्णिद] कहा जाता है ।

[जोधेहिं] योद्धाओं के द्वारा [कदे जुद्धे] युद्ध किये जाने पर [लोगो] लोक [इति] [जंपदे] ऐसा कहते हैं कि [राएण कदं] राजा ने युद्ध किया सो यह [ववहारेण] व्यवहार से कहना है [तह] उसी प्रकार [णाणावरणादि] ज्ञानावरणादि कर्म [कदं जीवेण] जीवके द्वारा किया गया, ऐसा कहना व्यवहार से है ।



+ आत्मा पुद्रल कर्म का कर्त्ता-भोक्ता -- व्यवहार -

उप्पादेदि करेदि य बंधदि परिणामएदि गिण्हदि य (१०७) आदा पोग्गलदव्वं ववहारणयस्स वत्तव्वं ॥११४॥ जह राया ववहारा दोसगुणुप्पादगो त्ति आलविदो (१०८) तह जीवो ववहारा दव्वगुणुप्पादगो भणिदो ॥११५॥

ग्रहें बाँधे परिणमावें करे या पैदा करे पुद्गल दरव को आतमा व्यवहारनय का कथन है ॥१०७॥

#### गुण-दोष उत्पादक कहा ज्यों भूप को व्यवहार से त्यों जीव पुद्गल द्रव्य का कर्ता कहा व्यवहार से ॥१०८॥

अन्वयार्थ: [आदा] आत्मा [पोगगलदव्वं] पुद्गल-द्रव्य को [उप्पादेदि] उत्पन्न करता है [य] और [करेदि] करता है [बंधिद] बाँधता है [परिणामएदि] परिणमता है [य] तथा [गिण्हिद] ग्रहण करता है ऐसा [ववहारणयस्स] व्यवहार-नय का [वत्तव्वं] वचन है । [जह] जैसे [राया] राजा [दोसगुणुप्पादगो] प्रजा के दोष और गुणों का उत्पन्न करने वाला है [इति] ऐसा [ववहारा] व्यवहारसे [आलविदो] कहा है [तह] उसी प्रकार [जीवो] जीव [दव्यगुणुप्पादगो] पुद्गल-द्रव्य में द्रव्य गुण का उत्पादक है, ऐसा [ववहारा] व्यवहार से [भिणदो] कहा गया है ।



+ पुद्रल के कथंचित परिणामी स्वभाव-पना -

सामण्णपच्चया खलु चउरो भण्णंति बंधकत्तरो (१०९) मिच्छत्तं अविरमणं कसायजोगा य बोद्धव्वा ॥११६॥ तेसिं पुणो वि य इमो भणिदो भेदो दु तेरसवियप्पो (११०) मिच्छादिट्ठी आदी जाव सजोगिस्स चरमंतं ॥११७॥ एदे अचेदणा खलु पोग्गलकम्मुदयसंभवा जम्हा (१११) ते जदि करेंति कम्मं ण वि तेसिं वेदगो आदा ॥११८॥ गुणसण्णिदा दु एदे कम्मं कुळंति पच्चया जम्हा (११२) तम्हा जीवोऽकत्त गुणा य कुळंति कम्माणि ॥११९॥

मिथ्यात्व अरु अविरमण योग कषाय के परिणाम हैं सामान्य से ये चार प्रत्यय कर्म के कर्ता कहे ॥१०९॥ मिथ्यात्व आदि सयोगि-जिन तक जो कहे गुणथान हैं बस ये त्रयोदश भेद प्रत्यय के कहे जिनसूत्र में ॥११०॥ पुद्गल करम के उदय से उत्पन्न ये सब अचेतन करम के कर्ता हैं ये वेदक नहीं है आतमा ॥१११॥ गुण नाम के ये सभी प्रत्यय कर्म के कर्ता कहे कर्ता रहा ना जीव ये गुणथान ही कर्ता रहे ॥११२॥

अन्वयार्थ : [चउरो] चार [सामण्णपच्चया] सामान्य प्रत्यय [खलु] वास्तव में [बंधकत्तारो] बंध के कर्ता [भण्णंति] कहे गये हैं वे [मिच्छत्तं] मिथ्यात्व [अविरमणं] अविरमण

[कसायजोगा य] कषाय और योग [बोद्धव्वा] जानने चाहिये [य पुणो] और फिर [तेसिं वि] उनका भी [तेरसवियप्पो] तेरह प्रकार का [इमो] यह [भेदो] भेद [भिणदो] कहा गया है जो कि [मिच्छादिट्ठी आदी] मिथ्यादृष्टि को आदि लेकर [सजोगिस्स चरमंतं जाव] सयोग केवली तक है । [एदे] ये [खलु] निश्चय से [अचेदणा] अचेतन हैं [जम्हा] क्योंकि [पोग्गलकम्मुदयसंभवा] पुद्गल-कर्म के उदय से हुए हैं [जिद्ध] यदि [ते] वे [करेंति कम्मं] कर्म को करते हैं तो करें, किन्तु [तेसिं वेदगो] उनका भोक्ता [वि] भी [ण आदा] आत्मा नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [गुणसण्णिदा] गुण नाम वाले [दु एदे पच्चया] ये प्रत्यय [कम्मं कुव्वंति] कर्म को करते हैं [तम्हा] इस कारण [जीवोऽकत्ता] जीव तो कर्म का कर्ता नहीं है [य] और [गुणा] ये गुण ही [कुव्वंति कम्माणि] कर्मों को करते हैं ।



+ जीव और क्रोधादि प्रत्ययों का एकत्व नहीं -

जह जीवस्स अणण्णुवओगो कोहो वि तह जिंद अणण्णो (११३) जीवस्साजीवस्स य एवमणण्णत्तमावण्णं ॥१२०॥ एविमह जो दु जीवो सो चेव दु णियमदो तहाऽजीवो (११४) अयमेयत्ते दोसो पच्चयणोकम्मकम्माणं ॥१२१॥ अह दे अण्णो कोहो अण्णुवओगप्पगो हवदि चेदा (११५) जह कोहो तह पच्चय कम्मं णोकम्ममवि अण्णं ॥१२२॥

उपयोग जीव अनन्य ज्यों यदि त्यों हि क्रोध अनन्य हो तो जीव और अजीव दोनों एक ही हो जायेंगे ॥११३॥ यदि जीव और अजीव दोनों एक हों तो इसतरह का दोष प्रत्यय कर्म अर नोकर्म में भी आयगा ॥११४॥ क्रोधान्य है अर अन्य है उपयोगमय यह आतमा तो कर्म अरु नोकर्म प्रत्यय अन्य होंगे क्यों नहीं ? ॥११५॥

अन्वयार्थ : [जह] जैसे [जीवस्स] जीव के [अणण्णुवओगो] उपयोग एकरूप है [तह] उसी प्रकार [जिद] यदि [कोहो वि] क्रोध भी [अणण्णो] एकरूप हो जाय तो [एवम्] इस तरह [जीवस्साजीवस्स य] जीव और अजीव के [अणण्णत्तम्] एकत्व [आवण्णं] प्राप्त हुआ [एविमह] ऐसा होने से इस लोक में [य दु] जो [जीवो] जीव है [सो एव] वही [णियमदो] नियम से [तहा] वैसा ही [अजीवो] अजीव हुआ [एयत्ते] ऐसे दोनों के एकत्व होने में [अयं दोसो] यह दोष प्राप्त हुआ । [पच्चयणोकम्मकम्माणं] इसी प्रकार प्रत्यय नोकर्म-कर्म इनमें भी यही दोष जानना । [अह] अब इस दोष के भयसे [दे] तेरे मत में [कोहो] क्रोध [अण्णो] अन्य है और [उवओगप्पगो] उपयोग-स्वरूप [चेदा] आत्मा [अण्णु] अन्य [हविद] है तो [जह

कोहो। जैसे क्रोध है [तह। उसी प्रकार [पच्चय] प्रत्यय [कम्मं। कर्म [णोकम्ममवि] और नोकर्म ये भी [अण्णं] आत्मा से अन्य ही हैं, ऐसा निश्चय करो।



+ पुद्गल के कथंचित परिणामी स्वभावपना -

जीवे ण सयं बद्धं ण सयं परिणमिद कम्मभावेण (११६) जइ पोग्गलदव्वमिणं अप्परिणामी तदा होदि ॥१२३॥ कम्मइयवग्गणासु य अपरिणमंतीसु कम्मभावेण (११७) संसारस्स अभावो पसज्जदे संखसमओ वा ॥१२४॥ जीवो परिणामयदे पोग्गलदव्वाणि कम्मभावेण (११८) ते सयमपरिणमंते कहं णु परिणामयदि चेदा ॥१२५॥ अह सयमेव हि परिणमिद कम्मभावेण पोग्गलं दव्वं (११९) जीवो परिणामयदे कम्मं कम्मत्तमिदि मिच्छा ॥ णियमा कम्मपरिणदं कम्मं चिय होदि पोग्गलं दव्वं (१२०)

तह तं णाणावरणाइपरिणदं मुणसु तच्चेव ॥

यदि स्वयं ही कर्मभाव से परिणत न हो ना बँधे ही तो अपरिणामी सिद्ध होगा कर्मय पुद्रल दरव ॥११६॥ कर्मत्व में यदि वर्गणाएँ परिणमित होंगी नहीं तो सिद्ध होगा सांख्यमत संसार की हो नास्ति ॥११७॥ यदि परिणमावे जीव पुद्रल दरव को कर्मत्व में पर परिणमावे किसतरह वह अपरिणामी वस्तु को ॥११८॥ यदि स्वयं ही परिणमें वे पुद्रल दरव कर्मत्व में मिथ्या रही यह बात उनको परिणमावें आतमा ॥११९॥ जड़कर्म परिणत जिसतरह पुद्रल दरव ही कर्म है जड़ज्ञान-आवरणादि परिणत ज्ञान-आवरणादि हैं ॥१२०॥॥

अन्वयार्थ: |जइ पोग्गलदव्विमा यदि पुद्गलद्रव्य |जीवे| जीव में |सयं| स्वयं |ण बद्धं| नहीं वँधा |कम्मभावेण| कर्मभाव से |सयं| स्वयं |ण परिणमदि| नहीं परिणमन करता है |इणं तदा| ऐसा मानो तो यह पुद्गलद्रव्य |अप्परिणामी| अपरिणामी |होदि| प्रसक्त होता है |य| और |कम्मइयवग्गणासु| कार्माणवर्गणाओं के |कम्मभावेण| कर्मभाव से |अपरिणमंतीसु|

नहीं परिणमने पर [संसारस्स] संसार का [अभावो] अभाव [पसज्जदे] ठहरेगा [वा] अथवा [संखसमओ] सांख्य मत का प्रसंग आयेगा । [जीवो] यदि जीव ही [पोगगलदव्वाणि] पुद्गलद्रव्यों को [कम्मभावेण] कर्मभाव से [परिणामयदे] परिणमन कराता है ऐसा माना जाय तो [सयमपरिणमंते] आप ही परिणमन न करते [ते] उन पुद्गल-द्रव्यों को [चेदा] यह चेतन जीव [कहं णु] कैसे [परिणामयदि] परिणमा सकता है । [अह] अथवा [पोगगलं दव्वं] पुद्गल-द्रव्य [सयमेव हि] आप ही [कम्मभावेण] कर्मभाव से [परिणमदि] परिणमता है, ऐसा माना जाय तो [जीवो] जीव [कम्मं] कर्मरूप पुद्गलको [कम्मत्तम्] कर्म रूप से [परिणामयदे] परिणमाता है [इदि] ऐसा कहना [मिच्छा] झूठ हो जाता है । इसलिये यह सिद्ध हुआ कि [पोगगलं दव्वं] पुद्गल-द्रव्य [कम्मपरिणदं] कर्म-रूप परिणत हुआ [णियमा चैव] नियम से ही [कम्मं] कर्मरूप [होदि] होता है [तह] ऐसा होने पर [चिय] वह पुद्गल-द्रव्य ही [णाणावरणाइपरिणदं] जानावरणादिरूप परिणत [तं] पुद्गल-द्रव्य को [तच्वेव] ज्ञानावरणादि ही हैं, ऐसा [मुणसु] जानो ।



+ जीव-द्रव्य में कथंचित परिणामित्व -

ण सयं बद्धो कम्मे ण सयं परिणमदि कोहमादीहिं (१२१) जइ एस तुज्झ जीवो अप्परिणामी तदा होदि ॥१२६॥ अपरिणमंतम्हि सयं जीवे कोहादिएहिं भावेहिं (१२२) संसारस्स अभावो पसज्जदे संखसमओ वा ॥१२७॥ पोग्गलकम्मं कोहो जीवं परिणामएदि कोहत्तं (१२३) तं सयमपरिणमंतं कहं णु परिणामयदि कोहो ॥१२८॥ अह सयमप्पा परिणमदि कोहभावेण एस दे बुद्धी (१२४) कोहो परिणामयदे जीवं कोहत्तमिदि मिच्छा ॥१२९॥ कोहवजुत्ते कोहो माणवजुत्ते य माणमेवादा (१२५) माउवजुत्ते माया लोहुवजुत्ते हवदि लोहो ॥१३०॥ यदि स्वयं ही ना बँधे अर क्रोधादिमय परिणत न हो तो अपरिणामी सिद्ध होगा जीव तेरे मत विषें ॥१२१॥ स्वयं ही क्रोधादि में यदि जीव ना हो परिणमित तो सिद्ध होगा सांख्यमत संसार की हो नास्ति ॥१२२॥ यदि परिणमावे कर्मजड़ क्रोधादि में इस जीव को

पर परिणमावे किसतरह वह अपरिणामी वस्तु को ॥१२३॥ यदि स्वयं ही क्रोधादि में परिणमित हो यह आतमा मिथ्या रही यह बात उसको परिणमावे कर्म जड़ ॥१२४॥ क्रोधोपयोगी क्रोध है मानोपयोगी मान है मायोपयोगी माया है लोभोपयोगी लोभ है ॥१२५॥

अन्वयार्थ : [एस जीवो] यह जीव [कम्मे] कर्म में [ण सयं बद्धो] स्वयं बँधा नहीं है और [कोहमादीहिं] क्रोधादि भावों से [ण सयं परिणमदि। स्वयं नहीं परिणमता [जइ। यदि [एस] एसा |तुज्झ। तेरा मत है |तदा। तो |अप्परिणामी। वह जीव अपरिणामी |होदि। प्रसक्त होता है और |जीवे| जीव के |कोहादिएहिं भावेहिं| क्रोधादि भावों द्वारा |अपरिणमंतम्हि सयं। स्वयं परिणत न होने पर |संसारस्स अभावो| संसार का अभाव |पसज्जदे| प्रसक्त हो जायगा |वा| अथवा | संखसमओ | सांख्यमत प्रसक्त हो जावेगा । यदि कोई कहे कि | पोग्गलकम्मं | पुद्गल-कर्म जो |कोहो| क्रोध है वह |जीवं| जीव को |कोहत्तं| क्रोध-भाव-रूप |परिणामएदि। परिणमाता है तो [सयमपरिणमंतं] स्वयं न परिणत हुए [तं] जीव को [कोहो] क्रोधकर्म [कहं णु। कैसे |परिणामयदि। परिणमा सकता है ? |अह। यदि |एस दे बुद्धी। तेरी ऐसी समझ है कि [सयमप्पा] आत्मा अपने आप [कोहभावेण] क्रोध-भाव से [परिणमदि] परिणमन करता है तो |कोहो| पुद्गल-कर्म-रूप क्रोध |जीवं| जीव को |कोहत्तम्। क्रोधभावरूप |परिणामयदे| परिणमाता है [इदि मिच्छा] ऐसा करना मिथ्या ठहरता है । (इसलिये यह सिद्धान्त है कि) कोहुवजुत्ते। क्रोध में उपयुक्त अर्थात् जिसका उपयोग क्रोधाकाररूप परिणमता है, ऐसा [आदा] आत्मा [कोहो] क्रोंध ही है [य] और [माणवजुत्ते] मान से उपयुक्त होता हुआ [माणम्] मान ही है, [माउवजुत्ते] माया से उपयुक्त [माया] माया ही है [य] और [लोहुवजुत्ते] लोभ से उपयुक्त होता हुआ <mark>[लोहो</mark>] लोभ ही **[हवदि**] है ।



+ ज्ञानी-जीव ज्ञानभाव का कर्ता -

जो संगं तु मुइत्ता जाणदि उवओगमप्पगं सुद्धं तं णिस्संगं साहुं परमट्ठवियाणया विन्ति ॥१३१॥ जो मोहं तु मुइत्ता णाणसहावाधियं मुणदि आदं तं जिदमोहं साहुं परमट्ठवियाणया विन्ति ॥१३२॥ जो धम्मं तु मुइत्ता जाणदि उवओगमप्पगं सुद्धं तं धम्मसंगमुक्कं परमट्ठवियाणया विन्ति ॥१३३॥

अन्वयार्थ: जो साधु बाह्य और अभ्यन्तर दोनों प्रकार के सम्पूर्ण परिग्रह को छोड़कर अपने आपकी आत्मा को दर्शन-ज्ञानोपयोग-स्वरूप शुद्ध अनुभव करता है, उसको परमार्थ स्वरूप

के जानने वाले गणधरादिक-देव निर्ग्रन्थ-साधु कहते हैं। जो साधु पर-पदार्थों में होने वाले मोह को छोड़कर अपने आप को निर्विकल्प-ज्ञान-स्वभाव-मय अनुभव करता है, उसको परमार्थ के जानने वाले तीर्थंकरादिक-परमेष्ठी मोह-रहित कहते हैं। जो कोई साधु व्यावहारिक-धर्म को छोड़कर शुद्ध-ज्ञान-दर्शानोपयोग-रूप आत्मा को जानता है उनको परमार्थ के ज्ञाता धर्म के परिग्रह से भी रहित कहते हैं।



+ अब उक्त अर्थ को लेकर भावों का विशेषकर कर्त्ता कहते हैं -- -

### जं कुणदि भावमादा कत्ता सो होदि तस्स कम्मस्स (१२६) णाणिस्स स णाणमओ अण्णाणमओ अणाणिस्स ॥१३४॥

जो भाव आतम करे वह उस कर्म का कर्ता बने ज्ञानियों के ज्ञानमय अज्ञानि के अज्ञानमय ॥१२६॥

अन्वयार्थ: [आदा] आत्मा [जं भावम्] जिस भाव को [कुणिद] करता है [तस्स कम्मस्स] उस भावरूप कर्म का [सो] वह [कत्ता] कर्ता [होदि] होता है । वहाँ [णाणिस्स] ज्ञानी के तो [स] वह भाव [णाणमओ] ज्ञान-मय है और [अणाणिस्स] अज्ञानी के [अण्णाणमओ] अज्ञानमय है ।



+ ज्ञानमय भाव से क्या होता है और अज्ञानमय भाव से क्या होता है, अब यह कहते हैं -- -

## अण्णाणमओ भावो अणाणिणो कुणदि तेण कम्माणि (१२७) णाणमओ णाणिस्स दु ण कुणदि तम्हा दु कम्माणि ॥१३५॥

अज्ञानमय हैं भाव इससे अज्ञ कर्ता कर्म का बस ज्ञानमय हैं इसलिए ना विज्ञ कर्ता कर्म का ॥१२७॥

अन्वयार्थ: [अणाणिणो] अज्ञानी का [अण्णाणमंओ भावो] अज्ञानमय भाव है [तेण] इस कारण [कम्माणि] अज्ञानी कर्मों को [कुणिद] करता है [द] और [णाणिस्स] ज्ञानी के [णाणमओ] ज्ञानमय भाव होता है [तम्हा] इसलिये वह ज्ञानी [कम्माणि] कर्मों को [ण] नहीं [कुणिद] करता ।



णाणमया भावाओ णाणमओ चेव जायदे भावो (१२८) जम्हा तम्हा णाणिस्स सब्वे भावा हु णाणमया ॥१३६॥ अण्णाणमया भावा अण्णाणो चेव जायदे भावो (१२९) जम्हा तम्हा भावा अण्णाणमया अणाणिस्स ॥१३७॥

ज्ञानमय परिणाम से परिणाम हों सब ज्ञानमय बस इसलिए सद्ज्ञानियों के भाव हों सद्ज्ञानमय ॥१२८॥ अज्ञानमय परिणाम से परिणाम हों अज्ञानमय बस इसलिए अज्ञानियों के भाव हों अज्ञानमय ॥१२९॥

अन्वयार्थ: [जम्हा] जिस कारण [णाणमया भावाओं च] ज्ञानमय भाव से [णाणमओं एव] ज्ञानमय ही [जायदे भावो] भाव उत्पन्न होता है । [तम्हा] इस कारण [णाणिस्स] ज्ञानी के [हु] निष्चय से [सव्वे भावा] सब भाव [णाणमया] ज्ञानमय हैं । और [जम्हा] जिस कारण [अण्णाणमया भावा च] अज्ञानमय भाव से [अण्णाणों एव] अज्ञानमय ही [जायदे भावो] भाव उत्पन्न होता है [तम्हा] इस कारण [अणाणिस्स] अज्ञानी के [अण्णाणमया] अज्ञानमय ही [भावा] भाव उत्पन्न होते हैं ।



+ दृष्टांत -

कणयमया भावादो जायंते कुण्डलादओ भावा (१३०) अयमयया भावादो जह जायंते दु कडयादी ॥१३८॥ अण्णाणमया भावा अणाणिणो बहुविहा वि जायंते (१३१) णाणिस्स दु णाणमया सब्वे भावा तहा होंति ॥१३९॥

स्वर्णनिर्मित कुण्डलादि स्वर्णमय ही हों सदा लोहनिर्मित कटक आदि लोहमय ही हों सदा ॥१३०॥ इस ही तरह अज्ञानियों के भाव हों अज्ञानमय इस ही तरह सब भाव हों सद्ज्ञानियों के ज्ञानमय ॥१३१॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [कणयमया भावादों] सुवर्णमय भाव से [कुण्डलादओं भावा] सुवर्णमय कुंडलादिक भाव [जायंते] उत्पन्न होते हैं [दु] और [अयमयया भावादों] लोहमय भाव से [कडयादी] लोहमयी कड़े इत्यादिक भाव [जायंते] उत्पन्न होते हैं [तहा] उसी प्रकार [अणाणिणों] अज्ञानी के [अण्णाणमया भावा] अज्ञानमय भाव से [बहुविहा वि] अनेक तरह

के [अण्णाणमया भावा] अज्ञानमय भाव [जायंते] उत्पन्न होते हैं [दु] परन्तु [णाणिस्स] ज्ञानी के [सब्बे] सभी [णाणमया भावा] ज्ञानमय भाव [होंति] होते हैं ।



+ अज्ञानी अज्ञान-मय भावों द्वारा आगामी भाव-कर्म को प्राप्त होता है -

अण्णाणस्स स उदओ जा जीवाणं अतच्चउवलद्धी (१३२) मिच्छत्तस्स दु उदओ जीवस्स असद्दहाणत्तं ॥१४०॥ उदओ असंजमस्स दु जं जीवाणं हवेइ अविरमणं (१३३) जो दु कलुसोवओगो जीवाणं सो कसाउदओ ॥१४१॥ तं जाण जोग उदयं जो जीवाणं तु चिट्ठउच्छाहो (१३४) सोहणमसोहण वा कायव्वो विरदिभावो वा ॥१४२॥ एदेसु हेदुभूदेसु कम्मइयवग्गणागदं जं तु (१३५) परिणमदे अट्ठविहं णाणावरणादिभावेहिं ॥१४३॥ तं खलु जीवणिबद्धं कम्मइयवग्गणागदं जइया (१३६) तइया दु होदि हेदू जीवो परिणामभावाणं ॥१४४॥

निजतत्त्व का अज्ञान ही बस उदय है अज्ञान का निजतत्त्व का अश्रद्धान ही बस उदय है मिथ्यात्व का ॥१३२॥ अविरमण का सद्भाव ही बस असंयम का उदय है उपयोग की यह कलुषिता ही कषायों का उदय है ॥१३३॥ शुभ अशुभ चेष्टा में तथा निवृत्ति में या प्रवृत्ति में जो चित्त का उत्साह है वह ही उदय है योग का ॥१३४॥ इनके निमित्त के योग से जड़ वर्गणाएँ कर्म की परिणमित हों ज्ञान-आवरणादि वसुविध कर्म में ॥१३५॥ इस तरह वसुविध कर्म से आबद्ध जिय जब हो तभी अज्ञानमय निजभाव का हो हेतु जिय जिनवर कही ॥१३६॥

अन्वयार्थ: |जीवाणं| जीवों के |जा| जो |अतच्चउवलद्धी| अन्यथा-स्वरूप का जानना है |स| वह |अण्णाणस्स| अज्ञान का |उदओ| उदय है |द्द| और |जीवस्स| जीव के |असद्दहाणत्तं| जो तत्त्व का अश्रद्धान है वह |मिच्छत्तस्स| मिथ्यात्व का |उदओ| उदय है |द्द| और |जीवाणं| जीवों के |जं| जो |अविरमणं| अत्यागभाव |हवेइ| है |असंजमस्स| वह असंयम का |उदओ|

उदय है [दु] और [जीवाणं] जीवों के जो [कलुसोवओगो] मिलन उपयोग है [सो] वह [कसाउदओ] कषाय का उदय है [जो तु] और जो [जीवाणं] जीवों के [सोहणमसोहण वा] शुभरूप अथवा अशुभरूप [कायव्वो] प्रवृत्तिरूप [वा] अथवा [विरिद्धभावो] निवृत्ति-रूप [चिट्ठउच्छाहो] मन वचन काय की चेष्टा का उत्साह है [तं] उसे [जोग उदयं] योग का उदय [जाण] जानो । [एदेसु] इनके [हेदुभूदेसु] हेतुभूत होने पर [जं तु] जो [कम्मइयवग्गणागदं] कार्मण-वर्गणागत पुद्रल-द्रव्य [णाणावरणादिभावेहिं अट्ठविहं] ज्ञानावरण आदि भावों से आठ प्रकार [परिणमदे] परिणमन करता है [तं] वह [कम्मइयवग्गणागदं] कार्मणवर्गणागत पुद्रल-द्रव्य [जइया खलु] जब वास्तव में [जीविणबद्धं] जीव में निबद्ध होता है [तइया दु] उस समय [परिणामभावाणं] उन अज्ञानादिक परिणाम भावों का [हेदू] कारण [जीवो] जीव [होदि] होता है ।



+ जीव का परिणाम पुद्गल-द्रव्य से पृथक् ही है -

जीवस्स दु कम्मेण य सह परिणामा हु होंति रागादी (१३७) एवं जीवो कम्मं च दो वि रागादिमावण्णा ॥१४५॥ एकस्स दु परिणामो जायदि जीवस्स रागमादीहिं (१३८) ता कम्मोदयहेदूहिं विणा जीवस्स परिणामो ॥१४६॥ जइ जीवेण सह च्चिय पोग्गलदव्वस्सकम्मपरिणामो (१३९) एवं पोग्गलजीवा हु दो वि कम्मत्तमावण्णा ॥ एकस्स दु परिणामो पोग्गलदव्वस्स कम्मभावेण (१४०) ता जीवभावहेदूहिं विणा कम्मस्स परिणामो ॥१४७॥

इस जींव के रागादि पुद्गलकर्म में भी हों यदी तो जीववत् जड़कर्म भी रागादिमय हो जायेंगे ॥१३७॥ किन्तु जब जड़कर्म बिन ही जीव के रागादि हों तब कर्मजड़ पुद्गलमयी रागादिमय कैसे बनें ॥१३८॥ यदि कर्ममय परिणाम पुद्गल द्रव्य का जिय साथ हो तो जीव भी जड़कर्मवत् कर्मत्व को ही प्राप्त हो ॥१३९॥ किन्तु जब जियभाव बिन ही एक पुद्गल द्रव्य का यह कर्ममय परिणाम है तो जीव जड़मय क्यों बने ? ॥१४०॥ अन्वयार्थ: [दु जीवस्स] यदि ऐसा माना जाय कि जीव के [रागादी] रागादिक [परिणामा] परिणाम [हु] वास्तव में [कम्मेण य सह] कर्म के साथ [होंति] होते हैं [एवं] इस प्रकार तो [जीवो कम्मं च] जीव और कर्म [दो वि] ये दोनों ही [रागादिमावण्णा] रागादि परिणाम को प्राप्त हो पड़ते हैं । [दु] परन्तु [रागमादीहिं] रागादिकों से [परिणामो] परिणमन तो [एकस्स जीवस्स] एक जीव का ही [जायदि] उत्पन्न होता है [ता] वह [कम्मोदयहेदूहिं विणा] कर्म के उदयरूप कारण से पृथक् [जीवस्स परिणामो] जीव का ही परिणाम है । [जइ] यदि [जीवेण सह च्चिय] जीव के साथ ही [पोगगलदव्यस्सकम्मपरिणामो] पुद्रल-द्रव्य का कर्मरूप परिणाम होता है, तो [एवं] इस प्रकार [पोगगलजीवा दो वि] पुद्रल और जीव दोनों [हु] ही [कम्मत्तमावण्णा] कर्मत्व को प्राप्त हो जावेंगे [दु] परंतु [कम्मभावेण] कर्मरूप से [परिणामो] परिणाम [एकस्स] एक [पोगगलदव्यस्स] पुद्रल-द्रव्य का होता है [ता] इसलिये [जीवभावहेदूहिं विणा] जीवभाव कारण से पृथक् [कम्मस्स] कर्म का [परिणामो] परिणाम है ।



+ आत्मा में कर्म बद्धस्पृष्ट है कि अबद्धस्पृष्ट ? -

## जीवे कम्मं बद्धं पुट्ठं चेदि ववहारणयभणिदं (१४१) सुद्धणयस्स दु जीवे अबद्धपुट्ठं हवदि कम्मं ॥१४८॥

कर्म से आबद्ध जिय यह कथन है व्यवहार का पर कर्म से ना बद्ध जिय यह कथन है परमार्थ का ॥१४१॥

अन्वयार्थ: [जीवे कम्मं बद्धं] जीव में कर्म बँधा हुआ है [च पुट्ठं] तथा छुआ हुआ है [इदि ववहारणयभणिदं] ऐसा व्यवहारनय कहता है [दु जीवे कम्मं] और जीव में कर्म [अबद्धपुट्ठं हवदि] न बँधा है, न छुआ है ऐसा [सुद्धणयस्स] शुद्धनय का कथन है ।



+ नयविभाग जानने से क्या होता है ? -

## कम्मं बद्धमबद्धं जीवे एवं तु जाण णयपक्खं (१४२) पक्खादिक्कंतो पुण भण्णदि जो सो समयसारो ॥१४९॥

अबद्ध है या बद्ध है जिय यह सभी नयपक्ष हैं नयपक्ष से अतिक्रान्त जो वह ही समय का सार है ॥१४२॥

अन्वयार्थ: |जीवे| जीवमें |कम्मं बद्धमबद्धं| कर्म बँधा हुआ है अथवा नहीं बँधा हुआ है |एवं तु। इस प्रकार तो |णयपक्खं| नयपक्ष |जाण| जानो |पुण जो| और जो |पक्खादिक्कंतो| पक्ष

से पृथक् हुआ [भण्णिद] कहा जाता है [सो समयसारो] वह समयसार है, निर्विकल्प आत्म-तत्त्व है।



+ पक्षातिक्रान्त ज्ञानी का क्या स्वरूप है ? -

## दोण्ह वि णयाण भणिदं जाणिद णवरं तु समयपिडबद्धो (१४३) ण दु णयपक्खं गिण्हिद किंचि वि णयपक्खपरिहीणो ॥१५०॥

दोनों नयों को जानते पर ना ग्रहे नयपक्ष को नयपक्ष से परिहीन पर निज समय से प्रतिबद्ध वे ॥१४३॥

अन्वयार्थ: [णयपक्खपरिहीणो] नयपक्ष से रहित [समयपिडबद्धो] अपने शुद्धात्मा से प्रतिबद्ध ज्ञानी पुरुष [दोण्ह वि] दोनों ही [णयाण] नयों के [भिणदं] कथन को [णवरं] केवल [जाणिद तु] जानता ही है [दु] परन्तु [णयपक्खं] नयपक्ष को [किंचि वि] किंचितमात्र भी [ण गिण्हिद] नहीं ग्रहण करता ।



+ पक्ष से दूरवर्ती ही समयसार है -

## सम्मद्दंसणणाणं एसो लहदि त्ति णवरि ववदेसं (१४४) सव्वणयपक्खरहिदो भणिदो जो सो समयसारो ॥१५१॥

विरहित सभी नयपक्ष से जो वह समय का सार है है वही सम्यग्ज्ञान एवं वही समकित सार है ॥१४४॥

अन्वयार्थ: जो [संव्वणयपक्खरितों] सब नयपक्षों से रहित है [सो समयसारों] वहीं समयसार [भिणदों] कहा गया है । [एसों] यह समयसार ही [णविरें] केवल [सम्मद्दंसणणाणं] सम्यग्दर्शन ज्ञान [त्ति] ऐसे [ववदेसं] नाम को [लहिद] पाता है ।



## पुण्य-पाप अधिकार



+ शुभाशुभ कर्म के स्वभाव का वर्णन -

## कम्ममसुहं कुसीलं सुहकम्मं चावि जाणह सुसीलं (१४५) कह तं होदि सुसीलं जं संसारं पवेसेदि ॥१५२॥

सुशील हैं शुभ कर्म और अशुभ करम कुशील हैं। संसार के हैं हेतु वे कैसे कहें कि सुशील हैं? ॥१४५॥

अन्वयार्थ: [कम्ममसुहं] अशुभ कर्म [कुसीलं] पाप-रूप (ब्रेंग) [चावि] और [सुहकम्मं] शुभकर्म [सुसीलं] पुण्य-रूप (भला) [जाणह] ऐसा सर्व-साधारण कहते हैं, परन्तु परमार्थ-दृष्टि से कहते हैं कि [जं] जो प्राणी को [संसारं] संसार में ही [पवेसेदि] प्रवेष कराता है [तं] वह कर्म [सुसीलं] शुभ, अच्छा [कह] कैसे [होदि] हो सकता है ?



+ शुभ-अशुभ दोनों अविशेषता से बंध के कारण -

## सोवण्णियं पि णियलं बंधिद कालायसं पि जह पुरिसं (१४६) बंधिद एवं जीवं सुहमसुहं वा कदं कम्मं ॥१५३॥

ज्यों लोह बेड़ी बाँधती त्यों स्वर्ण की भी बाँधती इस भाँति ही शुभ-अशुभ दोनों कर्म बेड़ी बाँधती ॥१४६॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [कालायसं णियलं] लोहे की बेड़ी [पुरिसं बंधिद] पुरुष को बांधती है [पि] और [सोवण्णियं पि] सुवर्ण की बेड़ी भी पुरुष को बाँधती है [एवं] इसी प्रकार [सुहमसुहं वा] शुभ तथा अशुभ [कदं कम्मं] किया हुआ कर्म [बंधिद जीवं] जीव को बांधता ही है ।



+ शुभ-अशुभ दोनों ही कर्मों का निषेध -

### तम्हा दु कुसीलेहि य रागं मा कुणह मा व संसग्गं (१४७) साहीणो हि विणासो कुसीलसंसग्गरायेण ॥१५४॥

दु:शील के संसर्ग से स्वाधीनता का नाश हो दु:शील से संसर्ग एवं राग को तुम मत करो ॥१४७॥ अन्वयार्थ: [तम्हा दु] इस कारण [कुसीलेहि] उन दोनों कुशीलों से [रागं मा कुणह] प्रीति मत करो [व] अथवा [संसग्गं य] संबंध भी [मा] मत करो [हि] क्योंकि [कुसीलसंसग्गरायेण] कुशील के संसर्ग और राग से [साहीणो विणासो] स्वाधीनता का विनाश होता है।



+ दोनों कर्मों के निषेध का दृष्टान्त -

जह णाम कोवि पुरिसो कुच्छियसीलं जणं वियाणित्त (१४८) वज्जेदि तेण समयं संसग्गं रागकरणं च ॥१५५॥ एमेव कम्मपयडीसीलसहावं च कुच्छिदं णादुं (१४९) वज्जंति परिहरंति य तस्संसग्गं सहावरदा ॥१५६॥

जगतजन जिसतरह कुत्सितशील जन को जानकर उस पुरुष से संसर्ग एवं राग करना त्यागते ॥१४८॥ बस उसतरह ही कर्म कुत्सित शील हैं - यह जानकर निजभावरत जन कर्म से संसर्ग को हैं त्यागते ॥१४९॥

अन्वयार्थ: [जह णाम] जैसे [कोवि पुरिसो] कोई पुरुष [कुच्छियसीलं] खोटे स्वभाव वाले [जणं वियाणित्त] किसी पुरुष को जानकर [तेण समयं] उसके साथ [संसग्गं रागकरणं च] संगति और राग करना [वज्जेदि] छोड़ देता है [एमेव च] उसी तरह [सहावरदा] स्वभाव में प्रीति रखने वाले ज्ञानी जीव [कम्मपयडीसीलसहावं] कर्म-प्रकृतियों के शील स्वभाव को [कुच्छिदं णादुं] निन्दनीय जानकर [वज्जंति] उससे राग छोड़ देते हैं [य] और [तस्संसग्गं] उसकी संगति भी [परिहरंति] छोड़ देते हैं।



+ दोनों ही प्रकार के कर्म बंध के कारण होने से निषेध्य -

रत्ते बंधदि कम्मं मुच्चदि जीवो विरागसंपत्ते (१५०) एसो जिणोवदेसो तम्हा कम्मेसु मा रज्ज ॥१५७॥

विरक्त शिवरमणी वरें अनुरक्त बाँधें कर्म को जिनदेव का उपदेश यह मत कर्म में अनुरक्त हो ॥१५०॥

अन्वयार्थ: [रत्ते] रागी जीव [बंधिद कम्मं] कर्म बाँधता है और [विरागसंपत्ते] वैराग्य को प्राप्त [जीवो] जीव [मुच्चिद] कर्मों से छूटता है; [एसो] यह [जिणोवदेसो] जिनेन्द्र भगवान का उपदेश है, [तम्हा] इसलिए [कम्मेसु] कर्मों (शुभाशुभ कर्मों) से [मा रज्ज] राग मत करो।



+ अब ज्ञान को मोक्षका कारण सिद्ध करते हैं -- -

## परमहो खलु समओ सुद्धो जो केवली मुणी णाणी (१५१) तम्हि द्विदा सहावे मुणिणो पावंति णिव्वाणं ॥१५८॥

परमार्थ है है ज्ञानमय है समय शुध मुनि केवली इसमें रहें थिर अचल जो निर्वाण पावें वे मुनी ॥१५१॥

अन्वयार्थ: [खलुं] निश्चयं से जो [सुद्धों] शुद्ध है, केवली है, [मुणीं] मुनि है, [णाणीं] ज्ञानी है, [परमहों] परमार्थ है, [समओं] समय है, [तिम्ह सहावें] उस ज्ञान) स्वभाव में [हिदा] स्थित [मुणिणों] मुनि [पावंति णिळाणं] मोक्ष को प्राप्त करते हैं।



+ उस ज्ञान की विधि -

## परमहम्हि दु अठिदो जो कुणदि तवं वदं च धारेदि (१५२) तं सव्वं बालतवं बालवदं बेंति सव्वण्हू ॥१५९॥ वदणियमाणि धरंता सीलाणि तहा तवं च कुव्वंता (१५३) परमहुबाहिरा जे णिव्वाणं ते ण विंदंति ॥१६०॥

परमार्थ से हों दूर पर तप करें व्रत धारण करें सब बालतप हैं बालव्रत वृषभादि सब जिनवर कहें ॥१५२॥ व्रत नियम सब धारण करें तप शील भी पालन करें पर दूर हों परमार्थ से ना मुक्ति की प्राप्ति करें ॥१५३॥

अन्वयार्थ: [परमहुम्हिं दु] ज्ञान-स्वरूप आत्मा में [अठिदो] अस्थित जो [तवं कुणिदि] तप करता है [च] और [वदं धारेदि] व्रत को धारण करता है [तं सळ्ं] उस सब तप व्रत को [सळण्हू] सर्वज्ञदेव [बालतवं] अज्ञान तप और [बालवदं] अज्ञान व्रत [बेंति] कहते हैं । [वदणियमाणि] व्रत और नियमों को [धरंता] धारण करते हुए [तहा] तथा [सीलाणि तवं च कुळांता] शील और तप को करते हुए भी [जे] जो [परमहुबाहिरा] परमार्थभूत ज्ञान-स्वरूप आत्मा से बाह्य हैं [ते] वे [णिळाणं] मोक्ष को [ण] नहीं [विंदंति] पाते ।



## परमहुबाहिरा जे ते अण्णाणेण पुण्णमिच्छंति (१५४) संसारगमणहेदुं पि मोक्खहेदुं अजाणंता ॥१६१॥

परमार्थ से हैं बाह्य वे जो मोक्षमग नहीं जानते अज्ञान से भवगमन-कारण पुण्य को हैं चाहते ॥१५४॥

अन्वयार्थ: [जे] जो [परमहुबाहिरा] परमार्थ से बाह्य हैं [ते] वे जीव [मोक्खहेदुं] मोक्ष का कारण (ज्ञानस्वरूप आत्मा को) [अजाणंता] नहीं जानते हुए [संसारगमणहेदुं पि] संसार में गमन का हेतुभूत होने पर भी [पुण्णिमच्छंति अण्णाणेण] पुण्य को अज्ञान से चाहते हैं।



+ परमार्थस्वरूप मोक्ष का कारण दिखलाते हैं -

## जीवादीसद्दहणं सम्मत्तं तेसिमधिगमो णाणं (१५५) रागादीपरिहरणं चरणं एसो दु मोक्खपहो ॥१६२॥

जीवादि का श्रद्धान सम्यक् ज्ञान सम्यग्ज्ञान है रागादि का परिहार चारित - यही मुक्तिमार्ग है ॥१५५॥

अन्वयार्थ: [जीवादीसद्दहणं] जीवादिक पदार्थों का श्रद्धान तो [सम्मत्तं] सम्यक्त्व है और [तेसिमधिगमो] उन जीवादि पदार्थों का अधिगम [णाणं] ज्ञान है तथा [रागादीपरिहरणं] रागादिक का त्याग [चरणं] चारित्र है [एसो दु मोक्खपहो] सो यही मोक्ष का मार्ग है ।



+ परमार्थरूप मोक्ष के कारण से भिन्न कर्म का निषेध -

## मोत्तूण णिच्छयट्ठं ववहारेण विदुसा पवट्टंति (१५६) परमट्टमस्सिदाण दु जदीण कम्मक्खओ विहिओ ॥१६३॥

विद्वानगण भूतार्थ तज वर्तन करें व्यवहार में पर कर्मक्षय तो कहा है परमार्थ-आश्रित संत के ॥१५६॥

अन्वयार्थ: [विदुसा] पंडित जन [णिच्छयहुं] निश्चयनय के विषय को [मोत्तूण] छोड़कर [ववहारेण] व्यवहार में [पवट्टंति] प्रवृत्ति करते हैं [दु] किन्तु [परमहुमस्सिदाण] परमार्थभूत-आत्मस्वरूप का आश्रय करने वाले [जदीण] यतीश्वरों के ही [कम्मक्खओ विहिओ] कर्म का नाश कहा गया है।



+ मोक्ष के कारणभूत दर्शन, ज्ञान और चारित्र का आच्छादक कर्म -

वत्थस्स सेदभावो जह णासेदि मलमेलणासत्ते (१५७) मिच्छत्तमलोच्छण्णं तह सम्मत्तं खु णादव्वं ॥१६४॥ वत्थस्स सेदभावो जह णासेदि मलमेलणासत्ते (१५८) अण्णाणमलोच्छण्णं तह णाणं होदि णादव्वं ॥१६५॥ वत्थस्स सेदभावो जह णासेदि मलमेलणासत्ते (१५९) कसायमलोच्छण्णं तह चारित्तं पि णादव्वं ॥१६६॥

ज्यों श्वेतपन हो नष्ट पट का मैल के संयोग से सम्यक्त्व भी त्यों नष्ट हो मिथ्यात्व मल के लेप से ॥१५७॥ ज्यों श्वेतपन हो नष्ट पट का मैल के संयोग से सद्ज्ञान भी त्यों नष्ट हो अज्ञानमल के लेप से ॥१५८॥ ज्यों श्वेतपन हो नष्ट पट का मैल के संयोग से चारित्र भी त्यों नष्ट होय कषायमल के लेप से ॥१५९॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [वत्थस्स] वस्त्र का [सेदभावो] श्वेतपना [मलमेलणासत्ते] मल के मिलने से लिप्त होता हुआ [णासेदि] नष्ट हो जाता है [तह] उसी भांति [मिच्छत्तमलोच्छण्णं] मिथ्यात्व-मल से व्याप्त हुआ [सम्मत्तं] आत्मा का सम्यक्त्व-गुण [खु] निष्वय से [णादव्वं] (आच्छादित हो रहा है ऐसा) जानना चाहिए । [जह] जैसे [वत्थस्स सेदभावो] वस्त्र का श्वेतपना [मलमेलणासत्ते] मल के मेल से लिप्त होता हुआ [णासेदि] नष्ट हो जाता है [तह] उसी प्रकार [अण्णाणमलोच्छण्णं] अज्ञान-मल से व्याप्त हुआ [णाणं] आत्मा का ज्ञान भाव [होदिणादव्वं] (आच्छादित होता है ऐसा) जानना चाहिये तथा [जह] जैसे [वत्थस्स सेदभावो] कपड़े का श्वेतपना [मलमेलणासत्ते] मल के मिलने से व्याप्त होता हुआ [णासेदि] नष्ट हो जाता है [तह] उसी तरह [कसायमलोच्छण्णं] कषाय-मल से व्याप्त हुआ [चारित्तं पि] आत्मा का चारित्र भाव भी (आच्छादित हो जाता है ऐसा) [णादव्वं] जानना चाहिये।



+ कर्म स्वयमेव बंध है -

सो सव्वणाणदिरसी कम्मरएण णियेणावच्छण्णो (१६०) संसारसमावण्णो ण विजाणदि सव्वदो सव्वं ॥१६७॥

सर्वदर्शी सर्वज्ञानी कर्मरज आछन्न हो संसार को सम्प्राप्त कर सबको न जाने सर्वत: ॥१६०॥

अन्वयार्थ : [सो] वह आत्मा स्वभावतः [सव्वणाणदिरसी] सबका जानने देखने वाला है तो भी |कम्मरएण णियेणावच्छण्णो। अपने कर्मरूपी रज से आच्छादित हुआ |संसारसमावण्णो। संसार को प्राप्त होता हुआ **|सब्बदो|** सब प्रकार से **|सब्वं|** सब वस्तु को **|ण विजानाति**|| नहीं जानता ।



+ कर्म का मोक्ष-हेतु-तिरोधायीपना -सम्मत्तपडिणिबद्धं मिच्छत्तं जिणवरेहि परिकहियं (१६१) तस्सोदयेण जीवो मिच्छादिट्टि त्ति णादव्वो ॥१६८॥ णाणस्स पडिणिबद्धं अण्णाणं जिणवरेहि परिकहियं (१६२) तस्सोदयेण जीवो अण्णाणी होदि णादव्वो ॥१६९॥ चारित्तपडिणिबद्धं कसायं जिणवरेहि परिकहियं (१६३) तस्सोदयेण जीवो अचरित्ते होदि णादव्वो ॥१७०॥

सम्यक्त प्रतिबंधक करम मिथ्यात्व जिनवर ने कहा उसके उदय से जीव मिथ्यादृष्टि होता है सदा ॥१६१॥ सद्ज्ञान प्रतिबंधक करम अज्ञान जिनवर ने कहा उसके उदय से जीव अज्ञानी बने - यह जानना ॥१६२॥ चारित्र प्रतिबंधक करम जिन ने कषायों को कहा उसके उदय से जीव चारित्रहीन हो यह जानना ॥१६३॥

अन्वयार्थ: |सम्मत्तपडिणिबद्धं। सम्यक्तव को रोकने वाला |मिच्छत्तं। मिथ्यात्व है ऐसा [जिणवरेहि] जिनवर-देवों ने [परिकहियं] कहा है [तस्सोदयेण] उसके उदय से [जीवो] यह जीव । मिच्छादिद्वि। मिथ्यादृष्टि हो जाता है । ति णादव्वो। ऐसा जानना चाहिये । । णाणस्स पडिणिबद्धं। ज्ञान को रोकने वाला [अण्णाणं] अज्ञान है ऐसा [जिणवरेहि परिकहियं] जिनवर देवों ने कहा है |तस्सोदयेण| उसके उदय से |जीवो| यह जीव |अण्णाणी होदि| अज्ञानी होता है ऐसा **|णादव्वो|** जानना चाहिए । |चारित्तपडिणिबद्धं| चारित्र को रोकने वाला |कसायं| कषाय है ऐसा |जिणवरेहि परिकहियं| जिनेन्द्र-देवों ने कहाँ है |तस्सोदयेण| उसके उदय से **|जीवो|** यह जीव |अचरित्ते होदि। अंचारित्री हो जाता है ऐसा |णादव्वो| जानना चाहिये।



## आस्रव अधिकार



+ आस्रव का स्वरूप -

मिच्छत्तं अविरमणं कसायजोगा य सण्णसण्णा दु (१६४) बहुविहभेया जीवे तस्सेव अणण्णपरिणामा ॥१७१॥ णाणावरणादीयस्स ते दु कम्मस्स कारणं होंति (१६५) तेसिं पि होदि जीवो य रागदोसादिभावकरो ॥१७२॥

मिथ्यात्व अविरति योग और कषाय चेतन-अचेतन चितरूप जो हैं वे सभी चैतन्य के परिणाम हैं ॥१६४॥ ज्ञानावरण आदिक अचेतन कर्म के कारण बने उनका भी तो कारण बने रागादि कारक जीव यह ॥१६५॥

अन्वयार्थ: [मिच्छत्तं अविरमणं] मिथ्यात्व, अविरित [य कसायजोगा] और कषाय योग [सण्णसण्णा दु] ये (वार आसव) संज्ञ व असंज्ञ हैं (वेतना के विकाररूप और जड़-पुद्गल के विकाररूप ऐसे भिन्न-भिन्न हैं); [जीवे बहुविहभेया] जीव में प्रकट हुए बहुत भेद वाले (संज्ञ आसव हैं वे) [तस्सेव अणण्णपरिणामा] उस जीव के ही अभेदरूप परिणाम हैं [दु ते] परन्तु वे (असंज्ञ आसव) [णाणावरणादीयस्स] ज्ञानावरण आदि [कम्मस्स कारणं होंति] कर्म के बंधने के कारण हैं और [तेसिं पि] उन का (असंज्ञ आसवों के नवीन कर्मबंध का निमित्तपना होने का निमित्त) भी [रागदोसादिभावकरो] राग-द्वेष आदि भावों का करने वाला [जीवो होदि] जीव होता है।



# णत्थि दु आसवबंधो सम्मादिद्विस्स आसवणिरोहो (१६६) संते पुळाणिबद्धे जाणदि सो ते अबंधंतो ॥१७३॥

है नहीं आस्रव बंध क्योंकि आस्रवों का रोध है सद्दृष्टि उनको जानता जो कर्म पूर्वनिबद्ध हैं ॥१६६॥

अन्वयार्थ: [सम्मादिद्विस्स] सम्यग्दृष्टि के [आसवबंधों] आसव बंध [णित्थि] नहीं है [दु] किंतु [आसवणिरोहों] आसव का निरोध है [तें] उनको [अबंधतों] नहीं बांधता हुआ [सों] वह [संते] सत्ता में मौजूद [पुळणिबद्धे] पहले बाँधे हुए कर्मों को [जाणिद] मात्र जानता है।



+ राग, द्वेष, मोह भावों के ही आस्रवपना -

## भावो रागादिजुदो जीवेण कदो दु बंधगो भणिदो (१६७) रागादिविप्पमुक्को अबंधगो जाणगो णवरि ॥१७४॥

जीवकृत रागादि ही बंधक कहे हैं सूत्र में रागादि से जो रहित वह ज्ञायक अबंधक जानना ॥१६७॥

अन्वयार्थ: [जीवेण कदो] जीव के द्वारा किया गया [रागादिजुदो भावो] रागादियुक्त भाव [बंधगो भणिदो] नवीन कर्म का बंध करने वाला कहा गया है [दु] परंतु [रागादिविप्पमुक्को] रागादिक भावों से रहित भाव [अबंधगो] बंध करने वाला नहीं है, [णविर] केवल [जाणगो] जानने वाला ही है ।



+ रागादिक से न मिले ज्ञानमय भाव संभव -

## पक्के फलम्हि पडिए जह ण फलं बज्झए पुणो विंटे (१६८) जीवस्स कम्मभावे पडिए ण पुणोदयमुवेदि ॥१७५॥

पक्वफल जिसतरह गिरकर नहीं जुड़ता वृक्ष से बस उसतरह ही कर्म खिरकर नहीं जुड़ते जीव से ॥१६८॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [पक्के फलम्हि पडिए] पके फल के गिर जाने पर [पुणो] फिर [फलं] वह फल [विंटे] उस डंठल में [ण बज्झए] नहीं बंधता, उसी तरह [जीवस्स] जीव के [कम्मभावे] कर्मभाव के [पडिए] झड़ जाने पर [पुणोदयमुवेदि] फिर वह उदय को प्राप्त नहीं होता।



+ ज्ञानी के द्रव्यास्रव का अभाव -

## पुढवीपिंडसमाणा पुव्वणिबद्धा दु पच्चया तस्स (१६९) कम्मसरीरेण दु ते बद्धा सव्वे वि णाणिस्स ॥१७६॥

जो बँधे थे भूत में वे कर्म पृथ्वीपिण्ड सम वे सभी कर्म शरीर से हैं बद्ध सम्यग्ज्ञानि के ॥१६९॥

अन्वयार्थ: [तस्स णाणिस्स] उस ज्ञानी के [पुळणिबद्धा] पहले बँधे हुए [सळे वि] सभी [पच्चया] कर्म [पुढवीपिंडसमाणा] पृथ्वी के पिंड समान हैं [दु] और [ते] वे [कम्मसरीरेण] कार्मण शरीर के साथ [बद्धा] बंधे हुए हैं।



+ ज्ञानी निरास्रव किस तरह ? उत्तर -

चउविह अणेयभेयं बंधंते णाणदंसणगुणेहिं (१७०) समए समए जम्हा तेण अबंधो ति णाणी दु ॥१७७॥ जम्हा दु जहण्णादो णाणगुणादो पुणो वि परिणमदि (१७१) अण्णत्तं णाणगुणो तेण दु सो बंधगो भणिदो ॥१७८॥

प्रतिसमय विध-विध कर्म को सब ज्ञान-दर्शन गुणों से बाँधे चतुर्विध प्रत्यय ही ज्ञानी अबंधक इसलिए ॥१७०॥ ज्ञानगुण का परिणमन जब हो जघन्यहि रूप में अन्यत्व में परिणमे तब इसलिए ही बंधक कहा ॥१७१॥

अन्वयार्थ: [जम्हा] जिस कारण [चउविह] चार प्रकार के (आस्रव याने मिथ्याल, अविरमण, कषाय व योग) [णाणदंसणगुणेहिं] ज्ञान दर्शन गुणों के द्वारा [समए समए] समय-समय पर [अणेयभेयं] अनेक भेद के कर्मों को [बंधंते] बाँधते हैं [तेण] इस कारण [णाणी दु] ज्ञानी तो [अबंधो ति] अबंध-रूप है ऐसा जानना चाहिये । [पुणो वि] फिर भी [जम्हा दु] जिस कारण [णाणगुणादो] ज्ञान-गुण [जहण्णादो] जघन्य ज्ञानगुण के कारण [अण्णत्तं] अन्य रूप [परिणमदि] परिणमन करता है [तेण दु] इसी कारण [णाणगुणो सो] वह ज्ञान-गुण [बंधगो भणिदो] कर्म का बंधक कहा गया है।



## दंसणणाणचरित्तं जं परिणमदे जहण्णभावेण (१७२) णाणी तेण दु बज्झदि पोग्गलकम्मेण विविहेण ॥१७९॥

ज्ञान-दर्शन-चरित गुण जब जघनभाव से परिणमे तब विविध पुद्रल कर्म से इसलोक में ज्ञानी बँधे ॥१७२॥

अन्वयार्थ : [जं] क्योंकि [दंसणणाणचरित्तं] दर्शन-ज्ञान-चारित्र [जहण्णभावेण] जघन्य-भाव से [परिणमदे] परिणमन करता है [तेण दु] इस कारण से [णाणी] ज्ञानी [विविहेण] अनेक प्रकार के [पोग्गलकम्मेण] पुद्गल कर्म से [बज्झदि] बँधता है ।



+ सभी द्रव्यास्रव की संतित के रहने पर भी ज्ञानी नित्य ही निरास्रव कैसे -

सव्वे पुव्वणिबद्धा दु पच्चया अत्थि सम्मदिहिस्स (१७३) उवओगप्पाओगं बंधंते कम्मभावेण ॥१८०॥ होदूण णिरुवभोज्जा तह बंधिद जह हवंति उवभोज्जा (१७४) सत्तद्विहा भूदा णाणावरणादिभावेहिं ॥१८१॥ संता दु णिरुवभोज्जा बाला इत्थी जहेह पुरिसस्स (१७५) बंधिद ते उवभोज्जे तरुणी इत्थी जह णरस्स ॥१८२॥ एदेण कारणेण दु सम्मादिट्ठी अबंधगो भणिदो (१७६) आसवभावाभावे ण पच्चया बंधगा भणिदा ॥१८३॥

पहले बँधे सद्दृष्टिओं के कर्मप्रत्यय सत्त्व में उपयोग के अनुसार वे ही कर्म का बंधन करें ॥१७३॥ बालविनता की तरह वे सत्त्व में अनभोग्य हैं पर तरुणविनता की तरह उपभोग्य होकर बाँधते ॥१७४॥ अनभोग्य हो उपभोग्य हों वे सभी प्रत्यय जिसतरह ज्ञान-आवरणादि वसुविध कर्म बाँधे उसतरह ॥१७५॥ बस इसलिए सद्दृष्टियों को अबंधक जिन ने कहा क्योंकि आस्रवभाव बिन प्रत्यय न बंधन कर सके ॥१७६॥

अन्वयार्थ: [सम्मदिद्विस्स] सम्यग्दृष्टि के [सळे पुळणिबद्धा] समस्त पूर्व (अज्ञान अवस्या) में बांधे गये [पच्चया अत्थि] (मिथ्यात्वादि) आस्रव सत्तारूप हैं वे [उवओगप्पाओगं] उपयोग के प्रयोग करने रूप जैसे हों वैसे [कम्मभावेण] कर्मभाव से [बंधंते] बन्ध करते हैं । [दु] और

[संता] सत्तारूप रहते हुए वे पूर्वबद्ध प्रत्यय उदय आये बिना [णिरुवभोजा] भोगने के अयोग्य होकर स्थित हैं [दु] लेकिन [तह बंधित] वे उस तरह बँधते हैं [जह] जैसे कि [णाणावरणादिभावेहिं] ज्ञानावरणादि भावों के द्वारा [सत्तहिवहा] सात आठ प्रकार फिर [उवभोजा] भोगने योग्य [हवंति] हो जायें । [दु] क्योंकि [जहेह] जैसे इस लोक में [पुरिसस्स] पुरुष के [बाला इत्थी] बालिका स्त्री भोगने योग्य नहीं होती उस प्रकार [णिरुवभोजा] उपभोग के अयोग्य [होदूण] होकर भी [ते उवभोजो] वे ही जब भोगने योग्य होते हैं तब [बंधित] जीव को, पुरुष को बांधते हैं अर्थात् जीव पराधीन हो जाता है, [जह] जैसे कि [तरुणी इत्थी] वही बाला स्त्री जवान होकर [णरस्स] पुरुष को बांध लेती है अर्थात् पुरुष उसके आधीन हो जाता है यही बँधना है। [एदेण कारणेण दु] इसी कारणसे [सम्मादिद्वी] सम्यग्दिष्ट [अवंधगो भिणदो] अवंधक कहा गया है क्योंकि [आसवभावाभावे] आसवभाव (राग-द्वेष-मोह) का अभाव होने पर [पच्चया] प्रत्यय (मिथ्याव आदि सत्ता में होने पर भी) [बंधगा] आगामी कर्म बंधके करने वाले [ण भिणदा] नहीं कहे गये हैं।



+ ज्ञानी के राग-देष-मोह नहीं अत: नवीन कर्मों का बंध नहीं -

रागो दोसो मोहो य आसवा णिथ सम्मदिट्टिस्स (१७७) तम्हा आसवभावेण विणा हेदू ण पच्चया होंति ॥१८४॥ हेदू चदुव्वियप्पो अट्ठवियप्पस्स कारणं भणिदं (१७८) तेसिं पि य रागादी तेसिमभावे ण बज्झंति ॥१८५॥

> रागादि आस्रवभाव जो सद्दृष्टियों के वे नहीं इसलिए आस्रवभाव बिन प्रत्यय न हेतु बंध के ॥१७७॥ अष्टविध कर्मों के कारण चार प्रत्यय ही कहे रागादि उनके हेतु हैं उनके बिना बंधन नहीं ॥१७८॥

अन्वयार्थ: [रागो दोसो मोहो य] राग द्वेष और मोह [आसवा] ये आसव [णित्य सम्मिदिट्ठिस्स] सम्यग्दृष्टि के नहीं हैं [तम्हा] इसिलये [आसवभावेण विणा] आसव-भाव के बिना [पच्चया] द्रव्य-प्रत्यय [हेंदू ण होंति] कर्म-बन्ध का कारण नहीं है । [चढुव्वियप्पो] मिथ्यात्व आदि चार प्रकार का [हेंदू] हेतु [अट्ठवियप्पस्स कारणं भिणदं] आठ प्रकार के कर्म के बँधने का कारण कहा गया है [तेसिं पि य] और उनमें (चार प्रकार के हेतुओं में) भी [रागादी] जीव के रागादिकभाव कारण हैं सो सम्यग्दृष्टि के [तेसिमभावे] उन रागादिक भावों का अभाव होने पर [ण बज्झंति] कर्म नहीं बँधते हैं।



+ इसी का समर्थन दृष्टांत पूर्वक -

जह पुरिसेणाहारो गहिदो परिणमदि सो अणेयविहं (१७९) मंसवसारुहिरादी भावे उदरिगसंजुत्ते ॥१८६॥ तह णाणिस्स दु पुव्वं जे बद्धा पच्चया बहुवियप्पं (१८०) बज्झंते कम्मं ते णयपरिहीणा दु ते जीवा ॥१८७॥

जगजन ग्रसित आहार ज्यों जठराग्नि के संयोग से परिणमित होता वसा में मज्जा रुधिर मांसादि में ॥१७९॥ शुद्धनय परिहीन ज्ञानी के बँधे जो पूर्व में वे कर्म प्रत्यय ही जगत में बाँधते हैं कर्म को ॥१८०॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [पुरिसेणाहारो गहिदो] पुरुष के द्वारा ग्रहण किया गया आहार [सो उदरिगसंजुत्ते] वह उदराग्नि से युक्त हुआ [अणेयविहं] अनेक प्रकार [मंसवसारुहिरादी] मांस वसा रुधिर आदि [भावे परिणमिद] भावों रूप परिणमता है [तह दु णाणिस्स] उसी प्रकार ज्ञानी के [पुळां जे बद्धा] पूर्व बँधे जो [पच्चया] द्रव्य-प्रत्यय [ते] वे [बहुवियप्पं] बहुत भेदों वाले [बज्झंते कम्मं] कर्म को बांधते हैं । [ते जीवा] वे जीव [दु णयपरिहीणा] शुद्ध-नय से रहित हैं ।



## संवर अधिकार



+ भेद-विज्ञान की अभिवन्दना -

उवओगे उवओगो कोहादिसु णत्थि को वि उवओगो (१८१) कोहो कोहे चेव हि उवओगे णत्थि खलु कोहो ॥१८८॥ अट्ठवियप्पे कम्मे णोकम्मे चावि णत्थि उवओगो (१८२) उवओगम्हि य कम्मं णोकम्मं चावि णो अत्थि ॥१८९॥ एदं दु अविवरीदं णाणं जइया दु होदि जीवस्स (१८३) तइया ण किंचि कुळादि भावं उवओगसुद्धप्पा ॥१९०॥

उपयोग में उपयोग है क्रोधादि में उपयोग ना बस क्रोध में है क्रोध पर उपयोग में है क्रोध ना ॥१८१॥ अष्टविध द्रवकर्म में नोकर्म में उपयोग ना इस ही तरह उपयोग में भी कर्म ना नोकर्म ना ॥१८२॥ विपरीतता से रहित इस विधि जीव को जब ज्ञान हो उपयोग के अतिरिक्त कुछ भी ना करे तब आतमा ॥१८३॥

अन्वयार्थ: [उवओगे उवओगो] उपयोग (शुद्ध-आत्मा) में उपयोग है [कोहादिसु] क्रोध आदिकों में [णत्थि को वि उवओगो] कोई भी उपयोग नहीं है [च ही कोहो एव कोहे] और निश्चय से क्रोध में ही क्रोध है [उवओगे णत्थि खलु कोहो] उपयोग में निष्चयतः क्रोध नहीं है, [अडुवियप्पे कम्मे] आठ प्रकार के (ज्ञानावरण आदि) कर्मों में [च णोकम्मे अवि] तथा (शरीर आदि) नोकर्मों में भी [णत्थि उवओगो] उपयोग नहीं है [य उवओगम्हि] और उपयोग में [कम्मं णोकम्मं चावि] कर्म और नोकर्म भी [णो अत्थि] नहीं है [एदं दु अविवरीदं णाणं] ऐसा सत्यार्थ ज्ञान [जीवस्स जइया] जीव के जब [होदि तइया] होता है तब [उवओगसुद्धप्पा] शुद्धोपयोगी आत्मा [किंचि भावं] कुछ भी भाव [ण कुव्वदि] नहीं करता ।



+ भेद-विज्ञान से ही शुद्धात्मा की प्राप्ति -

जह कणयमग्गितवियं पि कणयभावं ण तं परिच्चयदि (१८४) तह कम्मोदयतविदो ण जहदि णाणी दु णाणित्तं ॥१९१॥ एवं जाणदि णाणी अण्णाणी मुणदि रागमेवादं (१८५) अण्णाणतमोच्छण्णो आदसहावं अयाणंतो ॥१९२॥

ज्यों अग्नि से संतप्त सोना स्वर्णभाव नहीं तजे त्यों कर्म से संतप्त ज्ञानी ज्ञानभाव नहीं तजे ॥१८४॥ जानता यह ज्ञानि पर अज्ञानतम आछन्न जो वे आतमा जानें न मानें राग को ही आतमा ॥१८५॥ अन्वयार्थ: [जह] जैसे [कणयमगितवियं पि] सुवर्ण अग्नि से तप्त हुआ भी [तं] अपने [कणयभावं] सुवर्णपने को [ण परिच्चयि] नहीं छोड़ता [तह] उसी तरह [णाणी] ज्ञानी [कम्मोदयतिदो] कर्मों के उदय से तप्त हुआ भी [णाणित्तं] ज्ञानीपने के स्वभाव को [ण जहिं] नहीं छोड़ता [एवं] इस तरह [णाणी जाणिद] ज्ञानी जानता है और [अण्णाणी] अज्ञानी [अण्णाणतमोच्छण्णो] अज्ञानरूप अंधकार से व्याप्त होता हुआ [आदसहावं] आत्मा के स्वभाव को [अयाणंतो] नहीं जानता हुआ [रागमेवादं मुणिद] राग को ही आत्मा मानता है



+ शुद्ध आत्मा की प्राप्ति से ही संवर -

#### सुद्धं तु वियाणंतो सुद्धं चेवप्पयं लहदि जीवो (१८६) जाणंतो दु असुद्धं असुद्धमेवप्पयं लहदि ॥१९३॥ जो जानूता मैं शुद्ध हूँ वह शुद्धता को प्राप्त हो

जो जानता म शुद्ध हू वह शुद्धता का प्राप्त हो जो जानता अविशुद्ध वह अविशुद्धता को प्राप्त हो ॥१८६॥

अन्वयार्थ : [सुद्धं तु। शुद्ध-आत्मा को [वियाणंतो] जानता हुआ [जीवो] जीव [सुद्धं चेव] शुद्ध ही [अप्पयं लहिद] आत्मा को प्राप्त करता है [दु। और [असुद्धं] अशुद्ध आत्मा को [जाणंतो] जानता हुआ [असुद्धमेवप्पयं] अशुद्ध आत्मा को ही प्राप्त करता है ।



+ संवर इस तरह से होता है -

अप्पाणमप्पणा रुंधिऊण दोपुण्णपावजोएसु (१८७) दंसणणाणाह्मि ठिदो इच्छाविर ओ य अण्णिह्म ॥१९४॥ जो सव्वसंगमुक्को झायदि अप्पाणमप्पणो अप्पा (१८८) णवि कम्मं णोकम्मं चेदा चेयेइ एयत्तं ॥१९५॥ अप्पाणं झायंतो दंसणणाणमओ अणण्णमओ (१८९) लहइ अचिरेण अप्पाणमेव सो कम्मपविमुक्कं ॥१९६॥

पुण्य एवं पाप से निज आतमा को रोककर अन्य आशा से विरत हो ज्ञान-दर्शन में रहें ॥१८७॥ विरहित करम नोकरम से निज आत्म के एकत्व को निज आतमा को स्वयं ध्यावें सर्व संग विमुक्त हो ॥१८८॥

#### ज्ञान-दर्शन मय निजातम को सदा जो ध्यावते अत्यल्पकाल स्वकाल में वे सर्व कर्म विमुक्त हों ॥१८९॥

अन्वयार्थ: [जो] जो [अप्पा] जीव [अप्पाणमप्पणा] आत्मा को आत्मा के द्वारा [दोपुण्णपावजोगेसु] दो पुण्य-पाप योगों से [रुंधिऊण] रोककर [दंसणणाणिम्ह] दर्शन-ज्ञान में [ठिदो] ठहरा हुआ [अण्णिम्ह इच्छाविरदो] अन्य वस्तु में इच्छारिहत [य] और [सळसंगमुक्को] सब परिग्रह से रहित हुआ [अप्पाणमप्पणो] आत्मा के द्वारा आत्मा को [झायदि] ध्याता है तथा [कम्मं णोकम्मं] कर्म नोकर्म को [ण वि] नहीं ध्याता और आप [चेदा] चेतनहार होता हुआ [एयत्तं] एकत्व को [चिंतेदि] विचारता है [सो] वह जीव [दंसणणाणमओ] दर्शन-ज्ञानमय और [अणण्णमओ] अनन्यमय होकर [अप्पाणं झायंतो] आत्मा का ध्यान करता हुआ [अचिरेण] थोड़े समय में [एव] ही [कम्मपविमुक्कं] कर्म-रहित [अप्पाणम्] आत्मा को [लहदि] प्राप्त करता है ।



+ आत्मा परोक्ष है, फिर उसका ध्यान कैसे -

#### उवदेसेण परोक्खं रूवं जह पस्सिद्रण णादेदि भण्णदि तहेव घिप्पदि जीवो दिट्ठो य णादो य ॥१९७॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे किसी के [परोक्खं रूवं] परोक्षरूप [उवदेसेण] उपदेश द्वारा तथा लिखा [पस्सिद्रण] देखकर [णादेदि] जाना जाता है, [तहेव] वैसे ही [जीवो] यह जीव [भण्णिद] वचनों के द्वारा कहा जाता है तथा [घिप्पिद] मन के द्वारा ग्रहण किया जाता है, वह मानों प्रत्यक्ष [दिहो य णादो य] देखा गया व जाना गया है।



# कोविदिदच्छो साहू संपडिकाले भणिज्ज रूविमणं पच्चक्खमेव दिट्ठं परोक्खणाणे पवट्ठंतं ॥१९८॥

अन्वयार्थ: [कोविदिदच्छो साहू] कौन समझदार साधु यह [भणिज्ज] कह सकता है कि [रूविमणं पच्चक्खमेव दिट्ठं] आत्म तत्त्व [संपिडकाले] वर्तमान काल में इस छदास्थ के प्रत्यक्ष हो जाता है क्योंकि इसका साक्षात्कार तो केवलज्ञान में ही होता है। परन्तु परोक्ष [परोक्खणाणे] मानसिक-ज्ञान के द्वारा वह छदास्थ ज्ञान से भी [पवट्ठंतं] जाना जाता है।



तेसिं हेदू भणिदा अज्झवसाणाणि सव्वदिरसीहिं (१९०) मिच्छत्तं अण्णाणं अविरयभावो य जोगो य ॥१९९॥ हेदुअभावे णियमा जायदि णाणिस्स आसवणिरोहो (१९१) आसवभावेण विणा जायदि कम्मस्स वि णिरोहो ॥२००॥ कम्मस्साभावेण य णोकम्माणं पि जायदि णिरोहो (१९२) णोकम्मणिरोहेण य संसारणिरोहणं होदि ॥२०१॥

> बंध के कारण कहे हैं भाव अध्यवसान ही मिथ्यात्व अर अज्ञान अविरत-भाव एवं योग भी ॥१९०॥ इनके बिना है आस्रवों का रोध सम्यग्ज्ञानि के अर आस्रवों के रोध से ही कर्म का भी रोध है ॥१९१॥ कर्म के अवरोध से नोकर्म का अवरोध हो नोकर्म के अवरोध से संसार का अवरोध हो ॥१९२॥

अन्वयार्थ: [तेसिं] पूर्वोक्त राग-द्वेष-मोहरूप आस्रवों के [हेद्र] हेतु [मिच्छत्तं अण्णाणं अविरयभावो] मिथ्यात्व, अज्ञान, अविरित भाव [जोगो य] और योग ये चार [अज्झवसाणाणि] अध्यवसान [सव्वदिरसीहिं] सर्वज्ञ-देवों ने [भिणदा] कहे हैं सो [णाणिस्स] ज्ञानी के [हेदुअभावे] इन हेतुओं का अभाव होने से [णियमा] नियम से [आसवणिरोहो] आस्रव का निरोध [जायिद] होता है और [आसवभावेण विणा] आस्रवभाव के बिना [कम्मस्स वि] कर्म का भी [णिरोहो] निरोध [जायिद] होता है [य] और [कम्मस्साभावेण] कर्म के अभाव से [णोकम्माणं पि] नोकर्मों का भी [णिरोहो] निरोध [जायिद] होता है [य] तथा [णोकम्मणिरोहेण] नोकर्म के निरोध होने से [संसारणिरोहणं] संसार का निरोध [होदि] होता है ।



### निर्जरा अधिकार



+ द्रव्य-निर्जरा का स्वरूप -

#### उवभोगमिंदियेहिं दव्वाणमचेदणाणमिदराणं (१९३) जं कुणदि सम्मदिट्टी तं सव्वं णिज्जरणिमित्तं ॥२०२॥

चेतन अचेतन द्रव्य का उपभोग सम्यग्दृष्टि जन जो इन्द्रियों से करें वह सब निर्जरा का हेतु है ॥१९३॥

अन्वयार्थ: [सम्मिदेट्ठी] सम्यग्दृष्टि जीव [जं इंदियेहिम्] जो इंद्रियों से [अचेदणाणम्] अचेतन और [इदराणं] अन्य चेतन [दव्वाणम्] द्रव्यों का [उवभोगम्] उपभोग [कुणिद] करता है [तं सब्वं] वह सब [णिज्जरिणिमित्तं] निर्जरा का निमित्त है ।



+ भाव-निर्जरा का भी स्वरूप -

# दव्वे उवभुंजंते णियमा जायदि सुहं व दुक्खं वा (१९४) तं सुहदुक्खमुदिण्णं वेददि अध णिज्जरं जादि ॥२०३॥

सुख-दुख नियम से हों सदा परद्रव्य के उपभोग से अर भोगने के बाद सुख-दुख निर्जरा को प्राप्त हों ॥१९४॥

अन्वयार्थ: [दव्वे उवभुंजंते] द्रव्य-कर्म के व वस्तु के भोगे जाने पर [सुहं व दुक्खं] सुख अथवा दुःख [णियमा जायदि] नियम से उत्पन्न होता है । [वा] और [उदिण्णं] उदय में आये हुए [तं सुहदुक्खम्] उस सुख दुःख को [वेदिद] अनुभव करता है [अध] फिर वह सुख-दुःख-रूप भाव [णिज्जरं जादि] निर्जरा को प्राप्त होता है ।



+ ज्ञान-शक्ति का वर्णन -

जह विसमुवभुंजंतो वेज्जो पुरिसो ण मरणमुवयादि (१९५) पोग्गलकम्मस्सुदयं तह भंजुदि णेव बज्झदे णाणी ॥२०४॥ जह मज्जं पिबमाणो अरदीभावेण मज्जदि ण पुरिसो (१९६) दळुवभोगे अरदो णाणी वि ण बज्झदि तहेव ॥२०५॥ ज्यों वैद्यजन मरते नहीं हैं जहर के उपभोग से त्यों ज्ञानिजन बँधते नहीं हैं कर्म के उपभोग से ॥१९५॥ ज्यों अरुचिपूर्वक मद्य पीकर मत्त जन होते नहीं त्यों अरुचि से उपभोग करते ज्ञानिजन बँधते नहीं ॥१९६॥

अन्वयार्थ: [जह] जैसे [विसमुवभुंजंतो वेज्जो पुरिसो] विष को भोगता हुआ वैद्य पुरुष [ण मरणमुवयादि] मरण को नहीं प्राप्त होता [तह] उसी तरह [पोग्गलकम्मस्सुदयं] पुद्गल कर्म के उदय को [भंजुदि] भोगता हुआ [णाणी] ज्ञानी भी [णेव बज्झदे] बंधता नहीं है । [जह] जैसे [पुरिसो] कोई पुरुष [मज्जं] मदिरा को [अरदीभावेण] अप्रीति से [पिबमाणो] पीता हुआ [मज्जदि ण] मतवाला नहीं होता [तहेव] उसी तरह [णाणी वि] ज्ञानी भी [दळ्ववभोगे अरदो] द्रव्य के उपभोग में विरक्त होता हुआ [ण बज्झदि] कर्मों से नहीं बँधता ।



+ दृष्टांत -

### सेवंतो वि ण सेवदि असेवमाणो वि सेवगो कोई (१९७) पगरणचेट्ठा कस्स वि ण य पायरणो त्ति सो होदि ॥२०६॥

ज्यों प्रकरणगत चेष्टा करें पर प्राकरणिक नहीं बनें त्यों ज्ञानिजन सेवन करें पर विषय सेवक नहीं बनें ॥१९७॥

अन्वयार्थ: [कोई] कोई तो [सेवंतो वि] विषयों को सेवता हुआ भी [ण सेविद] नहीं सेवन करता है और [असेवमाणो वि] कोई नहीं सेवन हुआ भी [सेवगो] सेवने वाला कहा जाता है [कस्स] जैसे किसी पुरुष के [पगरणचेट्ठा वि] किसी कार्य के करने की चेष्टा तो है [य सो] किन्तु वह [पायरणोत्] कार्य करने वाला स्वामी हो [इति ण होदि] ऐसा नहीं है ।



+ अब कहते हैं कि सम्यग्दृष्टि अपने को और पर को विषेषरूप से इस प्रकार जानता है -- -

#### पोग्गलकम्मं रागो तस्स विवागोदओ हवदि एसो (१९९) ण दु एस मज्ज भावो जाणगभावो हु अहमेक्को ॥२०७॥

पुद्गल करम है राग उसके उदय ये परिणाम हैं किन्तु ये मेरे नहीं मैं एक ज्ञायकभाव हूँ ॥१९९॥

अन्वयार्थ : [पोग्गलकम्मं रागो] राग पुद्गल-कर्म है [तस्स विवागोदओ] उसका विपाकोदय [हवदि एसो] यह है सो [एस] यह [मज्ज भावो] मेरा भाव [ण] नहीं है, क्योंकि [हु] निश्चय से [अहमेक्को जाणगभावो] मैं तो एक ज्ञायक-भाव-स्वरूप हूं ।



+ विभाव भाव आत्म-स्वभाव क्यों नहीं ? -

## कह एस तुज्झ ण हवदि विविहो कम्मोदयफलविवागो परदव्वाणुवओगो ण हु देहो हवदि अण्णाणी ॥२०८॥

अन्वयार्थ: [विविहो] नाना प्रकार के [कम्मोदयफलविवागो] कर्मोदय के फल का विपाकरूप विभाव परिणाम [कह एस] वह क्यों [तुज्झ] तेरा स्वरूप [ण हवदि] नहीं है, कि [परदव्वाणुवओगो] पर-द्रव्य आत्म-स्वभाव [ण] नहीं है क्योंकि [देहो] देह तो [हु] स्पष्ट ही [हवदि अण्णाणी] जड़-स्वरूप है ॥२०८॥



+ औपाधिक भावों की परभावता जानने का फल -

#### एवं सम्माद्दिट्टी अप्पाणं मुणदि जाणगसहावं (२००) उदयं कम्मविवागं च मुयदि तच्चं वियाणंतो ॥२०९॥

इसतरह ज्ञानी जॉनते ज्ञायकस्वभावी आतमा कर्मोदयों को छोड़ते निजतत्त्व को पहिचान कर ॥२००॥

अन्वयार्थ: [एवं] इस तरह [सम्मादिही] सम्यग्दृष्टि [अप्पाणं] अपने को [जाणगसहावं] ज्ञायक-स्वभाव [मुणिद] जानता है [च] और [तच्चं] वस्तु के यथार्थ स्वरूप को [वियाणंतो] जानता हुआ [कम्मविवागं] कर्म-विपाक-रूप [उदयं] उदयं को [मुयिद] छोड़ता है।



+ सम्यग्दृष्टि अपने और पर के स्वभाव का ज्ञाता होता है -

# उदयविवागो विविहो कम्माणं विणादो जिणवरेहिं (१९८) ण दु ते मज्झ सहावा जाणगभावो दु अहमेक्को ॥२१०॥

उदय कर्मों के विविध-विध सूत्र में जिनवर कहें। किन्तु वे मेरे नहीं मैं एक ज्ञायकभाव हूँ ॥१९८॥

अन्वयार्थ: [जिणवरेहिंं] जिनेन्द्र भंगवान ने [कम्माणं] कर्मों के [उदयविवागो] उदय का विपाक (फल) [विविहों] अनेक प्रकार का [विणिदों] कहा है; किन्तु [तें] वे [मज्झ] मेरे [सहावा] स्वभाव [ण दु] नहीं हैं; [अहमेक्कों] मैं तो एक [जाणगभावों] ज्ञायक-भाव [दु] ही हूँ



+ सम्यग्दृष्टि रागी कैसे नहीं होता? यदि ऐसा पूछें तो सुनिये -- -

#### परमाणुमित्तयं पि हु रागादीणं तु विज्जदे जस्स (२०१) ण वि सो जाणदि अप्पाणयं तु सव्वागमधरो वि ॥२११॥ अप्पाणमयाणंतो अणप्पयं चावि सो अयाणंतो (२०२) कह होदि सम्मदिट्टी जीवाजीवे अयाणंतो ॥२१२॥

अणुमात्र भी रागादि का सद्भाव है जिस जीव के वह भले ही हो सर्व आगमधर न जाने जीव को ॥२०१॥ जो न जाने जीव को वे अजीव भी जानें नहीं कैसे कहें सद्दष्टि जीवाजीव जब जानें नहीं? ॥२०२॥

अन्वयार्थ: [हु जस्स] निश्चयं से जिसके [रागादीणं] रागादिकों का [परमाणुमित्तयं पि] लेषमात्र भी [तु विज्जदे सो] मौजूद है तो वह [सव्वागमधरो वि] सर्व आगम को धारण करता हुआ भी [अप्पाणयं तु] आत्मा को [ण वि जाणिद] नहीं जानता [च] और [अप्पाणमयाणंतो] आत्मा को नहीं जानता हुआ [अणप्पयंवि अयाणंतो] पर को भी नहीं जानता हुआ, [जीवाजीवे अयाणंतो] जीव और अजीव को नहीं जानता हुआ [कह होदि सम्मदिही] सम्यग्दिष्ट कैसे हो सकता है?



+ ज्ञानी अनागत कर्मोदय के उपभोग की वांछा क्यों नहीं करता ? -

# जो वेदिद वेदिज्जिद समए समए विणस्सदे उभयं (२१६) तं जाणगो दु णाणी उभयं पि ण कंखदि कयावि ॥२१३॥

वेद्य-वेदक भाव दोनों नष्ट होते प्रतिसमय । ज्ञानी रहे ज्ञायक सदा ना उभय की कांक्षा करे ॥२१६॥

अन्वयार्थ: [जो वेदिद] वेदन करनेवाला भाव और [वेदिज्जिद] वेदन में आनेवाला भाव - [उभयं] दोनों ही [समए समए विणस्सदे] समय-समय पर नष्ट हो जाते हैं । [तं जाणगो दु] इसप्रकार जाननेवाला [णाणी] ज्ञानी उन [उभयं पि] दोनों भावों को [ण कंखिद कयािव] कभी भी नहीं चाहता ।



#### बंधुवभोगणिमित्ते अज्झवसाणोदएसु णाणिस्स (२१७) संसारदेहविसएसु णेव उप्पज्जदे रागो ॥२१४॥

बंध-भोग-निमित्त में अर देह में संसार में सद्ज्ञानियों को राग होता नहीं अध्यवसान में ॥२१७॥

अन्वयार्थ: |बंधुवभोगणिमित्ते| बंध और उपभोग के निमित्तभूत |संसारदेहविसएसु| संसार-संबंधी और देह-संबंधी |अज्झवसाणोदएसु| अध्यवसान के उदयों में |णाणिस्स| ज्ञानी को |णेव उप्पज्जदे रागो| राग उत्पन्न नहीं होता ।



+ मिथ्यात्वादि अपध्यान मेरा परिग्रह नहीं -

#### मज्झं परिग्गहो जइ तदो अहमजीवदं तु गच्छेज्ज (२०८) णादेव अहं जह्मा तह्मा ण परिग्गहो मज्झ ॥२१५॥

यदि परिग्रह मेरा बने तो मैं अजीव बनूँ अरे । पर मैं तो ज्ञायकभाव हूँ इसलिए पर मेरे नहीं ॥२०८॥

अन्वयार्थ: [जिद] यदि [मज्झं परिग्गहों] परिग्रहं मेरा हो [तदों] तो [अहमजीवदं] मैं अजीवपने को [गच्छेज्ज] प्राप्त हो जाऊँगा [तु जम्हा] तो चूंकि [अहं] मैं [णादेव] ज्ञाता ही हूं [तम्हा] इस कारण [ण परिग्गहों मज्झ] कुछ भी परिग्रह मेरा नहीं है ।



+ वह परमात्म-पद क्या है ? इ्सका समाधान आचार्य करते हैं -- -

#### आदिह्म दव्वभावे अपदे मोत्तूण गिण्ह तह णियदं (२०३) थिरमेगमिमं भावं उवलब्भंतं सहावेण ॥२१६॥

स्वानुभूतिगम्य है जो नियत थिर निजभाव ही अपद पद सब छोड़ ग्रह वह एक नित्यस्वभाव ही ॥२०३॥

अन्वयार्थ: [आदिह्म] आत्मा में [अपदे] अपदरूप [दळभावे] द्रव्य-भाव-रूप सभी भावों को [मोत्तूण] छोड़कर [णियदं] निश्चित [थिरमेगम्] स्थिर, एक [तह] व [उवलब्धंतं सहावेण] स्वभाव से ही ग्रहण किये जाने वाले [इमं] इस प्रत्यक्ष अनुभव-गोचर [भावं] चैतन्य-मात्र भाव को हे भव्य! तू [गिण्ह] ग्रहण कर, वही तेरा पद है।



+ अब पूछते हैं कि ज्ञानी पर-द्रव्य को क्यों नहीं ग्रहण करता ? उत्तर -- -

## को णाम भणिज्ज बुहो परदव्वं मम इमं हवदि दव्वं (२०७) अप्पाणमप्पणो परिगहं तु णियदं वियाणंतो ॥२१७॥

आतमा ही आतमा का परिग्रह - यह जानकर । 'पर द्रव्य मेरा है' - बताओ कौन बुध ऐसा कहे? ॥२०७॥

अन्वयार्थ: [अप्पाणम् तु] अपने आत्मा को ही [णियदं] निश्चित रूप से [अप्पणो परिगहं] अपना परिग्रह [वियाणंतो] जानता हुआ [को णाम बुहो] ऐसा कौन ज्ञानी पंडित है? जो [इमं परदळं] यह पर-द्रव्य [मम दळं] मेरा द्रव्य [हवदि] है [भिणज्ज] ऐसा कहे।



#### छिज्जदु वा भिज्जदु वा णिज्जदु वा अहव जादु विप्पलयं (२०९) जम्हा तम्हा गच्छदु तहवि हु ण परिग्गहो मज्झ् ॥२१८॥

छिद जाय या ले जाय कोइ अथवा प्रलय को प्राप्त हो । जावे चला चाहे जहाँ पर परिग्रह मेरा नहीं ॥२०९॥

अन्वयार्थ: [छिज्जदु वा] छिद जावे [भिज्जदु वा] अथवा भिद जावे [णिज्जदु वा] अथवा कोई ले जावे [अहव जादु विप्पलयं] अथवा नष्ट हो जावे [जम्हा तम्हा] चाहे जिस तरह से [गच्छदु तह वि] चला जावे, तो भी [हु] वास्तव में [ण परिग्गहो मज्झ] पर-द्रव्य परिग्रह मेरा नहीं है ।



+ और क्या ? -

#### एदिम्ह रदो णिच्चं संतुट्ठो होहि णिच्चमेदिम्ह (२०६) एदेण होहि तित्ते होहदि तुह उत्तमं सोक्खं ॥२१९॥

इस ज्ञान में ही रत रहों सन्तुष्ट नित इसमें रहो बस तृप्त भी इसमें रहो तो परमसुख को प्राप्त हो ॥२०६॥

अन्वयार्थ: [एदिम्हि] इस ज्ञान में [णिच्चं] सदा [रदो होहि] रुचि से लीन होओ और [णिच्चमेदिम्ह] सदा इसी में [संतुट्ठो होहि] संतुष्ट होओ और [एदेण] इसी से [होहि तित्ते] तृप्त होओ; [तुह] तेरे [उत्तमं सोक्खं] उत्तम सुख [होहिद] होगा।



#### आभिणिसुदोधिमणकेवलं च तं होदि एक्कमेव पदं (२०४) सो ऐसो परमट्टो जं लहिदुं णिव्वुदिं जादि ॥२२०॥ मतिश्रुतावधिमन:पर्यय और केवलज्ञान भी सब एक पद परमार्थ हैं पा इसे जन शिवपद लहें ॥२०४॥

अन्वयार्थ: [आभिणिसुदोधिमणकेवलं च] मितज्ञान श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान [तं होदि एक्कमेव पदं] वह सब एक ज्ञान ही पद है [सो ऐसो परमहो] यह वह परमार्थ है [जं लहिदुं] जिसको पाकर आत्मा [णिळुदिं जादि] मोक्ष-पद को प्राप्त होता है ।



### णाणगुणेण विहीणा एदं तु पदं बहुवि ण लहंते (२०५) तं गिण्ह णियदमेदं जिद इच्छिस कम्मपरिमोक्खं ॥२२१॥

इस ज्ञानगुण के बिना जन प्राप्ति न शिवपद की करें यदि चाहते हो मुक्त होना ज्ञान का आश्रय करो ॥२०५॥

अन्वयार्थ: |जिदि| यदि तुम |कम्मपिरमोक्खं| कर्म का सब तरफ से मोक्ष करना |इच्छिस| चाहते हो |ता |तं णियदमेदं| उस इस निश्चित ज्ञान को |गिण्ह| ग्रहण कर । क्योंकि |णाणगुणेण विहीणा| ज्ञान गुण से रहित |बहु वि| अनेकों पुरुष भी |एदं पदं| इस ज्ञान-स्वरूप पद को |ण लहंते| नहीं प्राप्त करते ।



+ इच्छा ही परिग्रह, जिसको इच्छा नहीं उसको परिग्रह नहीं -

अपरिग्गहो अणिच्छो भणिदो णाणी य णेच्छदे धम्मं (२१०) अपरिग्गहो दु धम्मस्स जाणगो तेण सो होदि ॥२२२॥ अपरिग्गहो अणिच्छो भणिदो णाणी य णेच्छदि अधम्मं (२११) अपरिग्गहो अधम्मस्स जाणगो तेण सो होदि ॥२२३॥ धम्मच्थि अधम्मच्थी आयासं सुत्तमंग-पुव्वेसु संगं च तहा णेयं दुयमणु अतिरियणेरइयं ॥२२४॥ अपरिग्गहो अणिच्छो भणिदो णाणी य णेच्छदे असणं (२१२) अपरिग्गहो दु असणस्स जाणगो तेण सो होदि ॥२२५॥ अपरिग्गहो अणिच्छो भणिदो णाणी य णेच्छदे पाणं (२१३) अपरिग्गहो दु पाणस्स जाणगो तेण सो होदि ॥२२६॥ एमादिए दु विविहे सब्वे भावे य णेच्छदे णाणी (२१४) जाणगभावो णियदो णीरालंबो दु सब्बत्थ ॥२२७॥

है अनिच्छुक अपरिग्रही ज्ञानी न चाहे धर्म को ।
है परीग्रह ना धर्म का वह धर्म का ज्ञायक रहे ॥२१०॥
है अनिच्छुक अपरिग्रही ज्ञानी न चाहे अधर्म को ।
है परिग्रह ना अधर्म का वह अधर्म का ज्ञायक रहे ॥२११॥
है अनिच्छुक अपरिग्रही ज्ञानी न चाहे असन को ।
है परिग्रह ना असन का वह असन का ज्ञायक रहे ॥२१२॥
है अनिच्छुक अपरिग्रही ज्ञानी न चाहे पेय को ।
है परिग्रह ना पेय का वह पेय का ज्ञायक रहे ॥२१३॥
इत्यादि विध-विध भाव जो ज्ञानी न चाहे सभी को ।

अन्वयार्थ: [अणिच्छो] इच्छारहित आत्मा [अपरिग्गहो] परिग्रहे-रहित [भणिदो] कहा गया है [णाणी य] और ज्ञानी [णेच्छदे धम्मं] धर्म अर्थात् पुण्य को नहीं चाहता है [तेण सो] इस कारण वह [धम्मस्स] धर्म का याने पुण्य का [अपरिग्गहो] परिग्रही नहीं है [दु] वह तो [जाणगो] मात्र ज्ञायक [होदि] होता है |

[अणिच्छो] इच्छारिहत आत्मा [अपिरग्गहो] परिग्रह-रहित [भिणदो] कहा गया है [णाणी य] और ज्ञानी [णेच्छदे अधम्मं] अधर्म अर्थात् पाप को नहीं चाहता है [तेण सो] इस कारण वह [अधम्मस्स] अधर्म का याने पाप का [अपिरग्गहो] परिग्रही नहीं है [दु] वह तो [जाणगो] मात्र ज्ञायक [होदि] होता है ।

[अणिच्छो] इच्छारहित आत्मा [अपिरग्गहो] परिग्रह-रहित [भिणदो] कहा गया है [णाणी य] और ज्ञानी [णेच्छदे असणं] भोजन को नहीं चाहता है [तेण सो] इस कारण वह [असणस्स] भोजन का [अपिरगहो] परिग्रही नहीं है [दु] वह तो [जाणगो] मात्र ज्ञायक [होदि] होता है । [अणिच्छो] इच्छारहित आत्मा [अपिरगहो] परिग्रह-रहित [भिणदो] कहा गया है [णाणी य] और ज्ञानी [णेच्छदे पाणं] कुछ पीने को नहीं चाहता है [तेण सो] इस कारण वह [पाणस्स] पान का [अपिरगहो] परिग्रही नहीं है [दु] वह तो [जाणगो] मात्र ज्ञायक [होदि] होता है । [एमादिए दु] इस प्रकार याने पूर्वोक्त प्रकार इत्यादिक [विविहे] नाना प्रकार के [सळ्चे भावे य] समस्त भावों को [णाणी] ज्ञानी [णेच्छदे] नहीं चाहता है । [दु] क्योंकि ज्ञानी [णियदो] नियत [जाणगभावो] ज्ञायकभावस्वरूप है, अतः [सळ्वत्थ] सब में [णीरालंबो] निरालम्ब है ।



+ ज्ञानी के भोग का उदय वियोग बुद्धि पूर्वक, आगे भोगों की इच्छा नहीं -

### उप्पण्णोदय भोगो वियोगबुद्धीए तस्स सो णिच्चं (२१५) कंखामणागदस्स य उदयस्स ण कुव्वदे णाणी ॥२२८॥

उदयगत जो भोग हैं उनमें वियोगीबुद्धि है । अर अनागत भोग की सद्ज्ञानि के कांक्षा नहीं ॥२१५॥

अन्वयार्थ: |उप्पण्णोदय भोगो| वर्तमान में उत्पन्न उदय का भोग है, |तस्स सो| वह ज्ञानी के |णिच्चं| सदा ही |वियोगबुद्धीए| वियोग-बुद्धि-पूर्वक होता है और |कंखामणागदस्स य उदयस्स| आगामी उदय की वांछा |ण कुळ्दे णाणी| ज्ञानी नहीं करता ।



+ ज्ञानी के अलिप्तता के कारण कर्म-बन्ध नहीं, और अज्ञानी के लिप्तता के कारण कर्म बन्ध -

णाणी रागप्पजहो सव्वदव्वेसु कम्ममज्झगदो (२१८) णो लिप्पदि रजएण दु कद्दममज्झे जहा कणयं ॥२२९॥ अण्णाणी पुण रत्ते सव्वदव्वेसु कम्ममज्झगदो (२१९) लिप्पदि कम्मरएण दु कद्दममज्झे जहा लोहं ॥२३०॥

पंकगत ज्यों कनक निर्मल कर्मगत त्यों ज्ञानिजन राग विरहित कर्मरज से लिप्त होते हैं नहीं ॥२१८॥ पंकगत ज्यों लोह त्यों ही कर्मगत अज्ञानिजन रक्त हों परद्रव्य में अर कर्मरज से लिप्त हों ॥२१९॥

अन्वयार्थ: [जहा] जिसप्रकार [कद्दममज्झे] कीचड़ में पड़ा हुआ भी [कणयं] सोना [रजएण दु] कीचड़ से [णो लिप्पदि] लिप्त नहीं होता; उसीप्रकार [सव्वदव्वेसु] सर्व-द्रव्यों के प्रति [रागप्पजहो] राग छोड़नेवाला [णाणी] ज्ञानी [कम्ममज्झगदो] कर्मों के मध्य में रहा हुआ भी कर्मरज से लिप्त नहीं होता।

[पुण] वैसे ही [सव्वद्वेसु] सर्व-द्रव्यों के प्रति [रत्ते] रागी और [कम्ममज्झगदो] कर्मरज के मध्य स्थित [अण्णाणी] अज्ञानी [लिप्पदि कम्मरएण दु] कर्मरज से लिप्त हो जाता है [जहा] जिसप्रकार [कद्दममज्झे] कीचड़ में पड़ा हुआ [लोहं] लोहा ।



णागफणीए मूलं णाइणितोएण गब्भणागेण णागं होइ सुवण्णं धम्मंत्तं भच्छवाएण ॥२३१॥ कम्मं हवेइ किट्टं रागादि कालिया अह विभाओ सम्मत्तणाणचरणं परमोसहमिदि वियाणाहि ॥२३२॥ झाणं हवेइ अग्गी तवयरणं भत्तली समक्खादो जीवो हवेइ लोहं धमियळ्वो परमजोईहिं ॥२३३॥

अन्वयार्थ: [णागफणीएं मूलं] नागफणी की जड़, हथिनी का मूत्र, [णागं होइ भच्छवाएण] सिन्दूर एवं सीसा नामक धातु को धौंकनी से [धम्मंत्तं] धौंक कर अग्नि पर तपाने से [सुवण्णं] सुवर्ण बन जाता है।

[कम्मं हवेइ किट्टं] कर्म कीट है, [रागादि कालिया अह विभाओ] रागादि कालिमा है, [सम्मत्तणाणचरणं परमोसहमिदि] सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र परम औषधि है, [झाणं हवेइ अग्गी] ध्यान को अग्नि [वियाणाहि] जानो, [तवयरणं भत्तली समक्खादो] बारह प्रकार का तप धौंकनी है, [जीवो हवेइ लो] जीव लोहा है।

मुक्ति की प्राप्ति के लिए **हिं**। उक्त धौंकनी को **धिमियव्वो परमजोईहिं**। परमयोगियों को धौंकना चाहिए ।



+ अब ज्ञानी के कर्म-बंध नहीं होता, उसे शंख के दृष्टांत से बतलाते हैं -- -

भुंजंतस्स वि विविहे सच्चित्तचित्तमिस्सिए दव्वे (२२०) संखस्स सेदभावो ण वि सक्कदि किण्हगो काढुं ॥२३४॥ तह णाणिस्स वि विविहे सच्चित्तचित्तमिस्सिए दव्वे (२२१) भुंजंतस्स वि णाणं ण सक्कमण्णाणदं णेढुं ॥२३५॥ जइया स एव संखो सेदसहावं तयं पजिहदूण (२२२) गच्छेज्ज किण्हभावं तइया सुक्कत्तणं पजहे ॥२३६॥ तह णाणी वि हु जइया णाणसहावं तयं पजिहदूण (२२३) अण्णाणेण परिणदो तइया अण्णाणदं गच्छे ॥२३८॥ ज्यों अचित्त और सचित्त एवं मिश्र वस्तु भोगते

ज्यों अचित्त और सचित्त एवं मिश्र वस्तु भोगते भी शंख के शुक्लत्व को ना कृष्ण कोई कर सके ॥२२०॥ त्यों अचित्त और सचित्त एवं मिश्र वस्तु भोगते भी ज्ञानि के ना ज्ञान को अज्ञान कोई कर सके ॥२२१॥ जब स्वयं शुक्लत्व तज वह कृष्ण होकर परिणमे तब स्वयं ही हो कृष्ण एवं शुक्ल भाव परित्यजे ॥२२२॥ इस ही तरह जब ज्ञानिजन निजभाव को परित्याग कर अज्ञानमय हों परिणमित तब स्वयं अज्ञानी बनें ॥२२३॥

अन्वयार्थ: जिसप्रकार [विविहे] अनेक प्रकार के [सच्चित्तचित्तमिस्सिए दव्वे] सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्यों को [भुंजंतस्स वि] भोगते हुए, खाते हुए भी [संखस्स] शंख का [सेदभावो] श्वेतभाव [किण्हगो कादुं] कृष्णभाव को प्राप्त करने में [ण वि सक्किद] शक्य नहीं है; [तह] उसीप्रकार [णाणिस्स वि] ज्ञानी भी [विविहे] अनेक प्रकार के [सच्चित्तिचित्तिमिस्सिए दव्वे] सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्यों को [भुंजंतस्स वि] भोगे तो भी उसके [णाणं] ज्ञान को [सक्कमणणाणदं ण णेदुं] अज्ञानरूप नहीं किया जा सकता । [जइया स एव संखो] जब वही शंख स्वयं [तयं] उस [सेदसहावं] श्वेत स्वभाव को [पजिहदूण] छोड़कर [किण्हभावं] कृष्णभाव (कालेपन) को [गच्छेज्ज] प्राप्त होता है; [तइया] तब [सुक्कत्तणं पजहे] काला हो जाता है; [तह] उसीप्रकार [णाणी वि] ज्ञानी भी [जइया] जब [तयं] स्वयं [णाणसहावं] ज्ञानस्वभाव को [पजिहदूण] छोड़कर [अण्णाणेण] अज्ञानरूप [परिणदो] परिणमित होता है, [तइया] तब [अण्णाणदं गच्छे] अज्ञानता को प्राप्त हो जाता है |



+ सराग-वीतराग परिणाम से बंध-मोक्ष -

पुरिसो जह को वि इहं वित्तिणिमित्तं तु सेवदे रायं (२२४) तो सो वि देदि राया विविहे भोगे सुहुप्पाए ॥२३९॥ एमेव जीवपुरिसो कम्मरयं सेवदे सुहणिमित्तं (२२५) तो सो वि देदि कम्मो विविहे भोगे सुहुप्पाए ॥२४०॥ जह पुण सो च्चिय पुरिसो वित्तिणिमित्तं ण सेवदे रायं (२२६) तो सो ण देदि राया विविहे भोगे सुहुप्पाए ॥२४१॥ एमेव सम्मदिट्ठी विसयत्थं सेवदे ण कम्मरयं (२२७) तो सो ण देदि कम्मो विविहे भोगे सुहुप्पाए ॥२४२॥ आजीविका के हेतु नर ज्यों नृपित की सेवा करे। तो नरपती भी सबतरह उसके लिए सुविधा करे ॥२२४॥ इस ही तरह जब जीव सुख के हेतु सेवे कर्मरज। तो कर्मरज भी सबतरह उसके लिए सुविधा करे ॥२२५॥ आजीविका के हेतु जब नर नृपित सेवा ना करे। तब नृपित भी उसके लिए उसतरह सुविधा ना करे ॥२२६॥ त्यों कर्मरज सेवे नहीं जब जीव सुख के हेतु से। तो कर्मरज उसके लिए उसतरह सुविधा ना करे ॥२२७॥

अन्वयार्थ: [पुरिसो जह को वि इहं] जैसे यहाँ कोई भी पुरुष [वित्तिणिमित्तं तु सेवदे रायं] आजीविका के लिए राजा की सेवा करता है [तो सो वि राया] तो वह राजा भी उसे [देदि विविहे भोगे सुहुप्पाए] सुख उत्पन्न करने वाले अनेक भोग देता है [एमेव जीवपुरिसो कम्मरयं] ऐसे ही जीव पुरुष कर्म-राज की [सेवदे सुहणिमित्तं] सुख-प्राप्ति के लिए सेवा करता है [तो सो वि कम्मो] तो वह कर्म भी [देदि विविहे भोगे सुहुप्पाए] सुख उत्पन्न करने वाले अनेक भोग देता है।

[जह पुण सो च्चिय पुरिसो] जैसे फिर वही पुरुष [वित्तिणिमित्तं ण सेवदे रायं] आजीविका के लिए राजा की सेवा नहीं करता [तो सो राया] तो वह राजा भी उसे [ण देदि विविहे भोगे सुहुप्पाए] सुख उत्पन्न करने वाले अनेक भोग नहीं देता [एमेव सम्मदिट्ठी] इसी प्रकार सम्यग्दिष्ट [विसयत्यं] विषय के लिए [सेवदे ण कम्मरयं] कर्म-राज की सेवा नहीं करता [तो सो कम्मो] तो वह कर्म भी उसे [ण देदि विविहे भोगे सुहुप्पाए] सुख उत्पन्न करने वाले अनेक भोग नहीं देता ।



+ सम्यक्त्वी भय-रहित होता है -

### सम्माद्दिट्टी जीवा णिस्संका होंति णिब्भया तेण (२२८) सत्तभयविप्पमुक्का जम्हा तम्हा दु णिस्संका ॥२४३॥

नि:शंक हों सद्दृष्टि बस इसलिए ही निर्भय रहें । वे सप्त भय से मुक्त हैं इसलिए ही नि:शंक हैं ॥२२८॥

अन्वयार्थ : [सम्मादिट्ठी जीवा णिस्संका होंति] सम्यग्दृष्टि जीव निःशंक होते हैं, [णिब्भया तेण] इसीकारण निर्भय भी होते हैं [सत्तभयविष्पमुक्का जम्हा] चूँिक वे सप्तभयों से रहित होते हैं [तम्हा दु णिस्संका] इसलिए निःशंक होते हैं ।



+ नि:शंकित अंग का स्वरूप -

#### जो चत्तारि वि पाए छिंददि ते कम्मबंधमोहकरे (२२९) सो णिस्संको चेदा सम्मादिट्टी मुणेदव्वो ॥२४४॥

जो कर्मबंधन मोह कर्ता चार पाये छेदते वे आतमा नि:शंक सम्यग्दृष्टि हैं - यह जानना ॥२२९॥

अन्वयार्थ: जो [छिंदिद ते कम्मबंधमोहकरे] कर्मबंध संबंधी मोह करनेवाले (मिथ्यात्वादि भावरूप) [चत्तारि वि पाए] चारों भेदों को छेदता है [सो णिस्संको चेदा] उस निःशंक चेतियता को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो ।



+ नि:कांक्षित अंग का स्वरूप -

### जो दु ण करेदि कंखं कम्मफलेसु तह सव्वधम्मेसु (२३०) सो णिक्कंखो चेदा सम्मादिट्टी मुणेदव्वो ॥२४५॥

सब धर्म एवं कर्मफल की ना करें आकांक्षा वे आतमा नि:कांक्ष सम्यग्दृष्टि हैं - यह जानना ॥२३०॥

अन्वयार्थ: [जो दु ण करेदि कंखं] जो दोनों आकांक्षा नहीं करता, [कम्मफलेसु तह सव्वधम्मेसु] कर्मों के फलों के प्रति और सर्व धर्मों के प्रति; [सो णिक्कंखो चेदा] उस नि:कांक्षित चेतायिता को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो।



+ निर्वचिकित्सा व अमूढदृष्टि अंग का स्वरूप -

जो ण करेदि दुगुंछं चेदा सब्वेसिमेव धम्माणं (२३१) सो खलु णिब्विदिगिच्छो सम्मादिट्ठी मुणेदब्बो ॥२४६॥ जो हवदि असम्मूढो चेदा सिद्दिट्ठ सब्वभावेसु (२३२) सो खलु अमूढदिट्ठी सम्मादिट्ठी मुणेदब्बो ॥२४७॥

जो नहीं करते जुगुप्सा सब वस्तुधर्मों के प्रति वे आतमा ही निर्जुगुप्सक समकिती हैं जानना ॥२३१॥ सर्व भावों के प्रति सद्दृष्टि हैं असंमुढ़ हैं अमूढ़ृदृष्टि समकिती वे आतमा ही जानना ॥२३२॥ अन्वयार्थ: [जो ण करेदि दुगुंछं चेदा] जो चेतियता (ज्ञायक) जुगुप्सा (ग्लानि) नहीं करता [सळेसिमेव धम्माणं] सभी धर्मों के प्रित [सो खलु णिळिदिगिच्छो] उस यथार्थ निर्विचिकित्सक को [सम्मादिही मुणेदळो] सम्यग्दृष्टि जानो । [जो हवदि असम्मूढो चेदा] जो चेतियता (ज्ञायक) अमूढ़ है, [सिद्दिह सळभावेसु] समस्त भावों में यथार्थ दृष्टिवाला है; [सो खलु अमूढिदही] उस यथार्थ अमूढ़-दृष्ट्रा को [सम्मादिही मुणेदळो] सम्यग्दृष्टि जानो ।



+ उपगूहन और स्थितिकरण अंग का स्वरूप -

जो सिद्धभित्तजुत्ते उवगूहणगो दु सव्वधम्माणं (२३३) सो उवगूहणकारी सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो ॥२४८॥ उम्मग्गं गच्छतं सगं पि मग्गे ठवेदि जो चेदा (२३४) सो ठिदिक्रणाजुत्ते सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो ॥२४९॥

जो सिद्धभक्ति युक्त हैं सब धर्म का गोपन करें वे आतमा गोपनकरी सद्दृष्टि हैं यह जानना ॥२३३॥ उन्मार्गगत निजभाव को लावें स्वयं सन्मार्ग में वे आतमा थितिकरण सम्यग्दृष्टि हैं यह जानना ॥२३४॥

अन्वयार्थ : [जो सिद्धभित्तजुत्ते] जो सिद्धों की भिक्त से युक्त [उवगूहणगो दु सव्वधम्माणं] परवस्तुओं के सभी धर्मों को गोपनेवाला है; [सो उवगूहणकारी] उस उपगूहनधारक को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो ।

[उम्मग्गं गच्छतं सगं पि] उन्मार्ग में जाते हुए अपने-आप को भी [मग्गे ठवेदि जो चेदा] जो चेतायिता (ज्ञायक) सन्मार्ग में स्थापित करता है, [सो ठिदिकरणाजुत्ते] उस स्थितिकरण से युक्त को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो ।



+ वात्सल्य और प्रभावना अंग का धारी सम्यग्दृष्टि का वर्णन -

जो कुणदि वच्छलत्तं तिण्हं साहूण मोक्खमग्गम्हि (२३५) सो वच्छलभावजुदो सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो ॥२५०॥ विज्ञारहमारूढो मणोरहपहेसु भमइ जो चेदा (२३६) सो जिणणाणपहावी सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो ॥२५१॥ मुक्तिमगगत साधुत्रय प्रति रखें वत्सल भाव जो वे आतमा वत्सली सम्यग्दृष्टि हैं यह जानना ॥२३५॥ सद्ज्ञानरथ आरूढ़ हो जो भ्रमे मनरथ मार्ग में वे प्रभावक जिनमार्ग के सद्दृष्टि उनको जानना ॥२३६॥

अन्वयार्थ: [जो कुणिंद वच्छलत्तं] जो करता है वत्सल [तिण्हं साहूण मोक्खमगगिंदि] तीनों मोक्षमार्ग के साधन (सम्यव्हान, ज्ञान व चारित्र) / साधक (आचार्य, उपाध्याय और साधु) के प्रति; [सो वच्छलभावजुदो] उस वात्सल्य भाव युक्त को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो । [विज्जारहमारूढो] विद्यारूपी रथ पर आरूढ़, [मणोरहपहेसु भमइ] मनरूपी रथ के पथ में भ्रमण करने वाला [जो चेदा] जो चेतियता (ज्ञायक); [सो जिणणाणपहावी] उस जिनेन्द्र भगवान के ज्ञान की प्रभावना करनेवाले को [सम्मादिट्ठी मुणेदव्वो] सम्यग्दृष्टि जानो ।



### बंध अधिकार



+ मिथ्या-ज्ञान श्रंगार-सहित प्रवेश कर रहा है -

जह णाम को वि पुरिसो णेहब्भत्ते दु रेणुबहुलिम्म (२३७) ठाणिम्म ठाइदूण य करेदि सत्थेहिं वायामं ॥२५२॥ छिंदित भिंदिद य तहा तालीतलकयिलवंसिपंडीओ (२३८) सच्चित्तचित्तणं करेदि दव्वाणमुवघादं ॥२५३॥ उवघादं कुव्वंतस्स तस्स णाणाविहेहिं करणेहिं (२३९) णिच्छयदो चिंतेज्ज हु किंपच्चयगो दु रयबंधो ॥२५४॥ जो सो दु णेहभावो तम्हि णरे तेण तस्स रयबंधो (२४०)

#### णिच्छयदो विण्णेयं ण कायचेट्ठाहिं सेसाहिं ॥२५५॥ एवं मिच्छादिट्ठी वट्टंतो बहुविहासु चिट्ठासु (२४१) रागादी उवओगे कुळांतो लिप्पदि रएण ॥२५६॥

ज्यों तेल मर्दन कर पुरुष रेणु बहुल स्थान में व्यायाम करता शस्त्र से बहुविध बहुत उत्साह से ॥२३७॥ तरु ताड़ कदली बाँस आदिक वनस्पति छेदन करे सचित्त और अचित्त द्रव्यों का बहुत भेदन करे ॥२३८॥ बहुविध बहुत उपकरण से उपघात करते पुरुष को परमार्थ से चिन्तन करो रजबंध किस कारण हुआ ॥२३९॥ चिकनाई ही रजबंध का कारण कहा जिनराज ने पर कायचेष्टादिक नहीं यह जान लो परमार्थ से ॥२४०॥ बहुभाँति चेष्टारत तथा रागादि को करते हुए सब कर्मरज से लिप्त होते हैं जगत में अज्ञजन ॥२४१॥

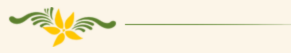
अन्वयार्थ : [जह णाम को वि पुरिसो] जिसप्रकार कोई पुरुष [णेहब्भत्ते दुं] तेल आदि चिकने पदार्थ लगाकर [य] और [रेणुबहुलिम्म] बहुत धूलवाले [ठाणिम्म] स्थान में [ठाइदूण] रहकर [करेदि सत्थेहिं वायामं] शस्त्रों के द्वारा व्यायाम करता है ।

[छंदित भिंदिद य तहा। तथा छेदता है, भेदता है। तालीतलकयिलवंसिपंडीओ। ताड़, तमाल, केला, बाँस, अशोक आदि वृक्षों को; । सिच्चित्तिचित्तणं। सिचत व अचित्त । करेदि दवाणमुवधादं। द्रव्यों का उपघात (नाश) करता है।

[णाणाविहेहिं करणेहिं] नानाप्रकार के साधनों द्वारा [उवघादं कुळंतस्स तस्स] उपघात करते हुए उसे [णिच्छयदो चिंतेज्ज हु] निश्चय से इस बात का विचार करो कि [किंपच्चयगो दु रयबंधो] किसकारण से धूलि का बंध होता है ?

[तिम्ह णरे] उस पुरुष में [जो सो दु णेहभावो] जो तेलादि की चिकनाहट है; [तेण तस्स रयबंधो] उससे ही उसे धूलि का बंध होता है, [णिच्छयदो विण्णेयं] ऐसा निश्चय से जानना चाहिए [ण कायचेट्ठाहिं सेसाहिं] शारीरिक चेष्टाओं आदि से नहीं।

**[एवं मिच्छादिही**] इसप्रकार मिथ्यादृष्टि **[वट्टंतो बहुविहासु चिट्ठासु]** बहुतप्रकार की चेष्टाओं में वर्तता हुए **[रागादी उवओगे कुव्वंतो**] रागादिमय उपयोग से करता हुआ **[लिप्पदि रएण]** कर्मरूपी रज से लिप्त होता है, बँधता है ।



जह पुण सो चेव णरो णेहे सव्वम्हि अवणिदे संते (२४२)
रेणुबहुलम्मि ठाणे करेदि सत्थेहिं वायामं ॥२५७॥
छिंदिद भिंदिद य तहा तालीतलकयलिवंसिंपंडीओ (२४३)
सिच्चित्तचित्तणं करेदि दव्वाणमुवघादं ॥२५८॥
उवघादं कुव्वंतस्स तस्स णाणाविहेहिं करणेहिं (२४४)
णिच्छयदो चिंतेज्ज हु किंपच्चयगो ण रयबंधो ॥२५९॥
जो सो दु णेहभावो तम्हि णरे तेण तस्स रयबंधो (२४५)
णिच्छयदो विण्णेयं ण कायचेट्ठाहिं सेसाहिं ॥२६०॥
एवं सम्मादिट्ठी वट्टंतो बहुविहेसु जोगेसु (२४६)
अकरंतो उवओगे रागादी ण लिप्पदि रएण ॥२६१॥

ज्यों तेल मर्दन रहित जन रेणू बहुल स्थान में व्यायाम करता शस्त्र से बहुविध बहुत उत्साह से ॥२४२॥ तरु ताल कदली बाँस आदिक वनस्पति छेदन करे सचित्त और अचित्त द्रव्यों का बहुत भेदन करे ॥२४३॥ बहुविध बहुत उपकरण से उपघात करते पुरुष को परमार्थ से चिन्तन करो रजबंध क्यों कर ना हुआ ? ॥२४४॥ चिकनाई ही रजबंध का कारण कहा जिनराज ने पर कायचेष्टादिक नहीं यह जान लो परमार्थ से ॥२४५॥ बहुभाँति चेष्टारत तथा रागादि ना करते हुए बस कर्मरज से लिप्त होते नहीं जग में विज्ञजन ॥२४६॥

अन्वयार्थ: |जह पुण सो चेव णरो| और जिसप्रकार वही पुरुष |णेहे सव्वम्हि अवणिदे संते| सभीप्रकार के तेल आदि स्निग्ध पदार्थों के दूर किये जाने पर |रेणुबहुलम्मि ठाणे करेदि| बहुत धूलिवाले स्थान में |सत्थेहिं वायामं| शस्त्रों के द्वारा व्यायाम करता है |तहा| तथा |तालीतलकयलिवंसपिंडीओ| ताल, तमाल, केला, बाँस और अशोक आदि वृक्षों को |छिंदिद भिंदिद य| छेदता है और भेदता है |सच्चित्तचित्तणं| सचित्त-अचित्त |करेदि दव्वाणमुवधादं| द्रव्यों का उपघात करता है |

[णाणाविहेहिं करणेहिं। इसप्रकार नानाप्रकार के करणों द्वारा [उवघादं कुळांतस्स तस्स] उपघात करते हुए उसे [णिच्छयदो चिंतेज्ज हु] यह निश्चय से विचार करो कि [किंपच्चयगो ण रयबंधो] धूलि का बंध किसकारण से नहीं होता ।

[तम्हि णरें] उस पुरुष में |जो सो दु णेहभावो| जो वह तेल आदि चिकनाई |तेण तस्स

रयबंधों। उससे उसके धूलि-बंध [णिच्छयदों विण्णेयं] निश्चय से जानना चाहिए [ण कायचेट्ठाहिं सेसाहिं] कायचेष्टादि कारणों से नहीं। [एवं] इसप्रकार [बहुविहेसु जोगेसु] बहुतप्रकार के योगों में [सम्मादिट्ठी वट्टंतों] वर्तता हुआ सम्यग्दृष्टि [अकरंतो उवओगे रागादी] उपयोग में रागादि को न करता हुआ [ण लिप्पदि रएण] कर्मरज से लिप्त नहीं होता।



+ हिंस्य-हिंसकभाव रूप परिणमन अज्ञानी का लक्षण ज्ञानी का नहीं -

जो मण्णिद हिंसामि य हिंसिज्जामि य परेहिं सत्तेहिं (२४७) सो मूढो अण्णाणी णाणी एत्ते दु विवरीदो ॥२६२॥ आउक्खयेण मरणं जीवाणं जिणवरेहिं पण्णत्तं (२४८) आउं ण हरेसि तुमं कह ते मरणं कदं तेसिं ॥२६३॥ आउक्खयेण मरणं जीवाणं जिणवरेहिं पण्णत्तं (२४९) आउं ण हरंति तुहं कह ते मरणं कदं तेहिं जो मण्णिद जीविम य जीविज्जामि य परेहिं सत्तेहिं (२५०) सो मूढो अण्णाणी णाणी एत्ते दु विवरीदो आऊदयेण जीविद जीवो एवं भणंति सव्वण्हू (२५१) आउं च ण देसि तुमं कहं तए जीविदं कदं तेसिं आऊदयेण जीविद जीवो एवं भणंति सव्वण्हू (२५२) आउं च ण देंति तुहं कहं णु ते जीविदं कदं तेहिं ॥२६४॥

मैं मारता हूँ अन्य को या मुझे मारें अन्यजन यह मान्यता अज्ञान है जिनवर कहें हे भव्यजन ॥२४७॥ निज आयुक्षय से मरण हो यह बात जिनवर ने कही तुम मार कैसे सकोगे जब आयु हर सकते नहीं ॥२४८॥ निज आयुक्षय से मरण हो यह बात जिनवर ने कही वे मरण कैसे करें तब जब आयु हर सकते नहीं ॥२४९॥ मैं हूँ बचाता अन्य को मुझको बचावे अन्यजन यह मान्यता अज्ञान है जिनवर कहें हे भव्यजन ॥२५०॥ सब आयु से जीवित रहें - यह बात जिनवर ने कही जीवित रखोगे किसतरह जब आयु दे सकते नहीं ॥२५१॥ सब आयु से जीवित रहें यह बात जिनवर ने कही कैसे बचावें वे तुझे जब आयु दे सकते नहीं ॥२५२॥

अन्वयार्थ: [जो मण्णिद हिंसामि] जो यह मानता है कि मैं (पर जीवों को) मारता हूँ [य हिंसिज्जामि य परेहिं सत्तेहिं] और पर जीव मुझे मारते हैं; [सो मूढो अण्णाणी] वह मूढ़ है, अज्ञानी है और [णाणी एत्ते दु विवरीदो] ज्ञानी इससे विपरीत होता है।

[आउक्खयेण मरणं जीवाणं] आयु कर्म) के क्षय से जीवों का मरण होता है ऐसा [जिणवरेहिं पण्णत्तं] जिनवरदेव ने कहा है [आउं ण हरेसि तुमं] आयु-कर्म को तो तू नहीं हरता [कह ते मरणं कदं तेसिं] फिर तूने उनका मरण कैसे किया ?

[आउक्खयेण मरणं जीवाणं] आयु कर्म) के क्षय से जीवों का मरण होता है ऐसा [जिणवरेहिं पण्णत्तं] जिनवरदेव ने कहा है [आउं ण हरंति तुहं] वे तेरी आयु को हरते नहीं [कह ते मरणं कदं तेहिं। फिर उन्होंने तेरा मरण कैसे किया ?

[जो मण्णिद जीवेमि य] जो मानता है कि मैं परजीवों को जिलाता हूँ [जीविज्जामि य परेहिं सत्तेहिं] और परजीव मुझे जिलाते हैं; [सो मूढो अण्णाणी] वह मूढ़ है; अज्ञानी है [णाणी एत्ते दु विवरीदो] और ज्ञानी इससे विपरीत होता है।

[आऊदयेण जीवदि जीवो] आयु कर्म) के उदय से जीव जीता है |एवं भणंति सव्वण्हू| ऐसा सर्वज्ञदेव कहते हैं |आउं च ण देसि तुमं] और तू आयु कर्म) देता नहीं है |कहं तए जीविदं कदं तेसिं| फिर तूने उनका जीवन कैसे किया ?

[आऊदयेण जीविद जीवो] आयु कर्म) के उदय से जीव जीता है [एवं भणंति सव्वण्हू] ऐसा सर्वज्ञदेव कहते हैं [आउं च ण दिंति तुहं] तुझे आयु कर्म) कोई देते नहीं [कहं णु ते जीविदं कदं तेहिं] फिर उन्होंने तेरा जीवन कैसे किया ?



+ सुख और दु:ख भी निश्चय से अपने ही कर्मों के उदय से होते हैं -

जोअप्पणा दु मण्णदि दुक्खिदसुहिदे करेमि सत्तेति (२५३) सो मूढो अण्णाणी णाणी एत्ते दु विवरीदो ॥२६५॥ कम्मोदएण जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति जदि सब्वे (२५४) कम्मं च ण देसि तुमं दुक्खिदसुहिदा कह कया ते ॥२६६॥ कम्मोदएण जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति जदि सब्वे (२५५) कम्मं च ण दिंति तुहं कदोसि कहं दुक्खिदो तेहिं ॥२६७॥

#### कम्मोदएण जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति जदि सव्वे (२५६) कम्मं च ण दिंति तुहं कह तं सुहिदो कदो तेहिं ॥२६८॥

मैं सुखी करता दुःखी करता हूँ जगत में अन्य को यह मान्यता अज्ञान है क्यों ज्ञानियों को मान्य हो ?॥२५३॥ हैं सुखी होते दुःखी होते कर्म से सब जीव जब तू कर्म दे सकता न जब सुख-दुःख दे किस भाँति तब ॥२५४॥ हैं सुखी होते दुःखी होते कर्म से सब जीव जब दुष्कर्म दे सकते न जब दुःख-दर्द दें किस भाँति तब ॥२५५॥ हैं सुखी होते दुःखी होते कर्म से सब जीव जब सत्कर्म दे सकते न जब सुख-शांति दें किस भाँति तब ॥२५६॥

अन्वयार्थ: [जो अप्पणा दु मण्णिदि] जो मानता है कि मैं स्वयं [दुक्खिदसुहिदे करेमि सत्तेत्ति] परजीवों को सुखी-दु:खी करता हूँ [सो मूढो अण्णाणी] वह मूढ़ है, अज्ञानी है और [णाणी एत्ते दु विवरीदो] ज्ञानी इससे विपरीत होता है।

[जिद संवे] यदि सभी [कम्मोदएण] कर्म के उदय से [जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति] सुखी-दु:खी होते हैं [कम्मं च ण देसि तुमं] तू उन्हें कर्म तो देता नहीं है [दुक्खिदसुहिदा कह कया ते] तो तूने उन्हें सुखी-दु:खी कैसे किया ?

[जिदि संब्वे] यदि सभी [कम्मोदएण] कर्म के उदय से [जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति] सुखी-दु:खी होते हैं [कम्मं च ण दिंति तुहं] वे तुझे कर्म तो देते नहीं हैं [कदोसि कहं दुक्खिदो तेहिं] तो फिर उन्होंने तुझे दु:खी कैसे किया ?

[जिद सब्वे] यदि सभी [कम्मोदएण] कर्म के उदय से [जीवा दुक्खिदसुहिदा हवंति] सुखी-दु:खी होते हैं [कम्मं च ण दिंति तुहं] वे तुझे कर्म तो देते नहीं हैं [कह तं सुहिदो कदो तेहिं] तो फिर उन्होंने तुझे सुखी कैसे किया ?



\_+ दूसरे को जिला, मार, सुखी कर सकना ऐसी मान्यता बहिरात्मपुना -

जो मरदि जो य दुहिदो जायदि कम्मोदएण सो सब्बो (२५७) तम्हा दु मारिदो दे दुहाविदो चेदि ण हु मिच्छा ॥२६९॥ जो ण मरदि ण य दुहिदो सो वि य कम्मोदएण चेव खलु (२५८) तम्हा ण मारिदो णो दुहाविदो चेदि ण हु मिच्छा ॥२७०॥

जो मरे या जो दुःखी हों वे सब करम के उदय से 'मैं दुःखी करता-मारता' - यह बात क्यों मिथ्या न हो ? ॥२५७॥ जो ना मरे या दुःखी ना हो सब करम के उदय से 'ना दुःखी करता मारता' - यह बात क्यों मिथ्या न हो ॥२५८॥

अन्वयार्थ: [जो मरदि जो य दुहिदो] जो मरता है और जो दु:खी होता है, [जायदि कम्मोदएण सो सब्बो] वह सब कर्मोदय से होता है [तम्हा दु मारिदो दे दुहाविदो चेदि] इसलिए 'मैंने मारा, मैंने दु:खी किया' आदि ऐसा [ण हु मिच्छा] वास्तव में मिथ्या नहीं है ? [जो ण मरदि ण य दुहिदो] जो मरता नहीं है और दु:खी नहीं होता है, [सो वि य कम्मोदएण चेव खलु] वह सब भी कर्मोदयानुसार ही होता है; [तम्हा ण मारिदो णो दुहाविदो चेदि] इसलिए 'मैंने नहीं मारा, मैंने दु:खी नहीं किया' आदि ऐसा [ण हु मिच्छा] वास्तव में मिथ्या नहीं है ?



+ पूर्व के दो सूत्र में कहा हुआ मिथ्याज्ञानरूपी भाव मिथ्यादृष्टि के बंध का कारण होता है -

एसा दुं जा मदी दें दुक्खिदसुहिदे करेमि सत्तेति (२५९) एसा दे मूढमदी सुहासुहं बंधदे कम्मं ॥२७१॥ दुक्खिदसुहिदे सत्ते करेमि जं एवमज्झवसिदं ते (२६०) तं पावबंधगं वा पुण्णस्स व बंधगं होदि ॥२७२॥ मारिमि जीवावेमि य सत्ते जं एवमज्झवसिदं ते (२६१) तं पावबंधगं वा पुण्णस्स व बंधगं होदि ॥२७३॥

मैं सुखी करता दुःखी करता हूँ जगत में अन्य को यह मान्यता ही मूढ़मति शुभ-अशुभ का बंधन करे ॥२५९॥ 'मैं सुखी करता दुःखी करता' यही अध्यवसान सब पुण्य एवं पाप के बंधक कहे हैं सूत्र में ॥२६०॥ 'मैं मारता मैं बचाता हूँ' यही अध्यवसान सब पाप एवं पुण्य के बंधक कहे हैं सूत्र में ॥२६१॥

अन्वयार्थ: [एसा दु जा मदी दे] यह जो तेरी बुद्धि है कि [दुक्खिदसुहिदे करेमि सत्तेति] जीवों को सुखी-दु:खी करता हूँ [एसा दे मूढमदी] तेरी यही मूढ़बुद्धि [सुहासुहं बंधदे कम्मं] शुभाशुभ-कर्म को बाँधती है।

[दुक्खिदसुहिदे सत्ते करेमि] मैं जीवों को दुखी-सुखी करता हूँ - [जं एवमज्झवसिदं ते] ऐसा जो तेरा अध्यवसान [तं पावबंधगं वा] वही पाप-बंध [पुण्णस्स व बंधगं] अथवा पुण्य का बंधक [होदि] होता है ।

[मारिमि जीवावेमि य सत्ते] मैं जीवों को मारता हूँ और जिलाता हूँ - [जं एवमज्झवसिदं ते]

ऐसा जो तेरा अध्यवसान **[तं पावबंधगं वा]** वही पाप-बंध **[पुण्णस्स व बंधगं**] अथवा पुण्य का बंधक **[होदि]** होता है ।



+ अध्यवसान से ही बंध प्राणियों को मारने अथवा न मारने से नहीं -

### अज्झवसिदेण बंधो सत्ते मारेउ मा व मारेउ (२६२) एसो बंधसमासो जीवाणं णिच्छयणयस्स ॥२७४॥

मारो न मारो जीव को हो बंध अध्यवसान से यह बंध का संक्षेप है तुम जान लो परमार्थ से ॥२६२॥

अन्वयार्थ : [अज्झवसिदेण बंधो] अध्यवसान से किमी बंध होता है [सत्ते मारेउ मा व मारेउ] जीवों को मारो अथवा न मारो [जीवाणं णिच्छयणयस्स] निश्चय से जीवों के [एसो बंधसमासो] यह बंध का संक्षेप है ।



+ अध्यवसाय ही पाप-पुण्य के बन्ध का कारण हैं, ऐसा दिखाते हैं -

एवमलिए अदत्ते अबंभचेरे परिग्गहे चेव (२६३) कीरदि अज्झवसाणं जं तेण दु बज्झदे पावं ॥२७५॥ तह वि य सच्चे दत्ते बंभे अपरिग्गहत्तणे चेव (२६४) कीरदि अज्झवसाणं जं तेण दु बज्झदे पुण्णं ॥२७६॥

इस ही तरह चोरी असत्य कुशील एवं ग्रंथ में जो हुए अध्यवसान हों वे पाप का बंधन करें ॥२६३॥ इस ही तरह अचौर्य सत्य सुशील और अग्रंथ में जो हुए अध्यवसान हों वे पुण्य का बंधन करें ॥२६४॥

अन्वयार्थ: [एवमलिए] इसप्रकार असत्य, [अदत्ते] चोरी, [अबंभचेरे] अब्रह्मचर्य [परिग्गहें चेव] और परिग्रह में भी [जं] यदि [कीरिद अज्झवसाणं] अध्यवसान किया जाता है [तेण दु बज्झदे पावं] उनसे ही पाप का बंध होता है [तह वि य] और उसी प्रकार [सच्चे] सत्य, [दत्ते] अचौर्य, [बंभे] ब्रह्मचर्य [अपरिग्गहत्तणे चेव] और अपरिग्रह में भी [जं] यदि [कीरिद अज्झवसाणं] अध्यवसान किया जाता है [तेण दु बज्झदे पुण्णं] उनसे ही पुण्य का बंध होता है ।



+ रागादिक-रूप परिणाम बंध का कारण होते हैं, बाह्य वस्तु नहीं -

#### वत्थुं पडुच्च जं पुण अज्झवसाणं तु होदि जीवाणं (२६५) ण य वत्थुदो दु बंधो अज्झवसाणेण बंधोत्थि ॥२७७॥

ये भाव अध्यवसान होते वस्तु के अवलम्ब से पर वस्तु से ना बंध हो हो बंध अध्यवसान से ॥२६५॥

अन्वयार्थ: [पुण] और [जं अज्झवसाणं] जो अध्यवसान [वत्युं पडुच्च] वस्तु के अवलम्बन-पूर्वक [तु होदि जीवाणं] ही जीवों के होते हैं [ण य वत्युदो दु बंधो] तथापि वस्तु से बंध नहीं होता, [अज्झवसाणेण बंधोत्यि] अध्यवसान से ही बंध होता है।



+ 'मैं जीवों को सुखी-दुखी, बांधता-मुक्त करता हूँ', यह मानना मूढ़ता है -

दुक्खिदसुहिदे जीवे करेमि बंधेमि तह विमोचेमि (२६६) जा एसा मूढमदी णिरत्थया सा हु दे मिच्छा ॥२७८॥ अज्झवसाणणिमित्तं जीवा बज्झंति कम्मणा जिद हि (२६७) मुच्चंति मोक्खमग्गे ठिदा य ता किं करेसि तुमं ॥२७९॥

मैं सुखी करता दुःखी करता बाँधता या छोड़ता यह मान्यता हे मूढ़मति मिथ्या निरर्थक जानना ॥२६६॥ जिय बाँधे अध्यवसान से शिवपथ-गमन से छूटते गहराई से सोचो जरा पर में तुम्हारा क्या चले ? ॥२६७॥

अन्वयार्थ: [दुक्खिदसुहिदे जीवे करेमि] मैं जीवों को दुःखी-सुखी करता हूँ, [बंधेमि तह विमोचेमि] बँधाता हूँ, छुड़ाता हूँ - [जा एसा मूढमदी] ऐसी जो मूढ़मित [णिरत्थया सा हु दे मिच्छा] वह निरर्थक होने से वास्तव में मिथ्या है ।

[जिंदि हि] यदि वास्तव में [अज्झवसाणिणिमित्तं] अध्यवसान के निमित्त से [जीवा बज्झंति कम्मणा] जीव कर्म से बंधते हैं [मोक्खमग्गे ठिदा य] और मोक्षमार्ग में स्थित जीव [मुच्चंति] मुक्ति को प्राप्त करते हैं [ता किं करेसि तुमं] तो तू क्या करता है ?



+ इस प्रकार जो जीव दुखी होते है वे अपने पाप-कर्म के उदय से होते है, तुम्हारे विचारानुसार नहीं यह बतलाते हैं -- -

कायेण दुक्खवेमिय सत्ते एवं तु जं मिंदं कुणिस । सव्वावि एस मिच्छा दुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता ॥२८०॥ वाचाए दुक्खवेमिय सत्ते एवं तु जं मिंदं कुणिस । सव्वावि एस मिच्छा दुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता ॥२८१॥ मणसाए दुक्खवेमिय सत्ते एवं तु जं मिंदं कुणिस । सव्वावि एस मिच्छा दुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता ॥२८२॥ सच्छेण दुक्खवेमिय सत्ते एवं तु जं मिंदं कुणिस । सव्वावि एस मिच्छा दुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता ॥२८३॥ कायेण च वाया वा मणेण सुहिदे करेमि सत्ते ति । एवं पि हवदि मिच्छा सुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता ॥२८४॥

यदि जीव कर्मों से दुःखी 'मैं दुःखी करता काय से'।
यह मान्यता अज्ञान है जिनमार्ग के आधार से ॥२८०॥
यदि जीव कर्मों से दुःखी 'मैं दुःखी करता वचन से'।
यह मान्यता अज्ञान है जिनमार्ग के आधार से ॥२८१॥
यदि जीव कर्मों से दुःखी 'मैं दुःखी करता हृदय से'।
यह मान्यता अज्ञान है जिनमार्ग के आधार से ॥२८२॥
यदि जीव कर्मों से दुःखी 'मैं दुःखी करता शस्त्र से'।
यह मान्यता अज्ञान है जिनमार्ग के आधार से ॥२८३॥
यदि जीव कर्मों से सुखी तो मन-वचन से काय से।
'मैं सुखी करता अन्य को' यह मान्यता अज्ञान है ॥२८४॥

अन्वयार्थ: [दुहिदा कम्मेण जिद सत्ता] यदि जीव अपने कर्मों से दु:खी होते हैं तो [कायेण दुक्खवेमिय सत्ते] 'मैं जीवों को काय से दु:खी करता हूँ' [एवं तु जं मिदं कुणिस] इसप्रकार की तेरी मित (विकल्पमयबुद्धि-मान्यता) [सव्वावि एस मिच्छा] पूर्णत: मिथ्या है ।

[दुहिदा कम्मेण जिद सत्ता] यदि जीव अपने कर्मों से दुःखी होते हैं तो वाचाए दुक्खवेमिय सत्ते] 'मैं जीवों को वाणी से दुःखी करता हूँ' [एवं तु जं मिदं कुणिस] इसप्रकार की तेरी मित [सव्वावि एस मिच्छा] पूर्णतः मिथ्या है।

[दुहिदा कम्मेण जिंद सत्ता] यदि जीव अपने कर्मों से दुःखी होते हैं तो [मणसाए दुक्खवेमिय सत्ते] 'मैं जीवों को मन से दुःखी करता हूँ' [एवं तु जं मिदं कुणिस] इसप्रकार की तेरी मित [सव्वावि एस मिच्छा] पूर्णतः मिथ्या है।

[दुहिदा कम्मेण जिद सत्ता] यदि जीव अपने कर्मों से दुःखी होते हैं तो [सच्छेण दुक्खवेमिय

सत्ते। 'मैं जीवों को शस्त्रों (हथियारों) से दु:खी करता हूँ' **| एवं तु जं मदिं कुणसि**। इसप्रकार की तेरी मित **| सव्वावि एस मिच्छा**। पूर्णत: मिथ्या है ।

[सुहिदा कम्मेण जिंदे सत्ता] यदि जीव अपने कमीं से सुखी होते हैं तो [कायेण च वाया वा मणेण] मन से, वचन से या काय से [सुहिदे करेमि सत्ते ति] मैं जीवों को सुखी करता हूँ - [एवं पि हवदि मिच्छा] ऐसी बुद्धि भी मिथ्या है ।



+ अध्यवसान से मोहित ही पर-द्रव्य से एकत्व करता है -

#### सब्वे करेदि जीवो अज्झवसाणेण तिरियणेरइए (२६८) देवमणुए य सब्वे पुण्णं पावं च णेयविहं ॥२८५॥ धम्माधम्मं च तहा जीवाजीवे अलोगलोगं च (२६९) सब्वे करेदि जीवो अज्झवसाणेण अप्पाणं ॥२८६॥

यह जीव अध्यवसान से तिर्यंच नारक देव नर अर पुण्य एवं पाप सब पर्यायमय निज को करे ॥२६८॥ वह जीव और अजीव एवं धर्म और अधर्ममय अर लोक और अलोक इन सबमय स्वयं निज को करे ॥२६९॥

अन्वयार्थ: [जीवो अज्झवसाणेण] जीव अध्यवसान द्वारा [तिरियणेरइए] तिर्यंच, नारक, [देवमणुए य] देव और मनुष्य - इन [सळे] सब (पर्यायों) और [णेयिवहं] अनेकप्रकार के [पुण्णं पावं च] पुण्य और पाप [सळे करेदि] सब-रूप (स्वयं को) करता है ।

[अप्पाणं अज्झवसाणेण] आत्मा अध्यवसान से [धम्माधम्मं च तहा] धर्म और अधर्म, [जीवाजीवे] जीव-अजीव [अलोगलोगं च] और लोक-अलोक [सळ्वे करेदि जीवो] सबरूप (स्वयं को) करता है ।



+ तपोधन मोह भाव रहित -

# एदाणि णत्थि जेसिं अज्झवसाणाणि एवमादीणि (२७०) ते असुहेण सुहेण व कम्मेण मुणी ण लिप्पंति ॥२८७॥

ये और इनसे अन्य अध्यवसान जिनके हैं नहीं वे मुनीजन शुभ-अशुभ कर्मों से न कबहूँ लिप्त हों ॥२७०॥

अन्वयार्थ : [एदाणि] ऐसे [एवमादीणि] तथा इसप्रकार के अन्य और भी [अज्झवसाणाणि] अध्यवसानभाव [णत्थि जेसिं] जिनके नहीं हैं [ते मुणी] वे मुनि [असुहेण सुहेण व कम्मेण]



+ बाह्य वस्तुओं में संकल्प विकल्प कर्म का कारण -

#### जा संकप्पवियप्पो ता कम्मं कुणदि असुहसुहजणयं । अप्पसरूवा रिद्धी जाव ण हियए परिफ्फुरई ॥२८८॥

इस आतमा में जबतलक संकल्प और विकल्प हैं। तबतलक अनुभूति ना तबतक शुभाशुभ कर्म हों ॥२८८॥

अन्वयार्थ : [जा संकप्पवियप्पों] जबतक संकल्प-विकल्प हैं, [ता] तबतक [असुहसुहजणयं] शुभ-अशुभ [कम्मं कुणिद] कर्म करता है [अप्पसरूवा रिद्धी] आत्मस्वभावमय ऋद्धि (स्वानुभूति) [जाव ण हियए परिफ्फुरई] तब-तक हृदय में प्रगट नहीं होती ।



+ अध्यवसान के पर्यायवाची -

#### बुद्धी ववसाओ वि य अज्झवसाणं मदी य विण्णाणं (२७१) एक्कट्टमेव सव्वं चित्तं भावो य परिणामो ॥२८९॥

व्यवसाय बुद्धी मती अध्यवसान अर विज्ञान भी एकार्थवाचक हैं सभी ये भाव चित परिणाम भी ॥२७१॥

अन्वयार्थ: [बुद्धी] बुद्धि, [ववसाओ वि य] और व्यवसाय भी, [अज्झवसाणं] अध्यवसान, [मदी य] मति और [विण्णाणं] विज्ञान, [चित्तं] चित्त, [भावो य परिणामो] भाव और परिणाम - [एक्कट्ठमेव सव्वं] ये सब एकार्थवाची (पर्यायवाची) हैं।



+ निश्चयनय के द्वारा व्यवहार विकल्पों का निषेध -

#### एवं ववहारणओ पडिसिद्धो जाण णिच्छयणएण (२७२) णिच्छयणयासिदा पुण मुणिणो पावंति णिव्वाण ॥२९०॥

इस तरह ही परमार्थ से कर नास्ति इस व्यवहार की निश्चयनयाश्रित श्रमणजन प्राप्ती करें निर्वाण की ॥२७२॥

अन्वयार्थ : [एवं ववहारणओ] इसप्रकार व्यवहारनय [णिच्छयणएण] निश्चयनय के द्वारा [पिडिसिद्धो] निषिद्ध [जाण] जानो [पुण] तथा [णिच्छयणयासिदा] निश्चयनय के आश्रित



+ अभव्य जीव के अपने मिथ्या अभिप्राय के कारण सिद्धि नहीं -

वदसमिदीगुत्तीओ सीलतव जिणवरेहि पण्णत्तं (२७३) कुळंतो वि अभळ्वो अण्णाणी मिच्छदिट्ठी दु ॥२९१॥ मोक्खं असद्दहंतो अभवियसत्तो दु जो अधीएज्ज (२७४) पाठो ण करेदि गुणं असद्दहंतस्स णाणं तु ॥२९२॥ सद्दहदि य पत्तेदि य रोचेदि य तह पुणो य फासेदि (२७५) धम्मं भोगणिमित्तं ण दु सो कम्मक्खयणिमित्तं ॥२९३॥

व्रत-समिति-गुप्ती-शील-तप आदिक सभी जिनवरकथित करते हुए भी अभव्यजन अज्ञानि मिथ्यादृष्टि हैं ॥२७३॥ मोक्ष के श्रद्धान बिन सब शास्त्र पढ़कर भी अभवि को पाठ गुण करता नहीं है ज्ञान के श्रद्धान बिन ॥२७४॥ अभव्यजन श्रद्धा करें रुचि धरें अर रच-पच रहें जो धर्म भोग निमित्त हैं न कर्मक्षय में निमित्त जो ॥२७५॥

अन्वयार्थ: [जिणवरेहि पण्णत्तं] जिनवरदेव के द्वारा कहे गये [वदसमिदींगुत्तीओ] व्रत, सिमिति, गुप्ति, [सीलतव] शील और तप [कुळंतो वि अभळो] करते हुए भी अभव्यजीव [अण्णाणी मिळ्डिदेही दु] अज्ञानी और मिथ्यादृष्टि है।

[मोक्खं असद्दहंतों] मोक्ष की श्रद्धा से रहित [अभिवयसत्तो दु] वह अभव्यजीव [जो अधीएज्ज] यद्यपि शास्त्रों को पढ़ता है; तथापि [असद्दहंतस्स णाणं तु] ज्ञान की श्रद्धा से रहित उसको [पाठो ण करेदि गुणं] शास्त्र-पठन गुण (लाभ) नहीं करता ।

[सद्दृहि य] श्रद्धा करता है, [पत्तेदि य] प्रतीति करता है, [रोचेदि य] रुचि करता है [तह पुणो य फासेदि] और फिर वह स्पर्श भी करता है [धम्मं भोगणिमित्तं] धर्म को -- भोग के कारण [ण दु सो कम्मक्खयणिमित्तं] कर्मक्षय का कारण नहीं।



+ व्यवहार-नय व निश्चय-नय का स्वरूप -

आयारादी णाणं जीवादी दंसणं च विण्णेयं (२७६) छज्जीवणिकं च तहा भणदि चरित्तं तु व्यवहारो ॥२९४॥

## आदा खु मज्झ णाणं आदा मे दंसणं चरित्तं च (२७७) आदा पच्चक्खाणं आदा मे संवरो जोगो ॥२९५॥

जीवादि का श्रद्धान दर्शन शास्त्र-अध्ययन ज्ञान है चारित्र है षट्काय रक्षा - यह कथन व्यवहार है ॥२७६॥ निज आतमा ही ज्ञान है दर्शन चरित भी आतमा अर योग संवर और प्रत्याख्यान भी है आतमा ॥२७७॥

अन्वयार्थ: [आयारादी णाणं] आचारांगादि शास्त्र ज्ञानं है, [जीवादी दंसणं च विण्णेयं] जीवादि तत्त्व दर्शन जानो [च] और [छज्जीविणकं] छह जीविनकाय [चिरत्तं] चारित्र है - [तहा भणिद तु व्यवहारो। ऐसा व्यवहारनय कहता है।

[आदा खुं मज्झ णाणं] निश्चय से मेरा आत्मा ही ज्ञान, [आदा में दंसणं चरित्तं च] मेरा आत्मा ही दर्शन, चारित्र है, [आदा पच्चक्खाणं] आत्मा प्रत्याख्यान [आदा में संवरो जोगो] मेरा आत्मा ही संवर व योग है।



+ ज्ञानी के आहारकृत बन्ध नहीं -

#### आधाकम्मादीया पुग्लदव्वस्स जे इमे दोसा (२८६) कह ते कुव्वदि णाणी परदव्वगुणा हु जे णिच्चं ॥२९६॥ आधाकम्मादीया पुग्लदव्वस्स जे इमे दोसा (२८७) कहमणुमण्णदि अण्णेण कीरमाणा परस्स गुणा ॥२९७॥

अध:कर्मक आदि जो पुद्गल दरब के दोष हैं पर-द्रव्य के गुणरूप उनको ज्ञानिजन कैसे करें ? ॥२८६॥ उद्देशिक अध:कर्म जो पुद्गल दरबमय अचेतन कहे जाते वे सदा मेरे किये किस भाँति हों ? ॥२८७॥

अन्वयार्थ: [आधाकम्मादीया] आधाकर्मादिक [पुग्लदव्यस्स] पुद्गल-द्रव्य के [जे इमें] जो यह [दोसा] दोष [कह ते] उसे कैसे [कुव्वदि] कर सकता है [णाणी] ज्ञानी [जे] जो कि [णिच्चं] नित्य [परदव्यगुणा हु] पर-द्रव्य के ही गुण हैं ॥२९६॥

[आधाकम्मादीया] आधाकर्मादिक [पुग्लदंव्यस्स] पुद्गल-द्रव्य के [जे इमें] जो इन [दोसा] दोषों की [कहमणुमण्णिद] अनुमोदना कैसे कर सकता है जो कि [अण्णेण कीरमाणा] अन्य द्वार किये हुए [परस्स गुणा] पर-द्रव्य के गुण हैं।



#### आधाकम्मं उद्देसियं च पुग्गलमयं इमं दव्वं कह तं मम होदि कदं जं णिच्चमचेदणं वृत्तं ॥२९८॥ आधाकम्मं उद्देसियं च पुग्गलमयं इमं दव्वं कह तं मम कारविदं जं णिच्चमचेणं वृत्तं ॥२९९॥

उद्देशिक अध:कर्म जो पुद्गल दरबमय अचेतन कहे जाते वे सदा मेरे किये किस भाँति हों ? ॥२९८॥ उद्देशिक अध:कर्म जो पुद्गलदरबमय अचेतन कहे जाते वे सदा मेरे कराये किसतरह ? ॥२९९॥

अन्वयार्थ: पर के उद्देश्य से किया हुआ यह आधाकर्म पुद्गल-मयी द्रव्य है तथा नित्य ही अचेतन है ऐसा कहा गया है सो यह मेरी की हुई कैसे हो सकती है अथवा मेरी कराई हुई कैसे हो सकती है।



+ रागादि विकारी भाव कैसे बनते है ? -

### जह फलिहमणी सुद्धो ण सयं परिणमदि रागामादीहिं (२७८) रंगिज्जदि अण्णेहिं दु सो रत्तादीहिं दव्वेहिं ॥३००॥ एवं णाणी सुद्धो ण सयं परिणमदि रागामादीहिं (२७९) राइज्जदि अण्णेहिं दु सो रागादीहिं दोसेहिं ॥३०१॥

ज्यों लालिमामय स्वयं परिणत नहीं होता फटिकमणि पर लालिमायुत द्रव्य के संयोग से हो लाल वह ॥२७८॥ त्यों ज्ञानिजन रागादिमय परिणत न होते स्वयं ही रागादि के ही उदय से वे किये जाते रागमय ॥२७९॥

अन्वयार्थ: [जह फलिहमणी] जिसप्रकार स्फटिकमणि [सुद्धो] शुद्ध होने से [रागामादीहिं] रागादिरूप (लालमारूप) [ण सयं परिणमदि] अपने आप नहीं परिणमता [अण्णेहिं] अन्य [रत्तादीहिं दव्वेहिं] द्रव्यों की लालिमादि द्वारा [दु सो] ही वह [रंगिज्जदि] रंगा जाता है । [एवं णाणी सुद्धो] उसीप्रकार ज्ञानी (आत्मा) शुद्ध होने से [रागामादीहिं] रागादिरूप [ण सयं परिणमदि] अपने आप नहीं परिणमता [अण्णेहिं रागादीहिं दोसेहिं] अन्य के रागादि दोषों से [दु सो] ही वह [राइज्जदि] रागादि रूप किया जाता है ।



+ ज्ञानी जीव आस्रव का कर्त्ता नहीं होता -

#### ण य रागदोसमोहं कुव्वदि णाणी कसायभावं वा (२८०) सयमप्पणो ण सो तेण कारगो तेसिं भावाणं ॥३०२॥

ना स्वयं करता मोह एवं राग-द्वेष-कषाय को इसलिए ज्ञानी जीव कर्ता नहीं है रागादि का ॥२८०॥

अन्वयार्थ : [च] और [णाणी] ज्ञानी [रागदोसमोहं] राग-द्वेष-मोह [कसायभावं वा] अथवा कषायभाव [सयमप्पणो] स्वयं से अपने में नहीं करता [सो ते] इसकारण वह [ण कारगो तेसिं भावाणं] उन भावों का कारक (कर्ता) नहीं है ।



+ ज्ञानी के कर्म के उदय से राग द्वेष -

#### रागम्हि य दोसम्हि य कसायकम्मेसु चेव जे भावा (२८१) तेहिं दु परिणमंतो रागादि बंधदि पुणो वि ॥३०३॥ रागम्हि य दोसम्हि य कसायकम्मेसु चेव जे भावा (२८२) तेहिं दु परिणमंतो रागादी बंधदे चेदा ॥३०४॥

राग-द्वेष-कषाय कर्मों के उदय में भाव जो उनरूप परिणत जीव फिर रागादि का बंधन करे ॥२८१॥ राग-द्वेष-कषाय कर्मों के उदय में भाव जो उनरूप परिणत आतमा रागादि का बंधन करे ॥२८२॥

अन्वयार्थ: [रागम्हि य दोसम्हि य] राग और द्वेष और [कसायकम्मेसु चेव जे भावा] कषाय कर्मों के (उदय) होने पर जो भाव, [तेहिं दु परिणमंतो] उनरूप परिणमता हुआ [रागादि बंधिद पुणो वि] रागादि द्वारा बंधता है।

[रागिम्ह य दोसिम्ह य] राग और द्वेष और [कसायकम्मेसु चेव जे भावा] कषाय कर्मों के (उदय) होने पर जो भाव, [तेहिं दु परिणमंतो] उनरूप परिणमता हुआ [रागादी बंधदे चेदा] आत्मा रागादि को बाँधता है।



अप्पडिकमणं दुविहं अपच्चखाणं तहेव विण्णेयं (२८३) एदेणुवदेसेण य अकारगो विण्णिदो चेदा ॥३०५॥ अप्पडिकमणं दुविहं दव्वे भावे अपच्चखाणं पि (२८४) एदेणुवदेसेण य अकारगो विण्णिदो चेदा ॥३०६॥ जावं अप्पडिकमणं अपच्चखाणं च दव्वभावाणं (२८५) कुव्वदि आदा तावं कत्ता सो होदि णादव्वो ॥३०७॥

है द्विविध अप्रतिक्रमण एवं द्विविध है अत्याग भी इसलिए जिनदेव ने अकारक कहा है आतमा ॥२८३॥ अत्याग अप्रतिक्रमण दोनों द्विविध हैं द्रवभाव से इसलिए जिनदेव ने अकारक कहा है आतमा ॥२८४॥ द्रवभाव से अत्याग अप्रतिक्रमण होवें जबतलक तबतलक यह आतमा कर्ता रहे - यह जानना ॥२८५॥

अन्वयार्थ: [अप्पडिकमणं दुविहं] अप्रतिक्रमणं दो प्रकार का है [अपच्यखाणं तहेव विण्णेयं] इसीप्रकार अप्रत्याख्यान भी दो प्रकार का जानो [एदेणुवदेसेण य] इस उपदेश से [अकारगो विण्णिदो चेदा] आत्मा अकारक कहा गया है।

अपिडिकमणं दुविहं। अप्रतिक्रमण दो प्रकार का है - |दव्वे भावे। द्रव्य और भाव, |अपच्चखाणं पि। अप्रत्याख्यान भी (दो प्रकार का जानो) |एदेणुवदेसेण य। इस उपदेश से |अकारगो वण्णिदो चेदा। आत्मा अकारक कहा गया है।

[जावं अप्पिडकमणं] जबतक अप्रतिक्रमण [अपच्चखाणं च दव्वभावाणं] और अप्रत्याख्यान द्रव्य और भाव का [कुव्विद आदा] आत्मा करता है [तावं कत्ता सो होदि णादव्वो] तबतक वह कर्ता होता है, ऐसा जानो ।



## मोक्ष अधिकार



+ विशिष्ट भेद-ज्ञान के बल से बन्ध और आत्मा को पृथक् करना मोक्ष -

जह णाम को वि पुरिसो बंधणयम्हि चिरकालपडिबद्धो (२८८) तिव्वं मंदसहावं कालं च वियाणदे तस्स ॥३०८॥ जइ णवि कुणदि च्छेदं ण मुच्चदे तेण बंधणवसो सं (२८९) कालेण उ बहुगेण वि ण सो णरो पावदि विमोक्खं ॥३०९॥ इय कम्मबंधणाणं पदेसठिइपयडिमेवमणुभागं (२९०) जाणंतो वि ण मुच्चदि मुच्चदि सो चेव जदि सुद्धो ॥३१०॥ कोई पुरुष चिरकाल से आबद्ध होकर बंध के

कोई पुरुष चिरकाल से आबद्ध होकर बंध के तीव्र-मन्दस्वभाव एवं काल को हो जानता ॥२८८॥ किन्तु यदि वह बंध का छेदन न कर छूटे नहीं तो वह पुरुष चिरकाल तक निज मुक्ति को पाता नहीं ॥२८९॥ इस ही तरह प्रकृति प्रदेश स्थिति अर अनुभाग को जानकर भी नहीं छूटे शुद्ध हो तब छूटता ॥२९०॥

जानकर भी नहीं छूटे शुद्ध हो तब छूटता ॥२९०॥
अन्वयार्थ: [जह णाम को वि पुरिसो] जिसप्रकार कोई पुरुष [बंधणयम्हि] बंधन में
[चिरकालपडिबद्धो] बहुत काल से बँधा हुआ [तस्स] उस बंधन के [तिव्वं मंदसहावं] तीव्रमन्दस्वभाव को [कालं च वियाणदे] और उसकी कालाविध को जानता हुआ [जह णवि
कुणिदि] यदि [णवि कुणिदि च्छेदं] उस बंधन को काटता नहीं है [ण मुच्चदे तेण] तो वह
उससे मुक्त नहीं होता [बंधणवसो सं] तथा बंधन में रहता हुआ [कालेण उ बहुगेण] बहुत
काल में [वि सो णरो] भी वह पुरुष [ण पाविद विमोक्खं] मुक्ति को प्राप्त नहीं करता । [इय
कम्मबंधणाणं] उसीप्रकार (यह आत्मा) कर्म-बंधनों के [पदेसिठइपयिडमेवमणुभागं] प्रकृति,
प्रदेश, स्थिति और अनुभाग को [जाणंतो वि ण मुच्चिदि] जानता हुआ भी (कर्मबंधन से) नहीं
छूटता [मुच्चिद सो चेव जिद सुद्धो] किन्तु यदि (रागादि को दूर कर) वह स्वयं शुद्ध होता है तो
कर्म-बंधन से छूट जाता है ।



जह बंधे चिंतंतो बंधणबद्धो ण पावदि विमोक्खं (२९१)
तह बंधे चिंतंतो जीवो वि ण पावदि विमोक्खं ॥३११॥
जह बंधे छेत्तूणय बंधणबद्धो दु पावदि विमोक्खं (२९२)
तह बंधे छेत्तूणय जीवो संपावदि विमोक्खं ॥३१२॥
जह बंधे भित्तूणय बंधणबद्धो दु पावदि विमोक्खं
तह बंधे भित्तूणय जीवो संपावदि विमोक्खं ॥३१३॥
जह बंधे मुत्तूणय जीवो संपावदि विमोक्खं
तह बंधे मुत्तूणय जीवो संपावदि विमोक्खं ॥३१४॥
बंधाणं च सहावं वियाणिदुं अप्पणो सहावं च (२९३)
बंधेसु जो विरज्जदि सो कम्मविमोक्खणं कुणदि ॥३१५॥

चिन्तवन से बंध के ज्यों बँधे जन ना मुक्त हों त्यों चिन्तवन से बंध के सब बँधे जीव न मुक्त हों ॥२९१॥ छेदकर सब बंधनों को बद्धजन ज्यों मुक्त हों त्यों छेदकर सब बंधनों को बद्धजिय सब मुक्त हों ॥२९२॥ जो जानकर निजभाव निज में और बंधस्वभाव को विरक्त हों जो बंध से वे जीव कर्मविमुक्त हों ॥२९३॥

अन्वयार्थ: [जह] जिसप्रकार [बंधे चिंतंतो] बंधन का विचार-मात्र करने वाला [बंधणबद्धो] बंधन से बद्ध (पुरुष) को [ण पावदि विमोक्खं] (बंधन से) मुक्ति नहीं पाता [तह] उसीप्रकार [बंधे चिंतंतो] बंधनों का विचार-मात्र करनेवाला [जीवो वि] जीव भी [ण पावदि विमोक्खं] मुक्ति नहीं पाता ।

[जह] जिसप्रकार [बंधणबद्धो] बंधनबद्ध (पुरुष) [बंधे छेत्तूणय दु] बंधनों को छेदकर ही [पावदि विमोक्खं] मुक्ति पाता है [तह बंधे छेत्तूणय] उसीप्रकार बंधनों को छेदकर ही [जीवो संपावदि विमोक्खं] जीव मुक्ति को पाता है ।

[जह] जिसप्रकार [बंधणबद्धो] बंधनबद्ध (पुरुष) [बंधे मुत्तूणय दु] बंधनों को काटकर ही [पावदि विमोक्खं] मुक्ति पाता है [तह बंधे मुत्तूणय] उसीप्रकार बंधनों को काटकर ही [जीवो संपावदि विमोक्खं] जीव मुक्ति को पाता है ।

[बंधाणं च सहावं वियाणिदुं। बंध के स्वभाव को और [अप्पणो सहावं च] आत्मा के स्वभाव को जानकर [बंधेसु जो विरज्जदि] बंध के प्रति जो विरक्त होता है [सो कम्मविमोक्खणं कुणदि] उसे कर्म मुक्त करता है ।



+ आत्मा और बन्ध को भिन्न कैसे किया जाए ? -

# जीवो बंधो य तहा छिज्जंति सलक्खणेहिं णियएहिं (२९४) पण्णाछेदणएण दु छिण्णा णाणत्तमावण्णा ॥३१६॥

जीव एवं बंध निज-निज लक्षणों से भिन्न हों दोनों पृथक् हो जायें प्रज्ञाछैनि से जब छिन्न हों ॥२९४॥

अन्वयार्थ : [जीवो बंधो यं तहा] जीव तथां बंध [णियएहिं] नियत [सलक्खणेहिं] स्वलक्षणों से [छिज्जंति] छेदे जाते हैं । [पण्णाछेदणएण] प्रज्ञारूपी छैनी से [दु छिण्णा] छेदे जाने पर [णाणत्तमावण्णा] वे नानात्व (भिन्नपने) को प्राप्त होते हैं ।



+ आत्मा और बन्ध के प्रथक्-करण कब होता है ? -

जीवो बंधो य तहा छिज्जंति संलक्खणेहिं णियएहिं (२९५) बंधो छेददव्वो सुद्धा अप्पा य घेत्तव्वो ॥३१७॥ कह सो घिप्पदि अप्पा पण्णाए सो दु घिप्पदे अप्पा (२९६) जह पण्णाइ विभत्ते तह पण्णाएव घेत्तव्वो ॥३१८॥ पण्णाए घित्तव्वो जो चेदा सो अहं तु णिच्छयदो (२९७) अवसेसा जे भावा ते मज्झ परे त्ति णायव्वा ॥३१९॥

जीव एवं बंध निज-निज लक्षणों से भिन्न हों बंध को है छेदना अर ग्रहण करना आतमा ॥२९५॥ जिस भाँति प्रज्ञाछैनी से पर से विभक्त किया इसे उस भाँति प्रज्ञाछैनी से ही अरे ग्रहण करो इसे ॥२९६॥ इस भाँति प्रज्ञा ग्रहे कि मैं हूँ वही जो चेतता अवशेष जो हैं भाव वे मेरे नहीं यह जानना ॥२९७॥

अन्वयार्थ: |जीवो बंधो य तहाँ| जीव तथा बंध |णियएहिं| नियत |सलक्खणेहिं| स्वलक्षणों से |छिज्जंति| छेदे जाते हैं । |बंधो छेददव्वो| बंध को छेदो |च| और |सुद्धा अप्पा| शुद्ध आत्मा को |घेत्तव्वो| ग्रहण करो ।

[कहं सो घिप्पदि अप्पा] वह आत्मा को कैसे ग्रहण करें ? [पण्णाए सो दु घिप्पदे अप्पा] उस आत्मा को प्रज्ञा से ही ग्रहण करो । [जह पण्णाइ विभत्ते] जिस प्रज्ञा से भिन्न किया [तह पण्णाएव घेत्तव्वो] उसी प्रज्ञा से ही ग्रहण भी करो ।

[पण्णाए घित्तव्वो] प्रज्ञा के द्वारा ग्रहण करना चाहिए कि [जो चेदा] जो चेतनेवाला है, [सो अहं तु णिच्छयदो] वह निश्चय से मैं ही हूँ । [अवसेसा जे भावा] शेष जो सभी भाव हैं [ते मज्झ परे ति णायव्वा] वे मुझसे भिन्न हैं, ऐसा जानो ।



+ भेद-भावना -- मैं बस जानने देखने देखने वाला -

पण्णाए घित्तव्वो जो दट्ठा सो अहं तु णिच्छयदो (२९८) अवसेसा जे भावा ते मज्झ परेत्ति णादव्वा ॥३२०॥ पण्णाए घित्तव्वो जो णादा सो अहं तु णिच्छयदो (२९९) अवसेसा जे भावा ते मज्झ परेत्ति णादव्वा ॥३२१॥ पण्णाए घित्तव्वो जो उवलद्धो सो अहं तु णिच्छयदो अवसेसा जे भावा ते मज्झ परेत्ति णादव्वा ॥३२२॥

इस भाँति प्रज्ञा ग्रहे कि मैं हूँ वही जो देखता। अवशेष जो हैं भाव वे मेरे नहीं यह जानना ॥२९८॥ इस भाँति प्रज्ञा ग्रहे कि मैं हूँ वही जो जानता। अवशेष जो हैं भाव वे मेरे नहीं यह जानना ॥२९९॥

अन्वयार्थ: [पण्णाए घित्तव्वो] प्रज्ञा के द्वारा ग्रहण करों कि [जो दट्ठा] जो देखनेवाला है, [सो अहं तु णिच्छयदो] वह निश्चय से मैं ही हूँ; [अवसेसा जे भावा] शेष जो सभी भाव हैं [ते मज्झ परे ति णायव्वा] वे मुझसे भिन्न हैं, ऐसा जानो ।

[पण्णाए घित्तव्वो] प्रज्ञा के द्वारा ग्रहण करो कि [जो णादा] जो जाननेवाला है, [सो अहं तु णिच्छयदो] वह निश्चय से मैं ही हूँ; [अवसेसा जे भावा] शेष जो सभी भाव हैं [ते मज्झ परे ति णायव्वा] वे मुझसे भिन्न हैं, ऐसा जानो ।

[पण्णाएं घित्तव्वो] प्रज्ञा के द्वारा ग्रहण करों कि [जो उवलद्धों] जो अनुभव में आनेवाला है, [सो अहं तु णिच्छयदों] वह निश्चय से मैं ही हूँ; [अवसेसा जे भावा] शेष जो सभी भाव हैं [ते मज्झ परे ति णायव्वा] वे मुझसे भिन्न हैं, ऐसा जानो ।



+ शुद्धात्मा मात्र ज्ञाता, पर भाव मेरे नहीं -

को णाम भणिज्ज बुहो णादुं सब्वे पराइए भावे (३००) मज्झिमणंति य वयणं जाणंतो अप्पयं सुद्धं ॥३२३॥

### निज आतमा को शुद्ध अर पररूप पर को जानता । है कौन बुध जो जगत में परद्रव्य को अपना कहे ॥३००॥

अन्वयार्थ: [जाणंतो अप्पयं सुद्धं] अपने को शुद्ध आत्मा जाननेवाला [य] और [णादुं सब्वे पराइए भावे] सर्व परभावों को जाननेवाला [को णाम भणिज्ज बुहो वयणं] कौन ज्ञानी वचनों से यह कहेगा कि [मज्झमिणंति] ये (परपदार्थ) मेरे हैं ?



+ पर भावों को अपना मानने से बन्ध और वीतरागता से मुक्ति -

थेयादी अवराहे जो कुव्वदि सो उ संकिदो भमइ (३०१) मा बज्झेज्जं केण वि चोरी त्ति जणम्हि वियरंतो ॥३२४॥ जो ण कुणदि अवराह सो णिस्संको दु जणवदि भमदि (३०२) ण वि तस्स बज्झिदुं जे चिंता उप्पज्जदि कयाइ ॥३२५॥ एवम्हि सावराहो बज्झामि अहं तु संकिदो चेदा (३०३) जइ पुण णिरावराहो णिस्संकोहं ण बज्झामि ॥३२६॥

अपराध चौर्यादिक करें जो पुरुष वे शंकित रहें। कि चोर है यह जानकर कोई मुझे ना बाँध ले ॥३०१॥ अपराध जो करता नहीं नि:शंक जनपद में रहे। बाँध जाऊँगा ऐसी कभी चिन्ता न उसके चित रहे॥३०२॥ अपराधि जिय 'मैं बाँधूँगा' इसतरह नित शंकित रहे। पर निरपराधी आतमा भयरहित है नि:शंक है॥३०३॥

अन्वयार्थ: [थेयादी अवराहे] चोरी आदि अपराध [जो कुळादि] जो करता है, [सो उ संकिदो भमइ] वह शंकित घूमता है [मा बज्झेजं केण वि चोरी त्ति] 'चोर समझकर कोई मुझे पकड़ न ले' इसप्रकार [जणिक् वियरंतो] लोक में घूमता है ।

[जो ण कुणिंद अवराह] जो अपराध नहीं करता, [सो णिस्संको दु जणविद भमिंद] वह लोक में नि:शंक घूमता है; क्योंकि [तस्स] उसे [बिज्झिंदुं] 'बन्धुंगा' [जे चिंता] ऐसी चिन्ता [कयाइ] कभी [ण वि उप्पज्जिंदि] भी उत्पन्न नहीं होती ।

[एवम्हिं] इसीप्रकार [सावराहों] अपराधी (आत्मा) [अहं तु बज्झामिं] 'मैं बँधूँगा' - इसप्रकार शंकित होता है [जइ पुण] और यदि वह [णिरावराहों] निरपराध हो तो [णिस्संकोहं ण बज्झामिं] 'मैं नहीं बँधूँगा' - इसप्रकार नि:शंक होता है ।



### संसिद्धिराधिसद्धं साधियमाराधिय च एयट्ठं (३०४) अवगदराधो जो खलु चेदा सो होदि अवराधो ॥३२७॥ जो पुण णिरावराधो चेदा णिस्संकिओ उ सो होइ (३०५) आराहणाइ णिच्चं वट्टेइ अहं ति जाणंतो ॥॥

साधित अराधित राध अर संसिद्धि सिद्धि एक है। बस राध से जो रहित है वह आतमा अपराध है ॥३०४॥ निरपराध है जो आतमा वह आतमा नि:शंक है। 'मैं शुद्ध हूँ' - यह जानता आराधना में रत रहे ॥३०५॥

अन्वयार्थ: [संसिद्धिराधिसद्धं] संसिद्धि, राध, सिद्ध, [साधियमाराधियं] साधित [च] और आराधित - [एयट्ठं] ये एकार्थवाची हैं, [जो] जो [खलु चेदा] आत्मा निश्चय से [अवगदराधों] अपगतराध (राध से रहित) है [सो होदि अवराधों] वह (आत्मा) अपराध होता है । [जो पुण] और जो [चेदा] आत्मा [णिरावराधों] निरपराध है, [णिस्संकिओं] वह निःशंक [उसों होइ] होता है । [अहं ति जाणंतों] ऐसा (आत्मा) ही मैं हूँ - ऐसा जानता हुआ (आत्मा) [आराहणाइ] आराधना में [णिच्चं वट्टेइ] सदा वर्तता है ।



+ परमार्थ से प्रतिक्रमण विष-कुम्भ, अप्रतिक्रमण अमृत-कुम्भ -

पडिकमणं पडिसरणं परिहारो धारणा णियत्ती य (३०६) णिंदा गरहा सोही अट्ठविहो होदि विसकुंभो ॥३२८॥ अप्पडिकमणप्पडिसरणं अप्परिहारो अधारणा चेव (३०७) अणियत्ती य अणिंदागरहासोही अमयकुंभो ॥३२९॥

प्रतिक्रमण अर प्रतिसरण परिहार निवृत्ति धारणा । निन्दा गरहा और शुद्धि अष्टविध विषकुंभ हैं ॥३०६॥ अप्रतिक्रमण अप्रतिसरण अर अपरिहार अधारणा । अनिन्दा अनिवृत्त्यशुद्धि अगर्हा अमृतकुंभ हैं ॥३०७॥

अन्वयार्थ: [पडिकमणं] प्रतिक्रमण, [पडिसरणं] प्रतिसरण, [परिहारो] परिहार, [धारणा] धारणा, [णियत्ती य] और निवृत्ति, [णिंदा गरहा] निन्दा, गर्हा और [सोही] शुद्धि - ये [अट्ठविहो] आठ प्रकार का [होदि विसकुंभो] विषकुंभ होता हैं। [अप्पडिकमणप्पडिसरणं] अप्रतिक्रमण, अप्रतिसरण, [अप्परिहारो] अपरिहार, [अधारणा

चेव। और अधारणा, [अणियत्ती य। और अनिवृत्ति, [अणिंदागरहासोही। अनिन्दा, अगर्हा और अशुद्धि - ये (आठ प्रकार के) [अमयकुंभो। अमृतकुंभ हैं।



# सर्व-विशुद्ध अधिकार



+ अब यहाँ कहते हैं कि निश्चय से यह जीव कर्मों का कर्त्ता नहीं है -- -

दिवयं जं उप्पज्जइ गुणेहिं तं तेहिं जाणसु अणण्णं (३०८) जह कडयादीहिं दु पज्जएहिं कणयं अणण्णमिह ॥३३०॥ जीवस्साजीवस्स दु जे परिणामा दु देसिदा सुत्ते (३०९) तं जीवमजीवं वा तेहिमणण्णं वियाणाहि ॥३३१॥ ण कुदोचि वि उप्पण्णो जम्हा कज्जं ण तेण सो आदा (३१०) उप्पादेदि ण किंचि वि कारणमिव तेण ण स होदि ॥३३२॥ कम्मं पडुच्च कत्त कत्तरं तह पडुच्च कम्माणि (३११) उप्पज्जंति य णियमा सिद्धी दु ण दीसदे अण्णा ॥३३३॥

है जगत में कटकादि गहनों से सुवर्ण अनन्य ज्यों। जिन गुणों में जो द्रव्य उपजे उनसे जान अनन्य त्यों॥३०८॥ जीव और अजीव के परिणाम जो जिनवर कहे। वे जीव और अजीव जानो अनन्य उन परिणाम से॥३०९॥ ना करे पैदा किसी को बस इसलिए कारण नहीं। किसी से ना हो अत: यह आतमा कारज नहीं॥३१०॥

### कर्म आश्रय होय कर्ता कर्ता आश्रय कर्म भी । यह नियम अन्यप्रकार से सिद्धि न कर्ता-कर्म की ॥३११॥

अन्वयार्थ: [दवियं जं उप्पज्जइ गुणेहिं] जो द्रव्य जिन गुणों से उत्पन्न होता है, [तं तेहिं जाणसु अणण्णं] उसे उन गुणों से अनन्य जानो [जह कडयादीहिं दु पज्जएहिं] जैसे कड़ा आदि पर्यायों से [कणयं अणण्णिमह] सोना अनन्य है ।

[जीवस्साजीवस्स दु] जीव और अजीव के [जे परिणामा दु] जो परिणाम [देसिदा सुत्ते] सूत्र में बताये गये हैं [तं जीवमजीवं वा] उस जीव या अजीव को [तेहिमणणणं वियाणाहि] उन (परिणामों) से अनन्य जानो ।

[ण कुदोचि वि उप्पण्णो] किसी से उत्पन्न नहीं हुआ [जम्हा] इसकारण [कज्जं ण तेण सो आदा] यह आत्मा किसी का कार्य नहीं है [उप्पादेदि ण किंचि वि] किसी को उत्पन्न नहीं करता [कारणमवि तेण ण स होदि] इसकारण किसी का कारण भी नहीं है ।

[कम्मं पडुच्च कत्ता कर्म के आश्रय से कर्ता होता है [तह] तथा [कत्तरं पडुच्च कम्माणि उप्पज्जंति] कर्ता के आश्रय से कर्म उत्पन्न होते हैं [य णियमा] ऐसा नियम है [सिद्धी दुण दीसदे अण्णा] अन्य किसी भी प्रकार से (कर्ता-कर्म की) सिद्धि नहीं देखी जाती।



+ ज्ञानावरणादि कर्म-प्रकृतियों का आत्मा के साथ जो बंध है, वह अज्ञान का ही महात्म्य है, ऐसा बताते हैं -- -

चेदा दु पयडीअट्ठं उप्पज्जइ विणस्सइ (३१२) पयडी वि चेययट्ठं उप्पज्जइ विणस्सइ ॥३३४॥ एवं बंधो उ दोण्हं पि अण्णोण्णप्पच्चया हवे (३१३) अप्पणो पयडीए य संसारो तेण जायदे ॥३३५॥

उत्पन्न होता नष्ट होता जीव प्रकृति निमित्त से । उत्पन्न होती नष्ट होती प्रकृति जीव निमित्त से ॥३१२॥ यों परस्पर निमित्त से हो बंध जीव रु कर्म का । बस इसतरह ही उभय से संसार की उत्पत्ति हो ॥३१३॥

अन्वयार्थ: [चेदा दुं] चेतियता (आत्मा) [पयडीअट्ठं] प्रकृति के निमित्तं से [उप्पंज्जइ विणस्सइ] उत्पन्न होता है और नष्ट होता है । इसीप्रकार [पयडी वि चेययट्ठं] प्रकृति भी चेतन आत्मा के निमित्त से [उप्पंज्जइ विणस्सइ] उत्पन्न होती है और नष्ट होती है ।

[एवं] इसप्रकार [अण्णोण्णप्यच्यया हवे] परस्पर निमित्त से [अप्पणो पयडीए य] आत्मा और प्रकृति [बंधो उ दोण्हं पि] दोनों का बंध होता है [संसारो तेण जायदे] उससे संसार होता है ।



+ जब तक कर्मोदय से होने वाले रागादि-भाव को नहीं छोडे तब तक अज्ञानी अन्यथा ज्ञानी -

### जा एस पयडीअट्ठं चेदा णेव विमुञ्चए (३१४) अयाणओ हवे ताव मिच्छादिट्ठी असंजओ ॥३३६॥ जदा विमुञ्चए चेदा कम्मफलमणंतयं (३१५) तदा विमुत्ते हवदि जाणओ पासओ मुणी ॥३३७॥

जबतक न छोड़े आतमा प्रकृति निमित्तक परिणमन । तबतक रहे अज्ञानि मिथ्यादृष्टि एवं असंयत ॥३१४॥ जब अनन्ता कर्म का फल छोड़ दे यह आतमा । तब मुक्त होता बंध से सदृदृष्टि ज्ञानी संयमी ॥३१५॥

अन्वयार्थ: [जा एस] जबतक यह [चेदा] आंत्मा [पयडीअट्ठं] प्रकृति के निमित्त (से उपजना-विनशना) [णेव विमुञ्चए] नहीं छोड़ता; [अयाणओ हवे ताव] तबतक वह अज्ञानी है, [मिच्छादिट्ठी] मिथ्यादृष्टि है, [असंजओ] असंयत है । [जदा चेदा] जब यह आत्मा [कम्मफलमणंतयं] अनंत कर्मफल [विमुञ्चए] छोड़ता है; [तदा] तब वह [जाणओ] ज्ञायक है, ज्ञानी है, [पासओ] दर्शक है, [मुणी] मुनि है और [विमुत्ते हवदि] विमुक्त (बंध-रहित) होता है ।



+ कर्म-फल को भोगते रहना जीव का स्वभाव नहीं, अज्ञान भाव -

## अण्णाणी कम्मफलं पयिङसहाविद्विदो दु वेदेदि (३१६) णाणी पुण कम्मफलं जाणिद उदिदं ण वेदेदि ॥३३८॥

प्रकृतिस्वभावस्थित अज्ञजन ही नित्य भोगें कर्मफल। पर नहीं भोगें विज्ञजन वे जानते हैं कर्मफल॥३१६॥

अन्वयार्थ: [अण्णाणी] अज्ञानी [पयिडसहाविद्विदो] प्रकृति के स्वभाव में स्थित रहता हुआ [कम्मफलं] कर्मफल को [वेदेदि] वेदता (भोगता) है [णाणी पुण] और ज्ञानी तो [कम्मफलं] कर्मफल को [जाणिद उदिदं] (कर्मका) उदय-मात्र जानता है, [ण वेदेदि] भोगता नहीं।



+ ज्ञानी नि:श्शंक होता हुआ कर्म-फल जानता हुआ आराधना में तत्पर रहता है -

### जो पुण णिरवराहो चेदा णिस्संकिदो दु सो होदि आराहणाए णिच्चं वट्टदि अहमिदी वियाणन्तो ॥३३९॥

अन्वयार्थ: [जो पुण णिरवराहो] पुन: जो अपराध रहित [चेदा] आत्मा है, [णिस्संकिदो दु सो] वह निश्शंक ही [होदि] होता हुआ [अहमिदी वियाणन्तो] अपने आपको जानता (अनुभवता) हुआ [आराहणाए णिच्चं] निरन्तर आराधना में ही [वट्टदि] वर्तता है ॥३३९॥



+ अब यहाँ बताते हैं कि अज्ञानी जीव नियम से कर्मों का वेदक ही होता है -- -

ण मुयदि पयडिमभव्वो सुट्ठु वि अज्झाइदूण सत्थाणि (३१७) गुडदुद्धं पि पिबंता ण पण्णया णिव्विसा होंति ॥३४०॥ णिव्वेयसमावण्णो णाणी कम्मप्फलं वियाणेदि (३१८) महुरं कडुयं बहुविहमवेयओ तेण सो होइ ॥३४१॥

गुड़-दूध पीता हुआ भी निर्विष न होता सर्प ज्यों। त्यों भलीभाँति शास्त्र पढ़कर अभवि प्रकृति न तजे ॥३१७॥ निर्वेद से सम्पन्न ज्ञानी मधुर-कड़वे नेक विध। वे जानते हैं कर्मफल को हैं अवेदक इसलिए ॥३१८॥

अन्वयार्थ: [सुट्ठु वि] भली-भाँति [अज्झाइदूण सत्थाणि] शास्त्रों का अध्ययन करके भी (अभव्य जीव) [पयिडमभव्वो] प्रकृति के स्वभाव को [ण मुयिद] नहीं छोड़ता [गुडदुद्धं] गुड़ मिश्रित दूध [पिबंता] पीते हुए [पि] भी [ण पण्णया] सर्प नहीं [णिव्विसा होति] निर्विष होते । [णिव्वेयसमावण्णो] निर्वेद (वैराय) को प्राप्त [णाणी] ज्ञानी [कम्मप्फलं] कर्म के फल को [महुरं कडुयं] मीठा-कड़वा [बहुविहम] अनेक प्रकार का [वियाणेदि] जानता हुआ, [अवेयओ तेण सो होइ] वह उनका अवेदक ही है ।



+ अब इसी कर्तृत्व व भोक्तृत्व के अभाव का दृष्टांत पूर्वक समर्थन करते हैं -- -

ण वि कुळाइ ण वि वेयइ णाणी कम्माइं बहुपयाराइं (३१९) जाणइ पुण कम्मफलं बंधं पुण्णं च पावं च ॥३४२॥ दिट्ठी जहेव णाणं अकारयं तह अवेदयं चेव (३२०) जाणइ य बंधमोक्खं कम्मुदयं णिज्जरं चेव ॥३४३॥ ज्ञानी करे-भोगे नहीं बस सभी विध-विध करम को । वह जानता है कर्मफल बंध पुण्य एवं पाप को ॥३१९॥ ज्यों दृष्टि त्यों ही ज्ञान जग में है अकारक अवेदक । जाने करम के बंध उदय मोक्ष एवं निर्जरा ॥३२०॥

अन्वयार्थ: [णाणी] ज्ञानी [कम्माइं बहुपयाराइं] अनेकप्रकार के कर्मों को [ण वि कुळाइ] करता भी नहीं है और [ण वि वेयइ] भोगता भी नहीं है [पुण] किन्तु [पुण्णं च पावं च] शुभ और अशुभ [कम्मफलं] कर्मफलं और [बंधं] कर्म-बंधं को [जाणइ] मात्र-जानता ही है । [जहेव] जिसप्रकार [दिट्ठी] दृष्टि नेत्र दृश्य पदार्थों को देखती ही है, उन्हें करती-भोगती नहीं है [णाणंअकारयं तह] उसीप्रकार ज्ञान अकारक [अवेदयं चेव] और अवेदक है और [बंधमोक्खं] बंध, मोक्ष, [कम्मुदयं णिज्जरं चेव] कर्मीदयं और निर्जरा को [जाणइ य] मात्र जानता ही है ।



+ अब यहाँ बताते हैं कि जो एकान्त से आत्मा को कर्ता मानते हैं उनके भी अज्ञानी लोगों के समान मोक्ष नहीं है ऐसा उपदेश करते हैं -- -

लोयस्स कुणिद विण्हू सुरणारयितिरयमाणुसे सत्ते (३२१) समणाणं पि य अप्पा जिद कुव्विद छिव्विहे काऐ ॥३४४॥ लोयसमणाणमेयं सिद्धंतं जइ ण दीसिद विसेसो (३२२) लोयस्स कुणइ विण्हू समणाण वि अप्पओ कुणिद ॥३४५॥ एवं ण को वि मोक्खो दीसिद लोयसमणाणं दोण्ह पि (३२३) णिच्चं कुव्वंताणं सदेवमणुयासुरे लोए ॥३४६॥

जगत-जन यों कहें विष्णु करे सुर-नरलोक को।
रक्षा करूँ षट्काय की यदि श्रमण भी माने यही ॥३२१॥
तो ना श्रमण अर लोक के सिद्धान्त में अन्तर रहा।
सम मान्यता में विष्णु एवं आतमा कर्ता रहा ॥३२२॥
इसतरह कर्तृत्व से नित ग्रसित लोक रु श्रमण को।
रे मोक्ष दोनों का दिखाई नहीं देता है मुझे ॥३२३॥

अन्वयार्थ: [लोयस्स] लौकिकजनों के मत में [सुरणारयतिरियमाणुसे] देव, नारकी, तिर्यंच और मनुष्य रूप [सत्ते] प्राणियों को [विण्हू] विष्णु [कुणिद] करता है [समणाणं पि य] और श्रमणों के मत में भी [छिळिहे काऐ] छहकाय के जीवों को [अप्पा जिंद कुळिदि] यदि आत्मा करता हो तो फिर तो [लोयसमणाणमेयं सिद्धंतं] लौकिकजनों और श्रमणों का एक सिद्धान्त

होने से **[विसेसो]** दोनों में अन्तर **[जइ ण दीसदि]** दिखाई नहीं देता । **[लोयस्स कुणइ विण्हू]** लोक के मत में विष्णु करता है और **[समणाण वि अप्पओ कुणदि]** श्रमणों के मत में भी आत्मा करता है ।

[एवं] इसप्रकार [सदेवमणुयासुरे लोए] देव, मनुष्य और असुरलोक को [णिच्चं कुव्वंताणं] सदा करते हुए [लोयसमणाणं दोण्ह पि] लोक और श्रमण - दोनों में से [ण को वि] कोई का भी [मोक्खो दीसदि] मोक्ष दिखाई नहीं देता ।



+ अब पूर्व-पक्ष के उत्तर में कथन करते हैं कि निश्चय से आत्मा का पुदगलद्रव्य के साथ में कर्त्ता-कर्म सम्बन्ध नहीं है, तब आत्मा कैसे कर्त्ता बनता है ? -

ववहारभासिदेण दु परदव्वं मम भणंति अविदिदत्था (३२४) जाणंति णिच्छएण दु ण य मह परमाणुमित्तमवि किंचि ॥३४७॥ जह को वि णरो जंपदि अम्हं गामविसयणयररट्ठं (२३५) ण य होंति जस्स ताणि दु भणदि य मोहेण सो अप्पा ॥३४८॥ एमेव मिच्छदिट्ठी णाणी णीसंसयं हवदि एसो (३२६) जो परदव्वं मम इदि जाणंतो अप्पयं कुणदि ॥३४९॥ तम्हा ण मे त्ति णच्चा दोण्ह वि एदाण कत्तविवसायं (३२७) परदव्वे जाणंतो जाणेज्जो दिट्ठिरहिदाणं ॥३५०॥

अतत्त्वविद् व्यवहार ग्रह परद्रव्य को अपना कहें।
पर तत्त्वविद् जाने कि पर परमाणु भी मेरा नहीं ॥३२४॥
ग्राम जनपद राष्ट्रङ्क मेरा कहे कोई जिसतरह।
किन्तु वे उसके नहीं हैं मोह से ही वह कहे ॥३२५॥
इसतरह जो 'परद्रव्य मेरा' - जानकर अपना करे।
संशय नहीं वह ज्ञानि मिथ्यादृष्टि ही है जानना ॥३२६॥
'मेरे नहीं ये' - जानकर तत्त्वज्ञ ऐसा मानते।
है अज्ञता कर्तृत्व-बुद्धि लोक एवं श्रमण की ॥३२७॥

अन्वयार्थ: [अविदिदत्था] अज्ञानीजन विवहारभासिदेण दु। व्यवहारमूढ़ होकर [परदव्वं मम भणंति] परद्रव्य मेरा है, ऐसा कहते हैं; [णिच्छएण दु] निश्चय-प्रतिबुद्ध ज्ञानी [ण य मह परमाणुमित्तमिव किंचि] कोई (पर-पदार्थ) परमाणुमात्र भी मेरा नहीं है, [जाणंति] ऐसा जानते हैं

[जह को वि णरो] जैसे किसी मनुष्य के [अम्हं गामविसयणयररहुं] 'ग्राम, देश, नगर और

राष्ट्र मेरा है', ऐसा |जंपिद| कहने से |य| वे |जस्स| उसके |ण होंति| नहीं होते |य मोहेण सो अप्पा| इसे मोह से वह जीव |ताणि दु भणिद| ऐसा कहता है कि वे मेरे हैं) | [एमेव| इसीप्रकार |णाणी| ज्ञानी भी |परदव्वं मम इदि जाणंतो| 'परद्रव्य मेरा है', ऐसा जानता हुआ उन्हें |अप्पयं कुणिद| अपना करता है |एसो| तो वह |णीसंसयं| निःसंदेह |मिच्छिदिही| मिथ्यादृष्टि |हविद| होता है | [तम्हा| इसलिए |ण मे ति णच्चा| (परद्रव्य) मेरे नहीं हैं - यह जानकर |दोण्ह वि एदाण| इन दोनों (लोक और श्रमण) ही के |परदव्वे| परद्रव्य में |कत्तविवसायं| कर्तृत्व के व्यवसाय को |जाणंतो| जानकर |जाणेज्ञो दिद्विरहिदाणं| उनको सम्यग्दर्शन से रहित जानते हैं |



+ जो करता है वही भोगता है - द्रव्यार्थिक-नय और अन्य ही कर्ता है और अन्य ही भोगता - पर्यायार्थिक-नय-के हिंचि दु पप्जए हिं विणस्सए णेव के हिंचि दु जीवो (३४६) जम्हा तम्हा कुळादि सो वा अण्णो व णेयंतो ॥३५१॥ के हिंचि दु पप्जए हिं विंणस्सए णेव के हिंचि दु जीवो (३४६) जम्हा तम्हा वेदि सो वा अण्णो व णेयंतो ॥३५२॥ जो चेव कुण दि सो चिय ण वेदए जस्स एस सिद्धंतो (३४७) सो जीवो णादळो मिच्छा दिट्ठी अणारिहदो ॥३५३॥ अण्णो करेदि अण्णो परिभुंज दि जस्स एस सिद्धंतो (३४८) सो जीवो णादळो मिच्छा दिट्ठी अणारिहदो ॥३५४॥

यह आतमा हो नष्ट कुछ पर्याय से कुछ से नहीं। जो भोगता वह करे अथवा अन्य यह एकान्त ना ॥३४५॥ यह आतमा हो नष्ट कुछ पर्याय से कुछ से नहीं। जो करे भोगे वही अथवा अन्य यह एकान्त ना ॥३४६॥ जो करे, भोगे नहीं वह; सिद्धान्त यह जिस जीव का। वह जीव मिथ्यादृष्टि आईतमत विरोधी जानना ॥३४७॥ कोई करे कोई भरे यह मान्यता जिस जीव की। वह जीव मिथ्यादृष्टि आईतमत विरोधी जानना ॥३४८॥

अन्वयार्थ: [जम्हा] क्योंकि [केहिंचि दु पज्जएहिं विणस्सए] कदाचित् पर्यायों से नष्ट होता है और [णेव केहिंचि दु जीवो] कदाचित् नष्ट नहीं होता है जीव [तम्हा] इसलिए [कुव्वदि सो वा] वही करता है अथवा [अण्णो व] अन्य ही (करता है) - [णेयंतो] ऐसा एकान्त नहीं है।

[जम्हा] क्योंकि [केहिंचि दु पज्जएहिं विणस्सए] कदाचित् पर्यायों से नष्ट होता है और [णेव केहिंचि दु जीवो] कदाचित् नष्ट नहीं होता है जीव [तम्हा] इसलिए [वेदि सो वा] वही भोगता है अथवा [अण्णो व] अन्य ही (भोगता है) - [णेयंतो] ऐसा एकान्त नहीं है । [जो चेव कुणिद] जो करता है, [सो चिय ण वेदए] वह नहीं भोगता - [जस्स एस सिद्धंतो] ऐसा जिसका सिद्धान्त है, [सो जीवो] उस जीव को [अणािरहदो] अरहन्त के मत के बाहर [णादव्वो मिच्छािदिही] मिथ्यादृष्टि जानो । [अण्णो करेदि अण्णो पिरभुंजिद] अन्य करता है और अन्य भोगता है - [जस्स एस सिद्धंतो] ऐसा जिसका सिद्धान्त है, [सो जीवो] उस जीव को [अणािरहदो] अरहन्त के मत के बाहर [णादव्वो मिच्छािदिही] मिथ्यादृष्टि जानो ।



+ भाव-कर्म का कर्त्ता जीव ही है -

मिच्छत्तं जिद पयडी मिच्छादिट्ठी करेदि अप्पाणं (३२८) तम्हा अचेदणा ते पयडी णणु कारगो पत्ते ॥३५५॥ सम्मत्ता जिद पयडी सम्मादिट्ठी करेदि अप्पाणं तम्हा अचेदणा ते पयडी णणु कारगा पत्ता ॥३५६॥ अहवा एसो जीवो पोग्गलदव्यस्स कुणिद मिच्छत्तं (३२९) तम्हा पोग्गलदव्यं मिच्छादिट्ठी ण पुण जीवो ॥३५७॥ अह जीवो पयडी तह पोग्गलदव्यं कुणित मिच्छत्तं (३३०) तम्हा दोहिं कदं तं दोण्णि वि भुंजंति तस्स फलं ॥३५८॥ अह ण पयडी ण जीवो पोग्गलदव्यं करेदि मिच्छत्तं (३३१) तम्हा पोग्गलदव्यं मिच्छत्तं तं तु ण हु मिच्छा ॥३५९॥

मिथ्यात्व नामक प्रकृति मिथ्यात्वी करे यदि जीव को । फिर तो अचेतन प्रकृति ही कर्तापने को प्राप्त हो ॥३२८॥ अथवा करे यह जीव पुद्रल दरब के मिथ्यात्व को । मिथ्यात्वमय पुद्रल दरब ही सिद्ध होगा जीव ना ॥३२९॥ यदि जीव प्रकृति उभय मिल मिथ्यात्वमय पुद्रल करे । फल भोगना होगा उभय को उभयकृत मिथ्यात्व का ॥३३०॥

### यदि जीव प्रकृति ना करें मिथ्यात्वमय पुद्गल दरब । मिथ्यात्वमय पुद्गल सहज, क्या नहीं यह मिथ्या कहो ? ॥३३१॥

अन्वयार्थ: [जिदि] यदि [मिच्छत्तं पयडी] मिथ्यात्व (कर्म) प्रकृति [मिच्छादिट्ठी करेदि] मिथ्यादिष्टि करे [अप्पाणं] आत्मा को [तम्हा] तो [ते] उसे (मिथ्यात्वभाव को) [अचेदणा] अचेतनपना हो [पयडी णणु कारगो पत्ते] प्रकृति का कारण प्राप्त होने से ।

[जिदि] यदि [सम्मत्ता पर्यंडी] सम्यक्त्व (कर्म) प्रकृति [सम्मादिट्ठी करेदि] सम्यग्दिष्ट करे [अप्पाणं] आत्मा को [तम्हा] तो [ते] उसे (सम्यक्त्व को [अचेदणा] अचेतनपना हो [पयंडी णणु कारगो पत्ते। प्रकृति का कारण प्राप्त होने से ।

[अहवा] अथवा [एसो] प्रत्यक्ष-भूत [जीवो] जीव [पोग्गलदव्यस्स] पुद्गल-द्रव्य के [कुणिद मिच्छत्तं] मिथ्यात्व को करे [तम्हा] तो [पोग्गलदव्यं] पुद्गल-द्रव्य [मिच्छािदही] मिथ्यादिष्ट होगा [ण पुण जीवो] फिर जीव नहीं।

[अह] अथवा [जीवो पयडी तह] जीव और प्रकृति - दोनों मिलकर [पोग्गलदव्वं कुणंति मिच्छत्तं] पुद्गल-द्रव्य को मिथ्यात्वभावरूप करते हैं - [तम्हा] तो [दोहिं कदं तं] जो दोनों ने किया [तस्स फलं] उसका फल [दोण्णि वि भुंजंति] दोनों को ही भोगना चाहिए।

[अह] अथवा [ण पयडी ण जीवो] न प्रकृति और न जीव [पोग्गलदव्वं करेदि मिच्छत्तं] पुद्गल-द्रव्य को मिथ्यात्व-भावरूप करता है [तम्हा] तो [पोग्गलदव्वं] पुद्गल-द्रव्य [मिच्छत्तं] (स्वयं) मिथ्यात्वभावरूप होगा [तं तु ण हु मिच्छा] क्या यह वास्तव में मिथ्या नहीं है ?



+ आत्मा सर्वथा अकर्ता नहीं है, कथंचित् कर्त्ता भी है -

कम्मेहि दु अण्णाणी किज्जिद णाणी तहेव कम्मेहिं (३३२) कम्मेहि सुवाविज्जिद जग्गाविज्जिद तहेव कम्मेहिं ॥३६०॥ कम्मेहि सुहाविज्जिद दुक्खाविज्जिद तहेव कम्मेहिं (३३३) कम्मेहि य मिच्छत्तं णिज्जिद णिज्जिद असंजमं चेव ॥३६१॥ कम्मेहि भमाडिज्जिद उड्ढमहो चावि तिरियलोयं च (३३४) कम्मेहि चेव किज्जिद सुहासुहं जेत्तियं किंचि ॥३६२॥ जम्हा कम्मं कुव्विद कम्मं देदि हरिद त्ति जं किंचि (३३५) तम्हा उ सव्वजीवा अकारगा होंति आवण्णा ॥३६३॥ पुरिसित्थियाहिलासी इत्थीकम्मं च पुरिसमहिलसदि (३३६) एसा आयरियपरंपरागदा एरिसी दु सुदी ॥३६४॥

तम्हा ण को वि जीवो अबंभचारी दु अम्ह उवदेसे (३३७) जम्हा कम्मं चेव हि कम्मं अहिलसदि इदि भणिदं ॥३६५॥ जम्हा घादेदि परं परेण घादिज्जदे य सा पयडी (३३८) एदेणत्थेण किर भण्णदि परघादणामेत्ति ॥३६६॥ तम्हा ण को वि जीवो वघादेओ अत्थि अम्ह उवदेसे (३३९) जम्हा कम्मं चेव हि कंमं घादेदि इवि भणिदं ॥३६७॥ एवं संखुवएसं जे उ परूवेंति एरिसं समणा (३४०) तेसिं पयडी कुव्वदि अप्पा य अकारगा सव्वे ॥३६८॥ अहवा मण्णिस मज्झं अप्पा अप्पाणमप्पणो कुणिद (३४१) ऐसो मिच्छसहावो तुम्हं एयं मुणंतस्स ॥३६९॥ अप्पा णिच्चोऽसंखेज्जपदेसो देसिदो दु समयम्हि (३४२) ण वि सो सक्कदि तत्ते हीणो अहिओ य कादुं जे ॥३७०॥ जीवस्स जीवरूवं वित्थरदो जाण लोगमेत्तं खु (३४३) तत्ते सो किं हीणो अहिओ य कहं कुणदि दव्वं ॥३७१॥ अह जाणगो दु भावो णाणसहावेण अच्छदे त्ति मदं (३४४) तम्हा ण वि अप्पा अप्पयं तु सयमप्पणो कुणदि ॥३७२॥

कर्म अज्ञानी करे अर कर्म ही जानी करे।
जिय को सुलावे कर्म ही अर कर्म ही जाग्रत करे ॥३३२॥
कर्म करते सुखी एवं दुःखी करते कर्म ही।
मिथ्यात्वमय कर्मिह करे अर असंयमी भी कर्म ही ॥३३३॥
कर्म ही जिय भ्रमाते हैं ऊर्ध्व-अध-तिरलोक में।
जो कुछ जगत में शुभ-अशुभ वह कर्म ही करते रहें ॥३३४॥
कर्म करते कर्म देते कर्म हरते हैं सदा।
यह सत्य है तो सिद्ध होंगे अकारक सब आतमा ॥३३५॥
नरवेद है महिलाभिलाषी नार चाहे पुरुष को।
परम्परा आचार्यों से बात यह श्रुतपूर्व है ॥३३६॥
अब्रह्मचारी नहीं कोई हमारे उपदेश में।

क्योंकि ऐसा कहा है कि कर्म चाहे कर्म को ॥३३७॥ जो मारता है अन्य को या मारा जावे अन्य से । परघात नामक कर्म की ही प्रकृति का यह काम है ॥३३८॥ परघात करता नहीं कोई हमारे उपदेश में । क्योंकि ऐसा कहा है कि कर्म मारे कर्म को ॥३३९॥ सांख्य के उपदेशसम जो श्रमण प्रतिपादन करें । कर्ता प्रकृति उनके यहाँ पर है अकारक आतमा ॥३४०॥ या मानते हो यह कि मेरा आतमा निज को करे । तो यह तुम्हारा मानना मिथ्यास्वभावी जानना ॥३४१॥ क्योंकि आतम नित्य है एवं असंख्य-प्रदेशमय । ना उसे इससे हीन अथवा अधिक करना शक्य है ॥३४२॥ विस्तार से भी जीव का जीवत्व लोकप्रमाण है । ना होय हीनाधिक कभी कैसे करे जिय द्रव्य को ॥३४३॥ यदी माने रहे ज्ञायकभाव ज्ञानस्वभाव में । तो भी आतम स्वयं अपने आतमा को ना करे ॥३४४॥

अन्वयार्थ: कम्मेहि दु अण्णाणी किज्जिद। कर्म ही अज्ञानी करता है। णाणी तहेव कम्मेहिं। तथा कर्म ही ज्ञानी, | कम्मेहि सुवाविज्जिद। कर्म ही सुलाता है | जग्गाविज्जिद तहेव कम्मेहिं। तथा कर्म ही जगाता है, |कम्मेहि सुहाविज्जिद। कर्म ही सुखी करता है |दुक्खाविज्जिद तहेव कम्मेहिं। तथा कर्म ही दु:खी करता है; [कम्मेहि य मिच्छत्तं णिज्जिदि। कर्म ही उसे मिथ्यात्व को प्राप्त कराते हैं । णिज्जिद असंजमं चेव। तथा कर्म ही असंयमी बनाते हैं । । कम्मेहि भमाडिज्जिद। कर्म ही भ्रमाता है। उड्ढमहो चावि तिरियलोयं च। ऊर्ध्वलोक, अधोलोक और मध्यलोक में । |जेतियं किंचि| जो कुछ भी |सुहासुहं| शुभ और अशुभ है |कम्मेहि चेव किज्जिद। कर्म ही करते हैं । |जम्हा कम्मं कुव्विद। इसलिए कर्म ही करता है, |कम्मं देदि। कर्म ही देता है |हरदि त्ति जं किंचि| हर लेता है इत्यादि जो कुछ है (सब कर्म ही करता है) । |तम्हा उ सव्वजीवा। इसप्रकार सभी जीव |अकारगा होति आवण्णा। सर्वथा अकारक ही सिद्ध होते हैं । |पुरिसित्थियाहिलासी। पुरुष-वेद कर्म स्त्री का अभिलाषी है |इत्थीकम्मं च पुरिसमहिलसदि। और स्त्री-वेद कर्म पुरुष की अभिलाषा करता है - एसा आयरियपरंपरागदा। ऐसी यह आचार्यों की परम्परागत । एरिसी द सुदी। श्रुति है । । तम्हा। इसप्रकार [अम्ह उवदेसे] हमारे उपदेश में तो [ण को वि जीवो] कोई भी जीव [अबंभचारी दु। अब्रह्मचारी नहीं है; |जम्हा कम्मं चेव हि कम्मं अहिलसदि। क्योंकि कर्म ही कर्म की अभिलाषा करता है - **|इदि भणिदं**| ऐसा कहा है । **|जम्हा घादेदि परं**| जो पर को मारता है [परेण घादिज्जदे य] और जो पर के द्वारा मारा जाता है; [सा पयडी] वह प्रकृति है, [एदेणत्थेण किर भण्णिद] इस अर्थ में जिसे [भण्णिद परघादणामेति] परघात नामक कर्म कहा जाता है । |तम्हा। इसलिए |अम्ह उवदेसे। हमारे उपदेश में |को वि जीवो। कोई भी

जीव **[ण वघादेओ अत्थि]** उपघातक (मारनेवाला) नहीं है; **[जम्हा कम्मं चेव हि कंमं]** क्योंकि कर्म ही कर्म को | घादेदि। मारता है - | इवि भणिदं। ऐसा कहा गया है । |एवं| इसप्रकार | संखुवएसं| ऐसा सांख्य-मत का उपदेश | जे उ परूवेंति एरिसं समणा। जो श्रमण (जैन मुनि) प्ररूपित करते हैं, [तेसिं पयडी कुव्वदि] उनके यहाँ (मत में) प्रकृति ही करती है [अप्पा य अकारगा सब्वे] और आत्मा तो पूर्णतः अकारक है । [अहवा] अथवा [मण्णिस] यदि तुम यह मानते हो कि [मज्झं अप्पा] मेरा आत्मा [अप्पाणमप्पणो कुणदि] अपने (द्रव्य-रूप) आत्मा को करता है **|ऐसो तुम्हं एयं मुणंतस्स|** तो तुम्हारा यह मानना **|मिच्छसहावो|** मिथ्या-भाव है; क्योंकि [समयम्हिं] सिद्धान्त में [अप्पा णिच्चोऽसंखेज्जपदेसों] आत्मा को नित्य और असंख्यात-प्रदेशी |देसिदो दु| बताया गया है, |सो| वह |तत्ते| उससे |हीणो अहिओ य। हीन या अधिक एण वि। नहीं कादुं जे। किया जा सिक्कदि। सकता और |जीवस्स जीवरूवं| जीव का जीवरूप |वित्थरदों| विस्तार |जाण लोगमेत्तं खु| निश्चय से लोक-मात्र जानो; |तत्ते सो किं हीणो अहिओ। क्या वह उससे हीन या अधिक होता है? |य कहं कुणदि दव्वं। (यदि नहीं) तो फिर वह द्रव्य को कैसे करता है ? [अह जाणगो दु भावो। अथवां ज्ञायक-भाव तो |**णाणसहावेण**| ज्ञान-स्वभाव में |अच्छदे त्ति मदं| स्थित रहता है - यदि ऐसा माना जाये |तम्हा| तो इससे |सयमप्पणो| आत्मा स्वयं |अप्पा अप्पयं तु| अपने आत्मा को |ण वि कुणदि। नहीं करता - (यह सिद्ध होगा) |



+ सम्यग्दृष्टियों को विषयों के प्रति राग क्यों नहीं होता -

दंसणणाणचरित्तं किंचि वि णत्थि दु अचेदणे विसए (३६६) तम्हा किं घादयदे चेदयिदा तेसु विसएसु ॥३७३॥ दंसणणाणचरित्तं किंचि वि णत्थि दु अचेदणे कम्मे (३६७) तम्हा किं घादयदे चेदयिदा तम्हि कम्मम्हि ॥३७४॥ दंसणणाणचरित्तं किंचि वि णत्थि दु अचेदणे काए (३६८) तम्हा किं घादयदे चेदयिदा तेसु काएसु ॥३७५॥ णाणस्स दंसणस्स य भणिदो घादो तहा चरित्तस्स (३६९) ण वि तिहं पोग्गलदव्वस्स को वि घादो दु णिद्दिद्ठो ॥३७६॥ जीवस्स जे गुणा केइ णत्थि खलु ते परेसु दव्वेसु (३७०) तम्हा सम्मादिद्विस्स णत्थि रागो दु विसएसु ॥३७७॥

# रागो दोसो मोहो जीवस्सेव य अणण्णपरिणामा (३७१) एदेण कारणेण दु सद्दादिसु णत्थि रागादी ॥३७८॥

ज्ञान-दर्शन-चरित ना किंचित् अचेतन विषय में ।
इसलिए यह आतमा क्या कर सके उस विषय में ॥३६६॥
ज्ञान-दर्शन-चरित ना किंचित् अचेतन कर्म में ।
इसलिए यह आतमा क्या कर सके उस कर्म में ॥३६७॥
ज्ञान-दर्शन-चरित ना किंचित् अचेतन काय में ।
इसलिए यह आतमा क्या कर सके उस काय में ॥३६८॥
सद्ज्ञान का सम्यक्त्व का उपघात चारित्र का कहा ।
अन्य पुद्रल द्रव्य का ना घात किंचित् भी कहा ॥३६९॥
जीव के जो गुण कहे वे हैं नहीं परद्रव्य में ।
बस इसलिए सद्दृष्टि को है राग विषयों में नहीं ॥३७०॥
अनन्य हैं परिणाम जिय के राग-द्वेष-विमोह ये ।
बस इसलिए शब्दादि विषयों में नहीं रागादि ये ॥३७१॥

अन्वयार्थ: [दंसणणाणचरित्तं] दर्शन, ज्ञान और चारित्र [अचेदणे विसएं] अचेतन विषयों में [िकंचि वि णात्थ दुं] किंचित्मात्र भी नहीं हैं, [तम्हा] इसलिए [चेदियदा] आत्मा [तेसु विसएसुं] उन विषयों में [िकं घादयदें] क्या घातता है ?

[दंसणणाणचरित्तं] दर्शन, ज्ञान और चारित्र [अचेदणे कम्मे] अचेतन कर्मों में [िकंचि वि णात्थ दु] किंचित्मात्र भी नहीं हैं, [तम्हा] इसलिए [चेदियदा] आत्मा [तेसु कम्मिम्ह] उन कर्मों में [िकं घादयदे] क्या घातता है ?

[दंसणणाणचरित्तं] दर्शन, ज्ञान और चारित्र [अचेदणे काए] अचेतन काय में [िकंचि वि णित्थ दु] किंचित्मात्र भी नहीं हैं, [तम्हा] इसलिए [चेदियदा] आत्मा [तेसु काएसु] उन कायों में [िकं घादयदे] क्या घातता है ?

[णाणस्स दंसणस्स य] दर्शन, ज्ञान [तहा चरित्तस्स] और चारित्र का [भिणदो घादो] घात कहा [तिहं] वहाँ [पोग्गलदव्यस्स] पुद्गल-द्रव्य का [को वि घादो दु] किंचित्मात्र भी घात [ण] नहीं [णिदिद्रो] कहा है ।

[जीवस्स जे गुणा केइ] जो कोई जीव के गुण हैं के [खलु] वस्तुत: परद्रव्य में [णित्य] नहीं हैं [तम्हा सम्मादिट्ठिस्स] इसलिए सम्यग्दृष्टि को [णित्य रागो दु विसएसु] विषयों के प्रति राग नहीं होता।

[रागो दोसो मोहो य] राग, द्वेष और मोह [जीवस्सेव] जीव के ही [अणण्णपरिणामा] अनन्य परिणाम हैं [एदेण कारणेण दु] इसकारण ही [सद्दादिसु णत्थि रागादी] रागादिक शब्दादि विषयों में नहीं हैं ।



+ शब्दादि अचेतन होने से रागादिक की उत्पत्ति में नियामक कारण नहीं -

## अण्णदविएण अण्णदवियस्स णो कीरए गुणुप्पाओ (३७२) तम्हा दु सव्वद्वा उप्पज्जंते सहावेण ॥३७९॥ गुणोत्पादन द्रव्य का कोई अन्य द्रव्य नहीं करे।

क्योंकि सब ही द्रव्य निज-निज भाव से उत्पन्न हों ॥३७२॥

अन्वयार्थ : [अण्णदविएण] अन्य द्रव्य से [अण्णदवियस्स] अन्य द्रव्य के [गुणुप्पाओ। गुणों की उत्पत्ति [णो कीरए] नहीं की जा सकती है [तम्हा दु] इससे (यह सिद्धान्त प्रतिफलित होता है कि) [सव्वदव्वा] सर्व द्रव्य [सहावेण] स्वभाव से [उप्पज्जंते] उत्पन्न होते हैं।



+ व्यवहार से कर्त्ता और कर्म भिन्न, निश्चय से अभिन्न -

जह सिप्पिओ दु कम्मं कुव्वदि ण य सो दु तम्मओ होदि (३४९) तह जीवो विय कम्मं कुळादि ण य तम्मओ होदि ॥३८०॥ जह सिप्पिओ दु करणेहिं कुव्वदि ण य सो दु तम्मओ होदि (३५०)

तह जीवो करणेहिं कुळादि ण य तम्मओ होदि ॥३८१॥ जह सिप्पिओ दु करणाणि गिण्हदि ण सो दु तम्मओ होदि

तह जीवो करणाणि दु गिण्हदि ण य तम्मओ होदि ॥३८२॥ जह सिप्पि दु कम्मफलं भुंजदि ण सो दु तम्मओ होदि (३५२) तह जीवों कम्मफलं भुंजदि ण य तम्मदो होदि ॥३८३॥ एवं ववहारस्स दु वत्तव्वं दरिसणं समासेण (३५३) सुणु णिच्छयस्स वयणं परिणामकदं तु जं होदि ॥३८४॥ जह सिप्पिओ दु चेट्ठं कुव्वदि हवदि य तहा अणण्णो से (३५४) तह जीवो वि य कम्मं कुवदि हवदि य अणण्णो से ॥३८५॥

## जह चेट्ठं कुळांतो दु सिप्पिओ णिच्चदुक्खिओ होदि (३५५) तत्तो सिया अणण्णो तह चेट्ठंतो दुही जीवो ॥३८६॥

ज्यों शिल्पि कर्म करे परन्तु कर्मय वह ना बने ।
त्यों जीव कर्म करे परन्तु कर्मय वह ना बने ॥३४९॥
ज्यों शिल्पि करणों से करे पर करणमय वह ना बने ।
त्यों जीव करणों से करे पर करणमय वह ना बने ॥३५०॥
ज्यों शिल्पि करणों को ग्रहे पर करणमय वह ना बने ।
त्यों जीव करणों को ग्रहे पर करणमय वह ना बने ॥३५१॥
ज्यों शिल्पि भोगे कर्मफल तन्मय परन्तु होय ना ॥३५२॥
त्यों जीव भोगे कर्मफल तन्मय परन्तु होय ना ॥३५२॥
संक्षेप में व्यवहार का यह कथन दर्शाया गया ।
अब सुनो परिणाम विषयक कथन जो परमार्थ का ॥३५३॥
शिल्पी करे जो चेष्टा उससे अनन्य रहे सदा ।
जीव भी जो करे वह उससे अनन्य रहे सदा ॥३५४॥
चेष्टा में मगन शिल्पी नित्य ज्यों दु:ख भोगता ।
यह चेष्टा रत जीव भी त्यों नित्य ही दु:ख भोगता ॥३५५॥

अन्वयार्थ: [जह सिप्पिओ दु कम्मं कुळादि] जिसप्रकार शिल्पी कुण्डलादि) कर्म करता हुआ [ण य सो दु तम्मओ होदि] तो भी वह उनसे तन्मय नहीं होता [तह जीवो वि य कम्मं कुळादि] उसीप्रकार जीव भी (पुण्य-पापरूप) कर्म करता हुआ [ण य तम्मओ होदि] पर (उनसे) तन्मय नहीं होता।

[जह सिप्पिओ दु करणेहिं कुळादि] जिसप्रकार शिल्पी (छैनी-आदि) करण को करता हुआ [ण य सो दु तम्मओ होदि] तो भी वह उनसे तन्मय नहीं होता [तह जीवो करणेहिं कुळादि] उसीप्रकार जीव भी (इन्द्रिय-मन-रूप) करण को करता हुआ [ण य तम्मओ होदि] पर (उनसे) तन्मय नहीं होता ।

[जह सिप्पिओ दु करणाणि गिण्हिद] जिसप्रकार शिल्पी (हैनी-आदि) करण को ग्रहण करता हुआ [ण सो दु तम्मओ होदि] तो भी वह उनसे तन्मय नहीं होता [तह जीवो करणाणि दु गिण्हिद] उसीप्रकार जीव भी (इन्द्रिय-मन-रूप) करण को ग्रहण करता हुआ [ण य तम्मओ होदि] (उनसे) तन्मय नहीं होता।

[जह सिप्पि दु कम्मफलं भुंजिद] जिसप्रकार शिल्पी (कुण्डलादि) कर्म के फल को भोगता हुआ [ण सो दु तम्मओ होदि] वह उससे तन्मय नहीं होता [तह जीवो कम्मफलं भुंजिदि] उसीप्रकार जीव (सुख-दु:खादि) कर्म के फल को भोगता हुआ [ण य तम्मदो होदि] उनसे (सुख-दु:खादि से) तन्मय नहीं होता ।

[एवं ववहारस्स दु] इसप्रकार व्यवहार के [वत्तव्वं दिरसणं समासेण] वक्तव्य (मत) को संक्षेप में दर्शाकर [सुणु णिच्छयस्स वयणं] निश्चय का मत (मान्यता) सुनो [परिणामकदं तु जं होदि] जो परिणाम करने से होता है। [जह सिप्पिओ दु चेट्ठं कुळादि] जिसप्रकार शिल्पी चेष्टारूप कर्म करते हुए [हवदि य तहा अणण्णो से] वह उससे अनन्य होता है [तह जीवो वि य कम्मं कुवदि] उसीप्रकार जीव भी (अपने परिणामरूप) कर्म को करते हुए, [हवदि य अणण्णो से] उससे (अपने परिणामरूप कर्म से) वह (जीव) अनन्य है।

[जह चेट्ठं कुळंतो दु] जिसप्रकार चेष्टा (कर्म) करता हुआ [सिप्पिओ] शिल्पी [णिच्चदुक्खिओ होदि] नित्य दु:खी होता है [तत्तो] उसीप्रकार [तह चेट्ठंतो दुही जीवो] (अपने परिणामरूप) चेष्टा को करता हुआ जीव दु:ख से [सिया अणण्णो] कदाचित् अनन्य है ।



+ इस निश्चय-व्यवहार कथन का दृष्टांत -

जह सेडिया दु ण परस्स सेडिया सेडिया य सा होदि (३५६) तह जाणगो दु ण परस्स जाणगो जाणगो सो दु ॥३८७॥ जह सेडिया दु ण परस्स सेडिया सेडिया य सा होदि (३५७) तह पासगों दु ण परस्स पासगो पासगों सो दु ॥३८८॥ जह सेडिया दु ण परस्स सेडिया सेडिया य सा होदि (३५८) तह संजदों दु ण परस्स संजदो संजदो सो दु ॥३८९॥ जह सेडिया दु ण परस्स सेडिया सेडिया य साँ होदि (३५९) तह दंसणं दु ण परस्स दंसणं दंसणं तं तु ॥३९०॥ एवं तु णिच्छयणयस्स भासिदं णाणदंसणचरित्ते (३६०) सुणु ववहारणयस्य य वत्तव्वं से समासेण ॥३९१॥ जह परदव्वं सेडदि हु सेडिया अप्पणो सहावेण (३६१) तह परदव्वं जाणदि णादा वि सएग भावेण ॥३९२॥ जह परदव्वं सेडदि हु सेडिया अप्पणो सहावेण (३६२) तह परदव्वं पस्सदि जीवो वि सएण भावेण ॥३९३॥ जह परदव्वं सेडदि हु सेडिया अप्पणो सहावेण (३६३) तह परदव्वं विजहिंद णादा वि सएण भावेण ॥३९४॥

जह परदव्वं सेडिद हु सेडिया अप्पणो सहावेण (३६४) तह परदव्वं सद्दहिद सम्मिद्दिश सहावेण ॥३९५॥ एवं ववहारस्स दु विणिच्छओ णाणदंसणचरित्ते (३६५) भणिदो अण्णेसु वि पज्जएसु एमेव णादव्वो ॥३९६॥

ज्यों कलई नहीं है अन्य की यह कलई तो बस कलई है। ज्ञायक नहीं त्यों अन्य का ज्ञायक तो बस ज्ञायक ही है ॥३५६॥ ज्यों कलई नहीं है अन्य की यह कलई तो बस कलई है। दर्शक नहीं त्यों अन्य का दर्शक तो बस दर्शक ही है ॥३५७॥ ज्यों कलई नहीं है अन्य की यह कलई तो बस कलई है। संयत नहीं त्यों अन्य का संयत तो बस संयत ही है ।३५८॥ ज्यों कलई नहीं है अन्य की यह कलई तो बस कलई है। दर्शन नहीं त्यों अन्य का दर्शन तो बस दर्शन ही है ॥३५९॥ यह ज्ञान-दर्शन-चरण विषयक कथन है परमार्थ का । अब सुनो अतिसंक्षेप में तु कथन नय व्यवहार का ॥३६०॥ पर-द्रव्य को ज्यों श्वेत करती कलई स्वयं स्वभाव से। बस त्योंहि ज्ञाता जानता पर-द्रव्य को निजभाव से ॥३६१॥ पर-द्रव्य को ज्यों श्वेत करती कलई स्वयं स्वभाव से। बस त्योंहि दृष्टा देखता पर-द्रव्य को निजभाव से ॥३६२॥ पर-द्रव्य को ज्यों श्वेत करती कलई स्वयं स्वभाव से। बस त्योंहि ज्ञाता त्यागता पर-द्रव्य को निजभाव से ॥३६३॥ पर-द्रव्य को ज्यों श्वेत करती कलई स्वयं स्वभाव से। सुदृष्टि त्यों ही श्रद्धता पर-द्रव्य को निजभाव से ॥३६४॥ यह ज्ञान-दर्शन-चरण विषयक कथन है व्यवहार का । अर अन्य पर्यय विषय में भी इसतरह ही जानना ॥३६५॥

अन्वयार्थ: [जह सेडिया दुण परस्स] जिसप्रकार सेटिका (खड़िया मिट्टी या पोतने का चूना या कलई) पर (दीवाल) की नहीं है [सेडिया सेडिया य सा होदि] कलई, वह तो कलई ही है [तह जाणगो दुण परस्स] उसीप्रकार ज्ञायक (आत्मा) परद्रव्यों (ज्ञेयरूप) का नहीं है, [जाणगो जाणगो सो दु] ज्ञायक तो ज्ञायक ही है ।

[जह सेडिया दु ण परस्स] जिसप्रकार सेटिका (खड़िया मिट्टी या पोतने का चूना या कर्लाई) पर (दीवाल) की नहीं है [सेडिया सेडिया य सा होदि] कर्लाई, वह तो कर्लाई ही है [तह पासगो दु ण परस्स] उसीप्रकार दर्शक पर का नहीं है [पासगो पासगो सो दु] दर्शक तो दर्शक ही है । [जह सेडिया दु ण परस्स] जिसप्रकार सेटिका (खड़िया मिट्टी या पोतने का चूना या कर्लाई) पर (दीवाल)

की नहीं है [सेडिया सेडिया य सा होदि] कलई, वह तो कलई ही है [तह संजदो दु ण परस्स] उसीप्रकार संयत (पर का त्याग करनेवाला) पर का नहीं है, [संजदो संजदो सो दु] संयत तो संयत ही है।

[जह सेडिया दु ण परस्स] जिसप्रकार सेटिका (खड़िया मिट्टी या पोतने का चूना या कर्लाई) पर (दीवाल) की नहीं है [सेडिया सेडिया य सा होदि] कर्लाई, वह तो कर्लाई ही है [तह दंसणं दु ण परस्स] उसीप्रकार दर्शन (श्रद्धान) पर का नहीं है, [दंसणं दंसणं तं तु] दर्शन तो दर्शन ही है ।

[एवं तु] इसप्रकार [णाणदंसणचरित्ते] ज्ञान, दर्शन और चारित्र के संदर्भ में [णिच्छयणयस्स भासिदं] निश्चयनय द्वारा कहा [य] और [ववहारणयस्य वत्तव्वं] व्यवहारनय द्वारा कथन को [से] उस संबंध में [सुणु समासेण] संक्षेप से सुनो ।

[जह परदव्वं सेडिया] जिसप्रकार कलई परद्रव्यों (दीवाल आदि) को [अप्पणो सहावेण] अपने स्वभाव से [सेडिद हु] सफेद करती है [तह] उसीप्रकार [णादा वि] आत्मा भी [अप्पणो सहावेण] अपने स्वभाव से [परदव्वं जाणिद] परद्रव्यों जो जानता है ।

[जह परदव्वं सेडिया] जिसप्रकार कलई परद्रव्यों (दीवाल आदि) को [अप्पणो सहावेण] अपने स्वभाव से [सेडिद हु] सफेद करती है [तह] उसीप्रकार [जीवो वि] आत्मा भी [सएग सहावेण] अपने स्वभाव से [परदव्वं पस्सिद] परद्रव्यों जो जानता है ।

[जह परदव्वं सेडिया] जिसप्रकार कलई परद्रव्यों (दीवाल आदि) को [अप्पणो सहावेण] अपने स्वभाव से [सेडिद हुं] सफेद करती है [तह] उसीप्रकार [णादा वि] आत्मा भी [सएण सहावेण] अपने स्वभाव से [परदव्वं विजहिद] परद्रव्यों जो त्यागता है।

[जह परदव्वं सेडिया] जिसप्रकार कलई परद्रव्यों (दीवाल आदि) को [अप्पणो सहावेण] अपने स्वभाव से [सेडिद हु] सफेद करती है [तह] उसीप्रकार [सम्मिद्दि] सहावेण] सम्यग्दिष्ट स्वभाव से [परदव्वं सद्दृहि] परद्रव्यों का श्रद्धान करता है ।

**[एवं दु**] इस प्रकार **[णाणदंसणचरित्ते]** ज्ञान-दर्शन-चारित्र में **[ववहारस्स विणिच्छओ]** व्यवहार द्वारा निश्चय **[भणिदो]** कहा है **[अण्णेसु वि पज्जएसु]** अन्य भी पर्यायों में **[एमेव णादव्यो]** ऐसा ही जानो ॥३९६॥



+ निश्चय-प्रतिक्रमण-प्रत्याख्यान-आलोचना ही अभेद-नय से निश्चय-चारित्र -

कम्मं जं पुव्वकयं सुहासुहमणेयवित्थरविसेसं (३८३) तत्ते णियत्तदे अप्पयं तु जो सो पडिक्कमणं ॥३९७॥ कम्मं जं सुहमसुहं जम्हि य भावम्हि बज्झदि भविस्सं (३८४) तत्ते णियत्तदे जो सो पच्चक्खाणं हवदि चेदा ॥३९८॥ जं सुहमसुहमुदिण्णं संपडि य अणेयवित्थरविसेसं (३८५)

### तं दोसं जो चेदिद सो खलु आलोयणं चेदा ॥३९९॥ णिच्चं पच्चक्खाणं कुव्वदि णिच्चं पडिक्कमिद जो य (३८६) णिच्चं आलोचेयदि सो हु चरित्तं हवदि चेदा ॥४००॥

शुभ-अशुभ कर्म अनेकविध हैं जो किये गतकाल में। उनसे निवर्तन जो करे वह आतमा प्रतिक्रमण है ॥३८३॥ बँधेंगे जिस भाव से शुभ-अशुभ कर्म भविष्य में। उससे निवर्तन जो करे वह जीव प्रत्याख्यान है ॥३८४॥ शुभ-अशुभ भाव अनेकविध हो रहे सम्प्रति काल में। इस दोष का ज्ञाता रहे वह जीव है आलोचना ॥३८५॥ जो करें नित प्रतिक्रमण एवं करें नित आलोचना। जो करें प्रत्याख्यान नित चारित्र हैं वे आतमा ॥३८६॥

अन्वयार्थ: [जं] जो [पुळकयं] पूर्वकाल में किये गये [सुहासुहमणेयवित्यरविसेसं] अनेकप्रकार के विस्तार से विशेषित (भेद-प्रभेद सहित) वाला शुभाशुभ [कम्मं] कर्म, [तत्ते] उनसे [जो] जो [अप्पयं तु] अपने आप को [णियत्तदे] दूर रखता है, [जो सो पडिक्कमणं] वह (आत्मा) प्रतिक्रमण है।

जिस य भाविम्ह। जिस भाव से [भिविस्सं] भिविष्यकालीन किम्मं जं सुहमसुहं] शुभाशुभकर्म [बज्झिदि] बँधता है, [तत्ते] उनसे (उन भाव से) जो [चेदा] आत्मा [णियत्तदे] निवृत्त है |सो पच्चक्खाणं हविदे। वह प्रत्याख्यान होता है ।

[संपिड य] वर्तमानकालीन [अणेयिवत्थरिवसेसं] अनेकप्रकार के विस्तार से विशेषित (भेद-प्रभेद सिहत) [सुहमसुहमुदिण्णं] शुभाशुभकर्मों के उदय हैं,[तं दोसं जो] उनके दोषों को जो [चेदि] चेतनेवाला (भेद-ज्ञान-पूर्वक अनुभव करने वाला) है [सो खलु आलोयणं चेदा] वह आत्मा वास्तव में आलोचना है।

[जो] जो [णिच्चं] सदा [पच्चक्खाणं] प्रत्याख्यान [कुव्वदि] करता है [य] और [णिच्चं] सदा [पडिक्कमदि] प्रतिक्रमण करता है और [णिच्चं] सदा [आलोचेयदि] आलोचना करता है [सो हु चिरत्तं हवदि चेदा] वह आत्मा ही चारित्र है ।



+ इन्द्रियों और मन के विषयों में रमणता -- मिथ्याज्ञान -

णिंदिदसंथुदवयणाणि पोग्गला परिणमंति बहुगाणि (३७३) ताणि सुणिदूय रूसदि तूसदि य पुणो अहं भणिदो ॥४०१॥ पोग्गलदव्वं सद्दत्तपरिणदं तस्स जदि गुणो अण्णो (३७४)

तम्हा ण तुमं भणिदो किंचि वि किं रूसिस अबुद्धो ॥४०२॥ असुहो सुहो व सद्दो ण तं भणदि सुणसु मं ति सो चेव (३७५) ण य एदि विणिग्गहिदुं सोदविसयमागदं सद्दं ॥४०३॥ असुहं सुहं व रूवं ण तं भणदि पेच्छ मं ति सो चेव (३७६) ण य एदि विणिग्गहिदुं चक्खुविसयमागदं रूवं ॥४०४॥ असुहो सुहो व गंधो ण तं भणदि जिग्घ मं ति सो चेव (३७७) ण य एदि विणिग्गहिदुं घाणविसयमागदं गंधं ॥४०५॥ असुहो सुहो व रसो ण तं भणदि रसय मं ति सो चेव (३७८) ण य एदि विणिग्गहिदुं रसणविसयमागदं तु रसं ॥४०६॥ असुहो सुहो व फासो ण तं भणदि फुससु मं ति सो चेव (३७९) ण य एदि विणिग्गहिदुं कायविसयमागदं फासं ॥४०७॥ असुहो सुहो व गुणो ण तं भणदि बुज्झ मं ति सो चेव (३८०) ण य एदि विणिग्गहिदुं बुद्धिविसयमागदं तु गुणं ॥४०८॥ असुहं सुहं व दव्वं ण तं भणदि बुज्झ मं ति सो चेव (३८१) ण य एदि विणिग्गहिदुं बुद्धिविसयमागदं दव्वं ॥४०९॥ एयं तु जाणिऊणं उवसमं णेव गच्छदे मूढो (३८२) णिग्गहमणा परस्स य सयं च बुद्धिं सिवमपत्ते ॥४१०॥

स्तवन निन्दा रूप परिणत पुँदलों को श्रवण कर ।
मुझको कहे यह मान तोष-रु-रोष अज्ञानी करें ॥३७३॥
शब्दत्व में परिणमित पुद्रल द्रव्य का गुण अन्य है ।
इसलिए तुम से ना कहा तुष-रुष्ट होते अबुध क्यों ?॥३७४॥
शुभ या अशभ ये शब्द तुझसे ना कहें कि हमें सुन ।
अर आतमा भी कर्णगत शब्दों के पीछे ना भगे ॥३७५॥
शुभ या अशुभ यह रूप तुझसे ना कहे कि हमें लख ।
यह आतमा भी चक्षुगत वर्णों के पीछे ना भगे ॥३७६॥
शुभ या अशुभ यह गंध तुम सूँघो मुझे यह ना कहे ।
यह आतमा भी घ्राणगत गंधों के पीछे ना भगे ॥३७७॥

शुभ या अशुभ यह सरस रस यह ना कहे कि हमें चख। यह आतमा भी जीभगत स्वादों के पीछे ना भगे ॥३७८॥ शुभ या अशुभ स्पर्श तुझसे ना कहें कि हमें छू। यह आतमा भी कायगत स्पर्शों के पीछे ना भगे ॥३७९॥ शुभ या अशुभ गुण ना कहें तुम हमें जानो आत्मन्। यह आतमा भी बुद्धिगत सुगुणों के पीछे ना भगे ॥३८०॥ शुभ या अशुभ द्रव्य ना कहें तुम हमें जानो आत्मन्। यह आतमा भी बुद्धिगत द्रव्यों के पीछे ना भगे ॥३८१॥ यह जानकर भी मूढ़जन ना ग्रहें उपशमभाव को। मंगलमती को ना ग्रहें पर के ग्रहण का मन करें ॥३८२॥

अन्वयार्थ: [पोगगला] पुद्गल [बहुगाणि] बहुत प्रकार के [णिंदिदसंथुदवयणाणि] निन्दा और स्तुति वचनों रूप [परिणमंति] परिणमता है [ताणि सुणिदूय] उन्हें सुनकर [पुणो अहं भिणदो] 'मुझसे कहे' ऐसा मानकर फिर [रूसदि तूसि य] रुष्ट (नाराज) और तुष्ट (प्रसन्न) होता है । [सदत्तपरिणदं] शब्द-रूप परिणमित [पोगगलदव्वं] पुद्गल-द्रव्य और [तस्स जिंद गुणो अण्णो] उसके गुण यदि अन्य (तुझसे भिन्न) हैं [तम्हा ण तुमं भिणदो किंचि वि] तो तुझसे तो कुछ भी नहीं कहा गया, [किं रूसि अबुद्धो] अज्ञानी तू रोष क्यों करता है ? [असुहो सुहो व सद्दो] शुभ या अशुभ शब्द [ण तं भणदि] तुझसे नहीं कहते कि [सुणसु मं] तू मुझे सुन और [सोदिसयमागदं सद्दं] कर्ण इन्द्रिय के विषय में आये हुए शब्दों द्वारा [ति सो चेव ण य एदि विणिग्गहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[असुहं सुहं व रूवं] शुभ या अशुभ रूप [ण तं भणिद] तुझसे नहीं कहते कि [पेच्छ मं] तू मुझे देख और [चक्खुविसयमागदं रूवं] चक्षु इन्द्रिय के विषय में आये हुए रूप द्वारा [ति सो चेव ण य एदि विणिग्गहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता |

[असुहो सुहो व गंधो] शुभ या अशुभ गन्ध [ण तं भणिद] तुझसे नहीं कहते कि [जिग्घ मं] तू मुझे सूँघ और [घाणिवसयमागदं गंधं] घ्राण इन्द्रिय के विषय में आये हुए गन्ध द्वारा [ति सो चेव ण य एदि विणिग्गिहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[असुहो सुहो व रसो] शुभ या अशुभ रस [ण तं भणिद] तुझसे नहीं कहते कि [रसय मं] तू मेरा रस ले और [रसणिवसयमागदं तु रसं] रसना इन्द्रिय के विषय में आये हुए रस द्वारा [ति सो चेव ण य एदि विणिग्गिहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[असुहो सुहो व फासो] शुभ या अशुभ स्पर्श [ण तं भणिद] तुझसे नहीं कहते कि [फुससु मं] तू मुझे स्पर्श कर और [कायिवसयमागदं फासं] स्पर्श इन्द्रिय के विषय में आये हुए स्पर्श द्वारा [ति सो चेव ण य एदि विणिग्गिहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर,

जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[असुहो सुहो व गुणो] शुभ या अशुभ गुण [ण तं भणित] तुझसे नहीं कहते कि [बुज्झ मं] तू मुझे जान और [बुद्धिविसयमागदं तु गुणं] बुद्धि के विषय में आये हुए गुणों द्वारा [ति सो चेव ण य एित विणिग्गिहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[असुहो सुहो व दव्वं] शुभ या अशुभ द्रव्य [ण तं भणित] तुझसे नहीं कहते कि [बुज्झ मं] तू मुझे जान और [बुद्धिविसयमागदं दव्वं] बुद्धि के विषय में आये हुए द्रव्यों द्वारा [ति सो चेव ण य एित विणिग्गिहिदुं] तू (आत्मा) भी खिंचकर (अपने स्थान से च्युत होकर, जबरदस्ती) उन्हें ग्रहण नहीं करता ।

[एयं तु जाणिऊणं] ऐसा जानकर भी [मूढो] मूढ़ जीव) [उवसमं णेव गच्छदे] उपशम-भाव को प्राप्त नहीं होता और [बुद्धिं सिवमपत्ते] कल्याणकारी बुद्धि (सम्यन्तान / बोध) को प्राप्त नहीं होता [च] और [य सयं] स्वयं [णिग्गहमणा परस्स] पर-पदार्थों को ग्रहण करने का मन करता है।



+ अज्ञान-चेतना बंध का कारण -

वेदंतो कम्मफलं अप्पाणं कुणिद जो दु कम्मफलं (३८७) सो तं पुणो वि बंधिद बीयं दुक्खस्स अट्ठविहं ॥४११॥ वेदंतो कम्मफलं मए कदं मुणिद जो दु कम्मफलं (३८८) सो तं पुणो वि बंधिद बीयं दुक्खस्स अट्ठविहं ॥४१२॥ वेदंतो कम्मफलं सुहिदो दुहिदो य हविद जो चेदा (३८९) सो तं पुणो वि बंधिद बीयं दुक्खस्स अट्ठविहं ॥४१३॥

जो कर्मफल को वेदते निजरूप मानें करमफल।
हैं बाँधते वे जीव दु:ख के बीज वसुविध करम को ॥३८७॥
जो कर्मफल को वेदते मानें करमफल मैं किया।
हैं बाँधते वे जीव दु:ख के बीज वसुविध करम को ॥३८८॥
जो कर्मफल को वेदते हों सुखी अथवा दु:खी हों।
हैं बाँधते वे जीव दु:ख के बीज वसुविध करम को ॥३८९॥

अन्वयार्थ: [वेदंतो कम्मफलं] कर्म के फल को वेदता हुआ [जो दु] जो भी [कम्मफलं] कर्म के फल को [अप्पाणं कुणिद] निज-रूप (एकत्व-बुद्धि) करता है [सो तं पुणो वि] तो फिर वह [अहविहं] आठ प्रकार के [दुक्खरस बीयं] दु:ख के बीज (कर्मों) से [बंधिद] बंधता है। [वेदंतो कम्मफलं] कर्म के फल को वेदता हुआ [जो दु] जो भी [मए कदं मुणिद] मैंने (कर्म-

कला किया ऐसा मानता है [सो तं पुणो वि] तो फिर वह [अहुविहं] आठ प्रकार के [दुक्खस्स बीयं] दु:ख के बीज कर्मी से [बंधिद] बंधता है । [वेदंतो कम्मफलं] कर्म के फल को वेदता हुआ [जो चेदा] जो आत्मा [सुहिदो दुहिदो य] सुखी और दु:खी होता है [सो तं पुणो वि] तो फिर वह [अहुविहं] आठ प्रकार के [दुक्खस्स बीयं] दु:ख के बीज कर्मी से [बंधिद] बंधता है ।



+ अब इसी अर्थ की गाथा कहते हैं -- -

सत्थं णाणं ण हवदि जम्हा सत्थं ण याणदे किंचि (३९०) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं सत्थं जिणा बेंति ॥४१४॥ सद्दो णाणं ण हवदि जम्हा सद्दो ण याणदे किंचि (३९१) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं सद्दं जिणा बेंति ॥४१५॥ रूवं णाणं ण हवदि जम्हा रूवं ण याणदे किंचि (३९२) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं रूवं जिणा बेंति ॥४१६॥ वण्णो णाणं ण हवदि जम्हा वण्णो ण याणदे किंचि (३९३) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं वण्णं जिणा बेंति ॥४१७॥ गंधो णाणं ण हवदि जम्हा गंधो ण याणदे किंचि (३९४) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं गंधं जिणा बेंति ॥४१८॥ ण रसो दु हवदि णाणं जम्हा दु रसो ण याणदे किंचि (३९५) तम्हा अण्णं णाणं रसं च अण्णं जिणा बेंति ॥४१९॥ फासो ण हवदि णाणं जम्हा फासो य याणदे किंचि (३९६) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं फासं जिणा बेंति ॥४२०॥ कम्मं णाणं ण हवदि जम्हा कम्मं ण याणदे किंचि (३९७) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं कम्मं जिणा बेंति ॥४२१॥ धम्मो णाणं ण हवदि जम्हा धम्मो ण याणदे किंचि (३९८) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं धम्मं जिणा बेंति ॥४२२॥

णाणमधम्मो ण हवदि जम्हाधम्मो ण याणदे किंचि (३९९) तम्हा अण्णं णाणं अण्णमधम्मं जिणा बेंति ॥४२३॥ कालो णाणं ण हवदि जम्हा कालो ण याणदे किंचि (४००) तम्हा अण्णं णाणं अण्णं कालं जिणा बेंति ॥४२४॥ आयासं पि ण णाणं जम्हायासं ण याणदे किंचि (४०१) तम्हायासं अण्णं अण्णं णाणं जिणा बेंति ॥४२५॥ णज्झ्वसाणं आणं अज्झ्वसाणं अचेदणं जम्हा (४०२) तम्हा अण्णं णाणं अज्झ्वसाणं तहा अण्णं ॥४२६॥ जम्हा जाणदि णिच्चं तम्हा जीवो दु जाणगो णाणी (४०३) णाणं च जाणयादो अव्वदिरित्तं मुणेयव्वं ॥४२७॥ णाणं सम्मादिट्ठिं दु संजमं सुत्तमंगपुव्वगयं (४०४) धम्माधम्मं च तहा पव्वज्जं अब्भुवंति बुहा ॥४२८॥

शास्त्र ज्ञान नहीं है क्योंकि शास्त्र कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही शास्त्र अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९०॥ शब्द ज्ञान नहीं है क्योंकि शब्द कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही शब्द अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९१॥ रूप ज्ञान नहीं है क्योंकि रूप कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही रूप अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९२॥ वर्ण ज्ञान नहीं है क्योंकि वर्ण कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही वर्ण अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९३॥ गंध ज्ञान नहीं है क्योंकि गंध कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही गंध अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९४॥ रस नहीं है ज्ञान क्योंकि रस भी कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही रस अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९५॥ स्पर्श ज्ञान नहीं है क्योंकि स्पर्श कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही स्पर्श अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९६॥ कर्म ज्ञान नहीं है क्योंकि कर्म कुछ जाने नहीं। बस इसलिए ही कर्म अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९७॥

धर्म ज्ञान नहीं है क्योंकि धर्म कुछ जाने नहीं।
बस इसलिए ही धर्म अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९८॥
अधर्म ज्ञान नहीं है क्योंकि अधर्म कुछ जाने नहीं।
बस इसलिए ही अधर्म अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥३९९॥
काल ज्ञान नहीं है क्योंकि काल कुछ जाने नहीं।
बस इसलिए ही काल अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें ॥४००॥
आकाश ज्ञान नहीं है क्योंकि आकाश कुछ जाने नहीं।
बस इसलिए ही आकाश अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें॥४०१॥
अध्यवसान ज्ञान नहीं है क्योंकि वे अचेतन जिन कहे।
इसलिए अध्यवसान अन्य रु ज्ञान अन्य श्रमण कहें॥४०२॥
नित्य जाने जीव बस इसलिए ज्ञायकभाव है।
है ज्ञान अव्यतिरिक्त ज्ञायकभाव से यह जानना॥४०३॥
ज्ञान ही समदृष्टि संयम सूत्र पूर्वगतांग भी।
सद्धर्म और अधर्म दीक्षा ज्ञान हैं। यह बुध कहें॥४०४॥

अन्वयार्थ: [सत्यं णाणं ण हविद] शास्त्र ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [सत्यं ण याणदे किंचि] शास्त्र कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं सत्यं] शास्त्र अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[सदो णाणं ण हविद] शब्द ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [सदो ण याणदे किंचि] शब्द कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं सद्दं] शब्द अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं।

[रूवं णाणं ण हविद] रूप ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [रूवं ण याणदे किंचि] रूप कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं रूवं] रूप अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं।

[वण्णो णाणं ण हविद] वर्ण ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [वण्णो ण याणदे किंचि] वर्ण कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं वण्णं] वर्ण अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[गंधो णाणं ण हवदि] गंध ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [गंधो ण याणदे किंचि] गंध कुछ जानती नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं गंधं] गन्ध अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[ण रसो दु हवदि णाणं] रस ज्ञान नहीं होता [जम्हा दु] क्योंकि [रसो ण याणदे किंचि] रस कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं रसं च] और गन्ध अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[फासो ण हवंदि णाणं] स्पर्श ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [फासो य याणदे किंचि] स्पर्श कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं फासं] स्पर्श अन्य है

[जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं।
[कम्मं णाणं ण हवदि] कर्म ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [कम्मं ण याणदे किंचि] कर्म कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं कम्मं] कर्म अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं।
[धम्मो णाणं ण हवदि] धर्म ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [धम्मो ण याणदे किंचि] धर्म

[धम्मो णाणं ण हविदे] धर्म ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [धम्मो ण याणदे किचि] धर्म कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं धम्मं] धर्म अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[णाणमधम्मो ण हविद] अधर्म ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [अधम्मो ण याणदे किंचि] अधर्म कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं अधम्मं] अधर्म अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[कालो णाणं ण हवदि] काल ज्ञान नहीं होता [जम्हा] क्योंकि [कालो ण याणदे किंचि] काल कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अण्णं कालं] काल अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं ।

[आयासं पि ण णाणं] आकाश भी ज्ञान नहीं [जम्हा] क्योंकि [आयासं ण याणदे किंचि] आकाश कुछ जानता नहीं है [तम्हा] वैसे ही [आयासं अण्णं] आकाश अन्य है [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [जिणा बेंति] ऐसा जिनदेव कहते हैं।

[णज्इवसाणं णाणं] अध्यवसान ज्ञान नहीं [जम्हा] क्योंकि [अज्झवसाणं अचेदणं] अध्यवसान अचेतन है [तम्हा] वैसे ही [अण्णं णाणं] ज्ञान अन्य है [अज्झवसाणं तहा अण्णं] तथा अध्यावासान अन्य है (ऐसा जिनदेव कहते हैं) |

[जम्हा जाणिद णिच्चं] चूँिक निरन्तर जानता है [तम्हा] इसलिए यह [जाणगो] ज्ञायक [जीवो दु] जीव [णाणी] ज्ञानी (ज्ञानस्वरूप) है [णाणं च जाणयादो] और ज्ञान ज्ञायक से [अव्वदिरित्तं मुणेयव्वं] अव्यतिरिक्त (अभिन्न) है - ऐसा जानो ।

[बुहा] बुंधजन (ज्ञानीजन) [णाणं सम्मादिद्विं दु] ज्ञान को ही सम्यग्दृष्टि, [संजमं] संयम, [सुत्तमंगपुळ्वगयं] अंगपूर्वगत सूत्र, [धम्माधम्मं च] धर्म-अधर्म (पुण्य-पाप) [तहा पळ्ळां] और प्रवज्जा (दीक्षा) [अब्भुवंति] मानते हैं।



+ ज्ञान आहारक क्यों नहीं? -

अत्ता जस्सामुत्ते ण हु सो आहारगो हवदि एवं (४०५) आहारो खलु मुत्ते जम्हा सो पोग्गलमओ दु ॥४२९॥ णवि सक्कदि घेत्तुं जं ण विमोत्तुं जं च जं परद्दव्वं (४०६) सो कोवि य तस्स गुणो पाउगिओ विस्ससो वा वि ॥४३०॥

## तम्हा दु जो विसुद्धो चेदा सो णेव गेण्हदे किंचि (४०७) णेव विमुंचदि किंचि वि जीवाजीवाण दव्वाणं ॥४३१॥

आहार पुद्गलमयी है बस इसलिए है मूर्तिक । ना अहारक इसलिए ही यह अमूर्तिक आतमा ॥४०५॥ परद्रव्य का ना ग्रहण हो ना त्याग हो इस जीव के । क्योंकि प्रायोगिक तथा वैस्रसिक स्वयं गुण जीव के ॥४०६॥ इसलिए यह शुद्धातमा पर जीव और अजीव से । कुछ भी ग्रहण करता नहीं कुछ भी नहीं है छोड़ता ॥४०७॥

अन्वयार्थ: [अत्ता] आत्मा [जस्सामुत्ते] चूंकि अमूर्तिक है [एवं] इसप्रकार [हु सो] वह वस्तुत: [आहारगो] आहारक [ण] नहीं [हविद] होती [आहारो] आहार [खलु] स्पष्टत: [मुत्ते] मूर्तिक है [जम्हा] क्योंकि [सो पोग्गलमओ दु] वह (आहार) पुद्गलमय है । [परद्वव्वं] परद्रव्य को [णिव] न तो [जं] उसे [घेतुं] ग्रहण कर [सक्किद] सकते हैं [च] और [ण विमोत्तुं जं] न वह छोड़ा जा सकता है क्योंकि [सो कोवि य तस्स] उस (आत्मा) के कोई ऐसे ही [पाउगिओ विस्ससो वा] प्रायोगिक और वैस्रसिक [गुणो] गुण हैं । [तम्हा दु] इसलिए [जो विसुद्धो चेदा] जो विशुद्धात्मा है [सो] वह [जीवाजीवाण दव्वाणं] जीव और अजीव (पर) द्रव्यों में [णेव गेण्हदे किंचि] कुछ भी ग्रहण नहीं करते [णेव विमुंचिद किंचि वि] न कुछ छोड़ते ही हैं।



+ द्रव्य-लिंग भी निश्चय से मुक्ति का कारण नहीं -

पासंडीलिंगाणि व गिहिलिंगाणि व बहुप्पयाराणि (४०८) घेत्तुं वदंति मूढा लिंगमिणं मोक्खमग्गो ति ॥४३२॥ ण दु होदि मोक्खमग्गो लिंगं जं देहणिम्ममा अरिहा (४०९) लिंगं मुइत्तु दंसणणाणचरित्तणि सेवंति ॥४३३॥ ण वि एस मोक्खमग्गो पासंडीगिहिमयाणि लिंगाणि (४१०) दंसणणाणचरित्तणि मोक्खमग्गं जिणा बेंति ॥४३४॥ तम्हा जहित्तु लिंगे सागारणगारएहिं वा गहिदे (४११) दंसणणाणचरित्ते अप्पाणं जुंज मोक्खपहे ॥४३५॥ ग्रहण कर मुनिलिंग या गृहिलिंग विविध प्रकार के । यह लिंग ही है मुक्तिमग यह कहें कितपय मूढ़जन ॥४०८॥ पर मुक्तिमग ना लिंग क्योंकि लिंग तज अरिहंत जिन । निज आत्म अरु सद्-ज्ञान-दर्शन-चरित का सेवन करें ॥४०९॥ बस इसलिए गृहिलिंग या मुनिलिंग ना मग मुक्ति का । जिनवर कहें बस ज्ञान-दर्शन-चरित ही मग मुक्ति का ॥४१०॥ बस इसलिए अनगार या सागार लिंग को त्यागकर । जुड़ जा स्वयं के ज्ञान-दर्शन-चरणमय शिवपंथ में ॥४११॥

अन्वयार्थ: बहुत प्रकार के **[पासंडीलिंगाणि व गिहिलिंगाणि व]** पाखण्डी सिन्) लिंगों अथवा गृहस्थ लिंगों को **[घेत्तुं]** ग्रहण करके **[मूढा]** मूढ़जन यह **[वदंति]** कहते हैं कि यह **[लिंगमिणं]** लिंग ही **[मोक्खमग्गो ति]** मोक्षमार्ग है ।

[तु] परन्तु [लिंगं] लिंग [मोक्खमग्गो] मोक्षमार्ग [ण दु होदि] नहीं होता क्योंकि [अरिहा] अरिहंतदेव [देहणिम्ममा] देह से निर्मम वर्तते हुए [लिंगं मुइत्तु] लिंग को छोड़कर (दृष्टि हटाकर) [दंसणणाणचरित्तिण] दर्शन-ज्ञान-चारित्र का [सेवंति] सेवन करते हैं।

[पासंडीगिहिमयाणि लिंगाणि। मुनियों और गृहस्थों के लिंग क्षा एण वि एस मोक्खमग्गो। यह मोक्षमार्ग नहीं है |दंसणणाणचिरत्तिण। दर्शन-ज्ञानचारित्र को ही |मोक्खमग्गं। मोक्षमार्ग |जिणा। जिनदेव |बेंति। कहते हैं।

[तम्हा] इसलिए [सागारणगारएहिं वा] गृहस्थों और मुनियों द्वारा [गिहदे] ग्रहण किये गये [जिहत्तु लिंगे] लिंगों को छोड़कर [मोक्खपहे] मोक्षमार्गरूप [दंसणणाणचिरत्ते] दर्शन-ज्ञान-चारित्र में [अप्पाणं जुंज] आत्मा (अपने) को लगा ।



+ आत्म-रमणता की प्रेरणा -

## मोक्खपहे अप्पाणं ठवेहि तं चेव झाहि तं चेय (४१२) तत्थेव विहर णिच्चं मा विहरसु अण्णदव्वसु ॥४३६॥

मोक्षपथ में थाप निज को चेतकर निज ध्यान धर । निज में ही नित्य विहार कर परद्रव्य में न विहार कर ॥४१२॥

अन्वयार्थ: हे भव्य ! तू [मोक्खपहें] मोक्षमार्ग में [अप्पाणं] अपने (आत्मा) को [ठवेहि] स्थापित कर [तं चेव झाहि तं चेय] उसका ही ध्यान कर, उसी को चेत (अनुभव कर) और [तत्थेव विहर णिच्चं] उसमें (निज-आत्मा में) ही सदा विहार कर [मा विहरसु अण्णदव्वसु] पर-द्रव्यों में विहार मत कर।



+ भाव-लिंग के बिना द्रव्य-लिंग द्वारा समयसार का ग्रहण नहीं -

## पासंडीलिंगेसु व गिहिलिंगेसु व बहुप्पयारेसु (४१३) कुळांति जे ममत्तिं तेहिं ण णादं समयसारं ॥४३७॥

ग्रहण कर मुनिलिंग या गृहिलिंग विविध प्रकार के । उनमें करें ममता, न जानें वे समय के सार को ॥४१३॥

अन्वयार्थ : [बहुप्पयारेसु] बहुत प्रकार के [पासंडीलिंगेसु व] मुनिलिंगों या [गिहिलिंगेसु व] गृहस्थिलंगों में [कुव्वंति जे ममित्तं] जो ममत्व करते हैं [तेहिं ण णादं समयसारं] उन्होनें समयसार को नहीं जाना ।



+ परमार्थ से लिंग मोक्षमार्ग नहीं -

## ववहारिओ पुण णओ दोण्णि वि लिंगाणि भणिद मोक्खपहे (४१४)

### णिच्छयणओ ण इच्छदि मोक्खपहे सव्वलिंगाणि ॥४३८॥

व्यवहार से ये लिंग दोनों कहे मुक्तीमार्ग में। परमार्थ से तो नहीं कोई लिंग मुक्तीमार्ग में ॥४१४॥

अन्वयार्थ: [ववहारिओ पुण णओ] व्यवहारनय [दोणिण वि लिंगाणि] दोनों ही लिंगों (मुनिलंग और गृहीलिंग) को [भणिद मोक्खपहें] मोक्षमार्ग कहता है; परन्तु [णिच्छयणओ] निश्चयनय [सव्वलिंगाणि] सभी लिंगों को [मोक्खपहें] मोक्षमार्ग [ण इच्छिद] नहीं मानता ।



+ ग्रन्थ समाप्ति और इसके पढ़ने का फल -

### जो समयपाहुडमिणं पढिदूणं अत्थतच्चदो णादुं (४१५) अत्थे ठाही चेदा सो होही उत्तमं सोक्खं ॥४३९॥

पढ़ समयप्राभृत ग्रंथ यह तत्त्वार्थ से जो जानकर । निज अर्थ में एकाग्र हों वे परमसुख को प्राप्त हों ॥४१५॥

अन्वयार्थ: [जो चेदा] ज्ञायक (चेतायिता) [समयपाहुडिमणं] इस समयसार को [पिढदूणं] पढ़कर [अत्यतच्चदो णादुं] अर्थ और तत्त्व को जानकर [अत्ये ठाही] अर्थ में स्थित होगा [सो होही उत्तमं सोक्खं] वह उत्तम सुखी होगा ।



