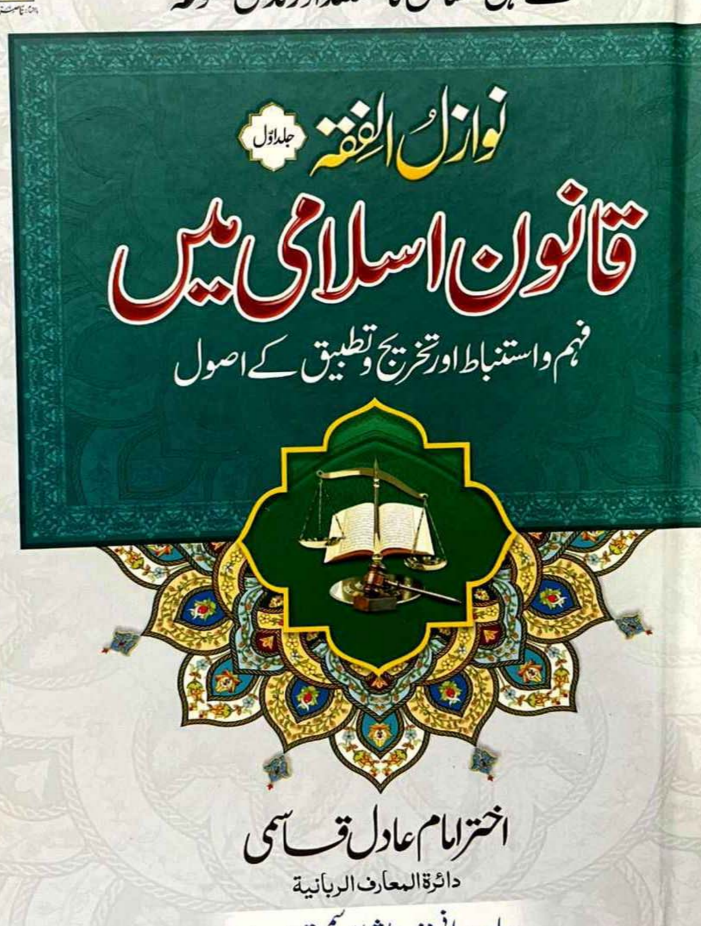


# في مسائل كامستنداور بدلل مجموعه



جامعه رباني منور واشريف سميتي يوربهار

دِلْمُهِا الْحِلَّا الْحِلْقِينِ (نئے فقہی مسائل کامستند اور مدلل مجموعہ)

نو ازل الفقيه (جلداول)

قانون اسلامی میں

فہم واستنباط اور تخر نج و تطبیق کے اصول اخترامام عادل قاسمی

جامعه ربانی منورواشریف، سمستی بوربهار

دائرة المعارف الربانية

#### دِلْلِيْلِ التَّحِرِ <del>الْحِرِّ الْحِرْ</del> الْمِرْبِيْلِ التَّحِرِ الْحِرْبِيْلِ الْحِرْبِ الْحِرْبِيْلِ

#### جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں

نوازل الفقه (جلد اول)

نام كتاب:-

( قانون اسلامی میں فہم واستنباط اور تخرین کے اصول )

مولا نامفتی اختر امام عادل قاسمی

مصنف:-

mmr

صفحات:-

ه ۱۲۰۲ ه مطابق ۲۰۲۳ ع

سن اشاعت:-

دائرة المعارف الربانية جامعه رباني منوروا شريف سمستى يوربهار

ناشر:-

500.00

اس جلد کی قیمت:

3000.00

مكمل سيك كي قيمت:

#### ملنے کے پتے

🖈 مر کزی مکتبه جامعه ربانی منوروانثریف، پوسٹ سوہما، ضلع سمستی پور بہار

848207 موبائل نمبر:9473

🖈 مكتبه الامام، سي 212، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ

۲، او کھلا، جامعہ نگر، نئی دہلی <sub>25</sub>موبائل نمبر: 9934082422

🖈 فريد بک ژبو د ہلی

اسٹیشن روڈ سمستی بور بہار ﷺ نز د حجو ٹی مسجد ،اسٹیشن روڈ سمستی بور بہار

# ا فهرست مندر جات نوازل الفقه جلد اول

| صفحات | عناوين                                                             | سلسله نمبر    |
|-------|--------------------------------------------------------------------|---------------|
| الف   | كلمات عاليه - حضرت مولاناسيدار شد مد ني صاحب دامت بر كاتهم العالية | 1             |
| ح     | رائے گرامی-حضرت مولانامفتی ابوالقاسم نعمانی مهتمم دارالعلوم دیوبند | ۲             |
| 1     | مقدمه-حضرت مولاناخالد سیف اللّدر حمانی صاحب (حیدرآباد)             | $\Rightarrow$ |
| الف   | حرف آغاز – مؤلف كتاب                                               | ٣             |
| الف   | نئے فقہی مسائل پر میرے لکھنے کی سر گذشت                            | ~             |
| ·     | پېلا فقهی مقاله                                                    | ۵             |
| ت     | فقهی سیمینار میں پہلی شرکت                                         | 7             |
| ؿ     | فقهی سیمینار کی اہمیت وضر ورت                                      | 4             |
| ؿ     | ا یک نئے علمی دور کا آغاز                                          | ۸             |
| ح     | فقهی مجالس کی نثر عی حیثیت                                         | 9             |
| ż     | ابن کمال پاشاکی" تقسیم طبقات "احناف کے یہاں متفق علیہ نہیں ہے      | 1+            |
| j     | ابن کمال پاشاگی در جه بندی کا جائزه                                | 11            |
| į     | طبقهٔ اولی                                                         | 11            |
| J     | طقبه ثانيه                                                         | Im            |
| ٣     | طقه ثالثه                                                          | 16            |
| ص     | طبقات کا باہمی فرق واضح نہیں ہے                                    | 10            |
| ض     | ترتيب طبقات ميں انفراد اور اجتماع كافرق                            | 7             |
| Ь     | اجتماعی اجتهاد                                                     | 14            |

| صفحات | عناوين                                                | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------------------|------------|
|       | اجتماعی تجدید کی مثال                                 | ۱۸         |
| d d   | شورائی اجتهاد کی ضرورت                                | 19         |
| 8     | اجتماعی اجتهاد کا ثبوت                                | ۲٠         |
| ق     | مذاكره ميں فقهی جزئيات كو بھی نظر انداز نہيں كياجا تا | ۲۱         |
|       | كلمات تشكر                                            | ۲۲         |

## 🖈 عصر حاضر میں اسلامی قانون کی معنویت ص ا تا کے ا

| ۲   | ا یک مکمل نظام حیات                     | ۲۳         |
|-----|-----------------------------------------|------------|
| ۳   | زوال کاسبب                              | 44         |
| ۵   | اسلامی قانون کامز اج                    | ra         |
| 9   | قانونی حیثیت                            | 77         |
| 9   | تقدیس کا پہلو                           | ۲۷         |
| 9   | مثبت ومنفى كافرق                        | ۲۸         |
| 1+  | قانونی معنویت                           | <b>r</b> 9 |
| 1+  | قانونی و حدت                            | ۳.         |
| 11  | سرچشمه قانون                            | ۳۱         |
| 11  | قانون جماعت سے یا جماعت قانون سے ؟      | ٣٢         |
| 11  | نفاذ کی قوت                             | ٣٣         |
| Ir  | اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعایت | ٣٣         |
| 11- | اسلامی قانون میں انسانی مصالح کی رعایت  | <b>~</b> a |

| صفحات | عناوين                                 | سلسله نمبر |
|-------|----------------------------------------|------------|
| ۳     | آج د نیا کو پھر اسی قانون کی ضر ورت ہے | ٣٧         |

### ☆ تقلید نقل و عقل کی روشنی میں:ص۱۸ تا ۲۷

| 1/ | مروجه تقلید کی تاریخی حیثیت پرایک نظر            | ٣٧         |
|----|--------------------------------------------------|------------|
| ** | ترک تقلید کارویہ تاریخ اسلامی سے انحراف کی علامت | ٣٨         |
| ۲۱ | تقلید کے وجوب پر امت کا اجماع ہے                 | ٣9         |
| ** | تقلید کا ثبوت قر آن کریم سے                      | <b>^</b> + |
| ۲۳ | تقلید کا ثبوت احادیث نبویی سے                    | ١٦         |
| ۲۵ | تقلید عقل و فکر کی نگاہ میں                      | ~~         |
| ۲٦ | تقلید دین وایمان کی حفاظت کے لئے ایک حصار ہے     | ٦          |

#### ☆ فقه مذهبی اور فقه مقارن ایک تجزیاتی مطالعه: ص۲۸ تا۵۵

| ۲۸         | فقه مقارن کی اصطلاح                                           | 44         |
|------------|---------------------------------------------------------------|------------|
| <b>r</b> 9 | فقه الاختلاف كي تاريخ                                         | 20         |
| ۴.         | عهد اجتها داور عهد تقليد                                      | 2          |
| ٣٢         | فقہ الاختلاف کے اسلوب میں دونوں عہد کے مز اجوں کافرق          | <u>۴</u> ۷ |
| pop        | عهد اجتها دمیں فقہ مقارن پر چند کتابیں                        | <b>۴</b> ٨ |
| ٣٦         | عہد اجتہاد کے بعد فقہ مقارن پر سلف کی کوئی کتاب موجود نہیں ہے | 4          |
| ٣٦         | فقه الاختلاف كي تين قشمين                                     | ۵٠         |
| ra .       | فقه مذہبی-موازنه مع ترجیج مذہب متعین                          | ۵۱         |
| ۳۵         | فقه الخلاف – نقل اقوال ودلائل بلاترجيح وموازنه                | ۵۲         |

| صفحات | عناوين                                                              | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------------------------|------------|
| ٣٩    | فقه مقارن–ترجیح وموازنه بلا تعیین م <i>ذ</i> ہب                     | ar         |
| ٣٩    | فقه مقارن کوماضی میں کو ئی پذیر ائی نہیں ملی                        | ۵۲         |
| ٣2    | فقہ مقارن کے نام پر پیش کی جانے والی کوئی کتاب فقہ مقارن کی نہیں ہے | ۵۵         |
| 64    | فقہ مقارن کے نام سے لکھنے کاسلسلہ عہد جدید میں نثر وع ہوا           | ۲۵         |
| r9    | تقلید کے ساتھ فقہ مقارن کی افادیت؟ایک لمحهُ فکریہ                   | ۵۷         |
| ۵۱    | ضر ورت کے وقت دو سرے مذہب سے استفادہ کااصول موجو دہے                | ۵۸         |
| ۵۲    | سہولت کی تلاش کے لئے بھی حدود ضروری ہیں                             | ۵٩         |

#### \( \text{\final} \) مشاجرات صحابة أورا الم سنت والجماعت كامسلك اعتدال: \( \text{\final} \) \( \text{\final} \text{\final} \) \( \text{\final} \text{\final} \text{\final} \text{\final} \text{\final} \

| ۵۷ | صحابیت ایک و ہبی مرتبہ ہے ، کسی چیز نہیں                                        | ٧٠ |
|----|---------------------------------------------------------------------------------|----|
| 71 | تمام صحابه قابل اتباع ہیں                                                       | 71 |
| 44 | صحابہ کی شاخت عمل سے نہیں،ر سول اللہ صَالَ اللّٰہ صَالَ عَلَيْهِم کی نسبت سے ہے | 45 |
| 44 | عد الت و ثقامت کے لئے صحافی ہو ناکا فی ہے                                       | 44 |
| 46 | جو چیز صحابہ سے ثابت ہو وہ بدعت نہیں                                            | 74 |
| 46 | یہ نسبت لازوال اور حسن خاتمہ کی ضانت ہے                                         | 40 |
| ar | جماعت سے باہر کاشخص امام کولقمہ نہیں دے سکتا                                    | YY |
| ۲۲ | صحابہ ہر قشم کے جرح و تنقید سے بالاتر ہیں – علماءامت کا اتفاق                   | 72 |
| 72 | صحابہ کے اختلافات میں بڑی حکمت الہی پوشیدہ                                      | ۸۲ |
| ٨٢ | ایک برا اسب جمیل شریعت                                                          | 79 |
| 49 | اختلاف اصول کانہیں فروع کااور وسعت عمل کا                                       | ۷+ |

| صفحات     | عناوين                                                         | سلسله نمبر |
|-----------|----------------------------------------------------------------|------------|
| 49        | صحابه كااختلاف حق وناحق كانهيس، ترجيح كانتها                   | ۷1         |
| ۷۱        | صحابہ کے اختلافات کی تاویل کر نااور بہتر محمل متعین کر ناواجب  | <b>4</b> ٢ |
| <b>4</b>  | تاویل معلوم نه ہو تو با تفاق اہل سنت تو قف اور کف لسان واجب ہے | ۷۳         |
| <b>49</b> | صحابہ سے بغض رکھنے والاخارج ازاسلام                            | ۷٣         |
| ۸۱        | صحابہ کے علمی اختلافات                                         | ۷۵         |
| ΛΙ        | سیاسی اختلافات اور مشاجرات                                     | ۷۲         |
| ٨٢        | اختلافات صحابہ کی جماعت میں نہیں، مخلوط جماعت میں پیداہوئے     | <b>44</b>  |
| ۸۴        | صحابہ ایک دوسرے کے حق میں بے حد مخلص اور خیر خواہ تھے          | ۷۸         |
| ۸۵        | تاریخی روایات کے ذریعہ کسی صحابی کو مطعون کرنادرست نہیں        | <b>4</b> 9 |
| ۸۵        | تاریخ اسلام کی کوئی مستند کتاب موجو د نہیں ہے                  | ۸+         |
| 9+        | صحابه پر الز امات والی ایک روایت بھی واضح اور مستند نہیں       | ۸۱         |
| 9+        | حضرت امیر معاویہ ؓنے حضرت علیؓ کے سب وشتم کا حکم نہیں دیا      | ٨٢         |
| 98        | حضرت عمار بن یاسر کی شہادت کے ذریعہ حضرت امیر معاویہ سے ومطعون | ٨٣         |
|           | کرنادر ست نہیں                                                 |            |
| 98        | حضرت معاویهٔ پر حضرت امام حسن گوز ہر دینے کاالزام درست نہیں    | ۸۳         |
| 97        | حضرت امیر معاویہؓ پر محد بن ابی بکرؓ کے قتل کاالزام درست نہیں  | ۸۵         |
| 9∠        | حضرت معاویةً پر حضرت ابن عباس اً کے تبصر ہوالی روایت           | ΛΥ         |
| 9/        | حضرت معاویةً پر باطل طریقے سے مال کھانے اور قتل ناحق کاالزام   | ۸۷         |

# نوازل الفقہ (جلداول) ح ائم کہ مجتہدین کے فقہی ااختلافات- حقائق، اسباب اور نثر عی حیثیت: ص۲۰ اتا۰ کا

| صفحات | عناوين                                         | سلسله نمبر |
|-------|------------------------------------------------|------------|
| 1+1   | عقائد کی بنیاد پر تفریق                        | ۸۸         |
| 1+1~  | فروعی اختلاف                                   | <b>19</b>  |
| 1+1~  | فروعی اختلاف سے وحدت امت متاثر نہیں ہوتی       | 9+         |
| 1+1~  | فروعی اختلاف رحمت ہے                           | 91         |
| 1+7   | شریعت اسلام میں اجتہاد کی اجازت                | 95         |
| 1+4   | فروعی اختلاف اجتهاد کا نتیجه                   | 91"        |
| 1+4   | اجتهادی غلطیوں پر اجر کاوعدہ                   | 917        |
| 1+4   | عهد نبوت میں اجتهادی اختلاف                    | 90         |
| 1+A   | وتزکے مسئلے پر صحابہ میں اختلاف                | 77         |
| 1+9   | مطلقه ثلاثه کے نفقہ و سکنی میں اختلاف          | 9∠         |
| 1+9   | جنبی کے لئے تیم کامسکلہ                        | 9/         |
| 11+   | غسل کے وقت عورت کا سر کھولنا                   | 99         |
| 111   | استخاضه كامسكله                                | 1 + +      |
| 111   | تحصیب کی شرعی حیثیت میں اختلاف                 | 1+1        |
| 111   | ر مل کی نثر عی حیثیت میں اختلاف                | 1+1        |
| 111   | حضور صَّالِيْكِيِّمْ کے حج کی نوعیت میں اختلاف | 1+1"       |
| 111   | حضور صَّالِيْكِيِّ کے عمرہ کی تاریخ میں اختلاف | 1+1~       |
| 111   | میت پر رونے سے عذاب قبر                        | 1+0        |

| صفحات | عناوين                                           | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------------------------|------------|
| 11111 | جنازہ کے لئے قیام کی توجیہ میں اختلاف            | 1•4        |
| 111   | متعه کی روایات میں تطبیق                         | 1+4        |
| 111   | حالت استنجاء میں قبلہ کی رعایت                   | 1+1        |
| 116   | طلاق سکر ان میں اختلاف                           | 1+9        |
| 111   | طواف فرض کے بعد اگر عورت کو حیض آ جائے           | 11+        |
| 110   | صحابہ کے اختلاف سے مختلف م کاتب فقہ وجو دمیں آئے | 111        |
| 110   | اختلاف فقہاء کے اسباب                            | 111        |
| IIA   | فقه مالکی پر فقهاء مدینه کااثر                   | 1111       |
| IIA   | فقه <sup>حن</sup> فی پر فقهاء کو فه کااثر        | ۱۱۴        |
| 114   | فقہ شافعی پر مختلف م کاتب فقہ کے اثرات           | 110        |
| 11A   | فقه حنبلی پر فقه شافعی کااثر                     | 117        |
| 119   | اختلاف كادوسر اسبب                               | 11∠        |
| 17+   | اختلاف كاتيسر اسبب، تعليل وتوجيه ميں اختلاف      | 111        |
| 17+   | جنازہ کے لئے قیام کی توجیہ                       | 119        |
| 17+   | قلتین کی توجیه                                   | 11.4       |
| 171   | ر فع یدین کی توجیه                               | 171        |
| 177   | احکام متعه کی توجیبه                             | ITT        |
| 177   | اختلاف کاچو تھاسب-ردو قبول کے معیار میں اختلاف   | 187        |
| 155   | پانچواں سبب-روایات کے جمع و تطبیق میں اختلاف     | 150        |

| صفحات | عناوين                                                | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------------------|------------|
| 150   | فروعی اختلاف کومٹانے کی تجھی کوشش نہیں کی گئی         | 110        |
| 110   | اختلاف فقهاء کی شرعی حیثیت                            | 177        |
| 177   | دونقطهُ نظر -صواب وخطا كااختلاف                       | 174        |
| ITA   | اختلاف کے دونوں جانب حق ہیں                           | ITA        |
| 11"+  | مسّله کا تجزییه                                       | 179        |
| 11"1  | چار صور تیں                                           | 114        |
| 1111  | حکم کا مدار تحری واجتها دیر ہے                        | ا۳۱        |
| 1111  | روایات سے توسع کا ثبوت                                | 144        |
| IMT   | فیصلهٔ نبوی                                           | IMM        |
| 1177  | اختلاف صحابہ سے استدلال                               | 110        |
| ۲۳۳   | بنو قريظه ميں عصر                                     | 124        |
| 110   | فطرو قربانی میں توسع<br>فطرو قربانی میں توسع          | 12         |
| 114   | جنابت میں تیمم کامسکلہ                                | 144        |
| 12    | قر آن و حدیث میں جزوی تفصیلات نہیں ہیں                | 1149       |
| 12    | صحابہ فروعی سوالات سے پر ہیز کرتے تھے                 | 16.+       |
| ۱۳۱   | فی الواقع علم الهی کے لحاظ سے اجتہادی اختلاف کا تجزیہ | ا۲۱        |
| 164   | عامی کے لئے مجتہد کی تقلید واجب ہے                    | 166        |
| ١٣٣   | آیات سے استدلال                                       | ١٣٣        |
| الدلد | ر دایات سے استدلال                                    | الدلد      |

| صفحات | عناوين                                           | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------------------------|------------|
| ١٣٦   | عہد صحابہ کے واقعات سے استدلال                   | 100        |
| 162   | اہل مدینه کی تقلید شخصی                          | الديم      |
| ١٣٧   | حضرت ابوموسی اشعر کا نے تقلید کی تلقین کی        | ۱۳۷        |
| IMA   | سارے لوگ مذہب خلیفہ کے پیرو کار                  | IMA        |
| IMA   | عمروبن میمون کی تعلیم                            | ١٣٩        |
| 169   | حضرت ابن مسعودً نے تقلید کی تلقین فرمائی         | 10+        |
| 10+   | عقلی استدلال                                     | 101        |
| 10+   | ا یک وضاحت                                       | 101        |
| 101   | تقليد بحيثيت شارح                                | 1011       |
| 101   | مذا ہب اربعہ کی تخصیص کی وجہ                     | 107        |
| 100   | تقلید کے لئے مذہب واحد کی تعیین                  | 100        |
| 100   | تقلید شخصی کے ترک سے دین کی تصویر بگڑ جائے گ     | 127        |
| 100   | تقلید شخصی واجب لغیر ہ ہے                        | 102        |
| 101   | مذا ہب اربعہ کا بحیثیت شریعت احتر ام واجب ہے     | 101        |
| 101   | سلف صالحین کا ذکر خیر                            | 109        |
| 101   | اولیاءاللہ سے عداوت سنگین جرم ہے                 | 17+        |
| 109   | اختلاف کے وقت اکابر کی روش                       | 171        |
| 109   | امام ابو حنیفه ٔ اور امام مالک گابا ہمی تعلق     | 177        |
| 17+   | امام شافعی گاا کابر فقه <sup>حن</sup> فی سے تعلق | 1411       |

| صفحات | عناوين                                                      | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------------------------|------------|
| 171   | امام محمد اورامام شافعی گا تعلق                             | 176        |
| 175   | امام مالک کے بارے میں دیگر ائمہ کے خیالات                   | ۱۲۵        |
| 171"  | فقہ حنفی کے اکابر کے بارے میں امام احمد بن حنبیل کئے خیالات | ۲۲۱        |
| 171"  | امام شافعی ٔ اورامام احمه گا تعلق                           | 172        |
| 174   | اختلاف کے باوجو داکابر کاطر زعمل ہمیشہ مثبت رہا             | AFI        |
| 170   | ضر ورت کے وقت ایک فقہی رائے سے دوسری رائے کی طرف عدول       | 179        |
| 172   | ضر ورت کے وقت ضعیف یامر جوح قول اختیار کرنے کی گنجائش       | 14         |
| AFI   | ضر ورت کے تغین کے لئے چند علماء کا اتفاق کا فی ہے           | 121        |
| 179   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا                              | 125        |

#### ۔ دوسرے مسلک فقہی پر عمل اور فتوی کے حدود اور شر ائط:ص اے اتا 199

|     | •                                            |      |
|-----|----------------------------------------------|------|
| 121 | کیادوسرے مسلک پر عمل کرناجائزہے؟             | 1214 |
| 127 | زمان و مکان کی شخصیص نہیں                    | 121  |
| 124 | دوسرے مسلک پر عمل کرنے کی بحث                | 120  |
| 124 | دوسرے مسلک پر عمل عامی کے لئے جائز نہیں      | 124  |
| 122 | دوسرے مسلک پر عمل صاحب رائے عالم کے لئے جائز | 122  |
| 144 | مثالين                                       | 141  |
| 1∠9 | قول ضعیف پر عمل اور فتوی کا حکم              | 149  |
| 1/4 | شر ائط وحدود                                 | 1/4  |
| 1/4 | ضرورت سے مراد                                | 1/1  |

| صفحات | عناوين                                     | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------------------|------------|
| IAT   | تلفيق كامسكه                               | IAT        |
| IAM   | تلفیق کی جائز صورت                         | 11         |
| 110   | ایک ہی عمل میں دواماموں کی تقلید جائز نہیں | ١٨٣        |
| IAY   | دوسرے مسلک پر فتویٰ دینے کی بحث            | 110        |
| IAY   | عمل اور فتویٰ میں فرق                      | ٢٨١        |
| IAA   | حدود وشر ائط                               | 114        |
| 195   | دائره کار                                  | 144        |
| 19~   | عبادات كاباب                               | 1/9        |
| 190   | طهارت كاباب                                | 19+        |
| 197   | نكاح وطلاق كاباب                           | 191        |
| 19∠   | يمين كاباب                                 | 197        |
| 191   | تجاويز ادارة السباحث الفقهية               | 198        |
| 199   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا             | 196        |

## ☆ فقه اسلامی میں ضرورت وحاجت کی شرعی حیثیت: ص ۰ • ۲ تا ۲۳۷۲

| r+1  | ضر ورت کامفهوم اور شریعت میں اس کا اعتبار | 190 |
|------|-------------------------------------------|-----|
| r+m  | ضر ورت کامفہوم                            | 197 |
| r+m  | شخصی ضرورت کی مثال                        | 194 |
| r+1° | اجتماعی ضرورت کی مثال                     | 19/ |
| r+0  | حدودوشر ائط                               | 199 |

| صفحات       | عناوين                                     | سلسله نمبر  |
|-------------|--------------------------------------------|-------------|
| r+9         | دائرة اثر                                  | r • •       |
| r+9         | ضر ورت تمام محرمات میں مؤثر                | r+1         |
| <b>11+</b>  | تا نیر ضرورت کی اصولی تحدید                | r+r         |
| <b>11</b> + | شخصی ضرورت کے اقسام                        | r+m         |
| ۲۱۱         | افعال حسیہ کی ذیل میں پیش آنے والی ضروریات | r + 1~      |
| ۲۱۱         | اباحت پیدا کرنے والی ضرورت                 | r+0         |
| 717         | نفی کرنے والی ضرورت                        | <b>۲+</b> 7 |
| ۲۱۴         | افعال شرعیہ کے باب میں پیش آنے والی ضرورت  | r•∠         |
| 710         | اجتماعی ضرورت کی شکلیں                     | r+A         |
| 710         | تحفظ دین                                   | r+9         |
| 710         | تحفظ جان                                   | ۲۱۰         |
| 717         | تحفظ عقل وشعور                             | 711         |
| 717         | تحفظ نسب                                   | 717         |
| 717         | تحفظ مال                                   | ۲۱۳         |
| <b>Y</b> 12 | حاجت کی بحث                                | ۲۱۲         |
| <b>11</b>   | شريعت ميں حاجت كامفهوم اور مقام            | 110         |
| <b>11</b>   | اصطلاحی تعریف                              | 717         |
| MIA         | حاجت کی شرعی حیثیت                         | <b>11</b>   |
| <b>**</b> * | حدود وشر ائط                               | ۲۱۸         |

| صفحات       | عناورين                                    | سلسله نمبر  |
|-------------|--------------------------------------------|-------------|
| ***         | حاجت وضر ورت کا با ہمی رشتہ                | <b>719</b>  |
| 777         | حاجت کی قشمیں                              | <b>۲۲</b> + |
| 446         | دائرة الرُّ                                | 771         |
| 770         | حاجت کا اثر مثبت صورت میں                  | 777         |
| 770         | حاجت کاانژ منفی صورت میں                   | 777         |
| 777         | اسلامی فقه میں ضرورت وحاجت کی قانونی حیثیت | 444         |
| 777         | عمو می جائزه                               | 770         |
| 777         | استحسان                                    | 777         |
| <b>۲</b> ۲∠ | مصالح مرسله                                | 772         |
| ۲۲۸         | رخصت                                       | ۲۲۸         |
| ۲۲۸         | موانع                                      | 449         |
| ۲۲۸         | عرف اور عموم بلويٰ                         | ۲۳+         |
| r*+         | حنفیہ کے مخصوص نقطۂ نظر سے                 | ۲۳۱         |
| ۲۳۲         | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا             | 777         |

#### اعمال میں دائیں اور بائیں کا شرعی معیار:ص ۲۳۷ تا ۲۵۹

| <b>۲</b> ۳2 | نے مسائل کو حل کرنے کا طریقہ | ۲۳۳ |
|-------------|------------------------------|-----|
| rrm2        | گھڑی کس ہاتھ میں باندھیں؟    | ۲۳۲ |
| ۲۳۸         | ایکرائے                      | ۲۳۵ |
| 779         | اصل ضابطه                    | ٢٣٧ |

| صفحات      | عناوين                                      | سلسله نمبر   |
|------------|---------------------------------------------|--------------|
| rm9        | ایسے اعمال جن میں دائیں بائیں کی شخصیص نہیں | r=2          |
| rm9        | دائیں سے شر وع ہونے والے اعمال              | ۲۳۸          |
| rr+        | مسجد بإگھر ميں داخل ہو نا                   | rm9          |
| rr+        | جو تا چیل بہننا                             | ۲ <b>۴</b> + |
| rr+        | <i>کنگھ</i> ااستعمال کر نا                  | ۲۳۱          |
| 461        | وضوميں ہاتھ پاؤں دھونا                      | ۲۳۲          |
| 261        | اعضاء تنيم پر مسح كرنا                      | 474          |
| ۲۳۱        | نماز کی صفوں میں شامل ہو نا                 | ۲۳۳          |
| <b>۲۲۲</b> | كهانا ببيا                                  | ۲۲۵          |
| ۲۳۲        | کپڑے پہننا                                  | ۲۳۲          |
| <b>۲۲۲</b> | خف،موزه اور مسواک کااستعال                  | 447          |
| <b>۲۲۲</b> | ناخن کامنا                                  | ۲۳۸          |
| ۲۳۳        | سرمونڈانا                                   | 469          |
| ۲۳۳        | نماز میں سلام پھیرنا                        | ra+          |
| 174        | اذان                                        | 701          |
| 444        | غسل ميت                                     | rar          |
| ***        | مجلس میں کسی چیز کی تقسیم                   | ram          |
| ***        | سونے کی حالت                                | rar          |
| ۲۳۵        | طواف اور بعض اعمال                          | <b>r</b> aa  |

| صفحات       | عناوين                                           | سلسله نمبر  |
|-------------|--------------------------------------------------|-------------|
| 220         | بائیں سے شر وع ہونے والے اعمال                   | <b>191</b>  |
| rra         | بذات خو د غير مطلوب اعمال                        | <b>7</b> 02 |
| 464         | دائیں یا بائیں سے شر وع ہونے والے اعمال کی حقیقت | ran         |
| <b>r</b> r2 | تىيمىن كامفهوم                                   | 109         |
| ۲۳۸         | ہاتھ میں انگو تھی یا گھڑی پہننے کامسلہ           | <b>۲</b> 7+ |
| ۲۳۸         | انگو تھی کے تعلق سے روایات                       | ١٢٦         |
| 469         | معمولات صحابه وسلف صالحين                        | 777         |
| ra+         | انگو تھی کے بارے میں فقہاء کا مسلک               | 771         |
| rar         | انگو تھی اور گھڑی کا حکم ایک ہے                  | 777         |
| ram         | معانقه كامسكه                                    | 770         |
| <b>ra</b> 2 | معانقه كاطريقه                                   | ٢٢٦         |
| <b>۲</b> 4+ | فهرست مآخذومر اجع                                | 772         |

#### كلمات عاليه

#### امير الهند حضرت مولا ناسيد ار شد مد في صاحب صدرالمدر سين دارالعلوم ديوبند المهر الهند حضرت مولا ناسيد ار شد مد في صاحب صدرالمدر سين دارالعلوم ديوبند

نحمده ونصلي على رسوله الكريم، أما بعد!

دنیا میں اللہ تعالیٰ کی منشاء کے مطابق زندگی گذار نے کا سارا مدار شرقی آ حکامات کے علم پر ہے، جب تک یہ بات واضح نہ ہو کہ کیا صورت جائز ہے اور کیا نا جائز؟ اور کیا حلال ہے اور کیا حرام؟ اُس وقت تک آ دمی دنیا اور آخرت میں کامیا بنہیں ہوسکتا، اِس اعتبار سے' معلم فقہ وافقاء'' کو خاص امتیاز حاصل ہے۔

شارح بخاری علامه بدرالدین العینی رحمة الله علیه فرماتے ہیں: "وإنسما ثبت فسطل الفقه فی الدین علی سائسر العلوم الأنه يقود إلى خشية الله تعالى والتزام طاعته". (عسدة الغاری شرح صحیح البحاری ١٣٢١١) (عین تفقه فی الدین کودیگرعلوم پرفضیلت حاصل ہے؛ کیول کہوہ اللہ تعالیٰ کی خشیت اور اُس کی فرمال برداری کے التزام تک لے جاتا ہے)

چناں چہ ہر دور میں ایسے محقق علاء موجود رہے ہیں جنہوں نے جدید وقد یم مسائل واَ دکام کومرتب کر کے اُمت کے لئے عمل کی سہولتیں پیدا فرما کیں، جن سے آج خلق خدامستفید ہور ہی ہے، اور الحمد لللہ پیسلسلہ آج بھی جاری ہے۔
ایک طرف مرکزی دین تعلیمی اِ داروں میں دار الا فتاء قائم ہیں، جہاں سے طالبین کی دینی رہنمائی کا کام سلسل کے ساتھ جاری ہے، تو دوسری طرف پیش آمدہ جدید مسائل پر بحث و حقیق کے لئے علمی تحقیقی اِ دار ہے بھی اپنے اپنے دائر کے میں مصروف عمل ہیں، جہاں اجتماعی غور وفکر کے بعد فیصلے کئے جاتے ہیں۔ اور اِس بہانے اَر باب نظر علاء کو تحقیقی مضامین اور میں مصروف علی موقع بھی ملتا ہے، پیسلسلہ یقیناً مفید اور قابل قدر ہے۔

جھے بے حد خوشی ہے کہ دارالعلوم دیو بند کے متاز فاضل جناب مولا نامفتی اختر إمام عادل صاحب قاسمی زید فضلہ بانی جامعہ ربانی منور واشریف سمتی پور بہار نے ''إدارة المباحث الفقہ یہ جمعیۃ علماء بہند'' اور''إسلا مک فقہ اکیڈی'' کے فقہی اجتماعات اور بعض دیگر مواقع پرمختلف فقہی موضوعات پر جو تحقیق مقالات کھے، اُنہیں نظر ثانی کے بعد شائع کیا جارہا ہے۔ موصوف نے اُن مقالات کو چھ حلدوں میں مرتب کیا ہے۔ پہلی جلد میں تخ تے واستنباط مسائل سے متعلق اُصولی بحثیں ہیں۔ دوسری جلد میں عبادات کے مسائل ہیں۔ تیسری جلد میں نکاح وطلاق سے متعلق مباحث ہیں۔ چوتی جلد جو نسبة شخیم ہیں۔ دوسری جلد میں عبادات کے مسائل ہیں۔ تیسری جلد میں نکاح وطلاق سے متعلق مباحث ہیں۔ چوتی جلد جو نسبة شخیم سائل ہے ، اُس میں جدید مالی معاملات اور مسائل زیر بحث آئے ہیں۔ اور پانچویں جلد جدید طبی اُنعلیمی ، ساجی اور سائنسی مسائل پر مشتمل ہے ؛ جب کہ چھٹی جلد میں اِسلامی قانون سیاست کو موضوع بحث بنایا گیا ہے ، اور موصوف نے اِس پورے مجموعہ کام''نواز ل الفقہ''رکھا ہے ؛ جواسم بامسی ہے۔

راقم کواپنی مصروفیات کے باعث ان مقالات کو تفصیلی مطالعہ کا موقع تو نہل سکا ؛ کیکن جس حد تک بھی نظر ڈ الی ، تو

اندازہ ہوا کہ موصوف نے اپنی خدادافہم وفراست اوراستعداد کو کام میں لاتے ہوئے پوری تحقیق کے ساتھ باحوالہ مضامین تحریر کئے ہیں۔

اِس مجموعہ میں جو آراء پیش کی گئی ہیں، اُن بیں اختلاف رائے ممکن ہے، اور کون می رائے مفتی ہہ ہے، اُس کے متعلق اَربابِ افتاء ہی کوئی رائے دے سکتے ہیں؛ تاہم فاضل مرتب نے جابجافقہی اجتماعات کے فیصلوں اور تجاویز کو بھی درج کردیا ہے؛ تاکہ قار کین کومزید بصیرت حاصل ہو۔

بہر حال راقم الحروف إس گراں قدر علمی وفقهی مجموعہ کی قدر کرتے ہوئے دعا گو ہے کہ اللہ تعالی فاضل مرتب کی خدمات کو قبول فرمائیں ،اور مزید ترقیات سے نوازیں ،اور اِس مجموعہ کواُمت کے لئے مفید تربنائیں ،آمین ۔

ارشدمدنی عفرله

مارذي قعده ١٣٣٧ه

مطابق مرجون٢٠٢٣ء بروز بدء

#### رائے گرامی

## حضرت مولانامفتي ابوالقاسم نعماني مهتهم وشيخ الحديث دارالعلوم دبوبند

#### (Mufti) Abul Qasim Nomani Mohtamim (VC) Darul Uloom Deoband



#### مفنی) ابوالقاسم نعمانی مهتمم دارالعلوم دیوبند، الهند

PIN- 247554 (U.P.) INDIA Tel: 01336-222768 E-mail: info@darululoom-deoband.com

| Ref                      | Date: |
|--------------------------|-------|
| MON AMAZIANA NA ALABANIA |       |

باسمه سبحانه وتعالى

نے فقہی مسائل کا متند اور مدل مجموعہ ''نوازل الفقہ '' یہ نام ہے فاضل گرامی جناب مولا نامفتی اختر امام عادل صاحب قاسمی کی تین ہزار سے زائد صفات پر مشمل اس تصنیف کا جو نئے مسائل پران کے مرتب کردہ مقالات وتحریرات کا منتخب مجموعہ ہے۔ چھ جلدوں پر مشمل اس کتاب میں جہاں فقہ وفتا و کی اور خصوصاً نئے چیش آمدہ مسائل کے احکام کے استباط واستخر ان کے سلسلہ میں اصولی بحث کی گئی ہے وہیں عبادات، معاملات، معاشرت، معاشیات، جدید تعلیمی ساجی طبی اور سائنسی مسائل نیز اسلامی سیاست سے متعلق بے شار جزئیات اور ان کے شرعی احکام کی نشاندہ کی گئی ہے۔ اس ضخیم مجموعہ کے تمام مباحث پر نظر ڈالنا تو بندہ کے لیے اپنے گونا گوں مشاغل کی بنا پر مشکل تھا؛ لیکن عنوانات کی فہرست اور چیدہ چیدہ پیرا گراف کود کھر کر اس بات کا اظمینان ہوا کہ عزیر گرامی مفتی اختر امام عادل صاحب اکا برعلائے فہرست اور چیدہ چیدہ پیرا گراف کود کھر کر اس بات کا اظمینان کے سلسلہ میں غور وفکر کرتے وقت آزادا نہ اجتہا داور شخصی آراکی گئی نئیس ہوتی ؛ بلکہ متفقہ مین کے وضع کردہ اصول کی روشنی میں حاصل شدہ وسعت اور گنجائش تک شخفیق واستنباط کا دائرہ محدود رکھا جاتا ہے۔

درمیان درمیان میں تقلید واجتها د، اختلاف صحابہ، مشاجرات صحابہ، مختلف فقہی مسالک کے بنیادی طرز استنباط کے تعارف اور بوقت ضرورت دیگر فقہی مذاہب پڑمل سے متعلق اصول وضوابط سے متعلق بہت مفید بحثیں شامل کتاب کی گئ ہیں۔ مزید باعث اطمینان بیامر ہے کہ نئے پیش آمدہ مسائل کے سلسلہ میں مصنف نے اسلامک فقد اکیڈمی اور السباحث الفقہید کے اجتماعات میں ہونے والی تجاویز اور فیصلوں کو پیش کر دیا ہے، جوعلمار کرام کے طویل بحث و فدا کرہ اور فوروخوض کے بعد نتیجہ کے طور پر مرتب کیے گئے تھے۔

اس سے پہلے بھی مفتی اختر امام عادل صاحب کی متعدد مختصراور مفصل تصانیف منصرَ شہود پر آ چکی ہیں اور اہل علم کے درمیان مقبول ہو ئیں ۔ ان شار اللہ پیش نظر کتاب بھی اپنے موضوع پر کامیاب تصنیف شار کی جائے گی۔ اللہ تعالیٰ اس خدمت کو قبول فرمائے اور ملت کو استفادہ کی توفیق بخشے۔

ربوره ابوالقائم منعانی غفرله مهمدارالیک وردیشر

er-rrayra=mirrorilla

## مقارمه

## حضرت مولا ناخالد سبیف اللّدر حمانی صاحب دامت بر کا تهم صدرآل انڈیامسلم پر سنل لا بورڈ، جزل سیریٹری اسلامک فقد اکیڈی انڈیا وبانی وناظم المعہد العالی الاسلامی حیدرآباد

اسلامی علوم میں فقہ کی بھی بڑی فضیات ہے،اللہ تعالیٰ نے خود دین میں تفقہ حاصل کرنے کی ترغیب دی ہے (توبہ:10) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ جس کے ساتھ خیر چاہتا ہے،اسے تفقہ سے سر فراز کرتا ہے (بخاری: ۱/۱۱) حافظ ابن حجر ؓنے اس حدیث کے ذیل میں لکھا ہے کہ اس سے تمام لوگوں پر علماء کی فضیات اور تمام علوم سے تفقہ فی الدین کا افضل ہونا ظاہر ہوتا ہے، (فتح الباری: ۱/۱۲۳) اسی لئے سلف صالحین کے یہاں حفظ حدیث کے مقابلہ میں تفقہ لیمنی فنم حدیث کی اہمیت زیادہ تھی اور وہ فقہاء کے مرتبہ شناس سے تھے۔

امام ترمذی ایک حدیث کے ذیل میں لکھے ہیں: و کذالک قال الفقهاء و هم أعلم بمعانی الحدیث (ترمذی: ا/۱۱۸) سلیمان بن مہران اعمش جیسے محدث نے ایک موقع پر فرمایا کہ اے جماعت فقہاء! تم طبیب ہواور ہم محض عطار "یا معشر الفقهاء أنتم الأطباء و نحن الصدیادلۃ" (جامع بیان العلم: ۲/۳۱) اس لئے محدثین فقیہ راویوں کی روایت کو قابل ترجیج سجھتے تھے، امام و کیج گہتے ہیں کہ جس حدیث کو فقہاء نقل کرتے ہوں، وہ اس سے بہتر ہے، جس کے راوی صرف محدث ہوں: حدیث یتداولہ

الفقهاء خير من أن يتداولم الشيوخ (معرفة علوم الحديث:١١) الى لئے مافظ ابن حجر كهاكرتے تھے كه حلال و حرام كاعلم فقهاء سے ماصل كرناچا بئے:فان علم الحلال و الحرام انما يتلقى من الفقهاء (فتح البارى:٩/١١)

علامہ ابن تیمیہ جو فقہ وحدیث دونوں کے رمز شاس ہیں، امام احمد سے نقل کرتے ہیں: "حدیث میں تفقہ تفقہ میرے نزدیک حفظ حدیث سے زیادہ محبوب ہے "اور علی بن مدینی فرماتے ہیں کہ "متون احادیث میں تفقہ پیدا کرنا اور راویوں کے احوال کو جانناسب سے اشر ف علم ہے "(منہاج السنة: ۴/۱۱۵) اسی لئے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں کہ: قر آن وحدیث کے بعد اسلام کا مدار فقہ پر ہے، "وبعد از قر آن وحدیث مدارِ اسلام بر فقہ است "(قرة العینین: اے ا) -----افسوس کہ موجو دہ دور کے بہت سے لوگ اپنے عظیم الشان فن بر فقہ است "قدرِ ناشاسی کا ثبوت دیتے ہیں اور علم فقہ میں اشتغال کو معیوب سمجھا ہے، ان کی ناسمجھی پر سوائے افسوس کے بارے میں قدرِ ناشاسی کا ثبوت دیتے ہیں اور علم فقہ میں اشتغال کو معیوب سمجھا ہے، ان کی ناسمجھی پر سوائے افسوس کے اور کیا کیا جاسکتا ہے؟ ایسے لوگوں کے لئے امام ابوالحسن منصور بن اساعیل شافتی (متو فی ۲۰۰۳) کا وہ شعر نقل کرنے کو جی چاہتا ہے، جسے علامہ سمجی آنے نقل کیا ہے:

عاب التفقم قوم لا عقول لهم أن لا يرى ضوء ها من ليس ذا بصر وما عليم اذا عابوه من ضرر ما ضر شمس الضحى وهى طالعة (طقات السكن: ٢/٢١٥)

فقہ حاصل کرنے پر اُن لو گوں نے عیب لگایا ہے، جنہیں عقل نہیں اور ایسے لو گوں کی نکتہ چینی سے کوئی نقصان نہیں، دو بہر کاسورج جوروش ہو، کسی نابینا کا اسے نہ دیکھنا کیا آفتاب کی روشنی کو کوئی نقصان پہنچا سکتا ہے؟

فقہ کے لغوی معنیٰ کسی بات کو جاننے اور سبھنے کے ہیں، قر آن مجید میں کم سے کم دومو قعول پریہ لفظ استعال ہواہے (نساء:۸۷، هود:۹۱)اسی مناسبت سے احکام شرعیہ کے علم کو بھی فقہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، ابتدا میں شریعت کے تمام احکام کے جانے کو "فقہ" کہا جاتا تھا، خواہ عقائد ہوں یا اخلاق، اور عبادات ہوں یا معاملات، قرآن وحدیث میں اسی معنی کے لحاظ سے اس لفظ کا ذکر کیا گیا ہے، جیسے اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: و ما کان المؤمنین لینفروا کافتہ، فلو لا نفر من کل فرقتہ منہم طائفتہ لیتفقہوا فی الدین ..... (توبہ: 10)" اہل ایمان کے لئے یہ مناسب نہیں کہ سبھی کوچ کر جائیں، تو کیوں نہ ان میں سے الدین ..... "

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: من برد الله بہ خیر ایفقہ فی الدین (بخاری: ۱۱/۱) اللہ تعالی جس کے حق میں بہتری چاہتے ہیں، اس کو دین کا تفقہ عطافر ماتے ہیں۔

امام ابو حنیفہ ؓ نے مفہوم میں اسی وسعت کے لحاظ سے ان الفاظ میں فقہ کی تعریف کی ہے: ھو معرفۃ النفس مالھا و ما علیھا (التوضیح:۱/۱۰) انسان کا اپنے حقوق اور فرائض کو جانا" فقہ "ہے۔

اس تعریف میں شریعت کے تمام احکام کو فقہ کے دائرہ میں شامل کیا گیا ہے؛ اسی لئے امام ابو حنیفہ ؓ نے عقائد پر جو کتاب تالیف فرمائی ہے، یاان کی طرف منسوب کی گئی ہے، اس کا نام " الفقہ الا کبر " ہے؛ بلکہ اسی نام سے عقائد پر ایک کتاب امام شافعی ؓ کی طرف بھی منسوب ہے؛ لیکن دستیاب نہیں۔

بعد کو چل کرعقائد کی توضیح اور اخلاقی تربیت نے مستقل فنون کی حیثیت حاصل کرلی؛ چنانچہ عقائد سے متعلق احکام "علم کلام" کہلا یا اور اخلاق سے متعلق مباحث کو "قصوف" کا نام دیا گیا، ان دونوں فنون کے ماہرین کو بھی مستقل حیثیت حاصل ہو گئی اور انہیں "متکلمین" اور "صوفیاء"کالقب دیا گیا، اسی طرح اب وہ عملی ماہرین کو بھی مستقل حیثیت حاصل ہو گئی اور انہیں ہیں؛ بلکہ قانونی حیثیت رکھتے ہیں، ان کو "فقہ" سے احکام باقی رہ گئے، جو محض اخلاقی حیثیت کے حامل نہیں ہیں؛ بلکہ قانونی حیثیت رکھتے ہیں، ان کو "فقہ" سے موسوم کیا گیا اور اسی لحاظ سے ان الفاظ میں فقہ کی تعریف کی گئی: العلم بالأحکام الشر عیۃ العملیۃ من أدلتها التفصیلیۃ بالاستدلال (التاریخ شرح التوضیح: ا/۱۲) فقہ "عملی شرعی احکام "کوان کے تفصیلی أدلتها التفصیلیۃ بالاستدلال (التاریخ شرح التوضیح: ا/۱۲) فقہ "عملی شرعی احکام "کوان کے تفصیلی

دلائل سے استدلال کے ذریعہ جاننے کانام ہے۔

احکام شریعت کاسب سے بڑا ماخذ حدیث ہے؛ مگر حدیثیں اگر چیہ کتاب اللہ کی تشریح وتو ضیح میں بنیادی اہمیت کی حامل ہیں؛لیکن اس کے بعد بھی دو کاموں کی ضرورت باقی تھی،ایک بیر کہ بہت سے احکام خاص کر عبادات کے علاوہ دوسرے مسائل قر آن وحدیث میں صراحتا ؑ ذکر نہیں کئے گئے ہیں؛ بلکہ اُصول ومقاصد کو واضح کر دیا گیاہے؛ تا کہ ہر زمانہ میں پیدا ہونے والے مسائل ووا قعات میں ان سے روشنی حاصل کی جائے اور اُمت کے لئے زندگی کے تمام شعبوں میں شریعت کی رہنمائی حاصل رہے، جیسے قرآن مجید نے کہا ہے: وأشهدوا ذوى عدل منكم (طلاق:٢)ليكن عدل سے كيام ادب؟ قرآن وحديث ميں اس كى كوئى تعریف متعین نہیں کی گئی ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبضہ سے پہلے کسی چیز کو فروخت کرنے سے منع فرمایا (تر مذی، حدیث نمبر: ۱۲۹۲) لیکن قبضه کی حقیقت کیاہے اور کس کیفیت پر قبضه کا اطلاق ہو گا؟ اس کو واضح نہیں فرمایا ہے، اس طرح کے بہت سے احکام قرآن وحدیث میں ملتے ہیں، جن کو مبہم رکھا گیا ہے، اسی طرح بعض مواقع ير صرف أصول و قواعد كى رہنمائى كى گئى ہے، جيساكه قر آن نے كہا: لا تأكلوا أمو الكم بينكم بالباطل الا أن تكون تجارة عن تراض منك (نهاء:٢٩) يعنى معاملات كى بنياد تراضى عاقدين ير ہے؛لیکن کس وفت کی تراضی معتبرہے اور کس طور پر رضامندی کااظہار کیاجائے گا،اس کو قر آن مجیدنے مبہم ر کھاہے، یا جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک قاعدہ مقرر فرما دیا: لا ضرر ولا ضرار (ابن ماجہ، حدیث نمبر: ۲۳۰ ۴) زندگی کے تمام مسائل میں اس قاعدہ کا اطلاق ہو گا؛لیکن کس درجہ کاضر راحکام میں مؤثر ہو گااور د فع ضرر کاطریقتہ کیاہے ،اس کی صراحت نہیں کی گئے۔

اس ابہام واجمال کی حکمت ظاہر ہے؛ کیوں کہ قیامت تک بے شار مسائل جنم لیتے رہیں گے، نئے وسائل پیدا ہوں گے، طریقه کارمیں تبدیلیاں آئیں گی، عرف ورواج بدلے گا، اگر ان تعبیرات اور اُصول و قواعد کا بے لچک مفہوم ومصداق متعین کر دیا جاتا تو ایک عہد کے بعد دوسرے عہد میں اس کا اطلاق د شوار ہو جاتا، اور اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ایک ہزار سال آگے کے واقعات اسی وقت بتادیئے گئے ہوتے تو وہ گزشتہ عہد کے لوگوں کے لئے نا قابل فہم ہوتے؛ اس لئے ان کو مبہم رکھنا اور زمانے کی ضرور توں کے لخاظ سے اس کی تطبیق میں مختلف صور توں کی گنجائش کو باقی رکھنا ایک ایسی نثر یعت کے لئے ضروری تھا، جسے قیامت تک انسانیت کی رہنمائی کرنا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس تطیق و تشری کے لئے اجتہاد کا راستہ کھولا (سنن تر مذی ، حدیث نمبر: ۱۳۲۷) آپ کے جو رفقاء اس کے اہل ہے ، ان کو بعض مسائل میں عملی طور پر اجتہاد و قیاس کا طریقہ بھی سمجھایا اور اس کو کارِ ثواب بتایا (سنن تر مذی ، حدیث نمبر: ۱۳۲۲) ہے کام بعض پہلوؤں سے محد ثین کے کام سے زیادہ دشوار ہے ؛ کیوں کہ اس میں نصوص کے الفاظ ہی کو جمع کرنا نہیں ہے ؛ بلکہ اس کے معانی میں غواصی بھی ضروری ہے ، قر آن وحدیث کے اوامر و نواہی کو سمجھنا، اسر ارو تھم کو جاننا، علت اور مناط تھم کو دریافت کرنا، نئے واقعات پر ان کو منظبی کرنا اور جہال ادلہ تشر عیہ میں بظاہر تعارض ہو، ان میں تطبیق و ترجیح کی دریافت کرنا، یہ ایسی خدمت ہے ، جس کے لئے جمع نصوص اور حفظ معلومات کافی نہیں ہے ؛ بلکہ غیر معمولی ذہانت ، ذکاوت وطباعی اور خداداد فہم و فر است بھی مطلوب ہے۔

فقہاءنے اسی فریضہ کو انجام دیاہے اور اسلامی تاریخ کی بہترین ذہانتیں اس میدان میں استعال ہوئی ہیں، اہم بات سے کہ یہ فقہاء اپنے عہد کے ذہین ترین لوگ ہی نہ تھے؛ بلکہ وہ اپنے عہد میں ورع و تقویٰ کے اور کا کہ بین ترین لوگ ہی نہ تھے؛ بلکہ وہ اپنے عہد میں ورع و تقویٰ کے اور کمال پر بھی فائز تھے، اگر ان کا دماغ علوم و فنون کا گنجینہ تھا تو ان کے قلوب خشیت ِ الی کا خزینہ تھے، امام ابو حنیفہ کا حال یہ تھا کہ ان کے معاصرین ان کو "اعقل آبل الذيمان" بھی کہتے ہیں اور "اور ع أبل

الذرمان " بھی، امام مالک کا حال بیر ہے کہ دوعباسی خلفاء نے صلاح دی کہ ان کی تالیف "مؤطا" کو پورے عالم اسلام کے لئے قانون واجب الطاعة بنادیا جائے؛ لیکن انھوں نے اس کو قبول نہیں کیا، بے پایاں اخلاص اور بے نہایت خشیت و تقویٰ کے بغیر کوئی عالم ایسی پیش کش کور د نہیں کر سکتا، امام احمد بن حنبل مذہب اہل سنت کے د فاع میں کیسی کیسی ابتلاؤں اور آزمائشوں سے گزرے، یہ اسلام کی تاریخ دعوت وعزیمت کاروشن باب ہے، امام بخاریؓ نے کیا کیامصائب بر داشت کئے؛ لیکن دین اور علم دین کی آبر و کو سلاطین کی چو کھٹ پر نثار نہیں کیا۔ غرض کہ فقہاء علم وعمل اور خشیت وورع کے جامع تھے؛ اسی لئے انھوں نے فقہ کو مرتب کرنے میں اپنی دانست کے مطابق کتاب وسنت کی تصریحات اور شریعت کے اصول ومقاصد کو قدم قدم پر ملحوظ رکھا ہے اور ہر اجتہاد کاماخذ قر آن وحدیث سے واضح فرمایا ہے ، انھوں نے قر آن وحدیث کے مقابلہ اپنی رائے اور اینے فہم کو کوئی اہمیت نہیں دی، فقہاء کے اس کارنامے کی اہمیت کا اندازہ اس وقت ہو تا ہے، جب دنیا کے دوسرے مذاہب کے اصل ماخذ اور ان کے علماء کی تعلیمات کا موازنہ کیا جائے، ہندو بھائیوں کے یہاں اصل مذہبی کتابوں کی حیثیت "ویدوں" کو حاصل تھی، جو اُن کے عقیدہ کے مطابق الہامی کتابیں ہیں؛ لیکن جب منوجی نے قانون مرتب کیااور منوسمرتی وجو دمیں آئی، تووہ ویدوں کی اصل تعلیمات سے بالکل مختلف تھی اور اس میں برہمنوں کی نسل پر ستی اور ذات یات کی بنیاد پر تفریق کو مذہب وعقیدہ کا حصہ بنا دیا گیا، یہ منوجی کی ناخوشگوار اور نامنصفانہ ذہنیت کی دَین ہے کہ تعداد کے اعتبار سے ایک معمولی اقلیت ہونے کے باوجو دہز اروں سال سے بر ہمن ہندو معاشرہ کے بے تاج باشارہ رہے ہیں اور بڑی مکاری کے ساتھ انھوں نے موجو دہ جمہوری دور میں بھی اپنی اس حیثیت کو باقی رکھا ہے، اسی طرح علماء یہود نے یہودیوں کے لئے شریعت کے طور پر ''تلمو د " مرتب کی، جس کی تعلیمات تورات کے صحیفوں سے بہت کچھ مختلف ہے اور جس میں بہت ساری باتیں علماء یہود نے اپنی رائے کے مطابق داخل کر دیں، فقہاء اسلام نے نہ صرف کتاب وسنت کے احکام کو مرتب

فرمایا؛ بلکہ استنباط واجتہاد کے ایسے اُصول بھی متعین کر دیئے کہ کوئی شخص اسلام کا نام لے کر دھو کہ دیتے ہوئے شریعت سے آزاد نہیں ہو سکتا اور وہ اس بات پر مجبور ہو گا کہ ہر تھم کے لئے اس کا ماخذ واضح کرے، حقیقت سے ہے کہ جیسے اساءر جال کے فن نے حدیث کو لفظی تحریف سے محفوظ رکھاہے، اسی طرح اُصول فقہ نے شریعت اسلامی کو ہر طرح کی معنوی تحریف سے محفوظ رکھنے میں اہم کر دار ادا کیاہے، اور اس طرح اسلامی تعلیمات بے آمیز طریقہ پر اُمت کے ہاتھوں تک پہنچ سکی ہیں۔

یہ پہلو بھی نہایت اہم ہے کہ فقہاء نے اپنے فہاون اور اجتہادات کو ہمیشہ حکومتوں کے اثر سے آزاد رکھا؛ اسی لئے بہت سے جلیل القدر فقہاء نے سرکاری عہدوں کو قبول کرنے سے گریز فرمایا اور اکثر فقہاء وہ سخے، جن کے تعلقات اپنے عہد کی حکومتوں سے ناخوشگوار رہے، امام ابو حنیفہ گو تو اسی راہ میں جام شہادت نوش کرنا پڑا؛ لیکن امام مالک ، امام شافعی ، امام احمد ، امام بخاری ، علامہ ابن تیمیہ ، سفیان ثوری ، حسن بھری اور کتنے ہی اس میدان کے شہوار ہیں، جن پر حکومتوں کا عماب ہوا اور جو حضرات کسی دینی مصلحت کے پیش نظر بعض حکومتوں سے قریب ہوئے، جیسے امام مالک اور امام ابو یوسف و غیرہ، تو انصوں نے بھی اس تعلق کو حکومت کی حکومتوں سے قریب ہوئے، جیسے امام مالک اور امام ابو یوسف و غیرہ، تو انصوں نے بھی اس تعلق کو حکومت کی اصلاح اور شریعت کی تنفیذ کے لئے استعال کیا، یہی وجہ ہے کہ کتب فقہ میں کثر ت سے ایسے فہاوی موجو د ہیں، اصلاح اور شریعت کی تنفیذ کے لئے استعال کیا، یہی وجہ ہے کہ کتب فقہ میں کثر ت سے ایسے فہاوی موجو د ہیں، جن میں حکومتوں کے بور وظلم سے متعلق شرعی احکام پر روشنی دالی گئی ہے؛ ورنہ اسلام سے قریب ترین مذہب عیسائیت میں ہم دیکھتے ہیں کہ حکمر انوں کو قریب کرنے کے لئے دخرت عیسی علیہ السلام کی بنیادی تعلیمات کو بدل ڈالا گیا اور تو حید کی جگہ شایث نے بچھ اس طرح لے لی کہ پھر حضرت عیسی علیہ السلام کی بنیادی تعلیمات کو بدل ڈالا گیا اور تو حید کی جگہ شایث نے بچھ اس طرح لے لی کہ پھر حضرت عیسی علیہ السلام کی بنیادی تعلیمات کو بدل ڈالا گیا اور تو حید کی جگہ شایث نے بچھ اس طرح نے لی کہ پھر

فقہاء کے اخلاص، خشیت الہی اور تمام رشتہ و پیوند کے مقابلہ میں اسلام کو ترجیج دینے کا ایک پہلویہ ہے کہ جیسے محد ثین نے راویوں کی جرح و تعدیل میں نسبی یا فکری تعلق کو اہمیت نہیں دی، باپ نے بیٹے اور بیٹے نے اپنے باپ پر جرح کی، اسی طرح فقہاء نے بھی اپنی رائے کے اظہار میں اور جہاں اجتہاد واستنباط کی وجہ سے اختلاف رائے پیدا ہوا، وہاں اختلاف رائے کے اظہار میں کسی تکلف سے کام نہیں لیا؛ بلکہ ایک شاگر د نے اپنے استاذ کی رائے کو درست نہیں سمجھا تو ہر ملا اختلاف رائے کا استاذ کی رائے کو درست نہیں سمجھا تو ہر ملا اختلاف رائے کا اظہار کیا اور کسی شخصیت کی محبت واحتر ام میں ادنی کمی کئے بغیر ان پر تنقید کی؛ اس لئے کتب فقہ میں اختلاف رائے ایسی بات نہیں، جس پر فقہاء کو مطعون کیا جائے؛ بلکہ بید ان کے اخلاص اور تعلق مع اللہ کی دلیل ہے اور ساتھ ہی ساتھ امیں احترام میں اور بوقت ضرورت وسعت و گنجائش کا باعث ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ اُمت کو فقہاء کا شکر گزار اور احسان مند ہونا چاہئے کہ قر آن وحدیث اور آثار صحابہ میں جو تعلیمات ہز ارول صفحات میں بھری ہوئی تھیں اور جن کو سمجھنے کے لئے عمریں در کار تھیں، نیز عوام کے لئے جن کی تحقیق کرناد شوار تھا، فقہاء نے ان تعلیمات کو کشید کر کے اس کاعطر لوگوں کے سامنے پیش کر دیا اور شریعت اسلامی کو ایک مکمل نظام حیات کی شکل میں مرتب فرمادیا، جس میں عبادات سے کر معاملات، معاشی نظام، اُصول سیاست وطریق حکمر انی اور زندگی کے تمام گوشوں کو ایک نظم وار تباط کے ساتھ مرتب کر دیا گیا اور اُمت کے لئے شریعت اسلامی پر عمل کرنے کی ایک شاہر اہ بنادی گئی، اس طرح کہا جا سکتا ہے کہ فقہ اسلامی کتاب وسنت کی عملی تشکیل اور صورت گری سے عبارت ہے۔

یہ اسلام کا اعجاز اور شریعت اسلام کی ابدیت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ختم نبوت کی دلیل ہے کہ اسلامی تاریخ میں ہمیشہ فقہاء کا کارواں رواں دواں رہاہے، اور ہر زمانہ میں ارباب افقاء نے اپنے عہد کے مسائل کو حل کیاہے، الحمد لللہ آج بھی پورے تسلسل کے ساتھ یہ کوششیں جاری ہیں، اس خدمت میں شروع سے ہندوستان کو امتیازی حیثیت حاصل ہے، مسلمانوں کے عہد حکومت میں بھی بڑے اہل علم پیدا ہوئے، اور فقہ و فقایٰ کے میدان میں انھوں نے ایسے کارنامے انجام دیئے جو زندہ جاوید بن گئے، پھر جب برطانوی

استعاریت کا دور آیا تو گو جنگ آزادی کا معرکه گرم تھا؛ لیکن علاء ربانیین نے تبھی بھی اپنے اس فریضہ سے غفلت نہیں برتی جس کا آغاز شاہ عبد العزیز محدث دہلوئ سے ہوااور آج بھی یہ سلسلہ جاری ہے۔

فقہ کا ایک اہم شعبہ نوازل فقہ ہے، لیمنی ہر دور میں جونے مسائل پید اہوں اُن کا حل، اگر چہ موجودہ ہند وستان میں اس مقصد کے لئے سب سے پہلے سیدی وسندی حضرت مولانا ابو الحن علی ندویؓ نے مجلس تحقیقات شرعیہ کی بنیادر کھی، پھر جمعیۃ علماء ہند کے زیر نگر انی ادارہ مباحث فقہیہ قائم ہوا، جس کے اصل محرک حضرت مولانا سید میاں صاحب دیو بندیؓ تھے؛ لیکن نوازل کی کثرت کے اعتبار سے ان اداروں کی خد مت بہت ہی محدود تھی، اس پس منظر میں ماضی قریب میں حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمیؓ نے اسلامک فقہ اکیٹری کی بنیادر کھی، جس نے اس عمل کو ادارہ سے تحریک اور کوزہ سے دریا بنادیا، جس کی گونج آج سارے عالم میں سنی جاتی ہے، اللہ نے ان کو زمانہ آگاہی و سیع الفکری، تفقہ اور بالغ نظری عطا فرمائی تھی، انھوں نے اس مقصد کے لئے جو قافلہ تیار کیا، ان میں ایک نام مجبی فی اللہ حضرت مولانا اختر امام عادل قاسمی زید مجدہ کا بھی ہے، مقصد کے لئے جو قافلہ تیار کیا، ان میں ایک نام مجبی فی اللہ حضرت مولانا اختر امام عادل قاسمی زید مجدہ کا بھی ہے، اللہ نے ان کو زمانہ تحقیق اور جہد مسلسل کی توفیق سے نوازا ہے، کئی بیش قیمت کتابیں ان کے اللہ سے آپھی ہیں اور جہاد مسلسل کی توفیق سے نوازا ہے، کئی بیش قیمت کتابیں ان کے قلم سے آپھی ہیں اور جہاطور پر اہل علم سے داد حاصل کر چکی ہیں۔

لیکن اس وقت ''نوازل الفقہ "کے نام سے اُن کی جو کتاب بلکہ مضامین کا مجموعہ میر ہے سامنے ہیں، وہ مستقبل میں ان کی تمام تالیفی خدمات میں ان شاء اللہ سر فہرست جگہ پائے گا، اس وقت یہ ۲/ جلدوں میں شائع ہونے جارہا ہے، اور اس میں بہت سے متنوع اور مفید مضامین آ گئے ہیں، اسلامی قانون کی معنویت، تقلید کی اہمیت، مشاجرات صحابہ کے سلسلہ میں اہل سنت والجماعت کا نقطہ نظر، دو سرے فقہی مذاہب کی طرف عدول کے اصول، ضرورت وحاجت کی شرعی حیثیت، عبادات، معاشرت اور معاملات سے متعلق بہت سے جدید مسائل کی شخیق اور بعض ساجی مسائل وغیرہ پر تفصیل سے روشنی ڈالی گئی ہے، زیادہ تر مقالات اسلامک فقہ مسائل کی شخیق اور بعض ساجی مسائل وغیرہ پر تفصیل سے روشنی ڈالی گئی ہے، زیادہ تر مقالات اسلامک فقہ

اکیڈی کے سوالنامہ کے جوابات پر مشتمل ہے، بعض وہ ہیں کہ جن پر اکیڈی کے بعد ادارہ مباحث فقہیہ نے بھی سیمینار منعقد کیا، اور بعض وہ ہیں جو خالصتاً مباحث ِ فقہیہ کے جوابات ہیں، بعض ان کے علاوہ بھی ہیں، بہر حال ہر مقالہ محنت اور تحقیق کے ساتھ لکھا گیا ہے، اور فقہ کے اساتذہ وطلبہ اور اصحاب علم ودانش کے لئے بڑی افادیت کا حامل اور فتیتی سوغات ہے۔

مصنف گرامی ایک اہم علمی اسلامی، اصلاحی، احسانی خاندان سے تعلق رکھتے ہیں، اور وہ خود درس نظامی کے کہنہ مشق مدرس اور بافیض استاذ ہیں، دعاء ہے کہ اللہ تعالی ان کی اس کاوش کو شرف قبولیت عطافر مائے اور ہم سب کو اپنی مرضیات پر قائم رکھے۔

خالد سيف الله رحماني (خادم: المعهد العالى الاسلامي حيد رآباد) ۲۸/محرم الحرام ۱۳۳۵ ه ۱۲/اگست ۲۰۲۳ء

# حرف آغاز

الحمدالله رب العالمين و الصلوة و السلام على سيدنامحمدامام المرسلين! امابعد يه كتاب جو آپ كے ہاتھوں ميں ہے ، نئے فقهی موضوعات و مسائل پر مير ہے لکھے گئے مضامين و تحريرات كا منتخب مجموعہ ہے ، جو ميں نے فقهی سيميناروں اوراجتماعات كے لئے ياديگر مواقع پر لکھے تھے ، ان ميں مسائل كی تصوير بھی ہے ، تحقيق و تجزيہ بھی ، فتلف حالات پر ان كی تطبیق بھی ہے ، اور آخر ميں نتائج بحث بھی ، اکثر مسائل ميں ہمارے معتبر فقهی اداروں کے فيصلے بھی شامل كئے گئے ہیں ، تاكہ محققین كے علاوہ اصحاب افتاء اور عام مسلمانوں كے لئے بھی یہ كتاب مفید ثابت ہو اور نئے مسائل میں پورے اعتماد كے ساتھ اس كو فقہ و قاوئ كا كا خذ بنایا حاسكے۔

#### نئے فقہی مسائل پر میرے لکھنے کی سر گذشت

نے فقہی مسائل پر میرے لکھنے کاسلسلہ ۱۹۸۹ء سے شروع ہوا، شعبۂ افتاء سے فراغت کے بعد میں اس وقت دارالعلوم دیو بند میں معین المدرس تھا، ایک دن حضرت الاستاذ مولانا مفتی مجمہ ظفیر الدین مفتاحی ﴿ جن کے پاس میں نے فتویٰ نویسی کی مشق کی مشی ) کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے ایک سوالنامہ میری طرف بڑھاتے ہوئے فرمایا کہ اس کا جواب تیار کرنا ہے۔۔۔۔۔ حضرت مفتی صاحب مجھ سے اس طرح کے کام لیت رہے تھے ، ایک بار علی گڑھ مسلم یونیور سیٹی کا پرچہ سوالات مجھ سے بنوایا، وہ نصوف واخلاق کی مشہور کتاب "الرسالة القشریة" کا پرچہ تھا، جو وہاں شعبۂ دینیات میں داخل تھی، میرے لئے یہ بالکل نامانوس اورا جنبی کتاب تشمی ، لیکن میں نے تھم کی تعمیل کی اوراللہ پاک نے مشکل آسان فرمادی۔۔ اسی طرح مفتی صاحب کے تھی ، لیکن میں نے تھم کی تعمیل کی اوراللہ پاک نے مشکل آسان فرمادی۔۔ اسی طرح مفتی صاحب کے

ترتیب فناویٰ کے کام میں بھی کچھ دنوں میں شریک رہاتھا۔

پہلا فقہی مقالہ

میں نے سوالنامہ پر نظر ڈالی تو بیہ اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا کی طرف سے آیا تھا، اور مشہور ومعروف عالم وفقیہ حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی ؓ اس کے داعی اورروح رواں تھے ، جن کی زیارت سے اس و قت تک میں محروم تھا،ان کاایک عالمی فقہی سیمینار چند ماہ قبل دہلی میں ہو چکاتھا، جس کی گونج پورے ملک میں سنائی دے رہی تھی، ہندستان میں وہ اپنی نوعیت کاپہلا سیمینار تھا،خاص طور پر علاء کے حلقہ میں یہ ایک حیرت انگیز قدم تھا،اپنے اغراض واہداف کے اعتبار سے بھی ،اور حسن انتظام اور معیار کے لحاظ سے بھی ،۔۔۔ اس سے ایک سال قبل قاضی صاحب ؓ کے تحقیقی و دستاویزی مجلہ بحث و نظر کی بھی شہرت سنی تھی ،اور غالباً مفتی صاحب کے پاس ہی اس کا کوئی شارہ دیکھنے کا اتفاق ہوا تھا، یہ بھی اپنی نوعیت کا ہندستان میں واحدر سالہ تھاجوا پنے علمی و شخقیقی مضامین اور حسن طباعت کے لحاظ سے بلند معیار کاحامل تھا،اور بظاہر خشک علمی موضوعات کے باوجود ہز اروں اہل علم اس کے خریدار تھے ،اور کہنا چاہئے کہ اسی رسالہ نے اولاً فقہ اکیڈمی اور فقہی سیمینار کی زمین تیار کی ۔۔۔ غرض حضرت قاضی صاحب کی شہرت وعظمت سے میرے کان آشا تھے،اوران سے ملنے کا شتیاق بھی تھا، سیمینار کی اطلاع ملی توبیہ آتش شوق بھڑک اٹھی ، اور میں حضرت مفتی صاحب کے تھم کی تغمیل کے لئے راضی ہو گیا، سوالنامہ کئی موضوعات پر مشتمل تھا، کرنسی نوٹ کامسکلہ مجھے دیا گیا، یہ موضوع میرے لئے بالکل نیاتھا، شعبۂ افتاکی طالب علمی کے دوران تبھی اس مسّلہ کویڑھنے کا اتفاق نہیں ہواتھا،اور نہ بیہ ہنر معلوم تھا کہ نئے مسکلہ کو قدیم کتب فقہ سے کیسے حل کیاجا تاہے؟ قدیم کتب فقہ میں بھی میر امبلغ علمی شامی اور عالمگیری سے آگے نہیں تھا، سوالنامہ کے اندر موجودہ معاشی پس منظر میں جس طرح نئے گوشے ابھارے گئے تھے،اس غریب طالب علم کوان کی ہوا بھی نہیں لگی تھی،سوالنامہ کوشوق کے ہاتھوں مفتی صاحب سے لے

تولیاتھا، لیکن اندر کی مشکلات کااندازہ نہیں تھا، علم و شخقیق کی اس وادی میں قدم رکھنا آسان نہیں تھا۔ بیہ قدم بلائیں بیہ سواد کوئے جاناں وہ پہیں سے لوٹ جائے جسے زندگی ہو پیاری

لیکن میں نے ہمت نہیں ہاری، اور تدریس کے علاوہ باقی ساراوقت کتب خانہ میں گذار کر صرف پندرہ دن کے اندر میں نے اپناپہلا فقہی مقالہ تیار کرلیا، جس کاعنوان تھا:"کرنسی نوٹ کانٹر عی حکم "مفتی صاحب نے توجیحے صرف حوالے اور مواد نکالنے اور مخضر جواب لکھنے کا حکم دیاتھا، کوئی با قاعدہ مقالہ لکھنے کی ذمہ داری نہیں دی تھی، لیکن میر ہے شوق کے قدم رکے نہیں اور منزل پر پہونچ کر ہی میں نے دم لیا۔
داری نہیں دی تھی، لیکن میر ہے شوق کے قدم رکے نہیں اور منزل پر پہونچ کر ہی میں نے دم لیا۔
تہماری راہ میں چلنے کی ہے خوشی ایسی

میں نے مقالہ مفتی صاحب کو پیش کیاتووہ بے حد مسرور ہوئے، پھر میں نے وہ مقالہ بغیر کسی پیشگی اجازت واطلاع کے دہلی اکیڈمی کے دفتر بھی بھیج دیا، یہی مقالہ بعد میں حضرت قاضی صاحب ؓسے تعارف کا ذریعہ بنا۔

### فقهی سیمینار میں پہلی شرکت

جب سیمینار کے دن قریب آئے تو حضرت مفتی صاحب نے خودہی بحیثیت رفیق سفر ساتھ چلنے کی پیش کش فرمائی ،اس طرح یہ فقیر بے نوا پہلی بار خادمانہ حیثیت سے دوسرے فقہی سیمینار (منعقدہ دہلی) میں شریک ہوا،اور قاضی صاحب کی پہلی زیارت اسی موقعہ پر نصیب ہوئی اوران کے بے پناہ علم وبصیرت ،ب نظیر قوت استدلال،اور شفقت واخلاق کر بمانہ سے بے حدمتاکژ ہوا،میر امقالہ بھی پروگرام میں شامل تھااور مفتی صاحب کو یہ دیکھ کر خوشگوار جیرت ہوئی تھی،اور گو کہ میں پیشگی دعوت کے بغیر حاضر ہوا تھا،لیکن دیگر

مندوبین کی طرح میری طلب واستحقاق کے بغیر کرایہ اوراساب ضیافت مجھے بھی پیش کئے گئے، پھر قاضی صاحب ؓ گی بیش کئے گئے، پھر قاضی صاحب ؓ گی بیہ شفقت ان کی حیات کے آخری کھات تک باقی رہی، بلکہ روزافزوں ہوتی چلی گئی، فرحمہ اللہ۔ فقہی سیمینار کی اہمیت وضر ورت

بہر حال بہ تو فقہی سیمینار میں میری پہلی شرکت کی روئیداد تھی،اس سیمینار میں دارالعلوم دیوبند سے کئی اکابر اساتذہ اور مفتیان کرام شریک ہوئے،علاوہ ہندستان بھر سے چوٹی کے اہل علم اور نمائندہ ہستیاں بھی موجو د تھیں، نیز پاکستان، بنگلہ دیش ،برطانیہ ،افریقہ ،افغانستان ،شام ،سعودی عرب ،کویت اور قطر وغیرہ پورے عالم اسلام کی یہاں پر نمائندگی تھی، جن اکابر علماء اور مصنفین کے صرف نام سنے تھے یاان کی کتابیں پورے عالم اسلام کی یہاں پر نمائندگی تھی، جن اکابر علماء وفقہاء کے علاوہ ماہرین معاشیات ،اور بینکوں کے پڑھی تھیں ،وہ سب صف بہ صف یہاں رونق افروز تھے ،علماء وفقہاء کے علاوہ ماہرین معاشیات ،اور بینکوں کے ذمہ داران بھی موجود تھے ، یہ پروگرام ہمدرد یونیور سیٹی میں ہواتھا، اور جدید ترین معیار پر اس کی تیاری کی گئی قبی ،موضوعات کو پیش کرنے کااند از ، قاضی صاحب کا تجزیہ اور پھر ان پر مباحثے اور تجاویز وغیرہ ہر چیز اپنی حگہ جرت انگیز تھی۔

سیمینار میں نثر کت کے بعد اندازہ ہوا کہ عصر حاضر میں اس طرح کے پروگراموں کی کیسی ضرورت ہے ، اور کتنے نئے مسائل ہیں جن میں دنیا نثر عی رہنمائی کی مختاج ہے ، آج اصحاب اجتہاد علماء موجود نہیں ہیں ، جن سے نئے مسائل کے لئے رجوع کیا جاسکے ، فقہ واجتہاد کے لحاظ سے یہ قط الرجال کا دور ہے ، لا ئق افر ادروز بروز کم ہوتے چلے گئے ، لیکن مسائل کم نہیں ہوئے ، بلکہ موجودہ سائنسی ترقیات نے ان کی تعد اداور بڑھادی ہے ، ان حالات میں نئے مسائل کے حل کی صورت کیا ہوگی ؟

ایک نئے علمی دور کا آغاز

یه فقهی سیمیناراسی سوال کاجواب اوراسی سلسله کی ایک سعی بلیغ تھی ، الله پاک حضرت قاضی

صاحب ؓکے درجات بلند کرے اوران کی قبر کونورسے معمور کرے (آمین)،انہوں نے بروقت اس ضرورت کااحساس کیااور انتہائی مشکل حالات میں (کم از کم برصغیر کی حد تک) ایک نئے علمی عہد کی بنیادر کھی ،اورا پنی یوری باقی ماندہ زندگی اس کار عظیم کے لئے وقف کر دی، علاء اوراصحاب افتاء کو جگایا اوران کو کام پر لگایا، نئی نسل کو تیار کیا کہ وہ بزر گوں کے نقوش پاکی پیروی کریں ، تا کہ ان کے بعداس کام کانسلسل جاری رہ سکے ، بلاشبہ قاضی صاحب اس دور میں پہلے نقیہ تھے جنہوں نے بیہ صورانقلاب پھو نکا،اورایک جھوٹی سی جماعت کے ذریعہ ا یک بڑے کام کا آغاز فرمایا،ملک میں اکابر علماء کی کمی نہیں تھی ،خو دان کے اساتذہ اور مشائخ بھی موجو دیتھے ، بڑے ادارے اور تنظیمیں بھی تھیں ، بعض وہ ادارے بھی تھے جن کی اس میدان میں روشن تاریخ رہی ہے ، مثلاً دارالعلوم ندوة العلماء لكصنوً كي مجلس تحقيقات شرعيه ،اورجمعية علاء مند كاادارة المباحث الفقهية بهاري علمي وملی تاریخ کافیمتی سرمایہ ہیں،اسی طرح فقہ جدید اور فقہ الا قلیات کے لئے حکیم الامت حضرت مولانااشر ف علی تھانوی ؓ کی جو مساعی جمیلہ رہی ہیں ،اور عہد جدیدپر اس کے جو گہرےانڑ ات پڑے ہیں ،وہ اس ملک کی تاریخُ کاروشن باب ہے، امد ادالفتاویٰ اس عہد کی شاند اریاد گارہے، انفر ادی کو ششوں میں حضرت مولانامفتی محمد شفیع صاحب ؓ (یا کستان )،استاذ گرامی حضرت مولانامفتی نظام الدین اعظمی ؓ (دیوبند) اور حضرت مولانابر ہان الدین ستنجلي (لکھنو) اور بعض دیگر علاء کی فقهی خدمات بھی نا قابل فراموش ہیں ، لیکن عرصہ ہوا کہ یہ چیزیں قصیر یار پینہ بن گئی تھیں ،اور بر صغیر کے علمی ماحول میں ایک جمو داور تغطل کی کیفیت طاری تھی ،ہمارے دور میں اس سناٹے کوسب سے پہلے قاضی صاحب نے توڑا،اوراس فکر کوایک تحریک اورانقلاب کی صورت عطاکی، یہ ایک تاریخی سیائی ہے جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔

فقهی مجالس کی شرعی حیثیت

یہ بات شاید آج کی نسل کو سمجھ میں نہ آئے جب ہر طرف گویا فقہی بحث و شمحیص اور علمی تحقیقات

کی بہارآئی ہوئی ہے، اور ہندستان کے کئی بڑے ادارے اس کی قیادت کررہے ہیں، لیکن میں جس دور کی بات کررہا ہوں، اس دور میں یہ بالکل ایک نئی چیز تھی ، اسی لئے جہاں ایک طرف علماء کی بڑی تعداد نے اس کا خیر مقدم کیا ، اور اس کو وقت کی آواز اور اس عہد کی ضرورت قرار دیا ، وہیں دوسری طرف علماء کی ایک تعداد شک وشبہ میں مبتلا تھی ، جس میں کئی نامور ہستیاں بھی شامل تھیں ، کئی حضرات نے اس طرح کے اجتماعات کی شرعی حیثیت پر بھی سوال اٹھادیا تھا کہ کیاان علماء کو نئے مسائل پر احکام صادر کرنے کا اختیارہے؟ اجتماعات کی شرعی حیثیت پر بھی سوال اٹھادیا تھا کہ کیاان علماء کو نئے مسائل پر احکام صادر کرنے کا اختیارہے؟ احداف کے یہاں فقہاء کے سات (ک) طبقات مشہور ہیں <sup>1</sup>، آج کے مفتیان ان میں سے کس طبقہ میں آتے ہیں؟ مسائل میں اجتہاد اور تخریخ احکام کاحق یا تو جمتہد مطلق کو ہے یا مجتہد فی المذہب اور مجتهد فی المسائل کو،

- ہماری کتب فقہ میں طبقات فقہاء کی بحث آئی ہے، جس میں فقہاء متقد مین کوسات (۷) طبقات میں تقسیم کیا گیا ہے:

- (۱)طبقهٔ اولی: مجتهدین مطلق، جس میں ائمهٔ اربعه آتے ہیں۔
- (٢) طبقهُ ثانيه: مجتهدين في المذهب، اس ميں امام ابويوسفٌّ، امام محمدٌ أور حضرت امام ابو حنيفةٌ كے جمله تلامذه آتے ہيں۔
- (۳)طبقهٔ ثالثه: مجتهدین فی المسائل، به حضرات ان مسائل میں اجتهاد کرتے ہیں جن میں اصحاب مذہب سے کوئی روایت نہ آئی ہو، جیسے امام خصاف ؓ، امام ابو جعفر طحاویؓ، اورامام ابوالحسن کرخیؓ وغیر ہ۔
  - (۴) طبقهٔ رابعه: اصحاب تخریجی، مقلدین کاطبقه ہے، جیسے امام ابو بکر رازی ٌوغیر ہ۔
  - (۵)طبقهٔ خامسہ: اصحاب ترجیح، یہ مقلدین میں دو سرے نمبر پر ہیں، جیسے امام ابوالحسین قدوری ؓ، اور صاحب ہدایہ وغیر ہ۔
- (۲) طبقہ سادسہ:اصحاب التمییز، یہ ان مقلدین کی جماعت ہے جوا قویٰ، قوی اور ضعیف روایات کے در میان فرق کرنے پر

قادر ہوتے ہیں۔

(۷) طبقه سابعہ :عام اصحاب التقليد، جواقويٰ، قوی ،اور ضعيف روايات ميں فرق کرنے پر قادر نہيں ہوتے اور کھرے کھوٹے ميں فرق نہيں کرسکتے (طبقات المجتهدین ،مؤلفہ ابن کمال پاشا (مخطوطہ ) مکتبة الدراسات العلياء ،جامعہ بغداد ،رقم نمبر ۲/۱۵ اص۲)

اس کومتاُخرین فقہاء میں علامہ شامی ؓ اور ملاعلی قاری ؓ وغیرہ نے تائید کے ساتھ نقل کیا ہے (شرح عقو درسم المفتی لابن عابدین ،ص۹، مکتبہ البشریٰ کراچی وسلم ہے شُمُّ العَوارِضِ فی ذمِّ الرُّوافِضِ ص ۱۱۱ تا۱۱۵ ،المؤلف : علی بن (سلطان ) محمہ ، أبو الحسن نور الدین الملا الھروی القاری (ت ۱۷ ا ۱۰ ام) المحقق : د مجید الخلیفة الناشر : مرکز الفر قان للدراسات الإسلامیة الطبعة الأولی ،۱۳۲۵ه – ۲۰۰۴م)

زیادہ سے زیادہ اس کواصحاب تخر نج تک وسیع کیا جاسکتا ہے ، آج جو علماء فقہی سیمیناروں میں شریک ہوتے ہیں ، پہلے وہ اپنی حیثیت واضح کریں کہ وہ ان طبقات میں سے کس طبقہ میں شامل ہیں ؟ اس تعیین کے بغیر ان کے فیصلوں کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے اور نہ ان سمیناروں کاجواز باقی رہتا ہے۔

# ابن کمال پاشاکی "تقسیم طبقات "احناف کے بہاں متفق علیہ نہیں ہے

(۱) حالا نکہ یہ درجہ بندی جو سب سے پہلے ابن کمال پاشا (م میں وہ مطابق ۱۹۳۴ء) <sup>2</sup>نے کی ، یا بعض علماء کے مطابق علامہ قاسم بن قطلوبغاً (م وی وہ ہے) کے استاذ حضرت احمد شہاب الدین بن علی بن عبد القادر بن محمد مقریزی (م ۱۹۳۸ھ) نے کی <sup>3</sup>، یہ تمام فقہاء احناف کے نزدیک متفق علیہ نہیں ہے ، بلکہ بہت سے فقہاء نے اس درجہ بندی پر تنقیدیں کی ہیں۔

ک اس تقسیم پر سب سے مفصل اور بصیرت افروز تنقید علامہ شہاب الدین ہارون ابن بہاء الدین مرجانی متوفی ۲۰۰۱ سے ابنی کتاب "ناظورۃ الحق فی فرضیۃ العشاءوان لم یعنب الشفق "میں کی ہے، جس کا ایک مخطوطہ کتب خانہ ندوۃ العلماء کے ذخیر ہُ مخطوطات میں موجود ہے ،اوراب استنبول سے شائع بھی ہو چکی ہے، علامہ مرجانی نے اس کو صحت سے بہت دوراور محض توہم قرار دیاہے،ان کا کہناہے کہ سلف سے اس کاکوئی شبوت نہیں ہے۔

<sup>3</sup>- بحث و نظر شاره اس<sup>م</sup> ص ۲۷

"بل هو بعید عن الصحة بمراحل ،فضلا عن حسنه جِدًا ؛فانه تحكمات باردة ، وخیالات فارغة، و كلمات لا روح لها ،وألفاظ غیر محصلةالمعنی ،و لاسلف له فی ذلک المدعی ،و لا سبیل له الی تلک الدعوی ،وان تابعه من جاء من عقبه من غیر دلیل یتمسک به ،وحجة تلجیه الیه" 4

النافع الكبير لمن يطالع الجامع الصغير "ميں اس تقسيم پر النافع الكبير لمن يطالع الجامع الصغير "ميں اس تقسيم پر

این عدم اطمینان کا اظهار کیا اور اس ذیل میں علامہ مر جانی آور دیگر علماء کے حوالے دیئے ہیں۔
"و کذا ذکرہ من جاء بعدہ مقلداً لہ الّا أنّ فیہ أنظار اشتی من جهة ادخال من فی الطبقة الأعلی فی الأدنی، قد أبدا ها الفاضل هارون بن بهاء الدین بن شهاب الدین المر جانی الحنفی 5

کے علامہ زاہد الکوٹریؒ (م اے سامے) نے بھی اپنے متعد در سائل خصوصاً'' حسن التقاضی فی سیر ۃ الامام ابی یوسف القاضی'' میں اس تقسیم پر بھر پور نفذ کیاہے 6

ہمشہور حنفی فقیہ شیخ الازہر محمد بخیت المطیعی (م ۳۵۳ام ص) نے بھی اپنی کتاب" ارشاد اہل الملۃ الیٰ اثبات الاصلۃ "میں اس تفسیم کوغلط قرار دیاہے اوراس کی بعض خامیوں کی نشاند ہی کی ہے <sup>7</sup>

اسی طرح مصرکے مشہور فقیہ شیخ ابوز ہر ہ ٹنے اپنی کتاب" ابو حنیفۃ، حیاتہ "میں اس تقسیم پر مفصل

 $^8$ اور متوازن کلام کیاہے

<sup>4-</sup>ناظورة الحق ص١٩٢، دارالحكمة ، استنبول سي٣٣ أبير

<sup>5-</sup>النافع الكبير ص ا ا تاليف: مولا ناعبد الحي فرنگي محليٌّ، ادارة القر آن والعلوم الاسلامية كرا جي، الهماييه

<sup>6-</sup> حسن التقاضي في سيرة الامام ابي يوسف القاضي، ص ٢٣ تا٢٩، علامه زاہد الكونزيُّ، دارالا نوار مصر، ٣٦٨ إه

<sup>7-</sup>ارشاد اهل الملة الى اثبات الاهلة ص ٣٧٩ تا ٢٥

<sup>8-</sup> ابو حنیفة ، حیاته و عصره و آراءه الفقهیة ، ص ۴۴ ۴ تا • • ۵ ، دارالفکر العربی بیروت ، <del>۱۳۲۹</del> ه

# ابن کمال پاشاً گی در جه بندی کا جائزه

(۲) میں اس ضمن میں ہونے والی بعض تنقیدات کی طرف اشارہ کرناکافی سمجھتا ہوں:

طبقة اولى

اربعہ وغیرہ، جو خود قواعد واصول کی تاسیس کریں، اوراصول و فروع میں کسی کی تقلید کئے بغیر مسائل کا استنباط کریں، مگر اس تشریح میں کسی کی تقلید کئے بغیر مسائل کا استنباط کریں، مگر اس تشریح میں کمزوری بیہ ہے کہ اس درجہ کا استقلال اور عدم تقلید تو ائمہ اربعہ کے یہاں بھی نہیں ماتا، کیوں کہ ہر امام کے فقہی مجتہدات پر اس علاقہ میں رائج مکاتب فقہیہ کے اثر ات پڑے ہیں، امام ابو حنیفہ کے بیشتر رجحانات پر فقہاء عراق یعنی حضرت علی اور حضرت ابن مسعود و فقیرہ کے شاگر دوں کی چھاپ ہے، امام مالک ابن انس کے یہاں حضرت عبد اللہ بن عراق، حضرت زید بن ثابت کے شاگر دوں اور مدینہ کے فقہاء سبعہ بالخصوص ربیعۃ الرائ کے یہاں حضرت عبد اللہ بن عراق فقہاء سبعہ بالخصوص ربیعۃ الرائ کے اثر ات ملتے ہیں، امام شافعی حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ و دونوں فقہی تلامٰہ ہ مثلاً حضرت مسلم بن خالد وغیرہ سے متاثر نظر آتے ہیں ، اسی کے ساتھ انہوں نے دونوں فقہی سرچشموں (فقہ عراق اور فقہ تجاز) سے بھی کسب فیض کیا ہے، مگر ان حضرات نے سابقہ کسی بھی قول کو محض شاید کی بنایر نہیں بلکہ دلیل کی بنایر اختیار کیا تھا۔

اسی طرح طبقه اولی کے بارے میں ابن کمال گایہ شرط لگانا کہ اصول و فروع میں کسی کی تقلید نہ کریں،اس وقت صحیح ہو سکتاہے،جب کہ مجتہد فی الشرع کے لئے دوسرے مجتہد کی تقلید کو ممنوع قرار دیاجائے، حالا نکہ یہ مسئلہ اپنی جگہ خود مختلف فیہ ہے، بعض اہل اصول نے اس مسئلہ میں آٹھ اقوال ذکر کئے ہیں، 9 مسئلہ میں آٹھ اقوال ذکر کئے ہیں، 9 مسئلہ میں آٹھ اقوال ذکر کئے ہیں، 9

<sup>9-</sup>نهاية السؤل للدسنوي، ص١٩٥٤ تا ٥٩١

اس بات پر تو تقریباً اتفاق ہے کہ جس مسئلہ میں امام نے اجتہاد کر کے ظن غالب کی بنا پر ایک رائے قائم کر لی، اس میں کسی امام کی تقلید جائز نہیں ہے، لیکن جس مسئلہ میں اس نے ابھی تک اجتہاد نہیں کیا ہے، کیا اس میں وہ دوسرے امام کی تقلید کر سکتا ہے ؟، یہ کافی مختلف فیہ ہے، تقلید کے جواز کے قائلین میں علاء اصول ہی نہیں بلکہ بعض ائمہ مجتہدین بھی ہیں، مثلاً حضرت سفیان توری ، حضرت اسحق بن راھویہ اور امام احمد بن حنبل اوغیرہ، امام ابو حنیفہ گی ایک روایت جواز کی ہے، امام محرات مجتہد کے لئے اپنے سے زیادہ علم رکھنے والے مجتہد کی تقلید کو درست قرار دیتے ہیں، قرطبی کے بیان کے مطابق موطامیں امام مالک کے تمسکات سے ظاہر ہو تا ہے کہ ان کے نزد یک مجتہد کے لئے دوسرے مجتہد کی تقلید جائز ہے، بلکہ ابن جریر طبری کے بیان کے مطابق صحابہ میں بھی حضرت عبر اللہ بن مسعود اوجود مقام اجتہاد پر فائز ہونے کے حضرت عبر اللہ بن مسعود اوجود مقام اجتہاد پر فائز ہونے کے حضرت عبر اللہ بن مسعود اوجود مقام اجتہاد پر فائز ہونے کے حضرت عبر اللہ بن مسعود اوجود مقام اجتہاد پر فائز ہونے کے حضرت عبر اللہ بن مسعود اوجود مقام اجتہاد پر فائز ہونے کے حضرت عبر اللہ میں اسے قول کو جھوڑ دیتے تھے 10

ان اکابر کے اختلاف کے بعد مجتہد فی الشرع کے لئے اصول و فروع میں عدم تقلید کی شرط لگانا کیسے درست ہو سکتا ہے؟

#### طبقه ثانيه

<sup>10</sup>- بحث و نظر شاره اسه، ص ۷ م، مضمون مفتی عثیق احمد بستوی صاحب استاذ ندوة العلماء لکھنؤ

نوازل الفقة (جلد اول) ز حرف آغاز – مؤلف

طرح نجاست خفیفہ اور غلیظہ کا معیار کیا ہونا چاہیے ، فقہاء کا اختلاف یا نصوص کے در میان تعارض؟ یہ اصولی مسائل ہیں، جن میں صاحبین کا امام صاحب ؓ سے اختلاف ہواہے گو کہ اس کی تعداد بہت کم ہے۔

علامہ مَر جانی ؓ نے بڑی جیرت کے ساتھ لکھاہے کہ امام احمد ابن حنبل گوطبری ؓ نے فقہاء مین شار نہیں کیا اور کہا کہ وہ حفاظ حدیث میں سے ہیں، ابن جریر ؓ کی یہ بات بہت مشہور ہے، پھر کیسے ہو سکتا ہے کہ امام احمد ابن حنبل ؓ تو مجتهدین فی الشرع میں سے ہوں اور امام ابو یوسف ؓ، امام محمد ؓ وامام زفر ؓ جو فقہ واجتہاد کے مرد میدان ہیں، یہ مجتهدین فی الشرع نہ ہوں، علامہ مر جانی ؓ گھتے ہیں کہ فقہ میں ان حضرات کا مقام اگر امام مالک ؓ اور امام شافعی ؓ سے بلند نہ ہو تو فروتر بھی نہیں ہے (چہ جائیکہ امام شافعی ؓ ان کے شاگر دیا شاگر دکے شاگر دکے درجہ میں ہیں) اس کھاظ سے طبقہ ثانیہ کوئی طبقہ ہی نہیں رہ جاتا۔

<sup>11-</sup>ناظورة الحق، ورق ۲ ص

فقہاء کے تین در جات ہیں:

(۱) مجتهد مطلق غیر منتسب(۲) مجتهد مطلق منتسب(۳) مجتهد مقید، یعنی جو کسی مذہب کا پابند ہو۔ اس تقسیم کے لحاظ سے امام ابو یوسف ؓ اور امام محمد مطلق منتسب ہیں، جنہوں نے تمام تر مجتهد انہ صلاحیتیں رکھنے کے باوجو داپنے استاد کی طرف اپنے کو منسوب رکھا<sup>12</sup>

#### طبقه ثالثه

ابن کمال پاشا کا طبقہ ثالثہ بھی کافی حد تک قابل اعتراض رہاہے ، ابن کمال طبقہ ثالثہ کامصداق مجتہدین فی المسائل کو قرار دیتے ہیں، جس کی تشریخ ان کے بقول بیہ ہے کہ بیدلوگ اصول و فروع کسی میں بھی صاحب مذہب کی صاحب مذہب کی قدرت نہیں رکھتے ، بیہ صرف ان مسائل میں جن میں صاحب مذہب کی کوئی روایت نہ ملے اصول و فروع کی روشنی میں تطبیق کاکام کرسکتے ہیں، جس کو اجتہاد فی المسائل کہا جاتا ہے ، اس طبقہ میں امام خصاف ہمام طحاوی ہمام کرخی اور امام حلوانی و غیرہ کو شار کیا گیا ہے۔

یہاں سب سے پہلا سوال بیہ اٹھتا ہے کہ صاحب مذہب سے کیا مراد ہے؟ صرف امام اعظم یا امام اعظم یا امام ابو عظم یا امام ابو عظیم یا امام ابو عظیم یا اگر صرف امام ابو حنیفہ مراد ہیں، تواس کا مطلب بیہ ہے کہ صاحبین سے اختلاف کیا جا سکتا ہے ، حالا نکہ فقہاء حنفیہ امام صاحب یے بعد آپ کے تلامذہ کے اقوال کو بھی کافی احترام کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، ان سے اختلاف نہیں کرتے۔

اللہ وسرے یہ کہ جن لوگوں کا نام اس میں شار کیا گیاہے، ان تمام کے بارے میں یہ کہنا مشکل ہے کہ انہوں نے اصول و فروع کسی میں بھی امام صاحب سے اختلاف نہیں کیاہے، امام طحاوی اُور امام کرخی آنے بعض اصولی احکام میں بھی اختلاف کیاہے، مثلاً امام ابو حنیفہ آکے نزدیک اگر عام میں سے بعض افراد کی شخصیص بعض اصولی احکام میں بھی اختلاف کیاہے، مثلاً امام ابو حنیفہ آکے نزدیک اگر عام میں سے بعض افراد کی شخصیص بعض اصولی احکام میں بھی اختلاف کیاہے، مثلاً امام ابو حنیفہ آگے نزدیک اگر عام میں سے بعض افراد کی شخصیص بعض افراد کی شخصیص بعض افراد کی شخصیص بعض افراد کی سے بعض افراد کی شخصیص بعض افراد کی سے بعض

<sup>21-</sup> حسن التقاضي ص ۲۵،۲۴

کر لی جائے تو بھی وہ ججت باقی رہتا ہے ، صرف قطعیت چلی جاتی ہے ، جب کہ امام کرخی ؒ کے نز دیک وہ ججت ہی باقی نہیں رہتا <sup>13</sup>

#### حضرت مولاناعبدالحي لكھنوي تحرير فرماتے ہيں:

"بہت سے اصول و فروع میں امام طحاویؒ نے صاحب مذہب سے اختلاف کیا ہے، حبیبا کہ شرح معانی الآثار اور امام طحاویؒ کی دوسری تصنیفات کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے، وہ نرے مقلد نہیں ہے، ہال طرز اجتہاد ان کا وہی ہے، جو امام ابوحنیفہ گا ہے، حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلویؒ نے ''بستان المحدثین'' میں بالکل بجالکھا ہے کہ مخضر طحاوی سے معلوم ہوتا ہے کہ امام طحاویؒ مجتهد تھے، مذہب حنفی کے مقلد محض نہیں ہے، اس لئے کہ قوی دلاکل کے ظاہر ہونے پر متعدد دمسائل میں مذہب ابوحنیفہ سے اختلاف کرتے ہیں، صحیح قول کے مطابق ان کا شار امام ابویوسف ؓ اور امام محرس کے طبقہ میں ہے، اس سے فروتر نہیں 14

امام خصاف اور امام کرخی گومولا ناعبد الحی فرنگی محلی طبقه دوم میں شامل کرنے کی رائے رکھتے ہیں 15 امام کرخی گی اصولی آراء کو ڈاکٹر حسین خلف جبوری نے '' الا قوال الاصولیۃ للامام ابی الحسن الکرخی '' ) امام کرخی گی اصولیۃ للامام ابی الحسن الکرخی '' ) عنام سے کتابی صورت میں جمع کر دیاہے ، جس سے معلوم ہو تاہے کہ امام کرخی آنے متعدد اصولی مسائل میں صاحب مذہب سے الگ اپنا نقط مو تاہے ، <sup>16</sup> صاحب مذہب سے الگ اپنا نقط مو تائم کیاہے ، <sup>16</sup>

<sup>13-</sup> اصول السرخسي، ج ٢ص ١٩٨٣

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> - التعليقات السنية على الفوائد البهية ، ص • ٣٠ ، ٣١ ، مولا ناعبد الحي لكهنويٌّ ، مطبع السعادة ، مصر ، ٢٣٢ إه

<sup>15−</sup>الفوائد البهية ص۸٠۱

<sup>16-</sup> ديكھئے الا قوال الاصولية ، ص ۳۹، ۴ م، ۳۷، ۵۹، ۳۷، ۲۷، ۳۷، بحواله بحث نظر شاره اسا<sup>16</sup>

کاس طرح قاضی خان ، سر خسی ، بزدوی کو تیسرے طبقہ میں اور امام ابو بکررازی کو چوتھے طبقہ میں رکھا گیاہے ، بہت سے اہل علم کو اعتراض ہے کہ ابو بکررازی ، قاضی خان سے کسی طرح کم نہیں ہیں 17 صاحب ہدایہ صاحب ہدایہ قاضی خان سے کسی درجہ میں کم نہیں ہیں ،خود قاضی خان نے صاحب ہدایہ کے علمی تفوق کا اعتراف کیا ہے 18 طبقات کا با ہمی فرق واضح نہیں ہے

(۳) ابن کمال پاشا کی درجہ بندی میں ایک بڑی خامی ہے کہ طبقات کاباہمی فرق واضح نہیں ہے ، تیسرے طبقہ مجتہدین فی المسائل اور چوتھے طبقہ اصحاب تخریج میں کوئی خاص فرق نہیں ہے ، مجتہدین فی المسائل بیر مقررہ اصول کی تطبیق کرتے ہیں اور "اصحاب تخریج" دووجہین، مجمل قول یا مبہم علم کی تفصیل یا کسی محمل کی تعیین میں کیا فرق ہے ؟ نیز مجمل تفصیل یا کسی محمل کی تعیین میں کیا فرق ہے ؟ نیز مجمل قول یا مبہم علم کی تفصیل کاکام کیا تطبیق کے کام سے کوئی کم مشکل ہے ؟ جوشخص تخریج کاکام کر سکتا ہے ، وہ تطبیق کاکام کیوں نہیں کر سکتا ہے ، وہ تطبیق کاکام کیوں نہیں کر سکتا ؟

ہ اسی طرح چوتھا طبقہ اصحاب تخریج کا ہے اور پانچواں اصحاب ترجیج کا۔۔۔اصحاب تخریج کئی احتمالات میں سے کسی ایک وجہ کی تعیین یاتر جیجے کا کام کرتے ہیں،جب کہ احتمالات میں سے کسی ایک وجہ کی تعیین یاتر جیجے کا کام کرتے ہیں،جب کہ اصحاب ترجیح امام سے منقول مختلف روایات میں سے کسی ایک روایت کی یاکسی قول کے کئی مفاہم میں سے کسی ایک مفہوم کی ترجیح و تعیین کا کام کرتے ہیں، ان دونوں طبقات کے در میان اتناد قیق فرق ہے کہ اصطلاحی اور میان

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>-ابوحنیفه و آراءه، مصنفه شیخ ابوز هره

<sup>19 –</sup> احوال المصنفين، ص 19

معنوی فرق تومانا جاسکتا ہے ، مگر واقعی طور پر بھی دونوں کام کے لئے الگ الگ افراد ضروری ہوں ، اور ایک کام دوسر انہ کر سکتا ہو ، پیر مقام تأمل ہے۔

اس تفصیل کی روشنی میں دیکھئے توطبقہ کانیہ حنفیہ کے یہاں کوئی طبقہ ہی نہیں رہتا، اسی طرح طبقہ کالثہ ، رابعہ اور خامسہ میں سے کسی ایک طبقہ کو ساقط کرنا پڑتا ہے 19

ایک دلچیپ بات به بھی ہے کہ فقہاء کے سات (۷) طبقات میں سے آخری طبقہ کا تعارف اس طرح کرایا گیاہے:

"وہ رطب ویابس اور دائیں بائیں میں تمیز نہیں کر سکتے ، بلکہ حاطب لیل (رات میں لکڑیاں چننے والے) کی طرح جو مل جائے اسے جمع کر لیتے ہیں ، تباہی وہر بادی ہے ایسے لوگوں کے لئے جو ان کا مقلد ہو۔

سمجھ میں نہیں آتا کہ ایسے لوگ فقہاء میں کیوں کر شار کئے جاسکتے ہیں۔

میں نہیں کہتا کہ بیہ تمام اعترضات جو اس تقسیم پر کئے گئے ہیں، صد فی صد درست ہیں، لیکن ان سے کم از کم اتنی بات توضر ور ثابت ہوتی ہے کہ ابن کمال کی درجہ بندی حنفیہ کے نز دیک ایسی متفق علیہ یا قطعی بھی نہیں کہ اس سے اختلاف کرنے کی گنجائش نہ ہو۔

# ترتيب طبقات ميں انفراد اور اجتماع كافرق

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>-ابو حنیفه ،حیاته ،مصنفه شیخ ابوزهره ،ص۸۷۵ تا ۹۷۹

فقہاء کی اپنی انفرادی حیثیت سے ہے نہ کہ اجھا کی حیثیت سے ، مثلاً فقہا کے پانچ طبقات حضرت مولانا عبد الحی فرنگی محلیؒ نے بیان کئے ہیں، تو یہ ممکن ہے کہ ہر طبقہ میں صرف ایک ایک ہی آد می ہو جس طرح کہ یہ ممکن ہے کہ ہر طبقہ میں ایک سے زائد آد می ہوں، جیسے مجہد فی المسائل ایک طبقہ ہے ، اگر ایک آد می بھی ایسا ہے جو اس طبقہ کی تمام شر انکار کھتا ہو تو وہ تنہاوہ کام انجام دے سکتا ہے ، جو اس طبقہ کا تفاضہ ہے ، ضروری نہیں کہ اس کے ساتھ کوئی دو سر آد می بھی اس درجہ کا ہو ، یا مثلاً اصحاب ترجیج کا درجہ ہے ، اگر ایک آد می بھی اپنے طور پر اس مرجہ کی صلاحیتوں کا حامل ہے تو وہ اپنے طبقہ کاکام تنہا انجام دے سکتا ہے ، فقہاء کی جو درجہ بندی کی گئی ہے وہ اس انفر ادی حیثیت سے تحر ض نہیں کیا گیا ہے ، یعنی فرض کیا جائے کہ انفر ادی حیثیت کے مد نظر کی گئی ہے ، اس میں اجھا می حیثیت سے تحر ض نہیں کیا گیا ہے ، یعنی فرض کیا جائے کہ کسی دور میں اگر ایک بھی آد می ایسانہ ہو جو مجہد فی المسائل کے درجہ پر فائز ہو سکے اور کوئی ایسامسئلہ آجا ہے جو کابر فقہاء سے منقول نہ ہو تو اس کا حل کیسے نکالا جائے گا؟ یہ تو نہیں کہا جا سکتا کہ یہ ایک نیا مسئلہ ہے اور ہماری کابر فقہاء سے منقول نہ ہو تو اس کا حل کیسے نکالا جائے گا؟ یہ تو نہیں دے سکتے ، ورنہ لوگ یا تو کناہ یا پر بیٹانی میں مسئلہ موجود نہیں ہے ، اس لئے ہم اس کا جو اب نہیں دے سکتے ، ورنہ لوگ یا تو کناہ یا پر بیٹانی میں مسئلہ موجود نہیں ہے ، اس لئے ہم اس کا جو اب نہیں دے سکتے ، ورنہ لوگ یا تو کناہ یا پر بیٹانی موجود نہیں ہے وغیرہ ۔

# اجتماعي اجتهاد

یمی وہ موقعہ ہے جب اجتماعی صلاحیت کی ضرورت پیش آتی ہے، مثلاً اجتہاد کے لئے ایک طرف اعلی درجہ کی ذکاوت اور وسعت علمی کی ضرورت ہے تو دوسری طرف زمانہ آگہی اور حالات وواقعات سے مکمل واقفیت شرط ہے اور تیسر کی طرف ورع و تقوی اور اعتبار واستناد کا ہونا بھی لازم ہے، ممکن ہے کسی دور میں کسی ایک فرد میں یہ تینوں شر ائط نہ پائی جائیں، تو اس صورت میں مختلف لوگوں میں پھیلی ہوئی صلاحیتوں کو جمع کرنا ہوگا، اور ان کے باہمی مشورہ اور اجتماعی اجتہاد کی مدد سے نئے مسائل کو حل کرنا ہوگا۔

طبقات فقہاء کی معروف ترتیب میں بیہ صورت داخل نہیں ہے، جس کواجتاعی اور شورائی اجتہاد کہہ سکتے ہیں، ابن کمال نے یا دوسرے فقہاء نے جو کچھ بیان کیاہے وہ اپنے استقر اءو تتبع کی روشنی میں کیاہے، انہوں نے کبھی بیہ دعوی نہیں کیا کہ یہی حرف آخر ہے اور اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی، یا اجتہاد کی کوئی اور شکل نہیں ہوسکتی۔

# اجماعی تجدید کی مثال

ہم اس کی تمثیل کے طور پر کہہ سکتے ہیں کہ یہ تو خیر بعض فقہاء کی اپنی قائم کی ہوئی ترتیب اور درجہ بندی ہے ، مگر مقام تجدید حدیث سے ثابت ہے ، حدیث میں آتا ہے کہ ہر صدی پر ایک مجد د آئے گا الی آخر الحدیث (ابوداؤد و، ص ۵۸۹) لیکن آج کے دور میں مجد د بحثیت فرد کوئی نظر نہیں آتا، جب کہ ماضی میں ہر صدی پر مجد دین افراد کی شکل میں ملتے ہیں ، اسی لئے کہاجاتا ہے کہ آج کے دور میں کوئی ایک مجد د نہیں بلکہ پوری جماعت مل کرکار تجدید انجام دے رہی ہے ، سوال ہے ہے کہ جب تجدید جیسے منصوص ر تبہ کے لئے فرد کے بجائے جماعت کام کرسکتی ہے ، توفقہا کے قائم کر دہ مناصب اور طبقات کی جگہ پر جماعت کام کیوں نہیں کر سکتی ؟

# شورائی اجتها د کی ضرورت

آج کادور علمی انحطاط کادور ہے ، وسائل کی کثرت کے باوجود علم وعمل میں کافی ضعف آگیاہے ، اب پہلے جیسے علماء پیدا نہیں ہور ہے ہیں ، نہ وہ ذکاوت و حافظہ ہے اور نہ وہ وسعت مطالعہ ، نہ اس طرح کے حالات سے آگی اور نہ وہ ورع و تقوی ، آج نئے مسائل کو حل کرنے کا اس کے سواکوئی دوسر المحفوظ راستہ نہیں ہے کہ انفرادی رائے کے بجائے اجتماعی مشورہ سے فتوی دیا جائے ، ظاہر ہے کہ آج کے ترقی یافتہ دور میں زندگی کے ہر شعبہ میں نئے نئے مسائل کھڑے ہور ہے ہیں ، جن کا جواب علماء کو دینا ہے ، صرف یہ کہہ دیناکافی نہیں کہ یہ چیز

ناجائز ہے اور حرام ہے یااس کا حل ہماری کتابوں میں نہیں ہے ، بلکہ ان کا حل پیش کرناہو گا، انہی حالات میں شوارئی اجتہاد کی ضرورت پیش آئی اور اسی ضرورت کی شخمیل کے لئے ماضی اور حال میں اس نوع کے یکے بعد دیگرے کئی فقہی شخفیقی ادارے اور اکیڈ میاں قائم ہوئیں ، ہندستان میں مجلس تحقیقات شرعیہ لکھنؤ ،ادارة المباحث الفقہیہ دبلی اور اسلامک فقہ اکیڈ می دبلی اسی قسم کے شخفیقی ادارے ہیں، طبقات فقہاء کی ترتیب سے یہاں کوئی بحث نہیں ہے۔

اگر ان اداروں میں کوئی ایک یا دومفتی بیٹھ کر اس طرح کے فقہی فیصلے صادر کرتے تو پھر کسی کو یہ پوچھنے کاحق ضرور حاصل تھا کہ آپ کو اس فیصلہ کا کیااختیار ہے؟ آپ اپنی پوزیشن واضح بیجیے، اور آپ طبقات فقہاء کے کس زمرہ میں آتے ہیں، بتایئے، لیکن یہاں معاملہ کی نوعیت ہی مختلف ہے، یہاں انفراد کی اجتہاد کے بجائے شورائی اجتہاد ہے مشورہ کے مطابق نہیں، بلکہ بہت سے علماء وفقہاء کے مشورہ کے مطابق نہیں، بلکہ بہت سے علماء وفقہاء کے مشورہ کے مطابق ہو تا ہے ۔ طبقات فقہا کی ترتیب کی یہاں بات کرنا اس بات کی علامت ہے کہ آپ نے انجمی تک اس ترتیب کی حقیقت ہی پر غور نہیں کیا۔

#### اجتماعي اجتهاد كاثبوت

واضح رہے کہ یہ اجتماعی اجتہاد کوئی نئی بدعت نہیں ہے، بلکہ اس کا ثبوت روایات وواقعات سے ماتا ہے، اجتماعی اجتہاد کاسب سے واضح ثبوت وہ روایت ہے جو مجم طبر انی میں حضرت علیؓ کے حوالہ سے منقول ہے، جسے علامہ ہیٹی ؓ نے بھی مجمع الزوائد میں ذکر کیا ہے، حضرت علیؓ نے حضور اکرم صَلَّاتِیْرٌ ہے دریافت کیا کہ جس مسللہ میں قر آن مجید کی صراحت موجود نہ ہو، اس میں کیا کیا جائے ؟ آپ نے ارشاد فرمایا ایسے موقعہ پر امت کے فقہاء عابدین کو جمع کرکے مشورہ کرو، اور تنہا ایک شخص کی رائے پر فیصلہ نہ کرو:

عن إبراهيم بن الغياض البرقی أنا سليمان بن يزيع عن مالك بن أنس عن

يحيى بن سعيد الأنصارى عن سعيد بن المسيب عن على بن أبي طالب قال : قلت يا رسول الله الأمر ينزل بنا بعدك لم ينزل به القرآن ولم نسمع منك فيه شيئا قال اجمعوا له العالمين أو قال العابدين من المؤمنين واجعلوه شورى بينكم ولا تقضوا برأى واحد (ابن عبد البر في العلم وقال: هذا حديث لا يعرف من حديث مالك عندهم ولا في حديث غيره وإبراهيم البرقي وسليمان بن بزيع ليسا بالقويين ، والخطيب في رواة مالك وقال : لا يثبت هذا عن مالك ، والدارقطني في غرائب مالك وقال : لا يصح تفرد به إبراهيم عن سليمان ومن دون مالك ضعيف ، وقال في الميزان : سليمان بن بزيع عن مالك قال أبو سعيد بن يونس منكر الحديث وحكى في اللسان كلام ابن عبد البر الخطيب ، والدارقطني ولم يزد عليه قلت فإن كان المنكر من حديث مالك فواضح وأما قول ابن عبد البر لا أصل له في حديث غيره أيضًا ففيه نظر فقد وجدت له طريق آخر قال الطبراني في الأوسط نا أحمد ثنا شهاب العصفرى نا نوح بن قيس عن الوليد بن صالح عن محمد ابن الحنفية عن على قلت يا رسول الله إن نزل بنا أمر ليس فيه بيان أمر ولا نهى فما تأمرنا قال تشاوروا الفقهاء والعابدين ولا تمضوا فيه رأى خاصة قال الطبراني في الأوسط لم يروه عن الوليد إلا نوح انتهى ، ونوح روى له مسلم والأربعة وقال في الكاشف وثق وهو حسن الحديث وقال في الميزان صالح الحال وثقه أحمد وابن معين وقال النسائي ليس به بأس والوليد ذكره ابن حبان في الثقات في الحديث من هذا الطريق حسن صحيح) [كنز العمال 4188]ذكره ابن حزم في الإحكام (201/6) ، وانظر كلام

الحافظ في اللسان (78/3) ، وأخرج طريقه الآخر الذي أشار إليه المصنف الطبراني في الأوسط (172/2) ، رقم  $(1618)^{20}$ 

 $\star$ تشاوروا الفقهاء والعابدين ولا تمضوا فيه رأى خاصة (الطبرانى عن على قال قلت يا رسول الله إن نزل بنا أمر ليس فيه بيان أمر ولا نحى فما تأمرنا قال ... فذكره)قال الهيثمى (178/1) : رواه الطبرانى فى الأوسط ورجاله موثقون من أهل الصحيح

حضرت فاروق اعظم ﷺ عہاں بھی اجتہاد کو بڑی اہمیت حاصل تھی ،عہد فاروقی میں اس کی بہت سی مثالیں موجود ہیں ، نثر اب نوشی کی سزا، سنہ ہجری کی ابتداء ، عراق کی مفتوحہ اراضی کو بیت المال کی ملک قرار دینا، نماز جنازہ کی تکبیرات ، نثر عی اوزان میں مختلف الوزن مر وجہ دراہم میں ایک خاص وزن کی تعبین وغیرہ ، حضرت عمر البعض او قات اجتماعی طور پر کوئی رائے قائم کرنے کے لئے ایک ایک مسئلہ پر ایک ایک ماہ غور وبحث کرتے ہے ہے۔

علامه شبلی نعمانی تنے سیر ة النعمان میں تحریر کیاہے:

"میمون ابن مہران سے منقول ہے کہ حضرت ابو بکر ﷺ کے سامنے جب مقدمات آتے تو

 $^{20}$  جامع الأحاديث ج 31 ص  $^{20}$ المؤلف : جلال الدين السيوطي\* كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 2 ص  $^{20}$  المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى :  $^{20}$ هـ)المحقق : بكري حيايي  $^{20}$  صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالةالطبعة : الطبعة الخامسة ، $^{1401}$ هـ $^{1981}$ م

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>- جمع الجوامع المعروف بـ «الجامع الكبيرج 4 ص 361 المؤلف: جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١ هـ)المحقق: مختار إبراهيم الهائج - عبد الحميد محمد ندا - حسن عيسى عبد الظاهرالناشر: الأزهر الشريف، القاهرة - جمهورية مصر العربيةالطبعة: الثانية، ٢٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م عدد الأجزاء: ٥٠ (الأخير فهارس)

<sup>22-</sup> فجر الاسلام ، ص ۲۴۰ ، باب ٦ ، فصل ٣ ، بحوالم بحث و نظر ص ٦٤ ، شماره ٢١

کتاب الله پر نظر کرتے ، اگر اس میں فیصله کی بنیاد مل جاتی تو اس سے فیصله فرماتے ، کتاب الله میں نه مل پا تا اور رسول الله صَلَّا الله عَلَّا الله عَلَى الله على الناس و خیار هم جمع روؤس الناس و خیار هم

بعد کے ادوار میں توامام ابو حنیفہ اس طر زاجتہاد کے زبر دست نقیب رہے ، انہوں نے اجتماعی طور پر ہز اروں مسائل حل کئے اور بعد والوں کے لئے ایک محفوظ راہ حچوڑ گئے۔

موجو دہ دور میں فقہی سیمیناریاا جتماع اسی اجتماعی اجتہاد کانسلسل ہے، کوئی نئی چیز نہیں ہے۔

# مذاكره ميں فقهی جزئيات كو بھی نظر انداز نہيں كياجا تا

(۵)علاوه اس میں شریک علماء کتب فقه میں مذکور فقهی جزئیات کو بھی اپنے سامنے رکھتے ہیں،وہ بڑی ------------------

<sup>23-</sup>سير ة النعمان، ص ٢٥٦،٢٥٥

محنت سے کتب فقہ میں نظائر تلاش کرتے ہیں، اور موجودہ مسائل کو ان کی روشیٰ میں سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں، ایسی کوئی ایک مثال پیش نہیں کی جاسکتی جس میں علاء اور مقالہ نگاروں نے کتب فقہ کی جزئیات اور عبار توں کو بالائے طاق رکھ کر صرف اصول و کلیات کی روشیٰ میں نتیج تک پہنچنے کی کوشش کی ہو، اس لحاظ سے دیکھئے تو یہ اجتہاد کی کوئی قشم ہی نہیں ہے، یہ محض عبارت فہمی اور جزئیات کی تطبیق کی کوشش ہے اور اسی کے لئے تبادلہ خیال ہو تا ہے کہ یہ مسئلہ پر آنے جزئیہ کی نظیر بن سکتا ہے یا نہیں؟ اس طرح قدیم جزئیات کی روشیٰ میں کسی مسئلہ کو انفرادی طریق کے بجائے اجتماعی طریق سے حل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، یہ وہ کام ہے جس کے مشابہ کی جب کے جائے اجتماعی طریق سے عبارت فہمی کاکام ہے، جو ایک مفتی اپنے دار الا فقاء میں کئے طبقات فقہاء میں شمولیت کی بھی ضرورت نہیں، یہ عبارت فہمی کاکام ہے، جو ایک مفتی اپنے دار الا فقاء میں طور پر تمام جزئیات پر غور کیا جا تا ہے۔

یہ ساری تفصیل اس لئے عرض کی گئی کہ نئی نسل فقہی سیمیناروں اور اجتماعات کے بارے میں کسی بین میں مبتلانہ ہو اور بیہ مجموعہ جس کازیادہ ترحصہ انہی فقہی مجالس کے لئے لکھا گیاتھا، پورے احترام اور اعتماد کے ساتھ اس سے استفادہ کر سکے ،اللہ پاک اس مجموعہ کو قبول فرمائے اور میرے لئے اور جملہ معاونین کے لئے صدقہ جاریہ بنائے آمین۔

## كلمات تشكر

آخر میں اپنے بزرگوں کاشکریہ اداکر ناضر وری سمجھتاہوں جنہوں نے ہمیشہ میری حوصلہ افزائی کی اور اپنی بزرگانہ شفقتوں سے نوازا، خاص طور پر حضرت الاستاذامیر الہند مولاناسیدار شد مدنی دامت برکاتهم صدرالمدر سین دارالعلوم دیوبند و حضرت مولانامفتی ابوالقاسم نعمانی دامت برکاتهم مهتم دارالعلوم دیوبند و حضرت مولانامفتی ابوالقاسم نعمانی دامت برکاتهم کاشکر گذار ہوں جنہوں نے میری خواہش دیوبند اور حضرت مولاناخالد سیف اللدر حمانی صاحب دامت برکاتهم کاشکر گذار ہوں جنہوں نے میری خواہش

پر اپنی گر ال قدر تحریرات سے اس کتاب کے استناد میں اضافہ فرمایا، اللہ پاک ان کو اپنی شایان بدلہ عطافرمائے اوران کاسابیہ تادیر ہمارے سروں پر قائم رکھے آمین۔

میں اس ضخیم مجموعہ کی طباعت کے لئے بہت فکر مند تھا، اللہ تعالی جزائے خیر دے حضرت مولانا محمد ہارون صاحب دامت برکا تہم (ممبئی) کے صاحبزادہ جناب مولانا مفتی اشفاق صاحب مد ظلہ کو، کہ انہوں نے ہمارے رفیق کار حافظ و قاری ابصاراحمد صدیقی صاحب مد ظلہ ناظم تنظیم وترتی جامعہ ربانی منوروا شریف کی خواہش پر اس کی اشاعت کے لئے گرال قدرر قم بطور ہدیہ پیش فرمائی، میں دل کی گہر ائی سے ان کے لئے کلمات تشکر پیش کرتا ہوں اور ان کی سلامتی اور برکت کے لئے دعا گوہوں۔

میں شکر گذار ہوں اپنے بھائی جناب مولاناعبد الملک رسول پوری صاحب کا بھی کہ ان کی توجہ سے جناب ناصر خان صاحب نے اپنے اشاعتی ادارہ فرید بکڈ پو د ہلی سے اس کی طباعت کا اہتمام کیا، اللہ پاک ان سب کے ساتھ اپنے خصوصی کرم کامعاملہ فرمائے اور د نیاو آخرت کی سر خروئی نصیب فرمائے آمین۔
اختر امام عادل قاسمی خادم جامعہ ربانی منور واشریف، بہار

۲۴/محرم الحرام ۴۳۵ إه مطابق ۱۲/اگست ۲۰۲۳ء

# عصر حاضر میں اسلامی قانون کی معنویت 24

اسلامی قانون ایک انتہائی حساس موضوع ہے جس پر ہر دور کے بہترین دماغ خرچ ہوئے ہیں اور امت کے ذہین ترین لوگوں نے اس پر کام کیاہے، دیگر علوم وفنون کی طرح اس کی فنی اہمیت بھی بہت زیادہ ہے، لیکن اصل چیز جس نے ہر دور میں اس کو زندہ علم کے طور پر باقی رکھا ہے اور جس میں دنیاکا کوئی علم وفن اس کا مقابلہ نہیں کر سکتا وہ ہے حالات زمانہ پر اس کی تطبیق کا مسئلہ، یہ محض ایک فن نہیں ہے جو تحقیق و ریسرچ کی چہار دیواریوں میں محصور ہو بلکہ دنیا کی قیادت اس کے ہاتھ میں ہے، احوال زمانہ پر اس کی نظر ہے ، سوسائٹی کا نظم وضبط اس کے ذمہ ہے، نظام اخلاق کی باگ ڈور اس کے پاس ہے، احوال وظروف کی تشکیل میں اس کا بڑا حصہ ہے، اگر معاشرہ پر اسلامی قانون کی حکمر انی نہ ہو تو انسان اور حیوان میں کوئی فرق باقی نہیں رہ جائے گا، اسلامی قانون اخلاق اور انسان کی شخصی زندگی سے بھی بحث کر تا ہے اور سیاسی اور ساجی نظام سے بھی، اسلامی قانون انسانی دنیا کے لئے خدا کا شاند ار عطیہ ہے، انسانوں کا بنایا ہوا کوئی قانون اس کی ہمسری کہ بھیں کر سکتا۔

<sup>24</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منور وانثریف سمستی پور، بهار، اا • ۲۰

قانون کو اپنی خواہشات کی بخیل کا ذریعہ بنالیا گیا، دنیانے اسلامی قانون سے محرومی کیا گوارا کی، زندگی کی ساری نعمتوں سے محروم ہوگئی، آج دنیا کو پھر اسی قانون کی ضرورت ہے، آج دنیا جس امن و سکون کی مثلاثی ہے وہ صرف اور صرف قانون اسلامی کی مگرانی ہی میں حاصل کی جاسکتی ہے دنیائے تمام تر قوانین اس کے سامنے بونے اور ادھور سے بیاں سب نے اسلامی قانون سے خوشہ چینی کی ہے حالانکہ سینکڑوں برسوں سے ہزاروں لاکھوں دماغ ان کی ترتیب و تہذیب میں لگے ہوئے ہیں لیکن اس کے باوجود وہ اپنے دور طفولیت سے ہمیں نمیل سکے ہیں۔ ۔۔۔۔ آج دنیا کے سنجیدہ لوگ دوبارہ اسلامی قانون کے تعلق سے غور کرناچاہتے ہیں، مگر پچھ ہمارے اپنوں کی نادانی اور پچھ غیروں کی عیاری کہ یہ بات صرف نظر یہ و تفکیر کی حد تک رہ جاتی ہو کوئی عملی صورت نہیں بن پاتی، ان حالات میں ہمارے ذہین اور مخلص لوگوں کو اس موضوع پر کام کرنے کی سخت ضرورت ہے، ادھر چند دہائیوں سے اسلامی علوم پر کام کرنے والوں میں یہ رجحان بڑھا ہے اوراس سلسلے کی بعض کاوشیں بھی سامنے آئی ہیں، اس ضمن میں حقیر راقم الحروف بھی کئی سالوں سے مسلسل کوشاں ہے۔ کی بعض کاوشیں بھی سامنے آئی ہیں، اس ضمن میں حقیر راقم الحروف بھی کئی سالوں سے مسلسل کوشاں ہے۔ ایک مکمل نظام حیات

اسلام ایک آفاقی مذہب اور مکمل نظام حیات کانام ہے جس نے ہر دور میں انسانیت کی رہبری کی ہے ایک ہزار سال سے زیادہ مدت تک روئے زمین کی سب سے مضبوط اور رقبہ کے لحاظ سے سب سے وسیع قیادت کی زمام کار اس کے ہاتھ میں رہی ہے اور اس پورے عرصے میں سینکڑوں انقلابات اور حالات کی گردشوں کے باوجود کبھی ایک لمحہ کے لئے بھی کسی حلقے میں یہ احساس نہیں پایا گیا کہ اس قانونی نظام میں کسی قشم کی تنگی یا تشکی پائی جاتی ہے اسلام کے قانونی نظام نے ہر دور میں انسانیت کے ہر طبقے کے مسائل کوحل کیا اور ملک و قوم کی ترقی واستخکام میں بنیادی رول ادا کیا۔ جب تک مسلمان شعوری طور پر اس نظام سے وابستہ رہے ان کی ترقی وتوسیع کاسلسلہ جاری رہا، وہ جہاں گئے ارض و فلک نے ان کا استقبال کیا، لوگوں نے اپنی پلکیں رجے ان کی ترقی و توسیع کاسلسلہ جاری رہا، وہ جہاں گئے ارض و فلک نے ان کا استقبال کیا، لوگوں و تو شخالی، ترقی واستخکام اور داخلی و خارجی سکون کا دائی ضام ن ہے۔

#### زوال كاسبب

کیکن جب مسلمانوں کارشتہ شعوری یا غیر شعوری طور پر اس نظام سے کمزور ہواتو وہ بھی اندرونی طور پر کمزور ہونے لگے اور ان کی قومی واجتماعی زندگی پر زوال کی پر چھائیاں پڑنے لگیں اس لئے کہ اجتماعی زندگی کیلئے اجتماعی نظام کی ضرورت ہے اور کسی بھی اجتماع کے ٹوٹنے کے لئے یہ کافی ہے کہ اس نظام کو توڑ دیا جائے یامشتبہ کر دیا جائے جس سے وہ اجتماع جڑا ہواہے ، کسی بھی قوم کازوال اسی نقطہ سے شروع ہو تاہے خواہ اس کاادراک قوم کے بڑے طبقے کو ہویانہ ہو، مسلمانوں کے ساتھ بھی یہی ہوا، مسلمانوں نے جو خدائی قانون اور اسلامی نظام روئے زمین پر بریا کیا تھا اس میں مسلمان فاتح کی حیثیت سے تھے، اس نظام کی ترجیحات میں سب سے بڑا حصہ مسلمانوں کا تھا۔۔۔ دوسری اقوام اور اقلیتوں کو بھی تمام انسانی حقوق دیئے گئے تھے مگر فرق بیہ تھا کہ اس میں مسلمان کی حیثیت دینے والے کی اور دوسری اقوام کی لینے والوں کی تھی ، <sup>لیک</sup>ن جب اسلامی نظام کی جگہ دوسر انظام آیا اور اجتماعیت دین سے کٹ کر غیر دینی نظام سے جڑ گئی تو اس نئے نظام میں تمام ترجیجات دوسروں کے لئے ہو گئیں اوراس کی اگلی صفوں میں ایسے لوگ بر اجمان ہو گئے جن کو مسلمانوں کے ساتھ کوئی ہمدر دی نہیں تھی اس لئے اب مسلمانوں کو پیچپلی سیٹ پر بیٹھنے کے علاوہ کوئی جارۂ کارنہ تھا۔اگر اس موقعہ پر بھی مسلمانوں کی قومی غیرت اور دینی حس جاگ اٹھتی تووہ اپنی غلطیوں کی تلافی کر سکتے تھے اور اس نئے مصنوعی نظام سے بیجیھا چھڑ اسکتے تھے مگر افسوس کہ مسلمانوں کے حکمر ال طبقہ کی غالب اکثریت ایسی مجر مانہ غفلت کی شکار رہی اور جھوٹی مصلحتوں اور عارضی لذتوں کے وہ ایسے دلدادہ رہے کہ ان کی ساری حس ہی مر دہ ہو کررہ گئی، بقول شاعر:

> وائے ناکامی متاع کارواں جاتارہا کارواں کے دل سے احساس زیاں جاتارہا

اور جب کوئی قوم اس در جہ بے حسی کا شکار ہو جاتی ہے تو زندگی کی ساری رعنائیاں اس سے خصت ہو جاتی ہیں اور اس میں اور مردہ جسم میں کوئی فرق باقی نہیں رہ جاتا۔... قرآن حکیم نے اس قومی زوال اور اجتماعی بے حسی کوموت کانام دیاہے:

ترجمہ: بیر زندوں کی آبادی نہیں، مر دوں کی بستی ہے، جو اٹھنے اور اٹھائے جانے سے .

بے خبر ہوئے ہیں"

آج ساری د نیا میں مسلمانوں کے عمومی زوال کابڑاسب یہ ہے کہ اپنے چشمہ کھیات سے ان کارشتہ کمزور ہوگیا ہے انھول نے اس قانونی نظام کو سر دخانے میں ڈال دیا ہے، جونہ صرف ان کی زندگی و تشخص کو حفانت فراہم کر تا ہے بلکہ ساری انسانیت کی حیات وار نقاء کاراز بھی اس میں پوشیرہ ہے، مسلمانوں کی مثال اس کا کنات ارضی میں دل کی ہے دل سے صالح خون جاری ہو گاتو سارے عالم کانظام درست رہے گااور دل کا نظام کمزور ہو گاتو سارے عالم پر اس کا اثر پڑے گا۔ لیکن مسلمان اپنا یہ مقام بھول گئے، ان کو اپنی حقیقت کا عرفان نہ رہا انھیں یاد نہ رہا کہ وہ کس خدائی منصب اور خدائی نظام کو لے کر اس انسانی د نیا میں آئے ہیں؟ انسانیت کتی بیاسی ہے؟ قوموں کو ان کی کتی ضرورت ہے؟ انھوں نے اپنے اوپر خفلت وخود فراموشی کی جادر تان کی اور اقوام عالم کو وادئ ظلمات میں جنگل کی بھیڑ کی طرح بھنگنے کے لئے چھوڑ دیا، بلکہ وہ بھی د نیا کی ورسری قوموں کی طرح ہادہ پر ستی، د نیا طبی، بدمستی و عیش کو شی کے میدان میں کو د پڑے اور ابلیسی نظام بہی ووسری قوموں کی طرح ہادہ پر ستی، د نیا طبی، بدمستی و عیش کو شی کے میدان میں کو د پڑے اور ابلیسی نظام بہی جائے تھا کہ دوسروں کو جگانے والی قوم خود سوجائے، بار خلافت اٹھانے والی جماعت خود تھک کر بیٹھ جائے جاہتا تھا کہ دوسروں کو جگانے والی قوم خود سوجائے، بار خلافت اٹھانے والی جماعت خود تھک کر بیٹھ جائے وارام بالمعروف اور نہی عن المنکر کاسو تاخشک ہو کررہ جائے۔ بقول ڈاکٹر اقبال:

ہر نفس ڈرتا ہوں اس امت کی بیداری سے میں ہے حقیقت جس کے دیں کی احتساب کا کنات

کاش کوئی الیں صورت پیدا ہوتی کہ مسلمان پھر اپنے گھر کی طرف پلٹیں، اپنا کھویا ہوا خزانہ واپس لیں، انھیں الیں آنکھ نصیب ہو کہ وہ ہیرے موتی اور کنکر پتھر میں فرق کر سکیں اور وہ پوری بصیرت کے ساتھ جان سکیں کہ انسانوں کا بنایا ہوا مصنوعی نظام کبھی خالق کا ئنات کے عطا کر دہ قانونی نظام کا ہم پلہ نہیں ہوسکتا، پھریہ کیسی نادانی ہے؟ کہ خالق کا آستانہ جھوڑ کر دنیا مخلوق کے پیچھے دوڑر ہی ہے:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> -النمل:21

او لُنک یدعون الی النار و الله یدعو الی الجنة 26 ترجمہ: "دنیاوالے آگ کی طرف بلارہے ہیں اور اللہ تمہیں جنت کی طرف بلارہاہے" گرا کڑلوگ رحمٰن کی بکار کے بجائے شیطان کے بلاوے یرکان دھر رہے ہیں۔ 27

اسلامی قانون کامز اج

اس ضمن میں ہمیں اسلامی قانون کے مزاج کو اپنے پیش نظر رکھنا بہت مفید ہوگا اس طرح اسلامی قانون کی افادیت اور اہمیت کو ہم اور اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں:

اسلامی قانون میں تمام اقوام عالم اور دنیا کے ہر خطے کی نفسیات اور طبعی میلانات کی رعایت رکھی گئی ہے، اسی مقصد کے پیش نظر اسلامی قانون کی تشکیل کے وقت چند بنیادی امور کا لحاظ کیا گیا، جن سے اسلامی قانون کے ذوق ومز اج پرروشنی پڑتی ہے مثلاً:

ہورالحاظ رکھا گیاہے کہ کوئی ایسا تھم نہ دیا جائے جوعام لوگوں کیلئے نا قابل بر داشت ہو۔

ﷺ عید اور تہوار منانے کی خواہش ہر قوم کے اندر موجو دہے اس جذبہ کی قدر دانی کرتے ہوئے سال میں دودن قومی عید کیلئے مقرر کئے گئے اور ان میں جائز اور مباح حد تک خوشی منانے اور زیب وزینت کرنے کی اجازت دی گئی۔

جواس میں معاون و مد دگار ثابت ہوں بشر طیکہ ان میں کو نکی کو آبادت نہ ہو۔

⇒جو چیزیں طبع سلیم پر گرال گذر تی ہیں ان کو ممنوع قرار دیا گیا۔

اللہ علیم و تعلیم و تعلیم اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کو دائمی شکل دی گئی تا کہ انسانی طبائع کو اسلامی مزاج کے مطابق ڈھالنے میں مدد ملتی رہے۔

<sup>26 -</sup> البقرة: 221

<sup>27 -</sup> قوانين عالم ميں اسلامی قانون کا امتياز،ج اص٥٥ – ٥٤ مؤلفه اختر امام عادل قاسمی

سہولت کے مطابق جس کو چاہے اختیار کرے۔

پیش کے عمل منقول ہیں اور حالات کے پیش کے عمل منقول ہیں اور حالات کے پیش نظر دونوں پر عمل کی گنجائش رکھی گئی۔

🖈 بعض برائیوں میں مادی نفع سے محروم کرنے کا حکم دیا گیا۔

احکام کے نفاذ میں تدریجی ارتقا کو ملحوظ رکھا گیا، یعنی ایک ہی وقت میں تمام احکام نافذ نہیں کر دیئے گئے اور نہ ساری پابندیاں عائد کر دی گئیں۔

التميري اصلاحات ميں قومي كر داركي پنجتگي اور خامي كي خاص رعايت ركھي گئي۔

ﷺ نیکی کے زیادہ تر اعمال کی مکمل تفصیل بیان کر دی گئی اور اس کو انسانوں کی فہم پر نہیں حچوڑا گیا ور نہ بڑی د شواری پیش آتی۔

پیض احکام کے نفاذ میں حالات و مصالح کی رعایت کی گئی اور بعض میں اشخاص وافر اد کی۔ قرآن و حدیث میں متعد د صراحتیں اور اشارات ایسے موجو د ہیں جن سے مندر جہ بالا اصولوں پر روشنی پڑتی ہے، مثلاً:

> \*فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظأغليظ القلب لانفضوا من حولك28

ترجمہ:"اللہ ہی کی رحمت سے آپ ان کے لئے اتنے نرم دل ہیں،اگر آپ ترش رواور سخت دل ہوں اگر آپ ترش رواور سخت دل ہوتے توبید لوگ آپ کے پاس سے چلے جاتے۔"

كلا يكلف الله نفساً الا وسعما 29 ☆

ترجمه: "الله كسي شخص كواس كي قدرت وطاقت سے زیادہ مكلف نہیں بناتا"

28 - آل عمران:17

286: - بقرة: 286

☆یرید الله بکم الیسر و لایریدبکم العسر 30

ترجمہ:"اللہ تمہارے ساتھ آسانی چاہتاہے د شواری اور تنگی نہیں چاہتا۔"

ر ما جعل عليكم في الدين من حرج $^{31}$ 

ترجمہ:"اللہ نے دین کے معاملے میں تمہارے لئے کوئی تنگی نہیں رکھی"

الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطبركم 32 كم الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد الله اليجعل

ترجمه:"الله نہیں چاہتا کہ تہہیں کسی د شواری میں مبتلا کرے بلکہ اس کا مقصد تم کو پاک و

صاف کرناہے"

جبل الله تعالى عنه اور حضرت معاذبن جبل رضى الله تعالى عنه اور حضرت معاذبن جبل رضى الله تعالى عنه اور حضرت معاذبن جبل رضى الله تعالى عنه كوديني معاملات كانتظام سپر دكرتے وقت فرمایا:

يسرا ولا تعسرا ولا تنفرا تطاوعا ولا تختلفا (منفق عليه) 33

ترجمه: آسانی پیدا کرو، مشکل میں نه ڈالو، رغبت دلاؤ، نفرت نه دلاؤ، جذبه اتحاد واتفاق کو فروغ دو۔

☆ایک اور موقعه پر ارشاد فرمایا:

بعثت بالحنفية السمحة (رواه احم)34

ترجمہ: میں آسان دین حنیف دے کر بھیجا گیاہوں۔

30 - بقرة: 185

78:<del>2</del>/1- <sup>31</sup>

<sup>32</sup> - المائدة: 6

33 -مشكوة ص 323 باب ماعلى الولاة من التيسير

34 -مشكوة شريف:334 الجهاد

كلا ضرر ولا ضرار في الاسلام35 كلا

ترجمہ: اسلام میں نہ کسی کو تکلیف پہنچانا ہے اور نہ خود تکلیف اٹھانا ہے۔

🖈 مسواک کے بارے میں رسول الله صَالَّالَیْمَ نے ارشاد فرمایا:

لولا ان اشق على امتى لامرتبم بالسواك عند كل صلوة 36

ترجمه:اگر مجھے اس بات کااندیشہ نہ ہو تا کہ میری امت مشقت میں پڑ جائے گی تو میں ہر

نماز کے وقت مسواک کرنے کاوجو بی تھکم دیتا۔

🖈 کعبہ میں ترمیم نہ کرنے کی وجہ بتاتے ہوئے آپ صَالَا یُکِمْ نے حضرت عاکشہ سے فرمایا:

لو لاحدثان قومك بالكفر لهدمت الكعبة ثم لجعلت لهابابين الحديث 37

ترجمہ:اگرمیری قوم نئی نئی مسلمان نہ ہوتی تومیں کعبہ کو توڑ کر اساس ابراہیمی پر اس کے

دروازے بنادیتا(اور حطیم کواس میں شامل کرتا)

ا کے آپ کاعام دستور تھا کہ جب آپ کو دو چیزوں میں سے کسی ایک کے انتخاب کا اختیار دیاجا تا تو

آپ مَنَّاللَّهُ عَلَيْهُمُ اس مِیں آسان تر کو اختیار فرماتے بشر طبکہ اس میں گناہ نہ ہو تا۔

وماخير رسول الله صلى الله عليه وسلم الااختار أيسر بمامالم يكن اثماً (متفق عليه) 38

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> - ابن ماجه: 340 متدرك حاكم ج2ص 57،58

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - المشكوة: 45 باب سنن الوضوء

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> -منداحمه ط1896 حدیث نمبر 25952

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> - مشكلوة: 1837 مىنداجىر بروايت حضرت عائشە ص1837 مەدىيث نمبر25056

سخت قشم کے احکام کاجو بوجھ بنی اسرائیل پر تھاوہ اس امت پر نہیں ہے<sup>39</sup>۔

ان آیات واحادیث سے اسلامی قانون کا مزاج سیجھنے میں کافی مدد ملتی ہے اور عام انسانی مفادات کیلئے اس میں کتنی گنجاکش ہے اس کا اندازہ ہوتا ہے۔علاوہ ازیں اسلامی قانون میں جو جامعیت، ابدیت، معنویت، زندگی، نفاست وحسن اور ہر دور کے حالات پر اس کی تطبیقی صلاحیت پائی جاتی ہے وہ دنیا کے کسی قانون میں نہیں ہے، اسی لئے ہر زمان و مکان میں اسی کو قیادت کا حق بنتا ہے۔

اسلامی قانون کے اس امتیاز کو درج ذیل عنوانات کے تحت سمجھا جاسکتا ہے:

## قانونی حیثیت

﴿ سب سے بنیادی بات یہ ہے کہ انسانی قانون کی توثیق وتصدیق انسانی جماعت یا انسانی عدالت کرتا ہے، کرتی ہے اس کے بغیر وہ قانون بن ہی نہیں سکتا، جبکہ اسلامی قانون کی تصدیق خود رب کائنات کرتا ہے، دنیا کی عدالت اس کومانے یانہ مانے اس کی قانونی حیثیت پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔

#### تقذيس كاببلو

لے انسانی قانون اپنے لئے کوئی تقدیس کا پہلو نہیں رکھتا، یہ لوگوں کے جسموں پر حکومت کرتا ہے دلوں پر نہیں، جبکہ اسلامی قانون اپنے ماننے والوں کے نزدیک ایک مقدس و محترم قانون ہے، یہ انسانوں کے لئے خدا کا عطیہ ہے، اس طرح یہ جسموں کے ساتھ دلوں پر بھی حکومت کرتا ہے اور سوسائٹی کے ظاہر وباطن دونوں سے بحث کرتا ہے۔

#### مثبت ومنفى كافرق

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - كشاف ص 292، تفسير كبير ج 6 ص 128

جبکہ اسلامی قانون زیادہ تر مثبت اصولوں پر چلتا ہے ، اور اعمال سے زیادہ اسباب و محر کات پر نگاہ ر کھتا ہے اور اسی کی روشنی میں بیہ قانون سازی کر تاہے۔

# قانونی معنویت

ہے۔ اس کی تعصبات و تنگ نظری کی بنیاد محض خاند انی رسوم وروایات اور علاقائی عرف وعادات پر ہے ،اس لئے اس میں تعصبات و تنگ نظری کی تمام آلود گیال موجود ہیں اس میں علمی اور فلسفیانہ بنیادوں کی آمیزش نہیں ہے، جبکہ اسلامی قانون کی بنیاد روز اوّل ہی سے انسانی فطرت اور ہدایت الہی پر ہے ،یہ ابتد اہی سے عالمگیر اور فلسفیانہ بنیادوں پر تغمیر ہوا ہے ، انسانی قانون ہز اروں سال کے ارتقاء کے بعد جس منزل پر پہنچے گا اسلامی قانون کا پہلا قدم ہی وہاں سے اٹھا ہے۔

# قانونی وحدت

ہ قانون میں وحدت ویکسانیت بھی ایک ضروری چیز ہے انسانی قانون میں اصل کے لحاظ سے وحدت ویکسانیت موجود نہیں ہے اس لئے کہ اس کے سرمایے میں خاندانی روایات اور قومی عرف وعادات کا بڑا حصہ ہے جو ہر علاقہ اور خاندان کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں ... جبکہ اسلامی قانون شروع سے وحدت کے اصول پر قائم ہے اس لئے کہ اس کی بنیاد رسم وروایات کے بجائے ہدایت الہی پر ہے، حضرت آدم علیہ السلام سے لئے کہ حسل کا بنیاد رسم وروایات کے بجائے ہدایت الہی پر ہے، حضرت قور ایستہ ہیں، خود قرآن اس کی شہادت و بتا ہے۔

شرع لكم من الدين ما وصبى به نوحاً والذى اوحينا اليك وماوصينابه ابرابيم وموسى وعيسى أن أقيمواالدين ولاتفرقوافيه40

ترجمہ: تمہارے لئے بھی اسی دین کو مشروع کیاہے جس کی تعلیم نوح کودی تھی اور اے پیٹمبر! یہ بھی جس کی وحی ہم نے تمہاری طرف کی ہے اور یہی دین ہے جس کی

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> -شوريٰ:13

تعلیم ابراہیم، موسیٰ اور عیسیٰ کو دی تھی کہ اس دین کو قائم کریں اور اس میں اختلاف نہ کریں۔

#### سرچشمه قانون

ہاسی طرح انسانی قانون چند انسانی ذہنوں کی پید اوار ہے جبکہ اسلامی قانون خود خالق کائنات کا دیاہواعطیہ ہے اور آج اس حقیقت کو سیجھنے میں کوئی دشواری نہیں کہ انسان مجھی خود اپنے لئے قانون مرتب نہیں کرسکتا، اس لئے کہ انسان محدود علم واحساس رکھتا ہے وہ کروڑوں انسانوں کی نفسیات کا قدر مشترک معلوم نہیں کرسکتا، وگر سکتا اور تمام لوگوں کے احساسات وطبائع کو ملحوظ رکھتے ہوئے قانون سازی ہر گر نہیں کرسکتا، قانون خواہ کتنے ہی اخلاص کے ساتھ بنایا جائے مگر اس میں طبعی میلانات اور ذاتی رجھانات کا اثر ناگزیر طور پر آئے گا… اس لئے قانون سازی کاحق صرف خالق کا کنات کو ہے۔

#### قانون جماعت سے یا جماعت قانون سے؟

ہ انسانی قانون اور اسلامی قانون کے در میان ایک اصولی فرق یہ بھی ہے کہ انسانی قانون میں قانون جماعت سے موئخر ہو تا ہے، سوسائٹی پہلے ہوتی ہے اور اس کی تنظیم کیلئے قانون بعد میں بنایا جاتا ہے، قانون جماعت کے وجود اور اس قانون جماعت کے وجود اور اس کے قانون جماعت کے وجود اور اس کے حالات پر قانون کا انحصار نہیں ہو تا بلکہ قانون پہلے بنتا ہے اور اس کے مطابق جماعت کی تعمیر ہوتی ہے، اگر حالات سازگار نہیں ہیں توان کی اصلاح کی جاتی ہے اور ان کو نفاذ قانون کے لائق بنانے کی کو شش کی جاتی ہے، مگر حالات کی بنایر قانون نہیں بدلا جاسکتا۔

#### نفاذ کی قوت

انسانی قانون قوت نفاذ کے لحاظ سے بھی کمزور واقع ہواہے اسے اپنے افراد پر مکمل قابو نہیں ہوتا اور نہ تنہا قانون جرائم کے انسداد کے لئے کافی ہوتا ہے اس کو اپنے کسی بھی قانون کے عملی نفاذ کے لئے مضبوط مدد گاروں کی ضرورت ہوتی ہے اسی لئے اس قانون میں مجرمین کے بچ نکلنے کے بہت سے امکانات

موجو دہوتے ہیں۔اس کے برخلاف اسلامی قانون کا آغاز ہی فکر آخرت اور حلال وحرام کے احساس سے ہوتا ہے وہ انسانی ضمیر کی تربیت کرتاہے اور اس کے ظاہر وباطن کو قانون کیلئے تیار کرتاہے، وہ اپنے ہرشہری کے دل ودماغ میں بیہ احساس راسخ کرتاہے کہ:

☆ کلکم راع و کلکم مسئول عن رعیتہ (متفق علیہ) 41
ترجمہ: "تم میں سے ہر شخص ذمہ دار ہے اور ہر ایک سے اس کی متعلقہ ذمہ داری کے بارے میں بازیر سہوگی۔ "
بارے میں بازیر سہوگی۔ "

رانما انا بشر وانه یاتینی الخصم فلعل بعضکم ان یکون الحن بحجته من بعض فاحسب انه صدق فاقضی له بذلک فمن قضیت له بحق فانما هی قطعة من النار فلیأخذها او لیترکها(منق عله)42

ترجمہ: "میں ایک انسان ہوں، میرے پاس مقدمات آتے ہیں، ممکن ہے کہ کوئی
فریق اپنے مد مقابل سے زیادہ چرب زبان ہو اور میں اس کے ظاہری دلائل کی بناپر
اس کو پچ گمان کروں اور اس کے حق میں فیصلہ کر دوں اس لئے اگر میں کسی بھائی
کیلئے دوسرے مسلمان بھائی کے حق کا فیصلہ کر دوں تو محض فیصلہ کی بنا پر وہ درست
نہیں ہو جائے گا، بلکہ وہ آگ کا ایک ٹکڑ اہو گاجو چاہے لے اور جو چاہے چھوڑ دے۔
انسانی قانون نہ صرف یہ کہ ٹگر انی اور حق پر ستی کی اس عظیم قوت سے محروم ہے بلکہ اس کا تصور
بھی اس کے دامن خیال میں نہیں ہے۔

اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعایت

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> -رياض الصالحين للنواوي ج 1 ص 145

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> - مشكوة باب الاقضيه والشهادات: 327

رعایت ملحوظ رکھی گئے ہے قرآن کی آیت ذیل میں اسی کی طرف اشارہ کیا گیاہے:

فاقم وجم ك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثر الناس لايعلمون

ترجمہ: "پس پوری کیسوئی کے ساتھ اس دین کی طرف متوجہ ہوجاؤجو اللہ کی اس فطرت کے عین مطابق ہے جس پر اللہ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے، اللہ کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں"

انسانی قانون میں تبھی بھی تمام انسانی طبائع اور تقاضوں کی رعایت ممکن نہیں ہے اس کی بیثار مثالیں موجود ہیں (تفصیل کے لئے مطالعہ کریں حقیر راقم الحروف کی کتاب" قوانین عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز)

# اسلامی قانون میں انسانی مصالح کی رعایت

ہے، انسانی مصالح سے مراد پانچ امور ہیں ... جان ... دین ... نسل ... عقل ... اور مال ، ان پانچوں چیزوں کی ہے ، انسانی مصالح سے مراد پانچ امور ہیں ... جان ... دین ... نسل ... عقل ... اور مال ، ان پانچوں چیزوں کی حفاظت سے متعلق تمام چیزیں مصالح انسانی میں داخل ہیں ، دین و دنیا کے معاملات کا مدار انہی پر ہے اور انہی کے ذریعہ فرد اور جماعت کے جملہ مسائل کی گر انی ہوتی ہے ، تفصیل کیلئے مذکورہ بالاکتاب کا مطالعہ کیا جائے۔ آج دنیا کو پھر اسی قانون کی ضرورت ہے

مذکورہ بالاوجوہات سے سمجھا جاسکتا ہے کہ انسانی دنیا کی رہنمائی آج بھی اسلامی قانون ہی کے ذریعہ ممکن ہے،اسلام ایک مکمل دین اور مکمل قانون ہے یہ ساری انسانیت کیلئے ایک فطری قانون ہے...

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> -الروم:30

نا قابل ترمیم قرار دیا جائے اور انسانی جذبات وافعال کا مکمل آئینہ دار اس کو کہا جاسکے... یہ صرف قانون اسلامی ہے جواپنے کو کامل و مکمل بھی کہتا ہے اور نا قابل تنسیخ بھی قرار دیتا ہے:

اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام ديناً⁴4

ترجمه: "آج میں نے تمہارے لئے تمہارادین مکمل کر دیا، تم پر اپنی نعمتیں تمام کر دیں اور بحیثیت دین اسلام کو پیند کیا"

رونزلناعليك الكتاب تبياناً لكل شيء وبدئ ورحمة وبشرى للمسلمين⁴4

ترجمہ:"اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی جس میں ہر چیز کاواضح بیان اور مسلمانوں کے لئے ہدایت ورحمت وبشارت موجو دہے۔"

قرآن ایسے اصول وکلیات سے بحث کرتاہے جن پر ہر زمانہ اور ہر خطہ میں پیش آنے والی جزئیات کو منطبق کیا جاسکتا ہے اور ہر دور کے حالات وواقعات میں قرآنی نظائر وامثال سے روشنی حاصل کی جاسکتی ہے، قرآن کا بید دعویٰ واقعات و تجربات کی روشنی میں بالکل درست ہے کہ:

ولقد ضربنا للناس في بذا القرآن من كل مثل 46

ترجمہ:"اور ہم نے اس قر آن میں لو گول کیلئے ہر طرح کی مثالیں بیان کر دی ہیں"

اوراس کا اعتراف اپنے الفاظ میں قانون کے مغربی ماہرین نے بھی کیا ہے کہ شریعت اسلامی میں زندگی کے تمام مسائل ومشکلات کے حل کی پوری صلاحیت موجود ہے، متعدد سیمیناروں میں ان ماہرین نے با قاعدہ یہ قرار داد منظور کی کہ شریعت اسلامی بھی قانون سازی کے عام مصادر میں سے ایک مصدر ہے، اس میں ارتقاء کی پوری صلاحیت موجود ہے اور یہ قرار داد قانون مقارن کی بین الا قوامی کا نفرنس 1931ء/

<sup>44 -</sup> ما كرة: 3

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> -الاعرا**ف**:52

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> -زم: 27

منعقدہ لاہای) میں منظور ہوئی، پھر اس کی تجدید اسی شہر میں ہونے والی دوسری کا نفرنس (1937ء) میں ہوئی، نیز اسی طرح کی ایک قرار داد وکلاء کی بین الا قوامی کا نفرنس (منعقدہ لاہای 1948ء) میں بھی منظور ہوئی۔

حقوق مقارنہ کی بین الا قوامی اکیڈمی کے شعبہ کثر قیہ نے 190 ہے۔ میں پیرس یونیورسٹی کے کلیۃ الحقوق میں "ہفتہ فقہ اسلامی" کے نام سے ایک کا نفرنس منعقد کی ، اس میں حقوق کے تمام کالجوں کے عرب وغیر عرب اساتذہ ، ازہر کی کلیات کے اساتذہ اور فرانس اور دیگر ممالک میں وکالت اور استشراق سے وابستہ متعدد ماہرین کو دعوت دی گئی، اس میں مصرسے ازہر اور حقوق کی کلیات کے چار ارکان نے اور سوریا کے کلیۃ الحقوق سے دوارکان نے نمائندگی کی ... مناقشات کے دوران ان کے بعض ارکان جو سابق میں پیرس میں وکالت کے نقیب رہ چکے تھے المحد کر کھڑے ہوئے اور کہا کہ:

"میں جیران ہوں کہ کیسے تطبیق دوں اس کہانی کے در میان جو اب تک سنی جاتی تھی اور آج کے اس انکشاف کے در میان، ایک زمانہ تک بیہ باور کر ایا گیا کہ اسلامی فقہ ایک جامد اور غیر ترقی پذیر قانون ہے اس میں قانون سازی کی اساس بننے اور عصر جدید کی ترقی یافتہ تغیر پذیر دنیا کے مسائل حل کرنے کی صلاحیت نہیں ہے جبکہ آج کے محاضر ات و مناقشات سے ظاہر ہو تا ہے کہ اسلامی قانون کے تعلق سے بیہ مفروضہ بالکل بے بنیاد ہے اور دلائل و بر ابین اس کے خلاف ہیں "۔

چنانچہ ہفتہ ُ فقہ اسلامی کے اختقام پر اس کا نفرنس نے درج ذیل تجاویز منظور کیں:

☆ حقوق کے بارے میں قانون سازی کے نقطۂ نظر سے فقہ اسلامی کے سرچشموں کی برگی اہمیت ہے۔ برگی اہمیت ہے۔ برگی اہمیت ہے۔ برگی انہیں کے سرپیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی اہمیت ہے۔ برگی اہمیت ہے۔ برگی انہیں کے سرپیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی انہیں ہے۔ برگی انہیں کے سرپیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی انہیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی انہیں ہے۔ برگی انہیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی انہیں ہے۔ برگی انہیں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ برگی انہیں ہے۔ برگی ہے۔ برگی انہیں ہے۔ برگی ہے۔

ﷺ حقوق کے اس عظیم مجموعے میں مذاہب فقہیہ کا اختلاف دراصل معانی ومفاہیم اور اصول وکلیات کا بڑا سرمایہ ہے جو مقام جیرت ومسرت ہے اور جن کی وجہ سے فقہ

اسلامی زندگی کے تمام تر جدید تقاضوں اور قانونی ضروریات کی جمیل کر سکتی ہے 47

ان سیمیناروں نے عرب کے ماہرین قانون کو موجو دہ قوانین پر نظر ثانی کی دعوت دی اور ان کے ذہنوں کو اس جانب متوجہ کیا کہ شریعت اسلامیہ ایک ترقی پذیر اور ہر زمانہ اور ہر خطہ کے مسائل وجزئیات کی تظیق دینے والی ابدی شریعت ہے اور جو لوگ دنیا کو شریعت اسلامی کی طرف آنے کی دعوت دیتے ہیں اور احکام اسلامی کے علاوہ کسی قانون کو قبول کرنے کیلئے تیار نہیں ہیں، ان کا دعویٰ درست ہے۔

ان سیمیناروں اور کا نفرنسول کے بڑے خوشگوار انژات قانونی دنیا پر پڑے اور پوری دنیا قانونی رہا قانونی رہا تا تولی رہنمائی کے لئے شریعت اسلامی کی طرف متوجہ ہوگئ مثلاً منحرف مصرنے اپنا جدید قانون تدن تیار کیا تو اسلامی قانون کوایک بڑے ماُخذ کی حیثیت سے سامنے رکھااور اس سے خاصااستفادہ کیا، مصرنے اسلامی فقہ کو عام سرکاری مآخذ میں سے ایک مآخذ تسلیم کیاہے 48

اس کے بعد متحدہ عرب جمہوریات نے جب اپنا دستور مرتب کیا تواس میں شریعت اسلامیہ کو تشریعی اسلامیہ کو تشریعی اساس قرار دیا۔ اسی طرح مصر کی حکومت نے جب دوبارہ اپنے دستور کی ترتیب کا کام انجام دیا تواس نے ہر قانون میں اسلامی احکام کے التزام کی ہدایت دی اور اس کو دستور کالازمی جزو قرار دیا۔

اگر یونیور سٹیوں میں شخقیق وریسر چ کے شعبہ میں اسلامی قانون کو مطالعہ کا خاص موضوع بنایا جائے تووہ دن دور نہیں کہ دنیاکے تمام قوانین اس کے سامنے سرنگوں ہو جائیں گے۔

چنانچہ عربی یونیورسٹیوں کے اتحاد نے متعلقہ تمام کالجوں کے ذمہ داروں کو اس کیلئے دعوت دی تاکہ مذکورہ احساسات کو عملی شکل دی جاسکے ... اس سلسلے میں مور خہ ۲۴ تا ۳۰ / اپریل ساے اوء کو بیروت یا کہ مذکورہ احساسات کو عملی شکل دی جاسکے ... اس سلسلے میں مور خہ ۲۴ تا ۳۰ / اپریل ساے اوء کو بیروت یونیورسٹی میں پہلی کا نفرنس ہوئی اور اس کا نفرنس نے یہ اپیل کی کہ بلاد عرب کی تمام کلیات الحقوق میں شریعت اسلامیہ کو قانون کے سرکاری ما خذکی حیثیت سے شخفیق و دراست کا موضوع بنایا جائے۔

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> - قوانين عالم ميں اسلامي قانون كاامتيازج 1 ص272-274

<sup>48</sup> \_ تفصیل کے لئے دیکھئے ڈاکٹر احمد فراج حسین کی کتاب "تاریخ الفقہ الاسلامی ص18

مناقشہ کیا گیااور کافی بحث و تتحیص کے بعد بعض سفار شات منظور ہوئیں ان میں اہم ترین حصہ وہ ہے جو ملک

2 دستوری حقوق کی روشنی میں شریعت اسلامیہ کو قانون سازی کامر کزی مأخذ بنانے کی سفارش کی گئی تھی 49

1 اس طرح کی کوششیں جھوٹی بڑی سطح پر بار بار کرنے کی ضرورت ہے تا کہ اسلامی قانون کے تعلق
سے غلط فہمیال دور ہوں اور د نبا پھر اسلامی قانون سے استفادہ کے قابل ہو سکے۔

-----

# تقلير نقل وعقل كي روشني مين

یہ مسئلہ کافی دنوں سے عوام وخواص کے در میان موضوع بحث بناہواہے کہ ایک مسلمان کو کسی امام کی تقلید کرنی چاہیے یا نہیں ؟ یہ موضوع گو کہ اب بہت فرسودہ ہو چکاہے، لیکن فقہ اور قانون اسلامی کے طالب علم کے لئے اس کی بڑی اہمیت ہے، اس لئے اس تعلق سے پچھ ضروری اشارات پیش کئے جاتے ہیں۔ مروجہ تقلید کی تاریخی حیثیت پر ایک نظر

اس مسکلہ میں صحیح نتیجہ تک پہونچنے کے لئے سب سے پہلے ہمیں مروجہ تقلید کی تاریخی حیثیت پر ایک نظر ڈال لینی چاہیے ،اس کے بعد ہم تقلید کی نثر عی حیثیت اور عقل و نقل کے اعتبار سے اس کی ہمیت و ضرورت پر بھی مخضر روشنی ڈالیں گے۔

اس سلسلے میں حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی گا بیان سند کا درجہ رکھتاہے، کیوں کہ شاہ صاحب کی ہمہ گیر شخصیت برصغیر کے مقلدین اور غیر مقلدین دونوں گروہوں کے نز دیک یکساں عقیدت و احترام کی حامل ہے، حضرت شاہ صاحب ٹے اس موضوع پر کئی قیمتی کتابیں تحریر فرمائی ہیں: حضرت نے اپنی کتاب "الانصاف" میں اس کی تاریخی حیثیت سے بحث کرتے ہوئے لکھاہے کہ:

إعلم أن الناس كانوا في المائة الأولى والثانية غير مجمعين على التقليد للذهب واحد بعينه قال أبو طالب المكي في قوت القلوب إن الكتب والمجموعات محدثة والقول بمقالات الناس و الفتيا بمذهب الواحد من الناس واتخاذ قوله والحكاية له في كل شيء والتفقه على مذهبه لم يكن الناس قديما على ذلك في القرنين الأول والثاني انتهى أقول وبعد القرنين حدث قديما على ذلك في القرنين الأول والثاني انتهى أقول وبعد القرنين حدث

<sup>50-</sup> تحرير بمقام دارالعلوم حيد رآباد، بتاريخ ٢/ ذي الحجر الهلاح مطابق ١٥/ جون ١٩٩١ء

فيهم شيء من التخريج غيرأن أهل المئةالرابعة لم يكونوامجتمعين على التقليد الخالص على مذهب واحد والتفقه له والحكاية لقوله كما يظهر من التتبع 51

یعنی کسی معین مذہب فقہی کی تقلید کارواج دوسری صدی کے بعد ہوا، اس سے قبل کسی ایک مذہب فقہی پرلوگ مجتمع نہیں تھے (خلاصہ)

حضرت شاہ صاحب آئے اس تاریخی تجویے سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ باضابطہ کسی ایک امام کی تقلید کارواج تو تیسری صدی کے آغاز پر ہوا، لیکن اس سے پیشتر بھی تقلید شخصی موجود تھی، گو کہ اس کی جڑیں اتنی مضبوط نہیں تھیں، تیسری صدی سے پیشتر شخصی وغیر شخصی دونوں طرح کی تقلید بیں جاری تھیں اور مسائل کے دریافت میں لوگ کسی ایک مذہب کے پابند نہیں تھے، مگر جوں جوں عہد مسعود دور ہو تا گیا، اعلی صلاحیتوں کی حامل شخصیتیں بتدر تج کم ہوتی گئیں اور معاشرہ میں آہتہ آہتہ مذہبی اباجیت وانارکی کوراہ ملئے گئی، اسلامی تاریخ کا یہی وہ مشکل اور فیصلہ کن دور تھا، جب امت نے اباجیت وانارکی کے مقابلے میں تقلید وا تباع کاراستہ چنا، اور بلند پا یہ علماء اور اہل فضل فقہاء کی نا قابل فراموش کو ششوں کے نتیج میں امت کو تقلید شخصی کے متحدہ محاذ پر جمع کیا جاسکا، اور ملت کو فکرو نظر کے انتشار سے بڑی حد تک نجات ملی، علماء کی ان تقلید شخصی کے متحدہ محاذ پر جمع کیا جاسکا، اور ملت کو فکرو نظر کے انتشار سے بڑی حد تک نجات ملی، علماء کی ان شامی جیلہ کے نتیج میں دو تین صدیوں کے بعد جو تاریخ تیار ہوئی، وہ حضرت شاہ صاحب ہی کی زبانی سنئے، شاہ صاحب اینی ایک دو سری ماہی ناز کتاب "جمۃ اللہ البالغة" میں چو تھی صدی ہجری کی تصویر تھینچتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"چوتھی صدی کے بعد تمام مذاہب مٹ گئے، اور صرف یہی چار مذاہب (حنفی، مالکی ، شافعی، حنبلی) اور ان کے ماننے والے باقی رہ گئے "،

اس کے بعد لکھتے ہیں کہ:

<sup>-------</sup>حواشی ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ حواشی

<sup>51-</sup>الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص 69 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس – بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة عدد الأجزاء : 1

یہ چاروں مذاہب جس شکل میں ہم تک پہونچے ہیں ، ان کی تقلید یقیناً جائز ہے اور اس کے جواز پر پوری امت محمد یہ کا اجماع ہے ، اور ابن حزم جیسے کچھ ظاہر پر ستوں نے ان مذاہب کی تقلید کو حرام قرار دیا ہے ، وہ بالکل غلط ہے ، ان کے اس قول کا کوئی اعتبار نہیں ہے ، 52،

#### ترک تقلید کارویه تاریخ اسلامی سے انحراف کی علامت

شاہ صاحب کے یہ فیصلے تاریخی و شرعی حقائق پر مبنی ہیں، ان کے سامنے تاریخ کی پوری روشن ہے،
اسی لئے جب وہ دیکھتے ہیں کہ کوئی ان چاروں مذاہب کی گرفت سے آزاد ہونے کی کوشش کر رہاہے، تواس پر
وہ کاری ضرب لگاتے ہیں، اوراس کو طویل اسلامی تاریخ سے انحراف اور پوری امت محمد یہ سے بغاوت قرار
دیتے ہیں، اپنی ایک مشہور زمانہ کتاب "عقد الجید فی احکام الاجتہااد والتقلید "میں لکھتے ہیں کہ:

"جب سوائے ان چار مذاہب کے تمام مذاہب صفحہ ہستی سے نابود ہو گئے تو انہی کی تقلید واجب ہے ، ان کی گرفت سے آزاد ہونا امت کے سواد اعظم سے بغاوت ہے ، اور اس سے ایسے فسادات اور تباہیوں کوراہ ملتی ہے ، جن کی وجہ سے بوری روئے زمین قہر الہی کی زدمیں آسکتی ہے <sup>53</sup>

شاہ صاحب ؒ کے الفاظ بظاہر تیر و نشتر معلوم ہوتے ہیں، مگر حقائق پر مبنی ہیں، اور ہر وہ شخص جس نے تاریخ اسلامی کو بصیرت و حقیقت کی نگاہوں سے دیکھاہو، وہ اس تاریخی تجزیبے کی تائیدیر مجبور ہو گا۔

<sup>52-</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 325 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

<sup>53-</sup>عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 13 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية - القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب عدد الأجزاء : 1

#### تقلید کے وجوب پر امت کا اجماع ہے

تقلید پر تاریخی حیثیت سے ایک طائرانہ نگاہ ڈال لینے کے بعد اس کی ضرورت واہمیت کا اندازہ لگانا بہت آسان ہو جاتا ہے، سب سے بنیادی بات جو شاہ صاحب کی تاریخی مستند رپورٹ سے حاصل ہوتی ہے، وہ یہ گفس تقلید شخصی کارواج تیسر می صدی کے آغاز پر ہوا اور آج جب کہ اس پر بارہ صدیاں بیت چکی ہیں، اس طویل تاریخ کے ہر دور میں اس کے جواز پر پوری ہوا اور آج جب کہ اس پر بارہ صدیاں بیت چکی ہیں، اس طویل تاریخ کے ہر دور میں اس کے جواز پر پوری امت کا اجماع رہا، صرف جواز پر نہیں بلکہ وجوب تک کے بارے میں ہمیں کوئی ایسادور نہیں ماتا جس میں اس پر اجماع امت نہ رہا ہو، علامہ ابن حجر کی ؓ سے لے کر امام الحرمین ؓ، علامہ ابن ہمام ہوئی اللہ محدث دہلوئ ؓ، شاہ عبد العزیز محدث دہلوئ ؓ، شاہ عبد العزیز محدث دہلوئ ؓ، شاہ اس پر الماس پر اجماع ہونے کا اعلان کیا، اور واضح طور پر لکھا کہ ان چاروں مذا ہب میں سے کسی ایک کی تقلید واجب ہے، ان اجماع ہونے کا اعلان کیا، اور واضح طور پر لکھا کہ ان چاروں مذا ہوب میں سے کسی ایک کی تقلید واجب ہے، ان سے آزاد ہونا گر اہی اور تباہی کے سوا پچھ نہیں، اور یہ خدا کاراز ہے، جو اس نے تمام علماء کو تقلید مذا ہب پر منفق کر دیا ہے 24۔

اگران تمام بزرگوں کی عبارات مع حوالجات نقل کی جائیں تومضمون کافی طویل ہو جائے، جس کا بیہ موقعہ نہیں، مزید تفصیلات کے لئے فتح المبین، برہان، فتح القدیر، عقد الجید، الانصاف، تفسیر فتح العزیز، صراط مستقیم اور مائة مسائل وغیرہ کتابوں کا مطالعہ کرنامفید ہوگا۔

یہاں پر بیہ بات بھی ذہن میں رہے کہ امت محدید کے سلسلے میں خداکا بیہ بھی نہ ٹوٹے والا قانون حضرت صادق ومصدوق صَلَّا عَلِيْمٌ کی زبان حق ترجمان سے پوری انسانیت کوسنا یا جا چکا ہے کہ:

عن ابن عمر: أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال إن الله لا يجمع أمتي أو قال أمة محمد صلى الله عليه و سلم على ضلالة ويد الله مع

<sup>54-</sup>كمافي كتب الشاه والى الله الدبلوى في مواضع عديدة

الجماعة ومن شذ شذ إلى النار 55

کہ خدامیری امت کو کسی گمر اہی پر جمع نہ کرے گا اور خدا کی مد د جماعت ہی کو حاصل ہوگی، اور جو جماعت مسلمین سے الگ اپنی راہ اختیار کرے گا، وہ جہنم میں جائے گا"۔ اس لئے جولوگ تقلید شخصی کو گمر اہی یا بدعت سے تعبیر کرتے ہیں، وہ بڑی جر اُت و جسارت کا مظاہرہ کر رہے ہیں۔

یہ اجماع بجائے خود ایک ججت شرعی ہے ، اور اس کی اہمیت وضرورت کا احساس دلانے کے لئے کافی ہے کہ اگر تقلید اتنی ہی بے ضرورت اور لغوچیز ہوتی تو آخر پوری امت اس کے اختیار کرنے پر اس قدر مجبور کیوں کر ہوگئی؟

#### تقلید کا ثبوت قرآن کریم سے

علاوہ ازیں اس اجماع کی پشت پر قر آن وسنت اور نظر و فکر کے بے شار دلائل بھی موجو دہیں ، ان سب کی تفصیل طول کا باعث ہوگی ، یہاں صرف چند دلائل کی طرف اشارہ کر دینا کافی سمجھتا ہوں۔

﴿ قُرْ آن مجيد مِين متعدد مقامات پر مسلمانوں كو حكم ديا گياہے: اَطِيْعُوا اللّهُ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَ اُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَ 56 كَمُ اللّه اور رسول اور اين ميں سے اولى الامركى اطاعت كرو"۔

55- الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 4 ص 466 حديث نمبر : 2167 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5- النساء : ٥٩ النساء : ٥٩

ائمہ مجتہدین کی تقلید واجب قرار پاتی ہے۔اس لئے کہ تاریخ کی روشنی میں "اولی الامر "کاان سے بڑھ کر صیح مصد اق اور کوئی نہیں ہو سکتا۔

(۲) قرآن نے ایک دوسری جگہ کہاہے:

"فَاسْئِلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ 57،

''کہ اگرتم نہیں جانتے تو جاننے والوں سے دریافت کرو''

یہ آیت واضح دلیل ہے کہ جن لوگوں کو دین کے حقائق و معارف تک خو دیہونچنے کی صلاحیت نہ ہو ، ان پر ائمہ اور محققین کی تقلید واجب ہے ، اور یہ کہنے کی ضرورت نہیں ہے کہ صحابہ کے بعد محققین کی صف اول میں ائمہ اربعہ ہی آتے ہیں۔

(٣) قرآن ایک جگه کهتاہے:

''وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ '58'

"اگروہ لوگ اس بارے میں رسول خدااور اپنے میں سے اولی الا مرکی جانب رجوع کرتے تووہ لوگ جان لیتے جو ان میں تحقیق کا جذبہ رکھتے ہیں"

علامہ بیضاوی ؓ نے لکھاہے کہ "اولی الامر "سے مراد مجتہدین ہیں 59، اس میں پوری وضاحت کے ساتھ اس پر زور دیا گیاہے کہ نامعلوم چیزوں کے سلسلے میں خواہ مخواہ کی قیاس آرائیوں کے دریے ہوناغلط ہے ، بلکہ اس کے لئے قر آن وحدیث یا مجتہدین امت کی طرف رجوع کرناضر وری ہے۔

تقلید کا ثبوت احادیث نبویہ سے

(۴) احادیث میں تواس کے لئے بے شار دلائل ملتے ہیں، یہاں بطور نمونہ صرف چند حدیثیں پیش

<sup>57</sup>-النحل : ۳۳

58-النساء: ٨٣

59- أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوي ج 1 ص 479 المؤلف : ناصرالدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي المتوفى : 685هـ)

کی جاتی ہیں:

حضرت رسول اكرم عليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: مثل أصحابي مثل النجوم يهتدي به فأيهم أخذتم بقوله اهتديتم 60

"کہ میرے صحابہ ستاروں کے مانند ہیں ، ان میں سے تم جن کی بھی پیروی کروگے کامیاب ہو جاؤگے"

اس حدیث میں خاص طبقہ صحابہ کی تقلید کا تھم دیا گیا ہے ، اگر تقلید اتنا ہی بڑا جرم ہو تا تو صحابہ کی تقلید کا تھم نہ دیا جا تا بلکہ براہ راست قرآن وحدیث ہی کے مطالعہ پر زور دیا جا تا ،اور ہر عام وخاص کو اس کا پابند بنایا جا تا کہ ہر ایک کو زندگی کے تمام مسائل کا حل قرآن وحدیث ہی سے نکالنا ہے ،لیکن ظاہر ہے کہ یہ ہر انسان کے بس کی بات نہیں ،اور خداکسی کو ایسے کام کا پابند نہیں کرتا، جو اس کے بس سے باہر ہو۔

(۵) ایک بار حضور اکرم علیه السلام نے فرمایا:

عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين عضو عليها بالنواجذ قال أبو عيسى: هذا حديث صحيح<sup>61</sup>

''تم پر میری سنت اور میرے خلفاء راشدین کے طریق کی تقلید واجب ہے، انہیں تم دانتوں سے پکڑلو''

 $^{60}$ - مسند عبد بن حميد ج 1 ص  $^{20}$  حديث غبر :  $^{20}$  المؤلف : عبد بن حميد بن نصر أبو محمد الكسي الناشر : مكتبة السنة — القاهرة الطبعة الأولى ،  $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$   $^{20}$ 

البرمذي الصحيح سنن الترمذي ج5 ص 44 حديث غبر 2676المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5

مزید تنبیہ یہ ہے کہ چاہے تقلید کے خلاف تمہیں کتنے ہی طوفان حوادث کا مقابلہ کرنا پڑے تم تقلید کے دامن سے علاحدہ نہ ہونا، بلکہ انہیں دانتوں سے پکڑے رہنا۔

(۲) ایک حدیث میں تقلید شخصی کے لئے واضح تھم دیا گیاہے، حضور اکرم سُلَّا عَیْدُمُ نے ارشاد فرمایا: اقتدو ا بالذین من بعدی ابی بکر و عمر 62 ''میرے بعدتم ابو بکر وعمر کی پیروی کرنا''

اس میں کسی خاص طبقہ کی نہیں، بلکہ خاص افراد کی تقلید کا حکم دیا گیاہے، اس سے صاف طور پر تقلید شخصی کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔

ظاہر ہے کہ ائمۂ اربعہ کے جومذاہب آج محفوظ ہیں وہ در حقیقت تمام صحابہ اور تابعین کے مذاہب فقہیہ کانچوڑ اور خلاصہ ہے،اس لئے ان کی تقلید در حقیقت قر آن وحدیث اور صحابہ کی ہی تقلید ہے۔ تقلید عقل و فکر کی نگاہ میں

اور اگر فکر و نظر کی روسے بھی دیکھا جائے تو بھی تقلید کے سوادین کے سمجھنے کی کوئی اور راہ نظر نہیں آتی، کیوں کہ آج جب کہ عہد نبوی پر چو دہ صدیاں بیت پھی ہیں، علمی و فکری زوال کی انتہا یہ ہے کہ مسلمان اپنے گر دو پیش کے حقائق و اسر ار سمجھنے سے بھی عاجز ہیں، جب کہ دو سری قومیں آسان و زمین کے قلابے ملارہی ہیں، اور انکشافات و تحقیقات کے ذریعہ پوری انسانیت کو محو حیرت بنائے ہوئی ہیں تو جو قوم ظاہری دنیا کے نشیب و فراز سے بھی ناواقف ہو، وہ قانون الہی کی پیچید گیوں کو سمجھنے کا دعوی کیسے کر سکتی ہے، ظاہری دنیا کے نشیب و فراز سے بھی ناواقف ہو، وہ قانون الہی کی پیچید گیوں کو سمجھنے کا دعوی کیسے کر سکتی ہے، وہ بھی جب کہ دیانت و امانت، صدق و اخلاص اور محنت و مشقت کا حوصلہ مفقود ہو، اور قانون الہی کی زبان ( یعنی کتاب و سنت ) روز مرہ کے بول چال کی زبان نہ ہو، اور اس پر مزید ہے کہ در میان میں سیکڑوں فاصلے اور واسطے ہوں، جن کو طے کئے بغیر دور نبوت تک ہم پہنچ نہیں سکتے اور جب تک در میانی واسطوں (علاو محد ثین ) کے حفظ و فہم پر اعتماد نہ کریں، قر آن و سنت پر اعتماد کا ہم اظہار نہیں کر سکتے، ایسی صورت حال میں اسلام اور

المعجم الأوسط ج 4 ص 140 حديث نمبر : 3816 المؤلف : أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني الناشر : دار 10 الحرمين – القاهرة ، 1415 تحقيق : طارق بن عوض الله بن محمد ,عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني عدد الأجزاء : 10

ملت اسلامیہ کے کس خیر خواہ سے بیہ توقع کی جاسکتی ہے کہ وہ تقلید کی راہ سے ہٹ کر عدم تقلیدیا دوسرے لفظول میں بےلگام آزادی کی اجازت دے گا؟

کس قدر جرت کی بات ہے کہ دنیا کی معمولی معمولی چیزوں میں تو اپنے کو بالکل عاجز و ناتواں محمولی کرتے ہیں، مگر جب دین کے قوانین اور کتاب و سنت کی فہم کا مسئلہ آتا ہے تو بہی عاجز و مفلوج ذہمن دنیا کے سب سے زیادہ ہوشیار اور تواناذہمن میں تبدیل ہو جاتا ہے ؟ ایک انسان بیار پڑتا ہے ، تو وہ داکٹر کی اتباع بغیر دلیل مانگے کر لیتا ہے ، ٹرین ، موٹر بس وغیرہ میں جب سوار ہو تا ہے توڈار بیور کی تقلید ہے جھے کر تا ہے ، کشتی میں سوار ہو تا ہے تو ملاح کی پیروی کر تا ہے ، کشتی میں سوار ہو تا ہے تو ملاح کی پیروی کر تا ہے ، اور جب مکان کی تغییر کامسئلہ ہو تو ایک ماہر انجینئر کے بتائے ہوئے اصول کا پابند ہو جاتا ہے ، ۔۔۔۔ دلیکن بہی مفلوج اور ناتواں انسان جب اسلام کے سفینہ بدایت پر سوار ہو ، تو اسلام کے صف اول کے ماہر بن کی تقلید کرنے سے انکار کر دے ، بہاں اسے کسی کھیون بار اور ڈرائیور کی ضرورت نہ رہے ، اور کسی مامل تک بہونچا سے ، کسی علیہ بہاں وہ تمام مراحل کے دوحانی امراض کی تشخیص کر سے ، اور کسی مامل کی جتونہ ہوجواس کی پیشوائی کر سے ، بلکہ یہاں وہ تمام مراحل کے لئے تنہاکا فی ہو، تعجب ہے ، آخر وہ کون سے عقل و منطق ہے ، جو اس قسم کی خرافات کی اجازت دے سئتی ہے ، قاعدہ کی بات تو یہ ہے کہ دنیا کے معالمے میں اسی قدر اصول و ضوابط کا پابند رہے اور انہی منائل میں آدمی چاہے جتنا آزاد ہو مگر دین کے معالمے میں اسی قدر اصول و ضوابط کا پابند رہے اور انہی منائل میں آدمی چاہے جتنا آزاد ہو مگر دین کے معالمے میں اسی قدر اصول و ضوابط کا پابند رہے اور انہی متات کے جو انہوں ہو ہو انہوں ہو ہو انہوں ہو ہو انہوں ہو جو انہوں ہو ہو انہوں ہو جو انہوں ہو ہو انہوں ہو جو انہوں ہو ہو انہوں ہو جو انہوں ہو کی ہو جو انہوں ہو جو انہوں

## تقلید دین وایمان کی حفاظت کے لئے ایک حصار ہے

تفلید کالفظ بظاہر ذہنی آزادی کے لئے چیلنج معلوم ہوتا ہے، مگریہ دین وایمان کی حفاظت کاضامن ہے، ورنہ تفلید سے نکلنے کے بعد جو آزادی حاصل ہوتی ہے، وہ بسااو قات اسلام سے نکلنے کا سبب بن جاتی ہے، اور یہ محض تخیل کی پرواز نہیں ہے، بلکہ ایک نہایت ہی باصلاحیت اور تجربہ کار غیر مقلد عالم مولانا محمد حسین لاہوری کے بچیس (۲۵) سالہ تجربہ کا حاصل ہے، مولانا محمد حسین لاہوری جنہوں نے زندگی کے بڑا حصہ عدم تقلید کی تبلیخ اور تقلید ائمہ کی مخالفت میں ضائع کیا، پچیس سال کے مسلسل تجربات نے انہیں جس موڑ پر

لا كھڑا كيا، اسے وہ خو داپنے قلم سے اشاعة السنة جلد اامطبوعه ۸۸۸ ء میں لکھتے ہیں:

" پیچیس برس کے تیجر بے سے ہم کو بیہ بات معلوم ہوئی کہ جولوگ بے علمی کے ساتھ مجہد مطلق اور مطلق تقلید کے تارک بن جاتے ہیں، وہ آخر اسلام کو سلام کر ہیٹھتے ہیں ، کفر وار تداد وفسق کے اسباب دنیا میں اور بھی بکثرت موجود ہیں ، مگر دینداروں کے بے دین ہو جانے کے لئے بے علمی کے ساتھ ترک تقلید بڑا بھاری سبب ہے ، گروہ اہل حدیث میں جو بے علم یا کم علم ہو کر ترک مطلق تقلید کے مدعی ہیں ، وہ اس کے نتائج سے ڈریں ، اس گروہ کے عوام آزاد اور خود مختار ہوتے جاتے ہیں ، اور بیہ امر اس فرقہ کی مذہبی ترقی کے لئے سخت مضرت رسال اور سدراہ ہے "

مولانا محمد حسین لا ہوری کے بچیس سالہ تجربات نے جو انہیں تقلید کی ضرورت کا احساس دلایا ہے، یہ ان تمام لوگوں کے لئے لمحۂ غور و فکر ہے، جوعدم تقلید کی راہ پر چل رہے ہیں، اور تجربات کی تھو کروں سے کوئی سبق حاصل نہیں کرنا چاہتے۔

> آپ خود ہی اپنی فکر و نظر سے دیکھیں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی

# فقه مذهبي اور فقه مقارك

# ا يك تجزياتي مطالعه 63

"فقہ مذہبی "اور" فقہ مقارن "یہ دونوں عہد جدید کی نئی اصطلاحات ہیں، فقہ کی قدیم کتابوں میں یہ اصطلاحات نہیں مائیں، پچھلے ادوار میں علمی و فقہی اختلافات کو بیان کرنے کے لئے "علم الجدل، علم الخلاف، فقہ الخلاف اور خلافیات و غیرہ اصطلاحات استعال ہوتی تھیں ، جس میں مصنف اپنے فقہی رجانات کادیگر فقہی آراء و نظریات سے موازنہ کرکے ان کے جوابات دیتا تھا، اور اپنے موقف کو مدلل کر تا تھا، اسی کو آج کل "فقہ مذہبی" کہاجا تاہے، بلکہ کہناچاہئے کہ عہد اجتہاد (چوتھی صدی ہجری) کے بعدسے ماضی قریب تک فقہی اختلافات پر جتنی کتابیں معرض وجو دمیں آئیں وہ زیادہ تر اسی طرزیر لکھی گئیں۔

#### فقه مقارن کی اصطلاح

مروجہ فقہ مقاران کااصطلاحی مفہوم آج کے دور میں ہے"کسی مسکہ میں مختلف فقہی آراء کے درمیان دلائل کے ذریعہ موازنہ کرنااور وجوہ اختلاف پرروشنی ڈالتے ہوئے بلا تعیین مذہب محض دلیل کی بنیاد پر کسی ایک رائے کو ترجیح دینابلکہ بعض حالات میں آراء سلف سے علاحدہ کوئی نئی رائے قائم کرنا"۔اسی بات کود کور فتحی الدرینی الازہری (دمشق) نے اپنی کتاب "بحوث مقارنة فی الفقہ الاسلامی واصولہ" میں ان الفاظ میں بیان کیاہے:

لم نعثر على تعريف للفقم المقارن عندالاقدمين .... فاذاار دناان نقصر "الفقم المقارن "على ذلك الذي يكون بين المذاهب

63 - تحرير بمقام جامعه ربانی منور واشريف بهار ۱۴ / ربیج الثانی ۳۴ ب<sub>ا</sub>ه مطابق ۲۰ / نومبر ۲<u>۰۲ ب</u>

الفقهية الاسلامية خاصة ،فيمكن تعريفه بماياتي:

"تقرير آراء المذاهب الفقهية الاسلامية في مسئلة معينة بعد تحرير محل النزاع فيها ،مقرونة بادلتها، ووجوه الاستدلال بها وما ينهض عليه الاستدلال من مناهج اصولية، وخطط تشريعية ،وبيان منشأ الخلاف فيها، ثم مناقشة هذه الادلة اصولياً الموازنة بينها ،و ترجيح ماهواقوى دليلاً او اسلم منهجاً او الاتيان برائ جديد مدعم بالدليل الارجح في نظر الباحث المجتهد" 64

اس لحاظ سے فقہ مقارن عہد جدید میں فقہ الاختلاف کا ایک نیاتصور ہے،جوعہد اجتہاد کے بعد سے نصف صدی قبل تک سلف کے یہاں نہیں ماتا، اس کو فقہ تطبیقی اور فقہ قیاسی بھی کہاجا تاہے۔۔۔۔۔۔

فقه الاختلاف كي تاريخ

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> - بحوث مقارنة في الفقه الاسلامي واصوله ج اص٢٣، مؤلفه الد كتور فتحى الدريني، ناشر مؤسسة الرسالية <u>٣٢٩ إ</u>ه / <del>٠٠١</del> -

<sup>65 -</sup> الفهرست ج ١ ص ٣١٨ المؤلف : أبو الفرج محمد بن إسحاق بن محمد الوراق البغدادي المعروف بابن النديم (المتوفى : 438هـ) تحقيق رضا – تجدد حقوق الطبع محفوظة للمحقق طبعة مصر تك: تكملة الفهرست طب: طبعتنا هذه - كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٨٣

<sup>66 -</sup> مقدمة الرد على سير الاوزاعي " للافغاني "ص م مطبوعم حيدر آباد

دلائل پر تعقبات تحریر فرمائے <sup>67</sup>۔ ائمۂ اربعہ کے بعدیہ سلسلہ اور تیز ہوااور مختلف ادوار میں اختلافات کے موضوع پر تعقبات تحریر فرمائے <sup>67</sup>۔ ائمۂ اس موضوع پر لکھی گئی کتابوں پر نظر ڈالیس تو ہمیں عہد اجتہاد اور عہد تقلید کا فرق نمایاں طور پر محسوس ہوگا، دونوں عہد کی لکھی گئی کتابوں کے اسلوب تحریر اور طرزاستدلال میں بڑا فرق ہے۔

#### عهداجتها داورعهد تقليد

اسلامی تاریخ کی ابتدائی چارصدیوں کو عہداجتہاد تسلیم کیا گیاہے، جس میں مختلف طبقات کے مجتهدین پیداہوئے اور تخ تی واجتہاد کے متعدد مناہج مقرر ہوئے، گو کہ اجتہاد مطلق کاسلسلہ دوسری صدی کے بعد مو قوف ہو گیاتھا، لیکن فی الجملہ اجتہاداس کے بعد بھی چو تھی صدی کے اختتام تک باقی رہا ، اور بلا تعیین مختلف مجتهدین کی اتباع کاسلسلہ جاری رہا، البتہ چو تھی صدی کے بعدامت اسلامیہ انکہ اربعہ کی تقلید واتباع پر متفق ہو گئی ، اس لئے کہ ان کے مذاہب مدون ہو گئے تھے جب کہ ان کے علاوہ دیگر انکہ مجتهدین کے مذاہب اور فقہی آراء پوری طرح مدون نہ ہو سکے اوران کی کتابیں اور پیروکار آہتہ آہتہ معدوم ہو گئے، اس لئے چو تھی صدی کے بعد کو عہد تقلید کہاجا تاہے، علامہ زرکشی تکھتے ہیں:

الدليل يقتضي التزام مذهب معين بعد الأئمة الأربعة, لا قبلهم. والفرق أن الناس كانوا قبل الأئمة الأربعة لم يدونوا مذاهبهم ----وأما بعد أن فهمت المذاهب ودونت و اشتهرت وعرف المرخص من المشدد في كل واقعة, فلاينتقل المستفتى 68

<sup>67 -</sup> كتاب الام (۱۱ / گياره جلدي) كاايك مدلل اور محقق نسخه نهايت آب و تاب كے ساتھ دارالوفا قاہر ہ سے ۲۲<u>۳ ا</u>ھ م<mark>ان ۲</mark>۶ ميں شائع مواہے ، جس ميں امام شافعی گی مشہور كتاب "الرسالة" بھی شامل ہے ، كتاب سير الاوزاعی اس ایڈیشن ميں جلد ۹ ص ۱۷۸ سے ۲۷۷ تک ہے ، اور ہر مسئلہ پر نمبر بھی ڈالا گياہے۔

<sup>68 -</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ج ٢ ص ٥٩٧ المؤلف : بدر الدين محمد بن عبد الله بن بمادر الزركشي (المتوفى : 794هـ) المحقق : محمد محمد تامرالناشر : دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة : الطبعة الأولى، 1421هـ

ترجمہ: دلیل کا تقاضایہ ہے کہ ائمۂ اربعہ کے بعد کسی معین مذہب کی پابندی ضروری ہو،اس لئے کہ ائمۂ اربعہ سے قبل فقہی مذاہب مدون نہیں تھے۔۔۔لیکن اب مدون بھی ہیں اور مشہور بھی ہیں، ہر مسئلہ میں رخصت وشدت کاعلم بآسانی ممکن ہے،اس لئے اب مستفتی کو ادھر ادھر جانے کی اجازت نہیں ہے

شيخ عبد الغني النابلسي ٌر قمطر از ہيں:

اماتقليد مذہب من مذاہبہم الآن غير المذاہب الاربعة فلايجوز لالنقصان في مذہبم ورجحان المذاہب الاربعة عليهم ــــبل لعدم تدوين مذاہبهم وعدم معرفتنا الآن بشروطهاوقيودهاوعدم وصول ذلک الينا بطريق التواتر 69\_

ترجمہ: اب مذاہب اربعہ کے علاوہ کسی بھی مذہب فقہی کی تقلید جائز نہیں ہے، کسی نقص کی بناپر نہیں اور نہ اس لئے کہ مذاہب اربعہ سے وہ کمتر ہیں۔۔۔بلکہ اس لئے کہ مذاہب اربعہ سے وہ کمتر ہیں۔۔۔بلکہ اس لئے کہ مذاہب اربعہ کے علاوہ کوئی مذہب فقہی مدون نہیں ہے اور نہ اس کی شر ائط وقیود کا ہمیں علم ہے، اور تواتر کے ساتھ یہ چیزیں ہم تک نہیں پہونچیں۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی آنے حضرت ابوطالب کی آئے حوالے سے لکھاہے:
قال أَبُوطَالب الْمَكِّيّ فِي قوت الْقُلُوب إِن الْكتب والمجموعات محدثة وَالْقَوْل بمقالات النَّاس والفتیا بِمذهب الْوَاحِد من النَّاس واتخاذ قَوْله والحكایة لَهُ فِي كل شَيْء والتفقه علی مذهبه لم یکن النَّاس قدیما علی ذَلِك فِي القرنین الأول وَالثَّانِي انْتهی 70 یکن النَّاس قدیما علی ذَلِك فِي القرنین الأول وَالثَّانِي انْتهی 70 ترجمہ: حضرت ابوطالب کی آئے قوت القلوب میں لکھاہے کہ یہ کتابیں اور مجموع تے ہیں، لوگول کے اقوال نقل کرنے، کسی ایک مذہب کے مطابق فتوی دیے، اور

 $<sup>^{69}</sup>$  - خلاصة التحقيق في حكم التقايد والتافيق للشيخ عبدالغنى النابلسي ص  $^{70}$  مطبوعه استنبول  $^{70}$  - الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص  $^{70}$  المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم بن الشهيد وجيه الدين بن معظم بن منصور المعروف بـ «الشاه ولي الله الدهلوي» (ت ١١٧٦هـ) المحقق: عبد الفتاح أبو غدة الناشر: دار النفائس – بيروت الطبعة: الثانية، ١٤٠٤ عدد الصفحات: ١١١١ -

کسی ایک مذہب فقہی کو سکھنے کارواج پہلی اور دوسری صدی ہجری میں نہیں تھا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ؓنے "الانصاف" میں ایک مستقل باب قائم کیاہے کہ تقلید کے

باب میں چوتھی صدی ہجری سے قبل اور بعد کیا تبدیلیاں رو نماہوئیں اور ان کے اسباب کیا تھے؟:

بَابِ حِكَايَة حَالَ النَّاسِ قبل الْمِائَة الرَّابِعَة وَبَيَانِ سَبَبِ الْإِخْتِلَافِ
بَينِ الْأُوَائِلِ والأواخر فِي الانتسابِ إِلَى مَذْهَب من الْمذَاهب وَعَدَمه وَبَيَانِ سَبَبِ الْإِخْتِلَاف بَينِ الْعَلْمَاء فِي كُونهم من أهل الإجْتِهَاد الْمُطلق أوأهل اللاجْتِهَادفِي الْمَذْهَبِ وَالْفرق بَين هاتين المنزلتين:

إعلم أن النَّاس كَانُوا فِي الْمِائَة الأولى وَالثَّانيَة غير مُجْمِعِينَ على التَّقْلِيد لمَذْهَب وَاجِد بِعَيْنِه ....وَبعد القرنين حدث فيهم شَيْءمن التَّقْلِيد لمَذْهَب وَاجِد بِعَيْنِه المئة الرَّابِعَة لم يَكُونُو امُجْتَمعين على التَّقْلبِد الْخَالص 71

ترجمہ: چوتھی صدی سے قبل لوگوں کے حالات، کسی مذہب کی طرف انتساب میں پہلے اور بعد والوں کے در میان فرق، اجتہاد مطلق اور اجتہاد فی المذہب کی اہلیت رکھنے والے علماء کے در میان اختلاف کے اسباب:

معلوم ہوناچاہئے کہ پہلی اوردوسری صدی ہجری میں لوگ کسی ایک مذہب کی تقلید پر مجتمع نہیں ستھے،۔۔۔دوصدیوں کے بعد تخریجات کاسلسلہ جاری تھا، مگر چو تھی صدی تک لوگ تقلید خالص پر متفق نہیں تھے۔

فقہ الاختلاف کے اسلوب میں دونوں عہد کے مز اجوں کا فرق

<sup>71 -</sup> الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص ٤٨ المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم بن الشهيد وجيه الدين بن معظم بن منصور المعروف بـ «الشاه ولي الله الدهلوي » (ت ١١٧٦هـ) المحقق: عبد الفتاح أبو غدة الناشر: دار النفائس – بيروت الطبعة: الثانية، ١٤٠٤ عدد الصفحات: ١١١ ـ

موضوع پر جہاں خاص مسلک و مذہب فقہی کی ترجمانی والی کتابیں مرتب ہوئیں ،اور بلاشہ انہی کی تعداد زیادہ ہے ، وہیں کچھ ایسی کتابیں بھی زیر تصنیف آئیں ، جن میں بلا تعیین مذہب دلائل کی روشنی میں مختلف فقہی آراء کامقار نہ کیا گیا تھا، ان کے مصنفین خود مجتہد تھے ، اس لئے ان پر کسی خاص مذہب کی پابندی ضروری نہیں تھی اور دلیل کی بنیاد پر وہ کسی رائے کو ترجیح دینے کاحق رکھتے تھے ، مگر اس نوع کی کتابوں کی تعداد بہت کم ہے ، آپ کو بہت ڈھونڈ ھے پر چند کتابیں مل سکیں گی مثلاً:

33

#### عهد اجتهاد میں فقہ مقارن پر چند کتابیں

(۱)"مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهویه "تالیف: إسحاق بن منصور بن بهرام، ابویعقوب المروزی، المعروف بالکوسج (م ۲۵۱ هر) یه کتاب جزوی طور پر حضرت امام احمد بن حنبل اورامام اسحاق بن را بهویه ی مقارنه پر مشمل ہے، دیگر ائمه کرام - حضرت ابرا بیم نخی ان حضرت سفیان توری امام اوزای اور قاضی شر تا و فیره - کے اقوال تائید و حمایت کے لئے لائے گئے ہیں، خودان کی ترجیح یاتر دید مقصود نہیں ہے، مصنف کتاب اسحاق ابن منصور درجهٔ اجتهاد پر فائز تھے، یہ کتاب نو (۹) جلدوں میں عمادة البحث العلمی مدینه منوره سے ۱۳۵۵ مطابق بن برائی بارشائع ہوئی ہے۔

(۲)"الاشراف علی مذاهب العلماء" تالیف شخ علامہ ابو بکر محمہ بن ابراهیم بن المنذر (۲۳٪هے۔

۱۹۳۸هے): اس کتاب میں بلاشبہ اختلاف اقوال کا اہتمام کیا گیاہے، اور دلاکل کے ذریعہ موازنہ کر کے کسی ایک قول کو ترجیح دی گئی ہے اور شافعیہ کی طرف میلان رکھنے کے باوجو دپوری وسعت نظری کے ساتھ دو سرے فقہاء مثلاً امام اوزاعی ؓ وغیرہ کے اقوال کو بھی ترجیح دی گئی ہے، اس کتاب کے مصنف امام ابن منذرؓ بھی درجہ اجتہاد پر فاکز تھے، علامہ سکی ؓ فرماتے ہیں کہ اصحاب شوافع میں محمہ نامی چار بزرگ – محمہ بن نفرؓ، محمہ بن جریرؓ، محمہ ابن خزیمہ ؓ، اور محمہ ابن المنذرؓ – اجتہاد مطلق کے مقام تک پہونچ گئے تھے، اس کے باوجو د شوافع نے ان کو اپنے اصحاب سے خارج نہیں کیا، علامہ نوویؓ فرماتے ہیں کہ وہ کسی خاص مذہب کے پابند نہیں تھے، غرض مصنف مجتہد تھے اور یہ کتاب عہد اجتہاد میں کھی گئی تھی، اس لئے یہ طرز تصنیف کوئی مستجد نہیں، یہ کتاب ابوجہ د صغیر احمہ انصاری کی شخصی اس لئے یہ طرز تصنیف کوئی مستجد نہیں، یہ کتاب ابوجہاد صغیر احمہ انصاری کی شخصی کستھ مکہ الثقافیۃ راس الخیمۃ ، متحدہ عرب امارات سے پہلی بار

<u>277) مطابق ہم ۲۰ ہ</u>ے میں دس (۱۰) جلدوں میں شائع ہوئی ہے <sup>72</sup>۔

(۳)" المحلی بالآثار" تالیف ابو محمد علی بن احمد بن سعید بن حزم الاندلسی القرطبی الظاهری (م۲۵٪ میلی اندیک القاهری (م۲۵٪ میلی اندیک القاهری (م۲۵٪ میلی اندیک کا تاب ہے، جس میں ظواہر نصوص پر عمل کیاجا تاہے ،اس میں بعض معروف ائمہ مجتهدین کی آراء اور دلائل کا ذکر کرنے کے بعد ان کار دکیا گیا ہے ، اور ائمہ کرام کی شان میں سخت لب ولہجہ استعال کیا گیا ہے ، مگر چو نکہ علامہ ابن حزم مجمی کسی مکتب فقہ کے مقلد نہیں تھے، اجتہادی شان رکھتے تھے ، نیز ان کا زمانہ عہد اجتہادے قریب تھا، اس لئے ان کے اس اسلوب نگارش میں کوئی جرت کی بات نہیں ہے ، نیز ان کا زمانہ عہد اجتہادے قریب تھا، اس لئے ان کے اس اسلوب نگارش میں کوئی جرت کی بات نہیں ہے کہ شہور اور کثیر الاشاعت ہے ،میر سے پاس جو نسخہ ہے وہ بارہ (۱۲) جلدوں میں دارالفکر بیر وت کا شائع کر دہ ہے۔

## عہد اجتہاد کے بعد فقہ مقارن پر سلف کی کوئی کتاب موجود نہیں ہے

اس طرزواسلوب کی ایک آدھ کتاب شاید اور مل جائے، لیکن اس نوع کے نمونے عہد اجتہاد میں بھی بہت کم ملتے ہیں ۔۔۔ عہد اجتہاد کے بعد تو مزاح ہی بدل گیا، اور اس نوع کی تصانیف کی شرح اور بھی گھٹ گئی، میرے خیال میں اس کے بعد تقریباً ایک ہز ارسال کے طویل ترین عرصے میں (ایک دو کتابوں کو حصول کی، میرے خیال میں اس کے بعد تقریباً ایک ہز ارسال کے طویل ترین عرصے میں (ایک دو کتابوں کو حصول کی، میرے خیال میں اس خاموثی نظر آتی ہے ، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ سلف اس بات کو محسوس کرتے تھے کہ ائم کم جمہدین کے آراء کاموازنہ و فیصلہ دلائل کی بنیاد پر کرنامقلدین کی اہلیت و مقام سے بالاتر بات ہے۔

## فقه الاختلاف كي تين قتميں

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> - الإشراف على مذاهب العلماء ج ١ ص 14المؤلف: أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (ت ٣١٩هـ)المحقق: صغير أحمد الأنصاري أبو حمادالناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة - الإمارات العربية المتحدة الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤ م عدد الأجزاء: ١٠ (٨) ومجلدان للفهارس)

لیں تو ہمیں تین طرح کے نمونے ملتے ہیں۔

#### فقه مذہبی-موازنه مع ترجیح مذہب متعین

(۱) میں اور دوسرے فقہاء کے اقوال اور دلائل نقل کرنے کے بعد ان کار دکیا گیا ہے ، اس کا مقصد مقلدین میں بصیرت واعتاد پیدا کرنا اور اقوال اور دلائل نقل کرنے کے بعد ان کار دکیا گیاہے ، اس کا مقصد مقلدین میں بصیرت واعتاد پیدا کرنا اور اپنے مسلک کے مسائل کے مآخذ تک پہونچناہے ، آج کی اصطلاح میں اس کوفقہ مذہبی کانام دیا گیاہے ، اس طرح کی کتابوں کی تعداد شارسے باہرہے ، ہر مسلک میں ایسی کتابیں لکھی گئیں ، مثلاً:

﴾ كتب حنفيه ميں بدائع الصنائع فى ترتيب الشرائع، تاليف:علامه علاء الدين ابو بكر بن مسعود الكاسانى الحنفى (١٨٨ هـ مطابق ١٩١١ء) اور ہدايہ تاليف علامه ابوالحن برہان الدين المرغيناني (م٩٣٠هـ) وغير ٥-

الاشراف على تكت مسائل الخلاف "تاليف: شيخ قاضى عبدالوهاب المالكي الخلاف "تاليف: شيخ قاضى عبدالوهاب المالكي المالكي المراكبي مطابق اسم إصراح وغيره-

لا المامين النافعيه ميں الحاوی الكبير شرح مخضر المزنی، تاليف: ابوالحن علی الماور دی ﴿م٠٥٠ هـ)، الحلافيات بين الامامين الثافعی وابی حنيفه واصحابه ، تاليف: امام ابو بكر بيه قی (١٨٨٠ هـ – ٥٨٨٠ هـ) اور "المجموع شرح المهذب" تاليف: علامه محی الدين بن شرف النووی ﴿١٣١٤ هـ – ٢٤٢ هـ)، وغيره -

اور كتب حنابله مين "الخلاف الكبير"، تاليف شيخ ابوالخطاب الكلواذانی (م•اهیه)، "المغنی شرح مختصر الخرقی"، تالیف: شیخ موفق الدین ابن قدامه الحنبلی (۱۳۸۵ه – ۲۰۰۰ه م)، وغیره -

فقه الخلاف- نقل اقوال ودلائل بلاتر جيح وموازنه

(۲) قشم ثانی: وہ کتابیں جن میں ائمۂ اربعہ اور دیگر مذاہب کے اقوال اور دلائل بلا تعیین وترجیح نقل کئے گئے ہیں ،اوران کے در میان کوئی موازنہ ومقارنہ نہیں کیا گیاہے،اس طرح کی کتابوں کامقصد صرف یہ ہو تاہے کہ ہرامام کے پیروکاران سے استفادہ کریں،اور سب کے اقوال ودلائل یکجاطور پر میسر

آجائیں، الی کتابوں کی تعداد بھی کم نہیں ہے، ابتدائے عہداجتہاد سے لے کرالموسوعۃ الفقہیہ الکویتیہ کی تالیف (۲۰۰۲ء) تک ہر دور کے علماء وفقہاء نے اس میدان میں بڑی خدمات انجام دی ہیں، اور کئی شاہکار چیزیں وجود میں آئی ہیں، اس نوع کی پہلی کتاب غالباً ابوعبداللہ محمد بن نصر بن الحجاج المروزی (م ۲۹۳ ہے) کی "اختلاف الفقہاء" نظر آتی ہے، جو عہد اجتہاد میں لکھی گئی، اور بلاتر جیج مختلف آراء فقہیہ اوران کے دلاکل کے نقل پر اکتفاکیا گیا، الاماشاء اللہ، کسی فقہی رائے کو ترجیح دینا اس کتاب کاموضوع نہیں ہے، یہ کتاب ایک جلد (صفحات ۸۸۲) میں پہلی مرتبہ دکتور محمد طاہر حکیم کی شخقیق کے ساتھ مکتبہ اضواء السلف ریاض سے جلد (صفحات ۸۰۰۰) میں پہلی مرتبہ دکتور محمد طاہر حکیم کی شخقیق کے ساتھ مکتبہ اضواء السلف ریاض سے حلا (صفحات ۸۰۰۰) میں پہلی مرتبہ دکتور محمد طاہر حکیم کی شخقیق کے ساتھ مکتبہ اضواء السلف ریاض سے حلا (صفحات ۸۰۰۰) میں شائع ہوئی۔

اوراس نوع کا آخری شاہ کارالموسوعۃ الفقہیۃ الکویتیۃ ہے، جس میں بلاتر جی وموازنہ مختلف مکاتب فقہیہ کے اقوال وآراءاوران کے دلائل نقل کئے گئے ہیں، جس کی اشاعت کاسلسلہ ۱۹۸۳ء سے شروع ہوااور کفہیہ کے اقوال وآراءاوران کے دلائل نقل کئے گئے ہیں، جس کی اشاعت کاسلسلہ ۱۹۸۳ء سے شروع ہوااور کا ایک آدھ کوست نے یا کے ۲۰۰۲ء یا کے ۱۰۰۰ء میں ایک ایک آدھ جلد کے اردوتر جمہ کی سعادت رئیس الفقہاء قاضی القضاۃ حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی کی عنایت سے اس حقیر کو بھی حاصل ہوئی۔

فقه مقارن – ترجیح ومواز نه بلا تعیین مذہب

(۳) قسم ثالث: تیسری قسم ان کتابول کی ہے ، جن میں مختلف مکاتب فقہیہ کے آراء واقوال اوران کے دلائل نقل کئے جائیں ،اوروجوہ اختلاف کی وضاحت کرتے ہوئے بلا تعیین مذہب کسی بھی ایک رائے کو محض دلیل کی بنیاد پر ترجیح دی جائے ،اسی کو موجو دہ اصطلاح میں " فقہ مقارن " کہا جاتا ہے۔

## فقه مقارن کوماضی میں کوئی پذیرائی نہیں ملی

مگر عملی طور پراس صنف کوزیادہ پذیرائی حاصل نہیں ہوئی، میرے محدود علم و مطالعہ کے مطابق او پر ذکر کر دہ عہد اجتہادیاخو د مجتہدین کی تصنیف کر دہ چند کتابوں کے علاوہ عہد اجتہاد کے بعد سلف کی کوئی ایسی فقہی کتاب دستیاب نہیں ہے، جس میں مصنف نے گردن میں تقلید کا قلادہ رکھنے کے باوجو د آزادانہ طور پر مختلف مسائل پر فقہی مناقشہ کیا ہو،اوراپنے مذہب ومسلک سے بے نیاز ہو کر محض دلیل کی قوت کووجہ ترجیح قرار دیاہو۔

#### فقہ مقارن کے نام پر پیش کی جانے والی کوئی کتاب فقہ مقارن کی نہیں ہے۔ ایک جائزہ

موجودہ دور میں فقہ مقارن کے وکلاء کی طرف سے کئی کتابوں کے نام لئے جاتے ہیں، لیکن اگر ان کے مندر جات کا جائزہ لیاجائے توان کی ذکر کر دہ کوئی بھی کتاب فقہ مقارن کی تعریف پر صادق نہیں آتی ، یا تو وہ صنف اول فقہ مذہبی کے خانے میں جاتی ہے یاصنف دوم فقہ الخلاف (نقل اقوال) کے خانے میں ، ہم اس ضمن میں بطور مثال چند معروف کتابوں کا جائزہ سنین کی ترتیب پر لیتے ہیں، جو عہد اجتہاد کے بعد تصنیف کی گئیں اور جن کو فقہ مقارن کی نمائندہ کتابوں کے طور پر آج کل پیش کیا جاتا ہے:

"اختلاف الفقهاءللطبريّ" - چند فقهي مسائل پربلاتر جيح وموازنه لکھي گئي کتاب

(۱) ابوجعفر محمہ بن جریر طبری (منسم الله کی شہر کا آفاق کتاب "اختلاف الفقہاء" کو فقہ الخلاف میں ایک خاص اہمیت حاصل ہے لیکن یہ فقہ مقارن کی کتاب نہیں ہے ، اس کتاب میں مدبر ، پیج وشر ااور مز ارعت ومساقات وغیر ہ چند فقہی مباحث موجو دہیں ،ہر مسکلہ میں ائمہ کے در میان نقطۂ اتفاق واختلاف کو بیان کیا گیاہے ، اور وجو ہ اختلاف پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے ، اور مساوی طور پر ہر مسلک کی پوری ترجمانی کی گئی ہے ، اور مساوی طور پر ہر مسلک کی پوری ترجمانی کی گئی ہے ، لیکن چند مقامات کو چھوڑ کر زیادہ ترمسائل میں کسی کو ترجیح نہیں دی گئی ہے ۔۔۔ یہ کتاب فقہ الخلاف کی دوسری صنف میں شامل کی جائے گی ، نہ کہ فقہ مقارن میں 25۔

## " مختصر اختلاف العلماء للطحاوي " - مسلك حنفي كے مطابق لکھي گئي كتاب

<sup>73 -</sup> اختلاف الفقهاء المؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الأملي، أبو جعفر الطبري (ت ٣٠٠هـ)الناشر: دار الكتب العلمية عدد لصفحات: ٣٠٥

کے خانے میں جاتی ہے نہ کہ فقہ مقارن کے خانے میں ،اس لئے کہ اس میں امام طحاویؓ نے ہر مسکہ میں مختلف ائم ہے۔ ائم کہ احناف ،امام مالک ؓ،امام شافعیؓ،امام اوزاعیؓ،امام توریؓ ،امام حسن بن صالحؓ وغیرہ کے اقوال نقل کئے ہیں ،اوران کے دلائل بھی ذکر کئے ہیں ،لیکن اپنے مسلک کو "اصحابنا" کے ذریعہ جدا گانہ اہمیت کے ساتھ بیان کیا ہے ، ظاہر ہے کہ بیرا یک مخصوص مسلک فقہی کی ترجیح ہے ،نہ کہ ترجیح بربنائے دلیل 74۔

"الكشف والبيان عن تفسير القرآن للتعلبيّ" - مسلك شافعي كے مطابق لكھي گئي كتاب تفسير

(٣)اسي طرح كتب تفسير ميں امام ابواسحاق احمد بن ابراہيم الثعلبي (٢٢٧م هـ) كي تفسير"الكشف

والبیان عن تفییر القر آن " بھی فقہ مقاران کے طور پر پیش کی جاتی ہے، حالانکہ یہ تفییر کی کتاب ہے فقہ کی نہیں ،البتہ جن آیات کریمہ سے مسائل فقہیہ متعلق ہیں ،ان پر فقہی گفتگو کی گئی ہے اورائم کہ مجتهدین کے اختلافات بھی دلائل کے ساتھ نقل کئے گئے ہیں ،اور لب ولہجہ انتہائی شستہ اور سنجیدہ ہے، لیکن اس کے باوجود یہ ایک ققت ہے کہ نغلبی شافعی المسلک ہیں ،اور پوری کتاب میں ہر جگہ امام شافعی گی موافقت کی گئی ہے ،اورامام شافعی سے اختلاف رکھنے والے فقہاء کو مخالفین کے زمرہ میں شامل کیا گیا ہے ،اوران کے جو ابات بھی دیئے ہیں ، ظاہر ہے کہ ایس صورت حال میں یہ فقہ مقاران کی کتاب نہیں بن سکتی ، بلکہ فقہ مذہبی کے زمرہ میں جائے گی ، چنانچہ ابتدائے کتاب میں مصنف کے طریقۂ کار کا تعارف ان الفاظ میں کر ایا گیا ہے:

«الإمام الثعلبي شافعي المذهب كما سبق تفصيله عند الكلام عن مذهبه الفقهي. ومع ذلك لا ترى أدبى مظهرمن مظاهرالتعصب لديه.بل تراه يذكر المذهب الشافعي، ويذكرأدلته من الكتاب، والسنة، ثم يرد على المخالفين بكل موضوعية وأدب-

٢- يبسط الثعلبي المسائل الفقهية التي تتعلّق بالآية، ويتوسّع فيها، وخاصةً

 $<sup>^{74}</sup>$  - مختصر اختلاف العلماء المؤلف: أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (ت  $^{74}$  هـ)اختصار: أبي بكر أحمد بن علي الجصاص (ت  $^{74}$  هـ)المحقق: د. عبد الله نذير أحمد الناشر: دار البشائر الإسلامية – بيروت الطبعة: الثانية،  $^{74}$  عدد الأجزاء:  $^{9}$ 

المسائل الخلافية المشهورة-

٣ - ينسب المذاهب والأقوال إلى أصحابهافي الغالب ولايقتصرعلى نسبة الأقوال إلى أصحاب المذاهب المشهورة، بل ينسب القول إلى من قال به من الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم من أصحاب المذاهب.

4- يبدأ بتقرير القول الراجح لديه، فيذكر أدلته من الكتاب، والسنة، و الإجماع ، والقياس. ثم يذكرأدلةالقول الآخردليلا، دليلاً. ويرد ويجيب عن كل دليل بكل علم، وأدب. فهو يعرض المسائل الفقهية بأسلوب الفقه المقارن»<sup>75</sup>

## "المعونة في الجدل للشير ازيَّ" - مسلك حنفي كے مطابق لكھي گئي اصول فقه كى كتاب

(۳) بعض حضرات اصول فقہ کی مشہور کتاب "المعونۃ فی الجدل"مؤلفہ علامہ ابواسحاق شیر ازی سیمجھے ہیں،حالا نکہ یہ اصول فقہ حنفی کی سیمجھے ہیں،حالا نکہ یہ اصول فقہ حنفی کی کتاب سیمجھے ہیں،حالا نکہ یہ اصول فقہ حنفی کی کتاب سیمجھے ہیں،حالا نکہ یہ اصول فقہ خنفی کی کتاب ہے،جس میں حنفیہ کے نظریات اصول فقہ پیش کئے گئے ہیں،اور شافعیہ یادیگر حضرات کے نظریات کا مدلل رد کیا گیا ہے،اصول نقل کرنے بعدا گر امام شافعی یا کسی دوسرے امام کی طرف سے اس پر کوئی اعتراض منقول ہو تواس کو دلیل کے ساتھ نقل کرنے اس کارد کرتے ہیں۔اس طرح یہ خالص فقہ مذہبی کی

كَتَابِ مِ، اصطلاحی فقه مقارن سے اس كاكوئی تعلق نہيں ہے، اس كاایک نمونه ملاحظه فرمائیں:
والاعتراض الثَّانِي ان يَقُول بموجبها وَذَلِكَ على ضرْبَيْنِ،
احدهما ان يحْتَج من الْآية بِأحد الوضعين فَيَقُول السَّائِل بِمُوجبِه
بَان يحملهُ على الْوَضع الاخركاستدلال الْحَنفِيّ فِي تَحْرِيم
الْمُصناهَرَة بِالزِّنَابقوله تَعَالَى {وَلَا تَنْكِحُوا مَا نكح آباؤكم} وَ
الْمُرَاد لَاتطؤوامَاوطيءآباؤكم فَيَقُول الشَّافِعِي النِّكَاح فِي الشَّرْع
هُو العقدفيكون مَعْنَاهُ لَاتتزوجوامن تزوج بِهَاآباؤكم وَ الْجَوَابِ ان

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> - الكشف والبيان عن تفسير القرآن (1/ 260)المؤلف: أبو إسحاق أحمد بن إبراهيم الثعلبي (ت ٤٢٧ هـ)أشرف على إخراجه: د. صلاح باعثمان، د. حسن الغزالي، أ. د. زيد مهارش، أ. د. أمين باشه تحقيق: عدد من الباحثين (٢١) مثبت أسماؤهم بالمقدمة (صـ ١٥)أصل التحقيق: رسائل جامعية (غالبها ماجستير) لعدد من الباحثين الناشر: دار التفسير، جدة - المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، ١٤٣٦ هـ - ٢٠١٥ م عدد الأجزاء: ٣٣ (آخر ٣ فهارس)

تسلك طَريقة من يَقُول ان الاسماء غير منقولة وان الخطاب بلغَة الْعَرَب وَالنِّكَاحِ فِي عرف اللَّغَة هُوَالْوَطْء 76

دوسرااعتراض ہے ہے کہ اس کے موجب کو اختیار کریں، اور اس کی دوقتہیں ہیں ،ایک ہے ہے کہ اسدلال آیت کی ایک وضع سے ہواور سائل موجب کے لحاظ سے دوسری وضع پر اس کو محمول کرے، جیسے حنفیہ نے زناسے حرمت مصاہرت کے لئے آیت کریمہ" وَ لَا تَنْکِحُو اَمَا نکح آباؤ کم "سے استدلال کیاہے، اور اس کا معنی ہیں بیان کیا کہ جس عورت سے تمہارے آباء نے وطی کی اس سے وطی نہ کرو، امام شافعی فیرماتے ہیں کہ شریعت میں نکاح عقد کو کہتے ہیں، اس لحاظ سے آیت کا معنی ہے ہوگا کہ جن عور توں سے تمہارے آباء نے عقد نکاح کیاان سے نکاح نہ کرو، اس کا جواب یہ ہوگا کہ ہوگا کہ اساء غیر منقول ہیں، اور خطاب لغت عرب میں ہے اور لغت عرب میں نکاح کے معنی وطی کے ہیں۔

## "حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاءللقفال" - فقه شافعي ير لكهي گئ كتاب

 $<sup>^{76}</sup>$  - المعونة في الجدل ص  $^{70}$  المؤلف: أبو اسحاق إبر اهيم بن علي بن يوسف الفير وز ابادي المعروف بالشير ازي المحقق: د. علي عبد العزيز العميريني، الأستاذ المساعد بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الناشر: جمعية إحياء التراث الإسلامي — الكويت الطبعة: الأولى،  $^{150}$  هـ -  $^{190}$  م عدد الصفحات:  $^{170}$ 

مقارن کی کتاب نہیں بن سکتی۔۔۔۔ آغاز کتاب میں مصنف نے تقلید کے تعلق سے جو بحث کی ہے ،اس کا اقتباس پیش ہے:

وَمن أَصدْ حَابِنَا من قَالَ إِذَا خَافَ الْمُجْتَهِد فَوت الْعِبَادَة المؤقتة إِذَا الشّتغل بِالْإجْتِهَادِ جَازَ لَهُ تَقْلِيد من يعرف ذَلِك و قَالَ مُحَمَّد بن الْحسن يجوز الْعَالم تَقْلِيد من هُوَ أعلم مِنْهُ وَفرض الْعَاميّ التَقْلِيد فِي أَحْكَام الشَّرْع ويقلد الأعلم الأروع من أهل الإجْتِهَاد فِي الْعلم و قيل يُقلّد من شَاءَ مِنْهُم فَإِن اخْتلف عَلَيْهِ اجْتِهَاد الْنَيْنِ» فَظَاهر كَلَام الشَّافِعِي رَحمَه الله أنه يُقلّد آمنهما عِنْده فَإِن اسْتَويا فِي ذَلِك أَخذ بقول أيهما شاءوقيل يلزمه الأخذ بالأشق من قَوْله مَا وَقيل يأخذ بالأخف وفي تَقْليدالْمَيّت من الْعلماءفيما تَبت من قُوله وَجْهَان أظهر همَا جَوَازه 77

## الا فصاح عن معانى الصحاح لا بن صبيرة و ين واخلاقى مضامين پر مشتل ايك كتاب حديث

(۲) اس سلسلے میں سب سے قریب ترین کتاب "الافصاح عن معانی الصحاح" ہے، جو ابو المظفریکی بن هبیرہ الذھلی الشیبانی (م ۲۰٪ ہے ہے) کی تصنیف ہے اور آٹھ جلدوں میں دارالوطن سے کا آبا ہے میں شاکع ہوئی ہے، لیکن جیسا کہ اس کے نام سے ہی ظاہر ہے اور مضامین سے بھی اس کی تصدیق ہوتی ہے کہ اصلاً یہ کتاب شروح حدیث کے موضوع پر ہے، یہ فقہی کتاب نہیں ہے، اور نہ مروجہ فقہی مسائل کابیان اس میں ماتا ہے، بلکہ کسی حدیث سے کوئی دینی ، وعوتی یا اخلاقی مسئلہ نکلتا ہے تو مصنف اس کی نشاندہی کرتے ہیں ، اور اگر اس میں کوئی فقہی اختلاف ہے تو وہ بھی ذکر کرتے ہیں اور تائیدوتر جی بھی پیش کرتے ہیں ، جیسا کہ ترمذی وغیرہ کا طرز ہے، اس لئے اس کتاب کو نہ اصطلاحی فقہ سے راست تعلق ہے اور نہ فقہ مقارن سے ، ابتدائے کتاب میں مصنف نے خود اپنی کتاب کا تعارف ان الفاظ میں کر ایا ہے، لکھتے ہیں:

«فإني كنت شديد العزم إلى رواية كتاب يشتمل على أحاديث

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> - حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء ج ١ ص ٥٥ المؤلف: محمد بن أحمد بن الحسين بن عمر، أبو بكر الشاشي القفال الفارقيّ، الملقب فخر الإسلام، المستظهري الشافعي (ت ٥٠٧هـ)المحقق: د. ياسين أحمد إبراهيم درادكة الناشر: مؤسسة الرسالة / دار الأرقم - بيروت / عمان الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م عدد الأجزاء:

رسول الله - صلى الله عليه وسلم - المشهود لها بالصحة من علماء الأحاديث، وأن نذكر فقه الحديث أيضا في ذلك الكتاب ولاسيما [ماعدا] ماقدفرغ العلماء منه: كالطهارة، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والبيوع، والرهن، والإجازة؛ وغير ذلك من أبواب الفقه التي يشير الناس إليها، مما استقرت فيه المذاهب، وانتهت إليه الأمور؛ بل فيما عدا ذلك؛ لأنه قدتشتمل الأحاديث على الأمور المهمة والشؤون اللازمة في الدين، وفيما يرجع إلى العبادات و الإخلاص فيها والآداب لها، وغير ذلك من أعمال الآخرة وتزكية النفوس؛ فجعلت أتتبع الكتاب المسطورة في هذا، وأرى كلا من العلماء قدأتى بغرض قصده وأوفض إليه ، إلاأنه لم أجدفي ذلك كتاباحاويا لما كانت تتطلع إليه نفسى حتى أتيت بكتاب 87

ترجمہ: میں ایک الی کتاب کی روایت کے لئے پرعزم تھاجوان احادیث نبویہ پر مشمل ہوجن کی صحت کی گواہی علاء حدیث نے دی ہو، نیز حدیث سے مستبط ہونے والے مسائل کا بھی ذکر ہو، خاص طور پر ان فقہی ابواب کے علاوہ، جن سے علماء فارغ ہو چکے ہیں، مثلاً طہارت، نماز، زکوۃ، روزہ، حج، ہیوع، رہن، اور اجارہ وغیرہ، جن پر مذاہب فقہیہ کے فیطے آچکے ہیں، اور بحثیں پوری ہوچکی ہیں، بلکہ ان کے علاوہ اہم دینی واخلاقی مضامین جو احادیث سے متبادر ہوتے ہیں، مثلاً عبادات ، اخلاص، آداب، آخرت، اور تزکیہ نفس وغیرہ سے متعلق امور، گذشتہ مصنفین کی کتابوں میں مذکورہ مضامین پر مشمل ایسی کوئی جامع کتاب تلاش بسیار کے باوجود مجھے نہ مل سکی، یہاں کہ میں نے خود ایک ایسی کتاب کلاش فیصلہ کر لیا"۔

"اختلاف الأئمة العلماء لا بن هبيرة" - اختلاف فقهاء يربلاتر جيح لكهي من كتاب

 $<sup>^{78}</sup>$  - الإفصاح عن معاني الصحاح ج ١ ص ٣٩ المؤلف: يحيى بن (هُبَيْرَة بن) محمد بن هبيرة الذهلي الشيبانيّ، أبو المظفر، عون الدين (ت ٥٦٠هـ) المحقق: فؤاد عبد المنعم أحمدالناشر: دار الوطن سنة النشر: 1٤١٧ هـ عدد الأجزاء: ٨

(۷) ابن هبیر ق<sup>ا</sup>رم ۲۰ هیره کی ایک اور کتاب "اختلاف الاُئمۃ العلماء" کا بھی اکثرنام الیاجا تاہے، لیکن اس کتاب میں صرف ائمۂ اربعہ کے اقوال مع دلائل نقل کئے گئے ہیں ،اور کہیں بھی ترجیح وموازنہ کی کوشش نہیں کی گئی ہے، بلکہ آغاز کتاب ہی میں تقلید کے جواز کی بحث اورائمۂ اربعہ کی عظمت شان کا کھلا اعتراف کر کے ترجیح وموازنہ کے عمل کی ینگونہ حوصلہ شکنی کی گئی ہے:

«والعالم لَا يسوغ لَهُ التَّقْلِيد، وقد حكى عَن أَحْمد أَنه يسوغ لَهُ ذَلِك، وَالْمَعْرُوف من مذْهبه أَنه لَا يسيغ لمجتهد أَن يُقلد...وَلما انْتهى تدوين الْفِقْه إِلَى الْأَئِمَّة الْأَرْبَعَة، وكل مِنْهُم عدل رَضِي اللَّهِ عَنْهُم، ورضى عدالتهم الْأَئِمَّة، وَأَخذُوا عَنْهُم لأخذهم عَن الصَّحَابَة وَالتَّابِعِينَ وَالْعُلَمَاء وأستقر ذَلِك، وَإِن كل امِنْهُم مقتدى إله من الأمة أتباع من شاء مِنْهُم فيماذكره وهم: أَبُوحنيفَة، وَمَالك، وَالشَّافِعِيّ، وَأحمد رَضِي اللَّهِ عَنْهُم وَهم وهم: أَبُوحنيفَة، وَمَالك، وَالشَّافِعِيّ، وَأحمد رَضِي اللَّهِ عَنْهُم وَهم وَهم اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ عَنْهُم وَلِهُ اللهِ عَنْهُم وَاللهِ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهُ اللهِ عَنْهُم وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

## "المغنى لا بن قدامه" - فقه حنبلي كي مشهور كتاب

(۸) المغنی لابن قدامہ (۱۲۵ ھے) بھی فقہ الخلاف میں شہر ہُ آفاق حیثیت رکھتی ہے، لیکن یہ بھی فقہ مذہبی کی کتاب ہے نہ کہ فقہ مقارن کی، اس لئے کہ واضح طور پر اس میں مذہب حنبلی کی حمایت کی گئے ہے ، خود اس کامتن مخضر خرقی مذہب حنبلی کی روایات کا مجموعہ ہے، علامہ ابن قدامہ ؓ نے اس کو مدلل کیا ہے اور دیگر مذاہب فقہیہ کی آراء سے اس کا موازنہ کر کے اس کو مضبوط کیا ہے ، ابن قدامہ ؓ نے اپنے مذہب کے دلاکل بیان کرنے کے لئے "لناماروی "جیسی تعبیرات استعال کی ہیں ، جو واضح طور پر مذہب حنبلی کی ترجیح کوظاہر کرتی ہیں ، دوسرے مذاہب کاذکر محض برکت یامذہب حنبلی کے اظہار عظمت کے لئے ہے ، خود ابن قدامہ ؓ نے کتاب کے ابتدائی صفحات میں اپنی تصنیف کے مزاج پر روشنی ڈالی ہے:

وكان إمامُنا أبو عبد الله أحمد [بن محمد]بن حَنْبَلٍ، رضى الله عنه ، مِن أوْفاهم فَضِيلة، وأقْربِهم إلى الله وَسِيلة، وأتْبَعِهم لرسولِ الله -صلى الله عليه وسلم- وأعْلَمِهم به، وأزْهَدِهم في الدنيا

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> - اختلاف الأئمة العلماء ج ١ ص 26المؤلف: يحيى بن (هُبَيْرَة بن) محمد بن هبيرة الذهلي الشيبانيّ، أبو المظفر، عون الدين (ت ٥٦٠ هـ) المحقق: السيد يوسف أحمد الناشر: دار الكتب العلمية - لبنان / بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م عدد الأجزاء: ٢

وأطْوَعِهم لربِّه ، فَلذلك وقع اختيارُ ناعلى مذهبه وقد أحبَبْتُ أن أشرحَ مذهبه و اخْتيارَه، ليَعْلَم ذلك مَن اقتفَى آثارَه، وأُبَيِّنَ في كثيرِ من المسائل ما اختُلِفَ فيه مِمَّا أُجْمِعَ عليه، وأذكرَ لكلِّ إمامٍ ما ذهب إليه، تبرُّ كابهم، وتعريفًا لمذاهبهم، وأشير إلى دليل بعض أقو البهم على سبيل الاختصار، والاقتصار مِن ذلك على المختار، وأعْرُو ما أمكننِي عَزْوُه مِن الأخبار، إلى كُتُبِ الأئمَّةِ المختار، وأعرار، التَحْصلُ التَّقَةُ بمَدْلُولِها، والتَّمييزُ بين صحيحِها ومَعْلولِها، فيُعْتمدَ على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 ومَعْلولِها، فيُعْتمدَ على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتقرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة على المنتفرة على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة على معْروفِها، ويُعْرض عن مَجْهولِها 80 المنتفرة ال

"بدایة المجتهد ونهایة المقتصد لا بن الرشد" - فقه مالکی کے مذاق پر لکھی گئی کتاب

(۹) فقہ مالکی کی مشہور کتاب "بدایۃ المجتہد ونہایۃ المقتصد" بھی فقہ مقارن کی اہم کتاب سمجھی جاتی ہے، لیکن بنیادی طور پریہ کتاب مالکی مذہب کی ہے، اور فقہ مالکی کے مزاج کوسامنے رکھ کر لکھی گئی ہے، اس لئے مساوی معیار پر فقہ مقارن کے نمونہ کے طور پر اس کتاب کو پیش کرنا ممکن نہیں، بلاشبہ یہ کتاب ہر مسکلہ میں علماء کے اختلاف اور اس کے اسباب پر روشنی ڈالتی ہے، اور وجوہ اختلاف سے بھی بحث کرتی ہے، کئی مقامات پر مصنف نے کسی جانب کو ترجیح بھی دی ہے، لیکن بہت سی جگہوں پر اسباب اختلاف کی نشاندہی

كرتے موئے بلاتر جي گذر كئے ہيں۔۔۔مؤلف اپنے مقدمہ ميں رقمطراز ہيں:

بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَمَّا بَعْدَ حَمْدِ اللّهِ بِجَمِيعِ مَحَامِدِهِ،

وَ الْهُ وَ الْهُ وَ الْهُ وَ الْهُ وَ الْهُ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالل

وَالصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ عَلَى مُحَمَّدٍ رَسُولِهِ وَآلِهِ وَأَصِدَّابِهِ ، فَإِنَّ غَرَضِي فِي هَذَاالْكِتَابِ أَنْ أُثْبِتَ فِيهِ لِنَفْسِي عَلَى جِهَةِ التَّذْكِرَةِ مَنْ مَسَائِلِ الْأَحْكَامِ الْمُتَّفَقِ عَلَيْهَاوَ الْمُخْتَلَفِ فِيهَابِأَدِلَّتِهَا، وَالتَّنْبِيهِ عَلَى نُكَتِ الْخِلَافِ فِيهَا، مَايَجْرِي مَجْرَى الْأُصُولِ وَالْقَوَاعِدِلِمَا عَلَى نُكَتِ الْخِلَافِ فِيهَا، مَايَجْرِي مَجْرَى الْأُصُولِ وَالْقَوَاعِدِلِمَا عَسَى أَنْ يَرِدَعَلَى الْمُجْتَهِدِمِنَ الْمَسَائِلِ الْمَسْكُوتِ عَنْهَا فِي عَسَى أَنْ يَرِدَعَلَى الْمُجْتَهِدِمِنَ الْمَسَائِلِ الْمَسْكُوتِ عَنْهَا فِي الشَّرْعِ، وَ هَذِهِ الْمَسَائِلُ فِي الْأَكْثَرِهِيَ الْمَسَائِلُ الْمَنْطُوقُ بِهَافِي الشَّرْعِ، وَ هَذِهِ الْمَسَائِلُ فِي الْأَكْثَرِهِيَ الْمَسَائِلُ الْمَسْائِلُ الْمَسَائِلُ الْتَي الْسَائِلُ الْتَبِي الْمَسَائِلُ الْتَي

<sup>80 -</sup> المغني ج 1 ص 5 المؤلف: موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي الجماعيلي الدمشقي الصالحي الحنبلي (٥٤١ - ٦٢٠ هـ)المحقق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، الدكتور عبد الفتاح محمد الحلو الناشر: دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض - المملكة العربية السعودية الطبعة: الثالثة، ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧ م عدد الأجزاء: ١٥ (الأخير فهارس)

وَقَعَ الِاتِّفَاقُ عَلَيْهَا ، أَوِ اشْتَهَرَ الْخِلَافُ فِيهَا بَيْنَ الْفُقَهَاءِ الْإِسْلَامِيِّينَ مِنْ لَدُنِ الصَّحَابَةِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ -إِلَى أَنْ فَشَا التَّقْلِيدُ81 مِنْ لَدُنِ الصَّحَابَةِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ -إِلَى أَنْ فَشَا التَّقْلِيدُ81

"الانصاف في معرفة الراجح من الخلاف للمر داويّ "-

فقه حنبلي کی مختلف روایات وتر جیجات کا مجموعه

(۱۰) خلافیات پر علامہ علاء الدین المَرداویؒ (م ۸۸۵ ہے) کی ایک کتاب "الانصاف فی معرفة الراجح من الخلاف " بھی کافی مشہورہے، مگر اس کا تعلق مذہب حنبلی ہی کی مختلف روایات کی ترجیح سے ہے ، دیگر مذاہب فقہیہ کی آراء سے کوئی تعرض نہیں کیا گیا ہے، اس لئے فقہ مقارن کے نمونے کے طور پر اس کو پیش کرنادرست نہیں 82

"الفقة على المذاهب الاربعة للجزيري "-بلاترجيح وموازنه فقهاء كے اقوال و دلائل كا مجموعه (١١) ايك مشهور كتاب عبدالرحن بن مجرعوض الجزيري (م ٢٣١٠ هـ) كى "الفقه على المذاهب الاربعة "ج، ليكن اس كتاب كاموضوع بهى موازنه نهيں محض نقل اقوال ہے، اس كتاب ميں چارول مذاهب فقهيه كے نقطهائے نظر مع دلائل بغير كسى ترجيح كے درج كئے گئے ہيں، مصنف نے كتاب كى تمهيدى سطور ميں اپنے كام كى جو تفصيل لكھى ہے اس ميں بھى كهيں ترجيح وموازنه كاذكر نهيں ہے، اورنه پورى كتاب ميں اس كاكوئى عملى نمونه موجو دہے، لكھتے ہيں:

«خامسا: ذكرت كثيرا من حكمة التشريع في كل موضع أمكنني فيه ذلك، وكنت أود أن أكتب حكمة التشريع لكل مباحث الكتاب،ولكنني خشيت تضخمه، وذهاب الغرض المقصود منه سادسا: رأيت أن آتي بأدلة الأئمة الأربعة من كتب السنة

<sup>81 -</sup> بداية المجتهد ونهاية المقتصد ج ١ ص ٩ المؤلف: أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد القرطبي الشهير بابن رشد الحفيد (ت ٥٩٥هـ)الناشر: دار الحديث – القاهرة الطبعة: بدون طبعة تاريخ النشر: ٢٥٤٨هـ ٢٠٠٤ م عدد الأجزاء: ٤

<sup>82 -</sup> ويكي مقدم كتاب: الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف ج ١ص ١٣ المؤلف: علاء الدين أبو الحسن على بن سليمان المرداوى الدمشقى الصالحي الحنبلي (ت ٨٨٥هـ) الناشر: دار إحياء التراث العربي الطبعة: الثانية-بدون تاريخ عدد الأجزاء: ١٢

الصحيحة، وأذكر وجهة النظر كل منهم وبالجملة فقد بذلت في هذا الكتاب مجهودا كبيرا، وحررته تحريرا تاما ، وفصلت مسائله بعناوين خاصة ، ورتبتها ترتيبا دقيقا؛ وماعلى القارئ إلا أن يرجع إليه، ويأخذ ما يريده منه بسهولة تامة، وهو آمن من الزلل»83

"موسوعة الفقة المصرية" - بلاتر جي وموازنة آگھ (٨) فداہب فقہيه كا قوال و دلائل كا مجموعة الفقة المصرية " - بلاتر جي وموازنة آگھ (٨) فداہب فقہية كا توال و دلائل كا مجموعة الفقة المصرية الفقة المصرية " ((١٩١١ء) جس كوموسوعة جمال عبدالناصر " اور "موسوعة الفقة المقارن " بھى كہاجاتا ہے، حالا نكه يه سرے سے فقه مقارن كى كتاب بى نہيں ہے، اس ميں كسى فد ہب كاكسى سے كوئى موازنة نهيں كيا گيا ہے، اورنة كسى كوكسى پرتر جي دى گئى ہے، اس كتاب ميں آگھ فقہى فداہب حفيه ، مالكيه، شافعيه، حنابله، ظاہريه، شيعه، زيديه، اباضية كا قوال مع دلائل بلاتر جي وموازنة نقل كئے گئے ہيں، يہ كتاب فقه الخلاف كى دوسرى فتهم ميں شامل ہے، فقه مقارن ميں نہيں ،خود كتاب كے مقدمه ميں اس كى صراحت كر دى گئى ہے كہ ہماراموضوع مختلف شر ائع يافداہب فقهيه كاموازنه نہيں ہے، اورنه كوئى ترجيح ومعارضة پيش كرناہے ، اس ميں پورى صحت كے ساتھ صرف نقل اقوال و دلائل كا اہتمام كيا گيا ہے، ديكھئے مقدمه كى يه عبارت:

أن وظيفة الموسوعة ليست الموازنة بين الشرائع ولا بين المذاهب الفقهية ولا ترجيح بعض الأقوال على بعض ولا نشر البحوث والآراء، وإنما وظيفتها جمع الأحكام الفقهية وترتيبهاو نقلها في دقة وأمانة بعبارات سهلة تساير أحوالنا من المراجع الفقهية التي تلقاها الناس بالقبول حتى نهاية القرن الثالث عشر الهجرى، وذلك دون تفرقة بين احول به و غير المعمول به الآن، أما ماعدا ذلك مما ليس من وظيفتها الأصلية فبكون له ملحق خاص 84»

<sup>83 -</sup> الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص 4المؤلف: عبد الرحمن بن محمد عوض الجزيري (ت ١٣٦٠هـ)الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان الطبعة :الثانية،١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م عدد الأجزاء: ٥ - ١٤٠٤هـ) الفقه الإسلامي المصرية ص ٤٥ المصدر: موقع وزارة الأوقاف المصرية [الكتاب مرقم آليا] عدد الصفحات: ٦٦تاريخ النشر بالشاملة: ٨ ذو الحجة ١٤٣١

بلکہ مقدمہ نگارنے تقلید کامسکلہ اٹھا کر بنیادی طور پر اس تصور کے پر کتر دیئے ہیں ،اور بالواسطہ بیہ پیغام دیاہے کہ یہ مقلدین کامنصب نہیں ہے کہ وہ ائمۂ مجتہدین کے اقوال کادلائل کی روشنی میں موازنہ کریں،ان کے لئے امام کا قول بجائے خوددلیل ہے،ملاحظہ کریں یہ پوری عبارت:

«ما سبق إيراده من المصادر هي مصادر الأئمة المجتهدين ،أما غير المجتهدين من المقلدين فليس لهم إلا مصدر واحد هو، أقوال الأئمةالذين يقلدونهم وإن كانوامن أصحاب الوجوه و أهل التخريج ، أو من أهل الترجيح، أو من المحصلين المطلعين القادرين على التمييزبين الأقوال الصحيحة والفاسدة و القوية والضعيفة، والراجحة والمرجوحة، فما داموا لم تتوافر لهم الأهلية لأى نوع من أنواع الاجتهاد ، فليس لهم أن يرجعوا إلى الكتاب والسنة والإجماع، وليس لهم أن يقيسوا على ما ورد بها من الأحكام، وليس لهم إلاالرجوع الى أقوال أئمتهم ينظرون فيها نظر المجتهد في الأدلة و يستنبطون منها ما شاء الله أن يستنبطوا، و ما استخرجوه منها يكون أقوالا في مذهب إمامهم سواءوافقت أقوالاسابقة لفقهاء هذاالمذهب ،أو لم يسبقها ما يوافقها، ويقضى بهذه الأقوال ويفتى بهاويتبع فى شأنها ما يتبع فى العمل بأقوال مجتهدى المذهب عنداختلاف الرواية هكذاقال المتأخرون، وأمعن بعضهم في هذافقال: وإن قيل أن ما روى عن الإمام صاحب المذهب ليس قرآناو لاأحاديث صحيحة. فكيف تستنبط الأحكام منه؟ قيل إنه كلام أئمةمجتهدين عالمين بقواعد الشريعة و العربيةمبينين للأحكام الشرعية، فمدلول كلامهم حجة على من قلدهم، منطوقا كان أو مفهوما، صريحا كان أو إشارة، فكلامهم بالنسبة له كالقرآن و الحديث بالنسبة لجميع المجتهدين قد لايرضي بعض الناس عن هذا، وقد يمجده آخرون، إلا أن له فضلا عظيما لا يستطيع أحد إنكاره، وهو أنه فتح بابا واسعا لتطور الفقه و مسايرته لأحداث الحياة، بعد أن سادت لدى الجمهور فكرة انقطاع الاجتهاد، لأنه لا يوجد أهله ومن الناس من لم يفهم الأمر على حقيقته، وسمى هذا الطور طور التقليد وجمو دالفقه وشايعه من شايعه»

# "الموسوعة الفقهية الكويتية "-بلاترجيح وموازنه فقهاءكے مذاہب ودلائل كاعظيم ترين مجموعه

(۱۳) فقہ الخلافیات پر آخری شاہ کار"الموسوعۃ الفقہیۃ الکویتیۃ" ہے، جس کاذکر پہلے آ چاہے، جس کی اشاعت کاسلسلہ ۱۹۸۳ء سے شروع ہوااور ۲۰۰۱ء یا اس کی پینتالیس (۴۵) جلدیں شائع ہوئیں، اس میں بھی صرف فقہاء کے اقوال ودلائل نقل کرنے کا اہتمام کیا گیاہے، کسی مذہب کوکسی پر ترجیح نہیں دی گئی ہے اور نہ مختلف آراء کے در میان کوئی موازنہ کیا گیاہے۔

اس طرح عہد اجتہاد سے نصف صدی قبل تک کے طویل ترین دورا نیے میں اصطلاحی فقہ مقارن کے موضوع پر حقیقی معنیٰ میں کسی غیر مجتہد فقیہ کی کوئی کتاب نہیں ملتی ،جو چند کتابیں موجو دہیں وہ یاتو عہد اجتہاد میں لکھی گئی تھیں جب ائمہ اربعہ کی تقلید پر امت کا اجماع نہیں ہو اتھا، اور لوگ بلا تعیین کسی بھی فقیہ و امام کی تقلید کرنے کے لئے آزاد تھے، یاوہ کسی مجتہد کی تصنیف ہے، ظاہر ہے کہ مجتہد کسی مذہب فقہی کا پابند نہیں ہو تا۔۔۔ماضی میں اگر کسی نے صنف مقارن کے طرز پر کچھ لکھا بھی ہو تو اسے سند قبولیت حاصل نہیں ہوسکی، اسی لئے آج اس نوع میں سلف کی ایک کتاب بھی میسر نہیں ہے۔

## فقہ مقارن کے نام سے لکھنے کا سلسلہ عہد جدید میں شروع ہوا

حقیقت بیہ ہے کہ فقہ مقارن کے نام سے لکھنے کاسلسلہ عہد جدید میں شروع ہوا، جس کی عمر نصف صدی سے متجاوز نہ ہوگی ،اوراس کا بہترین نمونہ ڈاکٹر و ہبہ زحیلی (م ۲۳ / شوال المکرم ۱۳۳۱ ھے مطابق صدی سے متجاوز نہ ہوگی ،اوراس کا بہترین نمونہ ڈاکٹر و ہبہ زحیلی (م ۲۳ / شوال المکرم ۱۳۳۱ ھے مطابق مراک کی سے متجاوز نہ ہوگی کی سے الفقہ الاسلامی وادلتہ "ہے،انہوں نے صحیح کی سے فقہ مذہبی نہیں بلکہ فقہ مقارن کا نمونہ ہے:

وهوليس كتاباًمذهبياً محدوداً، وإنما هو فقه مقارن بين المذاهب الأربعة (الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة) و بعض المذاهب الأخرى أحياناً، بالاعتماد الدقيق في تحقيق كل مذهب على مؤلفاته الموثوقة لديه، والإحالة على المصادر

المعتمدة عند أتباعه\_85

انہوں نے اس موضوع پر اور بھی کئی قابل قدر کام کئے ہیں، عصر حاضر کے بعض دیگر علاء عرب کی خدمات بھی اس سلسلے میں کافی اہم ہیں، جن کو بعض اسباب سے ایک حد تک قبولیت بھی حاصل ہو گئی، لیکن اس حقیر کے خیال میں بیہ طریقہ پہندیدہ نہیں ہے، بلکہ کئی خرابیوں کا پیش خیمہ ہے، فقہی بصیرت واعتماد کے لئے محفوظ طریقہ " فقہ مذہبی "کاہے، جس کوسلف نے اختیار کیا تھا،۔۔۔۔

تقلید کے ساتھ فقہ مقارن کی افادیت؟ ایک لمحرُ فکریہ

دراصل یہ طریقہ تقلید کے مزاج کے منافی ہے، مقلد کے لئے اپنے امام کی تقلید ضروری ہے،
مقلد کویہ اختیار ہی نہیں ہے کہ وہ اپنے نہ بہب کے اقوال کو دلائل کے معیار پر پر کھے، یہ اس کے اپنے حدود
سے خیاوز ہے، امام کا قول بجائے خو داس کے لئے دلیل ہے، نیز ہر مذہب میں یہ چیز پہلے سے طے شدہ ہے، کہ
مقلد اپنے مذہب کا کوئی قول مخصوص حالات میں ضرورت کے وقت ترک کر کے دو سرے مذہب کا قول
اختیار کر سکتا ہے، پھر ائمہ کے در میان مقارنہ کی افادیت کیا ہے ؟ اور اس عمل کی کیا توجیہ کی جائے گی ؟
واضح رہے کہ تقلید فی نفسہ ناجائز نہیں ہے، بلکہ غیر مجتبد کے لئے ایک ضرورت ہے، اس لئے کہ
شریعت کامدار نقل پر ہے، ہر بعد والے نے پہلے والوں سے سیکھا ہے، اور یہی نظام فطرت ہے، ہر فن کا یہی
معاملہ ہے، صحابہ سے تابعین نے علم حاصل کیا اور تابعین سے اٹم یہ مجتبد ین نے، پھر مجتبد ین نے علم فقہ کو
پوری طرح مرتب کر کے امت کے سامنے پیش کیا، خاص طور پر ائم یہ اربعہ کو اس باب میں خصوصی امتیاز
حاصل ہوا، اٹم یہ اربعہ کے علاوہ کسی مجتبد فقیہ کا مذہب کا مل طور پر مدون اور محفوظ نہ ہوسکا، اور نہ بعد کے
حاصل ہوا، اٹم یہ اربعہ کے علاوہ کسی مجتبد فقیہ کا مذہب کا مل طور پر مدون اور محفوظ نہ ہوسکا، اور نہ بعد کے
حاصل ہوا، اٹم یہ اربعہ کے علاوہ کسی مجتبد فقیہ کا مذہب کا من طور پر مدون اور محفوظ نہ ہوسکا، اور نہ بعد کے
حاصل ہوا، اٹم یہ اربعہ کے علاوہ کسی مجتبد فقیہ کا مذہب کا من طور پر مدون اور محفوظ نہ ہوسکا، اور نہ بعد کے
مقول میں اجتہاد کی کا مل شرطیں پائی گئیں، اس لئے امت نے ائم تاربعہ کی تقلید واتباع پر اتفاق کر لیا، اب

<sup>85 -</sup> الفِقْهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ (الشَّامل للأدلّة الشَّرعيَّة والأراء المذهبيَّة وأهمّ النَّظريَّات الفقهيَّة وتحقيق الأحاديث النَّبويَّة وتخريجها) ج 1 ص 23 لمؤلف: أ. د.وَهْبَة بن مصطفى الزُّحَيْلِيّ، أستاذ ورئيس قسم الفقه الإسلاميّ وأصوله بجامعة دمشق - كلِّيَّة الشَّريعة الناشر: دار الفكر - سوريَّة - دمشق الطبعة:الرَّابعة المنقَّحة المعدَّلة بالنِّسبة لما سبقها (وهي الطبعة الثانية عشرة لما تقدمها من طبعات مصورة) عدد الأجزاء: ١٠

بڑے فساد اور فکری بحران کا باعث ہے، یہی بات حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ؓ نے اپنی معروف کتاب "عقد الجید فی احکام الاجتہاد والتقلید" میں ان الفاظ میں بیان فرمائی ہے:

> اعْلَم أَن فِي الْأَخْذ بِهَذِهِ الْمذَاهِبِ الْأَرْبَعَة مصلحَة عَظِيمَة وَفِي الْإِعْرَاضَ عَنْهَا كلهَا مفْسدَة كَبِيرَة وَنحن نبين ذَلِك بِوُجُوه أحدها أن الْأمة اجْتمعت على أن يعتمدو اعلى السلف في معرفة الشَّريعَة فالتابعون اعتمدوا فِي ذَلِك على الصَّحَابَة وَتبع التَّابِعين اعتمدواعلى التَّابِعين وَهَكَذَا فِي كل طبقة اعتمد الْعلَّمَاء على من قبلهم وَالْعقل يدل على حسن ذَلِك لِأَن الشَّريعَة لَا تعرف إلَّا بِالنَّقْلِ وَالإستنباط وَالنَّقْل لَا يَسْتَقِيم إِلَّا بِأَنِ تَأْخُذ كُل طبقَة عَمَّن قبلهَا بالإِتصال وَلَا بُدِ فِي الإِستنباط أَن تعرف مَذَاهِب الْمُتَقَدِّمِين لِئَلَّايِخرج عَن أَقْوَالْهم فيخرق الْإِجْمَاع و يَيْنِي عَلَيْهَا ويستعين فِي ذَلِك كل بمن سبقه لِأَن جَمِيع الصناعات كالصرف والنحوو الطب والشعر والحدادة والنجارة والصياغة لم تتيسر لأحد إلَّا بملازمة أهلهَا وَغير ذَلِك نَادِر بعيد لم يَقع وَإِن كَانَ جَائِزًا فِي الْعقل وَ إِذَا تَعِينَ الْإعتمادِعلَى أَقَاوَيلَ السَّلفَ فَلَا بُد من أَن تكون أَقْوَالَهم الَّتِي يعْتَمدعَلَيْهَا مروية بِالْإِسْنَادِ الصَّحِيح أومدونة فِي كتب مَشْهُورَة وَأَن تكون مخدومة بِأَن يبين الرَّاجِح من محتَّملاتهاويخصص عمومها فِي بعض الْمَوَاضِع ويقيد مُطلقهَا فِي بعض الْمَوَاضِع وَيجمع الْمُخْتَلف وَيبين علل أَحْكَامهَا وَ إِلَّا لم يَصح الْاعْتِمَاد عَلَيْهَا وَلَيْسَ مَذْهَب فِي هَذِه الْأَزْمِنَة الْمُتَأَجِّرَة بِهَذِهِ الصّفة إِلَّاهَذِه الْمُذَاهب الْأَرْبَعَة اللَّهُمَّ إِلَّا مَذْهَب الإمامية و الزيدية وهم أهل الْبِدْعَة لَايجوز الْإعْتِمَاد على أقاويلهم وَثَانِيها قَالَ رَسُول الله صلى الله عَلَيْهِ وَسلم اتبعُو االسواد الْأَعْظَم وَلما اندرست الْمذَاهب الحقة إلَّا هَذِه الْأَرْبَعَة كَانَ اتباعهااتبَاعاللسوادالْأَعْظَم وَ الْخُرُوجَ عَنْهَاخُرُوجًا عَنِ السوَادالْأَعْظَمُ88

<sup>86 -</sup> عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم بن الشهيد وجيه الدين بن معظم بن منصور المعروف به «الشاه ولي الله الدهلوي » (ت ١١٧٦هـ)المحقق: محب الدين الخطيب الناشر: المطبعة السلفية – القاهرة ،عدد الصفحات: ٣٦

#### ضر ورت کے وقت دوسرے مذہب سے استفادہ کااصول موجو دہے

ہے جمہور کامسلک یہ ہے کہ تقلید تو کسی امام معین ہی کی جائے گی ،اس لئے کہ ہر مذہب کے اصول و قواعد اور فکری اساسیات ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں ،ہر تھم کا ایک پس منظر ہوتا ہے ،اور ہر جزوایک کل سے مربوط ہوتا ہے ،اس لئے ایک کو دوسرے سے خلط کرنا ایک غیر فطری عمل ہے ،اس سے مزدورت مذہب کی روح فنا ہو جاتی ہے ،اس لئے علماء نے تلفیق کی اجازت نہیں دی ہے ،اگر واقعتاً مقلد کو ایسی ضرورت ہو قودو سرے مذہب کے قول کو قبول کرنے اور فتو کا دینے کی اجازت ہے بشر طیکہ اس کو اس مذہب کی جملہ شر اکط و تفصیلات کے ساتھ قبول کیا جائے ، تا کہ اس مذہب کی مجموعی روح متاثر نہ ہو ، ایک ہی واقعہ میں دو مشاموں کے دوا قوال پر بایں طور عمل کرنا کہ مجموعی طور پر دونوں کے نزدیک وہ عمل باطل قرار پائے تلفیق ماموں کے دوا قوال پر بایں طور عمل کرنا کہ مجموعی طور پر دونوں کے نزدیک وہ عمل باطل قرار پائے تلفیق کہلا تا ہے اور یہ بالا جماع حرام ہے ، اس لئے کہ اس وقت انسان سہولت پیندی اور خواہشات نفس کاغلام ہو جائے گا اور دین و مذہب ایک مذاق بن جائے گا۔

علامه شامی اور علامه طحطاوی وغیره نے لکھاہے کہ:

ولا بأس بالتقليد كما في البحر والنهر لكن بشرط أن يلتزم جميع ما يوجبه ذلك الإمام لأن الحكم الملفق باطل بالإجماع كما في ديباجة الدر 87

علامه ابن نجيم لکھتے ہيں:

وفي مِعْرَاجِ الدِّرَايَةِ مَعْزِيًّا إِلَى فجر ( فخر )الْأَئِمَّةِ لو أَفْتَى مُفْتٍ بِشَيْءٍ من

 $<sup>^{87}</sup>$  - حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ص  $^{87}$  المحمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة  $^{87}$  اسنة الوفاة 1231هـ الناشر مطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318هـ مكان النشر مصرعدد الأجزاء كذافي رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار"ج  $^{87}$  ص  $^{87}$ المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

هذه الْأَقْوَالِ في موضع (مواضع) الضَّرُورَةِ طَلَبَالِلتَّيْسِيرِ كَانَ حَسَنًا اهُ 88 حضرت حَيم الامت مولانا محمد اشرف على تفانوى لكصة بين:

"خود ان فقہاء کرام کا باوجود مجتهدنه ہونے اور زمانه اجتہاد ختم ہو جانے کے دوسری اشیاء کو ملحق کرنااس کی عین دلیل ہے۔۔۔۔افتابمذہب الغیر ہر زمانه میں جائز ہے، بشر طیکہ سخت ضرورت ہو<sup>89</sup>

۲-دوسری اہم شرط ہے ہے کہ ضرورت یقینیہ کی بنا پر جن علماء نے مذہب غیر پر عمل کافتوی دیاہو،
وہ اہل اجتہادیا کم اہل بصیرت سے ہول، اصل تو یہ منصب ان علماء عارفین کا ہے جو اجتہاد فی المذہب کی
صلاحیت رکھتے ہوں، جو دلا کل وہر اہین سے واقف ہوں اور امام مطلق کے قواعد واصول کی روشنی میں مسائل
کی تخریج و ترجیح پر قادر ہوں اور اتنا گہر اشعور رکھتے ہوں کہ جزئیات و مسائل میں قدر مشترک اور قدر مفترق میں امتیاز کرسکتے ہوں، علامہ آمدی ؓ نے تو یہی شرط لگائی ہے:

والمختار اذاكان مجتهدفى المذهب بحيث يكون مطلعا على مآخذالمجتهد المطلق الذى يقلده وهوقادر على التفريع على قواعدامامم واقوالم متمكن من الفرق والجمع والنظر و المناظرة في ذلك كان لم الفتوى 90

 $<sup>^{88}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص  $^{7}$  7 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت\*وكذافي حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة  $^{70}$  ج  $^{70}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{70}$  هـ  $^{1421}$  هـ  $^{70}$  مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{80}$ 

<sup>89 -</sup> الحلية الناجزة، ص٥١

 $<sup>^{90}</sup>$  - الإحكام في أصول الأحكام ج  $^{4}$  ص  $^{242}$  المؤلف : على بن محمد الآمدي أبو الحسن الناشر : دار الكتاب العربي  $^{90}$  بيروت الطبعة الأولى ،  $^{1404}$  تحقيق : د. سيد الجميلي عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

کیا ہو، محض کتابوں کا مطالعہ کر لینے سے کوئی مستند عالم نہیں بن سکتا، جب تک کہ اس نے رجال فن کے سامنے زانوئے تلمذ نہ نہ کیا ہو،اسی طرح حالات زمانہ پر بھی اس کی گہری نگاہ ہو۔

فان المتقدمين من شرط في المفتى الاجتباد و هذا مفقود في زماننافلا اقل من ان يشترط في معرفة المسائل بشر وطبا وقيودها التي كثيراً ما يسقطونها وا الايصرحون بما اعتمد على فهم المتفقة وكذالابدمن معرفة عرف زمانه و احوال اهلم في التخريج في ذالك على استاذ ماهر 91

۳-ایک شرط یہ بھی ہے کہ جس امام کا قول اختیار کیا جارہاہو، اس کی پوری تفصیلات براہ راست اس مٰد ہب کے اہل فتوی علماء سے معلوم کی جائیں، محض کتابوں میں دیکھنے پر اکتفانہ کیا جائے، کیوں کہ بسا او قات اس قول کی بعض ضروری تفصیلات عام کتابوں میں مذکور نہیں ہو تیں، اور ان کو نظر انداز کر دیئے سے تلفیق کا اندیشہ رہتا ہے 92۔

۵-ایک اہم شرط میہ بھی ہے کہ ائمہ اربعہ سے خروج نہ کیا جائے ، انہیں میں سے کسی ایک امام کا مسلک اختیار کرناضر وری ہے ، اس لئے کہ ان کے علاوہ کسی امام و فقیہ کا مذہب ہم تک مدون شکل میں نہیں پہونچا اور نہ ان کے ماننے والوں کی تعداد اتنی زیادہ ہے کہ ان کا کوئی قول یارائے حد تواتر کو پہونچ سکے 93

شیخ وہبہ زحیلی جنہوں نے فقہ مقارن پر نمایاں کام کیاہے ، انہوں نے ان قواعد کو دو چیزوں میں سمیٹ دیاہے: ایک بیے کہ مسئلہ اجتہادی ہو اور کوئی دلیل ترجیح موجودنہ ہو، دوسرے بیہ کہ ضرورت یا حاجت یا مصلحت یا عذر موجودہو۔

ويمكن اختصار هذه الضوابط في أمرين:أولهما-أن تكون المسألة اجتهادية ليس فيها دليل راجح ثانيهما-أن تكون هناك ضرورة أوحاجة أومصلحة أوعذر 94

<sup>91 -</sup> شرح عقود رسم المفتى ص 66

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> آداب الا فتاوالا ستفتاء حضرت تهانوی بحو اله بحث و نظر شاره • ۱، ص۸۷

<sup>93</sup> مقدمه اعلانسنن ص199،البلاغ مفتى اعظم نمبر ص19م، ص ٢٠ م، بحواله بحث و نظر شاره • اص ٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> - الفِقْهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ (الشَّامل للأدلّة الشَّرعيَّة والأراء المذهبيَّة وأهم النَّظريَّات الفقهيَّة وتحقيق الأحاديث النَّبويَّة وتخريجها) ج ١ ص ٣١المؤلف: أ. د. وَهْبَة بن مصطفى الزُّحَيْلِيِّ، أستاذ ورئيس قسم الفقه الإسلاميِّ

#### سہولت کی تلاش کے لئے بھی حدود ضروری ہیں

﴿ درست ہے کہ فقہ مقارن کے ذریعہ یہ معلوم ہوتاہے کہ مسکہ میں ائمہ کے نزدیک آسان صورت کون سی ہے؟ ظاہر ہے کہ شریعت میں یسر مطلوب ہے،اس دین کو سمحہ (آسان) قرار دیا گیا ہے: ﴿ أَحَبُ الْأَدْیَانِ إِلَى اللّهِ الْحَنِیفِیّةُ ﴾، قِیلَ: وَمَا الْحَنِیفِیَّةُ ﴾ قَالَ: ﴿ الْسَمْحَةُ ﴾ قَالَ: ﴿ الْسَمْحَةُ ﴾ قَالَ: ﴿ الْمُواسِعُ ﴾ 95 السَمَّحَةُ ﴾ قَالَ: ﴿ الْمُواسِعُ ﴾ 95

اوریہ بھی کہا گیاہے کہ اللہ پاک کواپنے بندوں کے لئے سر مطلوب ہے، یُریدُ اللّهٔ بِکُمُ الْیُسْرَ وَ لَا یُریدُ بِکُمُ الْعُسْرَ 96

لیکن سہولت پیندی کی بھی کچھ حدود ہیں، ضرورت اور تنگی کے وقت بسر اختیار کرنے کی اجازت دی گئی، نفسانیت، آرام پیندی اوراتباع ہوئی کے لئے نہیں، اتباع ہوئی کو اسلام میں مذموم قرار دیا گیا ہے، شیخ وہبہ زحیلی نے بھی اس حقیقت کو تسلیم کیا ہے اور صرف مقام ضرورت پر سہولت کی تلاش کو جائز قرار دیا ہے، "الفقہ الاسلامی وادلتہ" میں رقمطر از ہیں:

«الضابط الرابع ـ أن تكون هناك ضرورةأوحاجةللأخذ بالأيسر الأخذ بالأيسر ينبغي ألا يكون متخذاً للعبث في الدين أومجاراةأهواء النفوس أو للتشهي وموافقة الأغراض، لأن الشرع جاء بالنهي عن اتباع الهوى، قال الله تعالى: {و لواتبع الحق أهواءهم لفسدت السموات والأرض ومن فيهن} المؤمنون :71/ 23]، {فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول} [النساء: 59/ 4]، فلا يصح ردالمتنازع فيه إلى أهواء النفوس وهناك آيات كثيرة في هذا المعنى منهاقوله سبحانه: {فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنمايتبعون أهواءهم ومن

وأصوله بجامعة دمشق - كلّيّة الشّريعة الناشر: دار الفكر - سوريّة - دمشق الطبعة: الرّابعة المنقّحة المعدّلة بالنِّسبة لما سبقها (وهي الطبعة الثانية عشرة )عدد الأجزاء: ١٠

<sup>95 -</sup>المصنف ج 1 ص 74 حديث نمبر :238 المؤلف: أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني (ت ٢١١ هـ)المحقق: حبيب الرحمن الأعظمي الناشر: المجلس العلمي- الهند يطلب من: المكتب الإسلامي – بيروت الطبعة: الثانية، ١٤٠٣ عدد الأجزاء: ١٠ [ترقيم الكتاب موافق للمطبوع]تاريخ النشر بالشاملة: ٢٨ ربيع الأول ١٤٣٣

<sup>96 -</sup>البقر ة :185

أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله،إن الله لايهدي القوم الظالمين}[القصص:50/28]، {وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم} [المائدة: 5/ 49]، {ياداود إنا جعلناك خليفة في الأرض، فاحكم بين الناس بالحق، ولا تتبع الهوى، فيضلك عن سبيل الله 97

غرض اس دور میں فقہ مقاران کے نام پر مذاہب فقہیہ کے موازنہ ومقارنہ کاجوسلسلہ چل پڑاہے اس کی کوئی خاص ضرورت وافادیت معلوم نہیں ہوتی، بلکہ ایک خطرہ اور فتنہ کا احساس ہوتا ہے، تقلید کے دائرے میں رہتے ہوئے بھی بوقت ضرورت دیگر مذاہب سے استفادے کی گنجائش پہلے سے موجود ہے، اور ان کے اصول و قواعد بھی فقہاء نے طے کر دیئے ہیں، جہال تک علماء میں فقہی بصیرت واعتاد اور اصل مآخذ تک رسائی کی صلاحیت پیدا کرنے کی بات ہے تواس کے لئے فقہ مذہبی کا قدیم اور سلف کا آزمودہ طریقہ کافی ہے، اس لئے میری ناقص رائے میں اس طریق کار کی حوصلہ افزائی مفید نہیں ہے، واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

\_\_\_\_\_

<sup>97 -</sup> الفِقْهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ (الشَّامل للأدلّة الشَّرعيَّة والآراء المذهبيَّة وأهم النَّظريَّات الفقهيَّة وتحقيق الأحاديث النَّبويَّة وتخريجها) ج ١ ص 26المؤلف: أ. د. وَهْبَة بن مصطفى الزُّحَيْلِيّ، أستاذ ورئيس قسم الفقه الإسلاميّ وأصوله بجامعة دمشق - كليَّة الشَّريعة الناشر: دار الفكر - سوريَّة - دمشق الطبعة: الرَّابعة المنقَّحة المعدَّلة بالنِّسبة لما سبقها ،عدد الأجزاء: ١٠

# مشاجرات صحابة أورابل سنت والجماعت كامسلك اعتدال

# (ڈاکٹر علامہ خالد محمود گی تحریرات کے آئینے میں)98

(متکلم اسلام حضرت مولاناعلامہ ڈاکٹر خالد محمود (متوفی ۲۰۲/رمضان المبارک اسم الیہ مطابق ۱۲ / رمضان المبارک اسم الیہ مطابق ۱۲ / مئی ۲۰۲۰ء) عصر حاضر کے متاز محقق اوراسلامی افکارو نظریات کے مستند ترجمان سخے، فرق باطلہ کی تاریخ اوران کے مسائل وافکار پر ان کی گہری نظر تھی، اس موضوع پر انہوں نظیر خدمات انجام دیں، ان کی کتابیں اس باب میں سند کا درجہ رکھتی ہیں، اس حقیر کو حضرت علامہ سے ایک بارمانچسٹر میں متاز مصنف حضرت مولانا محمد اقبال رنگونی صاحب دامت برکا تہم کی ہم رکابی میں شرف ملاقات حاصل ہے، ان کا وطنی تعلق مملکت خداداد پاکتان سے تھالیکن ۱۹۲۱ء کے بعد سے ان کا زیادہ ترقیام مانچسٹر میں رہنے لگاتھا، اور یہیں سے انہوں نے اپنی خدمات کا دائرہ سارے عالم میں وسیع کیا اور ان کی کتابیں دنیا کی اکثر اسلامی لا تبریریوں تک خدمات کا دائرہ سارے عالم میں وسیع کیا اور ان کی کتابیں دنیا کی اکثر اسلامی لا تبریریوں تک

علامہ صاحب ُ گیوں تو قر آن وحدیث، فقہ وادب، قانون و قضااور دیگر بہت سے علوم و فنون پر دستر س رکھتے تھے، لیکن انہوں نے بطور خاص فرق باطلہ کے مقابلے میں احقاق حق اور ابطال باطل کو اپنا میدان عمل بنایا اور اس میں بے پناہ شہرت وانفرادیت حاصل کی، اس ضمن میں ناموس صحابہ کا تحفظ بھی ان کا خاص موضوع تھا، صحابہ کا مقام و معیار، صحابہ پر ہونے والے اعتراضات کا دفاع اور ان کے باہمی اختلافات جیسے حساس مسائل پر آپ کے قلم سے انتہائی محققانہ اور زندہ تحریریں معرض وجود میں آئیں، اور اہل سنت و الجماعت اور سلف صالحین

<sup>98 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور واشریف، بتاریخ۲۲/ جمادی الاولی ۳۴۳ او مطابق ۲۷/ دسمبر ۲۰۲۱ و 98

کے مسلک اعتدال کی شاند اراور جاند ارتر جمانی آپ نے فرمائی۔ زیر نظر مضمون میں مشاجرات صحابہ پر آپ کی فیمتی تحقیقات وافادات سے ہم نے استفادہ کیاہے ،اس موضوع پر بہت سی فیمتی چیزیں علامہ صاحب کی کتابوں اور تحریرات میں پھیلی ہوئی ہیں ،جن کواگر ایک جگہ جمع کر دیاجائے تووہ ایک مستقل کتاب بن جائے گی)

-----

مشاجرات صحابہ کاموضوع انتہائی حساس اور قدیم ہے، جو شروع سے ہی علاء اور مصنفین کے یہاں زیر بحث رہاہے، اورا کثر افراط و تفریط کا بھی شکار رہاہے، جس کے نتیج میں کئی فرقے وجو دمیں آئے، لیکن سلف صالحین نے ہمیشہ جادہُ اعتدال کو قائم رکھا۔

صحابیت ایک و ہبی مرتبہ ہے، کسبی چیز نہیں

کیبال سب سے پہلے اصولی طور پر مقام صحابیت کی حقیقت ونزاکت کو سمجھناضر وری ہے، اکثر فتنے اور غلط فہمیاں اسی حقیقت کا پوراا دراک نہ کرنے کی بنا پر پیدا ہوئیں:

" صحابیت ایک و بہی مرتبہ ہے، کوئی کسی شئ نہیں ہے، حضرت عبداللہ بن مسعودؓ اور حضرت عبداللہ بن عمرؓ اگر امام ابو حنیفہ ؓ سے علم میں آگے نکل گئے تواس کی وجہ اس کے سواکیا ہوسکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں حضوراکرم مَنگی اُلیُّا کُلِی پہلی زندگی میں پیداکیا، بیہ ان دونوں کی کوئی اپنی کسی شئ نہیں تھی، اور پھر بیہ فیصلہ اللہ درب العزت کا اپناتھا کہ حضور مَنگی اُلیُّا کُلِی النہیین ہیں، آپ مَنگی اُلیُّا کُلِی کِلی اپنی بیدانہ ہوگا، جب یہ ایک قطعی بات مُلیم کی توبہ بات بھی اپنی جگہ قطعی ہے کہ اب آئندہ کوئی شخص صحابی نہ ہوسکے گا۔ اس سے یہ عقیدہ بھی ایک قطعی صورت اختیار کرتا ہے، کہ صحابیت ایک و ہبی چیز ہے، کوئی کسی شئ نہیں ہے، اس دعویٰ پر بئی دلیلیں پیش کی جاسکتی ہیں، مثلاً:

کساری انسانیت رضائے الہی کی جستجو میں ہے اور یہی عام ہدایت بھی ہے، لیکن صحابہ کی ایسی مقد س جماعت ہے کہ اس کی رضاخو داللہ پاک چاہتے ہیں، بلکہ ان کی اتباع کرنے والوں کو بھی اس مرتبہ کا حقد اربتایا گیاہے، ارشاد باری تعالی ہے:

وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ 90 رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ 90

"اور جولوگ دین میں سب سے پہلے ہجرت کرنے والے اور (ان کی) مدد کرنے والے ہور ان کی) مدد کرنے والے ہور ان کی ) مدد کرنے والے ہوئے اور وہ والے ہوئے ان کے پیر وہوئے نیکی کے ساتھ ،اللّٰد راضی ہوئے اللّٰد سے "

اس سے واضح ہو تاہے کہ انسانی تاریخ میں ایک ایساطبقہ بھی ہواہے جس کی رضاخو دیرور د گار عالم کو مطلوب ہے، ظاہر ہے کہ بیر چیز کسب سے حاصل نہیں ہوسکتی۔

ایک اورآیت کریمه پرغور کریں:

وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِمَاوَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا 100 الله وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِمَاوَروه واقعى اس كے حقد اراوراہل سے" "الله تعالیٰ نے ان کے لئے صفت تقویٰ لازم کر دی اوروہ واقعی اس کے حقد اراوراہل سے ، یہ شرف اللہ تبارک و تعالیٰ کا انہیں چن لینا اور یہ کہنا کہ وہ پہلے سے اس کے حقد اراوراہل سے ، یہ شرف صحابیت کے وہبی مرتبہ ہونے کی روش دلیل ہے۔

یہ بات مولانا ابوالکلام آزادؒ نے سور ہُ تو بہ (آیت ۲۴) کی تفسیر کے تحت ان الفاظ میں کہی ہے:
"بلاشائبہ ومبالغہ کہا جاسکتا ہے کہ دنیامیں انسانوں کے کسی گروہ نے کسی انسان
کے ساتھ اپنے سارے دل اور اپنی ساری روح سے ایساعشق نہیں کیا ہوگا، جیسا کہ
صحابہ رضی اللہ عنہم نے اللہ تعالیٰ کے رسول صَلَّا لَیْکُمْ سے راہ حق میں کیا، انہوں
نے اس محبت کی راہ میں وہ سب کچھ قربان کر دیا جو انسان کر سکتا ہے اور پھر اس کی
راہ سے سب کچھ پایا جو انسان کی کوئی جماعت پاسکتی تھی 101۔

99 -التوبة : • • ١

100 - الفتح : 26

101 - ترجمان القر آن ج ۲ ص ۱۸۳

"حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ منقول ہے آپ نے فرمایا جس کو کسی کی اقتدائی کرنا ہوا سے چاہئے کہ وہ ان کی اقتداکر ہے جواس دنیا سے جاچکے ہیں، کیونکہ زندہ شخص فتنوں سے مأمون نہیں ہے ، جو جاچکے وہ حضورا کرم مُلَّی ﷺ کے صحابہ تھے، جواس امت کے افضل ترین لوگ تھے، (کنتم خیر امتہ اخر جت للناس) ان کے دل سب سے زیادہ نیکی سے لبریز تھے، ان کاعلم بہت گہرا تھا، اور ظاہر داری ان میں بہت کم تھی، اللہ تعالی نے ان کو اپنے نبی کی صحابیت کے لئے اور اس دین کو قائم کرنے کے لئے چن لیا تھا، ان کا میم مرتبہ انہیں اللہ تعالی کی عطا تھی (وہبی تھا) سوان کا حق بہچانو اور ان کا میم مرتبہ انہیں اللہ تعالی کی عطا تھی (وہبی تھا) سوان کا حق بہچانو اور ان کے پیچھے چلودہ بینک راہ مستقیم پر تھے "

حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کی اس شہادت سے صاف پیۃ چلتا ہے کہ صحابیت ایک عطائے خداوندی ہے ، اور صحابہ کے بارے میں کسی فتنہ کا اندیشہ نہیں ہے۔ اسی لئے خطیب بغدادیؓ (۱۳ بہر ہے) اور بے شار علماء سلف و خلف نے صراحت کی ہے کہ:

عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم واخباره عن

 $<sup>^{102}</sup>$  - جامع الأصول في أحاديث الرسول ج 1 ص  $^{102}$  حديث غير : ١٠ المؤلف : مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى :  $^{606}$ هـ) تحقيق : عبد القادر الأرنؤوط الناشر : مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان الطبعة : الأولى

طهارتهم و اختياره لهم في نص القرآن103

ترجمہ: صحابہ کی عدالت ایک ثابت شدہ اور معلوم حقیقت ہے اس کئے کہ خو داللہ

تعالیٰ نے ان کی تعدیل اوران کے دلول کی شان طہارت بیان فرمائی اور بتصر یک

قرآنی شرف صحابیت کے لئے ان کاانتخاب فرمایا۔

جس طرح کعبہ قبلۂ نمازہے صحابہ قبلۂ اقوام ہیں، قر آن کریم کی اس آیت کریمہ کے پہلے مخاطب

#### صحابه ہی ہیں:

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَّالِتَكُونُواشُهَدَاءَعَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا (البقرة 143)<sup>104</sup>

ترجمہ:اوراسی طرح ہم نے تم کو امت وسط بنایا تا کہ تم لو گوں پر گواہ ہو جاؤاورر سول تم پر گواہ ہوں۔

اسى لئے حضرت عمر فرایا، دیکھوغلطیوں سے بچتے رہنا، لوگ تمہاری غلطیوں کو بھی اپنادین بنالیں گے، آپ نے حضرت طلحہ کو حالت احرام میں رنگدار چادر پہننے سے یہی کہہ کر منع فرایا کہ:

اِنْکُمْ أَیُّهَا الرَّهْطُ أَئِمَّةٌ یَقْتَدِی بِکُمْ النَّاسُ فَلَوْ أَنَّ رَجُلًا جَاهِلًا رَأَی هَذَالشَّوْبَ لَقَالَ إِنَّ طَلْحَةَ بْنَ عُبَیْدِ اللَّهِ کَانَ یَلْبَسُ الثِیّابَ الْمُصَبَّغَةَ فِی الْإِحْرَامِ فَلَا تَلْبَسُوا أَیُّهَا الرَّهْطُ شَیْئًا مِنْ هَذِهِ الثِیّابِ الْمُصَبَّغَةِ وَ100 الْإِحْرَامِ فَلَا تَلْبَسُوا أَیُّهَا الرَّهْطُ شَیْئًا مِنْ هَذِهِ الثِیّابِ الْمُصَبَّغَةِ وَ100 الْإِحْرَامِ فَلَا تَلْبَسُوا أَیُّهَا الرَّهْطُ شَیْئًا مِنْ هَذِهِ الثِیّابِ الْمُصَبَّغَةِ وَ100 الْمُ

ترجمہ: آپ حضرات پیشواہیں، لوگ آپ کی پیروی کرتے ہیں، اگر کوئی عام آدمی (جواس رنگ سے واقف نہ ہو) اسے دیکھے تو کھے گا کہ طلحہ بن عبیداللہ احرام میں رنگ دار کپڑے پہنتے تھے، اس لئے حالت احرام میں رنگین کپڑوں سے اجتناب

<sup>103 -</sup> الكفاية في علوم الرواية للخطيب ص ٣٦

<sup>104 -</sup> عبقات ص ٢٧ تا • ٣٩ مؤلفه حضرت علامه ذاكثر خالد محمود ، ناشر: دار المعارف لا هور

<sup>105 -</sup>الموطأج 471حديث نمبر:1165 المؤلف:مالك بن أنس المحقق:محمدمصطفى الأعظمي الناشر:مؤسسةزايدبن سلطان آل نميان الطبعة:الاولى 1425هـ-2004م عدد الأجزاء: 8

كرين106\_

#### تمام صحابه قابل اتباع ہیں

پھر صحابہ میں در جات کے فرق کے باوجود اتباع کے لئے بیہ ضروری نہیں کہ وہ سابقین اولین ہی میں سے ہوں، بہار نبوت کے جو پھول آخر میں کھلے وہ بھی اسی گلستان نبوت کے ہیں اور اللہ تعالیٰ کاوعد ہُ جنت سب ہی سے ہے:

لَايَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةًمِنَ اللّهُ الْخُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهُ الْخُسْنَى وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِينٌ 107

ترجمہ: تم میں برابر نہیں وہ جنہوں نے فتح مکہ سے پہلے خرج کیا، اور جہاد کیا، وہ مرتبہ میں ان سے بڑے ہیں، جنہوں نے فتح مکہ کے بعد خرج کیا اور جہاد کیا، اور اللہ کاوعد ہ میں ان سے بڑے ہی، اور اللہ تعالی تمہارے (گذشتہ آئندہ) تمام اعمال سے باخبر ہے۔

سابقین اولین اور فتح مکہ کے بعد ایمان لانے والے دونوں نثر ف صحابیت رکھتے ہیں ،جو طبقہ ان کے بیچھے چلا، وہ تابعین کہلایا، یہ حضرات تابعین اسی لئے بنے کہ صحابہ سب کے سب متبوعین ہیں اورامت کے ذمہ ہے کہ ان کے نقش پاسے زندگی کی راہیں روشن کر ہے۔

نبوت اور صحابیت کے در میان صرف دیکھنا شرط ہے، اتباع ضروری نہیں ، جس نے ایمان سے آپ کے جمال جہاں آراء کو دیکھا صحابیت پاگیا، لیکن اگلوں کے لئے صرف دیکھنا کافی نہیں اتباع بھی لازم ہے۔108۔

<sup>106 -</sup> خلفاء راشدين ج ٢ص ٣٨٦ مؤلفه علامه خالد محمود ، ناشر: دار المعارف لا هور

<sup>10:</sup> الحديد - 107

<sup>108</sup> عبقات ص٨٣موَ لفه حضرت علامه دُا كُثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

# صحابہ کی شاخت عمل سے نہیں، رسول اللہ صَالَ عَلَيْكُمْ كی نسبت سے ہے

﴿ صحابه كَى بِهِإِن عَمَل سِي نَهِيں رسول الله صَلَّى اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهَ اللهَ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُغَفَّلٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهَ اللهَ اللهَ فِي أَصْحَابِي لَا تَتَّخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعْدِي فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَوَ أَصْحَابِي اللهَ فِي أَصْحَابِي لَا تَتَّخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعْدِي فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَقَدْ آذَا فِي فَبِعُضِي أَبْعَضَهُمْ وَمَنْ آذَاهُمْ فَقَدْ آذَابِي فَهِ مُنْ آذَاهُمْ فَقَدْ آذَابِي وَمَنْ آذَانِي فَقَدْ آذَى الله وَمَنْ آذَى الله يُوشِكُ أَنْ يَأْخُذَهُ 109

"الله تعالیٰ سے ڈرو،اللہ تعالیٰ سے ڈرومیرے صحابہ کے بارے میں ،میرے بعد انہیں کبھی کسی اعتراض کانشانہ نہ بنانا، سوجس نے ان سے محبت کی (وہ ان کے اعمال سے نہیں) وہ میر کی نسبت سے کی (کہ وہ میرے صحابی ہیں) اور جس نے ان سے بغض رکھا دراصل اس نے مجھ سے بغض رکھا، جس نے میرے صحابہ کو کوئی اذبیت دی اس نے مجھے اذبیت دی اس نے مجھے اذبیت دی اس نے اللہ تعالیٰ کو اذبیت دی اور جس نے اللہ تعالیٰ کو اذبیت دی اور جس نے اللہ تعالیٰ کو اذبیت دی اور جس نے کہاں نے سے کہاں نے سے کہاں نے سے گا۔

یہ حدیث تواتر طبقات کے ساتھ امت میں چلی آرہی ہے،اسناد کے پہلوسے اس میں غرابت ہوتو اس سے یہ حدیث مجروح نہیں ہوتی،یہ اسی طرح ہے جیسے قرآن کریم تواتر طبقات کے ساتھ منقول ہو تا چلا آرہاہے اوروہ کہیں تواتر اسناد کامختاج نہیں ہے،حضرت امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ؓ نے قرق العینین میں اس اصول کی تصریح کی ہے۔

 $<sup>^{109}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص  $^{696}$  حديث غبر  $^{108}$  المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي  $^{-}$  بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء :  $^{696}$  مذيلة بأحكام الألباني عليها

صَلَّىٰ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ ہِیں، تو ظاہر ہے کہ ان کے کسی عمل پر بھی انگلی نہ اٹھائی جائے گی ،اور نہ ان پر کسی کو تنقید کا حق ہو گا، کیونکہ یہ فی الواقع اس رشتہ پر حملہ ہو گاجو صحابۂ کر ام گوبار گاہ رسالت مآب صَلَّیْ اَلْاِیْنِ مِسے حاصل ہے 110\_

# عد الت و ثقامت کے لئے صحابی ہوناکا فی ہے

یہ بات یقینی طور پر حق ہے کہ صحابہ میں ایک بھی ایسانہ تھا، جو غیر ثقہ ہویا جو دین میں کوئی غلط بات کھے، سر خیل محد ثین حضرت علامہ عینیؓ (کے۸۹ھ) لکھتے ہیں:

ليس في الصحابة من يكذب وغير ثقة 111

جب کوئی حدیث کسی صحابی سے مروی ہواوراس کے نام کا پیتہ نہ چلے تووہ راوی مجھول الحال نہ سمجھا جائے گا، صحابی ہونے کے بعد کسی اور تعارف یا تعدیل کی حاجت نہیں، علامہ ابن عبد البر مالکی (۲۲۳٪ ھ) کھتے ہیں:

ان جميعهم ثقات مامونون عدل رضى فواجب قبول مانقل كل واحدمنهم وشهدوابم على نبيم المساء الماعدمنهم وشهدوابم على نبيم المساء

ترجمہ: سب صحابہ ثقہ اورامانت دار ہیں ،اللہ ان سے راضی ہواان میں سے ہرایک نے جو بات اپنے نبی علی اللہ اس کے ساتھ اپنے نبی کے عمل کی شہادت دی (لفظ ہویا عملاً) وہ واجب القبول ہے۔

خطیب بغدادی (۱۳ ہم ہو) لکھتے ہیں کہ صحابہ کرام مخلوق میں سے کسی کی تعدیل کے محتاج نہیں ، یہ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ جوان کے باطن پر پوری طرح مطلع ہے ان کی تعدیل کر چکاہے:

فلايحتاج احدمنهم مع تعديل الله لهم المطلع على بواطنهم الى

-------واشى ------

110 - معیار صحابیت ص ۲۲۸ تا ۲۳۷ تالیف دا کشر علامه خالد محمود دائر یکشر اسلامک اکید می مانحیسش ناشر: محمود پبلی کیشنز اسلامک شرست شاهدره لا بور ، ۱۸۰۷ و ۲۲۸ تا ۲۳۷ تالیف دا کشر علامه خالد محمود دائر یکشر اسلامک اکید می

111 - عيني على البخاري ج ٢ ص ١٠٥

112 - كتاب التمهيدج م ص٢٦٨

تعديل احدمن الخلق لم113

ترجمہ: صحابہ میں سے کوئی بھی مخلو قات میں سے کسی کی تعدیل کا محتاج نہیں،اللہ تعالیٰ جوان کے قلوب پر مطلع ہے اس کی تعدیل کے ساتھ اور کسی کی تعدیل کی ضرورت نہیں۔

### جو چیز صحابہ سے ثابت ہو وہ بدعت نہیں ہو سکتی

ہروہ قول اور فعل جوان سے منقول نہیں برعت ہے، سویہ حضرات خود بدعت کاموضوع نہیں ہوسکتے ان کے کسی عمل پر بدعت کا حکم نہیں کیا جاسکتا، حافظ ابن کثیر ( اللہ عنهم هو بدعۃ ۱۱۹ کل فعل و قول لم یثبت عن الصحابۃ رضی الله عنهم هو بدعۃ ۱۱۹ ترجمہ: دین کے بارے میں کوئی قول اور کوئی فعل جو صحابہ سے ثابت نہ ہو بدعت ہے۔ صحابی رسول حضرت حذیفہ بن الیمان ( ایس اللہ فی فلات عبدو ها ۱۱۶ کل عبادۃ لم یت عبدها اصحاب رسول الله فی فلات عبدو ها ۱۱۶ ترجمہ: دین کا ہروہ عمل جے صحابہ نے دین نہیں سمجھا اسے تم بھی دین نہ سمجھنا۔۔۔۔ ۱۱۵۔ ترجمہ: دین کا ہروہ عمل جسے صحابہ نے دین نہیں سمجھا اسے تم بھی دین نہ سمجھنا۔۔۔۔ ۱۱۵۔

## یہ نسبت لازوال اور حسن خاتمہ کی ضمانت ہے

<sup>113-</sup> الكفاية ص٢٦

<sup>114 -</sup> تفسير ابن كثير جهم ص ٥٥٦

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> - الاعتصام للثاطبي ص ۵۴

<sup>116 -</sup> عبقات ص ٢٧ تا ٠ ٣ مؤلفه حضرت علامه ذاكر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا بهور

میں دیکھیں، عالم النیوب رب کا نئات کو تو بعد میں پیش آنے والے تمام واقعات کی پہلے سے خبر تھی، اس کے باوجو د صحابہ کو پر وانڈر ضوان عطا کر نااوران کی تعدیل و تزکیہ بیان کر نااس بات کی دلیل ہے کہ صحابہ کے لئے یہ واقعات اصل نہیں ہیں بلکہ نسبت اصل ہے۔۔۔۔ نیز اس سے یہ بھی ثابت ہو تاہے جس طرح اس نسبت کا حصول اختیاری نہیں ہے، اس طرح اس کا ذوال یا انقطاع بھی کسی کے اختیار میں نہیں ہے، زندگ کے در میانی و قفات میں خواہ کیسے ہی انقلابات پیش آئیں اس بات کی ضانت ہے کہ خاتمہ بہر حال خیر پر ہوگا۔ جماعت سے باہر کا شخص امام کو لقمہ نہیں دے سکتا

صحابہ کے باہمی اختلافات و نزاعات کی بنایر عام مسلمانوں کو بیہ حق نہیں پہونچنا کہ وہ کسی صحابی پر انگلی اٹھائے، یاان کو تنقید کاہدف بنائے، علامہ خالد محمود ٹنے اس کی ایک بڑی پیاری فقہی مثال دی ہے: " فقه کاایک مسکلہ ہے کہ امام نمازیڑھائے اور کسی متثابہ پر قر آن پڑھنے میں غلطی کرے ، تواگر کوئی شخص جو جماعت میں شریک نہیں اسے لقمہ دے اورامام اس پر اعتاد کرکے اس کے لقمہ کو قبول کرلے، تو سب کی نماز ٹوٹ جائے گی، یہ کیوں ؟ جب کہ وہ لقمہ صحیح تھاںیہ صرف اس لئے کہ لقمہ دینے والا نماز کے باہر تھا،اورلقمہ لینے والا نماز کے اندر تھا، جو نماز کے اندر ہے وہ اللہ کے حضور حاضر ہے اور جو نماز سے باہر ہے وہ کسی اور کام میں بھی مشغول ہو سکتا ہے ،اور ظاہر ہے کہ بیراس در جے میں نہیں جس میں وہ ہے ،جو نماز میں اللہ تعالیٰ کے حضور حاضر ہے۔ سوجس طرح نماز سے باہر والانماز کے اندروالے کولقمہ نہیں دے سکتا گونماز کے اندروالاوا قعی غلط پڑھ رہاتھا،اس طرح کوئی عام امتی کسی صحابی پر انگلی نہیں اٹھاسکتا، گووہ صحابی اپنی کسی بات یا تحریک میں غلطی پر ہواسلام میں بروں کے احترام کے جو آداب سکھائے گئے ہیں ان میں یہ صورت بہت اہم ہے۔

> ان آداب میں سے ایک بڑاادب بیہ ہے کہ کوئی عام امتی کسی صحابی پر تنقید نہ کرے اس کی ہر غلطی کو بھی اس کی اجتہادی بات سمجھے، ہماری عقائد کی جملہ

کتابوں میں صحابہ کوہر تنقیدسے بالار کھا گیاہے،خواہ یہ حضرات (صحابہ کرام رضی اللہ عنصم) آپس میں ایک دوسرے کے بارے میں کتنی سخت زبان کیوں نہ اختیار کریں،لیکن اس کے حوالے سے عام افرادامت کوان پر زبان دراز کرنے کی اجازت نہیں ملتی 117۔

# صحابہ ہر قسم کے جرح و تنقید سے بالا ترہیں - علاء امت کا اتفاق

چنانچہ سلف وخلف کا اس پر اتفاق ہے کہ صحابیت کی نسبت ہی عدالت و ثقابت کے لئے کافی ہے،
مزید کسی تحقیق کی ضرورت نہیں، اور اعمال وواقعات کی بناپر کسی صحابی رسول پر تنقید جائز نہیں، صحابہ ہر قسم
کے جرح و تنقید سے بالا تربیں، ان کے اختلافات خواہ وہ علمی و فکر ی ہوں یاسیاسی و حربی، سب اجتہاد پر مبنی ہیں
مکسی بد نیتی اور فساد پر نہیں، اور اجتہاد غلط بھی ہو تو قابل اجر ہے ، لا کق موّاخذہ نہیں ہے، اس لئے صحابہ کے
اختلافات کے بارے میں کوئی تاریخی واقعہ سامنے آئے تو اس کی تاویل کی جائے گی ، اور کوئی محمل حسن
متعین کیا جائے گا، اور اگر صواب و خطا کچھ سمجھ میں نہ آئے تو بھی تو قف اور کف لسان واجب ہے، کسی اظہار
رائے یاذ ہی قیاس آرائی کی اجازت نہیں ہے ، یہ مقام ہی ایسا ہے کہ زبان کھولنا بھی گناہ ہے۔

علامہ ابن اثیر الجزریؓ (۳۰٪ هے) اس سوال کاجواب دیتے ہوئے کہ صحابہ جرح سے بالا کیوں ہیں ؟ لکھتے ہیں:

والصحابة يشاركون سائر الرواة في جميع ذلك الافي الجرح والتعديل فان كلهم عدول لايتطرق اليهم الجرح لان الله عزوجل ورسولم زكاهم وعدلاهم وذلك مشهور لاتحتاج لذكره 118

ترجمہ: صحابہ دوسرے راویوں کے ساتھ ہربات میں شریک ہیں مگر جرح وتعدیل

117 - معیار صحابیت ص۲۱، ۲۲ تالیف ڈاکٹر علامہ خالد محمود ڈائر کیٹر اسلامک اکیڈ می مانحیسٹر، نانٹر: محمود پبلی کیشنز اسلامک ٹرسٹ شاہدرہ لاہور، ۱۹۸۰ علامہ خالد محمود ڈائر کیٹر اسلامک اکیڈ می مانحیسٹر، نانٹر: محمود پبلی کیشنز اسلامک ٹرسٹ شاہدرہ لاہور، ۱۹۸۰ علامہ خالد محمود ڈائر کیٹر اسلامک اکیڈ می مانحیسٹر، نانٹر: محمود پبلی کیشنز اسلامک ٹرسٹ شاہدرہ

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> اسدالغابة ج اص۲

میں وہ دوسروں کے درجے میں نہیں، یہ سب کے سب عادل ہیں جرح ان کی طرف راہ نہیں پاتی، کیونکہ اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول پاک صَلَّیٰ اَللہ عَلَیْ اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول پاک صَلَّیٰ اِللہ عَلیٰ اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول پاک صَلَّیٰ اِللہ عَلیٰ اور اس کے دہرانے کی ، اور ایہ بات اتنی روش ہے کہ اس کے دہرانے کی ضرورت نہیں 119۔

# صحابہ کے اختلافات میں بڑی حکمت الہی پوشیرہ

ہے۔ سامنے آئیں، ان میں جو اختلافات ظاہر ہوئے یاخو دعہد نبوت میں بعض خلاف شان چیزیں ان کی طرف سے سامنے آئیں، ان میں بڑی حکمت الہی پوشیدہ ہے، عہد نبوی میں بعض صحابہ سے جو خلاف شان اعمال سے سامنے آئیں، ان میں بڑی حکمت الہی پوشیدہ ہے، عہد نبوی میں بعض صحابہ استعمال کیا گیا، اور عہد نبوی سرزدہوئے ان کا مقصد دراصل شکمیل شریعت تھا، اور ان حضر ات کو بطور اسباب استعمال کیا گیا، اور عہد نبوی کے بعد جو چیزیں رو نماہوئیں ان میں بھی اجتہاد کی کئی جہتوں کوروشنی میں لانامطلوب تھا، علاوہ آخری حالات کے اعتبار سے کسی صحابی کا خاتمہ غلط فکروعمل پر نہیں ہوا، بلکہ ایسے حالات پیدا ہوئے کہ وہ راہ صواب یاراہ اعتدال پر قائم ہوگئے اور پھر ان کی وفات ہوئی۔

اختلافات کے باوجود صحابہ خیر امت کے مقام پر فائز رہے، قر آن کریم نے باہمی جنگ کو ایمان کے منافی قرار نہیں دیاہے <sup>120</sup>:

وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِاللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُواإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ، إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةُ فَأَصْلِحُوابَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوااللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ 121

"اگرایمان والول کی دوجماعتیں باہم لڑ پڑیں تو ان کے در میان صلح کراؤ،اگرایک

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> عبقات ص ١٩٣٣م وَلفه حضرت علامه دُّا كُثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

<sup>120</sup> تجليات آفتاب ج اص ٧ اموَ لفه علامه دُا كُرْ خالد محمودٌ ، ناشر: محمود يبليكيشنز اسلامک ٹرسٹ لا ہور ، اس إھ مطابق و العبيء

<sup>121 -</sup> الحجرا**ت: ٩**، • ا

دوسرے پرزیادتی کرے توزیادتی کرنے والی جماعت کے ساتھ جنگ کر و یہاں تک کہ وہ تھم خداوندی کی طرف واپس لوٹ آئے،اگر واپس آجاتی ہے توان کے در میان عدل کے ساتھ صلح کر ادواورانصاف کامعاملہ کر واللہ پاک انصاف کرنے والوں کو پہند کرتے ہیں، ایمان والے توسب آپس میں بھائی بھائی ہیں، پس بھائیوں کے در میان صلح کامعاملہ کر واوراللہ سے ڈرو تا کہ تمہارے ساتھ رحم وکرم کامعاملہ کیا جائے۔

# ایک بڑاسبب تکمیل شریعت

علامه خالد محمود صاحب من علامة

" صحابہ کے اختلاف کا منشأ غلط فہمی تو ہو سکتا ہے، لیکن بدنیتی نہیں، سوء اعتقاد نہیں، ایمان اپنی بنیادی شان سے ان کے دلول میں جگہ پاچکا ہے، ان میں خون ریزی تک دیھوتوبر گمانی کوراہ نہ دو، یہ سب بھائی بھائی ہیں، بدگمانی سے انتہا تک بچو، ان میں سے کسی سے بڑے سے بڑا گناہ دیکھوتو بھی بدگمانی نہ کرو، اس کا ظہور بتقاضائے فسق نہیں ہوا، محض اس حکمت سے وجو دمیں آیا ہے کہ اس پر شریعت کی ہدایت اترے اور یہ لوگ شکمیل شریعت کی ہدایت اترے اور یہ فولنا ازراہ غلطت نہیں تھا، اس حکمت اللہی کے تحت تھا کہ لوگوں پر سجد ہُ سہو کا مسللہ کھلے، اور شریعت اپنی پوری بہار سے کھلے۔

سوایسے جو امور شان نبوت کے خلاف نہ تھے ان کے حالات حضور صَلَّا اللّٰی ہُر ڈالے گئے، اور جو گناہ کی حد تک پہو نجیتے تھے انہیں بعض صحابہ پر ڈالا گیا، اور وہ حضر ات اس طرح بنمیل شریعت کے لئے بطور سبب استعال ہو گئے، ان حالات سے گذر نے کے بعد ان کاوہ نقذ س بحال ہے جو انہیں بطور صحابی کے حاصل تھا، اور ان کی بھی بدگوئی کسی پہلو سے جائز نہیں ، اعتبار ہمیشہ اوا خر امور کا ہو تاہے، اس کے بغیر ان امور اور واقعات کی قرآن کریم سے تطبیق نہیں ہوتی۔

#### اختلاف اصول كانهيس، فروع كااوروسعت عمل كا

اعمال وافکار کسی نہ کسی جہت سے حضور صَلَّا اللّٰهِ اللّٰہِ ا

### صحابه كااختلاف حق وناحق كانهيس، ترجيح كانها

تمام اہل سنت کاعقیدہ ہے کہ خلفاء راشدین میں چوشے خلیفہ حضرت علی ہیں، حضرت معاویہ ٹنے ان کی خلافت کو تسلیم نہ کیا، لیکن اس میں اہل سنت کامختاط موقف یہی رہاہے کہ ان مشاجرات میں حضرت معاویہ گوبر ابھلا کہنے کی بجائے اسے یوں کہاجائے کہ ان میں اولی بالحق حضرت علی شخص، یعنی نیت دونوں کی درست تھی، منزل دونوں کی حق تھی، حضرت علی شق کے زیادہ قریب تھے، دوسری طرف باطل کالفظلانے سے احتیاط کی جائے، اسے خلاف اولی کہنے سے بات واضح ہوجاتی ہے۔ آپ کے لئے یہ اولی بالحق کی تعبیر خود لسان رسالت سے ثابت ہے، اس سے واضح ہو تاہے کہ حضرت معاویہ ہی حق پر تھے، حضرت ابوسعید الحذری (۲ ہے ہے) بیان کرتے ہیں، حضور مُنَّا اللَّائِمُ نے فرمایا:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ اخْدُرِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-تَكُونُ فِي أُمَّتِي فِرْقَتَانِ فَتَخْرُجُ مِنْ بَيْنِهِمَا مَارِقَةٌ يَلِي قَتْلَهُمْ أَوْلاَهُمْ بِالْحَقِّ» 123 فِي أُمَّتِي فِرْقَتَانِ فَتَخْرُجُ مِنْ بَيْنِهِمَا مَارِقَةٌ يَلِي قَتْلَهُمْ أَوْلاَهُمْ بِالْحَقِّ» 123 ترجمہ: میری امت (سیاسی طوریر) دو حصول میں بٹ جائے گی، ان دونوں کے ترجمہ: میری امت (سیاسی طوریر) دو حصول میں بٹ جائے گی، ان دونوں کے

<sup>122 -</sup> عبقات ص۲۷ تا ۳۰ مؤلفه حضرت علامه ڈاکٹر خالد محمود ، ناشر : دارالمعارف لاہور بحواله فقاویٰ ابن تیمیه ، الانصاف لرفع الاختلاف ص ۱۰

<sup>123 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 3 ص 113 حديث نمبر :6508 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت

در میان ایک تیسر افرقہ نکلے گا،اس تیسرے فرقۂ مارقہ کے قتل کے درپے جو ان دو جماعتوں میں سے نکلے گاوہ اپنے اختلاف میں حق کے زیادہ قریب ہو گا۔

دیکھئے حضور صَلَّاقَیْمِ نے حضرت امیر معاویہ ؓ کے حامیوں کو باطل پر کہنے کی بجائے حضرت علی ؓ کو اولیٰ بالحق فرمایا ہے، یعنی اصولاً دونوں حق پر ہونگے لیکن ان میں ایک زیادہ حق پر ہو گااور ظاہر ہے کہ وہ حضرت علی ؓ تھے جوخوارج سے لڑے۔

خود حضرت علیؓ نے بھی تبھی حضرت معاویہ ؓ لو گمر اہ یاباطل پر نہیں کہا، بلکہ اپناہم عقیدہ قرار دیا، حضرت علیؓ نے ارشاد فرمایا:

وكان بدءامر نااناالتقيناو القوم من اهل الشام والظاهران ربنا واحدو نبينا واحدو دعو تنافى الاسلام واحدة و لانستزيدهم فى الايمان بالله والتصديق برسولم ولايستزيدو نناالامر واحد الاما اختلفنافيم من دم عثمان ونحن منم براء 124

"بیہ ہمارے اختلاف کی ابتدائقی کہ ہم اور اہل شام آپس میں گر اگئے اور ظاہر ہے کہ ہم دونوں ایک خدا ایک نبی اور ایک دعوت اسلام پر جمع ہیں، ہم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لانے میں ان سے زیادہ نہیں اور وہ ہم سے ایمان میں زیادہ نہیں ، ہم سب ایک ہیں ، ماسوائے اس کے کہ خون عثان کے بارے میں ہم میں کچھ اختلاف ہوا اور ہم اس سے بری ہیں "125

علامه ابن خلدون لكصة بين:

انمااختلف اجتهادهم في الحق مااقتتلواعليه و ان كان المصيب عليافلم يكن معاوية قائماًفيهايقصد الباطل انما قصد الحق واخطأ والكل كانوافي مقاصدهم على الحق 126

<sup>124 -</sup> تصح البلاغة جساص ١٢٦

<sup>141</sup> حتاريخ ابن خلدون ص 141

ترجمه: ان کااختلاف اجتهادی نظا، گو که باهمی جنگول میں حضرت علی صواب پر تھے، لیکن حضرت معاویہ گی نیت بھی خیر ہی کی تھی، لیکن غلطی ہوئی، مگر سب کی نیت خیر ہی کی تھی 127۔

# صحابہ کے اختلافات کی تاویل کرنااور بہتر محمل متعین کرناواجب

التحصی ہے باہمی اختلافات و نزاعات میں تاویل کرنااوران کو کسی بہتر محمل پر محول کرناواجب

ہے،ورنہ سخت فتنہ کااندیشہ ہے،شرح عقائد میں ہے:

وماوقع بينهم من المنازعات والمحاربات فلم محامل و تاويلات فسبهم والطعن فيهم ان كان ممايخالف الادلة القطعية فكفر كقذف عائشة و الابدعة وفسق 128

ترجمہ: صحابہ میں جو اختلافات اور محاربات واقع ہوئے ان سب کے اپنی اپنی جگہ حل موجود ہیں ، اور ان کی الیں توجیہات کی جاسکتی ہیں کہ ہر ایک کا اپنامقام بر قرار رہے ، ان بزرگوں کی شان میں طعن کرنا اگر دلائل قطعیہ یقینیہ کے خلاف ہوجیسا کہ حضرت عائشہ پر بہتان باند ھناتو یہ یقیناً کفر ہے اور اگر دلائل قطعیہ کی مخالفت نہیں ، اخبار آ حاد کے خلاف ہے تو یہ بھی بدعت اور بدکاری ہے 129۔

"صحابہ میں جو اختلافات ہوئے وہ رائے اور فہم کے اختلاف سے ہوئے، بدنی کس کے شامل حال نہ تھی، اگر کسی نے کسی کو خطا پر کہا ہے تو ظنی جہت سے ہے، یقینی طور پر ہم کسی کو خطا پر نہیں کہہ سکتے:

لایجو زان ینسب الی احدمن الصحابۃ خطاء مقطوع بہ و
کانو اکلهم اجتهدو افیمافعلوہ و ار ادو الله عزوجل و هم کلهم لنا
ائمۃ وقد تعبدنا بالکف عما شجر بینهم 130

<sup>------</sup>حواشی \_ \_ \_ \_ حواشی

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> - خلفاء راشدين ج ٢ ص ٥٣٢، ٥٣١ مؤلفه ڈاکٹر علامه خالد محمود ؒ

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> شرح العقائد ص ۱۱۲

<sup>129 -</sup> عبقات ص ۵۴ مؤلفه حضرت علامه ذاكثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

<sup>130 -</sup> الجامع لاحكام القرآن ج 16 ص 361

ترجمہ: یہ جائز نہیں کہ صحابہ کے ان اختلافات میں ہم کسی طرف قطعی خطاکی نسبت کریں، ہر ایک نے جو کچھ کیا اپنے اجتہاد سے کیا، اور سب کی مر اداللہ تعالی کوخوش کرناتھا، اور وہ صحابہ سب کے سب ہمارے پیشواہیں، ان کے اختلافات سے زبان کو بندر کھنے میں ہم خداکی رضا جانتے ہیں "

تاویل معلوم نہ ہو تو با تفاق اہل سنت تو قف اور کف لسان واجب ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی (۱۲٪ هر ۱۳ اس باب میں تفویض کے قائل معلوم ہوتے ہیں، آپ
کہتے ہیں، ان کے اختلاف کو اللہ کے سپر دکیاجائے اور خطاوصواب کے فیصلے ہم خودنہ کریں۔
تسلیم امر هم المی اللہ عز وجل علیٰ ماکان وجری من اختلاف
علی وطلحۃ والزبیر و عائشۃ و معاویۃ رضی الله عنهم 131
ترجمہ: ان کامعاملہ جیسا بھی رہا اسے اللہ کے سپر دکیاجائے، حضرت علی مضرت طلح مضرت زبیر مضرت عائشہ اور حضرت معاویۃ کے معاملات کا یہی حکم ہے۔
حضرت حسن بھری (مالیہ میں موحضرت علی مرتضی کے خلیفہ ہیں، ان کامسلک بھی توقف ہی

معلوم ہو تاہے۔

قتال شهده اصحاب محمدو غبناو علمواوجهانا واجتمعوافاتبعنا واختلفوا فوقفنا 132

ترجمہ: یہ الیمی جنگ تھی جس میں حضور صَلَّالِیُّا کُمِ صحابہ سامنے تھے، اور ہم وہاں نہ تھے، انہوں نے معاملے کو جانااور ہم ناواقف رہے، جس پریہ متفق رہے ہم نے اس کی پیروی کی، اور جب ان میں اختلاف ہواتو ہم نے توقف کیا۔

اگران میں سے کسی ایک جانب صواب متعین بھی ہوجائے تو بھی دوسری جانب اعتراض جائز

131 -غنية الطالبين ص٠١٨

132 - الجامع لاحكام القرآن ج 16 ص 322

نہیں ہے، کیونکہ وہ مجتہد مخطی کی صورت میں ایک اجر پھر بھی پائے گا،حافظ ابن حجر عسقلانی (۸۵۲ج ھ) لکھتے ہیں کہ اس پر اہل سنت والجماعت کا اجماع ہے:

واتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابةبسبب ماوقع لهم من ذلك ولوعرف المحق منهم لأنهم لم يقاتلوافي تلك الحروب الاعن اجتهاد وقد عفا الله تعالى عن المخطئ في الاجتهاد بل ثبت أنه يؤجر أجرا واحدا وان المصيب يؤجرأجرين 133

ترجمہ: اہل سنت کااس پراجماع ہے کہ صحابہ سے اس سلسلہ میں جو کچھ بھی واقع ہوااس کے باعث کسی صحابی پراعتراض سے اجتناب کرناواجب ہے، اگر چہ ان میں راہ صواب پہچان بھی لیاجائے، کیونکہ وہ ان جنگوں میں اجتہاد کے باعث مبتلا ہوئے (کہ امت کی بھلائی کس میں ہے)، اپنی ذات یاخود غرضی کی راہ سے نہیں، اوراللہ پاک نے اجتہاد میں خطاکرنے والے کو معاف کر دیا ہے، بلکہ ثابت ہے کہ ان کوایک اجر ملے گا، اور صواب تک پہونچنے والے مجتہد کو دوہر اثواب ماتا ہے۔

حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے شاگر د حضرت ابو میسرہ عمروبن شر حبیلؓ کاایک خواب کتب حدیث میں نقل کیا گیاہے:

"وہ کہتے ہیں ، میں نے دیکھا کہ میں جنت میں ہوں اور میں نے اپنے سامنے خیمے لگے دیکھے، میں نے پوچھا یہ کن کاڈیرہ ہے، مجھے بتایا گیاذی الکلاع اور حوشب کا۔۔۔۔یہ دونوں جنگ صفین میں حضرت معاویہ کی طرف سے لڑتے ہوئے مارے گئے تھے،۔۔۔۔ میں نے پوچھا حضرت عمار اوران کے ساتھی کہاں

 $<sup>^{133}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج  $^{18}$  ص  $^{18}$  المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ،  $^{137}$  تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء :  $^{13}$ 

ہیں،جواب ملا، آگے دیکھو،

قال قلت سبحان الله وقد قتل بعضهم بعضا فقال إنهم لقوا الله فوجدوه واسع المغفرة 134

ترجمہ: میں نے بوچھا، سیجان اللہ! بیہ کیسے ہوا؟ ان میں سے تو بعض نے بعض کو قتل کیا تھا؟ جواب ملا، جب بیہ سب باری تعالیٰ کے حضور پہونچے توانہوں نے اس کی مغفرت کو بے حدوسیع یا یا۔

اللہ کی وسیع مغفرت سے مراد نیتوں پر فیصلے کرناہے، نیک نیت خطاکار بھی اس کے یہاں اجر پالیتا ہے، بشر طیکہ اس نے نفس سے نہیں سوچ سمجھ کر کوئی راہ اختیار کی ہو۔۔یہ سب معاملات اوراختلافات کچھ اس طرح واقع ہوئے کہ یہ حضرات اپنی اصل سے نہیں ہٹے،نہ امت سے کٹے،خونریزی پر بھی اترے تو امت کی بقاکے لئے۔۔اور پھر مہاونت پر آئے تووہ بھی امت کی اصلاح کے لئے اور پھر آپس میں متحد ہوئے تو وہ بھی اپنی اصل سے وفاکے لئے۔۔۔ان کے اختلافات کو مشاجرات اسی لئے کہتے ہیں، کہ درخت ایک ہی رہاجس کے گردیہ جمع ہیں، بس اسی کی پتیاں اور شاخیں آپس میں طر اتی رہیں، باہر سے کوئی ان کے تار نہیں مہلار ہاتھا،نہ یہ کہ ان کے دل یاک نہ تھے 135۔۔

حضرت عمر بن عبد العزیز (فناه) نے بھی امت مسلمہ کونصیحت فرمائی ہے: امر اخر ج الله ایدیکم منہ ماتعملون السنت کم فیہ 136 ترجمہ: یہ ایک ایسامعاملہ ہے جس سے اللہ تعالی نے تمہارے ہاتھوں کو محفوظ رکھا،

<sup>-------</sup>واشى ------

<sup>134 -</sup> سنن البيهقي الكبرى ج ٨ص 174 حديث نمبر: 16497 المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر:مكتبة دارالباز -مكة المكرمة،1414-1994 تحقيق :محمد عبد القادر عطاعدد الأجزاء : 10

<sup>135 -</sup> عبقات ص ۷۷۲ تا ۷۵۵ مؤلفه حضرت علامه دّاكثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا بهور

 $<sup>^{136}</sup>$  - الطبقات الكبرى ج 5 ص  $^{138}$ المؤلف : أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء ، البصري ، البغدادي المعروف بابن سعد (المتوفى :  $^{230}$ هـ)المحقق : إحسان عباس الناشر : دار صادر  $^{-}$  بيروت الطبعة :  $^{136}$  البغدادي المجزاء :  $^{8}$ 

اب تم اپنی زبانوں کواس میں کیوں ملوث کررہے ہو؟137

حضرت امام شافعیؓ نے مشاجرات صحابہ میں پیہ فیصلہ دیا:

تلك دماء اطبر الله عنها ايدينا فلنطبر عنها السنتنا 138

ترجمہ: یہ وہ خون تھے کہ اللہ نے ہمارے ہاتھوں کو ان سے بچائے رکھا، پس چاہئے کہ

ہم اپنی زبانوں کو بھی ان خونریز اختلافات سے بچائے رکھیں۔

امام ابوجعفر الطحاوي (۲۸ ساھ ) لکھتے ہیں:

ونحب اصحاب رسول الله ولا نفرط فى حب احدمنهم ولا نتبرأ من احد منهم و نبغض من يبغضهم وبغير الخير من يذكر هم ولانذكر هم الابخير وحبهم دين وايمان واحسان و بغضهم كفرونفاق وطغيان 139

ترجمہ: ہم اصحاب رسول سے محبت رکھتے ہیں، نہ کسی کی محبت میں غلو کرتے ہیں اور نہ کسی سے بر اُت ظاہر کرتے ہیں ،جوان سے بغض رکھے یاغلط طور پران کاذکر کرے ان سے ہم بغض رکھتے ہیں ،ہم صحابہ کا صرف ذکر خیر کرتے ہیں ،صحابہ کی محبت دین وایمان اوراحسان ہے ،اوران سے بغض رکھنا کفرونفاق اور طغیان ہے۔

حافظ ابن عبد البر مالكيّ (٣٢٣م هـ) تحرير فرماتے ہيں:

فهم خير القرون وخير امة اخرجت للناس ثبتت عدالة جميعهم بثناءالله عزوجل عليهم ــــانماوضع الله عزوجل اصحاب رسولم الموضع الذين وضعهم فيم بثنائم عليهم من العدالة والدين والامامة لتقوم الحجة على جميع اهل الملة بما

<sup>137 -</sup> عيقات ص ٣٧٢ تا ٣٧٤ مؤلفه حضرت علامه دَّا كُمُّ خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا بهور

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> -شرح مواقف ج ۱ ص <sup>138</sup>

 $<sup>^{139}</sup>$  -شرح الطحاوية في العقيدة السلفية ج 1 ص  $^{307}$  المؤلف : علي بن علي بن محمد بن أبي العز الحنفي (المتوفى :  $^{139}$  على الطبعة : الأولى الناشر : وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد – المملكة العربية السعودية  $^{139}$  تاريخ النشر :  $^{1418}$ ه عدد الصفحات :  $^{555}$  عدد الأجزاء : 1

رووه عن نبيهم من فريضة وسنة 140

ترجمہ: صحابہ کرام بہترین دور کے لوگ ہیں اور بہترین امت ہیں جوسب لوگوں کے رہنما کھہرے ان سب کاعادل ہونااس طرح ثابت ہے کہ خوداللہ پاک نے ان سب کی ثنائی ہے۔۔۔۔ نیز اللہ تعالی نے اپنے رسول صَلَّی اللّٰہ اِنْ اللہ تعالی مقام پرر کھاہے، جس میں اللہ تعالی نے ان کی عدالت، دیانت اورامامت کی خود ثنائی ہے، تاکہ تمام ارباب ملل پردین کی حجت قائم ہوجائے، ان کے اپنے نبی سے فرائض وسنن کی روایت کرنے میں۔

#### ابو منصورالبغدادي لكصة بين:

وامامعاوية فهو من العدول الفضلاء والصحابة الاخيار و الحروب التي جرت بينهم كانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب نفسهابسببها وكلهم متأولون في حروبهم ولم يخرج احدمنهم من العدالة لانهم مجتهدون 141

ترجمہ: حضرت معاویہ عادل فاضل اوراخیار صحابہ میں سے ہیں اور صحابہ میں جو جنگیں ہوئیں وہ اس طرح ہوئیں کہ ان میں سے ہر ایک گروہ ایک شہبے میں گھر اتھا، جس میں وہ اپنے آپ کو اجتہاداً حق پر سمجھتا تھا اور وہ اپنی اپنی جنگوں میں مقام تاویل پر سے اوراس طرح ان میں سے کوئی اپنے مقام عد الت سے نہیں گر ااس لئے کہ وہ سب کے سب ان اختلافات میں مقام اجتہاد پر تھے۔

حافظ ابن عسا کر (اے ہے) خلفاء راشدین کا ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

<sup>140 -</sup>الاستيعاب ج ١ ص ٢ ، ٤ 141 -الاستيعاب ج ١ ص ٤

مهديون فضلاء لايوازيهم في الفضل غيرهم و نصدق بجميع الروايات التي ثبتت عنداهل النقل142

ترجمہ: یہ حضرات رسول اللہ صَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ

علامه سعد الدين تفتازاني (١٩٤هـ) لكھتے ہيں:

مماروى فى الاحاديث الصحيحة من مناقبهم ووجوب الكف عن الطعن فيهم لقولم عليم السلام اكرموااصحابى فانهم خياركم الحديث ولقولم عليم السلام لاتتخذوا غرضاً من بعدى

ترجمہ: احادیث صحیحہ میں صحابہ کے جو مناقب مروی ہیں ان کی روسے ان پر زبان طعن کو روکے رکھنا واجب ہے، حضور صَلَّاللَّیْمُ کا صحابہ کے بارے میں ارشادہے :میرے صحابہ کی عزت کرو، یہ بے شک تم میں بہترین لوگ ہیں ،اور حضور صَلَّاللَّیْمُ کا بید بینالہ کے کہ میرے بعد صحابہ کو کسی اعتراض کا نشانہ نہ بنانا۔

حافظ ابن حجر عسقلاني (١٥٢هـ) لكهية بين:

اتفق اهل السنة على ان الجميع عدول في ذلك الاشذوذ من الميتدعة 144

<sup>171 ،</sup> ١٦٠ ص ١٦١ ، ١٦١

 $<sup>\</sup>Delta$ ۱۵ - شرح عقائدنسفی ،مرقاة ج  $\Delta$  ص

<sup>11</sup> ص ا ج الاصابة - الاصابة

ترجمہ: تمام اہل سنت اس پر اتفاق رکھتے ہیں ، کہ صحابہ سب کے سب عادل ہیں ، اور اس میں کسی نے اختلاف نہیں کیا ، سوائے چند مبتد عین کے۔

سوان میں سے کسی پر کوئی جرح نہ کی جائے، یہ گواہ کسی طرح مجر وح نہ ہونے پائیں، حافظ ابن حجر ؓنے صحابہ پر جرح کرنے کوبد عتیوں کانشان بتایا ہے، اس لئے آج بھی جوان پر جرح کریں ان کے بدعتی ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔

حافظ ابن مهام الاسكندري (٢١١هـ) لكصة بين:

واعتقاداهل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوباً باثبات العدالة لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثناء عليهم كمااثنى الله سبحانه وتعالى عليهم 145

ترجمہ: اہل سنت والجماعت کاعقیدہ ہے کہ تمام صحابہ کو تزکیہ یافتہ ماننالازم ہے ، کیونکہ ان میں سے ہر ایک کاعادل ہونا ثابت ہے ، اوران پر ہر طرح کے طعن سے رکناوران کی ثناخو انی کرتے رہناجیسا کہ اللہ نے قر آن میں ان کی ثناخو انی کرتے رہناجیسا کہ اللہ نے قر آن میں ان کی ثناکی ہے لازم ہے۔

بحر العلوم ملامحمه عبد العلى لكھنوىٰ (٢٢٥ إهر) بھى لکھتے ہیں:

واعلم ان عدالة الصحابة الداخلين في بيعة الرضوان والبدريين كلهم مقطوع العدالة لايليق لمؤمن ان يمتر أ فيها.... والواجب عليناان نكف عن ذكر هم الابخير 146

ترجمہ: جان لو کہ وہ صحابہ جو بیعت رضوان میں شامل تھے اور جو بدری صحابہ ہیں، یہ سب قطعی طور عادل ہیں کسی مؤمن کو یہ حق نہیں کہ وہ اس میں کسی طرح کا کوئی شک کرے۔۔۔ہم پر لازم ہے کہ ہم ان کے بارے میں سوائے ان کی مدح و ثنا کے ہر طرح سے زبان بندر کھیں۔

غرض تمام ائمہ واعلام کا تفاق ہے کہ صحابہ کے بارے میں کلمۂ خیر کے سواہر بات سے زبان بند

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> ـ المسائرة ص ١٣٠

الرحموت شرح مسلم الثبوت ج  $^{146}$ 

رکھی جائے، اس کا حاصل اس کے سواکیا ہے کہ صحابہ کی بے ادبی میں مؤمن کی زبان نہ کھلے، صحابہ سے کوئی عمل ان کی شان کے خلاف صادر ہو تو اس کی تنقیح یا تاویل کی جائے گی ، انہیں اعتاد کی سطح سے گرایا نہیں جائے گا، صحابہ دین اسلام کو آگے نقل کرنے میں جرح سے بالا اور سب اہل ملت پر ججت سمجھے گئے ہیں ، ان کی مدح و ثنا کا اقراراس امت میں نسلسل سے چلا آرہا ہے، سواس قدر مشترک کا تحفظ اس طرح سے رہ سکتا ہے، کہ ان پر کسی قسم کی جرح سے زبان اور قلم کورو کا جائے۔

علماء حق تاریخ کے ہر دور میں صحابہ کانز کیہ ان کی عدالت و دیانت اوران کاہر جرح سے بالا ہو نااس کثرت سے بیان کرتے آئے ہیں ، کہ اس پر تمام اکابرین امت کاصدی واراجماع قائم ہے،اب کسی کی مجال نہیں کہ وہ اس اجماع سے نکلے اور کسی صحابی پر زبان جر اُت دراز کرے،اعاذ نااللہ منھا 147۔

# صحابه سے بغض رکھنے والاخارج ازاسلام

صحابہ پر طعن کبھی اس درجہ میں ہو تاہے کہ کفرتک پہونی جاتاہے جیسے حضرت عائشہ پر تہمت لگانا ، ائمۂ مجہدین اور علاء صالحین میں سے کسی نے حضرت معاویہ اوران کے رفقاء پر لعنت کی اجازت نہیں دی

ے۔

#### شرح عقائد کی شرح النبراس میں ہے:

والطعن فيهم ان كان ممايخالف الادلةالقطعية فكفر كقذف عائشة يُسبوبالجملة لم ينقل عن السلف المجتهدين والعلماء الصالحين جواز اللعن على معاوية واحز ابم148

ترجمہ: صحابہ میں سے کسی پر کوئی طعن کرنااگر دلائل قطعیہ کے خلاف ہوتو یہ کفرہے، حبیبا کہ حضرت عائشہ پر تہمت لگانااور سلف صالحین اورائمۂ مجتهدین میں سے کسی سے حضرت معاویہ اوران کے احباب پر لعنت کرنے کاجواز منقول نہیں ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> -خلفاءراشدين ج٢ص ٨٧ تا ٩٧ مؤلفه علامه خالد محمود، ناشر: دارالمعارف لا مهور

<sup>148 -</sup>النبراس بحوالم خلفاء راشدين ج ٢ ص ٣٩١

خضرت امام مالک فرماتے ہیں کہ جس نے حضوراکرم مَثَّاتِیْتِم کے صحابہ سے دل میں کوئی بوجھ رکھاوہ اسلام سے نکل گیا:

ومن هذه الآيةانتزع الإمام مالك –رحمه الله، في رواية عنه-بتكفير الروافض الذين يبغضون الصحابة، قال: لأنهم يغيظونهم ومن غاظ الصحابة فهو كافر هذه الآية ووافقه طائفة من العلماء على ذلك و الأحاديث في فضائل الصحابة والنهي عن التعرض لهم بمساءة كثيرة و يكفيهم ثناء الله عليهم، ورضاه عنهم 149

حافظ ابوزرعه رازی (۲۲۴ه) لکھتے ہیں:

.....

اس اصولی بحث کے بعد ہم ایک نظر موضوع کی بعض تفصیلات پر ڈالتے ہیں، جس سے علماء اسلام کے مذکورہ موقف کے سمجھنے میں مدد ملتی ہے:

<sup>-------</sup>واشى \_\_\_\_\_

<sup>149 -</sup> تفسير القرآن العظيم ج ٧ ص 362 المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 774هـ) المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420هـ – 1999 م عدد الأجزاء : 8

<sup>11</sup> مابة ص 11 - 150

<sup>151 -</sup> خلفاء راشدين ج ٢ص ٨٥ ٣٩ تا ٩٥ م مؤلفه علامه خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

### صحابہ کے علمی اختلافات

ہے۔ ہماں تک صحابہ کے علمی و فکری اختلافات کا تعلق ہے توبلاشبہ ان کے در میان اس نوع کے بے شار اختلافات ہوئے، بلکہ ان علمی اوراجتہادی اختلافات کا سر رشتہ خود عہد نبوت ہی سے ماتا ہے ، جیسا کہ بنو قریظہ میں عصر پڑھنے کے واقعہ سے اندازہ ہو تا ہے مگریہ کوئی معیوب بات نہیں ہے، خود سرکار دوعالم منگالیا ہے مگریہ کوئی معیوب بات نہیں ہے، خود سرکار دوعالم منگالیا ہے کہ جس امت کو اجتہاد جیسا سرچشمہ قانون عنایت کیا گیا، وہاں فکر ورائے کا اختلاف عین قرین عقل و فطرت ہے، چنانچہ عہد نبوت کے بعد بھی یہ اختلافات جاری رہے، کتب حدیث میں اس کی بے شار مثالیں موجود ہیں، اور صحابہ کے ایک دوسرے پر مناقشات پر مستقل کتا ہیں کھی گئی ہیں، مگریہ قسم یہاں زیر بحث نہیں ہے۔

#### سياسي اختلافات اورمشاجرات

ہماں زیر بحث وہ اختلافات ہیں جوسیاسی اور حربی نوعیت کے ہیں ، جن میں زبان کے ساتھ ساتھ شمشیر وسنان کی طاقت بھی استعال ہوئی، اورانہی کو مشاجرات کانام دیا گیا، لیکن غور بیجئے تو یہ اختلافات بھی بہت بعد کی پید اوار ہیں، حضرت عثان کی شہادت سے قبل اس طرح کا کوئی بڑا اختلاف رونما نہیں ہواتھا، حضرت عثان کی خلافت کے آخری دور میں صحابہ کی تعداد عام مسلم آبادی کے مقابلے میں بہت کم ہوگئی تھی، حضرت عثان کی خلافت کے آخری دور میں صحابہ کی تعداد عام مسلم آبادی کے مقابلے میں بہت کم ہوگئی تھی، اس لئے جو اختلافات رونماہوئے اس کا سبب براہ راست خود صحابہ کرام نہیں تھے ، بلکہ ان میں بڑاد خل ان مسلم انوں کا تھا جو شرف صحابیت سے محروم تھے، اس لئے ان اختلافات کو براہ راست صحابہ کا اختلاف نہیں کہا جاسکتا،۔

152 - لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة ) فأدرك بعضهم العصر في الطريق فقال بعضهم لا نصلي حتى نأتيها وقال بعضهم بل نصلي لم يرد منا ذلك فذكر للنبي صلى الله عليه و سلم فلم يعنف واحدا منهم (الجامع الصحيح المختصرالمؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق-

اس کئے کہ آپ کے قتل میں کوئی صحابی رسول تشریک نہیں تھے،امام نووی ککھتے ہیں:

ولم يشارك في قتله أحدمن الصحابة ، وإنما قتله همج ، ورعاع من غوغاءالقبائل سفلة الأطراف والأراذل ، تخزَّبوا ، وقصدوه من مصر ، فعجزت الصَّحابة الحاضرون عن دفعهم ،فحصروه حتَّى قتل، رضي الله عنه بأنهم غوغاء من الأمصار ، ووصفتهم النبير رضي الله عنه بأنهم غوغاء من الأمصار ، ووصفتهم السيَّدة عائشة بأنَّم نزَّاع القبائل

"حضرت عثمان یک قتل میں کوئی صحابی شریک نہیں ہوا، آپ کو قتل کرنے والے نجلے درجے کے لوگ تھے، یہ فساد پیدا کرنے والے قبائل اور جنگی قسم کے رذیل لوگ تھے، جو جھابن کر آئے اور انہوں نے آپ پر حملہ کیا اور وہاں پر موجو د صحابہ انہیں روکنے سے عاجز رہے، حضرت زبیر شنے فرمایا کہ یہ مختلف شہر ول کے شریبند لوگ تھے۔ اور حضرت عائشہ شنے فرمایا کہ مختلف قبائل کے چھٹے ہوئے لوگ تھے۔

### اختلافات صحابہ کی جماعت میں نہیں، مخلوط جماعت میں پیداہوئے

ہ حقیقت یہ ہے کہ امت کے معاملات جب تک صحابہ کی جماعت کے سپر درہے اسلامی معاشرہ بے شک اشداء علی الکفار و رحماء بینہم (جو قر آن کریم میں صحابہ کی شان میں کہا گیا ہے) کامظہر بنارہا، لیکن یہ حالت اسی دور تک رہی جب تک امت مسلمہ زیادہ ترصابہ کی جماعت پر مشتمل تھی، آنحضرت منگا ﷺ کی وفات شریفہ کازمانہ جوں جوں دور ہو تا گیا، امت مسلمہ میں صحابہ کی تعداد کم ہوتی گئی، اور دوسر کے مسلمان جو صحابی نہ تھے، اکثریت بنتے چلے گئے، اب ایسے دور کے مسلمان اگر رحماء بینہم کامظہر نہ رہیں، توبہ نہیں کہا جاسکتا کہ جماعت صحابہ اس صفت کی آئینہ دار نہیں رہی، بلکہ دیکھا جائے توایسے دور میں صحابہ کرام کی مجموعی حیثیت یا تنظیم کسی محسوس صورت میں ملتی ہی نہیں ،وہ اگلے دور کے مسلمانوں میں اس طرح

<sup>153</sup> شرح النَّوويِّ على صحيح مسلم (148/15) مؤلف كتاب علامه خالد محمود نے "حافظ ابن كثيرُ (اكليْه)" كرھاہے، ليكن غالباً يہ سہوكاتب ہے، مجھے ابن كثير كى كسى شرح مسلم كا پتة نہ چل سكا۔

ملے جلے نظر آتے ہیں، کہ اس دور کے فیصلے نہ جماعت صحابہ کے فیصلے سمجھے جاسکتے ہیں، اور نہ ان کو صحابہ کرام کے اختلافات کہاجاسکتا ہے، اس بات سے انکار نہیں کہ ان اختلافات نے صحابہ کے ناموں سے شہر ت حاصل کی، لیکن یہ اختلافات صحابہ کرام کی جماعت کا اختلاف نہیں کہلاسکتے، کیونکہ اس وقت کی جماعتی زندگی پر غیر صحابہ کا غلبہ تھا، صحابہ کا غلبہ تھا، صحابہ کا غلبہ تھا، اور تسلط تھا۔۔۔ حضرت علی مرتضٰی ؓ کے دور میں جماعت صحابہ کے بجائے غیر صحابہ کا غلبہ تھا، اور وہ بھی زیادہ تروہی لوگ تھے، جو سیدنا حضرت علی المرتضٰی ؓ کے کہنے سننے میں نہ تھے، ہمیں حضرت علی المرتضٰی ؓ کے کہنے سننے میں نہ تھے، ہمیں حضرت علی المرتضٰی ؓ کے اس دور کے متعد دایسے خطبے ملتے ہیں جن میں وہ اپنی مجبوری اور ان لوگوں کی سینہ زور کی کہت شاکی نظر آتے ہیں، حضرت علی المرتضٰی ؓ خود فرماتے ہیں:

يملكونناو لانملكهم154

ترجمه: یعنی بیدلوگ اینا حکم ہم پر چلاتے ہیں اور ہماری نہیں سنتے۔

ایسے لوگوں کی معیت اگر بعض صحابہ کو بعض دوسرے صحابہ سے بدگمان کئے رکھے اور یہ لوگ ہر وقت ایسے مواقع کی تاک میں رہیں اور باہمی معاملات میں اختلاف وانشقاق کے کانٹے بوتے رہیں تو یہ کوئی تعجب کی بات نہیں 155۔

جبیبا کہ جنگ صفین میں حضرت عائشہ جنگ کے لئے نہ آئی تھیں بلکہ بطورام المؤمنین بیٹوں میں مصالحت کرانی پیش نظر تھی،لیکن غلطی سے بیہ جنگ میں تبدیل ہوگئی،جس کاحضرت عائشہ کو ہمیشہ افسوس رہا<sup>156</sup>

اسی لئے صحابہ کی ایک بڑی تعداد ان جنگوں سے علٰحدہ رہی ،حافظ ابن حجر عسقلانی (۸۵۲ھ) ککھتے ہیں:

وكان من الصحابة فريق لم يدخلوافي شئى من القتال157

<sup>154 -</sup> نج البلاغة ج ٢ ص ٩٨

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> - عيقات ص ۵۴ مؤلفه حضرت علامه دُّا كُثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا ہور

<sup>156</sup> تجليات آفتابج اص٢٧ امؤلفه علامه ذا كثر خالد محمودٌ، ناشر: محمود پيليكيشنز اسلامک ٹرسٹ لا مور واسهم إهر مطابق ١٠٠٠ ع

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> الاصابة ج٢ص ٥٠٢

ترجمہ: صحابہ میں ایسے لوگ بھی تھے جوان میں سے کسی جنگ میں شامل نہیں ہوئے۔

اور شرح عقید ہُ طحاویہ میں ہے:

وقعدعن القتال اكثر الاكابر 158

ترجمه: اورا كثر اكابر صحابه ان خون ريز جنگوں سے علیمہ ہ رہے <sup>159</sup>۔

صحابہ ایک دوسرے کے حق میں بے حد مخلص اور خیر خواہ تھے

ہوئے، اور محض غلط فہمیوں کی بنیاد پر بعض ناخو شگوار واقعات پیش آگئے، ورنہ صحابہ باہم ایک دوسرے کے محق غلط فہمیوں کی بنیاد پر بعض ناخو شگوار واقعات پیش آگئے، ورنہ صحابہ باہم ایک دوسرے کے حق میں بے حد خیر خواہ اور مخلص تھے، اور اگر غلطی سے کسی کے حق میں زیادتی ہو جائے تواس سے در گذر کرنے والے تھے، اس کی ایک مثال خود عہد نبوت میں پیش آئی:

جنگ احد میں حضور مَنَّالِیَّا مِیُّم کی شہادت کی جھوٹی افواہ بھیلنے سے ایک افرا تفری کی کیفیت بیدا ہو گئی مشہاد سے متحق ، اس میں بعض مسلمان بھی خو د مسلمانوں ہی کے ہاتھوں شہید ہوئے ، ان میں ایک حضرت حذیفہ بن میان ﷺ نے دور سے آواز دی کہ بیہ میر سے والد ہیں، مگر افرا تفری میں وہ آواز سنی نہ جاسکی ، اور حضرت میان شہید ہو گئے 160

اب حضرت حذیفه کی شان معافی دیکھئے، صحابہ نے جب کہا کہ خدا کی قشم! ہم نے ان کو پہچپانا نہیں تھا، توانہوں نے وہی بات کہی جو حضرت یوسف نے اپنے بھائیوں سے کہی تھی:

يغفر الله لكم وهوارحم الراحمين 161

"الله تعالیٰ تم سب کو بخشے وہ سب رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والاہے۔

------حواشی -----

<sup>158</sup> شرح عقیدهٔ طحاویه ص ۲۴۱

<sup>159</sup> - عبقات ص ۷۷۲مؤلفه حضرت علامه دُّا كُمُّ خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا مهور

160 - تاریخ طبری جسوس ۲۹

161 يوسف: ٩٢

حضورا کرم مُنگانگیز کم نے حضرت بمال کاخون بہابیت المال پر ڈالناچاہا، کہ بیہ قتل خطاتھا، گر حضرت مال کاخون بہابیت المال پر ڈالناچاہا، کہ بیہ قتل خطاتھا، گر حضرت حذیفہ نے اسے قبول کرنے سے انکار کر دیا، وہ جانتے تھے کہ جو کچھ ہواافرا تفری کے عالم میں ہوااس لئے آپ نے مناسب نہ سمجھا کہ میں اس پر دیت لوں، حضرت حذیفہ ٹے اپناحق معاف کر دیا<sup>162</sup> اللہ پاک کوان کی بیہ ادااتی پسند آئی کہ اس نے ان سب سے جن سے احد کے دن غلطی ہوئی تھی اپنی گرفت اٹھالی اور سب کو معاف کر دیا<sup>163</sup>۔

حضور صَّالِثَانِیَّمِ کے بعد بھی ان کابیہ باہمی اخلاص و تعلق بر قرار رہا،اور براہ راست صحابہ نے ایک دوسرے کے خلاف غلط الفاظ استعال نہیں گئے،اور نہ مجھی اپنی سطح سے پنچے اتر کر انتقامی کاروائیوں میں ملوث ہوئے۔

# تاریخی روایات کے ذریعہ کسی صحابی کو مطعون کرنادرست نہیں

کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، تو اولاً قر آن وحدیث کے نصوص قطعیہ اوراجماع امت سے ثابت شدہ موقف کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، تو اولاً قر آن وحدیث کے نصوص قطعیہ اوراجماع امت سے ثابت شدہ موقف کے مقابلے میں تاریخی روایات کی کوئی اہمیت نہیں ہے، اس لئے کہ تاریخی روایات کے ضبط واندراج میں اس معیار کو نہیں اپنایا گیاجو احادیث کے جمع و تحقیق میں اختیار کیا گیاتھا، بلکہ صحیح بات تو یہ ہے کہ اسلامی تاریخ برابتداسے لے کر بعد تک جتنی کتابیں لکھی گئیں ان میں ایک بھی مستند کتاب نہیں ہے، علامہ خالد محمود ؓ نے اس تاریخی حقیقت کو بہت مدلل طور پر پیش کیا ہے، لکھتے ہیں:

# تاریخ اسلام کی کوئی مستند کتاب موجود نہیں ہے

<sup>162</sup> فتح الباري ج ك ص 4 ك 162

<sup>163</sup> تجلیات آفتاب ج اص ۲۰۱،۲۰۰ مؤلفه علامه ڈاکٹر خالد محمودٌ، ناشر: محمود پبلیکیشنزاسلامکٹرسٹ لاہور، اس بیرے مطابق ۱۰۰۰ء

مستند مانے گئے ہیں ،لیکن انہوں نے بھی اپنی جملہ روایات کو بھی مستند ہونے کی سند نہیں دی ،مؤلفین کامستند ہونااور بات ہے۔

اس سے بیہ نہ سمجھاجائے کہ جب مسلمان اپنے عہداول کی کوئی مستند تاریخ اسلام مرتب نہ کرپائے تومسلمان بطورایک قدیم قوم کے کیسے آگے چل سکیں گے ؟ اس کی وجہ بیہ ہے کہ مسلمان اپنے دین کے قیام میں کتاب وسنت کے پابند کئے گئے تھے، تاریخ کے نہیں ، حضوراکرم مُلَّی اللَّیْ مِنْ الْبِیْ اللَّهِ مِنْ الْبِیْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ترکت فیکم امرین لن تضلو اماتمسکتم بهماکتاب الله و سنۃ نبیہ 164 سودوراول کی کوئی مستند تاریخ اسلام نہ ملنے سے دین میں کوئی کمی نہیں آتی ،نہ قیام نظام اسلامی میں اس سے کوئی مشکل در پیش ہوتی ہے۔

<sup>164</sup> موطاامام مالک ص ٣٦٣

ہے، عقائد کی ترتیب میں تاریج کو کوئی اساسی حیثیت نہیں دی۔

د یکھئے علامہ طبری اپنی کتاب تاریخ الرسل والملوک میں غلط راویوں کی دی گئی روایات کی ذمہ داری سے اس طرح نکلتے ہیں:

فليعلم انه لم يات في ذلك من قبلناوانمااتي من قبل بعض ناقليم الينا165

ترجمہ: جان کیجئے کہ الیمی ہاتیں اس میں ہماری طرف سے نہیں آئیں ہے اس کے بعض راویوں سے ہم تک آئی ہیں۔

علامہ طبری ؓ نے واقدی جیسے مؤرخین سے جوروایات نقل کی ہیں ان کی ذمہ داری دروغ برگردن راوی کے اصول پر واقدی پر آتی ہے، علامہ طبری ؓ ان کی ذمہ داری لیتے توانہیں واقدی کے نام سے روایت نہ کرتے، حضرت عثمان ؓ کے خلاف یورش کرنے والے باغی جب مصرسے مدینہ کی طرف چلے توطیری نے ان کے کوائف واقدی کے حوالے سے پیش کئے ہیں، اوران میں بھی مؤرخ طبری بیہ بات کہہ گئے ہیں:

"واقدی نے مصریوں کی حضرت عثمان گی طرف نکلنے کی بہت سی باتیں لکھی ہیں ان میں سے بعض کے ذکر سے میں نے اعراض کیاہے، مجھے ان کی قباحت وشناعت کے سبب ان کے ذکر کرنے سے گھن آتی ہے (ترجمہ) 166\_

جب طبری گایہ حال ہے تو دوسرے مؤرخین کا کیا حال ہو گا، جوروایتیں گھڑنے سے بالکل حیانہیں کرتے، قاضی ابو بکر ابن العربی (۳۳٪ ھے) لکھتے ہیں:

ولاتسمعوالمؤرخ كلاماًالاللطبرى فانهم ينشئون احاديث فيهااستحقارة الصحابة والسلف والاستخفاف بهم167

ترجمہ: تم ان ابواب میں طبری کے علاوہ کسی مؤرخ کی کوئی بات نہ سنو، وہ ایس

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> - تاريخ الرسل والملوك ج ١ ص ٣ المؤلف : محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى : 310هـ)

<sup>166 -</sup>تاریخ طبری ج ۳ ص ۳۹۱

<sup>167 -</sup> العواصم ص٢٣٤

التواريخ168

حدیثیں خود گھڑتے ہیں جن سے صحابہ اور سلف صالحین کی تحقیر ہوتی ہے، اور ان کے بارے میں استخفاف لازم آتا ہے۔

۔ قاضی صاحب گی یہ وصیت آب زرسے لکھنے کے لا ئق ہے:

فا في صاحب في يوفيت ابررسے عصے علاق ہے:
فاقبلو االوصية و لاتلتفتو االاماصح من الاخبار و اجتنبو ااهل

ترجمہ :میری بیہ وصیت بلے باند هو، ان روایات کی طرف ہر گزد هیان نہ کرو، سوائے ان اخبار صحیحہ کے جو صحیح طور پر ہم تک پہونچیں اوران اہل تاریخ سے پوری طرح بچو۔

البتہ یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ امام زہری ؒ کے شاگر دموسی بن عقبہ جوامام مالک ؒ کے استاد تھے، انہوں نے دوسروں کی نسبت صحت روایت کا پچھ التزام کیاہے، لیکن افسوس کہ یہ کتاب عام شائع نہ ہوسکی، علامہ شبلی گھتے ہیں:

"موسیٰ کی کتاب آج موجود نہیں لیکن ایک مدت تک شائع وذائع رہی ہے ،
اور سیرت کی تمام قدیم کتابوں میں کثرت سے اس کے حوالے آتے ہیں 169۔
حافظ ابن تیمیہ (۲۲٪ ہے) اور حافظ ابن کثیر (۷۲٪ ہے) بھی تاریخ کے ان ذخیر وں کو مستند تسلیم نہیں کرتے۔

حافظ ابن تيميه لكھتے ہيں:

المؤرخون الذين يكثرون الكذب فيمايروونه وقل ان يسلم نقلهم من الزيادة والنقصان 170

ترجمہ:مؤرخین جواپنی مرویات میں زیادہ سے زیادہ جھوٹ لاتے ہیں،اور بہت کم ہیں کہ

168 - العواصم ص٢٣٥

169 - سيرت النبي ج اص٢٣

<sup>170</sup> -منهاج السنة ج ٣ ص ١٩٦

ان کی نقل زیادتی اور کمی سے بچی ہو۔

و انماهو من جنس نقلۃ التو اریخ التی لایعتمدعلیهااو لو االابصار 171 ترجمہ:اوریہ بات تاریخ نقل کرنے والے لوگوں کی روایت سے جن پر آئکھ والے کبھی بھر وسہ نہیں کرتے۔

اور حافظ ابن کثیر کی رائے بھی ملاحظہ کرلیں، آپ لکھتے ہیں:

"بہت سے مؤرخین مثلاً ابن جریر وغیرہ نے مجہول راویوں سے ایسی خبریں ذکر کی ہیں،جو صحاح کے ثابت شدہ حقائق کے خلاف ہیں،ان پر اعتماد کیا جائے یا انہیں رد کیا جائے اس پر آپ نے فیصلہ دیا ہے: فہی مر دو دہ علیٰ قائلہاو ناقلہاو الله اعلم 172

ترجمہ: بیہ روایتیں اپنے غیر ثقہ دعوید اروں اور راویوں پررد کی جائیں گی (قبول نہ کی جائیں گی)۔ تاریخ کی اس قشم کی روایتیں ہر گز قبول ہونے کے لائق نہیں، خصوصاًوہ جن کے قبول کرنے سے کتاب و سنت کے بہت سے فیصلوں سے طکر اؤلازم آتا ہے۔

عصر حاضر کے مشہور مؤرخ مولانا شبلی نعمانی (۲۳۳۱ه) لکھتے ہیں:

"سیرت پراگرچ آج بھی سیڑوں تصنیفیں موجودہیں، لیکن سب کاسلسلہ جاکر صرف تین چار کتابوں پر منتہی ہو تاہے، سیرت ابن اسحاق، واقدی، ابن سعد، طبری، ان کے علاوہ جو کتابیں ہیں وہ ان سے متاخر ہیں، اور ان میں جو واقعات مذکورہیں، زیادہ ترانہی کتابوں سے کئے گئی ہیں، ۔۔۔۔ ان میں سے واقدی توبالکل نظر انداز کردینے کے قابل ہے، محدثین بالا تفاق کہتے ہیں کہ وہ خو داین جی سے روایتیں گھڑ تا ہے۔۔۔۔ ابن سعد کی نصف سے زیادہ روایتیں واقدی کے ذریعہ سے ہیں، اس لئے ان روایتوں کاوہی مرتبہ ہے جو خو دواقدی کی روایتوں کا ہے، طبری کے بڑے بڑے بڑے میرہ سیمہ وغیرہ صفیف الروایة ہیں، اس بنا پر مجموعی حیثیت سے سیرت کاذخیرہ کتب حدیث کاہم پلہ نہیں ضعیف الروایة ہیں، اس بنا پر مجموعی حیثیت سے سیرت کاذخیرہ کتب حدیث کاہم پلہ نہیں

 $<sup>^{171}</sup>$  -منهاج السنۃ ج  $^{7}$  ص  $^{77}$  -البدایۃ والنهایۃ ج  $^{172}$ 

،البتہ ان میں جو تحقیق و تنقید کے معیار پر اتر جائے وہ جمت واستناد کے قابل ہے۔ ابن سعد اور طبری میں کسی کو کلام نہیں، لیکن افسوس ہے کہ ان لو گوں کامستند ہوناان کی تصنیفات کے مستند ہونے پر چندال اثر نہیں ڈالتا، یہ لوگ خود شریک واقعہ نہیں ،اس لئے جو پچھ بیان کرتے ہیں ،راویوں کے ذریعہ سے بیان کرتے ہیں ،لیکن ان کے بہت سے روات ضعیف الروایۃ اور غیر مستند ہیں <sup>173</sup>۔

آخضرت مُنگانیاً آب این بعد جلد ہی واقع ہونے والے افتراق کی خبر دی توساتھ ہی فرمایا، اس افتراق میں نجات کے لاکق وہی ہو نگے جو میر ہے اور میر ہے صحابہ کی راہ پر ہوں، (ماانا علیہ و اصحابی ) اس سے واضح ہوا کہ اس دور میں ایسے رواۃ اخبار جن کی روایات سے صحابہ کرام کی شخصیات کسی درجہ میں مجر وح ہوتی ہوں کسی طرح لاکق قبول نہ سمجھے جائیں گے، سوہدایت نبوی سے یہ ایک اصولی راہ مل گئ کہ اختلاف کے اس دور میں سلامتی اسی طرف رہنے میں ہے جس میں صحابہ کی عزت وناموس بر قرار رہے اور جو روایات ان کی شخصیات کو مجر وح کریں لاکق رد سمجھی جائیں گی 174۔

صحابه يرالزامات والى ايك روايت تجمى واضح اور مستند نهيس

چنانچہ اس قسم کی جتنی روایات بھی نقل کی جاتی ہیں تحقیق کی جائے توان میں ان ایک بھی واضح نہیں یا یہ کہ پایۂ استناد کو نہیں بہونچتی ،علامہ خالد محمود صاحب ؓ کی تحریرات سے اس کی بعض مثالیں پیش کی جاتی ہیں:

حضرت امیر معاویہ نے حضرت علی کے سب وشتم کا حکم نہیں دیا

<sup>173 -</sup> سيرت النبي ج اص ۴۹،۴۸

<sup>174 -</sup> خلفاءراشدين ج ٢ص • ٣٨٣٣٨مؤلفه علامه ڈاکٹر خالد محمود

،ان دو حضرات کی ملاقات غالباً مکہ میں ہوئی ، حضرت امیر معاویہ ٹنے حضرت سعد ٹسے وجہ پوچھی کہ وہ حضرت علی ٹے بارے میں حضرت علی ٹے بارے میں حضرت علی ٹے بارے میں اور میرے ساتھ کیوں نہیں ہوتے ،خون عثمان ٹے بارے میں حضرت علی ٹاپنی ذمہ داری ادا نہیں کرپائے ، آپ انہیں برابھی نہیں کہتے ، آخر اس کی وجہ کیاہے ؟۔۔۔۔ "سب "کامعلی گالی دیناہی نہیں برابھلا کہنا اور لا تعلق ہونا بھی اسی ذیل میں آتا ہے اور بید لفظ عام ہے۔

ابوعبدالله محدين خليفه الوشاني شرح مسلم مين لكصة بين:

يحمل السب على التغيير في المذهب والراى فيكون المعنى مامنعك من ان تبين للناس خطاءه وان مانحن عليم اسد و اصوب ومثل هذايسمى سبأفي العرف(اكمال) المعلمص)

یہاں لفظ سب اپنے موقف اور رائے کوبد لنے پر محمول کیاجائے گا، (گالی کے معلیٰ پر نہیں) پس اس کا یہ مطلب لیاجائے گا کہ آپ کو کس چیز نے روک رکھاہے کہ لوگوں کے سامنے علیٰ گی خطابیان نہ کریں ،اور یہ بات کہنے سے کہ جس بات پر ہم ہیں،وہ زیادہ صحیح اور بہتر ہے عرب کے عرف میں ایسے موقف کو بھی لفظ "سب" سے ذکر کر دیتے ہیں (اور ظاہر ہے یہ گالی کا معلیٰ نہیں ہے)

لغت حدیث کی مشہور کتاب مجمع البحار میں ہے:

المعنى مامنعك ان تخطئه في اجتهاده وتظهر للناس حسن اجتهادنا 175

"ان کا معنی بیہ لیاجائے گا کہ آپ کو کس چیزنے علیؓ کے خطافی الاجتہاداور ہمارے صواب فی الاجتھاد کولو گول کے سامنے لانے سے روک رکھاہے۔

حاشیة السند هی میں بھی یہی بات ہے:

أَيْ نَالَ مُعَاوِيَة مِنْ عَلِيّ وَوَقَعَ فِيهِ وَ سَبَّهُ بَلْ أَمَرَ سَعْدًا بِالسَّبِ كَمَا قِيلَ فِي مَسْلِم وَالبِّرْمِذِيّ وَمَنْشَأ ذَلِكَ الْأُمُورِ الدُّنْيَوِيَّة الَّتِي كَانَتْ بَيْنهمَا وَلا قُوَّة إِلَّا بِاللَّهِ وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَنَا وَيَتَجَاوَز عَنْ سَيِّئَاتنا وَمُقْتَضَى

<sup>175 -</sup> مجمع البحارج ٢ ص ٨٣

حُسْن الظَّنِّ أَنْ يُحْمَل السَّبِّ عَلَى التَّخْطِئَة وَنَحْوهَامِمَّا يَجُوز بِالنِّسْبَةِ إِلَى أَهْل الإجْتِهَاد لَااللَّعْن وَغَيْره 176

پھراس روایت میں حضرت امیر معاویہ "نے حضرت سعد "کوسب کرنے کے لئے نہیں کہا،سب نہ
کرنے کی وجہ پوچھی ہے کہ یہ ازراہ تقویٰ و تورع ہے یاکسی خوف کے باعث ہے یاکوئی اور وجہ ہے،اگر تورع
اوراحتیاط ہے تو پھر صحیح ہے اوراگر کوئی اور وجہ ہے تو بتلائیں میں اس کاجواب دے کر آپ کو مطمئن کروں گا۔
حضرت سعد "نے صاف صاف حضرت علی المر تضیٰ "کے فضائل ذکر کئے: فتح خیبر کاعلمبر دار ہونا،
ہارون امت ہونا، اور حدیث کساء میں اہل بیت میں آناذکر فرمایا، اور حضرت امیر معاویہ "نے ان میں سے کسی
کامناقشہ نہیں کیا، آرام سے سنا، حضرت سعد "ان سے بالکل مرعوب نہیں ہوئے اور بات صاف صاف کہہ دی

#### حضرت عمارین یاسر کی شہادت کے ذریعہ حضرت امیر معاویہ مطعون کرنادرست نہیں

(۲) اسی طرح حضرت عمارین یا سرگی شهادت کے ذریعہ حضرت امیر معاویہ سے کہ انہیں ایک فئہ باغیہ درست نہیں اس لئے کہ ان کا قتل کس نے کیا اس کا صحیح پتہ نہ چل سکا، معلوم ہو تاہے کہ انہیں ایک فئہ باغیہ نے قتل کیا تھا، اور وہ کسی بڑے لشکر کے لوگ نہیں تھے، یہ حضرت عثمان کی خطاف اٹھنے والے حضرت علی کے گروہ میں گھسے ہوئے فتنہ پر ور لوگ تھے، انہیں باغی حضرت عثمان کی نسبت سے کہاجا تار ہا، نہ کہ اس سے حضرت علی کی تردید مقصود تھی، یہ وہ حالات تھے کہ یہ قتل اب تک مخفی درجے میں ایک معمہ بنتا چلا آیا ہے، اور اس پر کئی متضاد باتیں سننے میں آتی ہیں، یا در کھئے کسی مختلف فیہ بات سے کسی دو سری مختلف فیہ بات کو ختم اس سے دو شی

<sup>176 -</sup> حاشية السندي على سنن ابن ماجة ج ١ ص ١٠٨ حديث غبر : ١١٨ مصدر الكتاب : موقع الإسلام المؤلف : عمد بن عبد الهادي السندي (المتوفى : 1138هـ

<sup>177 -</sup> معیار صحابیت ص ۱۷۴، ۱۷۵ تالیف ڈاکٹر علامہ خالد محمود ڈائر یکٹر اسلامک اکیڈمی مانحیسٹر ،ناشر: محمود پبلی کیشنز اسلامک ٹرسٹ شاہدرہ لاہور ،۱۸۰۰ء۔

نہیں کیا جاسکتا، کسی قطعی بات سے ہی کسی اختلاف کو ختم کیا جاسکتا ہے 178۔

## حضرت معاویة پر حضرت امام حسن گوز هر دینے کاالزام درست نهیں

(۳) حضرت امیر معاویہ کے ذمہ ہیر بات لگانا کہ آپ نے حضرت حسن گوزہر دلوایا تھا، ایک بڑا بہتان اور کذب محض ہے۔۔۔۔ حضرت امیر معاویہ گواس کی ضرورت کیا پڑی تھی، حضرت حسین تاحیات امیر معاویہ گا کیا بگاڑا تھا، جو حضرت امام حسن آگر زندہ رہتے توامیر معاویہ گا کیا بگاڑا تھا، جو حضرت امام حسن آگر زندہ رہتے توامیر معاویہ گو کسی خطرے کاسامنا کرنا پڑتا، علم سے نابلدلوگ یہ نہیں سوچتے کہ اس میں حضرت معاویہ گی کیاضرورت تھی، جو وہ اس کاار تکاب کرتے ، خلافت حضرت حسن ان کو دے بیکے تھے ، دونوں بھائی امیر معاویہ سے بیعت ہو بیک تھے، ان کے وظا کف لیتے رہے اور امیر معاویہ گی زندگی تک فدک کی آمدنی حضرت حسن اور حضرت حسن گی اولاد کو ملتی رہی، حضرت حسن گی زندگی تک فدک کی آمدنی حضرت حسن گاور حضرت حسن گی اولاد کو ملتی رہی، حضرت حسن گی ذل خراش واقعہ پیش نہیں آیا، حضرت حسن گی نماز جنازہ حضرت امیر معاویہ گور زمدینہ حضرت سعید بن العاص اموی نے پڑھائی، اور انہیں اس کے لئے جنازہ حضرت امیر معاویہ گموث ہوتے تو حضرت امام حسین امیر معاویہ گاورز کو بھی نماز جنازہ کے لئے آگے نہ کرتے ، حضرت حسین گنے سعید بن العاص آگو آگے کرتے معاویہ گموث بوتے تو حضرت امام حسین آلو کی دوخرت حسین گئے سعید بن العاص آگو آگے کرتے معاویہ گموث فرمانا:

لو لاالسنة لماقدمتك179

ترجمہ:اگر سنت طریقہ نہ ہو تاتو میں تجھے کبھی آگے نہ کر تا(یعنی سنت یہ ہے کہ حاکم وقت امامت کرے)

حافظ ابن كثير لكصة بين:

178 - تجلیات آفتاب ج اص ۲۰۱،۲۸۱،۲۸۰ مؤلفه علامه دُاکٹر خالد محمود ٌ،ناشر : محمود پبلیکیشنزاسلامک ٹرسٹ لاہور،اس اِ جے مطابق مط

<sup>179 -</sup> اسدالغابة ج ٢ ص ١٥ ، مقاتل الطالبين لابي الفرج ج ٢ ص ١٥

ولماتوفى الحسن كان الحسين يفدالي معاوية في كل عام فيعظمه ويكرمه180

ترجمہ: حضرت امام حسن کی وفات کے بعد حضرت امام حسین ٹہر سال حضرت امیر معاویہ ٹے پاس تشریف لے جاتے تھے،امیر معاویہ آپ کابہت اکرام فرماتے اور عطایا و تحا کف دے کرر خصت کرتے تھے۔

مشهور شیعی مورخ احمد بن داؤ دالدینوری (۲۸۲ه کاکھتا ہے:

ولم يرالحسن ولاالحسين طول حياة معاوية منه سوء في انفسهما ولامكروها ولاقطع عنهما شيئاً مماكان شرط لهما ولاتغير لهماعن بر 181

ترجمہ: حضرت حسن اور حضرت حسین نے پوری زندگی حضرت معاویہ اسے جق میں کوئی بدخواہی نہیں دیکھا،نہ میں کوئی بدخواہی نہیں دیکھی،نہ ان کا اپنے بارے میں کوئی ناپبندیدہ عمل دیکھا،نہ حضرت معاویہ نے ان دونوں کے ساتھ کسی معاہدہ کی خلاف ورزی کی،اورنہ کسی نیکی میں دریغ کیا۔

پہلے مؤرخین جیسے ابن جریر طبر گ (۱۰ ہے) خطیب بغدادگ (۱۳ ہے) وغیرہ میں سے کوئی اس واقعہ کو نقل نہیں کرتا، حاکم (۵۰ ہے ھے) نے زہر دیئے جانے کا واقعہ تو نقل کیا ہے، مگر زہر دینے کے مجر مین کی کوئی نشاندہی نہیں کی ہے، سب سے پہلے ابن اثیر الجزرگ (۲۱ ہے) نے اس زہر دینے کی نسبت آپ کی بیوی جعدہ بنت اشعث کی طرف کی ہے، اور پھر صیغهٔ تمریض سے کہا ہے کہ کچھ لوگ اسے امیر معاویہ کی طرف منسوب کرتے ہیں، لیکن اس پر ابن اثیر شنے کوئی صیحے روایت پیش نہیں کی اور نہ اس الزام کی کہیں توثیق کی ہے، حافظ ابن تیمیہ (۱۸ ہے م) کھتے ہیں:

ان معاویة سم الحسن فهذامماذکره بعض الناس ولم یثبت ذلک ببینة شرعیة او اقرار معتبر و لانقل یجزم به 182

<sup>---------</sup>حواشی \_ \_ \_ \_ \_ \_ حواشی

<sup>180 -</sup>البداية ولنهاية ج ٣ ص ١٥٠ ،تاريخ ابن عساكر ج ٣ص ١٦٠

<sup>181 -</sup> الاخبار الطوال ص ٢٢٥

<sup>182 -</sup>منهاج السنة ج ٢ ص ٢٢٥

ترجمہ: امیر معاویہ یا نے حضرت حسن گوزہر دیاہے یہ وہ بات ہے جو بعض لوگوں نے ذکر کی ہے اور نیہ بات کسی واضح شرعی دلیل یاا قرار معتبر سے ثابت نہیں ،اس پر کوئی نقل نہیں ملتی، جس پریقین کیا جاسکے۔

حافظ ابن کثیر (۱۳۷۶ مے سے ان کے مصرت حسین ٹے حضرت حسین ٹے حضرت حسن ٹے ان کے آخری وقت میں پوچھاتھا کہ آپ کوزہر کس نے دیاہے ؟ حضرت حسن ٹے نام بتانے سے انکار کیااور فرمایا کہ اس کو چھوڑ دیں، اس کا فیصلہ اللہ کے یہاں ہو گا183

#### علامه ابن خلدون (۸۰۸ه) لکھتے ہیں:

وماينقل ان معاوية دس اليه السم مع زوجته جعدة بنت اشعث فهومن احاديث الشيعة وحاشالمعاويةمن ذلك184

ترجمہ: بیہ جو کہاجا تاہے کہ امیر معاویہ نے آپ کو آپ کی بیوی جعدہ بنت اشعث کے ساتھ مل کر زہر دلایاتھا، بیہ شیعوں کی باتیں ہیں، حاشاو کلاامیر معاویہ نے ایسا کیا ہو۔

البتہ یہ سوال کہ حضرت حسن گی دشمنی کن لوگوں سے تھی، یہ ضرور غور طلب ہے، حضرت علی اللہ اللہ بیان سے اس کا کچھ اشارہ ملتاہے، حضرت حسن فراح بہت فرماتے تھے، اسی بناپر آپ کو "حسن مطلاق "کہاجانے لگا تھا، اس پر حضرت علی نے فرمایا:

مازال الحسن يتزوج ويطلق حتى حسبت ان يكون عداوة في القيائل185

ترجمہ: حضرت حسن متواتر شادیاں کرتے رہے اور طلاقیں دیتے رہے یہاں تک مجھے خدشہ گذرا کہ اس انداز عمل سے کہیں قبائل میں عداوت کی آگ نہ بھڑک الٹے۔اس پس منظر میں گمان کیا جاسکتا ہے کہ بیہ آپ کی کسی بیوی ہی کی سازش رہی

 $<sup>^{183}</sup>$  -البدایۃ والنہایۃ ج  $^{183}$ 

<sup>184</sup> ـ تاریخ ابن خلدون ج ۲ ص ۱۲۹

<sup>185 -</sup>المصنف ابن ابي شيبة ج ۵ ص٣٥٣

ہو گی <sup>186</sup>۔

اسی کے ساتھ ایک اور بات جواس حقیر کے نزدیک زیادہ قرین قیاس ہے اور جس کی وجہ سے خود آپ کے حامیوں (شیعان) میں ایک طبقہ آپ کادشمن ہو گیا تھا،وہ تھا حضرت معاویہ کو تفویض خلافت کامعاملہ، تفویض خلافت کے بعد حضرت معاویہ سے تعلقات کی استواری نے اس عداوت کواوردو آتشہ کردیا تھا،اور غالباً آپ کی شہادت کے بیچھے بیے زیادہ بڑا محرک ثابت ہوا، واللہ اعلم بالصواب۔

حضرت امیر معاویہ پر محمد بن ابی بکرائے قتل کاالزام درست نہیں

(۴) ایک الزام یہ ہے کہ امیر معاویہ ؓ نے محد بن ابی بکر ؓ کو قتل کرایا تھا، اور حضرت عائشہ ؓ اپنے بھائی کے غم میں امیر معاویہ ؓ پر قنوت فخر میں بد دعاکر تی رہیں ؟

جواب: حضرت علی المرتضی کے بھائی جعفر طیار کی بیوہ اساء بنت عمیس ٹے حضرت ابو بکر ٹسے نکاح کر لیا تھا، اور حضرت ابو بکر ٹاکی وفات کے بعدیہ حضرت علی ٹے نکاح میں آئیں، محمد بن ابی بکر ٹانہی کے بیٹے سخے، جن کی پرورش حضرت علی ٹے جہاں ہوئی، جب حضرت عثمان ٹے خلاف بورش ہوئی، تو حضرت علی خضرت عثمان ٹے ساتھیوں میں تھے، اور محمد بن ابی بکر ٹاغی نوجوانوں کے ہتھے چڑھ کر حضرت عثمان پر حملہ آور ہوا، حضرت عثمان ٹے کہا اگر آج تیر اباپ زندہ ہو تاتو تیرے اس کر دار پر کیا کہتا، اسے شرم آئی اور بیجھے ہے گیا، حضرت عائشہ بھی اس کے اس کر دارسے اس کے خلاف تھیں۔

جنگ صفین کے بعد حضرت علی شنے اسے مصر کاوالی بنادیا، مصر کے پہلے گور نر عمر و بن العاص شخے، حضرت عمر و بن العاص محمد بن ابی بکر کے مقابلہ کے لئے معاویہ بن خدت کا الکندی کوسپہ سالا مقرر کیا، اس جنگ میں محمد بن ابی بکر گی وفات ہوئی، یہاں سے یہ بات چل نکلی کہ معاویہ بن خدت کا الکندی نے محمد بن ابی بکر گو قتل کیا ہے، اور پھر نام کی مشابہت سے امیر معاویہ بن ابی سفیان کی طرف بھی منسوب ہو گیا، ۔۔۔ بنیز اس لحاظ سے بھی کہ مرکزی حاکم حضرت امیر معاویہ شخے، آپ کو مور د الزام بنایا گیا۔

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> -عبقات ص • ۱۹۹۰ ۱۹۳ مؤلفه حضرت علامه دُّا كثر خالد محمود ، ناشر : دارالمعارف لا مهور

حضرت امیر معاویہ ی خلاف حضرت عائشہ کی بدد عاوالی روایت ابو مخنف لوط بن یکی نے نقل کی ہے ، اور یہ صاحب شیعہ تھے، ان کے شیخ الشیخ عن الشیخ من اہل المدینۃ کے نام سے مذکور ہیں، ظاہر ہے کہ اس قشم کے راویوں اور رافضیوں کی روایت سے حضرت امیر معاویہ کے خلاف کوئی الزام قائم نہیں کیا جاسکتا طبری نے یہ روایت اسی شیعہ راوی سے نقل کی ہے 187۔

#### حضرت معاویہ میر حضرت ابن عباس کے تنصر ہوالی روایت

(۵) مالک بن کی ہمدانی کی روایت ہے کہ حضرت امیر معاویہ ٹے وترکی نمازایک رکعت پڑھی ، کسی نے اس کی اطلاع حضرت ابن عباس گودی، آپ نے فرمایا: من این تری اخذ هاالحمار۔ تو کہاں سے دیکھ رہاتھا گدھے نے ایسا کیا ہے ؟

یہ روایت عمران بن حدیر ، عکر مہ سے اور عکر مہ اسے حضرت عبداللہ بن عباس سے نقل کرتے ہیں ، عمران بن حدیر سے عطابن افی رباح (کااِھ) اور عثمان بن عمراسے روایت کرتے ہیں ، عثمان بن عمر کے طریق میں یہ اخذ ھاالحمار کے الفاظ موجود نہیں ہیں ، اوراگریہ بات ہو تو اس کا مطلب یہی ہے کہ ایسا بے سمجھی کاکام حضرت معاویہ کیسے کرسکتے ہیں ؟ ایک رکعت توکوئی بے و قوف ہی پڑھے گا، تم نے کہاں سے دیکھ لیا کہ کوئی بے و قوف ایساکر رہاہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> - عبقات ص ۳۹۱، ۳۹۲ مؤلفه حضرت علامه دًا كثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

دوسرے کا حترام کرتے تھے، محدث عبدالرزاق (۱۱۲ھ)روایت کرتے ہیں:

ان كريباً مولى ابن عباس اخبره أنه راى ابن عباس يصلى في المقصورة مع معاوية 188

ترجمہ: کریب مولی ابن عباس نے بتایا کہ اس نے حضرت ابن عباس اُلوحضرت معاوییاً

کے ساتھ مقصورہ میں نماز پڑھتے دیکھاہے۔

ایک موقعہ پر حضرت عبداللہ بن عباسؓ نے حضرت معاویہؓ کے بارے میں اعتراف فضیلت کے طور پر فرمایا:

ليس احدمنااعلم من معاوية 189

ترجمہ: ہم میں اس وقت معاویہ سے بڑاعالم کوئی نہیں ہے۔

اس تفصیل سے یہ بات کھل کرسامنے آتی ہے کہ حضرت ابن عباس ٔ حضرت معاویہ ؓ کے بارے میں ایسے الفاظ (من ابین تری اخذھاالحمار) ہر گزنہیں کہہ سکتے تھے 190۔

حضرت معاويةً پرباطل طریقے سے مال کھانے اور قتل ناحق کاالزام

(۱) حضرت عبد الرحمن بن عبد رب کعبہ کہتے ہیں ، معاویہ ہمیں باطل طریقے سے مال کھانے اور لوگوں کو بے جاقتل کرنے کا حکم دیتے ہیں۔

جواب: حضرت عمروبن العاص کے بیٹے حضرت عبد اللہ ایک دفعہ کے سائے میں احادیث سنا رہے تھے، اور لوگ آپ کے گرد جمع تھے، آپ نے ایک حدیث بیان کرتے ہوئے حدیث کا ایک حصہ پڑھا: و من بایع اماماًفاعطاه صفقۃ یدہ و ثمرۃ قلبہ فلیطعہ مااستطاع فان جاء احدیناز عہ فاضر بوار قبۃ الآخر 191

ترجمہ :اور جس نے کسی امام کی بیعت کی اوراس کے ہاتھ میں دست وفااوردل

------عواشی \_ \_ \_ \_ \_ عواشی

<sup>188</sup> ـ المصنف ج ٢ ص ٢١٣

<sup>189 -</sup>السنن الكبرى للبيهقى ج ٢ ص ٢٦

<sup>190 -</sup> عبقات ص ١٩٩٣مؤلفه حضرت علامه ذاكثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا بهور

<sup>174 -</sup>سنن نسائی ج ۲ ص۱۲۵

کاخلوص دیا، اسے چاہئے کہ اس کی پوری اطاعت کرے جہاں تک کرسکے، پھر اگر کوئی حکمر ال اٹھے جو اس کے خلاف ہو تو تم اس دوسرے کی گر دن مار دو۔

یہ اس دور کی بات ہے جب حضرت علی اورامیر معاویہ میں اختلاف زوروں پر تھا، عبدالرحمن بن عبدرب کعبہ حضرت علی المرتضی ہے بیعت کئے ہوئے تھے، ان کے ذہن میں یہ بات آئی کہ پھر معاویہ کی ساری مہم اوران کا اپنے لشکروں پر مال خرچ کرنایہ ساراسلسلہ اکل اموال بالباطل اور بے جاقتل و قال کے ذیل میں آتا ہے ہم جب ایک امام کی بیعت کر چکے تواب ہم دو سرے کی کیوں سنیں، یہ تواس کی دعوت ہے کہ ہم اپنے آپ کویو نہی ضائع کریں ، اور فوجی اپنے وظفے غلط لیتے رہیں ، عبدالرحمن بن عبدرب کعبہ نے اسی ذہن سے حضرت عبداللہ بن عمرو (کارہ) سے اس وقت جب وہ مذکورہ حدیث بیان کر چکے ، کہا:

هذا ابن عمک معاویۃ یامر ناان ناکل امو النا بالباطل و نقتل انفسنا 192

ترجمہ: یہ آپ کا چپازاد بھائی ہمیں کہہ رہاہے کہ ہم اپنے اموال غلط طور پر کھاتے ہیں ،اوراین جانیں یو نہی لڑاتے رہیں۔

اب ظاہر ہے کہ عبد الرحمن کا اشارہ حضرت امیر معاویہ یے نظم مملکت اور مالی نظام کے غلط ہونے کی طرف نہ تھا، اس سیاسی اختلاف کی طرف تھا، جو امیر معاویہ خصرت علی گے خلاف اختیار کئے ہوئے تھے اوروہ حضرت عثمان کے مظلومانہ قتل کے خلاف ایک اصولی آواز تھی ، یہ مسکلہ صحابہ میں مجتہد فیہ تھا، اور دونوں طرف صحابہ موجود تھے، اب جن وجوہ سے ہم حضرت معاویہ گواس اجتہادی موقف کا حق دیتے ہیں ، اسی جہت سے ان کا اپنے لشکروں پر خرج کرنا اور لوگوں کو اپنے ساتھ ملانے کی دعوت دینا" لاتا کلو ا امو المحم بدینہ کم بالباطل اور ارشاد خداوندی ولا تقتلو النفسہ کم کے ظاہر سے نکل جاتا ہے، کیونکہ ان کے پاس اپنے اس موقف کی تائید میں بہت سی وجوہ ہیں ، جن کی بنا پر انہیں بطور مجتہد اجتہاد کا حق بہونچتا ہے، اس لئے مذکورہ الفاظ راوی حدیث کا اپناخیال ہے، چنانچہ نووی کھتے ہیں:

<sup>192 -</sup>صحیح مسلم ج ۲ ص۲۳

فاعتقم هذاالقائل هذاالوصف في معاوية لمنازعتم عليا193

ترجمہ:اس کہنے والے کے ذہن میں معاویہ کے بارے میں یہ بات تھی، بایں وجہ کہ وہ

حضرت علیٰ سے لڑرہے تھے۔

یہ عبدالرحمن بن عبدرب کعبہ صحابی نہیں، انہوں نے جوبات کہی یہ اان کے اپنے سیاسی احساسات ہیں، ان کی کبھی ملا قات امیر معاویہ ہے ہوئی ہواورا نہوں نے انہیں یہ اکل اموال بالباطل کی ترغیب دی ہویہ کہیں ثابت نہیں، اب محض اتنی وجدانی بات سے ایک جلیل القدر صحابی کی دیانت کو مجر وح کر ناانصاف نہیں، یہی وجہ ہے کہ اس آخری ھے کے نقل کرنے پر سب محدثین متفق نہیں ہیں، امام نسائی ؓ نے پوری صدیث بیان کی ہے، اور عبدالرحمن اور حضرت عبداللہ بن عمر وؓ کی اس گفتگو کو نقل نہیں کیا، اور حدیث بیان کر کے لکھ دیا ہے، الحدیث متصل 194 یہ اشارہ ہے کہ اس کے آگے حدیث کاکوئی جزو نہیں، سنن ابن ماجہ میں بھی یہ گلڑ انہیں ماتا 195ء اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اس کے رواۃ میں کوئی ایساراوی ہے جو کبھی اسے میں بھی یہ گلڑ انہیں ماتا 195ء اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اس کے رواۃ میں کوئی ایساراوی ہے جو کبھی اسے روایت کر تا ہے اور کبھی نہیں، ۔ ۔ ۔ عبدالرحمن سے نیچ اس کاراوی زید بن و ھب کوئی ہے، علماء نے گو اسے ثقہ بھی لکھا ہے، لیکن یہ بھی تصر سے کہا ہے:

فى حديثم خلل كثير 196

ترجمہ:اس کی روایت میں بہت خلل واقع ہوئے ہیں۔

اباس کی روایت سے حضرت معاویہ گی دیانت پر جرح کرناکس طرح درست ہوسکتاہے، اور پھر جب حضرت حسن ٹے امیر معاویہ کی حکومت کو صحت خلافت کی سند دے دی تو پھر کیایہ صورت باقی رہی جس کی عبد الرحمن بن عبد رب کعبہ خبر دے رہے ہیں، اور کیا حضور صَلَّا اللَّائِمُ کا ار شاد المعبد ، بالنحو اندیم صحیح نہیں ہے؟ 197

<sup>177</sup> مرح النووى ج ٢ ص ١٢٦

<sup>174 -</sup>سنن نسائی ج ۲ ص ۱۲۵

<sup>195 -</sup>سنن ابن ماجہ ص ۲۹۳

<sup>196</sup> ـ تهذیب التهذیب ج ۳ ص ۳۲۸

<sup>197 -</sup> عبقات ص ۱۵،۴۱۴ مؤلفه حضرت علامه دًا كثر خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا هور

-----

# ائمہ مجتہدین کے فقہی اختلافات

## (حقائق،اسباب اور شرعی حیثیت)

اسلام دین واحد ہے اور اس کے بنیادی مصادر و مراجع بھی متفق علیہ ہیں، لیکن اس کی تشریح و توضیح اور نقل و روایت کے لحاظ ہے اس میں اختلافات ہوئے اور اس طرح بنیادی طور پر اتفاق کے باوجود فروعی لحاظ ہے امت کئی طبقول میں تقسیم ہو گئی، لیکن یہ اختلاف امت کے لئے باعث زحمت نہیں بلکہ باعث رحمت ہے، اسلام میں صرف وہ اختلاف مذموم ہے، جو اساسی عقائد و نظریات کے بارے میں ہو اور اس کی بنیاد افتر اق و انتشار پر ہو، نہ کہ وہ فروعی اختلاف جس کی بنیاد اجتہاد اور اخلاص پر ہو، احادیث میں دونوں قسم کے اختلافات کاذکر آیا ہے، اور ایک کور حمت و نجات اور دو سرے کوز حمت و ہلاکت قرار دیا گیا ہے:

## عقائد کی بنیاد پر تفریق

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> - تحرير بهقام جامعه ربانی منورواشريف،۳/ ذي قعده ۲<u>۳ با</u>ه مطابق ۹/ فروري ۲<u>۰۰ ب</u>ء، بروز بده

<sup>199-</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص 26 حديث نمبر :2641 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

ترجمہ: بقیناً میری امت پر ایسے حالات آئیں گے جیسے بنی اسر ائیل پر آئے، دونوں میں ایسی مما ثلت ہوگی، جیسے دونوں پاؤں کے جو توں کے در میان ہوتی ہے، یہاں تک کہ بنی اسر ائیل میں سے اگر کسی نے اپنی ماں سے علانیہ بد فعلی کی ہوگی تومیری امت میں بھی کوئی ایسا ہوگا، جو یہ حرکت کرے گا، اسی طرح بنی اسر ائیل بہتر (۲۲) فرقوں میں تقسیم ہو گئے تھے اور میری امت تہتر (۳۷) فرقوں میں تقسیم ہو جائے گی، جن میں ایک فرقہ کے سواسارے فرقے جہنمی ہوں گے، صحابہ تقسیم ہو جائے گی، جن میں ایک فرقہ کے سواسارے فرقے جہنمی ہوں گے، صحابہ نے عرض کیا یار سول اللہ وہ فرقہ کون ساہوگا، آپ مُنَّ اللَّهُ فَرَا اللہ وہ فرقہ کے اس بیر میں اور میرے اصحاب ہیں "۔

بیر دوایت پندرہ (۱۵) صحابہ سے منقول ہے ،ان میں حضرت ابوہریر ہؓ، عبد اللّٰہ بن عمر و بن العاصلؓ، انس ؓ، ابو امامہؓ، عمر و بن عوف ؓ، معاویہؓ ، اور عوف بن مالک ؓ کی روایات صحیح یاحسن کے در جہ پر ہیں ، بقیہ روایات کی اسناد میں کچھ ضعف ہے ، مگر کثرت طرق سے ان کی تقویت ہوتی ہے 200۔

اس حدیث میں اختلاف و افتراق سے مراد وہ اختلاف و افتراق ہے جو اسلام کے بنیادی عقائد و نظریات کے بارے میں ہو، حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی محقق دوائی کے حوالہ سے فرماتے ہیں:

"حاصلش آنکہ مراد دخول است" کیکن دخول من حیث الاعتقاد و فرقۂ ناجیہ رااصلاً از جہت اعتقاد دخول نارنخواہد شد گرچہ از جہت تقصیرات عمل درنار داخل شوند "201"

"حاصل ہے ہے کہ کلہم فی النارسے مراد دخول ہے، لیکن دخول بلحاظ اعتقاد مراد ہے،

یعنی تمام فرقے اپنے اعتقاد کی خرابی کی وجہ سے جہنم میں جائیں گے ، اور فرقہ کا جینی تمام فرد فساد عقیدہ کی وجہ سے جہنم میں نہ جائے گا، البتہ اعمال کی کو تاہی کی وجہ سے کہنے میں افراد داخل جہنم ہوسکتے ہیں"۔

<sup>200</sup> ـ ترجمان السنة ۲۵/۱ 201 ـ فتاوى عزيزى ۲۶/۱

اعتقادی اختلاف اسلام میں سخت ناپسندیدہ ہے ، اور اس بنیادیر جو فرقہ بندیاں ہو ئی ہیں ، وہ دین و

ملت کے لئے بھی اور خو د ان فر قول کے لئے بھی سخت نقصان دہ ہے۔

#### فروعي اختلاف

(۲) البتہ وہ اختلاف جس کا تعلق بنیادی معتقدات سے نہ ہو بلکہ فروعی مسائل و احکام اور ذیلی تصورات و نظریات سے ہو، یہ نہ ممنوع ہے ، اور نہ مذموم ، یہ اختلاف تورحت ہے ، اس سے فکر و نظر کے راستے کھلتے ہیں اور امت کو بہت سی سہولتیں اور آسانیاں فراہم ہوتی ہیں۔

## فروعی اختلاف سے وحدت امت متاثر نہیں ہوتی

اس سے امت کی وحدت متاثر نہیں ہوتی، قرآن عزیز میں ہے: شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَا وَصَدَّی بِهِ نُوحًا النح<sup>202</sup> ترجمہ: "تمہارے لئے وہ دین جاری کیا، جس کی وصیت نوح کو کی تھی"۔

اس کی تفسیر میں حضرت مجاہد تفرماتے ہیں:

اوصيناك يا محمد و اياه دينا و احداً 203

ترجمہ:"اے محمد ہم نے آپ کو اور ان کو دین واحد کی وصیت کی"

ظاہر ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام سے لے کر حضرت عیسی علیہ السلام تک شریعت ومز اج کا کھلا ہوا فرق رہاہے ، مگر پھر بھی قرآن کریم نے ان کو دین واحد قرار دیا۔

#### فروعی اختلاف رحمت ہے

اسی لئے ایک حدیث میں اسی قسم کے اختلاف کور حمت کہا گیا:

<sup>202</sup>-الشورى : ١٣

 $^{203}$  الجامع الصحيح ج  $^{1}$  ص  $^{7}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{-}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$   $^{-}$   $^{1987}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة  $^{-}$  جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$ 

اختلاف أصحابي رحمة (الديلمي عن ابن عباس) [كنوزالحقائق] أخرجه أيضًا البيهقي في المدخل للسنن (ص 162 ، رقم 152) وقال : متنه مشهور وأسانيده ضعيفة لم يثبت في هذا إسناد . وقال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء : إسناده ضعيف . وقال المناوى (212/1) : أسنده البيهقي في المدخل ، وكذا الديلمي في مسند الفردوس كلاهما من حديث ابن عباس مرفوعًا بلفظ : ((اختلاف أصحابي رحمة)204

میرے صحابہ کا اختلاف تمہارے کئے رحمت ہے"

بعض روایات میں ہے:

اختلاف امتى رحمة 205

"کہ میری امت کا ختلاف لو گوں کے لئے رحمت ہے"

علامہ سخاویؓ نے اس حدیث پر کافی طویل گفتگو کرنے کے بعد اس کی اصلیت کو تسلیم کیاہے <sup>206</sup> ظاہر ہے کہ اس سے مراد خواص امت ہیں نہ کہ عامۃ الناس ، خلیفہ ارشد حضرت عمر بن اعبد

#### العزيزيت منقول ہے:

 $<sup>^{204}</sup>$ -جمع الجوامع المعروف بـ «الجامع الكبير» ج 1 ص  $^{202}$  المؤلف: جلال الدين السيوطي ( $^{84}$  -  $^{91}$  و  $^{91}$  هـ) المحقق: مختار إبراهيم الهائج - عبد الحميد محمد ندا - حسن عيسى عبد الظاهر الناشر: الأزهر الشريف، القاهرة - جمهورية مصر العربية الطبعة: الثانية،  $^{187}$  هـ -  $^{187}$  م عدد الأجزاء:  $^{197}$  (الأخير فهارس) \* جامع الأصول في أحاديث الرسول ج 1 ص  $^{182}$  المؤلف: مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى:  $^{187}$  هـ) تحقيق: عبد القادر الأربؤوط - المتمة تحقيق بشير عيون الناشر: مكتبة الحلواني - مطبعة الملاح - مكتبة دار البيان الطبعة: الأولى

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>- جامع الأصول في أحاديث الرسول ج 1 ص 182 المؤلف : مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى : 606هـ) تحقيق : عبد القادر الأرنؤوط الناشر : مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان الطبعة : الأولى

 $<sup>^{206}</sup>$  المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة ج 1 ص 63 المؤلف : شمس الدين أبو الخير معمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي (المتوفى : 902هـ) المحقق : محمد عثمان الخشت الناشر : دار الكتاب العربي - بيروت الطبعة : الأولى ، 1405 ه - 1985م عدد الأجزاء : 1

ما سرنى لو ان اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم لم يختلفوا لانهم لو لم يختلفوا لم تكن رخصة 207

"مجھے اس کی تمنانہیں کہ صحابہ میں اختلاف نہ ہوتا، کیوں کہ صحابہ میں اختلاف نہ ہوتا تو ہمارے لئے آسانی نہ ہوتی"

## شريعت اسلام ميں اجتهاد كى اجازت

حضرت معاذبن جبل سے مروی ہے:

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعثه الى اليمن ، قال كيف تقضى اذاعرض لك قضاءقال اقضى بكتاب الله ،قال فان لم تجدفى كتاب الله قال فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فان لم تجد فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اجتهد برائى و لاآلو (قال) فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم على صدره قال احمد الله الذى و فق رسول رسول الله لما يرضى به رسول الله صلى الله عليه وسلم 208

ترجمہ: "رسول اللہ منگی اللہ عنگی اللہ عنگی اللہ عنہ ان کو یمن کا قاضی بناکر بھیجنا چاہاتو دریافت فرمایا کہ کوئی معاملہ پیش آجائے تو کس طرح فیصلہ کروگے ؟عرض کیا: کتاب اللہ کے موافق فیصلہ کرول گا، آپ نے فرمایاوہ مسئلہ کتاب اللہ میں نہ ہو تو، عرض کیا: سنت رسول اللہ سے فیصلہ کرول گا، آپ نے فرمایا اگر اس میں بھی نہ ملے تو، عرض کیا اس وقت اجتہاد و استنباط کر کے اپنی رائے سے فیصلہ کرول گا اور شخفیق حق میں کوئی کو تاہی نہ کرول گا، حضرت معاذرضی اللہ عنہ فرماتے ہیں حضور اکرم منگی اللہ گا شکرے کہ فرط مسرت و شفقت سے ) اپنادست مبارک میرے سینہ پرمارا کہ اللہ کا شکرے کہ

اللآلي المنثورة في الأحاديث المشهورة ج 1 ص 64 المؤلف : الزركشي، محمد بن عبد الله بن بمادر المحقق : محمد بن لطفي الصباغ الناشر :المكتب الإسلامي الطبعة : عدد الأجزاء : 1

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>- ابوداؤو، ۱۲۹/۲، ترمذی ۱۵۹/۱

اس نے اپنے رسول کے قاصد کو اس چیز کی توفیق دی، جو اللہ کے رسول اللہ مَنَّا عَلَیْوَمْ کو محبوب و پیندیدہ ہے "

اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضور اقد س صَلَّا لَیْنِیَّم کے تمام نما ئندوں کے لئے دستور العمل یہی تھا کہ جب کتاب وسنت میں کوئی مسکلہ نہ ہو تواجتہا د کر کے فیصلہ کریں۔

#### فروعى اختلاف اجتهاد كانتيجه

اگر فرو می اختلاف مذموم ہوتا تو دینی مسائل میں کسی کو اجتہاد کی اجازت نہ دی جاتی اس لئے کہ ہر شخص اکا جتہاد ایک ہو نہیں سکتا، تمام مجتهدین کا ایک ہی اجتہاد پر پہنچنا ممکن نہیں، اختلاف کا ہونا فطری ہے۔ اجتہا دی غلطیوں پر اجر کا وعدہ

لیکن نہ صرف بیر کہ اجتہاد کی اجازت دی گئی، بلکہ اس راہ میں ہونے والی غلطیوں پر بھی اجر کا وعدہ کیا گیا، حضرت عمر و بن العاصل سے منقول ہے، رسول الله صَلَّاللَّهِ عَلَيْهِم نے فرمایا:

"اذاحكم الحاكم فاجتهد فاصاب فلم اجران واذا حكم و اخطأفلم اجرً 209

ترجمہ:"حاکم اجتہاد کر کے کوئی حکم دے اور وہ حکم درست ہو تواس کو دواجر ملیں گے اور اگر غلط ہو تواسے ایک اجر ملے گا"۔

#### عهد نبوت میں اجتہادی اختلاف

اسی لئے روایات میں آتا ہے کہ خود عہد نبوت میں مجتہدین صحابہ کے در میان بعض اجتہادی اختلافات پیدا ہوئے، اور حضور اقدس مَثَالِیْا ہِمِ کے سی پر نکیر نہیں فرمائی۔

حضرت ابن عمر رضی الله عنهماسے منقول ہے:

قال النبى صلى الله عليه وسلم يوم الاحزاب لا يصلين احد العصر الا في بنى قريظة فادرك بعضهم العصر في الطريق

209- بخاری شریف۲/۲ مسلم شریف،۲۹۲/۲

فقال بعضهم لا نصلی حتی ناتیها و قال بعضهم بل نصلی لم یرد منا ذلک للنبی صلی الله علیه وسلم فلم یعنف و احداً منهم 210

ترجمہ: نبی کریم مثال اللہ اللہ عالیہ عصر کی نماز کوئی شخص بنو قرایطہ کے علاوہ کہیں نہ پڑھے، صحابہ کرام بنو قرایطہ کی جانب روانہ ہوئے، لیکن کچھ لوگوں کوکسی وجہ سے تاخیر ہوگئی اور راستہ ہی میں عصر کاوفت آگیا، تو بعض نے کہا ہم تو عصر کی نماز بنو قرایطہ ہی جا کر پڑھیں گے ، کیوں کہ حضور اقد س مثال اللہ اللہ کا مقصد بیانہ تھا کہ راستہ بعض نے کہا ہم تو نماز یہیں پڑھیں گے ، حضور اقد س مثال اللہ کا مقصد بیانہ تھا کہ راستہ میں وفت ہو جائے تو بھی نماز نہ پڑھنا، بلکہ آپ کا مقصد بیا تھا کہ بنو قریطہ میں نماز پڑھنا، بلکہ آپ کا مقصد بیا تھا کہ بنو قریطہ میں نماز پڑھنے کی کوشش کرو، حضور مثال اللہ کے سامنے اس واقعہ کاذکر ہوا، تو آپ نے کسی کواس پر سرزنش نہ فرمائی۔

#### وترکے مسکلے پر صحابہ میں اختلاف

(۱) عہد صحابہ میں تواس کے بے شار نمونے ملتے ہیں، مثلاً بخاری شریف میں ہے: او تر معاویۃ برکعۃ و عندہ مولی لابن عباس فاتی ابن عباس فقال دعہ فانہ قد صحب رسول الله ﷺ و فی روایۃ اصاب انہ فقیہ 211

ترجمہ: حضرت معاویہ یا نے عشاء کے بعد ایک رکعت و ترپڑھی اور حضرت عبد اللہ بن عباس کے آزاد کر دہ غلام وہاں موجو دیتھے، انہوں نے حضرت ابن عباس سے اس کا ذکر کیا، تو حضرت ابن عباس نے فرمایا ان کو ان کے حال پر چھوڑ دو، کیوں کہ وہ حضور اقدس مَلَّى اللّٰهِ بِمَانِ بِیں، ایک روایت کے الفاظ ہیں کہ انہوں نے صحیح کیا،

<sup>210 -</sup> بخاری شریف، ۲ / ۵۹۱ 211 - بخاری شریف، ۱ / ۵۳۱

وه فقیه ہیں۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے ججۃ اللہ البالغہ میں اس قسم کے اختلافات کے کئی نمونے ذکر کئے ہیں، مثلاً:

## مطلقه ثلاثه کے نفقہ وسکنی میں اختلاف

(۲)حضرت فاطمه بنت قيس روايت كرتى ہيں كه:

''بانها كانت مطلقه الثلاث فلم يجعل لها رسول الله ﷺ نفقة ولا سكني''

"وہ مطلقة ثلاثه تھیں، توان کے لئے رسول الله صَّالِیْکِمْ نے نفقه اور سکنی مقرر نه فرمایا" لیکن حضرت عمر ؓ کواس بات پر اعتماد نه تھا، وہ فرماتنے تھے:

لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا صلى الله عليه و سلم بقول امرأة لا ندري لعلها حفظت أم نسيت--- فجعل لها السكني والنفقة 212

ترجمہ: میں اللہ کی کتاب اوراپنے نبی کی سنت کسی عورت کے کہنے پر نہیں چھوڑ سکتا، نہیں معلوم اس کو یاد رہا یا بھول گئی،۔۔۔اس کو نفقہ اور سکنی ملے گا۔ حضرت عائشہ گئی رائے بھی یہی تھی، انہول نے حضرت فاطمہ آکو سمجھاتے ہوئے کہا: اللہ عتقبی اللہ؟ 213 کیا تحقی اللہ؟ 213 کیا تحقی اللہ؟ 213 کیا تحقی اللہ کاخوف نہیں ہے؟

## جنبی کے لئے تیم کامسکلہ

 $^{212}$  سنن الدارمي ج 2 ص 218 حديث غبر : 2274 المؤلف : عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق:فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء : 2 دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة الأولى ،  $^{213}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{203}$  –  $^{203}$  تعليق د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

110

تیم درست نہیں ، جب کہ حضرت عمارٌ اور متعد د اعیان صحابہ کا مسلک بیہ تھا جنبی کو اگریانی میسر نہ ہو تو تیم

#### غسل کے وقت عورت کا سر کھولنا

#### (٧) صحیح مسلم میں روایت آئی ہے کہ:

عَنْ عُبَيْدِ بْنِ عُمَيْرٍ قَالَ بَلَغَ عَائِشَةَ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرِو يَأْمُرُ النِّسَاءَ إِذَااغْتَسَلْنَ أَنْ يَنْقُضْنَ رُءُوسَهُنَّ فَقَالَتْ يَا عَجَبًالِابْنِ عَمْرِو هَذَا يَأْمُرُ النِّسَاءَإِذَااغْتَسَلْنَ أَنْ يَنْقُضْنَ رُءُوسَهُنَّ أَفَلًا يَأْمُرُهُنَّ أَنْ يَحْلِقْنَ رُءُوسَهُنَّ لَقَدْ كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ وَلَا أَزِيدُ عَلَى أَنْ أُفْرِغَ عَلَى رَأْسِي ثَلَاثَ إِفْرَاغَاتٍ 215

''حضرت ابن عمرٌ عور توں کو حکم دیتے تھے کہ عنسل کے وقت اپنے سر کھول لیں ، حضرت عائشہ نے بیہ سناتو فرمایا کہ حیرت ہے ، ابن عمر عور توں کو سر کھولنے کا حکم دیتے ہیں؟ پھریمی حکم کیوں نہیں دے دیتے کہ سر مونڈ والیا کریں، حالا نکہ میں اور ر سول الله صَلَّالِيْ إِنِّمْ ايك برتن سے غسل كرتے تھے اور اپنے سرير تين چلوسے زائد نهيں ڈالتی تھی"

<sup>214-</sup> الجامع الصحيح ج 1 ص 129 حديث نمبر: 331 المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفى الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 \* الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 26 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس – بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة عدد الأجزاء: 1

الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 1 ص 179 حديث نمبر : 773 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت

#### استحاضه كامسكه

(۵) امام زہریؓ نے ذکر کیاہے کہ حضرت ہندہؓ حالت استخاصہ میں نماز نہیں پڑھتی تھیں ،اور اپنی اس محرومی پر بہت روتی تھیں ، جب کہ دیگر صحابہ اس حالت میں رخصت کے قائل تھے ، اور اسی حالت میں نمازیڑھنے کی اجازت دیتے تھے 216

#### تحصیب کی شرعی حیثیت میں اختلاف

(۲) جج کے لئے رخصت ہوتے وقت مقام ابطح پر نزول حضرت ابو ہر برہ اُ اور حضرت ابن عمر ﷺ نزدیک سنن جج میں سے تھا، اس لئے کہ حضور مُلَّا لَیْا ﷺ نے یہ عمل فرمایا تھا، جب کہ حضرت عائشہ اُ اور حضرت ابن عباس کا مذہب یہ تھا کہ یہ سنن جج میں سے نہیں ہے اور حضور مُلَّا لَیْا ہِمُ کا یہ عمل محض اتفاقی تھا 217۔ رمل کی شرعی حیثیت میں اختلاف

(2) جمہور کا مذہب ہے کہ طواف میں رمل مسنون ہے ، کیوں کہ حضور صَالَّیْ اللَّٰہِ ہِ سے بیہ عمل ثابت ہے ، جب کہ حضرت ابن عباس کا مذہب ہے تھا کہ یہ مسنون نہیں ہے اور حضور صَالَّیْ اللَّٰہِ کُم کا مثر کہتے تھے کہ مسلمانوں کو یٹر ب کے بخار نے توڑ کر رکھ دیا ہے 218 پر مشر کیین کے جواب میں تھا کہ مشرک کہتے تھے کہ مسلمانوں کو یٹر ب کے بخار نے توڑ کر رکھ دیا ہے 218 حضور صَالَّ اللَّٰہِ مِیْ کُم کُی نوعیت میں اختلاف

(۸) رسول الله صَلَّى عَلَيْوَم نے حج فرمایا ہے حج تہتع یا قران یا افراد؟ صحابہ کا اس میں سخت اختلاف رہا، جس کا اندازہ ابو داؤد کی روایت کے ان الفاظ سے ہو تاہے۔

عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ قُلْتُ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ يَا أَبَا الْعَبَّاسِ عَجِبْتُ

<sup>216-</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 300 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي

<sup>217</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 301 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

حجة الله البالغة ج 1 ص 301 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

لإِخْتِلاَفِ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم في إِهْلاَلِ رَسُولِ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم-حِينَ أَوْجَبَ<sup>219</sup>

"حضرت سعید بن جبیر فرماتے ہیں کہ میں حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے کہا، اے ابو العباس! رسول اللہ صَلَّی اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ صَلَّی اللہ عَلَی اللہ عَلَیْ اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ عَلَیْ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللہ عَلَی اللّٰ اللہ عَلَی اللّٰ الل

حضور صَلَّالِيَّالِيَّةِ كَ عمره كى تاريخ ميں اختلاف

(۹) حضرت ابن عمرٌ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّیْقَیُمٌ نے عمرہ ماہ رجب میں ادا فرمایا ، جب کہ حضرت عائشہ اس کوان کی بھول قرار دیتی تھیں <sup>220</sup>

#### میت پر رونے سے عذاب قبر

(۱۰) حضرت ابن عمر یا حضرت عمر رضی الله عنهماروایت کرتے ہیں: " ان المیت یعذب ببکاء اهلہ علیہ"

ترجمہ:"میت کو گھر والوں کے عمل گریہ سے عذاب ہو تاہے"

 $^{219}$  سنن أبي داودج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث غبر:  $^{2}$  المؤلف:أبو داودسليمان بن الأشعث السجستاني الناشر:دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{2}$ 

220- حجة الله البالغة ج 1 ص 302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

#### ہر مر دہ کے لئے عام حکم سمجھ لیا 221۔

## جنازہ کے لئے قیام کی توجیہ میں اختلاف

(۱۱) جنازہ کے لئے کھڑا ہونا چاہیے یا نہیں؟ اور کس کے جنازہ کے لئے کھڑا ہونا چاہئے؟ صحابہ کا اس امر میں بھی اختلاف ہوا، بعض کہتے تھے کہ بیہ قیام ملا ٹکہ کی تعظیم میں ہے ، اس لئے مومن و کا فرہر ایک کے جنازہ کے کھڑا ہونا چاہیے، اور حضرت حسن بن علی کا کہنا تھا کہ حضور صَلَّا لَیْنَیْمُ یہودی کا جنازہ دیکھ کر اس لئے کھڑے ہوگئے کہ آپ کے سر مبارک کے اوپر سے نہ گذر جائے۔ اس کا مطلب ہے یہ حکم صرف کا فرکے جنازہ کے لئے ہے <sup>222</sup>

## متعه کی روایات میں تطبیق

(۱۲) رسول الله مُنگانِیْ اِن خیبر کے سال متعہ کی اجازت دی ، پھر اوطاس کے سال بھی اس کی رخصت دی ، پھر اوطاس کے سال بھی اس کی تطبیق میں صحابہ کے در میان اختلاف ہوا ، جمہور صحابہ کہتے تھے کہ رخصت دی ، پھر اس منع فرما دیا ، اس کی تطبیق میں صحابہ کے در میان اختلاف ہوا ، جمہور صحابہ کہتے تھے کہ رخصت اباحت تھی اور نہی کے بعد وہ اباحت منسوخ ہوگئ ، جب کہ حضرت ابن عباسؓ کا خیال یہ تھا کہ رخصت برائے ضرورت تھی اور نہی بوجہ عدم ضرورت اور تھم بدستور باقی ہے 223

#### حالت استنجاء میں قبلہ کی رعایت

221- الجامع الصحيح ج 1 ص 433 المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة، 1407 – 1987 تحقيق: د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6

222- حجة الله البالغة ج 1 ص 302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

223 حجة الله البالغة ج 1 ص 302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي

کی کوئی تخصیص ہے، صحابہ کے در میان اس امر میں بھی اختلاف رہا، جو بعد کے ادوار تک باقی رہا<sup>224</sup> طلاق سکر ان میں اختلاف

(۱۴) طلاق سکران کے مسلے میں بھی صحابہ کے در میان اختلاف رہا، حضرت عمر ؓ اس کو جائز و نافذ مانتے تھے اور حضرت عثمان غنی ؓ اس کو نافذ نہیں مانتے تھے <sup>225</sup>

#### طواف فرض کے بعد اگر عورت کو حیض آ جائے

(10) جج کے دوران طواف فرض کے بعد عورت کو حیض آ جائے تواس کے لئے کیا تھم ہے؟ طواف وداع کے لئے پاک ہونے تک انتظار کرے پاطواف اس سے ساقط ہو جائے گا، اور اس کے لئے واپس ہو جانا جائز ہو گا؟ اہل مدینہ نے حضرت ابن عباسؓ سے بیہ مسکلہ دریافت کیا توانہوں نے فتوی دیا کہ جاسکتی ہے، اس پر اہل مدینہ نے کہا: '' آپ فتوی دیں یانہ دیں حضرت زید بن ثابت تو کہتے ہیں کہ یہ عورت (بغیر طواف) واپس نہیں جاسکتی، ایک روایت میں ہے کہ انصار نے کہا کہ اے ابن عباس! ہم آپ کی بات کیسے مان لیں، آپ کا فتوی تو حضرت زید ای خلاف ہے "اس پر حضرت ابن عباس انے ارشاد فرمایا کہ ام سلیم سے شخفیق کرلو، چنانچہ حضرت ام سلیم ٹنے حضور صُلَّالِیْمِ کی ایک حدیث سنائی جو حضرت ابن عباس کی تائید میں تھی۔ عَنْ عِكْرِمَةَ أَنَّهُ كَانَ بَيْنَ ابْنِ عَبَّاسِ وَزِيدِ بْنِ ثَابِتٍ فِي الْمَرْأَةِ تَحِيضُ بَعْدَ مَا تَطُوفُ بِالْبَيْتِ يَوْمَ النَّحْرِ مُقَاوَلَةٌ فِي ذَلِكَ فَقَالَ زَيْدٌ لاَ تَنْفِرُ حَتَّى يَكُونَ آخِرُعَهْدِهَابِالْبَيْتِ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ إِذَا طَافَتْ يَوْمَ النَّحْرِ وَحَلَّتْ لِزَوْجِهَا نَفَرَتْ إِنْ شَاءَتْ وَلاَ تَنْتَظِرُ. فَقَالَتِ الأَنْصَارُ يَا ابْنَ عَبَّاسِ إِنَّكَ إِذَا خَالَفْتَ زَيْداً لَمْ نُتَابِعْكَ. فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ سَلُوا أُمَّ سُلَيْمٍ. فَسَأَلُوهَا عَنْ ذَلِكَ فَأَخْبَرَتْ أَنَّ صَفِيَّةَبِنْتَ حُييّ بْنِ أَخْطَبَ أَصَابَهَاذَلِكَ فَقَالَتْ عَائِشَةُ الْخَيْبَةُ لَكِ حَبَسْتِينَا فَذُكِرَ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه

الدهلوي عبد الرحيم الدهلوي عبد الله البالغة ج1 ص302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي  $^{225}$  نصيب الرايم  $^{27}$ 

وسلم - فَأَمَرَهَا أَنْ تَنْفِرَ. وَأَخْبَرَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ أَنَّا لَقِيَتْ ذَلِكَ فَأَمَرَهَا رَسُولُ اللهِ - صلى الله عليه وسلم - أَنْ تَنْفِرَ 226

#### صحابہ کے اختلاف سے مختلف مکاتب فقہ وجو د میں آئے

اس طرح صحابہ میں علمی و فکری اختلاف کے بے شار نمونے ملتے ہیں، سیاسی اختلافات اپنی جگہ ہیں ، یہی اختلاف بعد کے ادوار میں منتقل ہوا، اور مختلف حلقوں نے اپنے ذوق اور سہولت کے لحاظ سے مختلف صحابہ کے اثرات قبول کئے، نقطہ نظر کا اختلاف ہوا، شخصیات اور حالات کے لحاظ سے رجحانات میں فرق آیا، اور اس طرح مختلف اجتہادی کو ششوں کے نتیج میں مختلف مکاتب فقہ وجو د میں آگئے، مدینہ میں حضرت سعید بن مسیب اور سالم بن عبد اللہ کا مسلک فقہی رائج ہوا، ان کے بعد زہری اُ، قاضی کی ٰبن سعید اور ربیعہ بن عبد الرحمان کا دور رہا، مکہ میں عطاء ابن ابی رہائے، کو فہ میں ابر اہیم نخعی اور شعبی اُ، بصرہ میں حسن بصری اُ، کمن میں طاؤس بن کیسان اور شام میں مکول کو درجہ امامت حاصل ہوا 227

#### اختلاف فقہاء کے اسباب

<sup>226-</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 6 ص 430 حديث غبر :27467 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

<sup>227-</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 303 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

واقعات کا مطالعہ کیا، جس سے کہ اس کے مشائخ نے کیا تھا اور اجتہاد واستنباط میں اس نے بھی وہی منہج اختیار کیاجو اس کے اساتذہ کا تھا۔

## فقه مالكي پر فقهاء مدینه كااثر

مثلاً حضرت امام مالک آئے مکتب فقہی پر حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت ابو ہریرہؓ، حضرت عائشہؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت ابن عباسؓ، حضرت زید بن ثابت ؓ، اور تابعین میں حضرت عروہؓ، حضرت مسالمؓ، عکر مہ ؓ، عطاء ؓ اور عبید اللّٰہ بن عبد اللّٰہ ؓ اور دیگر فقہاء مدینہ کے اقوال وافکار کے اثر ات پڑے ، مشہور ہے کہ امام مالک آبل مدینہ کے اجماع کو ججت قرار دیتے تھے، اس لئے کہ مدینہ ہر دور میں علماء اور فقہاء کا مرکز رہا ہے، امام مالک آ لیسے ہی کسی متفقہ مسئلہ کے بارے میں فرماتے تھے۔

" السنة التي لا اختلاف فيهاعند ناكذاوكذا 228

یعنی جس سنت میں ہمارے یہاں کوئی اختلاف نہیں وہ یہ اور بہ ہے''

کوئی مسئلہ خود علماء مدینہ کے در میان اختلافی ہو تا تو وہ اپنے ذوق اجتہادیا کثرت قائلین یا قیاس قول یا کترت قائلین یا قیاس قوی یا کتاب و سنت کی کسی تخر تئے سے موافقت کی بنیاد پر انہیں میں سے کسی قول کا انتخاب کرتے تھے، ایسے مواقع پر امام مالک فرماتے تھے ''ھذا احسن ماسمعت'' یہ میرے سنے ہوئے اقوال میں سب سے بہتر قول ہے 229۔

#### فقه حنفي پر فقهاء كوفيه كااثر

<sup>228-</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 306 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

حجة الله البالغة ج 1 ص 306 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

علقمہ ؓنے نثریک کے مسئلے میں حضرت مسروقؓ کامیلان حضرت زید بن ثابت ؓ کے قول کی طرف دیکھاتو کہا'' هل احدمنهم اثبت من عبدالله "كياان مين عبدالله بن مسعودً سے بره كر بھى كوئى عالم بـ ؟230 حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی تو اس باب میں بہت آگے تک چلے گئے ہیں، جس ، سے مکمل اتفاق ضروری نہیں،وہ کہتے ہیں:

> وان شئت أن تعلم حقيقة ما قلناه فلخص أقوال ابراهيم من كتاب الآثارلحمد رحمه الله وجامع عبد الرزاق ومصنف أبي بكربن أبي شيبة ثم قايسه بمذهبه تجده لا يفارق تلك المحجة إلا في مواضع يسيرة وهو في تلك اليسيرةأيضا لا يخرج عما ذهب إليه فقهاء الكوفة 231

> " كه اگرتم ميري بات كى حقيقت جانناچا هو تو كتاب الآثار لمحمد ، جامع عبد الرزاق ، اور مصنف ابی بکر ابن ابی شیبہ سے حضرت ابر اہیم نخعیؓ کے اقوال کی تلخیص کرو، پھر امام ابو حنیفہ ؓ کے مذہب سے ان کاموازنہ کرو، تو چند مقامات کے سوا کچھ فرق محسوس نہ کروگے ،اور اس چند میں بھی وہ فقہاء کو فیہ کے اقوال سے خروج نہیں کرتے ''

یہی حال دیگر فقہاء کا بھی ہے، مدینہ کے محمد بن عبد الرحمن بن ابی ذیب مکہ کے ابن جریخ اور ابن عینیہ ' کو فہ کے نوری ' اور بھر ہ کے رہیج ابن صبیح کے جو مختلف اقوال کتب فقہ و حدیث میں ملتے ہیں اور ان سے ان کے جن فقہی رجمانات کا اظہار ہو تاہے۔اس میں بھی اس کی جھلک موجو دہے <sup>232</sup>۔

## فقہ شافعی پر مختلف مکاتب فقہ کے اثرات

حضرت امام شافعی ؓ نے مالکی اور حنفی دونوں مکاتب فقہ سے استفادہ کیا، توان کے یہاں کافی تنوع ملتا ہے، مدنی روایات کارنگ بھی ہے اور کوفی فکر و نظر کاعکس بھی، ایک طرف ان کے بہاں اجتہاد واستنباط کی -----حواثثي ا\_\_

230- الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 32 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : 231- الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 39 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي 232- الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 39 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي گہرائی محسوس ہوتی ہے۔ تو دوسری طرف روایات میں اختلافات کے وقت اصح مانی الباب کو اہمیت دیے نظر آتے ہیں، وہ فقہ حنی سے اس قدر متاثر ہیں کہ ساری دنیا کو فقہ میں امام ابو حنیفہ گئی عیال کہتے ہیں، اور امام محمر آگی توصیف و تحسین سے ان کی زبان نہیں تھکتی اور دوسری طرف مختلف اساتذہ سے استفادہ اور در پیش مقامی حالات کی بنا پر فقہ حنفی سے سب سے زیادہ اختلاف کرنے والے بھی وہی ہیں، امام مالک گئی صحبت میں رہے، اس کارنگ ایک تھا، امام محمد گئی ہم نشینی میں آئے تورنگ بچھ اور ہوا، اور مصر گئے تو ایک اور کیفیت پیدا ہوئی فقہ حنبلی پر فقہ شافعی کا اثر

رہے امام احمد توانہوں نے زیادہ تراستفادہ حضرت امام شافعی سے کیااور انہی کارنگ ان پر حاوی رہا ، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی تو فقہ حنبلی کو کسی مستقل مکتب فقہی کے بجائے فقہ شافعی کی ایک شاخ کی حیثیت سے دیکھتے ہیں ، لیکن چو نکہ ان کے مذہب کی تدوین امام شافعی کے مذہب کے ساتھ عمل میں نہیں آئی، اس لئے دونوں جداگانہ مذاہب معلوم ہوتے ہیں ، لکھتے ہیں:

ومنزلة مذهب أحمد من مذهب الشافعي منزلة مذهب أبي يوسف ومحمد من مذهب أبي حنيفة إلا أن مذهبه لم يجمع في التدوين مع مذهب الشافعي كما دون مذهبهما مع مذهب أبي حنيفة فلذلك لم يعدا مذهبا واحدا فيما ترى والله أعلم233

ترجمہ: امام احمد بن حنبل ؓ کے مذہب کو امام شافعیؓ کے مذہب سے وہی نسبت ہے جو امام ابو بوسف ؓ اور امام محمدؓ کے مذہب کو امام ابو حنیفہ ؓ کے مذہب سے ہے ، مگر ان کا مذہب امام شافعیؓ کے مذہب کے ساتھ مدون نہیں ہوا، جبیبا کہ صاحبین کا مذہب امام ابو حنیفہ ؓ کے مذہب کے ساتھ مدون ہوا، اس لئے لوگوں کی نگاہ میں وہ ایک مذہب نہیں سمجھا گیا، واللہ اعلم۔

 $<sup>^{233}</sup>$  - الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 84 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس - بيروت الطبعة الثانية ،  $^{1404}$  تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة عدد الأجزاء :  $^{1}$ 

ا پنى مشهور كتاب "عقد الجيد فى احكام الاجتهاد والتقليد "ميس في مَظراز بين:
وَعِنْدِي فِي ذَلِك رَأْي وَهُوَأَن الْمُفْتِي فِي مَذْهَب الشَّافِعِي سَوَاء كَانَ مُجْتَهدا فِي الْمَذْهَب أو متبحر افيه إذا احْتَاجَ فِي مَسْأَلَة إلَى غير مذهبه فَعَليه بِمذهب أحمد رَحمَه الله فَإِنَّهُ أجل أَصْحَاب الشَّافِعِي رَحمَه الله علما و ديانة ومذهبه عِنْد التَّحْقِيق فرع لمَذْهَب الشَّافِعِي رَحمَه الله وَ وجه من وجوهه وَالله أعلم 234

#### اختلاف كادوسر اسبب

(۲) فقہاء کے اختلاف کا ایک سبب بیہ بھی ہے کہ اس دور میں تمام حدیثیں سکجا نہیں تھیں اس لئے ممکن ہے کہ کہ سبب بیہ نجی اور اس نے اپنے اجتہاد سے کام لیا اور وہ اجتہاد حدیث کے مطابق نہ ہوا، مثلاً:

ہے اہل مدینہ نے حضرت ابن عباس سے اس عورت کے بارے میں سوال کیا جو طواف فرض کے بعد حاکضہ ہوگئ ہو وہ طواف وادع کے لئے پاک ہونے تک انتظار کرے یا طواف اس سے ساقط ہو جائے گا، اور اس کے لئے وہاں سے رخصت ہو جانا جائز ہو گا، حضرت ابن عباس نے فرمایا کہ وہ جاسکتی ہے ، اہل مدینہ نے کہا ہم آپ کی اتباع کیسے کریں ؟ حضرت زید بن ثابت ٹاتو کہتے ہیں کہ عورت بغیر طواف واپس نہیں جاسکتی، اس پر حضرت ابن عباس ٹے فرمایا کہ آپ لوگ ام سلیم سے دریافت کریں کہ مسئلہ وہی صحیح ہے جو میں نے بتایا ہے ، چنانچہ ان حضرات نے مدینہ طلیبہ پہنچ کر حضرت ام سلیم سے واقعہ کی تحقیق کی اور پھر حضرت زید بن ثابت کی طرف رجوع کیا، حضرت زید بن ثابت کو روایت کی تحقیق نہیں تھی، انہوں نے شخیق کے بعد اپنے سابقہ فتوی سے رجوع کر لیا 235

المطبعة 20 : عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ج 1 ص 20 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية – القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب عدد الأجزاء : 1

<sup>235-</sup> بخارى مع فتح البارى ، كتاب الحج باب اذا حاضت المرأة بعد ما افاضت ٢٦٣/٢

ر خصت کاعلم نہیں تھا،وہ بہت روتی تھیں،اس لئے کہ وہ خو د مستخاضہ تھیں اور نماز نہیں پڑھتی تھیں <sup>236</sup>

## اختلاف كاتيسر اسبب، تعليل وتوجيبه ميں اختلاف

(۳) یاروایت تو پہنچی گر اس کی تعلیل و توجیہ میں اختلاف ہوااور فقہاء میں زیادہ تر اختلافات اسی بنیاد پر ہوئے،اس کی مثالیں عہد صحابہ اور عہد فقہاء میں بے شار ہیں، مثلاً:

## جنازہ کے لئے قیام کی توجیہ

ہے حضور صَّالِیْا ہِمِّ سے ثابت ہے کہ آپ ایک جنازہ کو دیکھ کر کھڑے ہو گئے تھے،اس کی توجیہ میں اختلاف ہوا کہ حضور صَّالِیْا ہِمِ کے قیام فرمانے کی علت کیا تھی؟ بعض نے کہا جنازہ کے ساتھ جانے والے ملائکہ کی تعظیم میں کھڑے ہوئے، بعض نے کہاموت کی ہولنا کی کی یاد میں کھڑے ہوئے،ان دونوں توجیہات کے لیاظ سے حکم میں مومن و کا فرکے در میان فرق نہ ہو گا،اور ایک تیسر کی توجیہ یہ ہے کہ حضور صَّالِیُّا یُمُوری کا جنازہ دیکھ کر اس لئے کھڑے ہوگئے کہ وہ آپ کے سر مبارک کے اوپر سے نہ گذرے،اس توجیہ کا مطلب یہ جنازہ دیکھ کر اس لئے کھڑے میا تھے خاص ہے <sup>237</sup>

## قلتين كي توجيبه

قلتین کی روایت ہے:

اذا كان الماء قلتين لم يحمل الخبث 238

كه ياني دوقلے ہو جائے تو نجاست نہيں اٹھا تا۔

<sup>236</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 300 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي

<sup>237</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي

البرمذي طيسى الترمذي ج 1 ص 97 حديث نمبر 67 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5

اپنے اجتہاد سے قلتین کو ماء کثیر ماننے سے انکار کیا، لیکن یہ صحیح نہیں ہے، امام ابو حنیفہ ؓ کے سامنے بھی یہ روایت تھی، مگر اس روایت کے معنوی اور متنی اضطراب کی بنا پر انہوں نے اس کو جمت نہیں کہا، نیز اس روایت کی توجیہ ان کے نزدیک وہ نہیں تھی جو امام شافعی ؓ نے کی ہے، بلکہ اس کی توجیہ یہ کی (جوخو دروایت کے الفاظ پر غور کرنے سے معلوم ہوتی ہے) کہ اس حدیث میں پانی سے مر ادارض حجاز کا مخصوص پانی ہے، جو مکہ اور مدینہ کے راستے میں بکثرت پایاجاتا تھا، یہ پہاڑی چشموں کا پانی تھا، جو اپنے معدن سے نکل کر نالیوں سے اور مدینہ کے راستے میں بکثرت پایاجاتا تھا، یہ پہاڑی چشموں کا پانی تھا، جو اپنے معدن سے نکل کر نالیوں سے بہہ کر چھوٹے جھوٹے گڑھوں میں جمع ہوجاتا تھا اور اس کی مقد ار عموماً قلتین سے زائد نہیں ہوتی، لیکن یہ پانی جاری ہو تا تھا، اس کی تائید روایت کے ابتدائی الفاظ سے ہوتی ہے جو آب سے کیا گیا تھا:

سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم وهو يسأل عن الماء يكون في الفلاة من الأرض وما ينوبه من السباع والدواب ؟

اس سے صاف ظاہر ہے کہ یہاں گھڑوں میں پائے جانے والے پانی کے بارے میں سوال نہیں ہوا تھا، بلکہ صحر اوَں کے پانی کے بارے میں سوال کیا گیا تھا، اور قلتین سے تحدید مقصود نہیں ہے بلکہ بیان واقعہ ہے، یہ تشر تح خود حضرت امام ابو حنیفہ ؓنے اپنے شاگر د حضرت ابو یوسف ؓسے ارشاد فرمائی تھی۔ اذا کان الماء قلتین لم یحمل الخبث اذا کان جاریا 239

## ر فع يدين کي توجيه

نماز میں رفع یدین کامسکہ ہے ، ترک اور رفع یدین دونوں طرح کی روایات ائمہ اربعہ ؓ کے پاس موجو دہیں ، لیکن اختلاف اس میں ہے کہ مقدم ترک ہے یار فع ؟

حضرت عبد الله بن مسعود کا قول ہے

------واشى ------

<sup>239-</sup> معرفة السنن والآثارج 2 ص 100 المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى : 458هـ فيض البارى شرح صحيح البخارى ج 1 ص 381 \*درس ترمذى ، ٢٧٧/١، مفتى تقى عثمانى

رفع رسول الله ﷺ فرفعنا و ترک فترکنا 240

ر سول الله صَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

## احكام متعه كى توجيه

حضور اکرم مُنگانی آئے نے خیبر کے سال متعہ کی اجازت دی ، پھر اس سے روک دیا ، پھر اوطاس کے موقعہ پر اجازت دی پھر اس سے منع فرمایا ، اس کی توجیہ میں فقہاء کے در میان اختلاف ہوا ، حضرت ابن عباس گہتے تھے کہ رخصت ضرورت کی بناپر تھی اور نہی عدم ضرورت کی بناپر اور تھم علی حالہ باقی ہے۔جمہور کہتے ہیں کہ رخصت اباحت تھی اور نہی سے وہ اباحت منسوخ ہو گئی 241

#### اختلاف کاچوتھاسبب-ردوقبول کے معیار میں اختلاف

(م) روایات کے ردو قبول کے معیار میں بھی فقہاء کے در میان اختلاف ہوا، بعض فقہاء نے علوسند
کو اہمیت دی تو بعض نے روایوں کے علم و فقہ کو، اس کا اندازہ امام ابو حنیفہ اُور امام اوزاعی گی اس گفتگو سے ہو تا
ہے، جو مبسوط اور متعدد کتب فقہ وسیر میں مذکور ہے کہ امام ابو حنیفہ اُور امام اوزاعی گی ملا قات مسجد حرام میں
ہوئی تو امام اوزاعی ؓ نے کہا: کیا بات ہے اہل عراق رکوع کے وقت اور رکوع سے اٹھتے وقت اپنے ہاتھ نہیں
اٹھاتے ؟ جب کہ مجھ سے زہری ؓ نے سالم ؓ عن ابن عمرؓ گی سند سے یہ حدیث بیان کی کہ حضور صَالَ عَلَیْوُمُّ ان دونوں
وقتوں میں رفع یدین فرماتے ہے۔

امام ابو حنیفہ ؓ نے فرمایا: مجھ سے حماد نے ابر اہیم نخعی عن علقمہ عن عبد اللہ بن مسعود کی سند سے بیہ حدیث روایت کی کہ نبی کریم مُلُاللَّیْم کئیسر تحریبہ کے وقت ہاٹھ اٹھاتے تھے، اس کے بعد پھر رفع یدین نہیں کرتے تھے، اس پر امام اوزاعی ؓ نے برہم ہو کر کہا، تعجب ہے ابو حنیفہ پر میں زہری عن سالم کی سند سے روایت کر رہا ہوں اور آپ مجھ سے حماد عن ابر اہیم کی سند سے حدیث بیان کرتے ہیں، ان کا اشارہ روایت کے علوسند

<sup>240</sup> كفاية على البداية ، ٢٧١/١

حجة الله البالغة ج 1 ص 302 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

کی طرف تھا۔ امام ابو حنیفہ ؓنے فرمایا حماد زہری سے زیادہ فقیہ تھے اور ابر اہیم سالم سے بڑے فقیہ تھے ، اور اگر ابن عمر کو صحبت حاصل نہ ہوتی تو میں کہتا کہ علقمہ ان سے بڑے فقیہ تھے، اور عبد اللہ توعبد اللہ ہی ہیں۔ یعنی انہوں نے راویوں کی فقاہت اور دفت نظر کووجہ ترجیج بنایا،اس پر اوزاعی خاموش ہو گئے <sup>242</sup>

یا نجواں سبب-روایات کے جمع و تطبیق میں اختلاف

(۵) تبھی روایات کی جمع و تطبیق میں اختلاف ہوا، مثلاً۔

حضور اکرم صَلَّا لَيْنِيِّم نے حالت استنجامیں استقبال قبلہ سے منع فرمایا، اور حضرت جابر انے و فات نبوی سے ایک سال پیشتر حضور صَّالِیَّا ہِمِّا کو قبلہ کی طرف رخ کر کے استنجاء کرتے ہوئے دیکھا،اور حضرت ابن عمر ؓ نے حالت استنجاء میں حضور صَلَّاتِیْمِ کی پیثت قبلہ کی طرف اور رخ شام کی طرف دیکھا۔ اب ان دونوں روایتوں کی جمع و تطبیق میں فقہاء کے در میان اختلاف ہوا، امام شعبی ؓ اور کئی فقہاء نے کہا کہ ممانعت صحر اکے ساتھ خاص ہے، اس لئے آبادی یابند مقام میں استقبال واستدبار میں مضائقہ نہیں، جب کہ امام ابو حنیفہ ؓ اور متعد د فقہاء کے نز دیک بیہ تھکم امتناع عام محکم ہے ،اور حضور صَالْعَیْوَمِ کے عمل میں آپ کی خصوصیت کااحتمال ہے <sup>243</sup> غرض مختلف اسباب تنھے، جن کی بنایر فقہاء کے در میان اختلاف ہوا، اور مقصد صرف ایک تھا یعنی رضائے الہی کی جشجو اور حقیقت حکم تک رسائی، معاذ اللہ کوئی ہویٰ وہوس پاطلب جاہ یا طلب مال مقصو د نہیں تھا، اوریہی اللّٰہ کی مرضی تھی، اور رسول اللّٰہ بھی اسی سے راضی تھے، اسی لئے توثیق و تعریف کے انداز میں آپ نے اس کی پیشن گوئی فرمائی:

ر سول الله صَلَّىٰ عَيْنَةٍ مِ نِهِ ارشاد فرما يا: جب كوئى حكم كتاب الله ميں ہو تواس پر عمل ضروری ہے ، كوئى اس کو چھوڑنے پر معذور نہیں سمجھا جائے گا،اور اگر کوئی حکم قر آن کریم میں نہ ہو تومیری سنت ثابتہ پر عمل

<sup>242</sup> عینی شرح ہدایہ ، ١٦٨/١٠ مبسوط ١٣١١، مناقب موفق ١/ ١٣١ از موفق بن احمد مکی ،فتح القدير ١/٠٢١، اعلا السنن ، ٩٩/٣

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>- الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ج 1 ص 84 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس - بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة عدد الأجزاء : 1

کرے،اگر میر می سنت میں بھی نہ ہو تواس بات پر عمل کرے جو میرے صحابہ فرمائیں، کیوں کہ میرے صحابہ آسان میں ستاروں کے مانند ہیں،اس لئے جس کے قول کو اختیار کروگے ہدایت پر رہوگے،اور میرے صحابہ کااختلاف تمہارے لئے رحمت ہے<sup>244</sup>۔

اس لئے اختلاف کے بعد جو چیز امت کے سامنے آئی ہے ، وہی شریعت اور ہدایت ہے ، ان کو ذاتی رائے قرار دینا جہالت اور اسلام کے حقیقی مز اج سے ناوا قفیت کی علامت ہے ، کیوں کہ اختلاف کی وجہ سے جو مختلف صور تیں اور راہیں پیدا ہو ئی ہیں ، وہ امت مسلمہ کے لئے باعث راحت ورحت ہیں۔اس لئے علاء و فقهاء کی عظیم اجتهادی کو ششوں کو محض افراد کی ذاتی رائے کہہ کر نظر انداز کرنااور اسلاف کواپنامقتداو پیشوا بنانے کے بجائے اپنی خواہشات نفس کو اپناامام بنالیا سخت ضلالت و گمر اہی ہے۔

البتہ بعض ذہنوں مین یہاں یہ سوال ابھر سکتاہے کہ اگر فقہاء کا یہ اختلاف مرضی الہی کے مطابق ہے تواس اختلاف کی شرعی کیا حیثیت قرار یائے گی ؟ کیا یہ اختلاف اختلاف حق و باطل ہے ؟ یا اختلاف صواب وخطاء یا پیہ کہ ہر پہلوحق وہدایت ہے؟

## فروعی اختلاف کومٹانے کی مجھی کوشش نہیں کی گئی

علماء کے یہاں میہ بحث آئی ہے ، اور یہی وجہ ہے کہ کسی دور میں اس نظری اور فروعی اختلاف کو مٹانے کی کوشش نہیں کی گئی ، بلکہ امت کو اپنے حال پر جھوڑ دیا گیا ، ایک مرتبہ خلیفہ ہارون رشید عباسی ؓ نے امام مالک ؓ سے مشورہ کیا کہ میں ''مؤطا'' کو کعبہ شریف میں لٹکانا جا ہتا ہوں اور لو گوں کو اس پر عمل کا یابند کرنا عاہتاہوں،اس پر امام مالک ؓ نے فرمایا:

امير المومنين!ايبانه كرين، اس كئے كه صحابه كرام ميں فروعی اختلاف رہا اور وہ يوری مملكت اسلامی میں پھیل گئے ہیں، وہ سب کے سب صحیح راہ پر ہیں، (ابونعیم فی الحلیۃ)

<sup>244-</sup> جامع الأصول في أحاديث الرسول ج 8 ص 556 حديث غبر : 6369 المؤلف : مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى : 606هـ) تحقيق : عبد القادر الأرنؤوط الناشر : مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان الطبعة : الأولى

اسی مضمون کو خطیب بغدادی نے 'وکتاب الرواۃ'' میں اس طرح نقل کیاہے:

اے امیر المومنین! علماء کا اختلاف اس امت پر اللہ کی رحمت ہے ، ہر ایک اس امر کی اتباع کر تا ہے ، جو اس کے نزدیک رسول اللہ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ ال

خلیفہ ہارون رشیر سے پہلے خلیفہ منصور نے بھی ایسا ہی ارادہ کیا تھا، تو امام مالک ؒ نے فرمایا کہ جن شہر وں میں جواحکام پہنچے گئے ہیں، لو گوں کوان پر ہی عمل کرنے دیں<sup>245</sup>

اس لئے آج ان فقہی اختلافات کو مٹانے اور ان کو ایک وحدت سے جوڑنے کی کوشش کرنا، یا فقہاء کی عظیم اجتہادی کو ششوں کو محض افراد کی ذاتی رائے کہہ کر نظر انداز کرناجہالت وضلالت کی بات ہے ، ایسے لوگ جوسلف کو اپنا پیشوانہیں بناتے وہ خواہشات نفس کو اپنا امام بنالیتے ہیں۔

#### اختلاف فقهاء كي شرعي حيثيت

البتہ یہاں ایک سوال ضرور ابھر تاہے کہ ان اختلافات کی شرعی حیثیت کیاہے؟ یہ اختلاف حق و باطل ہے؟ یااختلاف صواب و خطاء یا یہ ہرپہلوحق وہدایت پر مبنی ہے؟

علماء کے یہاں یہ بحث بھی آئی ہے، قاضی بیضاوی ؓنے ''المنہاج'' میں '' قاضی عیاض ؓنے ''شفاء'' میں علامہ محمد بن یوسف صالحی دمشقی ؓنے تذکرہ النعمان میں اور حضرت شاہ ولی اللّٰہ محدث دہلوی ؓ نے ''عقد الجید'' میں اس پر اچھی روشنی ڈالی ہے۔

اس پر تو تمام ہی علاء حق کا اتفاق ہے کہ فروعی مسائل میں مجتهدین کا اختلاف ، اختلاف حق وباطل نہیں ہے ، یعنی اس کا کوئی پہلو باطل نہیں ہے۔ اس لئے کہ احادیث میں اجتہادی خطا پر بھی اجر کا وعدہ کیا گیا ہے اور کوئی مبطل مستحق اجر نہیں ہو سکتا۔

<sup>245</sup>\_تذكرة النعمان للدمشقي، ٧٥٥

#### دونقطه نظر

البته علماء کے یہاں اس سلسلے میں بنیادی طور پر دوطرح کے خیالات یائے جاتے ہیں:

(۱) یہ اختلاف صواب و خطاہے ، لیعنی اختلاف کی صورت میں ایک مجتہد صواب پر ہے اور دوسر ا

خطاير

(۲) بیرانتلاف عزیمت ورخصت یااختلاف افضل وغیر افضل ہے، لینی ہر ایک حق پرہے، صرف عزیمت ورخصت یاافضل وغیر افضل کا فرق ہے۔

#### صواب وخطاكااختلاف

(۱) حضرت شاہ ولی اللہ ؓ نے تکھا ہے کہ پہلی رائے جمہور فقہاء کی ہے ،اور ائمہ اربعہ سے بھی پہی منقول ہے ، این السمعائی ؓ نے القواطع میں تکھا ہے کہ بہی امام شافعی کا ظاہر مذہب ہے ، المنہاج میں قاضی بیناوی نے بھی اس کوامام شافعی کا قول صحیح کہا ہے ،اور اپنامیلان بھی اس کی طرف ظاہر کیا ہے ، الصحیح بین:

و المحقدار ما صبح عن الشافعی أن فی المحادثة حکما معینا علیه مارة من و جدھا أصاب و من فقدھا أخطأ و لم یأثم عائم موقعہ میں کوئی الون فقی سے صحیح طور پر ثابت ہے کہ ہم واقعہ میں کوئی ایک معین عکم ہوتا ہے ، جس کے لئے کوئی علامت موجود ہوتی ہے ، جس نے اس علامت کو پالیاوہ صواب تک پہنچ گیا اور جونہ پہنچ سکاوہ خطا پر ہے ، مگر گنہگارنہ ہوگا "

علامت کو پالیاوہ صواب تک پہنچ گیا اور جونہ پہنچ سکاوہ خطا پر ہے ، مگر گنہگارنہ ہوگا "

موالذی نذھب إلیه أن الله تعالی فی کل واقعة حکما معینا علیه دلیل ظنی وأن المخطیء فیہ معذوروأن القاضی لا ینقض قضاؤہ ہذا حاصل کلام

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>- عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 6 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية - القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب عدد الأجزاء : 1

المحصول و قال البيضاوي في المنهاج إنه الذي نص عليه الشافعي 247 الفصل الثاني: في حكم الاجتهاد قال: "الفصل الثاني: في حكم الاجتهاد واختُلف في تصويب المجتهدين، بناء على الخلاف في أن لكل صورة حكما معينا, وعليه دليل قطعي أوظني، والمختار ماصح عن الشافعي رضي الله عنه أن في الحادثة حكما معينا عليه أمارة، ومن وجدها أصاب، ومن فقدها أخطأ ولم يأثم 248

البتہ حضرت شاہ ولی اللہ آنے امام شافعی آئے اس قول کی تفسیر قاضی بیضاوی آسے مختلف کی ہے، کہتے ہیں کہ اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ ہر واقعہ میں کوئی ایک ہی مقررہ حکم ہے، جو صواب ہے، اور اس کے علاوہ خطا، بلکہ اس کا مطلب سے ہے کہ ہر واقعہ میں ایک قول اصول اور طرق اجتہاد کے زیادہ مطابق ہو تاہے، جس پر دلائل اجتہاد سے کوئی ظاہری علامت موجو د ہوتی ہے، جس نے ان اصول، طرق اجتہاد اور دلائل اجتہاد کی رعایت کی اس نے صبحے کیا، ورنہ غلطی کی، مگر گنہگار نہیں ہوگا، اس لئے کہ امام شافعی آنے 'وکتاب الام''ک کی رعایت کی اس نے صبحے کیا، ورنہ غلطی کی، مگر گنہگار نہیں ہوگا، اس لئے کہ امام شافعی آنے 'وکتاب الام''ک اوائل میں تصر سے کہ کہ تم نے غلط کیا تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ تم نے علاء کے شایان شان راستہ اختیار نہیں کیا، اور اس پر تفصیلی روشنی ڈالی ہے، اور بہت سی مثالوں سے اس کو واضح کیا ہے، شایان شان راستہ اختیار نہیں کیا، اور اس کے خلاف اجتہاد کیا وہ خطا پر ہے ، کتاب الام میں اس پر مفصل گفتگو ہے ، اور جس نے (لا علمی میں) اس کے خلاف اجتہاد کیا وہ خطا پر ہے ، کتاب الام میں اس پر مفصل گفتگو موجود ہے "۔

قُلْنَا مَعناه فِي كل حَادِثَة قُول هُوَ أوفق بالأصول وأقعد فِي طرق الإجتهاد وَعَلِيهِ أَمارَة ظَاهِرَة من دَلَائِل الإجتهادمن وجدهَاأصناب وَمن فقدها فقد أخطأ وَلم يَأْثَم وَذَلِكَ لِأَنَّهُ نَص فِي

الناشر على الأصول ج 1 ص 533 المؤلف : عبد الرحيم بن الحسن الأسنوي أبو محمد الناشر : مؤسسة الرسالة - بيروت الطبعة الأولى ، 1400 تحقيق : د. محمد حسن هيتو عدد الأجزاء : 1

<sup>248-</sup> نهاية السول شرح منهاج الوصول ج 2 ص 317 تأليف: الإمام جمال الدين عبد الرحيم الإسنوي الناشر: دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان الطبعة الأولى 1420هـ 1999م

اس سے محسوس ہو تاہے کہ گویاخو د شاہ صاحب کو اس انتساب پر اطمینان نہیں ہے ، اور اس سے آگے توایک اور عجیب بات کہہ گئے ہیں ، لکھتے ہیں:

والحق ان مانسب الى الائمة الاربعة قول مخرج ميں بعض تصريحاتهم وليس نصاً منهم 250

ترجمہ: حق بات سیہ ہے کہ ائمہ اربعہ کی طرف اس کا انتساب ان کی بعض تصریحات سے ماخو ذہے ، صراحةً ان سے ثابت نہیں ہے "

جب کہ دوسری طرف امام کر دری نے صاحب ''منخول'' کے رد میں امام شافعی گی طرف اس کے برعکس دوسری رائے منسوب کی ہے۔

ان المجتہدین القائلین بحکمین متساویین بمنزلۃ رسولین جاؤا بشریعتین مختلفتین و کلتاهما حق و صدق 251 دو مجتدجو دو مساوی حکم کے قائل ہیں ان کی مثال ایس ہے جیسے دور سول دو مختلف شریعتیں لے کر آئے اور دونوں ہی ہر حق ہیں "

## اختلاف کے دونوں جانب حق ہیں

(۲) دوسری رائے کے قائل امام ابویوسف ؓ، امام محمد بن حسن شیبانیؓ، قاضی ابوزید دبوسیؓ، قاضی --------------------

 $^{249}$ - عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص  $^{6}$  المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية  $^{-249}$  القاهرة ،  $^{-1}$  القاهرة ،  $^{-1}$ 

<sup>250</sup>- عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 6 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية

- القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب عدد الأجزاء : 1

251 تذكره النعمان للدمشقى ٥٣

ابو بکر با قلائی میخ ابوالحسن اشعری می تا قاضی میر آ، قاضی ابو محمہ الدار کی ابن شریخ آور مام شعبی نہیں ، اور جمہور متکلمین اشاعرہ و معتزلہ سے بھی یہی منقول ہے ، علامہ مازری کی رائے بھی یہی ہے اور اسی کو انہوں نے اکثر فقہاء ، متکلمین اور ائمہ اربعہ کامسلک بتایا ہے ، وہ کہتے ہیں کہ مجتهدین کے دونوں رخوں میں حق ہے ، کیوں کہ اگر دونوں حق پر نہ ہوتے تو اجر نہ ماتا ، یہ حقیقی خطا نہیں ، بلکہ افضیلت کی خطا ہے ، حقیقی خطا جب ہے کہ قر آن وحدیث ، اثر اور اجماع کے ہوتے ہوئے اجتہاد کرے اور اجتہاد ان کے خلاف ہو کہ یہ مقبول نہیں 252 شفاء میں قاضی عیاض گار جمان بھی یہی معلوم ہو تاہے ، فرماتے ہیں :

"مجتهدین کی حقانیت ہی ہمارے نزدیک صحیح اور درست ہے اور شیخ سیوطی ؓ نے اس کی شرح میں فرمایا کہ ہم اعتقاد رکھتے ہیں کہ بید ائمہ (ابو حنیفہ ؓ، مالک ؓ، شافعی ؓ، احمد ؓ، سفیان توری ؓ، سفیان بن عینیہ ؓ، اوزاعی ؓ، اور ابن جریر ؓ) اور دوسرے ائمہ اللّٰہ کی طرف سے ہدایت یافتہ ہیں 253

علامہ دمشقی کی رائے بھی یہی ہے ، قطب ربانی شیخ عبد الوہاب شعر انی کانقطہ ُ نظر بھی یہی ہے ، اپنی مشہور زمانہ کتاب میز ان کبری میں لکھتے ہیں:

ان جميع الائمة المجتبدين دائرون مع ادلة الشريعة حيث دارت وانهم كلهم منزهون عن القول بالرائ في دين الله وما بقى لك عذر في التقليد لاي مذهب شئت من مذاهبهم فانها كلها طريق الى الجنة وانهم كلهم على هدى من ربهم و انهما طعن احد في قول من اقوالهم الابجهلم بم

حضرت شاہ ولی اللہ مجھی بنیادی طور پر اسی کے قائل نظر آتے ہیں: فلابدان یکوناحکمین للہ تعالی احدہماافضل من الآخر

<sup>252-</sup> تذكرة النعمان ص۵۳ 253-تذكرة النعمان ص۵۳

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> میزان کبری <sup>254</sup>

كالعزيمة و الرخصة 255

ضروری ہے کہ دونوں تھم اللہ ہی کے ہوں ان میں ایک دوسرے سے افضل ہو ، جیسے کہ عزیمت اور رخصت"

حضرت شاہ صاحب ؓنے اس مسکلہ کابڑا بصیرت افروز تجزیہ پیش کیاہے۔

## مسكه كانجزيير

یہاں وہ اجتہا دزیر بحث نہیں ہے جو صر تگنص کے خلاف ہو، وہ تو بالیقین باطل ہے، اسی طرح وہ اختلاف بھی موضوع بحث نہیں، جس میں کسی ایک جانب قطعیت یا غلبہ کطن کے ساتھ حق کا تعین ہوتا ہو، اختلاف بھی موضوع بحث نہیں، جس میں کسی ایک جانب قطعیت یا غلبہ کطن کے ساتھ حق کا تعین ہو، جیسا اور وہ اختلاف بھی داخل گفتگو نہیں، جس کے دونوں جانب عمل کرنے کی قطعی یا ظنی طور پر گنجائش ہو، جیسا کہ قرائت سبعہ، یا الفاظ دعا میں اختیار دیا گیا ہے۔

یہاں صرف وہ اختلاف زیر بحث ہے جو فروعی مسائل میں ہو ،اور کسی کے پاس نص کی کوئی صراحت اس کے متعلق موجو د نہ ہو۔

# چار صور تنیں

بنیادی طور پر اس کی چار صور تیں ممکن ہیں:

(۱) ایک مجتمد کے پاس حدیث موجود ہو اور دو سرے کو اس کا علم نہ ہو ،اس صورت میں متعین طور پر ایک صواب پر ہے ،اور دو سر اخطاء پر ،لیکن یہ خطاچو نکہ اختیاری نہیں ہے ،اس لئے اس پر گناہ نہ ہو گا طور پر ایک صواب پر ہے ،اور دو سر اخطاء پر ،لیکن یہ خطاچو نکہ اختیاری نہیں ہے ،اس لئے اس پر گناہ نہ ہو گا (۲) ہر ایک پاس کچھ احادیث اور آثار موجود ہوں ، جن کی تطبیق یا ترجیح میں ان کے در میان اختلاف ہو ،اور ہر ایک کا اجتہاد اسے الگ سمت میں لے جائے۔

(۳)احادیث و آثار متحد ہوں ،لیکن ان کے الفاظ کی تفسیر ، اصطلاحی تحدید ، ارکان و شر ائط کی ---------------------

 $^{255}$ - عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص  $^{6}$  المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية  $^{-255}$ 

تعریف، مناط کی تخریج، تحقیق اور تنقیح، اور جزئیات پر کلیات کے انطباق میں اختلاف ہو۔

(۴) اصولی مسائل میں اختلاف کی بناپر فروعات میں اختلاف ہو۔

مؤخر الذكر تين صور تول ميں چونكه ہر مجتهد كامأخذ تقريباً ايك ہے،اس لئے ہر ايك كومصيب قرار دياجائے گا،بس زيادہ سے زيادہ افضل وغير افضل ياعزيمت ور خصت كافرق ہو گا۔

## تھم کا مدار تحری واجتہاد پرہے

کیونکہ ہر مجتہدنے اپنی ذمہ داری پوری کی ،اوراپنی قوت اجتہاد اور نظر و فکر کو استعال کر کے صحیح حکم تک پہونچنے کی کوشش کی ،اورانسان اس سے زیادہ کامکلف نہیں ،اوراصل چیز یہی ہے کہ انسان شریعت کی مفوضہ ذمہ داریوں کی جکمیل کر ہے،اور ممکن حد تک اس میں کوئی کسر باقی نہ رکھے ،ہاں اس میں کو تاہی کرنے والاخطاکار ہوگا۔

#### روایات سے توسع کا ثبوت

متعد دروایات وواقعات سے اس کی تائید ہوتی ہے، مثلاً:

لُوْلَا كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَالًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ 256

ترجمہ: اگر اللہ کی تقدیر میں بیہ تمہاراعمل نہ ہو تاتو فدیہ لینے پر عذاب عظیم نازل ہو تا۔ اب جو تم نے غنیمت میں حاصل کیاہے اس کو کھاؤیہ حلال وطیب ہے اور اللہ سے ڈرواور بلاشبہ اللہ یاک بخشنے والے مہربان ہیں۔

علامه دمشقی فرماتے ہیں کہ:

"معلوم ہوا کہ حکمت خداوندی فدیہ لیناہی تھا،اسی لئے فدیہ کو حلال وطیب فرمایا کہ جوتم نے غنیمت میں حاصل کیاہے اس کو کھاؤیہ حلال وطیب ہے،البتہ قتل افضل تھااور فدیہ جائز، صحیح دونوں تھے،اسی طرح مذاہب میں جوترجیح ہوتی ہے وہ اکثر افضل وغیر افضل کی ہوتی ہے <sup>257</sup>۔

فيصلئر نبوي

(٢) امام شعبي تن رسول الله صَلَّى عَلَيْهُم على فقل فرماياكه:

" آپُایک فیصلہ دیتے تھے،اس کے بعد قر آن دوسرے فیصلہ کے ساتھ نازل ہو تا تھا، تو آپ آئندہ قر آن کافیصلہ نافذ فرماتے،لیکن اینا پہلا فیصلہ باقی رکھتے تھے <sup>258</sup>۔

اختلاف صحابہ سے استدلال

(۳) حضرت عمر ابن الخطاب ٌروايت كرتے ہيں:

أن عمرَ بنَ الخطاب قال : سمعتُ رسولَ الله -صلى الله عليه وسلم-يقول : «سألتُ رَبِّي عن اختلافِ أصحابي من بعدي؟ فأوحى إليَّ : يا محمدُ ، إِنَّ أصحابَكَ عندي بمنزلة النجوم في السماء، بعضُها أقوى من بعض ، ولكلّ نُور، فمن أخذ بشيء مماهم عليه من اختلافهم فهو عندي على هُدى». قال : وقال رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم - : «أصحابي

<sup>257</sup>- تذكرة النعمان ص ۵۲

258 - تذكرة النعمان بحواله السيوطي ص٥٣

كالنجوم ، فبأيّهم اقتديتم اهتديتم»<sup>259</sup>

ترجمہ: میں نے رسول اللہ مُنگافیہ سے فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے اپنے رب سے اپنے بعد صحابہ کے اختلاف کے بارے میں پوچھا، تواللہ پاک نے مجھے وحی فرمائی کہ اے محمد! آپ کے صحابہ میرے نزدیک آسان کے ستاروں کے مانند ہیں ، بعض بعض سے زیادہ طاقتورہے، ہرایک کے پاس نورہے، ان کے اختلاف میں سے کوئی شخص کچھ بھی حاصل کرلے گاوہ میرے نزدیک ہدایت پر ہوگا، ۔۔۔ نیز فرمایا کہ رسول اللہ مُنگافیہ می خاصل کرلے گاوہ میرے اصحاب ستاروں کے مانند ہیں ، ان میں جس کی افتدا کروگے ہدایت یافتہ ہو جاؤگے۔

شارح مشكوة ملاعلى قاري رقم طراز ہيں:

قال الطيبي المراد به الاختلاف في الفروع لا في الأصول كما يدل عليه قوله فهو عندي على هدى قال السيد جمال الدين الظاهر أن مراده الاختلاف الذي في الدين من غير اختلاف للغرض الدنيوي260

"علامہ طبی فرماتے ہیں کہ اس سے مر اد فروع کا اختلاف ہے، اصول کا نہیں، جبیبا کہ تفاہر بیہ کہ تفاہر بیہ کہ تفاہر بیہ کہ تفاہر بیہ کہ خطاہر بیہ کہ حضور صَالَّا اللّٰهِ کَا مُر ادوہ اختلاف ہے جو فروع دین میں ہو اور دنیاوی اغراض و مقاصد کے لئے نہ ہو۔

علامه سيوطي ٱس حديث سے نتيجہ اخذ کرتے ہيں:

 $<sup>^{259}</sup>$  جامع الأصول في أحاديث الرسول ج 8 ص  $^{550}$  حديث نمبر : $^{6369}$  المؤلف : مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى :  $^{600}$ هـ) تحقيق : عبد القادر الأرنؤوط الناشر : مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان الطبعة : الأولى

<sup>260-</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج 17 ص 314 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ) المصدر : موقع المشكاة الإسلامية إعداد البرنامج وتركيبه : المفتي محمد عارف بالله القاسمي

و يستنبط منه ان كل المجتهدين على هدى و كلهم على حق فلالوم على احد منهم تخطئة لقوله فلالوم على احد منهم تخطئة لقوله فايمالخذتم به اهتديتم 261

اس سے یہ نتیجہ اخذ ہو تاہے کہ تمام مجتہدین حق وہدایت پر ہیں،اس لئے ان میں سے کسی پر ملامت نہیں کی جائے گی،اور نہ ان میں سے کسی کی طرف تغلیط کی نسبت کی جائے گی،اور نہ ان میں سے جس کی بھی پیروی کروگ، کی جائے گی،اس لئے کہ ارشاد نبوی ہے،"ان میں سے جس کی بھی پیروی کروگ، ہدایت یا جاؤگے"

## بنو قريظه ميں عصر

(۴) حضرت عبد الله بن عمر سے روایت ہے کہ نبی کریم صَالِطْیَاتُم نے غزوۂ احزاب کے دن ارشاد

#### فرمايا:

لايصلين احد العصر الا في بني قريظم فادرك بعضهم العصر في الطريق فقال بعضهم لا نصلي حتى ناتيها و قال بعضهم بل نصلي لم يرد منا ذلك ، فذكر ذلك للنبي الله فلم يعنف واحداً منهم 262

ترجمہ: ''کوئی شخص عصر کی نماز بنی قریظہ کے سوا کہیں نہ پڑھے ، تو بعض لوگوں کو راستہ ہی میں عصر کی نماز کا وقت آگیا ، اس پر کچھ لوگوں نے کہا کہ ہم تو بنی قریظہ پہونچ کر ہی عصر کی نماز پڑھیں گے ، اور کچھ نے کہا ہم یہیں نماز پڑھیں گے ، ور کچھ نے کہا ہم یہیں نماز پڑھیں گے ، حضور مُنَّا اللَّائِمِ کا مقصد بیہ نہیں تھا ، پھر جب حضور مُنَّا اللَّائِمِ کا مقصد بیہ نہیں قوا ، پھر جب حضور مُنَّا اللَّائِمِ کے سامنے اس کا ذکر آیا تو آپ نے کسی پر نکیر نہیں فرمائی۔

اگريه اختلاف مذموم هو تايا اس كا كوئي پهلوغلط هو تا تو حضور صَالتَّاتِيْمٌ ضرور اس پر متنبه فرماتے ،

سکوت نہ فرماتے۔

<sup>261</sup> خلاصة التحقيق في حكم التقليد و التلفيق ـ٧ ، الشيخ عبد الغنى النابلسي -262 خلاصة التحقيق في حكم التقليد و ١٩٥٠/٢٠ عبد الغنى النابلسي -262 بخاري شريف ، كتاب المغازي ، ٢/ ، ٩٥١ م

## فطرو قربانی میں توسع

(۵)ایک موقعه پر ارشاد فرمایا:

فطركم يوم تفطرون واضحاكم يوم تضحون<sup>263</sup>

ترجمہ: "تمہار افطار اسی دن ہے جس دن تم افطار کرو، اور تمہاری قربانی اسی دن ہے جس دن تم افطار کرو، اور تمہاری قربانی کرو"

خطابی نے اس مدیث کی تشر تے کی ہے۔

أَن الْخَطَأُ مَوْضُوع عَن النَّاسِ فِيمَا كَانَ سَبيله الإجتهادفَلُوأَن قومااجتهدوا فَلم يرَوا الْهلَال إلَّا بعد ثَلَاثِينَ فَلم يفطروا حَتَّى استوفواالْعدَد ثمَّ ثَبت عِنْدهم أَن الشَّهْر كَانَ تسعا وَعشْرين فَإِن صومهم وفطرهم مَاض وَلَا شَيْء عَلَيْهِم من وزر أَو عتب وَكَذَلِكَ فِي الْحَج إِذَا أَخطأوا يَوْم عَرَفَة فَإِنَّهُ لَيْسَ عَلَيْهِم إِعَادَته ويجزئهم أضحاهم ذَلِك وَإِنَّمَا هَذَا تَخْفيف من الله سُبْحَانَهُ ورفق ويجزئهم أضحاهم ذَلِك وَإِنَّمَا هَذَا تَخْفيف من الله سُبْحَانَهُ ورفق بعياده 264

ترجمہ: "اجتہادی امور میں لوگوں کی خطامعفو عنہ ہے، اگر ایک قوم نے چاند دیکھنے کی کوشش کی اور چاندان کو تیس تاریخ سے قبل نظر نہیں آیا، اور انہوں نے افطار تیس کاعد د مکمل کرنے کے بعد کیا، پھر بعد میں بیہ ثابت ہوا کہ مہینہ انیتس دن ہی کا تھا، تو انکاروزہ اور عید درست ہو گئے، اور ان پر کوئی گناہ اور عتاب نہیں ہے، یہی حکم حج کا بھی ہے، اگر عرفہ کے دن لوگوں سے غلطی ہو جائے تو ان پر اس کا عادہ واجب نہیں ہے، اور ان کی قربانی درست ہوگی، یہ اللہ کی جانب سے بندوں کے لئے واجب نہیں ہے، اور ان کی قربانی درست ہوگی، یہ اللہ کی جانب سے بندوں کے لئے واجب نہیں ہے، اور ان کی قربانی درست ہوگی، یہ اللہ کی جانب سے بندوں کے لئے واجب نہیں ہے، اور ان کی قربانی درست ہوگی، یہ اللہ کی جانب سے بندوں کے لئے

تنخفیف اور سہولت ہے"

 $<sup>^{263}</sup>$  سنن أبي داود ج  $^{260}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{40}$ 

<sup>264-</sup> معالم السنن وهو شرح سنن أبي داود ج 2 ص 95 المؤلف : أبو سليمان أحمد بن محمد الخطابي البستي (288هـ) الناشر : المطبعة العلمية – حلب الطبعة الأولى 1351 هـ – 1932 م يتوافق مع المطبوع صفحات فقط

## جنابت میں تیمم کامسکلہ

(۲) ایک سفر میں حضرت عمر وبن العاص اُّاور حضرت عمر فاروق اُساتھ تھے، جنابت کے مسکلے پر دونوں میں اختلاف رائے ہوا، حضرت عمر وبن العاص کی رائے یہ تھی کہ اگر جنبی کو ٹھنڈ ک سے نقصان پہنچنے کا خطرہ ہو، تواس کے لئے تیم کی گنجائش ہے، اس لئے کہ قر آن میں یہ ہدایت کی گئی ہے کہ:

لا تلقوا بايديكم الى التهلكة الآية 265

ترجمه: اینے ہاتھ ہلاکت میں نہ ڈالو"

اور آیت کریمہ: او لامستم النساء "میں جنابت بھی داخل ہے

جب کہ حضرت عمر فاروق گئی حال میں جنبی کے لئے جواز تیم کے قائل نہ تھے، وہ" اولا مستم النساء" میں جنابت کو داخل نہیں مانتے تھے "۔۔۔۔ حضور صَلَّى لَلْيَّاتِم کے سامنے دونوں حضرات کا موقف آیا اور آپ نے کسی پر آیت کریمہ سے مذکورہ استنباط پر نکیر نہیں فرمائی 266۔

(۷) نسائی نے حضرت طارق سے نقل کیاہے کہ ایک شخص کو جنابت پیش آئی اور اس کی وجہ سے اس نے نماز نہیں پڑھی ، اس نے حضور صَّالِیَّا یُّمِیْ کے سامنے اس کا ذکر کیا، تو حضور صَّالِیْا یُّمِیْ نے اس کی تصویب فرمائی ، اس کے بعد حضور صَّالِیْا یُّمِیْ کے سامنے ایک اور شخص حاضر ہوا اور اس نے اپنا قصہ عرض کیا کہ اسے جنابت پیش آئی تواس نے تیم کر کے نماز اداکر لی، حضور صَّالِیْا یُمِیْ نے اس کی بھی تصویب فرمائی 267

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup>-البقرة: ۱۹۵

<sup>266-</sup> الجامع الصحيح (رواه البخارى فى ترجمة الباب) ج 1 ص 130 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 \*عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 9 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية – القاهرة ، 1385 المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب الطبعة الثانية ، 1406 – 1986 تحقيق : عبدالفتاح أبو غدة عدد الأجزاء

اس کے کسی جانب کی تغلیظ و تنکیر سے ہر ممکن احتر از کیا گیاہے۔

## قر آن و حدیث میں جزوی تفصیلات نہیں ہیں

## صحابہ فروعی سوالات سے پر ہیز کرتے تھے

صحابہ کرام اسلام اور پیغیبر اسلام سُلُّا اَلَیْا کے مزاج سے پوری طرح واقف ہے، یہی وجہ تھی کہ وہ حضور سَلُّا اِلَیْا اِلَّمِی سے خواہ مُخواہ کے فروعی سوالات نہیں کرتے تھے، بلکہ حضور سَلُّا اِلَیْا اِلَیْ طبیعت سے جتنی باتیں ارشاد فرماد سے انہی پر وہ قناعت کر لیتے تھے، انہیں علم کی طلب ضرور تھی، وہ پیاس بھی رکھتے تھے، اسی لئے ان کی خواہش ہوتی تھی کہ کوئی دیہاتی مجلس نبوی میں حاضر ہو، اور سوالات کرے، تو نئی معلومات حاصل ہوں، لیکن خود سوالات کرنے کی ان میں ہمت نہیں تھی، وہ اس معاملہ میں کافی مختاط تھے اور سوائے ضروری ماتوں کے وہ سوالات سے گریز کرتے تھے۔ قرآن نے ان کا ایک عمومی مزاج بنایا تھا:

یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْیَاءَ إِنْ تُبْدَ لَکُمْ تَسُؤْکُمْ الآیة 268 " " تم ان چیزوں کے بارے میں سوالات نہ کرو کہ اگر کھول کر بیان کر دی جائیں تو تم کو بُری معلوم ہو"

قر آن نے بنی اسرائیل کی وہ منفی تصویر بھی سامنے رکھی تھی جس میں انہوں نے ایک واقعہ قتل کی تحقیق کے لئے بقر ہسے متعلق بہت سی ناخو شگوار جزئیات حضرت موسیؓ سے دریافت کرنے کی کوشش کی تھی،اور جس کی ان کوسخت سزاملی تھی<sup>269</sup>۔

ہم عبادت جس کو دین کاستون قرار دیا گیا تھا، اور جس کو ہر روز پانچ مرتبہ کئی کئی رکعتیں ادا کرنی تھیں ، لیکن صحابہ ٹنے بھی حضور مُٹائٹی ہم سے یہ دریافت نہیں کیا کہ اس میں فرائض کتنے ہیں، اور واجبات و مستحبات کتنے ؟ اور کس عمل کے ترک سے نماز باطل ہوتی ہے ؟ اور کس کے ترک سے فاسد ؟ وہ صرف اس فرمان نبوی کے پابند تھے:

صلوا كما رأيتموني اصلي<sup>270</sup>

"نماز پڑھوجس طرح مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو"

ﷺ کی حال وضو، عنسل، نماز، زکوۃ،روزہ، جج اور دیگر انواع خیر کاہے، ان کے ارکان، شر الطو آداب بیان کئے گئے، کمروہات، مفسدات اور مباحات بھی مقرر کئے گئے، لیکن کسی بھی امر کی ساری تفسیلات و جزئیات ذکر نہیں کی گئیں، جن کو جامع مانع تعریف کانام دیا جاسکے، جزئیات و تفسیلات کی تعیین و تعلیق امت کے اجتہاد پر چھوڑ دیا گیا، اگر کسی نے حضور صَّالَ اللّٰیا ہِ اسلام کی اور کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے عموماً اس کو ایساجو اب دیا جو اصولی ہوتا، یا کلیات کی جانب راجع ہوتا، ایسے مسائل بہت تھوڑ ہے ہیں، جن سے عموماً سے مسائل بہت تھوڑ ہے ہیں، جن

<sup>268</sup>\_المائدة: ١٠١

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> بقرة ٦٦ تا٢٢

<sup>270-</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج2 ص 298 المؤلف: أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق: الناشر: مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة: الطبعة: الأولى. 1344 هـ عدد الأجزاء: 10

کی جزئیات و تفصیلات کچھ عارضی اسباب کی بناپر آپ نے بیان فرمائیں، ورنہ حضور صُلُّ اللَّیْ آکا کا طرزیہ نہیں تھا 271 ہے جہوں اعضاء کا دھونا ضروری قرار دیا گیا، لیکن دھونے کی کوئی الیی جامع مانع تعریف نہیں بتائی گئی، جس سے معلوم ہو کہ ''دولک'' یعنی مل کر دھونا، پانی بہانا، دھونے کی حقیقت میں داخل ہے یا نہیں ؟ پانی کی مطلق اور مقید کوئی تقسیم نہیں کی گئی، کنواں، تالاب اور نہر اور ندی کی جدا گانہ تفصیلات بیان نہیں ہوئیں، جب کہ ایسا نہیں ہے کہ عہد نبوی میں لوگ ان چیزوں سے دوچار نہیں ہوتے تھے اور لوگوں کو نہیں ہوئیں، جب کہ ایسا نہیں ہے کہ عہد نبوی میں لوگ ان چیزوں سے دوچار نہیں ہوتے تھے اور لوگوں کو ان مسائل کی ضرورت نہیں پڑتی تھی، کسی سائل نے "بئر بضاعة "کامسکلہ پوچھ لیا اور کسی نے صحر او بیا بانوں کا کوئی تھم دریافت کیا (حدیث قالتین) تو ایسا جو اب دیا جو اس کی فہم و فراست اور عرف و عادات کے موافق ہو اور تفصیلات سے سکوت فرمالیا۔ اس لئے حضرت سفیان توری فرماتے تھے کہ ''ماوجد نافی امر الماء الاسعة ''

ہے۔ کی کرے؟ توجواب کیا کہ اس کے کپڑے پر حیض کاخون لگ جاتا ہے، کیا کرے؟ توجواب میں صرف یہ ارشاد ہوا:

حُتِيهِ ثُمُّ اقْرُصِيهِ بِالْمَاءِ ثُمُّ رُشِيهِ وَصَلِّى فِيهِ 273 ترجمہ: کھرچو پھریانی چھڑ کو اور پھر اسی کپڑے میں نماز اداکرو"

باقی اس سے متعلق دیگر تفصیلات سے آپ نے سکوت فرمایا۔

المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي  $^{271}$ عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص $^{10}$ 

عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص10 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي  $^{272}$ 

الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 1 ص 254 حديث غبر 138 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمى الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5

اس پر تحری واجب ہے، اور اگر مختلف اشخاص کا مختلف سمتوں کی طرف رجحان ہو، اور ہر شخص اپنی تحری کے مطابق نماز پڑھے، توسب کی نماز درست ہوگی، جب کہ فی الواقع قبلہ کسی ایک جانب ہی ہوگا۔

غرض اجتهاد اس امت کا خاصہ ہے ، اور اس کا لاز می نتیجہ فروعی اختلاف ہے ، اور روایات و واقعات بتاتے ہیں کہ اجتهادی اختلاف کی کسی صورت پر کوئی نکیر نہیں کی گئی ، بلکہ اس میں ہمیشہ توسع کوراہ دی گئی ، اس سے اندازہ ہوتا کہ اجتہادی مسائل میں حق کو دونوں جانب دائر رکھا گیا ہے ، اور کسی جانب تغلیط کی نسبت پہندیدہ نہیں ہے ، 'جزیل المواہب'' میں علامہ جلال الدین سیوطی ؓ نے لکھا ہے:

وقدوقع الاختلاف في الفروع بين الصحابة رضى الله تعالى عنهم وهم خير الأمة فما خاصم أحدمنهم أحداو لاعادى أحدأحدا ولا نسب أحد إلى أحد خطأ ولا قصورا والسر الذي أشرت إليه قداستنبطته من حديث (أن اختلاف هذه الأمةر حمة لهاوكان اختلافالأمم السابقةعذابا وهلاكا) فعرف بذلك أن اختلاف المذاهب في هذه الملة خصيصة فاضلة لهذه الأمة وتوسيع في هذه الشَّريعة السمحة، السهلة فكانت الأنبياء صلوات الله عليه يبعث أحدهم بشرع واحدوحكم واحدحتى أنه من ضيق شريعتهم لم يكن فيها تخيير في كثير من الفروع التي شرع فيها التخيير في شريعتنا كتحريم عدم القصاص في شريعة اليهود وتحتم الدية في شريعة النصاري و هذه الشريعة وقع فيها التخيير بين أمرين شرع كل منهما في ملة كالقصاص والدية فكأنها جمعت بين الشرعين معا وزادت حسنا بشرع ثالث وهو التخيير، ومن ذلك مشروعية الاختلاف في الفروع فكانت المذاهب على اختلافها كشرائع متعددة كل مأمور به في هذه الشريعة فصارت هذه الشريعة كأنها عدة شرائع بعث النبي صلى الله عليه وسلم بجميعها 274"

ترجمہ: فروع میں صحابہ کے در میان اختلاف ہوا، حالا نکہ وہ خیر امت تھے، مگر ان میں سے کسی نے کسی سے کوئی مخاصمت نہیں رکھی ، اور نہ دشمنی قائم کی ، نہ کسی

<sup>---------</sup>حواشی \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ حواشی

<sup>274-</sup> خلاصة التحقيق للشيخ عبد الغني نابلسي ٨

نے کسی کی طرف قصور و خطاکی نسبت کی ، اور اس میں راز وہی ہے ، جس کی طرف میں نے اشارہ کیا کہ حدیث سے مستنبط ہو تا ہے کہ اس امت کا اختلاف اس کے لئے رحمت ہے جب کہ گذشتہ امتوں کا اختلاف ان کے لئے عذاب اور ہلاکت تھا، اس سے معلوم ہوا کہ ملت اسلامیہ میں مذاہب کا اختلاف اس امت کا خصوصی امتیاز اور اس خوشگوار اور آسان شریعت کی توسیع ہے ، پہلے انبیاءور سل کو ایک شریعت اور اس خوشگوار اور آسان شریعت کی توسیع ہے ، پہلے انبیاءور سل کو ایک شریعت اور ایک شریعت میں اتنی تنگی تھی کہ اکثر ان فروعات میں بھی کوئی تخییر نہیں ملتی ، جن میں ہمارے یہاں تخییر ملتی ہے ، مثلاً شریعت یہود میں قصاص نہ لینا حرام تھا۔ نصاری کی شریعت میں دیت ہی لازم مثلاً شریعت یہود میں قصاص نہ لینا حرام تھا۔ نصاری کی شریعت میں دیت ہی لازم مثلی شریعت میں مامور بہ ہیں فقیہ مختلف شریعت میں مامور بہ ہیں فقیہ مختلف شریعت میں مامور بہ ہیں ، گویاخو د نبی کریم مثلاً شریعت میں مامور بہ ہیں ، گویاخو د نبی کریم مثلاً شریعت میں مامور بہ ہیں ، گویاخو د نبی کریم مثلاً شریعت میں اور یہ تمام مذاہب اس شریعت میں مامور بہ ہیں ، گویاخو د نبی کریم مثلاً شریعت میں اور یہ تمام مذاہب اس شریعت میں مامور بہ ہیں ، گویاخو د نبی کریم مثلاً شریعت میں ان شریعتوں کو لے کر مبعوث ہوئے "۔

# فی الواقع علم الهی کے لحاظ سے اجتہادی اختلاف کا تجزیہ

البتہ اگر اجتہادات کا تجزیہ اس بنیاد پر کیاجائے کہ کیا فی الواقع بھی شارع کی یہی مرادہے؟ کیا یہی علت شارع کی نگاہ میں بھی مدار تھم ہے؟ یا علم الہی میں اس کے سواکوئی دوسرا معنی وعلت مقصود ہے؟ اس لخاظ سے غیر متعین طور پر کسی ایک ہی کو مصیب مانا جاسکتا ہے، اس لئے کہ علم الہی میں کسی تھم کی کوئی ایک ہی بنیاد ہو سکتی ہے، فوائد ومصالح میں تعد د ممکن ہے، مگر علتوں میں نہیں، لیکن اگر اس نقطہ نگاہ سے دیکھا جائے کہ نبی کریم مُنَّ اللّٰیٰ اللّٰ فی ایک الله بنیاد ہو سکتی ہے، فوائد ومصالح میں تعد د ممکن ہے، مگر علتوں میں نہیں، لیکن اگر اس نقطہ نگاہ سے دیکھا جائے کہ نبی کریم مُنَّ اللّٰہ اللّٰ فی الله بند کیا ہے کہ اگر نصوص یاان کے مفاہیم میں اختلاف ہو جائے تو وہ اجتہاد اور حقیقت حق تک رسائی کی ممکنہ کو شش کے لئے مامور ہیں،۔۔۔ اس وقت اگر مجتہدین میں اختلاف ہو تا ہے تو چو نکہ ہر ایک نے حضور مُنَّا اللّٰہ کے اگر اور اس کے اجتہاد نے جو راستہ اس کو طریق پر اپنے فرائض کی شخمیل کی ہے، اس لئے ہر ایک صواب پر ہے، اور اس کے اجتہاد نے جو راستہ اس کو دکھایا ہے، اس کی اتباع اس پر واجب ہے، جیسا کہ اند هیر کی رات میں اشتباہ قبلہ کے وقت تحری میں اختلاف دکھایا ہے، اس کی اتباع اس پر واجب ہے، جیسا کہ اند هیر کی رات میں اشتباہ قبلہ کے وقت تحری میں اختلاف

کی صورت میں ہر ایک کو اپنی تحری پر عمل کر ناواجب ہے، اس لئے کہ تھم اسی وقت واجب ہو تاہے جب کہ وہ چیز پائی جائے جس پر وہ معلق ہے، اشتباہ قبلہ کے وقت ادائے صلوۃ کا تھم تحری پر معلق ہے، اس لئے تحری کے مطابق نماز کی دائیگی واجب ہے۔۔۔۔نابالغ بچے کی تکلیف بلوغ پر معلق ہے اس لئے بلوغ کے وقت اس کی تکلیف واجب ہوگی، اسی طرح اختلاف نصوص، اختلاف معانی یانص کی عدم موجو دگی کی صور توں میں تھم اجتہاد کے مطابق تھم واجب ہوگا۔

حضرت شاه ولى الله محدث و بلوى نے اس اہم كلت كى طرف ان الفاظ على اشاره فرمايا: وَإِذَا كَانَ الْأَمْرِ عَلَى ذَلِكَ فَفِي كَلَ اجْتِهَاد مقامان أحدهما أَن صَاحب الشَّرْعِ هَلَ أَرَادَ بِكَلَامِهِ هَذَا الْمَعْنى أَو غيره وَ هَلَ نصب هَذِه الْعَلَّة مدارا فِي نفسه جين مَا تكلم بالحكم الْمَنْصُوص عَلَيْهِ أَو لَا فَإِن كَانَ التصويب بِالنّظرِ إِلَى هَذَاالْمقام فاحد الْمُجْتَهدين لَا لعَينه مُصِيب دون الآخر وَتَانِيهما أَن من فاحد اللهُجْتَهدين لَا لعَينه مُصِيب دون الآخر وَتَانِيهما أَن من جملة أَحْكَام الشَّرْعِ أَنه صلى الله عَلَيْهِ وَسلم عهد إلَى أمته صَريحًا أَو دلالة أنه متى اختلف عَلَيْهِ منصوصه أَو اختلف عَلَيْهِم نصوصه أَو اختلف عَلَيْهِم مَعاني نص من نصوصه فهم مأمورون بالإجتهاد واستفراغ الطّاقة فِي معرفة مَا هُوَالْحق من ذَلِك فَإِذَا تعين عِنْد مُتَى مُجْتَهد شَيْء من ذَلِك وَجِب عَلَيْهِ اتّباعه كَمَاعهد إلَّيْهم أَنه مَتى ويصلوا إلَى جِهة وقع تحريهم عَلَيْها فَهَذَاحكم علقه الشَّرْع بوجُود التَّحَرِّي كَمَا علق وجوب الصَّلَاة بِالْوَقْتِ وكما علق تَكْلِيف الصَّبي بِبُلُوغِهِ وَحِوب الصَّلَة بِالْوَقْتِ وكما علق تَكْلِيف الصَّبي بِبُلُوغِهِ وَحِوب الصَّلَاة بِالْوَقْتِ وكما علق تَكْلِيف الصَّبي بِبُلُوغِهِ وَحِوب الصَّلَة بِالْوَقْتِ وكما علق تَكْلِيف الصَّبي بِبُلُوغِهِ وَحِوب الصَّلَة بِالْوَقْتِ وكما

-----

# عامی کے لئے مجتهد کی تقلید واجب ہے

 $<sup>^{275}</sup>$ عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 10 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية – القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب

ہے اور ان پر اس کے مطابق عمل کرنالازم ہے ، لیکن وہ عامی جو کتاب و سنت نہیں جانتا اور نہ اس میں نصوص کے تنتج اور ان کے فہم واستنباط کی صلاحیت ہے ، اس کے لئے کیاراہ عمل ہوگی ؟

### آیات سے استدلال

ایسے اشخاص کے لئے خود قر آن نے ایک محفوظ راہ عمل متعین کر دی ہے:

سورة انبياء ميں ارشادى:

فاسئلو اهل الذكر ان كنتم لا تعلمون (٧)

"اگرتم نہیں جانتے تو جاننے والے سے یو حجو"

یہ آیت شان نزول کے اعتبار سے اگر چہراہل کتاب کے بارے میں ہے، لیکن تفسیر کے عام ضابطہ

کے مطابق اعتبار عموم الفاظ کا ہوتا ہے۔

(۲) سورهٔ نساء میں ارشاد ہے:

"يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِمِنكُمْ (٥٩) ترجمه: العالى الله الرادراس كرسول كي اطاعت كرواور الله اولى الامركى"

ظاہر ہے کہ اولی الامر کی اطاعت کا حکم انہی لوگوں کے لئے ہے جو اولی الامر نہیں ہیں ، اولوالامر کے بارے میں مفسرین کی ایک بڑی جماعت ہے کہ اس سے مر اد علماء مجتهدین ہیں ، حضرت عبد اللہ بن عباس ، حضرت عبد اللہ بن عباس ، حضرت عطاء بن ابی ربائح ، حضرت عطاء بن ابی ابی ربائح ، حضرت عطاء بن ابی السائب اور حضرت ابو العالیہ سے بہی تفسیر منقول ہے (ابن جریر) ، امام رازی نے تفسیر کبیر میں اسی کو رائح قرار دیاہے 276۔

#### (۳) سوره نساء ہی میں ارشاد ہے:

"وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ

<sup>276-</sup> تفسير الفخر الرازي ، المشتهر بالتفسير الكبير و مفاتيح الغيب ج 5 ص 249المؤلف : أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى : 606هـ)

مِنْهُمْ ''(۸۳)

"اور جب ان کے پاس امن یاخوف کی کوئی بات آتی ہے تواس کو پھیلاتے ہیں، اگر وہ اوپ الامر کی طرف مر اجعت کرتے تو وہ لوگ جانتے جن میں استنباط کی صلاحیت ہے۔

یہ آیت بھی اگرچہ خاص واقعہ سے متعلق ہے ، لیکن عموم الفاظ کے اعتبار سے یہاں اہل علم کی طرف مر اجعت کا ثبوت ملتا ہے ، چنانچہ امام رازیؓ نے تفسیر کبیر میں اور امام ابو بکر جصاص میں نے احکام القر آن میں اس سے تقلید کی مشر وعیت پر استدلال کیا ہے 277 ۔

### روایات سے استدلال

احادیث میں بھی عام لوگوں کے لئے اہل علم کی طرف مراجعت کا تھم موجود ہے ، صحابہ اور خلفائے راشدین کی تقلیدوا تباع کے بارے میں آپ نے بارہا توجہ دلائی ، بھی فرمایا:
\* عَلَیْکُمْ بِسُنَّتِی وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِینَ الْمَهْدِیِّینَ مِنْ بَعْدِی وَعَضُّواعَلَیْهَا
بالنَّوَاجِذِ 278

''تم پر میری سنت اور ہدایت یافتہ خلفاء راشدین کی سنت کی پیروی لازم ہے ، ان کو دانتوں سے پکڑو'' دانتوں سے پکڑو'' کبھی فرمایا:

-------واشى \_\_\_\_\_

تفسير الفخر الرازي ، المشتهر بالتفسير الكبير و مفاتيح الغيب ج 5 ص 303 المؤلف : أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى : 606ه) أحكام القرآن ج 2 ص 271 المؤلف : أحمد بن علي أبو بكر الرازي الحصاص الحنفي (المتوفى : 370هـ) المحقق : عبد السلام محمد علي شاهين الناشر : دار الكتب العلمية بيروت – لبنان الطبعة : الطبعة الأولى، 1415هـ/1994م عبد على الآثارج 3 ص 223 حديث نمبر : 1186 المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى : 321هـ) تحقيق : شعيب الأرنؤوط الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى – 1415 هـ ، 1494 م

\*ما انا عليه و اصحابي279

میرے اور میرے صحابہ کی راہ (راہ ہدایت ہے)

اور تبھی شخصی تغین کے ساتھ اتباع کا حکم فرمایا:

\*انی لاادری ما بقائی فیکم فاقتدو ابالذی من بعدی ابی بکرو عمر رضی الله عنهما 280

مجھے نہیں معلوم میں کتنے دن تمہارے اندر رہوں گا،اس لئے میرے بعد ابو بکر وعمر ۔

کی اقتدا کرو۔

اللہ صحیح بخاری میں ہے کہ بعض صحابہ جماعت میں دیر سے آنے لگے تھے، تو آپ نے ان کو جلدی

آنے اور اگلی صفوں میں نماز پڑھنے کی تاکید فرمائی اور بیرار شاد فرمایا:

ائتموابی و لیأتم بکم من بعد کم 281

"تم میری اقتدا کرواور بعد والے تمہاری اقتدا کریں"

اس کاایک مطلب توبیہ ہے کہ اگلی صفول کے لوگ آپ کو دیکھ کر آپ کی اقتدا کریں، لیکن اس کاایک دوسرامطلب یہ بھی ہے کہ صحابہ کرام آنحضرت کی نماز کو اچھی طرح دیکھ لیس، کیوں کہ آنے والی نسلیں صحابہ کی تقلید واتباع کریں گی۔

279- الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص 26 حديث نمبر: 2641 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5

280-رواه الترمذي، وابن ماجه واحمد (مشكوة مع المرقات ۵۴۹/۵) باب مناقب ابي بكر وعمر-

281 – بخاري كتاب الصلوة ، ١/ ٩٩

لیکن بیه خیال بالکل غلط ہے۔ صحیح بخاری میں حضرت اسو دبن زید کی روایت ہے:

اتانا معاذ بن جبل باليمن معلماً وامير افسألناه عن رجل توفى وترك ابنته واخته فاعطى الابنة النصف والاخت النصف و282 ترجمه: بهارے پاس معاذ بن جبل معلم اور امير بن كر آئ، تو ہم نے ان سے مسله دريافت كياكه ايك شخص كا انقال ہو گيا اور اس نے اپنے ورثه ميں ايك بيني اور ايك

بہن کو چیوڑا، تو حضر ت معاذّ نے بٹی کو نصف اور بہن کو نصف حصہ دیا''

اس سے صاف واضح ہے کہ وہ بحیثیت مفتی کے فتوی دیتے تھے اور زیر بحث مسکے میں انہوں نے اپنے فتوی کی کوئی دلیل بھی بیان نہیں فرمائی، اور اہل یمن نے اس کو محض ان کی اتباع میں قبول کر لیا۔

عہد صحابہ کے واقعات سے استدلال

عہد صحابہ میں بھی تقلید واتباع کا ثبوت ملتاہے۔

ا۔ مؤطا امام مالک میں روایت ہے کہ حضرت عمر ؓنے حضرت طلحہؓ کو حالت احرام مین رنگین کپڑا پہنے ہوئے دیکھا، تو ان پر اعتراض کیا، انہوں نے جو اب دیا کہ اس رنگ میں خوشبو نہیں ہے، اس پر حضرت عمر ؓنے فرمایا:

انكم ايها الرهط ائمة يقتدى بكم الناس فلو ان رجلاً جاهلاً رائ هذا الثوب لقال ان طلحةبن عبد الله قد كان يلبس الثياب المصبغة في الاحرام فلا تلبسوا ايها الرهط شئيامن هذه الثياب المصبغة 283

ترجمہ: آپ حضرات لوگوں کے مقتد ااور پیشواہیں، اگر کوئی جاہل شخص اس کپڑے کو دیکھ لے تو کہے گا کہ طلحہ بن عبد اللہ احرام کی حالت میں رنگین کپڑے پہنتے تھے، اس لئے آپ حضرات اس طرح کا کوئی رنگین کپڑ ااستعال نہ فرمائیں۔

<sup>282 –</sup> بخارى شريف كتاب الفرائض باب ميراث البنات، ٩٧/٢

<sup>283-</sup>مند احمه ا/ ۱۹۲، احادیث عبد الرحمن بن عوف

اس میں شخصی اور غیر شخصی دونوں طرح کی تقلید شامل ہے۔ اہل مدیبنہ کی تقلید شخصی

۲۔ صحیح بخاری میں حضرت عکر مہ سے روایت ہے:

کہ اہل مدینہ نے حضرت ابن عباسؓ سے اس عورت کا مسئلہ دریافت کیا جس کو طواف کے بعد حیض آ جائے، حضرت ابن عباسؓ نے جواب دیا،وہ جاسکتی ہے،اس پر اہل مدینہ نے کہاہم حضرت زیدؓ کا قول حیور ؓ کر آپ کا قول اختیار نہیں کر سکتے 284

مند ابوداؤر طیالسی میں اہل مدینہ کے بیر الفاظ منقول ہیں: لانتا بعک یا ابن عباس و انت تخالف زیداً <sup>285</sup>

حضرت ابوموسی اشعری ٹے تقلید کی تلقین کی

س صحیح بخاری میں حضرت ہذیل بن شر حبیل ؓ سے مروی ہے کہ حضرت ابوموسی اشعری ؓ سے پھے لوگوں نے ایک مسکلہ دریافت کیا، انہوں نے جو اب تو دے دیا مگر ساتھ ہی ہے بھی فرمایا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ سے بھی پوچھ لینا، چنانچہ وہ لوگ حضرت ابن مسعود ؓ کے پاس گئے، اور حضرت ابوموسی اشعریؓ کی رائے بھی ذکر کردی، حضرت ابن مسعود ؓ نے جوفتوی دیاوہ فتوی حضرت ابوموسیؓ سے حضرت ابن مسعود ؓ کے فتوی کاذکر کیا، تو انہوں نے فرمایا:
لوگوں نے حضرت ابوموسیؓ سے حضرت ابن مسعود ؓ کے فتوی کاذکر کیا، تو انہوں نے فرمایا:
"لاتسئلونی مادام ہذا الحبر فیکم"

"جب تک حضرت ابن مسعود طبیسی شخصیت تمهارے در میان موجو دہے، مجھ سے کچھ

نه يو جيما كرو 286

284- فتح الباري ٣٦٨/٣ عمرة القاري، ١٨/٣ عمرة القاري، ١٤

<sup>285</sup>-مند ابوداؤد طیالسی ۳۲۹، ولیات ام سلیم <sup>۳</sup>

286 - صحيح بخاري كتاب الفرائض، باب الميراث ٢/ ٩٩٧

## سارے لوگ مذہب خلیفہ کے پیرو کار

٣- ازالة الخفاء ميں حضرت شاه ولى الله صاحب رقمطر از ہيں:

"وفی الجمله طریق مشاورت در مسائل اجتهادیه و تتنبع احادیث از مظان آل کشاده شد، مع بذابعد عزم خلیفه بر چیز بے مجال مخالفت نبود و بدون اسطلاع رائے خلیفه کارے رامصم نے ساختند لہذا دریں عصر اختلاف مذہب و تشتت آراء واقع نه شد، ہمه بریک مذہب متفق و بریک راہ مجتمع و آل مذہب خلیفه و رائے آل بود، روایت حدیث و فتوی و قضاء و مواعظ مقصور بود در خلیفه

ترجمہ: فی الجملہ اجتہادی مسائل اور احادیث کے تتبع میں مشاورت کا راستہ کھلاتھا ،اس کے باجود کسی چیز کے متعلق خلیفۃ المسلمین کے فیصلہ کے بعد کسی کو مخالفت کی مجال نہ تھی ، اور خلیفہ کی رائے کے بغیر کسی کام کا حتمی فیصلہ نہیں ہو سکتا تھا اسی کے اس دور میں مذاہب و آراء کا اختلاف و قوع پذیر نہ ہوا تھا، سارے لوگ ایک ہی مذہب پر متفق اور ایک ہی راہ پر مجتمع تھے اور وہ تھا خلیفہ کا مذہب اور اس کی رائے ، روایت حدیث، فتوی اور قضاء اور وعظ و نصیحت سب کچھ خلیفہ کے لئے خاص تھا"۔

شاہ صاحب کی عبارت سے پہتہ چلتا ہے کہ عہد صحابہ میں ایک ایسادور بھی آیا تھا، جب کہ سارے لوگ بشمول صحابہ شخصی طور پر خلیفہ کے مقلد و پیر و کار تھے اور ان کی موجود گی میں کسی دوسرے مذہب و رائے کی گنجائش نہ تھی۔

# عمروبن میمون کی تعلیم

۵-ابوداوَد میں حضرت عمروبن میمون گی روایت ہے، فرماتے ہیں: قدم علینا معاذ بالیمن رسول رسول الله..... فا لقیت محبتی

<sup>287</sup>-ازالة الخفاء مقصد دوم،احسن الفتاوي ا / ۱۵

عليه فمافار قته حتى دفنته بالشام ميتا ثم نظرت الى افقه الناس بعده فاتيت ابن مسعو دفلز مته حتى مات الحديث <sup>288</sup>

"جب معاذبن جبل یمن میں رسول الله مُنگاتیکی کمائندہ بن کر تشریف لائے تو میں نے ان سے محبت کی اور اس وقت تک جدانہیں ہوا، جب تک کہ ان کوشام میں دفن نہ کر لیا، اس کے بعد میں نے دیکھا کہ اب سب سے بڑے فقیہ کون ہیں؟ تو حضرت عبد الله بن مسعود گائے یاس آیا اور ان کی خدمت میں ان کی وفات تک رہا۔

# حضرت ابن مسعوراً نے تقلید کی تلقین فرمائی

#### (۲)حضرت عبدالله ابن مسعودٌ فرماتے تھے:

من كان منكم متأسيا فليتأس باصحاب محمد صلى الله عليه سلم فانهم كانوابر هذه الامة قلوباً و اعمقها علماً واقلها تكلفاً و اقومهاهدياً و احسنها حالاً قوماً اختارهم الله لصحبة نبيه و اقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم و اتبعوا في آثارهم فانهم كانوا على الهدى المستقيم 289

ترجمہ: ''جس کو اقتدا کرنی ہو وہ حضور اکرم مَنگانیائی کے صحابہ کی اقتدا کرے اس لئے کہ وہ اس امت میں سب سے نم نکلف کہ وہ اس امت میں سب سے کم نکلف والے، سب سے کم نکلف والے، مضبوط سیرت و کر دار اور اچھے حالات کے حامل تھے، خد اتعالی نے ان کا انتخاب اپنے نبی مَنگانیائی کی صحبت اور اقامت دین کے لئے فرمایا تھا اس لئے ان کی قدر و منزلت بہچانو اور ان کے نقوش قدم کی اتباع کرو، اس لئے کہ وہ حق و ہدایت

اور سيدھے راستے پر تھے"

<sup>288-</sup> سنن أبي داودج 1 ص 165 حديث غبر :432 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup>- مشكوة شريف 1/٣٢٧

عقلي استدلال

اور عقلی طور پر بھی یہ بات سمجھ میں آتی ہے اس لئے کہ شریعت کے عرفان کے دوہی ذرائع ہیں،
نقل یا استنباط، نقل کے لئے ہر طبقہ کا ما قبل کے طبقات سے اتصال ضروری ہے، یعنی ہر بعد والا اپنے قبل والے سے دین حاصل کر تاہے، اسی طرح استنباط کے لئے متقد مین کے مذاہب کا علم ضروری ہے تا کہ خرق اجماع نہ ہو، غرض دونوں صور توں میں ان لوگوں پر اعتاد ضروری ہے، جو متقدم اور ماہر فن ہوں، دنیا کے ہر پیشہ کا حال یہی ہے کہ ماہر فن سے سکھا جاتا ہے، اس لئے جو شخص دین اور علم دین میں مہارت نہیں رکھتا اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان لوگوں پر اعتاد کر سے جن کو دین اور علم دین میں مہارت حاصل ہے، اسی لئے علماء نے ان لوگوں کے لئے جو اجتباد کی اہلیت نہ رکھتے ہوں تقلید کو واجب قرار دیا ہے، علامہ آمد گ کہتے ہیں:
العلم و من لیس لہ اہلیتہ الاجتہاد و ان کان محصلاً لبعض العلوم المعتبرہ فی الاجتہادویلز مہ انباع قول المجتہدین و الآخذ بفتو اہ عندالمحققین من الاصولیین وی

علامه ابن ہمام گابیان ہے:

غیر المجتُهد المطلق یلزمہ عند الجمہور التقلید 291 'جہور کے نزدیک غیر مجتمد مطلق کے لئے تقلیدلازم ہے ''۔

#### ایک وضاحت

 $<sup>^{290}</sup>$  - الاحكام للآمدى  $^{-290}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup>- تيسيراالتحرير ۲۲۴/۴۲

میں اجتہاد کی اس درجہ صلاحیت تونہ ہولیکن علوم ضروریہ میں مہارت کے نتیجے میں جزوی طور پر بعض مسائل پر نظر رکھتا ہو تو وہ اگر کسی مسّلہ میں اپنی تحقیق کی بناء پر کسی خاص رائے کو خلاف حدیث پاتا ہو تو اس کے لئے اس مسّلے میں اس رائے کی تقلید جائزنہ ہوگی، شاہ صاحب سکھتے ہیں:

إِنَّمَا يتم فِيمَن لَهُ ضرب من الإجْتِهَاد وَلَو فِي مَسْأَلَة وَاحِدَة وفيمن ظهر عَلَيْهِ ظهورابَينا أن النَّبِي صلى الله عَلَيْهِ وَسلم أَمْرِبِكَذَا أَو نهى عَن كَذَاوَأَنه لَيْسَ بمنسوخ إِمَّابِأَن يتتبع الْأَحَادِيث وأقوال الْمُخَالف والموافق فِي الْمَسْئلَة فَلايجد لَهَا الْأَحَادِيث وأقوال الْمُخَالف والموافق فِي الْمَسْئلَة فَلايجد لَهَا نسخا أوبِأن يرى جما غفيرا من المتبحرين فِي الْعلم يذهبون إلَيْهِ وَ يرى الْمُخَالف لَهُ لَا يحْتَج إِلَّا بِقِيَاس أواستنباط أو نَحْو نَلِك فَحِينَئِذٍ لَا سَبَب لمُخَالفة حَدِيث النَّبِي صلى الله عَلَيْهِ وَسلم إلَّا بنفاق خَفِي أو حمق جلي وَهَذَا هُوَ الَّذِي أَشَارَ إِلَيْهِ الشَّيْخ عَزالدين بن عبدالسَّلَام حَيْثُ قَالَ وَمن الْعجب العجيب أن عزالدين يقف أحدهم على ضعف مَأْخَذ إِمَامه بِحَيْثُ لَا يجد لضَعْفه مدفعا وَهُوَ مَعَ ذَلِك يقلده فِيهِ وَيتْرك من شهد الْكتاب وَالسَّنة والأقيسة الصَّحِيحَة لمذهبهم جمودا على تَقْلِيد إمَامه على تَقْلِيد

### تقليد بحيثيت شارح

پھر ائمہ مجتہدین کی تقلید کو شرک کہنے کی کوئی وجہ نہیں، اس لئے کہ قر آن کریم میں مذمت اس تقلید کی آئی ہے جو بحیثیت شارع کے ہو، اسی طرح جو جہالت کے باوجود تقلید آباء کے زمرے میں آتی ہو، جب کہ یہاں جو تقلید وا تباع زیر بحث ہے اس میں مجتہدین کی حیثت شارع کی نہیں بلکہ محض شارح کی ہوتی ہے، اور ہر شخص کے اندر چو نکہ اتنی صلاحیت نہیں ہوتی کہ قر آن و حدیث سے مسائل کو خود اخذ کر سکے، اس لئے ائمہ مجتہدین پر اعتماد کیا جاتا ہے، اور جو وہ سمجھے ہیں اور سمجھاتے ہیں، اسی کو منشاء الہی اور مر اور سول سمجھ کر واجب الا تباع مانا جاتا ہے۔ اس طرح ان ئمہ کی تقلید در اصل اللہ اور رسول کی تقلید ہے، ہم نہ انہیں سمجھ کر واجب الا تباع مانا جاتا ہے۔ اس طرح ان ئمہ کی تقلید در اصل اللہ اور رسول کی تقلید ہے، ہم نہ انہیں

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup>-عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 15 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية -- القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب

معصوم سمجھتے ہیں اور نہ واجب الاطاعت اور نہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ ان کے پاس فقہ کی وحی آتی ہے ، شاہ صاحب ؓ نے اس بات کو اس اند از سے ادا فرمایا ہے:

فَهَذَا كَيفَ يُنكره أحد مَعَ أَن الإستفتاء لم يزل بَين الْمُسلمين من عهد النَّبِي صلى الله عَلَيْهِ وَسلم وَلَا فرق بَين أَن يستفتي هَذَا دَائِما أَو يستفتي هَذَا حينا بعد أَن يكون مجمعا على مَا ذَكرْ نَاهُ كَيفَ لَا وَلم نؤمن بفقيه أيا كَانَ أَنه أوحى الله إلَيْهِ الْفِقْه وَفرض علينا طَاعَته وَأَنه مَعْصنُوم فَإِن اقتدينا بِوَاحِد مِنْهُم فَذَلِك لعلمنا أَنه عَالم بِكِتَاب الله وَسنة رَسُوله فَلَا يَخْلُو مَعْوله إِمَّا أَن يكون من صريح الْكتاب والسنة حسفهذا أَيْضا معزو إلَى النَّبِي الله وَلَي طريقه ظنون 293

# مذاہب اربعہ کی تخصیص کی وجہ

البتہ چوتھی صدی ہجری سے قبل تک مذاہب اربعہ کے علاوہ دوسرے مجہدین کی بھی تقلید کی جاتی تھی، لیکن دوسرے حضرات مجہدین کے مذاہب گردش ایام کے اثر سے پوری طرح محفوظ نہ رہ سکے اور نہ ان کے وہی اقوال و آ راء محفوظ رہ گئے، جو مذاہب اربعہ کی نہ ان کے پیروکاروں کی تعداد باقی رہی، اب ان کے وہی اقوال و آ راء محفوظ رہ گئے، جو مذاہب اربعہ کے کتابوں میں مختلف مناسبتوں سے مذکور ہوئے ہیں، اس لئے چوتھی صدی ہجری کے بعد ان مذاہب اربعہ کے سواکوئی مذہب باقی نہ رہا، اس لئے حکمت الہی سے تقلید شخصی کا انحصار انہی چار مذاہب میں ہو گیا، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؓ فرماتے ہیں:

وَلَمَا اندرست الْمذَاهِبِ الحقة إِلَّا هَذِهِ الْأَرْبَعَة كَانَ اتباعها اتباعها الله السوادالْأَعْظَم وَالْخُرُوجِ عَنْهَا خُرُوجًاعَن السواد الْأَعْظَم 294

علامه ابن خلدونٌ مقدمه میں فرماتے ہیں:

<sup>293\*</sup>عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 11 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية - القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب

<sup>294-</sup>عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد ص 10 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر : المطبعة السلفية - القاهرة ، 1385 تحقيق : محب الدين الخطيب

ووقف التلقيد في لامصار عند هؤلاء الاربعة و درس المقلدون لمن سواهم .... ولم يبق الانقل مذاهبهم وعمل كل مقلد بمذهب من قلده منهم ....وقدصار اهل الاسلام اليوم على تقليد هؤلاء الأئمة الاربعة 295

حضرت ملاجیون نے اس موقعہ پر بڑی اچھی بات لکھی ہے:

والانصاف أن انحصار المذابب في الأربعة و اتباعهم فضل البي و قبولية عند الله لا مجال فيم للتوجيبات والأدلة 296

یعنی انصاف بیہ ہے کہ مذاہب اربعہ کاانحصار اور ان کی اتباع فضل الہی اور منجانب

الله قبولیت کی علامت ہے،اس میں توجیہات و دلائل کی گنجائش نہیں ہے۔

حضرت مولاناعبد الحيّ لكصنوى "غيث الغمام" ميں لكھتے ہيں:

وفيم اشارة الى ان انحصار المسالك فى المذابب الأربعة المشهورة فى الاز منة المتاخرة امر الهى و فضل ربانى لا يحتاج الى اقامة الدليل عليه 297

اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ آج مشہور زمانہ مذاہب اربعہ میں مسالک کا انحصار ایک امر الہی اور فضل ربانی ہے جس پر دلیل قائم کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

# تقلید کے لئے مذہب واحد کی تعیین

اس لئے آئی شریعت پر عمل پیراہونے کی صورت بیہ کہ انہیں چار مذاہب میں سے کسی ایک مذہب کی تقلید کارواج تھا، لیکن مذہب کی تقلید کارواج تھا، لیکن مذاہب اربعہ کے ظہور اور ہو کی وہوس کے غلبہ کی وجہ سے دو سری صدی کے بعد ایک خاص مذہب کی تعیین ضروری ہوگئ اور آج بھی وہی واجب ہے۔ جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ٹنے لکھا ہے:

و بعد المأتین ظہر فیہم التمذهب للمجتهدین با عیا نہم وقل

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>-مقدمه ابن خلدون که ا

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> تفسيري احمدي ۲۹۷

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> فتح المبین ۱۳۸۸ مصنفه مولانا منصور علی خان مراد آبادی

من كان لا يعتمد على مذهب مجتهد بعينيه وكان هذا هو الواجب في ذلك الزمان <sup>298</sup>

# تقلید شخصی کے ترک سے دین کی تصویر بگڑ جائے گی

اس کئے کہ اب نہ وہ ورع واحتیاط رہی اور نہ وہ خوف خد اور جذبہ شخفیق حق باقی رہا، اگر آج اس بات کی تھلی آزادی دے دی جائے کہ جس مجتہد کا جاہو قول اختیار کر لو تو دین ایک تھلونا بن کر رہ جائے گا، کیوں کہ اکثر مجتہدین کے یہاں کچھ نہ کچھ منفر دا قوال ایسے ملتے ہیں جن کوخواہشات نفس کے لئے استعمال کیا جاسکتاہے، مثلاً امام شافعیؓ کے نز دیک شطرنج کھیلنا جائز ہے ، حضرت عبد اللہ بن جعفر ؓ کی طرف موسیقی کاجواز منسوب ہے ، حضرت قاسم بن محرّ کی طرف منسوب ہے کہ وہ بے سابیہ تصویروں کو جائز کہتے تھے ، مالکیہ میں امام سحنونؓ کی طرف اپنی زوجہ کے ساتھ وطی فی الدبر کاجواز منسوب ہے ، امام اعمشؓ سے منقول ہے کہ ان کے نز دیک روزہ کی ابتداء طلوع سمس سے ہوتی ہے ، ابن حزم ظاہری گامسلک بیہ ہے کہ جس عورت سے نکاح کاارادہ ہواسے بر ہنہ دیکھنا بھی جائزہے، نیز انہی کا مسلک بیہ ہے کہ اگر کسی عورت کو کسی مر دسے پر دہ کرنا مشکل ہو تواس کے لئے جائز ہے کہ اس بالغ مر د کواپنے پیتان سے دودھ پلادے،اس طرح حرمت رضاعت ثابت ہو جائے گی ، اور پر دہ اٹھ جائے گا ، اور حضرت عطاء ابن ابی ربائے کا مسلک بیہ ہے کہ اگر عبیر کا دن جمعہ کے روز آ جائے تواس دن ظہر اور جمعہ دونوں ساقط ہو جاتے ہیں،اصحاب ظواہر کی رائے بیہ ہے کہ جیمہ چیز وں( سوناجاندی، جو، گیہوں، تھجور اور نمک) کے سواتمام چیزوں میں سودی لین دین درست ہے وغیرہ۔ غرض اس طرح اگر کوئی شخص ایسے اقوال کو تلاش کر کے ان پر عمل شر وع کر دے توایک ایبادین تیار ہو جائے گاجس میں ہر ناکر دنی اور ناگفتنی کو دین کانام مل جائے گا، اسی لئے امام اوزاعی کا قول ہے کہ: من اخذ بنوادر العلماء خرج من الاسلام 299

<sup>298-</sup> الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص 70 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس – بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة

<sup>299-</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ج 4 ص 603 المؤلف : بدر الدين محمد بن عبد الله بن بحادر الزركشي (المتوفى : 794هـ) المحقق : محمد محمد تامرالناشر : دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة : الطبعة الأولى، 1421هـ / 2000م

جوعلاء کے تفردات کولے گاوہ اسلام سے خارج ہو جائے گا،

حافظ ابن حجرائن تلخيص الحبير مين حضرت معمر كا قول نقل كياہے كه:

عن معمر قال لو أن رجلا أخذ بقول أهل المدينة في استماع الغناء وإتيان النساء في أدبارهن ويقول أهل مكة في المتعة والصرف وبقول أهل الكوفة في المسكر كان شر عباد الله300

کہ اگر کوئی شخص غناسننے اور عور تول سے وطی فی الدبر کے مسکے میں اہل مکہ کا قول اور متعہ اور بیچ صرف میں اہل مدینہ کا قول اختیار کرے تو وہ سب سے بدترین شخص

-4

# تقلید شخصی واجب لغیرہ ہے

اسی لئے علماء نے چوتھی صدی ہجری کے بعد تقلید شخصی کو واجب قرار دیا، حضرت شاہ ولی اللہ صاحب علماء کے اس فیصلہ کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

وكان هذا هو الواجب في ذلك الزمان 301

\* إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول ج 2 ص 253 المؤلف : محمد بن علي بن محمد الشوكاني (المتوفى : 1250هـ) المحقق : الشيخ أحمد عزو عناية ، دمشق – كفر بطنا قدم له : الشيخ خليل الميس والدكتور ولي الدين صالح فرفور الناشر : دار الكتاب العربي الطبعة : الطبعة الأولى 1419هـ – 1999م عدد الأجزاء : 2

300- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبيرج 3 ص 398 المؤلف : أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى : 852هـ)الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة : الطبعة الأولى 1419هـ . 1989م. عدد الأجزاء : 4

301- الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص 70 المؤلف : أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر : دار النفائس – بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق : عبد الفتاح أبو غدة

رسالت میں واجب کر دیا گیا، اس کے بعد ان میں اضافہ نہیں ہو سکتا، لیکن واجب لغیرہ میں اضافہ ہو سکتا ہے ۔ وہ اس طرح کہ مقصود تو ایک واجب کی ادئیگی ہوتی ہے ، لیکن اگر اس واجب کی ادئیگی کا کسی زمانہ میں صرف ایک طریقہ رہ جائے تو وہ طریقہ واجب ہو جاتا ہے۔ مثلاً عہد رسالت میں احادیث کی حفاظت واجب تھی ، لیکن کتابت واجب نہ تھی ، کیوں کہ حفاظت حدیث کا فریضہ محض حافظہ سے بھی ادا ہو سکتا ہے ، لیکن بعد میں جب حافظوں پر اعتاد نہ رہاتو حفاظت حدیث کا کوئی طریقہ بجر کتابت کے باقی نہ رہا، اس لئے کتابت واجب ہوگئی ، اس طرح عہد صحابہ و تابعین میں غیر مجتهد کے لئے مطلق تقلید واجب تھی ، لیکن جب تقلید مطلق کاراستہ پر خطر ہو گیاتواں صرف تقلید شخصی ہی کو واجب قرار دیا گیا۔

قلت الواجب الأصل هو أن يكون في الأمة من يعرف الأحكام الفرعية من أدلتها التفصيلية أجمع على ذلك أهل الحق ومقدمة الواجب واجبة فإذا كان للواجب طرق متعددة وجب تحصيل طريق من تلك الطرق من غير تعيين وإذا تعين له طريق واحد وجب ذلك الطريق بخصوصه كما إذا كان الرجل في مخمصة شديدة يخاف منها الهلاك وكان لدفع مخمصته طرق من شراء الطعام والتقاط الفواكه من الصحراء واصطياد ما يتقوت به وجب تحصيل شيء من هذه الطرق لا على التعين فاذا وقع في مكان ليس هناك صيد ولافواكه وحب عليه بذل المال في شراء الطعام وكذلك كان للسلف طرق في تحصيل هذا الواجب وكان الواجب تحصيل طريق من تلك الطرق لا على التعين ثم انسدت تلك الطرق إلا طريقا واحدا فوجب ذلك الطريق بخصوصه وكان السلف لا يكتبون الحديث ثم صاريومنا هذا كتابة الحديث واجبة لأن روايةالحديث لا سبيل لها اليوم إلا بمعرفة هذه الكتب وكان السلف لا يشتغلونبالنحو واللغة وكان لسائهم عربيا لايحتاجون إلى هذه الفنون ثم صاريومناهذا معرفة اللغة العربية واجبة لبعد العهد عن العرب الأول وشواهد ما نحن فيه كثيرة جدا وعلى هذا ينبغي أن القياس وجوب التقليد لإمام بعينه فانه قد يكون واجبا وقد لا يكون واجبا فاذا كان إنسان جاهل في بلاد الهند أو في بلاد ما وراء النهر وليس هناك عالم شافعي ولا مالكي ولا حنبلي ولا كتاب من كتب هذه المذاهب وجب عليه أن يقلد لمذهب أبي حنيفة ويحرم عليه أن يخرج من مذهبه لأنه حينئذ يخلع ربقة الشريعةويبقى سدى مهملابخلاف ماإذا كان في الحرمين فانه متيسر له هناك معرفة جميع المذاهب ولا يكفيه أن يأخذ بالظن من غير ثقة ولا أن يأخذ من ألسنة العوام ولا أن يأخذ من كتاب غير مشهور كما ذكر كل ذلك في النهر الفائق شرح كنز الدقائق

غرض بحالات موجوده عامی شخص کے لئے شریعت پر عمل کرنے کے لئے واحد صورت بہ ہے کہ وہ اکمہ اربعہ میں سے کی ایک امام کی تقلید کرے۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے اس پر امت کا اجماع نقل کیا ہے:

ان هذه المذاهب الاربعۃ المدونۃ المحررۃ قد اجتمعت الامۃ اومن یعتد منها علی جو از تقلید ها الی یومنا هذا و فی ذالک من المصالح ما لا یخفی لا سیما فی هذه الایام التی قصرت فیہ اللہمم جداً او شربت النفوس الهوی وا عجب کل ذی رائی بر أیہ 303

مذاہب اربعہ جو تحریری مدون صورت میں موجود ہیں، پوری امت یا کم امت کے قابل لحاظ طبقہ نے آج تک ان کی تقلید کے جواز پر اتفاق کیاہے ، ان میں جو مصالح و اسر ار ہیں بالخصوص موجودہ حالات میں، جب کہ ہمتیں کو تاہ ہیں، ہوئ پر ستی کا دور دورہ ہے، اور ہر شخص اپنی رائے پر نازاں ہے، جو کسی پر مخفی نہیں"

<sup>302-</sup> الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف ص 79 المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهلوي الناشر: دار النفائس - بيروت الطبعة الثانية، 1404 تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة

<sup>303-</sup> حجة الله البالغة ج 1 ص 325 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة - بغداد

# مذا هب اربعه کا بحیثیت شریعت احترام واجب ہے

ان تمام مباحث سے بیہ بات بھی صاف ہو جاتی ہے کہ فقہاء کے فقہی استنباطات اور فروعی اجتہادات کا بحیثیت شریعت احترام کرنالازم ہے ، ان کا شمسخریاائمہ واسلاف میں سے کسی کی توہین و مذمت شرائع اسلام کی توہین ہے ، جس سے کفر کا اندیشہ ہے ، اس لئے کہ آج شریعت الہی مذاہب اربعہ کی صور توں میں موجو دو محفوظ ہیں ، اس لئے ان کی توہین گویا شریعت مطہرہ کی توہین ہے۔

## سلف صالحين كاذكر خير

یوں بھی گذرہے ہوئے لوگوں کاذکر احترام کے ساتھ کرنے کا حکم دیا گیاہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَّالِیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَّالِیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَّالِیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَنہما سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ صَالَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَنہما فی اللّٰہ عَنہ مساویہ م 304

"مُرُدُول کی خوبیال بیان کرواور خرابیول کے ذکر سے احتر از کرو"۔

# اولباءاللہ سے عداوت سنگین جرم ہے

اور بیہ ائمہ تواکابر اولیااللہ میں تھے۔ بلکہ بے شار عالموں، ولیوں، بزرگوں، اور نیک لوگوں نے ان کی تقلید و اتباع کو اپنے لئے باعث شرف سمجھا، پھر ان کا شمسنحر اور ان کے ساتھ کدورت وعد اوت کا معاملہ انتہائی خطرناک ہے، احادیث کے مطابق یہ تو خد اسے اعلان جنگ کے متر ادف ہے۔

304-الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 3 ص 339 حديث نمبر :1019 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

حضرت میمونهٔ بنت حارث سے ، طبر انی ؓ نے حضرت حذیفه ؓ سے اور ابن ماجه ؓ اور نعیم ؓ نے حضرت معاذین جبل ؓ سے روایت کی ہے کہ:

> ان رسول الله ﷺ قال ان الله تعالى قال من عادى لى ولياً و فی آخر من آذی لی ولیاً۔ فقد آذنتہ بحر ب<sup>305</sup> ر سول الله صَلَّالِيَّةُ مِنْ فرما يا كه الله رب العزت كا ارشاد ہے كه جس نے ميرے سي ولی سے عد اوت رکھی، میں اس سے اعلان جنگ کرتا ہوں۔

## اختلاف کے وقت اکابر کی روش

یہی وجہ ہے کہ ائمہ مجتہدین کے در میان اجتہادی اختلاف کے باجو دیا ہمی محبت واخوت واحتر ام کا ر شتہ کبھی نہیں ٹوٹا، اور بات اختلاف سے عصبیت اور تنگ نظری تک نہیں پہنچی، ہمیشہ ان حضرات نے ایک دوسرے کالحاظ رکھا، اگر ام واحتر ام کامعاملہ کیا اور ایک دوسرے کی تعریف اور ذکر خیر میں رطب اللسان رہے،اس کی بے شار مثالیں کتب وسیر و تاریخ میں ملتی ہیں، یہاں صرف چند نمونے ذکر کئے جاتے ہیں۔ امام ابو حنیفه اور امام مالک گایا همی تعلق

حضرت عبد الله بن مباركٌ فرماتے ہيں كہ امام ابو حنيفةٌ، امام مالك ؓ كے ياس تشريف لائے امام مالك ؓ نے ان کابڑااکر ام کیا، جب وہ چلے گئے تو فرمایا کیا آپ لو گوں کو معلوم ہے یہ کون تھے؟ لو گوں نے کہا، نہیں، فرمایا بیہ امام ابو حنیفہ <sup>م</sup>عر اقی تھے ، بیہ ایسے علمی کمال کے مالک ہیں کہ اگر کہہ دیتے کہ بیہ ستون سونے کا ہے ، تو ویساہی اس کو ثابت کر دیتے ، ان کو من جانب اللہ فقہ کی ایسی توفیق دی گئی ہے کہ انہیں اس میں بہت زیادہ محنت نہیں کرنی پڑتی 306

<sup>305-</sup> الجامع الصحيح ج 5 ص 2384 حديث نمبر: 6137 المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا <sup>306</sup>-مناقب زهبی ۱۹

خطیب بغدادیؓ نے امام شافعیؓ سے روایت کی ہے کہ امام مالک بن انسؓ سے معلوم کیا گیا کہ آپ نے ابو حنیفہ گو دیکھاہے؟ فرمایا جی ہاں میں نے ان کو ایسا پایا کہ اگر وہ اس ستون کے متعلق تم سے دعویٰ کرتے کہ بیر سونے کا ہے تو اس کو دلائل سے ثابت کر دیتے۔

قاضی ابو القاسم بن کاسؓ سے روایت ہے کہ امام مالک ؓ نے خالد بن مخلد قطوانی کو لکھا کہ امام ابو حنیفہ ؓ کی کچھ کتابیں بھیج دیں، توانہوں نے بھیج دیا<sup>307</sup>

محرین اساعیل کہتے ہیں کہ میں نے امام مالک گو دیکھا امام ابو حنیفہ گاہاتھ بکڑے جارہے تھے،جب مسجد نبوی پہونچے تو امام صاحب گو آگے بڑھا یا <sup>308</sup>

ابن الدراوری میں دیکھا کہ عشاء کی نمیں نے امام ابو حنیفہ اُور امام مالک گومسجد نبوی میں دیکھا کہ عشاء کی نماز کے بعد سے مذاکرہ شروع کیا تو صبح کی نماز تک اسی میں مشغول رہے ، جب کسی مسئلہ میں کوئی ایک دوسرے سے مطمئن ہو جاتا توبلا تائل اسے اختیار کرلیتا، کسی کواپنی بات پر بلاوجہ جمود نہ ہو تا تھا (کتاب المناقب للصمیریؒ)

ان دونوں حضرات میں اتنا تعلق تھا کہ موسم حج میں امام مالک گوامام ابو حنیفہ گاانتظار رہتا تھا<sup>309</sup> امام شافعی کا اکابر فقہ حنفی سے تعلق

فقہ شافعی اور فقہ حنفی کے در میان اتنی کثرت سے اجتہادی اختلافات موجود ہیں کہ کسی دو فقیہ کے در میان اسٹے اختلافات نہیں ہیں، لیکن ان دونوں مکاتب فقہ کے ائمہ کے باہمی تعلقات ہمیشہ خوشگوار رہے، رہے اور حرملہ گہتے ہیں، کہ میں نے امام شافعی گویہ کہتے ہوئے سنا کہ:

الناس عيال في الفقم على ابي حنيفة "310

307- تذكرة النعمان ٢٩٤

308\_موفق ۲/۴۳

 $\Lambda 1/\gamma$ امداد الباری، $\Lambda 1/\gamma$ 

<sup>310</sup>-تهذیب التهذیب ۱۰/ ۵۰

لوگ فقه میں امام ابو حنیفه کی عیال ہیں۔

انہی کا قول ہے:

"خدا کی قشم میں توامام ابو حنیفہ ؓ کے شاگر د امام محمد بن حسن ؓ کی کتابوں سے فقہیہ ہوا311

امام شافعی کے شاگر دعلی بن میمون ٔ روایت کرتے ہیں کہ مجھ سے امام شافعی کے کہا کہ میں ابو حنیفہ ' کے توسل سے برکت حاصل کر تاہوں، جب کوئی حاجت پیش آ جاتی ہے ، دور کعت نماز پڑھ کر ان کی قبر کے ماس اللہ سے دعاکر تاہوں، دعاکے بعد حاجت براری میں تاخیر نہیں ہوتی <sup>312</sup>

ابوالقاسم بن کاس نے امام شافعی ؓ سے روایت کی کہ جس شخص نے امام ابو حنیفہ ؓ کی کتابوں کو نہیں دیکھاوہ نہ علم میں ماہر ہو سکتا ہے اور نہ فقیہ ہو سکتا ہے <sup>313</sup>

ابن حجر مکی ٔ فرماتے ہیں کہ امام شافعی ؓ نے امام ابو حنیفہ ؓ گی قبر کے پاس صبح کی نماز پڑھی تو قنوت نہیں پڑھی اور بسم اللہ بھی جہر اُنہیں پڑھی ، ان سے جب اس کی وجہ دریافت کی گئی تو فرمایاصاحب قبر کے ادب کی وجہ سے اور بیہ بھی فرمایا کہ میر امیلان مذہب عراق کی طرف ہو گیا<sup>314</sup>۔

رہایہ کہ ایک مجتمد مطلق کے لئے اپنے اجتہاد کے خلاف دوسرے مجتہد مطلق کی تقلید جائز نہیں،
تواس کی توجیہ یہ ممکن ہے کہ یہ تقلید نہیں بلکہ تبدیلی اجتہاد تھی، یعنی اس لمحہ میں حضرت امام شافعی ؓ نے امام
ابو حنیفہ ؓ گی قوت دلیل سے متاثر ہو کر اپنی رائے تبدیل کرلی، چاہے بعد میں پھر اس سے رجوع کر لیاہو 315
امام محمد ؓ ورامام شافعی گا تعلق

دوسری طرف فقہ حنفی کے امام محریکا امام شافعی ؓکے ساتھ تعلق اسنے لطف و محبت کارہا کہ ایک بار امام محمد ؓکو معلوم ہو اکہ امام شافعی ؓہارون رشید ؓ گی حکومت پر طعن کے الزام میں علوی خاندان کے نو (۹) افراد

<sup>311-</sup> غرائب البيان لابن حجر مكي. ٢١

 $<sup>^{312}</sup>$  امداد الباری  $^{312}$ 

<sup>313</sup>\_ تذكرة النعمان-١٣٩

<sup>314</sup>\_مقدمهٔ اوجز ج ۱ ص۱۲، الانصاف ص ۲۸

<sup>315</sup>\_ خلاصہ التحقیق۔ ۲۴

کے ساتھ گر فتار کر لئے گئے ہیں، اور باد شاہ کے سامنے ان کی بیشی ہونے والی ہے، ہارون رشید اس وقت رقہ میں تھا، اور امام محمد ًوہاں کے قاضی تھے، یہ سن کروہ بے چین ہو گئے، پیشی کے منتظر رہے، پیشی کے بعد امام شافعی ؓ کے سب ساتھیوں کو قتل کر دیا گیا، کسی کی کوئی معذرت نہیں سنی گئی لیکن بقول امام شافعی ؓ حضرت امام محمد ؓ کی کوشش سے میری جان بخشی اور رہائی عمل میں آئی 316

کایک مرتبہ امام محمد ؓ ہارون رشید کے پاس جانے کے لئے گھر سے نکلے دروازہ پر امام شافعی ؓ کو دیکھا تو ایوان خلافت تک جانے کا ارادہ ملتوی کر دیا، امام شافعی ؓ نے کہا کہ پھر مجھی آ جاؤں گا، مگر امام محمد ؓ سواری سے اترے اور ان کا ہاتھ پکڑ کر گھر میں لے گئے۔317

کراحۃ القلوب میں حضرت سلطان المشائخ نظام الدین اولیاء نے حضرت زبدۃ العارفین خواجہ فرید الدین گنج شکر گا قول نقل کیا ہے کہ جب امام محمد شوار ہو کر کہیں جاتے تھے تو امام شافعی اُن کی رکاب کے ساتھ پیدل جلتے تھے 318

# امام مالک کے بارے میں دیگر ائمہ کے خیالات

قاضی عیاضؓ نے اوائل مدارک میں نقل کیا ہے کہ امام اعظم ؓنے فرمایا" امام مالک سے زیادہ جلد اور صحیح جو اب دینے والا اور پوری پر کھ والا نہیں دیکھا<sup>319</sup>

امام شافعی فرماتے تھے کہ اگر امام مالک اُور ابن عینیہ نّنہ ہوتے تو علم حجاز سے رخصت ہو جا تا<sup>320</sup> کے امام شافعی فرماتے تھے کہ امام مالک تابعین کے بعد زمین پر خدا کی کھڑ ملہ اُنقل کرتے ہیں کہ امام شافعی فرماتے تھے کہ امام مالک تابعین کے بعد زمین پر خدا کی

 $<sup>\</sup>Lambda \rho / \rho$ امداد الباری، -316

 $<sup>^{317}</sup>$ امداد الباری $^{-3}$ 

 $<sup>\</sup>Lambda \Delta / \gamma_{-}$ امداد الباری $^{318}$ 

 $<sup>\</sup>Lambda^{\mu}/\gamma$ امداد الباری $^{319}$ 

<sup>320-</sup>فتخ الباري، ا / ۷

جحت ہیں 321

## فقہ حنفی کے اکابر کے بارے میں امام احمد بن حنبل کے خیالات

امام احمد بن حنبل ؓ نے امام اعظم ؓ کے بارے میں فرمایا کہ ابو حنیفہ ؓ علم و تقوی ، زہد و اختیار ﷺ آخرت میں اس درجہ پرتھے کہ کوئی وہاں تک نہ پہنچے سکا۔322

کسمعانی نے انساب میں لکھاہے کہ امام احمد ٌفرمایا کرتے تھے کہ جب کسی مسکلہ میں تین حضرات کی رائیں جع ہو جائیں تو پھر کسی کی مخالفت قابل التفات نہیں ، دریافت کیا گیا، وہ کون لوگ ہیں ، تو فرمایا،
ابو حنیفہ ؓ، ابو یوسف ؓ، اور مجمہ بن الحسن ؓ۔ 323

کامام احمد بن حنبل ؓ جب تبھی امام ابو حنیفہ ؓ کے کوڑے کھانے اور قضاء قبول نہ کرنے کا واقعہ یاد کرتے توروپڑتے اورامام صاحب کے لئے دعائے رحمت فرماتے تھے <sup>324</sup>۔

## امام شافعي أورامام احمر كا تعلق

امام شافعی جب 199 ہے میں بغداد جھوڑ کر مصر جانے لگے توچلتے وفت فرمایا، میں بغداد سے نکلاتواس وفت وہاں امام احمد سے بڑانہ کوئی فقیہ تھا، نہ عالم ، نہ متقی ، نہ زاہد ، نہ مختاط <sup>325</sup>۔

ہے۔ امام احمد تبیں ، جس نے کہ امام شافعی کے بہت معتقد تھے ، فرماتے تھے ، کہ کوئی ایسامحدث نہیں ، جس نے قلم دوات کو ہاتھ لگا یا ہو ، مگر امام شافعی کا اس پر احسان نہ ہو ، ہمیں مجمل و مفسر ، ناسخ و منسوخ حدیث کا علم نہیں تھا، یہاں تک کہ امام شافعی کی مجلس میں ہم بیٹھے 326

 $<sup>\</sup>Lambda/$ ا، تهذیب التهذیب -321

<sup>322-</sup>امدادالباری ۱۸۴/ ۸۳/

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup>-مقدمه التعليق الممجد 1

<sup>324-</sup> تاریخ این خلکان ج اص ۱۲۳

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup>-امدادالباری ض ۲۳ ص ۸۷

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup>-ابن خلکان، ۳۵/۳

اس طرح ان بزر گوں نے تبھی عصبیت، تنگ نظری یا کشید گی کاماحول پیدا نہیں ہونے دیا، بلکہ اگر کسی کے متعلق اس طرح کی بات معلوم ہوئی تواس کواس سے روکا۔

حافظ ابن عبد البرس کھتے ہیں کہ بیجیٰ بن معین ؓ ہام شافعیؓ پر تنقید کرتے تھے ، امام احمد ؓ کو معلوم ہواتو ان کواس سے روکااور فرمایا تمہاری ان دو آئکھوں نے بھی اس جیسا شخص نہ دیکھاہو گا<sup>327</sup>

### اختلاف کے باوجو داکابر کاطر زعمل ہمیشہ مثبت رہا

اور صرف زبانی حد تک ہی نہیں ، بلکہ عملی طور پر بھی ان بزرگوں کی روش ہمیشہ مصالحانہ رہی ،

ایک مثال حضرت امام شافعی کی پیش کی جاچکی ہے ، کہ انہوں نے امام ابو حنیفہ کی قبر کے پاس نماز پڑھی تو
قنوت اور بسم اللّٰد بالجہر ادباً ترک کر دی ، کتب تاریخ میں اس طرح کی اور بھی مثالیں ملتی ہیں ، شاہ ولی اللّٰہ تُنے
اس طرح کی کئی مثالیں ذکر کی ہیں۔

کے یہ حضرات مجتہدین مسائل میں باہم اختلاف رکھنے کے باوجو دایک دو سرے کے پیچھے بلا تکلف نمازیں اداکرتے تھے، امام ابو حنیفہ امام شافعی اُور ان حضرات کے اصحاب مدینہ میں مالکی ائمہ کے پیچھے نمازیں پڑھتے تھے، جب کہ مالکیہ سری یا جہری کسی طرح بسم اللہ کے قائل نہیں ہیں۔

خلیفہ ہارون رشید نے ایک بار پھچھنہ لگوانے کے بعد امام مالک ؒ کے فتویٰ کے مطابق بلا تجدید وضو نماز پڑھی اور حضرت امام ابویوسف ؒ نے ان کے پیچھے نماز ادا کی اور اس کااعادہ نہیں کیا۔

کامام احمد بن حنبل گئسیر اور حجامت کونا قص وضومانتے تھے، مگر ان سے جب پو چھا گیا کہ خروج دم کے بعد امام نے بلاوضو نماز ادا کی، کیا آپ اس کے پیچھے نماز پڑھیں گے ؟ توانہوں نے فرمایا امام مالک اُور سعید بن المسیب آئے پیچھے کیسے نمازنہ پڑھوں؟

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup>- جامع بيان العلم ۲/۰۲

ہوا تھا،اس پرانہوں نے فرمایاتب ہماراعمل اپنے مدنی بھائیوں کے قول پر ہوا کہ پانی دو قلہ ہو جائے تو نجاست اس پر اثر انداز نہیں ہوتی <sup>328</sup>

یہ بھی تبدیلی اجتہادہی کی نظیرہے، تقلید کی نہیں، جس کی طرف امام ابویوسف ؓنے اہل مدینہ کے ماخذ"اذا بلغ الماء قلتین لم یحمل الخبث "کاذکر فرماکر اشارہ فرمایاہے 329

اختلافی مسائل میں اسلاف نے جوروش اختیار کی آج بھی اسی کو اپنانے کی ضرورت ہے، اس کے بغیر ہمارے در میان نفرت کی دیواریں کبھی نہ ڈھ سکیس گی، اور باہم دوریوں کی خلیج بڑھتی ہی رہے گی، اللہم احفظنا منہ۔

## ضرورت کے وقت ایک فقہی رائے سے دوسری رائے کی طرف عدول

کے تقلید شخصی کے ذیل میں ایک اہم مسکلہ یہ بھی ہے کہ وقت اور حالات کی تبدیلی سے معاشرہ کسی مشکل صورت حال کا شکار ہو جائے اور ائمہ مجتہدین کی فقہی آراء میں سے ایک پر عمل باعث حرج ہو، جب کہ دو سری فقہی رائے پر عمل سے یہ حرج دور ہو سکتا ہو، تو کیا ایسی صورت حال میں صاحب ورع و تقوی علماء و فقہاء جنہیں اللہ نے فہم صحیح کی دولت عنایت فرمائی ہو، ان کے لئے د فع حرج کی خاطر دو سری رائے پر فتوی دینا جائز ہو گا؟ فقہاء کی عبار توں سے اس کا جو از معلوم ہو تا ہے، بشر طیکہ اس کا تعین وقت کے اصحاب ورع و تقوی اور محقق علماء کریں اور مقصود و اقعی د فع حرج ہو، محض رخصتوں کی تلاش مطلوب نہ ہو۔

امير بادشاه نے امام صلاح الدين علائي سے نقل كياہے:

والذى صرح بم الفقهاء مشهور فى كتبهم جواز الانتقال فى آحادالمسائل و العمل فيها بخلاف مذهبه اذا لم يكن على وجم التتبع للرخص330

بعض مسائل میں ایک فقہ سے دوسری فقہ کی طرف عدول کرنا جائز ہوتا ہے اور اس میں

328-الانصاف في بيان سبب الاختلاف،٢٨

329-خلاصة التحقيق-10

330- تيسر التحرير ۴ / ۲۵۳

دوسرے مذہب پر عمل کرناا گر سہولت کی تلاش میں نہ ہو ، تو فقہاء نے اس کے جواز کی صر احت کی ہے ، بیہ ان کی کتابوں میں موجو دہے۔

علامه شامی فرماتے ہیں:

"بہت سے احکام زمانہ کی تبدیلی کے ساتھ بدل جاتے ہیں اس کئے کہ اہل زمانہ کا عرف بدل جاتے ہیں اس کئے کہ اہل زمانہ کا عرف بدل جاتا ہے ، نئی ضرور تیں پیداہو جاتی ہیں ، اہل زمانہ میں فساد پیداہو جاتا ہے ، اب اگر حکم شرعی پہلے ہی کی طرح باقی رکھا جائے تو یہ لوگوں کے لئے باعث مشقت و حرج ہوگا، اور ان شرعی اصول و قواعد کے خلاف ہوگا، جو سہولت اور آسانی اور نظام کا نئات کی بہتری کے لئے ازالہ ضرر پر مبنی ہیں 331

فقہاء کے یہاں بکثرت اس کی نظیریں موجودہیں:

ہے جامع الرموز میں ''زوج مفقود الخبر''کے بارے میں مالکیہ کامسلک (یعنی چار سال انتظار کے بعد قاضی تفریق کا حکم دے گا) نقل کرنے کے بعد کہا گیاہے:

فلو افتى به فى موضع الضرورة ينبغى ان لا باس به على مااظن 332

کہ اگر بوقت ضرورت اس پر فتوی دیاجائے تو گمان ہے ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہوناچاہئے"

جنون کی وجہ سے فشخ نکاح احناف میں صرف امام محد ؓ کے نزدیک ہے ،لیکن ضرورت کی بنا پر تنہاان کی رائے شیخین کے مقابلے میں قبول کی گئی ہے 333

🖈 جس مسئلہ میں امام ابو حنیفہ ؓ اور صاحبین متنفق الرائے ہوں ، وہ مسئلہ کافی مضبوط مانا جاتا ہے ،

331 – رسائل ابن عابدین، ۱۲۶/

332- جامع الرموز ٣/١٦٥

333-الفتاوي الهنديه ٢/١٣١٢

لیکن ضرورت کے وقت اس سے بھی عدول کی اجازت ہے، شامی نے حاوی قدسی کے حوالہ سے لکھا ہے: ولما کان قول ابی یوسف و محمد موافق قولہ لا یتعدی عنہ الافیما مست الیہ الضرورة و علم انہ لو کان ابو حنیفۃ رأی مار أو الافتی بہ334

صاحبین کی رائے امام صاحب کے موافق ہو تواس سے عدول نہیں کیا جائے گا، لیکن اگر ایسی کوئی ضرورت پیش آ جائے اور محسوس ہو کہ اگر خود امام ابو حنیفہ مجھی ان حالات کو دیکھتے تو یہی فتوی دیتے ایسی صورت میں عدول کی گنجائش ہو گی۔

## ضرورت کے وقت ضعیف یامر جوح قول اختیار کرنے کی گنجائش

کو خیرار تول سے اندازہ ہوتا ہے کہ ضرورت کے وقت قوی رائے کو چیوڑ کر دوسری قوی رائے ہی عبار تول سے اندازہ ہوتا ہے کہ ضرورت کے وقت قوی رائے کو چیوڑ کر دوسری قوی رائے ہی اختیار کرنا بھی جائز ہے۔ مائے ہیں:
علامہ شامی تحریر فرماتے ہیں:

فقد ذكر في حيض البحر في بحث الوان الدماء اقو الأضعيفاتم قال و في المعراج عن فخر الائمة لو افتى المفتى بشئى من هذه الا قوال في مواضع الضرورة طلباً للتيسير كان حسناً 335

بحر میں احکام حیض میں حیض کے خون کے رنگ سے متعلق کئی ضعیف روایتیں ذکر کی گئی ہیں ، پھر لکھاہے کہ معراج میں فخر الائمہ ؓ سے منقول ہے کہ اگر مواقع ضرورت میں طلب سہولت کے لئے کوئی مفتی ان اقوال میں سے کسی قول پر فتوی دے تو بہتر ہے۔

334\_رسم المفتى / + 2

<sup>335</sup>-شامی ا / ا۵

ضعیف یامرجوح قول کوعمل کے لئے اختیار کیا جاسکتا ہے۔

علامه شامي ًر قمطراز ہيں:

و كذاقال ابو يوسف فى المنى اذا خرج بعد فتور الشهوة لايجب به الغسل ضعيفاً واجازه العمل به للمسافر او الضيف الذى خاف الريبة كما سياتى فى محله و ذلك من مواضع الضرورة 336 الريبة كما سياتى فى محله و ذلك من مواضع الضرورة مئى كل صورت مين كها كه الى طرح امام ابويوسف نے فتور شهوت كے بعد خروج منى كى صورت ميں كها ہے كه عنسل واجب نهيں ہوگا، يہ قول ضعيف ہے، ليكن مسافريا مهمان جو تهمت كاخوف ركتا ہواگر اس پر عمل كر لے، جيباكه اپنے مواقع پريہ بحث آئے گى، تواس كا ايبا كرنا درست ہوگا، كه به مواقع ضرورت ميں سے ہے۔ "

## ضرورت کے تعین کے لئے چند علماء کا اتفاق کا فی ہے

اسی طرح ضرورت کے تعین کے لئے سارے علماء کا اتفاق ضروری نہیں ، بلکہ چند راسخین فی العلم اور متقی علماء کا اتفاق کا فی ہے۔

کیم الامت حضرت مولانااشرف علی تھانوئ "الحیلة الناجزة" میں تحریر فرماتے ہیں:
"اور ضرورت وہی معتبر ہے جس کو علماء اہل بصیرت ضرورت سمجھیں نیزیہ بھی ضروری ہے کہ فتوی دینے والا ایسا شخص ہو جس نے کسی ماہر استاذ سے فن حاصل کیا ہو، اور اہل بصیرت اس کو فقہ میں مہارت تامہ حاصل ہونے پر شہادت دیتے ہوں حد ۔۔۔۔۔ اور اس زمانہ کر فتن میں یہ دونوں با تیں جمع ہونا، لیعنی کسی ایک شخص میں تدین کامل اور مہارت تامہ کا اجتماع نایاب ہے ،اس لئے اس زمانے میں اطمینان کی صورت یہی ہوسکتی ہے کہ کم از کم دوچار محقق علاء دین کسی امر میں ضرورت کو تسلیم کرکے مذہب غیر پر فتوی دیں، بدون اس کے اس میں اقوال ضعیفہ اور مذہب غیر کو

لینے کی اجازت دی جائے، تواس کالاز می نتیجہ ہدم مذہب ہے کمالا یحفیٰ <sup>337</sup> ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

"اور اس زمانے میں احتیاط اس طرح ہو سکتی ہے کہ جب تک محقق و متدین علاء کرام میں سے متعدد حضرات کسی مسئلہ میں ضرورت کا شحقق تسلیم کر کے دو سرے امام کے مذہب پر فتوی نہ دیں ، اس وقت تک ہر گز اپنے امام کے مذہب کو نہ چھوڑے، کیوں کہ مذہب غیر کو لینے کے لئے یہ شرطہ کہ اتباع ہوگا کی بنا پر نہ ہو، بلکہ ضرورت داعیہ کی وجہ سے ہو 338

والله اعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم

\_\_\_\_\_

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ا-احکام نثر عیہ کے دوجھے ہیں: منصوص اور غیر منصوص ، منصوص سے مرادوہ احکام نثر عیہ ہیں جو کتاب وسنت میں مذکور ہیں ،اور غیر منصوص سے مرادوہ احکام ہیں جن کا تعلق ائم کے مجتهدین اور فقہاء امت کے اجتہاد واستنباط سے ہے ، بلاشبہ ائمہ وفقہاء کے اجتہاد ات واستنباطات اوران کا فقہی ذخیرہ ہمارا قیمتی سرمایہ اور شریعت اسلامیہ کا حصہ ہیں۔

۲-ائمۂ مجتہدین کے در میان مسائل میں جواختلاف رائے ہے وہ اختلاف حق وباطل نہیں ہے، بلکہ مختلف فیہ مسائل کی ایک بڑی تعدادوہ ہے جن میں افضل، غیر افضل ،رانچ، غیر رانچ کااختلاف ہے، باقی مسائل میں اختلاف کی نوعیت یہ ہے کہ ایک

337-الحيلة الناجزة، ٦٣

<sup>338</sup>-الحيلة الناجزة ـ ٦٢

رائے صواب باخمال خطااور دوسری رائے خطابا خمال صواب پر محمول ہے۔

سا عامی جو کتاب و سنت اور دلائل شرعیہ سے واقف نہیں ہے اس کے لئے راہ عمل یہ ہے کہ وہ کسی معتمد و مستند عالم دین سے مسئلۂ شرعی معلوم کر کے اس پر عمل کرے، وہ اسی طرح شریعت پر عمل پیرا قرار دیاجائے گا۔

۷-ائمۂ مجتدین کی آراء پر عمل کرنے والی مختلف جماعتوں یا افراد کا ایک دوسرے کو بر ابھلا کہنا یا ان اکابر سلف کی مذمت کرنایاان کے فقہی استنباطات کو شمسخر کانشانہ بنانا قطعاً حرام ہے، اور بیا کسی مسلمان کے لئے دنیاو آخرت میں سخت برنصیبی اور خسارہ کا سبب ہے۔

۵-اختلافی مسائل میں سلف صالحین کی روش رواداری ،ادب واحترام ،ایک دوسرے کے مقام و منصب کو ملحوظ رکھنے اوران کے علوم و معارف کو قدر و منزلت کی دوسرے کے مقام و منصب کو ملحوظ رکھنے اوران کے علوم ماحثات میں ان آواب کی پوری نگاہ سے دیکھنے کی رہی ہے،ان حضرات نے علمی مباحثات میں ان آواب کی پوری رعایت کی ہے،بلاشبہ سلف صالحین کی روش ہمارے لئے مشعل راہ ہے،افر ادامت کی ذمہ داری ہے کہ اسی روش کو اختیار کریں اوراختلافی مسائل میں راہ اعتدال پر چلیں 339۔

339-جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے ص ۱۹۹،۱۹۸

## دوسرے مسلک فقہی پر عمل اور فتوی کے حدود اور شر ائط 340

اسلامی قانون کی بنیاد کتاب وسنت پرہے، مگر کتاب وسنت کی وہی تشریحات و تعبیرات معتبر ہیں، جو صحابہ، تابعین اور دیگر اسلاف صالحین سے منقول ہو کر ہم تک پہنچی ہیں، اس ذیل میں ائمہ اربعہ کو خصوصی امتیاز حاصل ہے، کہ ان کے اقوال و فقاوی مدون شکل میں ہمارے پاس موجو دہیں، جن سے ہم پورااستفادہ کر سکتے ہیں، ان کے علاوہ امت میں اور کوئی فقیہ و امام نہیں، جن کے اقوال و فقاوی، اسلامی قانون کے تمام بنیادی د فعات کے بارے میں ملتے ہوں، صحابہ کرام جن کو ہر لحاظ سے ائمہ اربعہ پر برتری و فوقیت حاصل ہے، لیکن کسی بھی صحابی کی پوری فقہ ہم تک مرتب انداز میں نہیں پہونچ سکی۔ اس بنا پر ہم ان سے انفرادی طور پر صرف محدود استفادہ کر سکتے ہیں، قانون اسلامی کے تمام ابواب میں ان سے ہمیں پوری رہنمائی نہیں ملتی، بہی وجہ ہے کہ تیسر می صدی کے بعد ہی امت اسلامیہ ان ائمہ کر بعد کی اقتداء پر متفق ہوگئی، اور جس کے رجحان فیجہ کہ تیسر می صدی کے بعد ہی امت اسلامیہ ان ائمہ کر اس اعتقاد کے ساتھ کہ تمام ائمہ برحق ہیں۔

## كيادوسرے مسلك پر عمل كرناجائزہے؟

لیکن بیہ سوال تقریباً ہر زمانہ میں اٹھتار ہاہے کہ اگر ایک شخص کسی امام کے مذہب کو اختیار کر چکا ہے ، تو کیااس کو بیہ اجازت ہو گی کہ وہ بعض مسائل میں دوسرے مذہب پر عمل کرے؟ کسی نے ایک مسلک کے مفتی سے بھی استفتاء کرے؟ اور کے مفتی سے بھی استفتاء کرے؟ اور کیا خود مفتی اور قاضی کے لئے جائز ہو گا کہ وہ دوسرے مسلک کے مفتی سے بھی استفتاء کرے؟ اور کیاخود مفتی اور قاضی کے لئے جائز ہو گا کہ وہ اپنے مذہب کے علاوہ کسی دوسرے مذہب یا اپنے ہی مذہب کے قول ضعیف یا مرجوح پر فتوی یا فیصلہ صادر کرے؟

340 - تحرير بمقام دارالعلوم حيدرآ باد، بتاريخ ١٢/ريج الاول ١٥من إهر مطابق ٢١/اگست ١٩٩٣.

طرف رجوع کرے، اس کئے کہ بیہ تقلید کے خلاف ہے۔

مگراکٹر حضرات علماء کی رائے میہ ہے کہ گر حدود کے اندررہ کر ایساکیا جائے تو مضا کقہ نہیں، اور اسکی وجہ سے مذہب سے خروج لازم نہیں آتا، اس لئے کہ عہد صحابہ سے عہد ائمہ تک عوام پر الیسی کوئی یابندی نہیں تھی کہ وہ ایک ہمنکہ مسئلہ دریافت کریں، بلکہ ان کو اختیار ہوتا تھا کہ وہ ایک مسئلہ میں ایک مفتی سے استفتاء کریں تو دوسرے میں کسی دوسرے سے کریں۔

اس کے علاوہ کوئی مذہب اختیار کر لینے سے بید لازم نہیں آتا کہ وہ اس مذہب کی تمام جزئیات کا پابند ہو جائے اور کسی بھی صورت میں اسے دوسری طرف رخ کرنے کی اجازت ہی نہ ہو۔ انسان کے اپنے التزام سے کوئی چیز لازم نہیں ہو جاتی ، جب تک کہ خد تعالی اس کولازم نہ کر دیں اور کسی ایک امام کی تقلید اللہ تعالی نے لازم نہیں کی ہے۔ اس لئے انسان کے اپنے لازم کرنے سے وہ لازم نہ ہو گا<sup>341</sup> زمان و مرکان کی شخصیص نہیں

یہاں ایک سوال اور بھی ہے کہ کیا مخصوص حالات میں دو سرے مذہب پر عمل کرنے کا اختیار ہر دور کے لئے ہے، یاکسی ایک دور کے ساتھ خاص ہے ؟۔

اس مسئلہ میں بھی علماء کا اختلاف ہے ، کچھ لوگوں کی رائے میں یہ اختیار دور اجتہاد کے ساتھ مخصوص ہے ، جو چو تھی صدی ہجری تک ختم ہو گیا، چو تھی صدی ہجری تک جن اقوال پر ائمہ اجتہاد کا اتفاق ہو گیا، یاجو اقوال و آراءان کے دائرہ ذکر میں آگئے، بعد کے لوگوں کے لئے ان سے خروج درست نہیں۔

<sup>341 -</sup> تحرير الاصول مع شرحه ٣٥١/٣

مقتضیات ہیں، ان میں کسی دور کی شخصیص نہیں، علامہ ابن تیمیہ ؓ، علامہ ابن عبد البر ؓ، اور علامہ شامی ؓ وغیر ہ جن حضرات نے بھی اس موضوع پر قلم اٹھایا ہے ، اس قشم کے کسی قید کاذکر نہیں کیا ہے ، بلکہ اس کو ہر زمانہ کے لئے عام رکھا ہے 342

علامہ شامی ؓ نے شرح عقود رسم المفتی میں عرف اور تغیر زمان پر بحث کرتے ہوئے ایک سوال میہ المفتی کو اپنے دور کے اٹھایا ہے کہ اگر کسی دور میں کوئی ایسا عرف پیدا ہو جائے جو ائمہ کے دور میں نہیں تھا، تو کیا مفتی کو اپنے دور کے عرف کے مطابق ائمہ سے منقول صر احتوں کے خلاف فتوی دینے کی اجازت ہوگی، علامہ شامی ؓ نے اس سوال کا جو اب "ہاں "سے دیا ہے ، مگر اس شرط کے ساتھ کہ مفتی اس طرح کا فتوی دینے کی اہلیت بھی رکھتا ہو، جو مسائل و دلائل کے ساتھ احوال زمانہ پر بھی گہری نگاہ رکھتا ہو <sup>343</sup>

ظاہر ہے کہ عرف وعادت کی ہے تبدیلی زمان و مکان کی پابند نہیں ہے، بلکہ کسی دور میں کوئی ایسا عرف پیدا ہو سکتا ہے، جو دور اجتہاد سے الگ ہو، اور اس کی بناپر ایسا قول اختیار کیا جاسکتا ہے، جو دور اجتہاد کے اقوال سے بالکل مختلف ہو، اس کی بہت سی نظیریں فقہ کی کتابوں میں ملتی ہیں، کہ متأخرین نے اس زمانے میں جب کہ دور اجتہاد ختم ہو چکا تھا، عرف و حالات کے تغیر کی بناپر بعض ایسے اقوال کو اختیار کیا، جو عہد متقد مین سے بالکل مختلف تھے۔ متقد مین میں تین صدی تک کے علماء آتے ہیں، تیسری صدی کے بعد متأخرین کا دور شر وع ہو جاتا ہے۔

اس کی ایک نظیر تعلیم فقہ اور امامت واذان پر اجرت کامسکہ ہے ، حضرت امام شافعیؒ اس کو جائز قرار دیتے ہیں، لیکن متقد مین احناف میں اس کے جواز کا کوئی قائل نہیں، مگر متأخرین نے ضرورت کے وقت رفتہ رفتہ ان تمام چیزوں پر اجرت کو جائز قرار دیا، جو صر تک طور پر متقد مین احناف کے خلاف اور دوسر کے رفتہ رفتہ ان تمام چیزوں پر اجرت کو جائز قرار دیا، ان تمام کی اجر توں کے جواز کا فیصلہ یک لخت نہیں کر دیا گیا، بلکہ زمانہ کے تقاضوں کے مطابق ایک ایک چیز کا اضافہ ہو تا گیا۔

<sup>342-</sup> د كيهيئه فتاوى ابن تيميه ٢/ ٢٣٠- ٢٣١، شفاء العليل في رسائل ابن عابدين ١٦٣، تحرير الاصول ٣٥١/٣ المحتقد ورسم المفتى، رساله العرف ص ٩٥-

حضرت تھانویؓ نے علامہ شامیؓ کے حوالہ سے اس مسکلے میں تدریجی رفتار کو بیان کیا ہے اور استدلال کیا ہے کہ دوسرے مذہب پر عمل اور فتوی کا جواز دور اجتہاد کے ساتھ خاص نہیں، حضرت تھانویؓ تحریر فرماتے ہیں:

''خود شفاءالعلیل ہی ہے معلوم ہو تا ہے کہ متقد مین (یعنی تین صدی تک ) تو علماء کرام بالا تفاق سب اطاعات کی اجرت کو مطلقاً منع کرتے تھے اور بعض متأخرین (یعنی تیسری صدی کے بعد والے مشائخ) نے تعلیم قرآن کو مشتی فرمایا ہے - ان متاخرين ميں فقيه ابوالليث سمر قنديؓ بھی ہيں (جن کا انتقال ٣٧٣ه ميں يااس کے بھی بعد ہوا) اور امام فضلی ؓ نے بھی تعلیم قر آن پر اجارہ کو جائز اور اذان وامامت وغیر ہ بقیہ طاعات پر ناجائز فرمایا ہے ( امام فضلی کاسن وفات ۸۱ھ ہے )الغرض پیہ استثناء زمانه ٔ اجتهاد میں صرف تعلیم قر آن پر مقتصر رہا، حتی که شمس الائمه سرخسی (متوفی • • ۵ ص ) نے تصریح فرمائی ، واجمعواعلی ان الا جارۃ علی تعلیم الفقہ بإطلۃ اور تعلیم قر آن کے علاوہ دوسری طاعات مثل تعلیم فقہ واذان و امامت پریانچویں صدی کے بعد والے فقہاء میں سے بعض نے و قباً فو قباً جواز کا فتویٰ دیاہے، چنانچہ مائتہ سادسہ (چھٹی صدی) میں صاحب مجمع البحرین نے تو امامت و تعلیم فقہ کو تعلیم قر آن کے ساتھ ملحق کر دیا، مگر صاحب ہدایہ (متوفی ۹۳۵ ہے) و قاضی خان (متوفی ۹۹۲ ہے) جیسے جلیل القدر اصحاب تخریج و ترجیح نے اس وقت بھی محض تعلیم قرآن ہی کی تنخواہ کو جائز قرار دیا،اس کے علاوہ بقیہ طاعات پر اجارہ کو بدستور ناجائزر کھااور کنز جو متون متداولہ میں ایک ممتازشان رکھتاہے اس میں باوجود ساتویں صدی ختم ہو جانے کے بھی جواز اجارہ کو محض تعلیم قرآن پر مقتصر رکھا (صاحب کنز کی وفات ﴿ الجِهِ مِينِ ہُو ئی ہے ) مگر اس کے بعد اکثر اصحاب متون وشر اح اور ارباب فتاویٰ نے تعلیم قر آن کے ساتھ تعلیم فقہ وامامت واذان کو بھی ملحق کیاہے، جبیبا کہ مختصر

وقایہ میں تعلیم قرآن کے ساتھ تعلیم فقہ کو ملحق کیا گیاہے (صاحب مخضر و قایہ کی وفات کے ہم کچھ میں ہوئی) اور صاحب ملتقی الابحر (متوفی ۱۵۹ ھے) اور صاحب درر البحار (متوفی ۱۸۸ کچھ میں ہوئی) اور صاحب کا اضافہ کر دیا اور صاحب الاصلاح والایضاح (متوفی ۱۶۰ ھے) نے فقہ کی اجرت کو جائز قرار دیا اور صاحب تنویر الابصار (متوفی من ایم نیام) نے تعلیم قرآن و فقہ اور امامت کے ساتھ اذان کو بھی شامل کر دیا اور بعض فقہاء نے اقامت و وعظ کا بھی اضافہ کر دیا "

چند سطر وں کے بعد تحریر فرماتے ہیں:

"خود ان فقہاء کرام کا باوجود مجتهد نه ہونے اور زمانه اُجتهاد ختم ہو جانے کے دوسری اشیاء کو ملحق کرنااس کی بین دلیل ہے کہ۔۔۔۔افتاء بمذہب الغیر ہر زمانہ میں جائز ہے، بشر طیکہ سخت ضرورت ہو 344۔

ان تفصیلات سے ثابت ہو تا ہے کہ ہر دور میں مفتی کو یہ اجازت ہے کہ وہ ضرورت کے وقت دوسرے مذہب کے مطابق فتوی دے، البتہ علماء نے اس کے لئے کھلی آزادی نہیں دے دی ہے، بلکہ کچھ حدود و قیود مقرر کئے ہیں، ان حدود و قیود میں بنیادی روح حاجت و ضرورت ہے، حاجت و ضرورت ہی در اصل اس کی داعی بنتی ہے کہ دوسرے مذہب پر عمل کیا جائے، یااس کے مطابق فتوی دیا جائے، پھر ضرورت کی دوقت میں ہیں۔

#### دوسرے مسلک پر عمل کرنے کی بحث

انفرادی ضرورت کا مطلب میہ ہے کہ شخص خاص کو کسی موقع پر اتفاقیہ الیبی ضرورت پیش آجائے کہ اگر وہ اپنے مسلک کے مطابق عمل کرے تومشقت میں مبتلا ہو جائے گا، جب کہ دوسرے مسلک میں اس کے لئے آسان راستہ موجود ہو تو کیا اس صورت میں اس کو اجازت ہوگی کہ وہ اپنی ذات کی حد تک دوسرے مذہب پر عمل کرے ؟

## دوسرے مسلک پر عمل عامی کے لئے جائز نہیں

اس شکل میں اتنی بات تو طے ہے کہ کسی عام آدمی کے لئے دوسرے مذہب پر عمل کرنے کی اپنے طور پر اجازت نہیں ہے، جب تک وہ صاحب رائے مفتی سے مسئلہ نہ دریافت کرلے، عام آدمی سے مراد ایسا شخص ہے، جو شریعت کی روح، مقاصد اور در پیش مسئلہ کے دلائل سے ناواقف ہو، اگر چپہ وہ پڑھا لکھا آدمی ہی کیوں نہ ہو۔

#### علامه شامی تحریر فرماتے ہیں:

وفى شرح الاشباه للبيرى هل يجوز للانسان العمل بالضعيف من الرواية فى حق نفسه نعم اذا كان لم راى اما اذا كان عاميافلم اره لكن مقتضى تقييده بذى الراى انم لا يجوز للعامى ذلك 345

کیاانسان کو اپنے حق میں کمزور روایت پر عمل کرنے کی اجازت ہے؟ ہاں اس وقت اجازت ہے، جب کہ وہ صاحب رائے عالم ہو، لیکن اگر عامی شخص ہو تو یہ مسکلہ میں نے نہیں دیکھا، مگر صاحب رائے کی قید کامقضایہ ہے کہ عامی کے لئے اس کی اجازت نہ ہو"

اسی طرح کی عبار تیں شرح تحریر لابن عبد البر ۳۵۱/۳، اور احکام الاحکام للآمدی جسم ۳۱۲ ســـ----------------------

<sup>345 -</sup> نثرح عقود رسم المفتى في رسائل ابن عابدين ص • ۵

میں بھی موجو دہیں۔

## دوسرے مسلک پر عمل صاحب رائے عالم کے لئے جائز

البتہ صاحب رائے عالم جس کو اللہ تعالی نے بصیرت و معرفت اور ذوق اجتہاد سے نو ازاہو ، اس کو فقہاء نے یہ اجازت دی ہے ، کہ وہ جب اپنے طور پر ضرورت محسوس کرے تو دوسرے مذہب یا اپنے مذہب کی ضعیف روایت پر عمل کر سکتا ہے:

قال فى خزانة الروايات العالم الذى يعرف معنى النصوص والاخبار و هو من اهل الدرابة يجوز لم ان يعملم عليها و ان كان مخالفاً لمذهبه 346،

یعنی ایباعالم جو نصوص واخبار کے معنی سمجھتا ہو اور اہل رائے میں سے ہو، اس کے لئے کسی دوسرے قول پر عمل کرنا جائز ہے، اگر چہوہ اس کے مذہب کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔

مگردوسرول کے لئے اس پر فتوی نہیں دے سکتا (جب تک کہ فتوی دینے کی تمام شر الطاموجودنہ ہول) صرف اس کو اپنی صد تک عمل کرنے کا اختیار ہے ، اس کے لئے شامی کی یہ عبارت دیکھئے:
قال الامام السبکی فی الوقف من فتاویہ یجوز تقلیدالوجہ الضعیف فی نفس الامر بالنسبۃ للعمل فی حق نفسہ لافی الفتوی و الحکم فقد نقل ابن الصلاح الاجماع علی انہ لایجوز 347۔

اس عبارت میں امام سکی ٹنے عمل اور فتوی میں فرق کیاہے۔

<sup>346 –</sup> شرح عقو درسم المفتی ص • ۵ 347 – شرح عقو درسم المفتی ص **۴۹** 

آجائے۔

مثاليل

(۱) ذاتی ضرورت کے تحت مذہب غیر پر عمل کی نظیر حضرت امام ابویوسف گامشہور قصہ ہے کہ: انہ صلی الجمعۃ مغتسلا من الحمام ثم اخبر بفارۃ میتہ فی بئر الحمام فقال ناخذ بقول اخواننا من اهل المدینۃ اذا بلغ الماء قلتین لم یحمل خبثا 348

"کہ انہوں نے جمام میں عسل فرمایا کرنے کے بعد نماز جمعہ اداکی ، نماز کے بعد اوگوں نے بتایا کہ جس جمام میں آپ نے عسل فرمایا ہے ، اس کے حوض میں مردہ چوہا پایا گیا ہے ، توانہوں نے کہا کہ (اس وقت) ہم اپنے بھائی اہل مدینہ کے قول پر عمل کرتے ہیں کہ جب یانی دو قلہ کے برابر ہو جائے تونایا کے نہیں ہوتا۔

ظاہر ہے کہ فقہاءاحناف نے بیہ عمومی فتوی تبھی نہیں دیا کہ وہ قلۃ پانی میں نجاست گر جائے تو پانی پاک رہے گا ، بیہ مسلک اہل مدینہ اور بعد میں امام شافعی کا ہے ، مگر امام ابو یوسف ؓ نے جب اپنے طور پر ضرورت محسوس کی تواہل مدینہ کے مذہب کے مطابق اس وقت عمل کر لینے میں مضائقہ نہیں سمجھا۔

(۲) اس كى مثال ميں وہ جزئيہ بھى پيش كياجا سكتا ہے، جو شامى نے نقل كيا ہے:
و عليہ يحمل ما تقدم عن الشرنبلالى من ان مذہب الحنفية
المنع بدليل انہم اجازوا للمسافرو الضيف الذى خاف الريبة
ان ياخذ بقول ابى يوسف بعدم وجوب الغسل على المحتلم
الذى امسك ذكره عند ما احس بالاحتلام الى ان فترت شہوته
ثم ارسلہ مع ان قولہ هذا خلاف الراجح فى المذهب لكن
اجازوا الاخذ بہ للضرورة -349

لعنی حفیہ کا موقف اگر چہ بیر ہے کہ وہ قول ضعیف یا مذہب غیر پر عمل کی اجازت

<sup>------</sup>حواشی ------

<sup>348-</sup> رد المحتار على "الدر المختار: شرح تنوير الابصار"ج 1 ص 189المؤلف: ابن عابدين، محمد أمين بن عمر (المتوفى: 1252هـ)

<sup>349-</sup>شرح عقو درسم المفتى ص ٩٩

نہیں دیتے ، لیکن ضرور تا وہ اس کی جازت دیتے ہیں ، اس کی دلیل یہ ہے کہ فقہاء احناف نے سی مسافریا مہمان کے لئے جو کسی جگہ مقیم ہواور عسل کرنے میں لوگوں کی بدر گمانی کاخوف رکھتا ہو، اس کو امام ابو یوسف ؓ کے قول پر عمل کرنے کی اجازت دی ہے ، یعنی جس وقت اسے محسوس ہو کہ احتلام ہو جائے گا، اپنے عضو کو زور سے پکڑ لے ، اور منی خارج نہ ہونے دے ، یہاں تک کہ جب شہوت ٹھنڈی پڑ جائے تو چھوڑ دے ، اس وقت صرف عضویا جسم کا وہ حصہ دھولینا کافی ہوگا، جس پر منی لگ گئ ہو، میں کرنا واجب نہیں ) حالا نکہ یہ قول مذہب حفیہ میں مرجوح ہے ، لیکن ضرور قاس پر عمل کرنے کی اجازت دی ہے۔

ان دونوں مثالوں سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ذاتی ضرورت کے تحت بھی انسان مذہب غیریا قول ضعیف پر عمل کر سکتا ہے۔

## قول ضعیف پر عمل اور فتوی کا حکم

یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ فقہاء احناف کے نزدیک فدہب کے قول ضعیف یا قول مرجوح پر عمل کرنا اور مذہب غیر پر عمل کرنا تقریباً دونوں یکساں چیز ہے، اس لئے کہ حفیہ کے نزدیک قول مرجوح، قول رہوح کے مقابلہ میں معدوم کے درج میں ہو تا ہے۔ اس لئے اگر کوئی مفتی قول ضعیف یا قول مرجوح پر فتوی دیتا ہے، تو گویامذہب سے الگ کسی قول پر فتوی دیتا ہے، اس بنا پر چاہے مفتی قول ضعیف یا قول مرجوح پر فتوی دے یامذہب غیر پر، دونوں چیز سے حفیہ کے نزدیک تقریباً برابر حیثیت رکھتی ہیں۔ وان المرجوح فی مقابلۃ الراجح بمنزلۃ العدم و الترجیح بغیر مرجح فی المتقابلات ممنوع 350

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup>- شرح عقو درسم المفتى ص ۴۸،

غلط فائدہ نہ اٹھانے لگے۔

#### شر ائط وحدود

(۱) بنیادی شرط تو وہی ہے کہ اس کے لئے صاحب رائے عالم و مفتی ہونا ضروری ہے ، جو ذاتی ضرورت کی بنا پریاا پنی بصیرت واجتہاد سے کسی قول کو زیادہ مضبوط سمجھتے ہوئے اس پر عمل کرے ، غیر عالم یا عام قشم کے عالم کے لئے یہ اجازت نہیں ہے۔

(۲) دوسری اہم ترین نثر طبیہ ہے کہ واقعی الیبی کوئی حاجت درپیش ہو،جو مذہب غیر پرعمل کے لئے داعی ہو، محض نفس پرستی اور راحت پسندی کے لئے اپنامذہب جیموڑ ناجائز نہیں، ورنہ دین ومذہب ایک کھلواڑ بن جائے گا۔

یہ دونوں شرطیں عقو درسم المفتی کے اس شعر میں مذکورہیں:

و من لہ معرفۃ مشہورۃ<sup>351</sup>

الا لعامل له ضرورة

شرح تحرير ميں بھی لکھاہے:

انم لا يجوز للعامى تتبع الرخص اجماعاً 352

#### ضرورت سے مراد

البتہ اس دوسری شرط میں ہے بحث خاصی اہم ہے کہ ضرورت سے کیسی ضرورت مراد ہے؟ کیاوہی اصطلاحی ضرورت جو مردار کھانے اور شراب پینے کے جواز کے لئے درکار ہوتی ہے ، یعنی ایسی نا قابل برداشت ضرورت کہ اس کے بغیر چارہ کارنہ ہو، اسی طرح کیاضرورت عامہ ہوناضروری ہے یاضرورت خاصہ کے وقت بھی اس کی اجازت ہے؟

<sup>351</sup>- نثر ح عقو در سم المفتی ص ۴۸

<sup>352</sup>-شرح التحرير جساص ۳۵۱

کبھی حاجت بھی ضرورت کے قائم مقام ہو جاتی ہے، الاشباہ والنظائر میں ایک مشہور قاعدہ ذکر کیا گیاہے: الحاجۃ تنزل منزلۃ الضرورۃ عامۃ کانت و خاصۃ قتزل منزلۃ الضرورۃ عامۃ کانت و خاصۃ حاجت عامہ ہویاخاصہ۔

اس قاعدہ سے ایک طرف بیہ ثابت ہو تا ہے کہ حاجت ضرورت کے قائم مقام ہو سکتی ہے، دوسرے بیہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ضرورت کا قائم مقام ہونے کے لئے حاجت عامہ ہونا ضروری نہیں، بلکہ حاجت خاصہ بھی ہو توضرورت کے احکام اس پر جاری کئے جاسکتے ہیں۔

اوپر جو مثالیں ذکر کی گئی ہیں ، ان سے بھی سمجھ میں آتا ہے کہ اس مقام پر فقہاء کے نزدیک ضرورت سے مراد حالت اضطرار نہیں ہے ، بلکہ حاجت ومشقت کی حالت ہے ، اسی طرح حاجت عامہ ہونا بھی ضروری نہیں ، بلکہ حاجت خاصہ بھی اس میں داخل ہے۔

اوپرایک مثال اس شخص کی گذری ہے، جو کسی کے گھر میں مہمان ہو اور عنسل کرنے سے لوگوں کی بدگمانی کاخوف ہو یاخو دوہ شرم محسوس کر رہا ہو، تواس کو امام ابو یوسف ؓ کے قول پر عمل کرنے کی اجازت دی گئی ہے، ظاہر ہے کہ لوگوں کی بدگمانی کاخوف، یا صبح سویر ہے عنسل کرنے میں شرم کوئی اضطرار کی حالت نہیں ہے، بلکہ صبح توبہ ہے کہ مشقت شدیدہ بھی نہیں ہے، صرف مشقت وحاجت ہے، لیکن اس کے باوجود اس کو قول مرجوح کے مطابق توسع حاصل کرنے کی اجازت دی گئی، اسی طرح یہاں حاجت عامہ بھی نہیں ہے، بلکہ حاجت خاصہ ہے، اس کئے کہ ہر فرد کے ساتھ بالعموم ایساواقعہ پیش آناضر وری نہیں۔

اسی طرح امام ابویوسف ؓنے قلتین کے مسئلے میں جس آسانی کے ساتھ اہل مدینہ کے قول کو اختیار کیا، وہ بھی یہی ثابت کرتا ہے، کہ یہال ضرورت سے محض حاجت مراد ہے، اور حاجت خاصہ بھی اس میں معتبر ہے۔

<sup>353-</sup>الاشباه ا/ 9م

،جب که یہاں محض مشقت ہے اور وہ بھی مشقت خاصہ۔

شامی ٹنے اس مسلہ کاذکر کرنے کے بعد لکھاہے کہ:

ولا باس بالتقليد عند الضرورة لكن بشرط ان يلتزم جميع ما يوجبه ذلك الامام³54

یہ تمام مثالیں اس مقام پر ضرورت کے مفہوم کو منقح کرتی ہیں ، کہ ضرورت سے مر اد حاجت و مشقت ہے،خواہ وہ عام ہو یاخاص۔

تلفيق كامسكله

(س) تیسری شرط میہ ہے کہ کسی مسلے میں مذہب غیر پر عمل کرنے کی اسی وقت اجازت ہے، جب کہ خاص اس مسکلہ میں ان تمام لوازمات و مقتضیات پر بھی عمل کیا جائے، جو اس مذہب میں مصرح ہیں، ایک ہی واقعہ میں دواماموں کے دوا قوال پر بایں طور عمل کرنا کہ مجموعی طور پر دونوں کے نزدیک وہ عمل باطل قراریائے تلفیق کہلا تاہے اور یہ بالا جماع حرام ہے۔

و لاباس بالتقليد كمافى البحر لكن بشرط ان يلتزم جميع ما يوجبه ذالك الامام لان الحكم الملفق باطل بالاجماع<sup>355</sup>

لیعنی دوسرے مذہب کی تقلید میں کوئی مضائقہ نہیں ہے مگر نثر طبہ ہے کہ جس مذہب کواس نے اختیار کیاہے، اس مسکے میں ان تمام نثر الطاکالخاظ بھی ضرور رکھے، جواس مذہب میں لازم ہیں، اگر کوئی شخص کسی مسکے میں اس طور پر عمل کرے کہ ایک ہی مسکلہ میں بعض چیزیں ایک امام کے مطابق کرے، اور بعض دوسرے امام کے مطابق اور مجموعی طور پر وہ عمل دونوں اماموں کے نقطہ نظر سے غلط ہو جائے، تو یہ تلفیق ہے، اور یہ تلفیق حرام ہے، اس لئے کہ اس وقت دین ومذہب ایک مذاق بن جائے گا، ہر انسان اپنی سہولت کاسامان تلاش کرے گا اور جس کو جد هر سہولت نظر آئے گی، ادهر ہی کارخ کرلے گا۔

<sup>354</sup>-شامی ا /۲۵۲

355-حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج 1 ص 120 أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1318ه الناشر المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318ه مكان النشر مصر

مثلاً ایک شخص وضو کے باب میں امام مالک ؓ کے مسلک کے مطابق عورت کو بغیر شہوت چھونانا قض وضو نہیں سمجھتا، تو اس پر لازم ہے کہ امام مالک ؓ گی ان تمام شر اکط کا بھی لحاظ رکھے، جو وضو کے باب میں ان سے منقول ہیں، مثلاً ان کے نزدیک وضو کرتے ہوئے صرف پانی بہالینا کافی نہیں، بلکہ جسم کور گڑنا بھی ضروری ہے، اسی طرح ان کے نزدیک پورے سر پر مسح کرناضروری ہے، تو جو شخص وضو کے مسلے میں مسلک مالک افتیار کرتا ہے، اس پر لازم ہے کہ وہ تمام شر اکط مالکیہ کا بھی لحاظ رکھے، ورنہ یہ تقلید جائزنہ ہوگی، مسلک مالک اختیار کرتا ہے، اس پر لازم ہے کہ وہ تمام شر اکط مالکیہ کا بھی لحاظ رکھے، ورنہ یہ تقلید جائزنہ ہوگی، جیسے کوئی وضو کرتے وقت مسلک شافعیؓ کے مطابق صرف تین بال کے بر ابر مسح کرے اور جب وضو کے بعد کسی عورت کو بلا شہوت چھو دے تو مسلک مالک گواختیار کرلے، یہ تلفیق ہے، اس لئے کہ مجموعی طور پر ایسے شخص کا وضو دونوں اماموں کے نزدیک باطل ہے، امام مالک ؓ کے یہاں پورا سر مسح نہ کرنے کی وجہ سے، اور کسی ایک بی واقعہ میں دواماموں کی اس طرح تقلید امام شافعیؓ کے یہاں عورت کو مس کرنے کی وجہ سے، اور کسی ایک بی واقعہ میں دواماموں کی اس طرح تقلید کرنا کہ دونوں میں سے کسی کے یہاں وہ عمل صحیح ثابت نہ ہو جائز نہیں 356

اسی طرح مثلاً اگر وضو کرنے کے بعد خون نکل آیا توامام ابو حنیفہ ؓ کے مذہب کے مطابق وضو لوٹ گیا اور امام شافعی کے مذہب کے مطابق نہیں ٹوٹا، تو یہاں پر مذہب شافعی اختیار کرلے تا کہ دوبارہ وضو کر خمت سے نج جائے، پھر اس نے بیوی کو بھی ہاتھ لگایا، تو اب امام شافعیؓ کے مذہب کے مطابق اس کا وضو ٹوٹ گیا اور امام ابو حنیفہ ؓ کے مطابق نہیں ٹوٹا، تو یہاں حنفیہ کا مذہب لے لے ، حالا نکہ اس صورت میں کسی امام کے نزدیک اس کا وضو نہیں رہا، امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک خون نکلنے کی وجہ سے ٹوٹ گیا، اور امام شافعیؓ کے نزدیک عورت کو جھونے کی وجہ سے ۔357

تلفیق کی جائز صورت

<sup>356</sup>-الاسنوى على المنهاج على هامش التحرير ٣/٩٩/٣، بحواله جواهر لفقه حصه دوم

<sup>357</sup>-انثر ف الجواب حضرت تھانوی ۲ /۱۲۵

یہ تلفیق ہے، کہ ایک مسکلہ میں مثلاً حنفی ہے تو دوسرے موقعہ پر اسی مسکلہ میں شافعی، مگریہ ناجائز نہیں، واقعہ الگ لگ ہونے کی صورت میں دواماموں کی رائے پر عمل کرنے کو فقہاءنے جائز قرار دیاہے، علامہ شامی ؓنے لکھاہے:

و انه یجوز له العمل بما یخالف ما عمله علی مذهبه تقلد ا فیه غیر امامه مستجمعا شروطه و یعمل بامرین متضادین فی حادثتین لا تعلق لواحدة منها بالاخری 358

دوسرے امام کی تقاید میں اپنے مذہب کے خلاف اس کوعمل کرنے کی اجازت ہے، بشر طیکہ اس امام کی تمام شر طوں کا بھی لحاظ رکھے، البتہ دوالگ الگ واقعوں میں جن میں دونوں کو ایک دوسر ہے ہے کوئی تعلق نہ ہو، دومتضادا قوال پر عمل کر سکتا ہے، مثلاً وضو کرتے وقت وہ حنفیہ کے مسلک کے مطابق بغیر نیت اور بسم اللہ کے وضو کرے، لیکن نماز میں شافعیہ کے مطابق قر اُت خلف الامام کرے توبہ تلفیق ناجائز نہیں ہے۔

## ا یک ہی عمل میں دواماموں کی تقلید جائز نہیں

(۳) اسی شرط سے ایک اور شرط متفرع ہوتی ہے کہ جس عمل کو ایک امام کے مسلک کے مطابق شروع کر چکا ہو، اسی میں دوسرے امام کے قول پر عمل نہ کرے بلکہ جس امام کی تقلید میں اس نے عمل شروع کیا ہے ، اسی کی تقلید میں اس کو تمام تک پہوچانا بھی ضروری ہے ، دوسرے امام کی تقلید دوسرے عمل میں درست ہے ، نہ کہ بعینہ اسی عمل میں۔۔ مثلاً کسی نے وضو کے بعد اجنبی عورت کوہا تھ لگایا، لیکن امام ابو حنیفہ آگی تقلید میں وضو کا اعادہ نہیں کیا، اور ظہر کی نماز شروع کر دی ، نماز شروع کرنے کے بعد وہ امام شافعی آگی مسلک کا مقلد ہو جائے ، اور اس نماز کو توڑ کر دوبارہ وضو کر ناضروری سمجھے، توبیہ جائز نہیں ، بلکہ جس امام کے مسلک کا مقلد ہو جائے ، اور اس نماز کو توڑ کر دوبارہ وضو کر ناضروری سمجھے، توبیہ جائز نہیں ، بلکہ جس امام کے مسلک پر اس نے عمل شروع کیا ہے اس پر لازم ہے کہ اسی امام کے مطابق اس کو مکمل بھی کرے ، البتہ آئندہ دوسری ظہر جب پڑھے گا تو اگر چاہے تو مسلک شافعی کی تقلید کر سکتا ہے۔ اسی بات کو علامہ شامی آنے اس

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup>-شامی ا / ۵۱، اعلاء السنن مقدمه ص ۲۲۴

طرح اداكياہے:

لأن المستفتي إذا عمل بقول المفتي في حادثة فأفتاه آخر بخلاف قول الأول ليس له نقض عمله السابق في تلك الحادثة نعم له به في حادثة أخرى كمن صلى الظهر مثلا مع مس امرأة أجنبية مقلدا لأبي حنيفة فقلد الشافعي ليس له إبطال تلك الظهر نعم يعمل بقول الشافعي في ظهر آخر وهذا هو المراد من قول من قال ليس للمقلد الرجوع عن مذهبه 359

 $<sup>^{359}</sup>$ حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 8 ص 848 ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ - 2000م. مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 8

# دوسرے مسلک پر فتویٰ دینے کی بحث

#### عمل اور فتویٰ میں فرق

جس طرح انفرادی ضرورت و حاجت کی بناپر دو سرے مذہب پر عمل کرنے کی اجازت ہوتی ہے،
اسی طرح اجتماعی ضرورت کی بناپر بھی ہوتی ہے،البتہ ایک اور چیز جس کی بنیاداجتماعی ضرورت پر ہے،وہ فتو کی
اور قضا کا معاملہ ہے ، دو سرے مذہب پر کسی ایک شخص کا عمل کرلیناالگ مسکلہ ہے،اور تمام لوگوں کے لئے
بھی اس کا فتو کی صادر کر دینادو سر امسکلہ ہے، ذاتی عمل کا دائرہ محدود ہے،اس لئے اس کی ضرورت کا معیار بھی
محدود و مخضر ہے، لیکن فتو کی اور قضا کا دائرہ عام ہے، فتو کی کے بعد بیہ حکم فر دواحد کے لئے خاص نہ رہے گا، بلکہ
پوری جماعت کے لئے عام ہو جائے گا،اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ فقہاء شخصی عمل کے بارے میں جینے نرم ہیں
، فتو کی اور قضا کے باب میں اسی قدر سخت ہیں، بیشتر مقامات پر وہ دو سرے مذہب پر شخصی عمل کی تواجازت
دیتے ہیں، لیکن دو سرول کو فتو کی دینے کی اجازت نہیں دیتے:

﴿ عقودر سم المفتی کے دواشعار میں عمل اور قضا کے در میان فرق کیا گیاہے،

الا لعامل لہ ضرورة

او من لہ معرفة مشبورة
لكنما القاضي بہ لايقضي
وإن قضي فحكمہ لايمضي 360

شرح عقود میں علامہ شرنبلالی کے حوالے سے نقل کیا گیاہے:

وقال العلامة الشرنبلالي في رسالته العقدالفريدفي جو از التقليد مقتضى مذهب الشافعي كماقاله السبكي منع بالقول المرجوح في القضاءو الافتاء دون العمل لنفسه 361

<sup>360-</sup> شرح عقو درسم المفتى ص ۸م 361- شرح عقو درسم المفتى ص ۹م

اس عبارت میں بھی عمل اور فتویٰ کا فرق نمایاں ہے۔

البحرالرائق میں ہے:

وَرُوِيَ أَوْسَعُ من هذا وهو أَنَّهُ لو أَفْتَاهُ مُفْتٍ بِالْحِلِّ ثُمَّ أَفْتَاهُ آخَرُ بِالْحُرْمَةِ بَعْدَمَا عَمِلَ بِالْفَتْوَى الثَّابِي في حَقِّ امْرَأَةٍ أُخْرَى لَعْدَمَا عَمِلَ بِالْفَتْوَى الثَّابِي في حَقِّ امْرَأَةٍ أُخْرَى لَا فَي حَقِّ الْأُولَى فِي حَادِثَتَيْنِ لَكِنْ لَا يُفْتَى بِهِ اه 362 لَا فِي حَقِّ الْأُولَى وَيَعْمَلُ بِكِلَا الْفَتْوَتَيْنِ فِي حَادِثَتَيْنِ لَكِنْ لَا يُفْتَى بِهِ اه 362

قاضیوں اور مفتیوں کے بارے میں اکثر اس طرح کے جملے فقہ کی کتابوں میں ملتے ہیں ، کہ وہ مذہب حنفی کے مطابق فیصلہ کرنے اور فتویٰ دینے کے مکلف ہیں ، اس لئے اپنے مذہب کے قول ضعیف پر بھی فتویٰ دینا اور فیصلہ کرنا۔ شامی ککھتے ہیں:

الکنہ فی زماننا لا یصح اتفاقاً لتقیید السلطان قضاءہ بالحکم الصحیح من مذہبنا فلا ینفذ حکمہ بالضیعیف فضلا عن مذہب المغیر 363

#### (۵)علامه حصکفی تحریر فرماتے ہیں:

وفى نكاح الخلاصة لوقيل لحنفى مامذبب الامام الشافعى فى كذاوجب ان يقول قال ابو حنيفة كذا(در مختار)

#### (۲) اس پر علامه شامی تبصر ه کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

قلت: ما ذكره ابن فروخ رده سيدي عبد الغني في رسالة خاصة، والتقليد وإن جاز بشرطه فهو للعامل لنفسه لا للمفتي لغيره، فلا يفتي بغير الراجح في مذهبه، لما قدمه الشارح في رسم المفتي بقوله: و حاصل ما ذكره الشيخ قاسم في تصحيحه أنه لافرق بين المفتي والقاضي إلاأن المفتي مخبر عن الحكم، والقاضي ملزم به، و أن الحكم و الفتيا بالقول المرجوح جهل وخرق للإجماع، وأن الحكم الملفق

<sup>362-</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 4 ص 7 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>363-</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 3 ص 444 ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ - 2000م مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

باطل بالإجماع 364

یہ تمام عبارتیں قضاو فتوی کی اہمیت کو دوچند کرتی ہیں،اسی بناپر ہم دیکھتے ہیں کہ دوسرے مذہب پر فتوی دینے کے تعلق سے علماءنے شر ائط بھی سخت لگائی ہیں جو ذیل میں ذکر کی جار ہی ہیں۔

البتہ کوئی مفتی کسی خاص واقعہ میں مبتلیٰ ہہ کو صرف ذاتی حد تک کسی دوسرے قول پر عمل کرنے کی اجازت دے، جس میں تعمیم نہ ہو تو پھر "افتابمذھب الغیر "کے بجائے" 'عمل بمذھب الغیر "کے دائرے میں چلا جائے گا۔

#### حدودوشر ائط

(۱) اجتماعی ضرورت واقعی متحقق ہو ، اس کالحاظ نہ کرنے سے عموماً لو گوں کو مشقت شدیدہ پیش آسکتی ہواور اس میں ابتلاعام ہو ، حضرت مفتی محمد شفیع صاحب تحریر فرماتے ہیں:

فلا يجوز الابشرط الضرورةالشديدةو عموم البلوى والاضطرار 365

علامه شامی شرح عقو درسم المفتی میں لکھتے ہیں:

لو افتى مفت بشئى من هذه الاقوال فى مواضع الضرورةطلباً للتيسيركان حسنا ---- و ان المفتى لم الافتاء بم للمضطر فمامر من انم ليس لم العمل بالضعيف و لا الافتاء بم محمول على غير موضع الضرورة 3666

علامہ ابن تیمیہ ؓ نے بھی پورے یقین کے ساتھ اس پر زور دیا ہے کہ ضرورت شدید کے بغیر دوسرے مذہب کی طرف رجوع نہ کیا جائے، محض لو گوں کی رعایت میں کسی بھی قسم کا فیصلہ یا فتوی صادر کرنا حرام ہے، علامہ ابن تیمیہ ؓ نے اس شرط پرتمام امت کا اجماع واتفاق نقل کیاہے 367

364-رد المحتار على "الدر المختار: شرح تنوير الابصار"ج 12 ص 349المؤلف: ابن عابدين، محمد أمين بن عمر (المتوفى: 1252هـ)

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup>-جواہر الفقہ ۲/۲۲

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup>-رسائل بن عابدین ا/۵۰

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> - فتاوي ابن تيميه ۲/۰۰ / ۲۳۱ – ۲۴۱

آخری دور میں حضرت تھانویؒ نے اس موضوع پر بڑا عمدہ کام کیا ہے ، زوجہ مفقود الخبر کے مسئلے میں امام ابو حنیفہ ؓ کے مسلک کے مطابق بڑی مشقت پیش آرہی تھی ، اسی بنا پر فقہاء احناف بہت دنوں سے امام مالک ؓ کے مسلک پر فتوی دے رہے تھے ، مگر اس سلسلہ کی سب سے با قاعدہ اور مدون کو شش حضرت تھانو گ لئے کی ، اور فقہاء مالک ہے سے طویل مر اسلت کے بعد اس سلسلے کے تمام مسائل کا فیصلہ کن حل پیش فرما یا ، اس میں بنیادی طور پر ضرورت شدیدہ کی شرط ملحوظ رکھی گئی ، حضرت تھانو گ کے الفاظ میں :

'' ہم نے اس رسالہ میں اسی شرط (یعنی عدم اتباع ہوٰی) کی بنا پر صرف ان مواضع میں مذہب مالکیہ پر عمل کی اجازت دی ہے ، جہاں ضرورت شدیدہ یقینی طور پر مشاہد اور متنقن ہو گئی اور جہاں شدت ضرورت کا تیقن نہیں ہوا،وہاں مذہب مالکیہ کی تشہیلات سے کام نہیں لیا<sup>368</sup>

(۲) دوسری اہم شرط ہے ہے کہ اس ضرورت یقینیہ کی بنا پر جن علماء نے مذہب غیر پر عمل کا فتوی دیا ہو، وہ اہل اجتہادیا کم اہل بصیرت ہوں، اصل تو یہ منصب ان علماء بارعین کا ہے جو اجتہاد فی المذہب کی صلاحیت رکھتے ہوں، جو دلائل و براھین سے واقف ہوں اور امام مطلق کے قواعد واصول کی روشنی میں مسائل کی تفریع و تخریج پر قادر ہوں اور اتنا گہر اشعور رکھتے ہوں کہ جزئیات و مسائل میں قدر مشترک اور قدر مفترق میں امتیاز کر سکتے ہوں، علامہ آمدی کی کھتے ہیں:

وا لمختار اذا كان مجتهدا في المذهب بحيث يكون مطلعا على مأخذ المجتهد المطلق الذي يقلده وهو قادر على التفريع على قواعد امامه و اقواله متمكن من الفرق والجمع و النظر والمناظرة في ذلك كان له الفتوى 369

<sup>368-</sup>الحيلة الناجزه ص ٢٧،٢٦

<sup>169 –</sup> الاحكام في الاصول الحكام مم/٢ ٣١٦

تلمذته نه کیاهو،اسی طرح حالات زمانه پر بھی اس کی گهری نگاه ہو،علامه شامی ٌر قمطر از ہیں:

فان المتقدمين شرطوا في المفتى الاجتهاد وهذا مفقود في زماننافلا اقل من ان يشترط فيه معرفة المسائل بشروطها وقيودها التي كثيراً ما يسقطونها و لايصرحون بها اعتماداً على فهم المتفقه وكذا لا بدمن معرفة عرف زمانه و احوال اهله في التخريج في ذلك على استاذ ماهر 370

(۳) مگر آج چونکہ کوئی ایک عالم ان تمام خصوصیات و فضائل کا حامل ہوناضر وری نہیں ، اور اگر ہو بھی تو احتیاط اسی میں ہے کہ کئی متدین اور اہل بصیرت علماء کے مشورے سے کوئی فیصلہ کیا جائے ، تنہا کوئی ایک عالم فیصلہ نہ کرے ، جبیبا کہ حضور صَلَّی ﷺ کا فرمان ہے :

عن علي بن أبي طالب قال "قلت يا رسول الله الأمر ينزل بنا بعدك لم ينزل به القرآن ولم نسمع فيه منك شيئا؟ قال: أجمعوا له العالمين أوقال العابدين من المؤمنين، و اجعلوه شورى بينكم ولا تقضوا فيه برأى واحد---- وفي رواية عن علي قال قلت يا رسول الله: "إن نزل بنا أمرليس فيه بيان أمر ولا نفي فما تأمرنا؟ قال: شاوروا الفقهاء، والعابدين ولا تمضوا فيه خاصة 371

یعنی (نئی صورت حال پیش آنے پر)امت کے فقہاء عابدین کو جمع کرواورآپس کے مشورے سے کوئی چیز طے کرو،کسی ایک شخص کی رائے پر فیصلہ نہ کرو۔

حضرت عمر فاروقٌ ، حضرت امام ابو حنیفه ؓ اور مدینه کے فقہاء سبعہ کا طرز عمل بھی ہمارے لئے بہترین اسوہ ہے کہ اس قشم کے اہم ترین فیصلے اجتماعی مشورے ہی سے طے ہونے چاہیئں۔

حضرت تھانوی لکھتے ہیں:

<sup>370-</sup>شرح عقو درسم المفتى ص ٢٨

<sup>371</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج2 ص 341 حديث نمبر :4189 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ)المحقق : بكري حياني - صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981

"اوراس زمانہ میں احتیاط اس طرح ہو سکتی ہے کہ جب تک محقق اور متدین علماء کرام میں سے متعدد حضرات کسی مسئلہ میں ضرورت کا تحقق تسلیم کرکے دوسرے امام کے مذہب پر فتوی نہ دیں، اس وقت تک ہر گزاپنے امام کے مذہب کونہ چھوڑے 372

(۴) ایک شرط یہ بھی ہے کہ جس امام کے قول کو اختیار کیا جارہاہو ، اس کی پوری تفصیلات براہ راست اس مذہب کے اہل فتوی علماء سے معلوم کی جائیں ، محض کتابوں میں دیکھنے پر اکتفانہ کیا جائے ، کیوں بسا او قات اس قول کی بعض ضروری تفصیلات عام کتابوں میں مذکور نہیں ہوتیں ، اور ان کو نظر انداز کر دیئے سے تلفیق کا اندیشہ رہتا ہے 373

(۵) ایک اہم شرط یہ بھی ہے کہ ائمہ اربعہ سے خروج نہ کیا جائے ، انہیں میں سے کسی ایک امام کا مسلک اختیار کرناضر وری ہے ، اس لئے کہ ان کے علاوہ کسی امام و فقیہ کا مذہب ہم تک مدون شکل میں نہیں مسلک اختیار کرناضر وری ہے ، اس لئے کہ ان کے علاوہ کسی امام و فقیہ کا مذہب ہم تک مدون شکل میں نہیں بہونچ جائے بہونچ جائے ماننے والوں کی تعداد اتنی زیادہ ہے کہ ان کا کوئی قول یارائے حد تواتر تک بہونچ جائے م

(۱) اسی طرح اس کاخیال رکھنا بھی ضروری ہے کہ جس امام کامسلک اختیار کیا گیاہے، اس مسئلہ میں ان کی تمام شرطوں کا بھی لحاظ رکھا گیا ہو، اگر بعض شرطیں بھی مفقو د ہو جائیں تو اس مسئلہ میں مذہب غیر پر عمل کا فتوی جائز نہ ہوگا۔

قوله: وأن الحكم الملفق) المراد بالحكم الحكم الوضعي كالصحة مثاله : متوضئ سال من بدنه دم ولمس امرأة ثم صلى فإن صحة هذه الصلاة ملفقة من مذهب الشافعي والحنفي والتلفيق باطل، فصحته منتفيةاه 375

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup>-الحيلة الناجزه ص٢٦، ص٢٦

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> - آداب الا فتأوالا ستفتاء حضرت تقانويٌّ بحواله بحث و نظر شاره • اص۸۷

<sup>374 -</sup> مقدمه اعلاء السنن ص ١٩٩٥، البلاغ مفتى اعظم نمبر ص ١٩٦٩، ص • ٣٢٠، بحو اله بحث و نظر شاره • اص ٨٨

محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ) المولف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

دائرة كار

نثر ائط کی تفصیلات جان لینے کے بعد ریہ بحث باقی رہ جاتی ہے کہ فقہ کے کن ابواب میں مذہب غیر پر عمل اور فتوی کی اجازت دی جاسکتی ہے ؟

تواس بارے میں حضرت تھانوی کا طرز عمل جو ان کی متعدد کتابوں میں ملتا ہے ، وہ یہ ہے کہ دیانت میں تو نہیں لیکن معاملات میں جن میں عام ابتلاہو تا ہے ، دوسرے امام کے قول پر بھی فتوی دے دیتا ہوں اگر چپہ مجھے اس گنجائش پر پہلے سے اطمینان تھا، لیکن میں نے حضرت مولانار شیر احمد گنگوہی سے اس کے معاملات میں محل ضرورت میں دوسرے امام کے قول پر متعلق اجازت لے لی ، میں نے دریافت کیا تھا کہ معاملات میں محل ضرورت میں دوسرے امام کے قول پر فتوی دینا جائز ہے اور یہ توسع معاملات میں کیا گیا ہے ، دیانات میں نہیں ہمیں نہیں 376۔

مگریہاں دیانات میں دوسرے مذھب پر عمل و فتوی کا جو انکار کیا گیاہے وہ جو از کا انکار نہیں بلکہ استجاب یاضر ورت کا انکار ہے ، لینی حضرت تھانویؒ اور حضرت گنگوہیؒ کا مقصد ہے ہے کہ بہتر ہے کہ دوسرے مذہب پر عمل و فتوی کا دائرہ معاملات ہی تک رکھا جائے ، دیانات و عبادات تک و سیعے نہ کیا جائے ، اس لئے کہ عبادات میں عموماً الیی ضر ورت پیش نہیں آتی ، اور بہتر بھی نہیں ، معاملات کا مدار طر فین کی رضا مندی پر ہے ، اس لئے اس کے اندر کوئی صورت تراضی کی نکل جائے ، توجواز کی گنجائش ہے ، مگر عبادات کا مدار خدا کی رضا جدا کی رضا جو تی پر ہے ، اس لئے اس کے اندر کوئی صورت تراضی کی نکل جائے ، توجواز کی گنجائش ہے ، مگر عبادات کا مدار خدا کی رضاجو ئی پر ہے ، اور اس کے لئے یقین صورت حال چاہئے ، اور جب اس نے یقین کے ساتھ کسی مذہب پر عمل کر نادلیل کی مذہب کو حق سبجھتے ہوئے لازم کر لیا ہے ، تو مشقت و پریشانی کی وجہ سے ، اور ظاہر ہے کہ مشقت و پریشانی کی بناپر نہیں ہوگا ، بلکہ مشقت و پریشانی کی وجہ سے ، اور ظاہر ہے کہ مشقت و پریشانی کی بناپر یقین کاراستہ اختیار کرنا ہیں ماتھ عبادت ادا کرے ۔ اور یشانی ہی سہی مگریقین کیفیت کے ساتھ عبادت ادا کرے ۔

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup>-اجتهاد و تقليد كا آخرى فيصله ص ۲۰

جواز کی بحث مقصود نہیں ہے ،اور حضرت گنگو ہی کا جائز بھی اصطلاحی معنی میں نہیں ہے ، بلکہ تقوی وافضلیت کے نقطہ ُ نظر سے اولی وغیر اولی کے معنیٰ میں ہے۔

یا یہ کہا جائے کہ دیانات میں شر اکط کڑی ہیں ، اور معاملات کی شرطیں نسبتہ ً زم ہیں ، یہ ساری تاویلات اس لئے ہیں کہ دیگر فقہاء نے عمل بمذہب الغیر کے دائرہ کو معاملات ہی تک محدود نہیں رکھا ہے بلکہ خود حضرت تھانوی کی بھی بعض عبار تیں اسی قشم کی ہیں، جو معاملات کی قید توڑد بی ہیں، مثلاً:

"کوئی شخص مس مر اُہ بھی کرے اور فصد بھی کھلوائے اور مس ذکر کرے، پھر وضونہ کرے اور نماز پڑھے، توجس امام سے پوچھے گا، وہ اس کی نماز کو باطل کہے گا، تو باجماع مرکب اس کی نماز باطل ہو گی، اس کو تلفیق کہتے ہیں 377

یہ معاملات کا باب نہیں ہے ، بلکہ طہارت وعبادت کا باب ہے ، لیکن اس شکل کو حضرت نے عمل بمذھب الغیر کے دائرے میں داخل مان کر بحث کی ہے ، اسی لئے تو اس شکل کو تلفیق کی بنا پر ناجائز قرار دیا ہے ، نہ کہ اس دائرے میں داخل نہ ہونے کی بنا پر ، ورنہ صاف کہہ دیتے کہ یہ اس دائرے میں آتا ہی نہیں۔ اسی طرح تلفیق کے خطرناک نتائج بیان کرتے ہوئے فرمایا:

" یہ بڑی خطرناک بات ہے کہ محض دنیا کے واسطے اپنے فروغ مذہب کو چھوڑ دے ، مثلاً شافعی ہے ، محض دنیاوی غرض سے حنفی ہو جائے ، یااگر حنفی ہو تو شافعی ہو جائے۔

علامہ شامی آنے ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک فقیہ نے ایک محدث کے یہاں اس کی لڑکی کے لئے پیام بھیجا، اس نے کہا اس شرط پر نکاح کر تا ہوں کہ تم رفع پدین اور آمین بالجہر کیا کرو، فقیہ نے اس شرط کو منظور کر لیا، اور نکاح ہو گیا، اس واقعہ کا ایک بزرگ کے پاس ذکر کیا گیا، تو انہوں نے اس کو سن کر سر جھکالیا اور تھوڑی دیر سوچ کر فرمایا کہ مجھے اس شخص کے ایمان جاتے رہنے کا نوف ہے، اس واسطے کہ جس بات کووہ سنت سمجھ کر کر تا تھا، بدون اس کے اس کی رائے کسی دلیل شرعی سے بدلی ہو، صرف دنیا کے لئے اس کو چھوڑ سنت سمجھ کر کر تا تھا، بدون اس کے اس کی رائے کسی دلیل شرعی سے بدلی ہو، صرف دنیا کے لئے اس کو چھوڑ سنت سمجھ کر کر تا تھا، بدون اس کے اس کی رائے کسی دلیل شرعی سے بدلی ہو، صرف دنیا کے لئے اس کو چھوڑ

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup>- حسن العزيز ١٩/٢ م

دیا، ایک مر دار دنیا کے واسطے دین کو نثار کیا<sup>378</sup>

اس شکل کو بھی حضرت نے دائرہ میں داخل مان کر محض اتباع ہویٰ کی بنا پر غلط قرار دیا ہے ، نہ کہ دائر ہے میں داخل نہ ہونے کی بنا پر ، جب کہ بیہ شکل عبادات کی ہے ، معاملات کی نہیں۔

حضرت تھانوی کی ایک اور عبارت دیکھئے:

"پوچھاگیا کہ اگر مقتدی شافعی ہواور امام حنفی ہوتواس کو مس مر اُق کے بعد وضو کرنا چاہئے، تو کیا اس صورت میں ترک تقلید جائز ہو گا؟ فرمایا اس خاص صورت میں واجب ہے، تا کہ ان کا اقتد اصحیح رہے، اور اس کوترک تقلید نہیں عمل بالاحوط کہتے ہیں، امام ابو حذیفہ آئے نزدیک مس مر اُق کے بعد وضو ناجائز تو نہیں، ہاں ضروری نہیں 379

یہ شکل بھی باوجو دیکہ معاملات کی نہیں ہے ، لیکن اس میں احتیاط کے طور پر دوسرے مذھب کی رعایت کونہ صرف جائز بلکہ واجب قرار دیا، ورنہ صاف کہہ دیتے کہ یہ شکل اس دائرے میں داخل ہی نہیں۔ حضرت تھانویؓ کے علاوہ دیگر فقہاء نے '' عمل بمذھب الغیر'' کے ذیل میں جو مثالیں دی ہیں ، ان میں بھی معاملات کی کوئی قید نہیں ہے ، البتہ معاملات میں وسعت ہے ، اس لئے اس میں اس طرح کی شکلیں زیادہ مل سکتی ہیں ، لیکن عبادات اور دیانات کا باب بھی اس سے خالی نہیں ہے۔

#### عبادات كاباب

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>-الافاضات اليوميير ٢/٩٩١

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup>-حسن العزيز ۴/ ۲۴۴

بعد ظہری نماز شروع کرنے سے قبل کسی اجنبیہ عورت کو ہاتھ لگایا، اور امام ابو حنیفہ آکے مسلک پر عمل کرتے ہوئے وضو کا اعادہ نہیں کیا، بلکہ اسی وضو سے نماز ظہر شروع کر دی، لیکن نماز ظہر کے دوران وہ امام شافعی گا مقلد بن جائے اور مس مر اُق کو ناقض وضو سمجھ کر اپنی نماز توڑنا چاہے، توبیہ اس کے لئے جائز نہیں، اس لئے کہ یہ تلفیق ہے، مقلد پر لازم ہے کہ جس عمل کو اس نے ایک امام کی تقلید میں شروع کیا ہے، اس کو اسی کی تقلید میں انجام تک پہنچائے، البتہ دو نمازوں کے اندر اگروہ ایسا کرے، مثلاً ایک ظہر امام ابو حنیفہ گی تقلید میں یوسے اور دوسری امام شافعی گی تقلید میں تواس کی اجازت ہوگی 800

اسی طرح بعض فقہاءاحناف نے سفر کی حالت میں بضرورت امام شافعی ؒکے مسلک کے مطابق جمع بین الصلو تین کی اجازت دی ہے <sup>381</sup>

نماز سے بڑھ کرعبادت کیا ہو سکتی ہے ، مگر فقہاء نے اس کو اس دائرہ میں داخل مان کر اس کی مختلف شکلوں سے بحث کی ہے۔

#### طہارت کاباب

طہارت کے باب میں بھی فقہاء نے ضرورت یا تبدیلی اجتہاد کے وقت دوسرے مذہب پر عمل کرنے کی اجازت دی ہے، اس کی مثال وہ مسکلہ ہے جو"اسنوی علی المنہاج" کے حوالہ سے سابق میں نقل کی گئی ہے، کہ اگر کوئی شخص وضو میں بیہ اعتقادر کھتاہے کہ بلاشہوت عورت کوہاتھ لگادیاجائے تووضو نہیں ٹوٹے گا، جبیبا کہ امام مالک گامسلک ہے، تواس کی اس کواجازت ہوگی، مگر پھر ضروری ہوگا کہ وہ اس وضو میں امام مالک تی تمام شرائط کا لحاظ رکھے، یعنی اعضاء وضو کور گڑ کر دھوئے، محض پانی بہانے پر اکتفانہ کرے، اس طرح پورے سرکا مسح کرے، امام شافعی تے مسلک کے مطابق صرف تین بال پر مسح کرناکا فی نہیں ہوگا 3828

 $<sup>^{380}</sup>$ ر دالمخار ۲  $^{380}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> طحطاوي على المراقى ص١٠٣

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup>-اسنوى على المنهاج ٣٣٩/٣

اس طرح قلتین کے مسلے میں امام ابوبوسف گاواقعہ بیچھے نقل کیاجا چکاہے۔

#### نكاح وطلاق كاباب

نکاح و طلاق کا باب جو ایک اعتبار سے معاملہ بھی ہے ، اور دوسر سے اعتبار سے عبادت بھی ، اس میں بھی ضرورت کے وقت مذہب غیر پر عمل کرنے کی اجازت دی گئی ہے ، زوجہ مفقود کا مسئلہ تو مشہور ہی ہے ، کہ احناف نے اس میں مالکیہ کے مسلک کے مطابق فتوی دیا ہے۔

اس کے علاوہ "ممتدۃ الطہر "عورت کے بارے میں بھی احناف نے مالکیہ کے مسلک پر فتوی دیا ہے، حفیہ کے یہاں ممتدۃ الطہر عدت بہر صورت حیض ہی سے گذارے گی، اگر چہ اسے سن ایاس تک انتظار کرنا پڑے، لیکن اس میں عور توں کے لئے بڑی مشقت ہے، اس لئے حفیہ نے مالکیہ کے مسلک پر عمل کرنے کی اجازت دی ہے، مالکیہ کے یہاں ممتدۃ الطہر کی عدت نوماہ ہے۔ علامہ شامی ؓ نے لکھا ہے:
و عند مالک تنقضی عدتہا بتسعۃ اشہر وقد قال فی البزازیۃ الفتوی فی زماننا علی قول مالک 383

اسی طرح شامی آنے ایک مسئلہ یہ لکھاہے کہ اگر کسی عورت نے ولی کی اجازت کے بغیر اپنے طور پر نکاح کر لیا، یالفظ ہبہ سے نکاح ہوا، یافاسق گواہوں کی موجود گی میں نکاح ہوا، ان تمام شکلوں میں حفیہ کے خزد یک نکاح نہیں ہوا، اس کے بعد شوہر نے اپنی اس بیوی کو تین خلاق دے دی، تو حفیہ کے نقطہ نظر سے عورت پر طلاق مغلظہ واقعہ ہوگئ، اور بغیر حلالہ کے وہ عورت دوبارہ پہلے شوہر کے لئے حلال نہ ہوگی، اس موقعہ پر اگر زوجین حلالہ نہ کرناچاہتے ہوں تو علامہ حصکفی آنے ان کے لئے یہ حیلہ بتایا ہے کہ انہیں چاہیے کہ اپنامقد مہ شافعی قاضی کے پاس پیش کریں، چر جب یہ مقدمہ شافعی قاضی کے پاس پیش کریں، چر جب یہ مقدمہ شافعی قاضی کے پاس پیش کریں، چر جب یہ مقدمہ شافعی نئہ طلاق مغلظہ واقعہ ہوگی، اور جب نکاح ہی فاسد قرار پائے گاتو قاضی کے پاس پہنچ گا، تو وہ اس نکاح کے فاسد ہونے کا فیصلہ کر دے گا، اور جب نکاح ہی فاسد قرار پائے گاتو نہ طلاق مغلظہ واقع ہوگی اور نہ حلالہ کی ضرورت پڑے گی اور وہ تقلید سے بھی خارج نہ ہوگا، مگر یہ فیصلہ آئندہ اور حال کے بارے میں جاری ہوگا، ماضی کے حق میں نہیں، ماضی میں جو دونوں کے ازدواجی تعلقات

<sup>383-</sup>ردالمخار۲/۲۵۳/۲۵۳

رہے اور اولا دہوئی وہ سب صحیح باقی رہیں گے۔

ثُمَّ هَذَا كُلُّهُ فَرْعُ صِحَّةِ النِّكَاحِ الْأَوَّلِ، حَتَّى لَوْ كَانَ بِلَا وَلِيِّ بَلْ بِعِبَارَةِ الْمَرْأَةِ، أَوْ بِلَفْظِ هِبَةٍ، أَوْ بِحَصْرَةِ فَاسِقَيْنِ ثُمَّ طَلَقَهَا ثَلَاثًا وَأَرَادَ حِلَّهَا بِلَا زَوْجِ يرفع الأمر لشافعي فيقضي به و ببطلان النكاح أي في القائم والآتي لا في المنقضي بزازية ببطلان النكاح أي في القائم والآتي لا في المنقضي بزازية (درمختار)قالَ ابْنُ قَاسِمٍ فِي حَاشِيَةِ التُّحْفَةِ: إِنَّ لَهُ تَقْلِيدَ شَافِعِيِّ وَالْعَقْدَ بِلَا مُحَلِّلٍ لِأَنَّ هَذِهِ قَضِيَّةُ أُخْرَى فَلَاتَلْفِيقَ مَا لَمْ يَحْكُمْ بِصِحَةِ التَّقْلِيدِ الْأَوَّلِ حَاكِمُ 384

اس طرح کی اور بھی مثالیں نکاح وطلاق کے باب میں پیش کی جاسکتی ہیں۔

#### يمين كاباب

یمین کے باب میں بھی فقہاء نے مذھب غیر پر عمل و فتوی کی اجازت دی ہے، اس کی مثال شامی میں مذکورہے کہ کسی نے قسم کھائی کہ اگر میں نے فلانی عورت سے شادی کی تواس کو تین طلاق، اس صورت میں حنفیہ کے نز دیک یمین منعقد ہو گئی، اور جب بھی وہ فلانی عورت سے شادی کرے گا، اس پر تین طلاق واقع ہو جائے گی، کیکن شافعیہ کے نز دیک یمین منعقد نہیں ہوئی اور اگر وہ فلانی عورت سے شادی کرے گاتو طلاق واقع نہیں ہوگی۔

یہ تواصل مسکہ ہے، صاحب در مختار نے لکھا ہے کہ اگر کسی حنفی شخص نے اس صورت کی قسم کھا لی اور وہ اس یمین کے منفی اثر سے بچناچا ہتا ہو، تو اس کو اجازت ہو گی، کہ وہ اپنا مقدمہ شافعی قاضی کے پاس لے جائے، تاکہ وہ یمین کے فسخ ہونے کا فیصلہ کر دے، اور بیوی پر طلاق واقع نہ ہو۔

في المجتبى عن محمدفي المضافة لايقع وبه أفتى أئمة خوارزم انتهى ، وهوقول الشافعي وللحنفي تقليده بفسخ قاض (درمختار) و في الظهيرية انه قول محمد وبقوله يفتى 385

<sup>384-</sup>ر دالحتار ۲/۵۸۸

<sup>385-</sup>رد المحتار ۲/۵۳۸

یہ وہ چند ابواب ہیں جن کو ہم خالص معاملات نہیں قرار دے سکتے ، مگر ان میں بھی فقہاء نے بھر ورت دوسرے مذھب پر عمل کرنے کی اجازت دی ہے ،البتہ معاملات کا باب اس میں کچھ زیادہ وسیع ہے ، اس لئے بیچے و شر اء اور اجارہ وغیر ہ کے معاملات میں اگر کوئی د شواری پیش آئے تو دوسرے مذہب کے مطابق غور کرنے کی بدر جۂ اولی گنجائش ہے۔

-----

## تجاويزادارة المباحث الفقهية

۱-عام حالات میں اپنے معین مذہب سے خروج کرنااور فقہی مذاہب میں پائی جانی والی سہولتوں کو اختیار کرناجائز نہیں ہے،البتہ بدرجۂ مجبوری خاص حالات میں مندرجہ ذیل ضوابط کی رعایت کرتے ہوئے ان سہولتوں سے استفادے کی مشروط اجازت دی جاسکتی ہے۔

الف: خاص حالات میں جو قول اختیار کیاجائے وہ مذاہب اربعہ ہی کے دائرے میں ہو، کیونکہ دیگر مذاہب با قاعدہ مدون نہیں ہیں۔

ب: ضرورت داعیه (جمعنی اضطراریانا قابل برداشت تکلیف ) پائی جائے، خواہ ضرورت عامه ہویا خاصه ، عبادات میں ہویا معاملات میں۔

ج: ضرورت وہی معتبر ہوگی جس کواہل بصیرت ارباب فناویٰ اجتماعی فیصلے کی بنیاد پر تسلیم کرلیں۔

> د: جس امام کے قول کو اختیار کیاجائے اس کی تمام نثر ائط ملحوظ رکھی جائیں۔ ہ: تلفیق حرام (خارق اجماع)لازم نہ آئے۔

(۲) اسی طرح کے خصوصی حالات میں اہل بصیرت ارباب فتاویٰ کے اجتماعی فیصلے

### کی بنیاد پر اپنے مذہب ضعیف کے قول کو بھی اختیار کیا جاسکتا ہے 386۔

-----

### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہاگر وقت اور حالات کی تبریلی سے معاشر ہ کسی مشکل صورت حال کاشکار ہو اور ائمہ مجتدین کی فقہی آراء میں سے ایک پر عمل حرج اور دشواری کاباعث ہو،اور دوسری فقہی رائے پر عمل سے یہ حرج دور ہوجائے، توالی صورت میں علاء وفقہاء جو اصحاب ورع و تقویٰ اور ارباب علم و فہم ہوں ،ان کے لئے دوسری رائے پر فتویٰ دینا جائز ہے، جو باعث دفع حرج ہو،البتہ اس طرح کے مسائل میں انفرادی طور پر فتویٰ دینے کے بجائے اجتماعی طریقہ اختیار کیاجائے۔

السے مسائل جن میں مستند علاء وفقہاء کی ایک جماعت عدول کی ضرورت سمجھے اور مسئلہ مجتہد فیہ میں ایک خاص فقہی رائے کو دفع حرج کے لئے اختیار کرے ،اور اس فقہی رائے کو دفع حرج کے لئے اختیار کرے ،اور اس فقہی رائے کو دفع حرج کے لئے اختیار کرے ،اور اس فقہی رائے کو اختیار کرے اور اس فقہی رائے کو اختیار کرنے کی ضرورت میں عام لوگوں دائے کی اختیار کرنے کی ضرورت میں عام لوگوں کے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے، جس میں عدول کرکے سہولت کی راہ ختیار کی گئی ہے،اور اصحاب افرائے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے، جس میں عدول کرکے سہولت کی راہ ختیار کی گئی ہے،اور اصحاب افرائے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے، جس میں عدول کرکے سہولت کی راہ ختیار کی گئی ہے،اور اصحاب افرائے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے، جس میں عدول کرکے سہولت کی راہ ختیار کی گئی ہے،اور اصحاب افرائے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے ۔ اس میں عدول کرکے سہولت کی راہ ختیار کی گئی ہے،اور اصحاب افرائے لئے اس رائے پر عمل کرنا جائز ہے۔ اس میں عدول کرکے سہولت کی راہ

\_\_\_\_\_

# فقه اسلامی میں ضرورت وحاجت کی شرعی حیثیت <sup>388</sup>

اسلامی قانون وہ واحد قانون ہے جو انسان کی تمام بنیادی ضروریات کی جیمیل کرتا ہے ، اس کی کوئی دفعہ الی نہیں جس میں لوگوں کے اجتاعی یا انفرادی مفادات کو نظر انداز کیا گیا ہو ، اسلام میں جس چیز کی لوگوں کو اجازت دی گئی اور جس سے انسان کو منع کیا گیا ہر ایک میں کوئی نہ کوئی مصلحت ضرور رکھی گئی ہے ، اور جن چیز وں سے روکا گیا ، ان کو بھی بعض مجبوری کے حالات میں کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ فقہاء نے اس لحاظ سے شریعت کی مباحات کو پانچ شعبوں میں تقسیم کیا ہے:

(1) ضرورت (۲) حاجت (۳) منفعت (۲) زینت (۵) فضول

ضرورت: - انسان کی اس اضطراری حالت کانام ہے کہ ممنوع چیز کو اگر استعال نہ کرے تو وہ ہلاک یا قریب الموت ہو جائے، ایسی حالت میں شریعت نے چند شر ائط کے ساتھ حرام و ناجائز چیز کے استعال کی اجازت دی ہے۔

حاجت: – اس پریشانی اور مجبوری والی کیفیت کو کہتے ہیں جس میں ممنوع چیز کا استعال اس حد

تک تو ضروری نہ ہو کہ اس کے بغیر موت واقع ہو جائے، البتہ پریشانی اور مشقت شدیدہ میں مبتلا ہونے کا

اندیشہ ضرور ہو، الیں حالت میں وہ محرمات تو حلال نہیں ہوتے جو حرام لذاتہ ہیں، البتہ حرام لغیرہ کے قبیل کی

چیزیں اس کے لئے مباح کر دی جاتی ہیں، اور اس کے لئے بہت سی وہ رعایتیں اور سہولتیں فراہم کی جاتی ہیں

جو عام حالات میں نہیں دی جاسکتی ہیں۔

منفعت: - یہ ہے کہ کسی چیز کے استعمال کرنے سے اس کے بدن کو قوت وطاقت حاصل ہو، لیکن نہ کرنے سے کسی ہلاکت یا تکلیف شدید کا اندیشہ نہ ہو، مثلاً گیہوں کی روٹی اور بکرے کا گوشت وغیرہ ----------

388 - تحرير بمقام دارالعلوم حيدراباد، بتاريخ ١٨٠/ اگست ١٩٩٣. ء

استعال كرنا\_

زینت: - اس کو کہتے ہیں کہ کسی چیز کا استعال تقویت جسم کے لئے نہیں بلکہ محض تفر یک طبع کے لئے کیا جائے، مثلاً کسی ملیٹھی یا مسکر چیز کا شوق۔

فضول: - اس بے جااسراف کانام ہے جس میں حرام و حلال اور مشتبہ اور غیر مشتبہ کی تمیز اٹھ جاتی ہے، اگر یہ حداعتدال میں ہو، اور حرام و حلال کے حدود کا پاس و لحاظ کیا جائے تو ٹھیک ہے ور نہ غلط۔ 389 میں ہے، اگر یہ حداعتدال میں ہو، اور حرام و حلال کے حدود کا پاس و لحاظ کیا جائے تو ٹھیک ہے ور نہ غلط۔ وحرمت کا بیہ آخر کی تین شکلیں فقہی نقطۂ نظر سے کوئی خاص اہمیت نہیں رکھتیں، نہ وہ حلت و حرمت کا بنیادی مدار بن سکتی ہیں، اور نہ ان کے لئے کسی حرام و ناجائز چیز کی اجازت دی جاسکتی ہے۔

البتہ ضرورت و حاجت دوایسے بنیادی اصول ہیں جن پر شریعت کے بہت سے احکام کا مدار ہے، بلکہ ایسے موقع پر حدودوشر ائط کی رعایت کے ساتھ بعض ناجائز اور حرام چیزوں کی بھی اجازت ہو جاتی ہے، —— اس لئے ہم اپنی توجہ اس مقالہ میں انہیں دوبنیادوں پر مر کوزر کھیں گے:

(1)

ضرورت كامفهوم اور شريعت ميں اس كااعتبار

(۱) اسلامی شریعت کی بنیادیسر پرہے، عسر پر نہیں، قر آن نے جگہ جگہ اس حقیقت کا اعلان کیا

<u>ب</u>

"يريد الله بكم اليسر و لا يريد بكم العسر" 390 الله تعالى تمهارك لئے آسانی كااراده ركھتے ہيں، مشقت ميں مبتلا كرنانهيں چاہتے،

> > 390 - سورة البقره: ١٨٥

" ما جعل عليكم في الدين من حرج "391

اللہ نے دین کے مسائل میں تمہارے اوپر کوئی تنگی مسلط نہیں گی۔

اس آیت سے فقہاءنے فقہ کایہ قیمتی اصول اخذ کیاہے کہ:

المشقة تجلب التيسير 392

مشقت آسانی پیدا کردیتی ہے۔

حضور پاک صَلَّىٰ عَنْدُوْم نے ارشاد فرمایا:

"ان الدين يسر 393

"لیعنی دین اسلام ایک آسان مذہب ہے

اسی بنا پر حضور صَالَى عَلَيْهِ مِن جَبِ بھی اپنے مبلغین اور عاملین کو مدینہ سے باہر دیگر علاقوں میں جھیجتے تو بہتا کید ضرور فرماتے تھے کہ:

"انما بعثتم ميسرين ولم تبعثو امعسرين "394

تم كو آساني كرنے والا بنايا گياہے، لو گوں كومشكلات ميں ڈالنے والا نہيں۔

حضرت عائشه صديقة رضى الله تعالى عنها فرماتي ہيں كه رسول الله صَلَّالِثَيْرَةُم كوجب بھى دوچيز وں ميں

اختیار دیا گیاتو آپ نے ان میں آسان چیز کواختیار فرمایا<sup>395</sup>

391 - سورة الحج: ٨٨

392 - روح المعانى: 4/١٠

 $39^3$  - الجامع الصحيح ج 1 ص23 حديث غبر  $39^3$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1407 تعليق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

394 - بخارى: ۲/۵۰*۴* 

<sup>395</sup> - بخاری،:۲ م

"فمن اضطر غيرباغ ولاعادفلا اثم عليه 396،

پس جو بالکل مجبور ہو جائے اور نافر مانی کرنے اور حدسے تجاوز کرنے والانہ ہو تواس پر کچھ گناہ نہیں ہے۔

یہ تمام آیات و احادیث ضرورت کے فقہی اصول کے لئے مضبوط بنیادیں فراہم کرتی ہیں ، ضرورت کی بنیاد پر ایک طرف اسلامی شریعت نے مناسب احکام صادر کئے، دوسری طرف بیہ احکام بھی اگر بعض حالات میں بندوں کے لئے مشکل ہو گئے توان میں بہت حد تک رخصت دے دی۔

# ضرورت كامفهوم

لغت میں ضرورت و اضطرار دونوں ہم معنیٰ استعمال ہوتے ہیں ، یعنی ایسی بیچار گی اور مجبوری کی حالت جس سے جارۂ کارنہ ہو <sup>397</sup>

اور اصطلاح شرع میں ضرورت اس شدیدترین حالت کانام ہے جس میں فرد کے جان، مال، یااس کے اعضاء کے ضائع ہو جانے اور ملک و قوم کے اجتماعی مفادات کو زبر دست صدمہ پہونچنے کا خطرہ ہو، ایسی حالت میں فرد کے جان و مال، اور قوم کے دینی، اقتصادی، ساجی اور نسلی مضرات سے تحفظ کے لئے ان محرمات کو استعمال کرنے کی بھی اجازت ہے، جن کو قرآن و حدیث کی تصریحات نے حرام قرار دیاہے 398 شخصی ضرورت کی مثمال

ﷺ کے مثال میہ ہے کہ کوئی آدمی بھوک سے اس حد تک لاچار ہوجائے کہ موت واقع ہوسکتی ہواور اس کے پاس سوائے شراب، یامر دار کے کوئی چیز میسر نہ ہوتواس کو بقدر ضرورت اس میں سے استعال کرنے کی اجازت ہوگی۔

<sup>396 -</sup> سورة البقره: ٣١٧

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> - مصباح المنير معجم الدروس

<sup>398 -</sup> المستصفى للغزالي: ٢٨٨/٢

اس مسئله کوخود قرآن ہی نے بیان کر دیاہے:

"فمن اضطرفی مخمصة غیر متجانف لاثم فان الله غفور حیم"999 پھر جو شخص مخمصه کی حالت میں گرفتار ہو جائے اور وہ گناہ کی طرف میلان نه رکھتا ہو تو الله معاف کرنے والا اور مہر بان ہے۔

ہے اسی طرح حدیث میں حضرت عمار بن یاسر گا واقعہ منقول ہے کہ کفار نے جب ان کو گر فقار کرلیا تو ان کو شرکیہ کلمات کہنے پر مجبور کیا، یہاں تک کہ پانی میں غوطہ دیکر ان پر جبر کیا، اس وفت انہوں نے اپنی جان کے تحفظ کے لئے چند شرکیہ کلمات اپنی زبان سے کہہ دیئے، اور ان کو ظالموں کے پنجے سے رہائی مل گئی، یہ واقعہ جب حضور مُنگا ﷺ کے علم میں آیا، تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ جان کی حفاظت کے لئے دل کے اندر اگر اطمینان ہو تو شرکیہ کلمات کہہ دینے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے 400

# اجتماعی ضرورت کی مثال

ہاور اجتماعی ضرورت کی مثال وہ مصالح عامہ ہیں جو فرد واحد کے بجائے پوری قوم کے مفادات و مقضیات کا تحفظ کرتے ہیں، مثلاً ایساکا فرجو کا فرانہ عقائد کی تبلیغ اس طور پر کرتا ہو کہ مسلمانوں کے عقائد اس سے متأثر ہوتے ہوں، اور معاشر ہے میں ضلالت و تشکیک پھیل رہی ہو، تواگر چپہ حریت فکر اور مذہبی آزادی کا عمومی تقاضا بیہ ہے کہ کسی کا فرو مشرک کا قتل نہ کیا جائے، بشر طیکہ وہ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف ساز شوں میں مبتلانہ ہو، لیکن معاشر ہے کے دینی تحفظ کی ضرورت کی بنا پر عمومی اصول سے الگ ہو کر اس مجرم کے قتل کرنے کی اجازت ہوگی 104

کی بنیاد پر ایس مفسد عناصر کوختم کرنے کا تکم دیاہے: ایسے مفسد عناصر کوختم کرنے کا تکم دیاہے:

<sup>399</sup> ـ المائدة: ٣

400 - المغنى لا بن قد امه: ٨ / ٢٦- والشرح الكبير: ٨ / ٢٢٠-

401 - المستضفى للغزالي: ٢٨٨/٢

" انما جزاء الذين يحاربون الله و رسولم ويسعون في الارض فسادا ان يقتلوااو يصلبوا او تقطع ايديهم وارجلهم من خلاف او ينفوامن الارض ذلك لهم خزى في الدنيا ولهم في الآخرةعذاب اليم"402

جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ مول لیتے ہیں اور زمین میں فساد بر پاکرنے کی کوشش کرتے ہیں ان کی سزایہ ہے کہ ان کو قتل کر دیاجائے، یا تختہُ دار پرلٹ کا دیاجائے یا ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف سمتوں سے کاٹ دیئے جائیں یاوہ جلاو طن کر دیئے جائیں ، ذلت ورسوائی توان کے لئے ہے ہی اور آخرت میں ان کے لئے اس سے بھی بڑی سزا

امام بخاریؓ نے حضرت سعید ابن المسیبؓ کے حوالہ سے لکھاہے کہ اس آیت میں مرتد اور فتنہ پرست عناصر کی سزاؤں کا بیان کیا گیاہے، ظاہر ہے کہ یہ وہ ضررہے جو ضرر خاص نہیں بلکہ ضرر عام ہے جس کی لیپیٹ میں کوئی ایک فرد نہیں بلکہ پوری کی پوری قوم آسکتی ہے،اس لئے ان کے استیصال کا حکم دیا گیا <sup>403</sup> حدو دو نثر انکط

(۲) ضرورت ایک مخفی بنیاد ہے جس کا احساس اہل بصیرت علماء و فقہاء ہی کرسکتے ہیں ، ہر آدمی جس چیز کی ضرورت محسوس کرے وہ ضرورت نہیں بن سکتی، اس لئے ضروری ہے کہ اس کے پچھ معین حدودو شرائط ہوں جن کی روشنی میں واقعی اور غیر واقعی ضرور توں میں امتیاز کرنا آسان ہو۔

فقہاء کرام نے قر آن و حدیث کے اشارات سے کئی حدودو شر ائط کی تعیین کی ہے، جو درج ذیل

ہیں:

<sup>402 -</sup> سورة المائده: ٣٣

<sup>403 -</sup> جواہر الفقہ: حصہ اول، رسالہ اسلام میں مرتد کی سزا: ۱۵۲

<sup>404 -</sup> احكام القرآن للجصاص: ال-١١٠٠

یہ نثر ط تو خود قر آنی لفظ" غیر باغ" ہی سے ماخو ذہے، حضرت مولانا شبیر احمد عثانی رحمۃ اللّٰہ علیہ اس لفظ کامطلب بیان کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:

> "بشر طیکہ نافرمانی اور زیادتی نہ کرے، نافرمانی ہیہے کہ مثلاً نوبت اضطرار کی نہ بہونچے اور کھانے لگے <sup>405</sup>

> > ایک حدیث سے تو صراحت کے ساتھ اضطرار کی اس حقیقت کا ثبوت ملتاہے:

حضرت حسان ابن عطیہ اللین گی ایک روایت ہے کہ ایک آدمی نے حضور مَنَّا اللّٰہُ ہِم سے عرض کیا کہ یار سول اللّٰہ اکہ ہم ایک ایسے دیار میں رہتے ہیں کہ جہاں کھانے پینے کابڑا قحط ہوتا ہے اور ہمیں اکثر مخمصہ (
شدید فاقہ )سے دوچار ہونا پڑتا ہے ، تو ہمارے لئے مر دار حلال ہونے کی کیاصورت ہے ؟ حضور مَنَّاللَّہُم نے جواب دیا کہ جب تم کو صبح وشام ایک پیالہ بھی جائز چیز میسر نہ ہو سکے تو تم مر دار استعال کر سکتے ہو۔ 406

(۲)-حالت اضطرار قائم وموجو دہو، محض متوقع وموہوم نہ ہو،اگر بھوک تو محسوس ہورہی ہو مگر اتنی شدید نہ ہو کہ جان جانے کا خطرہ ہو البتہ آئندہ اس کا خطرہ ہو کہ بھوک اتنی بڑھ جائے گی کہ حالت اضطرار پیدا ہو جائے گی، تو اس متوقع حالت کے دفاع کے لئے پہلے ہی مر داریا حرام چیز کا استعال کرلینا درست نہیں۔

البتہ اگر ایسی صورت ہو کہ وہ کسی ہے آب و گیاہ صحر امیں سفر کررہا ہو اور آئندہ کسی مر داریا کھانے کی کوئی حرام چیز بھی ملنے کی توقع نہ ہو تواس وقت اس کو اجازت ہو گی کہ وہ مال حرام اتنی مقدار اپنے پاس رکھ لے کہ جب اس کو حالت اضطرار کاسامنا ہواس سے اپنی ضرورت پوری کرسکے۔407

<sup>405 -</sup> فوائد عثاني برحاشيه ترجمه شيخ الهند: ۲ /۱۷س

<sup>406 -</sup> طبرانی، مجمع الزوائد:۵۰/۵،مشکلوة شریف:/۰۰س

<sup>407 -</sup> احكام القرآن للجصاص: / • ١٠١٠ اسنى المطالب: ا / • ٢٥٠ المغنى لا بن قدامه: ١١ / ٧٣٠

تو کھانے پینے کی کوئی حلال چیز نہ ہو، لیکن وہاں کسی کے پاس کھانے پینے کی پاک چیز موجو دہے اور مضطراس کو خرید نے کی طاقت بھی رکھتا ہو، تواس پر لازم ہے کہ وہ خرید کر اپنی بھوک مٹائے، حرام چیز کااستعال اس کے لئے درست نہیں، الا یہ کہ سامان والا اتنی زیادہ قیمت بتائے کہ اس قیمت میں خرید نا اس کے بس سے باہر ہو 408

البتہ الیں صورت میں حضرت امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک وہ سامان والے سے لڑ کر کھانے کا سامان حاصل کر سکتاہے، مگر لڑائی میں صرف ہاتھ کا استعال ہو، کسی ہتھیار کا استعال نہ ہو<sup>409</sup>

(۴) – ضرورت کے وقت جس چیز کے استعمال کی اجازت دی جارہی ہے، اس سے لذت و آسودگی مقصود نہ ہو بلکہ صرف بھوک مٹانا اور جان بچپانا مطلوب ہو، اس لئے صرف بقدر ضرورت کھانے کی اسے اجازت ہو گی اس سے زیادہ نہیں 410

البتہ حضرت امام مالک ؒ کے نزدیک بھوک سے بڑھ کر آسودگی حاصل کرنے کی بھی اجازت ہے،
مگر امام موصوف کا یہ قول جمہور کے بھی خلاف ہے، اور خود مزاج شریعت اور اشار ہ قرآن سے بھی مطابقت نہیں رکھتا، قرآن نے "ولاعاد" کی قید کااضافہ کیا ہے، جس سے مفسرین نے یہ معنیٰ نکالے ہیں کہ کھانے میں وہ حدسے تجاوز نہ کرے، لینی بھوک سے آگے آسودگی کی منزل تک پہونچنے کی کوشش نہ کرے، اور یول بھی یہ بات قرین قیاس معلوم نہیں پڑتی، کہ اگر اس کے پاس حرام کے علاوہ بقدر ضرورت حلال چیز موجود ہو تواگرچہ اس سے آسودگی حاصل نہ ہوسکتی ہو مگر اس پر لازم ہے کہ وہ حلال ہی کو استعال کرے حرام کو نہیں سے اس کاواضح مطلب یہ ہے کہ بقاکے مرطے میں بھی یہی تھی ہوناچا ہئے۔ 411

(۵)- اور مہلک مرض کی صورت میں کسی حرام دوا کا استعال اس وقت جائز ہو گا جب کہ ماہر

<sup>408 -</sup> المغنى لا بن قدامه: ١١/ ٨٠، مواهب الجليل: ٣٣٧ / ٢٣

<sup>409 &</sup>lt;sub>-</sub> فتاوی شای : 409

<sup>410 -</sup> الاشباه والنظائر: الم

<sup>411 -</sup> تفسير كبير: ٨٨/١ - كام القر آن لظفر احمد عثماني: ١٢٣/١

ڈاکٹروں کی تجویز کے مطابق اس دواسے مرض کا شفا پانا عادۃً یقینی ہو، اور اس کے سواکوئی جائز دواموجود نہ ہو\_412

رہی بیہ بات کہ جائز دوائیں دوسری بھی موجود ہیں مگر اس حرام دواکے استعال سے مریض کو جلد افاقہ ہو جائے گاتو اس کا تعلق ضرورت سے نہیں ، حاجت سے ہے ، اس کا حکم آگے حاجت کی بحث میں آئے گاان شاء اللہ۔

(۲)-اگر کسی معاملہ میں دوضر رکا اجتماع ہو جائے اور دونوں قوت و تا ثیر کے لحاظ سے برابر ہوں تو ایک کے ضرر کو دوسرے ضرر سے دور نہیں کیا جائے گا، اسی کو فقہاء نے "المضدر لا یز ال بالمضدر "کے عنوان سے بیان کیا ہے۔

اس قاعدے کے مطابق مضطر کے لئے اس کی اجازت نہ ہوگی کہ وہ اپنے ہی طرح کے دوسرے مضطر کا کھانا چھین کر کھائے ، اسی طرح کسی مجبور انسان کے لئے جائز نہ ہوگا کہ وہ اپنی زمین بچپانے کے لئے دوسرے کی زمین تباہ کر دے ، اور اپنے مال کی حفاظت کے لئے دوسرے کا مال ضائع کر دے ، اس لئے کہ ان تمام شکلوں میں دونوں طرف ضرر بر ابر ہے۔ 413

(۷)-اسی طرح فقہاءنے یہ قاعدہ بھی بیان کیاہے کہ

<sup>412 -</sup> الاشباه والنظائر: ا / 42 معارف القرآن: ا / ٣٤

<sup>413 -</sup> الاشاه والنظائر: ١/٢٧٦ المغنى لا بن قدامه: ١١/ ٨٠ ، مواهب الجليل: ٢٣/ ٢٠

<sup>414 -</sup> الاشباه والنظائر: الم

جاسکتاہے، اور اس کے برعکس نہیں۔415

### دائرة اثر

ضرورت انسانی زندگی کے کن ابواب میں اثر انداز ہوتی ہے، ان کی تفصیلات بیان کرنے سے قبل اس سوال کو حل کر لینا ضروری ہے کہ کیا ضرورت مذکورہ تمام شر ائط کے پائے جانے کی صورت میں تمام محرمات میں اثر انداز ہوتی ہے یا اس کا دائرہ صرف چند محرمات تک محدود ہے؟

# ضرورت تمام محرمات میں مؤثر

تواس کے متعلق فقہ و تفسیر کی کتابوں میں علماء و فقہاء کے اختلاف کی طویل تفصیلات ذکر کی گئی ہیں ، میں صرف ان کاخلاصہ پیش کرتا ہوں:

جمہور علماء و فقہاء کا مسلک بیہ ہے کہ شر ائط مذکورہ موجود ہونے کی صورت میں ضرورت تمام محرمات میں اثر انداز ہوتی ہے، حضرت امام ابو حنیفہ اُور سعید ابن جبیر تکامسلک بھی یہی ہے۔

مگر حضرت امام مالک ُ اور امام شافعی ؒ نے نثر اب کا استثناء کیا ہے ، خواہ کیسی ہی اضطرار کی حالت ہو ، ان حضرات کے نز دیک نثر اب پی کر بھوک مٹانے کی اجازت نہیں ہے۔<sup>416</sup>

امام شافعی اُس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ شر اب پینے سے بھوک اور پیاس مٹنے کے بجائے بڑھ جاتی ہے ، اور نشہ کی علت مزید بر آل ہے۔

لیکن اس دلیل میں کوئی واقعیت نظر نہیں آتی،اس لئے کہ نشہ کثیر مقدار میں پینے سے آتا ہے نہ کہ قلیل مقدار میں،جب کہ یہاں گفتگو قلیل مقدار کے متعلق ہے،اور بھوک اور پیاس نہ مٹانے والی بات کو

امام رازیؓ نے خلاف واقعہ قرار دیاہے<sup>417</sup>

---------حواشی \_\_\_\_\_

415 - الاشباه والنظائر: المما

416 - المهذب: ۲۴/۲، مواهب الجليل: ۵ - ۱۸۸

417 - تفبيركبير: 417

امام مالک کی دلیل ہے ہے کہ قرآن نے "فمن اضطر غیر باغ و لاعاد" کہہ کر صرف مردار کے گوشت کا استثناء کیا ہے، شراب کا نہیں، اس لئے شراب کی حرمت اپنی جگہ قائم رہے گی۔

ليكن جهور علماء في شراب اور ديكر تمام محرمات كااستناء قرآن مجيد كى اس آيت سے سمجما بے" وقد فصل لكم ما حرم عليكم الا ما اضطرر تم اليه"

اس آیت میں ان تمام محرمات کا استناء اضطراری حالات میں کر دیا گیاہے، جن کی تفصیل قر آن نے بیان کی ہے، اور اس ذیل میں شراب بھی داخل ہے۔

جمہور کی بات یوں بھی قرین قیاس معلوم ہوتی ہے کہ جان کے تحفظ کے لئے جب میتہ کی اجازت دی جاسکتی ہے تو شر اب پینے میں جو ضر رہے اس سے کہیں زیادہ ضر رجان ضائع کرنے میں ہے <sup>418</sup>

# تا ثیر ضرورت کی اصولی تحدید

ضر ورت جن ابواب میں مؤثر ہو تی ہے ان کو ہم بنیادی طور پر دوقسموں میں منقسم کر سکتے ہیں،(۱) شخصی ضر ورت(۲)اور اجتماعی ضرورت۔

# شخصی ضرورت کے اقسام

شخصی ضرورت میں ملک و قوم اور ملت و معاشر ہ کے بجائے فرد کی ذات (جان ، مال ، وغیر ہ) ملحوظ ہوتی ہے ، اور اسی دائر ہے میں اس کے اثرات محدود ہوتے ہیں ، اس کے لئے کسی بڑے اقدام کی ضرورت نہیں ہوتی ، محدود قدم اس کے لئے کافی ہوتا ہے۔

پھر شخصی ضرورت کی بھی فقہاءنے دوقشمیں کی ہیں:

(۱) یہ ضرورت افعال حسیہ کے بارے میں پیش آئی ہو جن کا معنی اور مصداق سمجھنا شریعت کے بتانے پر مو قوف نہ ہو۔

418 - احكام القرآن لظفر احمد عثاني: ا/١٢٤، احكام القرآن للجصاص: ا/١٢٩

# افعال حسیہ کی ذیل میں پیش آنے والی ضروریات

نوازل الفقه (جلداول)

جو ضرورت افعال حسیہ کے ذیل میں پیش آتی ہے، ان کو عام طور پر فقہاء نے تین شعبوں میں تقسیم کیاہے، مگریہ تقسیم شئے کے تنوع کے لحاظ سے نہیں بلکہ احکام کے ترتب کے اعتبار سے ہے۔

(۱) پہلی قشم ان چیزوں کی ہے جن میں ضرورت اثر انداز نہیں ہوتی۔

(۲) دوسری قسم الیی چیزول کی جن میں ضرورت مؤثر ہوتی ہے، اور ان کی حرمت ختم کر کے اباحت پیدا کر دیتی ہے۔

(۳) تیسری قشم پیہ ہے کہ ضرورت اباحت تو پیدا نہیں کرتی البتہ عقوبت و گناہ کا پہلوختم کر دیتی ہے۔

لیکن غور کیاجائے تو یہاں صرف آخرکی دوقشمیں معتبر ہیں، پہلی قشم توضر ورت معتبرہ کے حدود میں آتی ہی نہیں، اس لئے کہ اس میں وہی چیزیں شارکی گئیں ہیں جن میں اعتبار ضرورت کی شر ائط مفقود ہیں، مثلاً اپنی جان کے بچاؤ کے لئے دو سرے کی جان لے لینا وغیرہ، کہ بیا" المضدر ر لایز ال بمثلہ 420" کے قاعدے کی روسے درست نہیں۔

اس لئے صرف آخر کی دوقتمیں رہ جاتی ہیں۔

### اباحت پیدا کرنے والی ضرورت

419 - تحفة الفقهاء: ٣٧٠/٣

النشر 420 - قواعد الفقه. للبركتي ج 1 ص 19 المؤلف / محمد عميم الإحسان المجددي البركتي عدد الأجزاء 1 دار النشر 1 الصدف 1 ببلشرز

بلکہ حرمت بھی ختم ہو جاتی ہے، فقہاء نے اس ذیل میں جو مثالیں دی ہیں ان میں غور کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ وہ چیزیں ہیں جن میں دوباتیں یائی جاتی ہیں۔

ا – ایک بیہ ہے کہ ان کا تعلق مضطر کی ذات سے ہو تا ہے، کسی غیر کی حق تلفی اس میں نہیں ہوتی، نہ حق اللّٰہ کی اور نہ حق العبد کی ، حق اللّٰہ سے البتہ اس حد تک اس کا تعلق ضرور ہو تا ہے کہ خدا کے عمومی قانون کی خلاف ورزی ہے، لیکن خدا کی عظمت و حرمت پر اس سے کوئی حرف نہیں آتا۔

۲- دوسرے بیہ کہ ضرورت کی بیہ قشم مطعومات و مشروبات کے ساتھ خاص ہوتی ہے، دوسری چیزوں میں بیہ قشم جاری نہیں ہوسکتی۔

اس کی مثال وہ احکام ہیں جو خو د قر آن میں مذکور ہیں یعنی شدید بھوک کے وقت جان کے تحفظ کے لئے میتہ ،خون ، اور دو سرے محرمات کے استعمال کی اجازت دی گئی ہے۔

یہی وہ قشم ہے جس میں شریعت کی اس تخفیف اور رخصت پر عمل کرناواجب ہے اگر کوئی مذکورہ محرمات کو استعمال نہ کرے اور مر جائے تووہ گنہگار قرار پائے گا، اس لئے کہ اس نے شئ مباح کے رہتے ہوئے اپنی جان کی حفاظت نہیں کی 421

### نفی کرنے والی ضرورت

(۲) دوسری قشم میہ ہے کہ ضرورت کے وفت حرام چیز کی صرف اجازت ہوتی ہے یعنی گناہ نہیں ہو تا مگر وہ چیز مضطرکے لئے مباح نہیں ہو جاتی ، اس لئے کہ دلیل حرمت قائم رہتی ہے ، اور جب تک دلیل حرمت قائم ہو، شی محرم مباح نہیں بن سکتی۔

ا-اس میں مطعومات ومشر وبات کے علاوہ تمام چیزیں داخل ہیں۔

۲-اسی طرح اس میں حق غیر وابستہ ہو تاہے، تبھی بندے کی حق تلفی ہوتی ہے تو تبھی"عظمت

الهی" پر حرف آتاہے۔

421 - بدائع الصنائع: ٤ / ١٥١١ المهذب: ٢٣٥/٢

اس نوع کی مثال بھی قرآن کریم میں موجو دہے:

"من كفر بالله من بعد ايمانه الا من اكره وقلبه مطمئن بالايمان 422 جو شخص ايمان لائه من بعد الله على الله عن الله عن الله كفر كرب مروه جو مجور كردياجائ اوراس كا دل ايمان پر مطمئن ہو۔

اس آیت میں مجبور و مضطر انسان کے لئے زبان سے کلمۂ کفر اداکرنے کی اجازت دی گئی ہے باوجو دیکہ کفریہ کلمات کہنا بہر صورت حرام ہے،لیکن مضطر کو گناہ نہیں ہو گا۔

کاسی طرح نبی اگرم مُنگانیا کی شان میں گستاخی کرناباوجو دیکہ ہر حال میں حرام اور کفرہے، لیکن اضطرار کی صورت میں گناہ نہیں ہوگا، اسی ذیل میں کسی دوسرے کو گالی دینا، تہمت لگانا، کسی کا مال چوری کرنا، یاضائع کر دینا بھی آتا ہے، کہ ان سب میں غیر کاحق وابستہ ہے، اور حدیث پاک کی روشنی میں بیہ تمام چیزیں حرام ہیں، حضور مُنگانیا کی فرمایا:

"كل المسلم على المسلم حرام دمه وعرضه و مالم" 423

ہر مسلمان پر مسلمان کاخون،اس کامال اور اس کی عزت و آبر وحرام ہے۔

لیکن اس دلیل حرمت کے قائم ہونے کے باوجود اضطرار کی صورت میں ان کی اجازت دی گئ ہے، مگر مباح نہیں قرار دیا گیا۔

یمی وہ قشم ہے جس میں رخصت پر عمل کرنا محض جائز ہو تا ہے، واجب نہیں اگر کوئی شخص عزیمت پر عمل کرکے شہید ہو جائے تواس کو گناہ نہیں بلکہ ثواب ملے گا<sup>424</sup>

<sup>422 -</sup> سورة النحل: ١٠٦

<sup>423 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 8 ص 10 حديث نمبر :6706 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>424 -</sup> تخفة الفقهاء: ٣١١/٣، اصول الشاشي: / 4٠٥

### افعال شرعیہ کے باب میں پیش آنے والی ضرورت

افعال شرعیہ ان افعال کو کہتے ہیں جن کی تعیین و تشخیص شریعت نے کی ہومثلاً ہیے، اقرار، نکاح، طلاق، یمین، نذر وغیر ہ۔

افعال شرعیه کو بھی ہم دوقسموں میں بانٹ سکتے ہیں:

(۱) ان افعال سے مستقبل میں کسی نئے کام کا آغاز مقصود ہو، جس کو نثریعت میں "انشاء افعال" کہا جا تا ہے، مثلاً نیچ کرنے سے ملکیت ایک شخص سے دوسرے کی طرف منتقل ہو جاتی ہے، اور نکاح کرنے سے عورت مرد کے لئے حلال ہو جاتی ہے، یہ ایسے افعال ہیں جن سے نئی چیز وجو د میں آتی ہے۔

(۲) دوسرے وہ افعال ہیں جن کا تعلق مستقبل پاحال سے نہ ہو بلکہ ماضی سے ہو، مثلاً کسی سے ہیہ اقرار کرالینا کہ تمہارے اوپر میرے دس ہز ار واجب ہیں۔

(۱)-: پھر پہلی قشم کے افعال جن سے ایک نیا تصرف وجو دمیں آتا ہے،ان کی بھی دو صور تیں ہیں:

ا- ایک بیہ ہے کہ وہ تصرف لازم نہ ہو بلکہ فشخ کا احتمال رکھتا ہو ، مثلاً خرید و فروخت ، اجارہ و غیرہ ، ان کے کرنے پر اگر کوئی مضطر ہو جائے اور کر گذرے توبیہ تصرف فاسد ہو گا ، اور بغیر قبضہ کے مفید ملک نہ ہو گا۔

(۲) - دسری صورت بیہ ہے کہ وہ تصرف لازم ہواور وجود میں آجانے کے بعد فشخ نہ ہو سکتا ہو، مثلاً بیوی کو طلاق دینا، غلام آزاد کرنا، قسم کھاناوغیرہ، ایسے تصرف پر اگر کوئی مجبور ہوجائے اور جان بچپانے کے لئے وہ یہ کرلے توحنفیہ کے نزدیک بیہ تصرف نافذ ہوجائے گا، اور اضطرار اس پر اثر انداز نہ ہو گا، البتہ شافعیہ کا اس میں اختلاف ہے، ان کے نزدیک اس صورت میں بھی ضرورت موثر ہوگی، اور اس کے تصرفات کا کوئی اعتبار نہ ہوگا۔

(۲) دوسری قشم کے افعال جن کا تعلق ماضی ہے ہو، مثلاً طلاق، عتاق، یامال وغیرہ کا قرار کرلینا،

ایسے تصرف کا حکم بیہ ہے کہ اگر اقرار برضا در غبت ہور ہاہو تو معتبر ہے ، اور اگر حالت اضطرار میں ہوا ہو تو غیر معتبر ہے ،اس کی بناپر اقرار کرنے والے پر کوئی چیز لازم نہیں ہوگی<sup>425</sup>

# اجتماعی ضرورت کی شکلیں

اجتماعی ضرورت میں وہ مصالح عامہ آتے ہیں جن کا تعلق فردسے نہیں بلکہ ملک و ملت کے تمام افراد سے ہوتا ہے ، فقہاء اسلام نے ضرورت کو ان اجتماعی امور میں بھی مؤثر قرار دیا ہے ، جن سے کسی سوسائٹی کے مفادات وابستہ ہوں اور اگر وہاں ضرورت کے اصول کے تحت مخصوص احکام صادر نہ کئے جائیں تو یوری جماعت کامفاد خطرہ میں پڑ سکتا ہو۔

فقہاءنے ضرورت کے تحت آنے والے مصالح عامہ کو پانچ قسموں میں تقسیم کیا ہے: (۱) تحفظ دین (۲) تحفظ جان (۳) تحفظ عقل وشعور (۴) تحفظ نسب (۵) تحفظ مال

#### تحفظ دين

عمومی اصول کے مطابق ملک میں رہنے والے تمام شہریوں کو مکمل مذہبی اور فطری آزادی حاصل ہوتی ہے، لیکن اگر کوئی اسلام دشمن، کافر، یا گمر اہ بدعتی اس عمومی آزادی سے غلط فائدہ اٹھا کر مسلم ملک میں خود مسلمانوں کے اندر تشکیک و الحاد پیدا کرنے گئے اور اپنے مذہب و نظریات کی تبلیخ شروع کر دے، تو اسلامی حکومت کو اجازت ہوگی کہ وہ آزادی کے عمومی دستورسے الگ ہوکر ایسے مفسد عناصر کو قتل کرنے کا حکم صادر کر دے، اور بیہ اجازت اس ضرورت کی بنا پر ہوگی کہ کہیں پورامعاشرہ کفروضلالت کی لیبیٹ میں آکر اپنادین وایمان تباہ نہ کرلے۔

#### تحفظ حان

<sup>425 -</sup> تخفة الفقهاء: ٣١٨ مهم - 425

216

آڑ میں ملک میں خونریزی و دہشت گر دی شروع کر دیں، تو حکومت کے لئے جائز بلکہ ضروری ہو گا کہ وہ ایسے لوگوں پر قصاص جاری کرہے، اور ان کے خلاف سخت کاروائی کرکے عام لوگوں کی حفاظت جان کا انتظام کرے۔

#### تحفظ عقل وشعور

اس دنیامیں ہر انسان کو کھانے پینے کی آزادی ہے، یہ ایک عمومی قاعدہ ہے جس سے ملک و قوم کا ہر فرد مستفید ہو سکتا ہے، مگر کوئی اس آزادی کاغلط استعال کرے اور نثر اب، ہیر وئن یادیگر منشیات کا استعال نثر وع کر دے، توایسے شخص پر حد خمر نافذ کرنے کی اجازت ہو گی، اور اس طرح کی کسی بھی چیز کے کاروبار پر پابندی لگانے کا حکومت کو اختیار ہو گا، اس لئے کہ اگر یہ تادیبی کاروائی نہ کی جائے تو پورا معاشر ہ نشہ کا ایسا عادی ہو جائے گا کہ ملک و جماعت کا سارا نظام در ہم بر ہم ہو جائے جس میں اچھے عقل و شعور اور گہرے ادراک و تمیز والے لوگوں کی ضرورت پڑتی ہے۔

#### تحفظ نسب

جنسی معاملات میں باہمی رضامندی سے کوئی بھی مشروط عقد و پیان انسان کر سکتا ہے، لیکن اگر کوئی اس باب میں بے راہ روی کا مر تکب ہو اور غیر شرعی طریقوں میں جنسی تسکین کاسامان تلاش کرے تو حکومت کے لئے اجازت ہوگی کہ وہ ایسے لوگوں پر حد زنا جاری کرکے انسانی نسل کا تحفظ کرے، ورنہ حلالی و حرامی نسل میں تمیز مشکل ہو جائے گی۔

#### تحفظ مال

دولت کمانے کی بھی ہر انسان کو پوری آزادی ہے لیکن اگر کوئی شخص اس میں غلط راستہ اختیار کرے ، مثلاً لوٹ، مار ، چوری ، ڈکیتی کے راستے سے دولت کمانے کی کوشش کرے تو ایسے تمام لوگوں کے ساتھ شرعی تادیبی کاروائی کرنا حتیٰ کہ ثبوت مل جانے پر حدود نافذ کرنے سے بھی دریغ نہ کرنا، اسلامی حکومت کے لئے ضروری ہوگا، ورنہ پوراملک اقتصادی بحران کا شکار ہوجائے گا۔

یہ وہ اجتماعی امور ہیں جن میں ضرورت انز اند از ہوتی ہے <sup>426</sup>

اسی ذیل میں وہ مسکہ بھی آتا ہے جو فقہاء لکھتے ہیں کہ اگر کفار میدان جنگ میں اپنے آگے مسلمان قیدیوں کو صف بستہ کر دیں کہ مسلمان اپنے ہم قوم لوگوں کو دیکھ کر حملہ نہ کریں گے ، الیمی صورت میں اسلامی حکومت کو اجازت ہوگی کہ وہ کا فروں کے لشکر پر حملہ کرنے چاہے اس کی زد میں مسلمان بچے یا قیدی بھی آجائیں ۔ ۔ ۔ ۔ اس مسکلہ میں بھی اجتماعی ضرورت کام کر رہی ہے کہ اگر چہ مسلمان بچوں یا قیدیوں پر خود مسلمان کو حملہ کرنا جائز نہیں ہے ، لیکن اس ضرورت کی بنا پر کہ اگر یہ حملہ نہ کیا جائے تو پور ااسلامی لشکریا ملک کا فروں کی زد میں آسکتا ہے ، اس موقع پر مسلمانوں پر حملہ کرنے کی بھی اجازت دے دی گئی آ<sup>427</sup>۔

\_\_\_\_\_

(٢)

# حاجت کی بحث

شريعت ميں حاجت كامفهوم اور مقام

ضرورت کی طرح حاجت بھی اسلامی قانون میں کافی اہمیت رکھتی ہے اور بہت سے اسلامی احکام کی بنیاد اسی پر ہے۔

لغوی اعتبار سے ضرورت و حاجت میں کوئی خاص فرق نہیں ہے، لیکن فقہ میں ان کا استعال جداگانہ اصطلاحات کے طور پر ہو تاہے۔

اصطلاحی تعریف

<sup>427</sup> - الإشباه والنظائرج السا٢٨

218

انفرادی تحفظ سے میری مراد فرد کے جان ومال کا شخصی تحفظ ہے، اور اجتماعی تحفظات سے وہ پانچ عمومی بنیادیں ہیں، جن کے تحفظ کا اسلام میں خصوصی اہتمام کیا گیا ہے، یعنی دین، جان، عقل، نسب، اور مال کی حفاظت کے لئے شریعت محرمات کے استعمال کی بھی اجازت دیتی ہے، اور بعض چیزوں پر پابندی بھی لگاتی ہے۔

مثلاً کسی عورت کا جسم دیکھنا شریعت میں ممنوع ہے ، لیکن علاج و معالجہ کی غرض سے حکیم وڈاکٹر کے لئے دیکھنے کی اجازت ہے ، اس لئے کہ اگر اس کی اجازت نہ دی جائے تو انسان مشقت شدیدہ میں مبتلا ہو جائے گا<sup>429</sup>

# حاجت کی شرعی حیثیت

یہاں رک کر ہمیں تھوڑی دیر کے لئے حاجت کی شرعی حیثیت کے بارے اس اصولی مسئلہ کو حل کرلینا چاہئے کہ کیاضر ورت کے علاوہ حاجت بھی شریعت میں معتبر ہے؟

ضرورت کی صورت میں حرام کی اجازت کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں ہے،اس لئے کہ اس کا ذکر خود قرآن میں صر تکے طور پر آیا ہے،البتہ حاجت کی صورت میں ممنوع کی اجازت کے سلسلے میں علماء کا اختلاف ہواہے۔

بعض علماء کا خیال ہے ہے کہ حاجت کے لئے کسی ناجائز چیز کا استعال درست نہیں ، اس لئے کہ

حضور صَلَّاتُكِيْمِ نِي فرما يا:

428 - اصول الفقه لا في زهره: / ٢٩٥

429 - الاشباه والنظائر: ا /۲۴۷، اصول الفقه لا بي زهره: / ۳۵

"ان الله لم يجعل شفاءكم في ما حرم عليكم" 430 بلاشبه الله تعالى نے تمہارى شفاحرام چيزوں ميں نہيں ركھى۔

لیکن جمہور علماء کی رائے ہے ہے کہ حاجت کے وقت ممنوعات کے استعمال کی اجازت ہے، اور اس کا شہوت خود عہد نبوی میں ملتا ہے، حضور صُلَّا عَلَیْتِمْ نے اہل عربینہ کو بیماری سے شفا کے لئے اونٹ کا پیشاب پینے کی اجازت دی تھی، حالا نکہ بیشاب ناپاک ہے، ، اور اس کا استعمال ناجائز ہے، اگر چپہ اس روایت میں بہت سے احتمالات پیدا کئے گئے ہیں، لیکن اس سے فی الجملہ اس کا ثبوت ملتا ہے 431

ہے۔ ایک دوسراواقعہ جو عہد نبوت میں پیش آیا، عرفیہ بن اسعد ٹکاہے، جن کی ناک کو فیہ اور بھرہ کے در میان جنگ کلاب میں کٹ گئی تھی، توانہوں نے چاندی کی ناک بنواکرلگائی، مگر اس میں بد بو پیدا ہوگئ تو حضور صَلَّا ﷺ نے ان کوسونے کی ناک بنواکرلگانے کی اجازت دی، کیوں کہ سونامیں بد بو پیدا نہیں ہوتی 432۔ عالا نکہ سونااستعال کرنامر دول کے لئے حرام ہے، لیکن ایک حاجت کے تحت اس کی اجازت دی گئی، جب کہ حالت اضطراری نہیں تھی، محض حاجت کی تھی، مگر د فع مشقت کے لئے سونااستعال کرنے کی اجازت دی گئی۔ اجازت دی گئی۔

کا یک روایت میہ ہے کہ حضور صَلَّالِیْا ہِمِّم نے حضرت عبد الرحمان ابن عوف ؓ کو خارش کی وجہ سے ریشمی کپڑ اپہننے کی اجازت دی،اسی طرح کی اجازت جنگ کے موقعہ پر بھی منقول ہے <sup>433</sup>

اس طرح کی روایات سے فقہاء نے حاجت کے وقت بعض ناجائز چیزوں کو استعال کرنے کی

اجازت دی ہے۔

---------حواشی \_\_\_\_\_

<sup>430 -</sup> بخاری شریف:۲/۰۰

<sup>431 -</sup> نصب الرابه: ۴۵۵/۴

 $<sup>^{432}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 4 ص  $^{240}$  حديث غبر :  $^{432}$  المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء :  $^{432}$  - الاشباه و النظائر ،  $^{432}$  -  $^{433}$ 

حدود وشرائط

البتہ فقہاء نے اس کے لئے بچھ حدود و شر ائط مقرر کئے ہیں، جن کی رعایت کے ساتھ ہی حاجت مؤثر ہوسکتی ہے۔

(۱)اولین شرط بیہ ہے کہ وہ حرام جس کو حاجت کے تحت استعال کیا جارہا ہو حرام لذاتہ نہ ہو، بلکہ حرام لغیرہ ہو، حرام لذاتہ اور حرام لغیرہ میں بنیادی فرق بیہ ہے کہ حرام لذاتہ اپنی ذات سے ہی حرام ہو تا ہے، جیسے مر دار کھانا، شراب پیناوغیرہ۔

لیکن حرام لغیرہ اپنی ذات سے حرام نہیں ہوتا، بلکہ اس میں حرمت و قباحت کسی خارجی سبب کی بنا پر پیدا ہوتی ہے، مثلاً جمعہ کی اذان کے وقت خرید و فروخت کرنا فی نفسہ ممنوع نہیں ہے لیکن اس میں ممانعت خارجی سبب سے پیدا ہوئی ہے، وہ ہے سعی الی الجمعہ کا فوت ہونا، اسی طرح شراب کی خرید و فروخت اپنی ذات سے حرام نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں بائع شراب کا خود استعال نہیں کرتا، لیکن اس میں خرابی اس لئے پیدا ہوئی ہے کہ اس سے ملک میں شراب کے کاروبار کو فروغ ہوگا، اور رفتہ رفتہ یہ بھی ممکن ہے کہ لوگ پیدا ہوئی ہے کہ اس سے ملک میں شراب کے کاروبار کو فروغ ہوگا، اور رفتہ رفتہ یہ بھی ممکن ہے کہ لوگ شراب پینے بھی لگ جائیں ہے۔ عورت کا جسم دیکھنایا چھونا فی نفسہ ممنوع نہیں ہے، اپنی ذات سے ممنوع زنا ہے، اس لئے دیکھنے اور چھونے سے بھی منع کیا گیا ہے۔ غرض حاجت ہے، مگریہ دیکھنا اور چھونا مفضی الی الزنا ہے، اس لئے دیکھنے اور چھونے سے بھی منع کیا گیا ہے۔ غرض حاجت کے وقت جس حرام کی اجازت ہوتی ہے وہ حرام لذاتہ کی نہیں بلکہ حرام لغیرہ کی، حرام لذاتہ کی اجازت مورف اضطراری صورت میں ہوتی ہے۔ وہ حرام لذاتہ کی نہیں بلکہ حرام لغیرہ کی، حرام لذاتہ کی اجازت

<sup>434 -</sup> اصول الفقة: /٣٥

مشقتوں کی بناء پر رخصت نہیں دی جاسکتی،اور ان کو حاجت معتبرہ کا درجہ نہیں دیا جاسکتا۔<sup>435</sup>

(۳) البتہ اگر الیں حالت ہو کہ ان چیز وں کے استعال سے انسان مشقت شدیدہ میں مبتلا ہو سکتا ہو سکتا ہو ، مثلاً پانی میسر ہو مگر پانی کے استعال سے مرض بڑھ جانے کا خطرہ ہو تو الیسی صورت میں وضو کے بجائے تیم کرنے کی اجازت ہے 436

(۴) مرض کی صورت میں دواکے طور پر کسی ممنوع چیز کا استعال صرف اس وقت جائز ہے، جب کہ کسی ماہر ڈاکٹر کی تجویز کے مطابق اس دواکے استعال سے شفاحاصل ہونے کاغالب گمان ہو، یقین کا درجہ حاصل ہو ناضر وری نہیں۔437

(۵) اسی طرح اس ممنوع دوا کے سواکوئی جائز دواموجو دنہ ہو، رہی ہے بات کہ جائز دواتو موجو دہو گر اس میں شفا جلد حاصل نہ ہو، اور ممنوع دوا کے استعال سے جلد شفاحاصل ہو سکتی ہو، تواس میں فقہاء کا اختلاف ہے ، ایک قول جواز کا ہے ، دوسر اعدم جواز کا ، احتیاط اسی میں ہے کہ اگر شفاء میں دیر ہونے سے دوسری جانب کوئی اور نقصان نہ ہو تا ہو تو عدم جواز کا قول ہی اختیار کرناچاہئے ، اور اگر دیر ہونے سے دوسری جانب بھی کوئی نقصان ہو تا ہو توجواز کا قول اختیار کرنے میں مضائقہ نہیں۔ 438

<sup>435 -</sup> الاشباه والنظائر: الاعلام

<sup>436 -</sup> الاشباه والنظائر: ا/٢٦٩

<sup>437 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار قبيل فصل البئر: ١٩٣/ ا

<sup>438 -</sup> ردالمحتار على الدرالمختار، كتاب البيوع: ٢٩٨/ ٢٩٨

جھینٹ پڑجانے سے کیڑانایاک نہیں ہو گا<sup>439</sup>

حاجت وضرورت كابانهمي رشته

یہیں سے حاجت وضر ورت کے در میان باہمی فرق بھی واضح ہو جا تاہے۔

(۱) بنیادی فرق توخود حقیقت ہی کے لحاظ سے ہے کہ ضرورت میں شخصی یااجتماعی تحفظ کو خطرہ ہوتا ہے، جب کہ حاجت میں تحفظ کو خطرہ نہیں ہوتا، صرف مشکلات درپیش ہوتی ہیں۔

(۲)اور حکم کے لحاظ سے فرق ہیہ ہے کہ ضرورت حرام لذاتہ اور حرام لغیر ہ دونوں میں مؤثر ہوتی ہے جب کہ حاجت صرف حرام لغیر ہ میں مؤثر ہوتی ہے۔

(۳) ایک فرق پیر بھی ہے کہ ضرورت میں ضرر کا یقینی ہونا ضروری ہے، جب کہ حاجت میں ظن غالب بھی کافی ہے۔

(۳) محرمات میں ضرورت کامؤٹر ہونا قرآن کریم میں صراحت کے ساتھ مذکورہے اسی لئے اس کے بارے میں علماء کے در میان کوئی اختلاف نہیں، لیکن محرمات میں حاجت کے مؤٹر ہونے کا ذکر قرآن کریم میں صراحت کے ساتھ نہیں ہے، صرف احادیث میں ان کا ذکر آیا ہے، ان میں بھی بعض احادیث حاجت کے مفہوم میں قطعی نہیں ہیں، اسی لئے محرمات کے اندر حاجت کے مؤٹر ہونے میں علماء کے در میان اختلاف ہوا ہے۔

ان چند نقطہائے اختلاف کے علاوہ ضرورت و حاجت کے در میان باقی تمام قدریں مشترک ہیں، زندگی کے تمام ابواب میں جس طرح ضرورت مؤثر ہوتی ہے، اسی طرح حاجت بھی مؤثر ہوتی ہے، انفرادی اور اجتماعی جہتیں ضرورت کی طرح حاجت میں بھی پائی جاتی ہیں، اور جس طرح ضرورت بہت سے اصولی قوانین واحکام کے لئے بنیاد بنتی ہے، اسی طرح حاجت پر بھی کئی اصولی قوانین کی بنیاد ہے۔

یہاں تک کہ تبھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ حاجت ضرورت کے قائم مقام ہوجاتی ہے، مثلاً تداوی

<sup>439 -</sup> الإشاه والنظائر: الإكام

اسی طرح اجارہ قاعدے میں ایک معدوم چیز پر معاملہ ہے، مگر لوگوں کی حاجات کی بنا پر اس کی اجازت دی گئی، بیچ سلم بھی دراصل معدوم کی بیچ ہے، جو جائز نہیں ہونا چاہئے، لیکن لوگوں کی حاجت کی بنا پر اس کو جائز قرار دیا گیا ہے، سودی قرض لینا درست نہیں، لیکن مختاج کے لئے اس کی بھی اجازت دی گئی، یہ ساری مثالیں اس قدر مشترک کو بتاتی ہیں جو ضرورت وحاجت کے در میان پائی جاتی ہے۔ 440

البتہ ضرورت کی طرح حاجت کے مؤثر ہونے کے لئے وہی نثر ائط ہیں جن کاذکر اوپر کیا جاچکا ہے، اگر ان حدود سے تجاوز نہ ہو اور نہ مقاصد نثر ع سے تصادم ہو تو حاجت بھی ضرورت ہی کی طرح مؤثر ہوتی ہے۔

# حاجت کی قشمیں

اس ذیل میں مناسب معلوم ہو تاہے کہ ان تخفیفات کا مخضر تذکرہ کر دیاجائے جو حاجت کی بناء پر انسان کو حاصل ہوتی ہیں، حاجت کی بناء پر انسان کو سات قشم کی تخفیفات حاصل ہوتی ہیں۔

(۱) تخفیف اسقاط:-اس کے تحت عذر کے وقت بعض عبادات ساقط ہو جاتی ہیں، مثلاً حیض و نفاس اور جنون کی حالت میں نمازیں ساقط ہو جاتی ہیں۔

(۲) تخفیف تنقیص: - اس میں حاجت کی بنیاد پر عبادات میں کمی کر دی جاتی ہے، مثلاً سفر میں نماز قصر کرنے کی اجازت دی گئی، (اس قول کے مطابق جس میں اتمام کو اصل قرار دیا گیا ہے، لیکن حنفیہ کے نزدیک بیہ بھی تخفیف اسقاط ہی کی مثال ہے)

<sup>440 -</sup> الاشباه والنظائر: السمام - ٢٩٣

(۴) تخفیف نقدیم:- اس میں بضرورت مقررہ وظیفہ کو وقت سے پہلے ادا کرنے کی اجازت دی جاتی ہے، مثلاً زکوۃ حولان حول سے پہلے بھی ادا کرنے کی اجازت ہے، اور حج میں و قوف عرفات کے موقعہ پر عصر کی نماز وقت سے پہلے پڑھنے کا حکم دیا گیا ہے۔

(۵) تخفیف تاخیر:- اس میں حاجت کی بناء پر وظیفہ کواس کے وقت سے مؤخر کرنے کی اجازت دی جاتی ہے، مثلاً مز دلفہ میں مغرب کی نماز مؤخر پڑھنے کا حکم دیا گیا، مسافر اور مریض کور مضان کاروزہ مؤخر کرنے کی اجازت دی گئی۔

(۱) تخفیف ترخیص: - اس میں موانع پائے جانے کے باوجود ان کو معدوم فرض کرکے احکامات جاری کئے جاتے ہیں، مثلاً پتھر اور ڈھلے سے استنجاکی اجازت دی گئی اور باوجود یکہ نجاست کے بعض اجزاءاس کے جسم پر موجو درہ جاتے ہیں، جو مانع صلاق ہیں، گر پھر بھی اس حالت میں وضو کرکے نماز پڑھنے کی اجازت دی گئی۔

(2) تخفیف تغییر:-اس میں ضرورت کی بناء پر اصل شک تو تبدیل نہیں ہوتی جیسا کہ تخفیف ابدال میں ہوتی جیسا کہ تخفیف ابدال میں ہوتی ہے، مثلاً خوف کی حالت میں نماز پڑھنے کاطریقہ عام طریقۂ صلاقے سے مختلف مقرر کیا گیا 441

یہ وہ مخصوص ابواب ہیں جن میں حاجت کی تا نیر ظاہر ہوتی ہے۔

#### دائرة اثر

حاجت کے تحت جو تخفیفات حاصل ہوتی ہیں، ان کا دائر ہ زندگی کے تقریباً سارے ہی ابواب کو محیط ہے، خواہ وہ شخصی حاجات ہوں یا اجتماعی حاجات، اور چاہے حاجت کا اثر منفی صورت میں ظاہر ہو یا مثبت صورت میں، اب تک جو مثالیں گذری ہیں ان میں اکثر شخصی نوعیت کی تھیں، اب چند مثالیں اجتماعی نوعیت کی تھیں، اب چند مثالیں اجتماعی نوعیت کی پیش کی جاتی ہیں، جن میں کبھی حاجت کا اثر منفی صورت میں ظاہر ہو گا تو کبھی مثبت صورت میں۔

<sup>441 -</sup> الاشباه والنظائر: ا/ ٢٧- ١٤٦

#### حاجت کا اثر مثبت صورت میں

مز ارعت، مساقات، سلم، مر ابحہ اور تولیہ عام شرعی قانون کے تحت جائز نہیں ہونے چاہئیں، لیکن معاملات وعقود میں عام طور پرلوگوں کو ان قسموں کی ضرورت پڑتی رہتی ہے، اس بناپر ان کی اجازت دی گئی، تو یہاں حاجت کی بنیاد پر چند چیزوں کو جائز قرار دیا گیا، مثبت صورت میں اثر کے ظاہر ہونے سے ہماری مرادیہی ہے۔

#### حاجت كااثر منفى صورت ميں

(۱) شراب کی بیج فی نفسہ جائز ہونی چاہئے، اس لئے کہ اس میں بائع شراب کوخود استعال نہیں کرتا، لیکن اس حاجت کے تحت کہ اگر اس کی خرید و فروخت کی اجازت دے دی جائے تو بعید نہیں کہ لوگوں کے ذہنوں میں اس کی حرمت کے بارے میں کوئی نرم پہلو پیدا ہوجائے، اور رفتہ رفتہ وہ شراب پینے بھی لگیں، اس حاجت کے تحت شراب کی بیچ کو ممنوع قرار دیا گیاہے۔

(۲) اسی طرح عورت کی شر مگاہ دیکھنابذات خو دبری چیز نہیں ہے، اس لئے کہ اصل بری چیز زنا ہے، اور محض دیکھنازنا نہیں، لیکن اس حاجت کی بناء پر کہ دیکھنا انسان کو زناتک بہونچا دیگااس لئے دیکھنے کو بھی حرام قرار دیا گیا۔

(۳) ارض مغصوب میں فی نفسہ نماز پڑھناحرام نہیں ہے، اس کئے کہ ساری زمین خدا کی مسجد ہے نماز ہر جگہ پڑھی جاسکتی ہے، گر اس حاجت کی بناء پر کہ لوگوں کے ذہنوں میں اس بہانے دوسروں کے اموال و حقوق غصب کرنے کے تعلق سے غلط تصور پیدا ہوگا، اس کئے ارض مغصوب میں نماز پڑھنے کو ممنوع قرار دیا گیا

(۴) احتکار لیعنی غلہ خرید کر جمع کرنا تا کہ مہنگائی کے وقت اس کو فروخت کر کے زیادہ سے زیادہ نفع اٹھایا جاسکے، یہ بھی فی نفسہ ممنوع نہیں ہے، انسان اپنے پیسے سے بازار سے یالو گوں سے سامان خرید کر محفوظ کر تا ہے تو اس میں کیا خرابی ہے؟ لیکن چو نکہ یہ عام لو گوں کی پریشانی کا سبب بن سکتا ہے، اس بناء پر اس کو

ناجائز قرار ديا گيا442

# اسلامی فقه میں ضرورت وحاجت کی قانونی حیثیت

ضرورت و حاجت کا تعلق اگرچہ زندگی کے عمومی حالات سے نہیں ہے ، بلکہ یہ حالات مجھی مجھی بھی بیش آتے ہیں، لیکن اس کے باوجود اس کی بنیاد پر جواحکام دیئے گئے ہیں، وہ اصولی اہمیت کے حامل ہیں، اس پر دوطریق پر نگاہ ڈالی جاسکتی ہے، (۱) ایک عمومی انداز میں (۲) دوسرے مخصوص حنی نقطۂ نظر سے:

#### عمومی جائزه

(۱) اگر ضرورت پر مبنی احکام کی حیثیت محض استثنائی ہوتی توبیہ چند شکلوں سے متجاوز نہیں ہوتی،
اور ان پر کسی مثبت یا اساسی قانون کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی تھی، جب کہ ہم دیکھتے ہیں کہ ضرورت پر مستقل کئی ایسے اصولوں کی بنیاد ہے جو فقہ اسلامی کے بڑے جصے پر چھائے ہوئے ہیں، مثلاً استحسان، رخصت، مصالح مرسلہ، اور عرف وغیرہ۔

#### استحسان

استحسان کی فقہاء نے چار قشمیں کی ہیں، استحسان بالسنۃ ، استحسان بالا جماع، استحسان بالقیاس الخفی، اور استحسان بالضرور ۃ۔

<sup>442 -</sup> المستصفىٰ للغزالي: ٢٨٨/٢

اس کئے ضرورت عامہ اور عموم بلوی کی بناء پر کنواں اور حوض کو پاک قرار دیا گیا۔443

اسی طرح استحسان بالقیاس الخفی کا بھی ضرورت کے ساتھ گہر ارشتہ ہے، اس لئے کہ اس میں قیاس جلی کو قیاس خفی کو قیاس خفی کی بناء پر قوت تا ثیر پیدا ہوتی ہے، اور قیاس خفی میں جس علت خفیہ کی بناء پر قوت تا ثیر پیدا ہوتی ہے، اس قوت تا ثیر کی بنیاد ہی "تیسیر اور رفع حرج" ہے، اس طرح استحسان قیاسی کی بنیاد ہی رفع حرج قرار پاتی ہے، اس طرح استحسان کی تعریف اور اس کی قسموں کو بیان کرنے کے بعد کھا ہے کہ:

"حاصل هذه العبارات انترک العسر للیسرو هو اصل فی الدین قال تعالیٰ پرید الله بکم الیسرو قال مُلَّالِیْکِم خیر دینکم الیسر 444 یعنی ان تمام عبارتوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ آسانی حاصل کرنے کے لئے مشکل پہلو کو چینی ان تمام عبارتوں کا خلاصہ بیہ کہ آسانی حاصل کرنے کے لئے مشکل پہلو کو چیوڑ دیا گیاہے، یہ دین میں ایک بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے ، اللہ تعہارا ہے لئے آسانی چاہتا ہے، مشکل نہیں چاہتا، اور حضور مُلَّالِیُوْم نے بھی ارشاد فرمایا کہ تمہارادین آسان دین ہے۔

اسی طرح فقہاءنے قیاس خفی کی جو مثال دی ہے ، اس سے بھی اندازہ ہو تا ہے کہ اس کی بنیاد ضرورت پر ہی ہے ، مثال یہ دی جاتی ہے کہ ڈاکٹر اور حکیم کے لئے عورت کا جسم دیکھنے کی اجازت ہے ، حالا نکہ بظاہر اس میں خوف فتنہ ہے ، مگر عورت کے علاج اور اس کو مصیبت سے بچانے کے لئے بہ وجہ ضرورت اس کی اجازت دی گئی۔

مصالح مرسله

<sup>443 -</sup> اصول الفقه لا في زهره: /٢١١

<sup>444 -</sup> مبسوط سرخسي: ١٠/ ١٣٥

حاجات ہی کو حاصل ہے۔

حضرت امام مالک جو مصالح مرسله کی قانونی حیثیت دیتے ہیں، انہوں نے مصالح معتبرہ کے لئے جو تین شر ائط مقرر کی ہیں ان میں تیسری شرط ہیہ ہے کہ:

" وہ مسئلہ ایباہو جس میں مصلحت اختیار کرنے کی صورت میں حرج لازم ختم ہوجاتا ہو، اور اگر مصلحت کے پہلو کو نظر انداز کر دیاجائے تولوگ حرج و تنگی میں مبتلا ہو سکتے ہوں، توالی صورت میں مصلحت پر عمل کرنا درست ہوگا، اس لئے کہ اللہ فرماتے ہیں ما جعل علیکم فی الدین من حرج "445 رخصت

اسی طرح رخصت کے جہاں بہت سے اسباب ہیں ، وہیں ایک بنیادی سبب ضرورت ، حاجت اور د فع حرج ومشقت بھی ہے ، رمضان میں مسافر کے لئے روزہ نہ رکھنے کی رخصت د فع حرج ہی کی بنیاد پر دی گئی ہے 446

موانع

یہی حال موانع کا ہے، سبب وعلت کے پائے جانے کی صورت میں تھم کا جاری ہونا عام قاعدہ ہے،
لیکن کسی مانع کی بنیاد پر وہ تھم ظہور میں نہیں آتا، اور ان موانع میں اکثر موانع وہ ہیں جن کا تعلق انسانی ضروریات وحاجات سے ہے، اس کی مثال میں فقہاء نے لکھا ہے کہ کلمۂ کفر بولنا انسان کو کا فربنادیتا ہے، لیکن حالت اضطرار اس پر کفر کا تھم لگانے سے مانع ہے 447

عرف اور عموم بلويل

اسی طرح عرف وعادت کو فقه اسلامی میں اگر چپه مشقلاً اہمیت حاصل ہے،اور قر آن وحدیث کی ---------واشی--------

<sup>445 -</sup> الاعتصام للثاطبي:٣٠٤ -

<sup>446 -</sup> اصول الفقه لا بي زهره: / ۴۰

<sup>447 -</sup> اصول الفقه لا بي زهره: / ٥٠

کئی نصوص اس کے لئے شاہد ہیں، اسی لئے علامہ ابن عابدین ؓ نے مفتی کے لئے عرف سے واقفیت کو بھی ضروری قرار دیاہے <sup>448</sup>

لیکن غور کیاجائے تواس کے اندر بھی ضرورت وحاجت کابڑاد خل ہے، خود قر آن وحدیث کی جن نصوص سے عرف کی جمیت واعتباریت ثابت کی جاتی ہے ، ان میں سے کئی نصوص میں اس روح کی جانب اشارہ موجو د ہے ، جو ضرورت وحاجت کے سواکوئی دوسری چیز نہیں۔

قرآن مين آيت استيزان كواس باب مين خصوصى ابميت عاصل مه "ياايهاالذين امنو اليستأذنكم الذين ملكت ايمانكم والذين لم يبلغو االحلم منكم ثلث مرات من قبل صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الظهيرة ومن بعد صلاة العشاء ثلاث عورات لكم ليس عليكم و لاعليهم جناح بعدهن طوافون عليكم بعضكم على بعض كذلك يبين الله لكم الأيات والله عليم حكيم "449

اس آیت کریمہ میں تین او قات میں اجازت لے کر گھر میں جانے کا تھم دیا گیا، وہ ایسے او قات ہیں جن میں عموماً لوگ گھر میں بے تکلفی کے ساتھ رہتے ہیں، اس لئے ان او قات میں بلا اجازت اندر جانے میں جن میں بح جابی کاخوف ہے، جو اہل خانہ کے لئے پریشانی اور ضرر کا باعث ہے۔

اسی طرح حضرت حمنه بنت حجش کی حدیث سے بھی استدلال کیاجا تاہے، جن کو استحاضه کی شکایت تھی، ان کو حضور صُلَّالَیْمِیِّم نے حکم دیا کہ:

"تحيضى فى علم الله ستاً او سبعاً كما يحيض النساءوكما يطهرن لميقات حيضهن وطهر هن450

تم چھ یاسات دن اللہ کے علم میں حیض شار کروجس طرح کہ دوسری عور تیں شار

<sup>448 -</sup> رسالة العرف في رسائل ابن عابدين: ٢ / ١٢٦

<sup>449</sup> سورة النور: ۵۸

<sup>450 -</sup> رواه الترمذي: السه

کرتی ہیں،اور جس طرح وہ اپنے حیض وطہر کے مقررہ او قات پرپاک ہوتی ہیں (تم بھی اپنے ساتھ وہی رویہ اختیار کرو)۔

اس میں عور توں کی عام عادت " چھ یاسات دن" پر حکم کی بنیاد اس بناء پر رکھی گئی کہ مستحاضہ خاتون ضرر میں مبتلانہ ہو۔

اسی بناء پر ہم فقہاء کو دیکھتے ہیں کہ وہ عرف وعادت میں ضرورت واحتیاج کی روح کے قائل ہیں، ہر مسلک کے فقہاء کے یہاں اس قسم کی تصریحات ملتی ہیں کہ عرف وعادت کے خلاف حکم صادر کرنے میں لوگ حرج و تنگی میں مبتلا ہو جائیں گے ،اس لئے مفتی کو اس سے عدول درست نہیں 451

جو مسائل اس کے ذیل میں بیان کئے جاتے ہیں ، وہ بھی ضرورت ، احتیاج ، ضرر عام کی روح اپنے اندر لئے ہوئے ہیں ، مثلاً کوئی شخص اجرت پر حمام میں عنسل کر ہے ، تواگر چہ بیہ بات معلوم نہیں کہ کتنا پانی وہ اپنے عنسل میں خرچ کرے گا ، اس لئے ظاہری قاعدے کے مطابق بیہ اجار ہ فاسدہ ہونا چاہئے ، مگر عرف عام میں اس طرح کا اجارہ ہوتا ہے ، اور اس میں کسی قشم کی تحدید و تعیین شکی و پریشانی کا باعث ہوگی ، اس بناء پر فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے 452

# حنفیہ کے مخصوص نقطۂ نظر سے

دراصل ضرورت کے بارے میں استثنائی نوعیت کا تصور قر آن کریم کی ان آیات سے ماخو ذہے ، جن میں ضرورت پر مبنی احکام کو "الا" حرف استثناء کے ذریعہ بیان کیا گیا ہے، لیکن حنفیہ کے نقطۂ نظر سے مشتئیٰ منہ کا الگ اور مشتئیٰ کا الگ تکلم واقع نہیں ہوتا، بلکہ استثناء کے بعد جو صورت حال باقی بچتی ہے، اس کے بارے میں نص کے اندر حکم لگانا مقصو د ہوتا ہے، تو گویا یہاں مثبت سے منفی یا منفی سے مثبت بنانا مقصو د ہی

<sup>451 -</sup> الموافقات للثاطبی: ٢/ ٢/ ٢/ ١٥٠١ اصول الامام احمد بن حنبل للد كتور عبد الله عبد المحسن تركى: /۵۴۴ ، رسالة العرف في رسائل ابن عابدين: ١٢٦/ ٢

<sup>452 -</sup> اعلام الموقعين: ٢٩٣/٢

نہیں ہو تا،استناء کے بعد پوراکا پورامستقل طور پر مقصو دہو تاہے<sup>453</sup>

یمی وجہ ہے کہ صاحب ہدایہ نے اضطرار کی بحث کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر انسان اپنی جان بی جان بی جان بی جان کو استعال کرکے اپنی جان بی جان کو استعال کرکے اپنی جان بی جان کے لئے مر دار کھانے اور خون پینے پر مجبور ہو جائے تو اس پر لازم ہے کہ ان کے نزدیک گنہ گار نہ بی جو گئا ہیں گئہ گار نہ ہوگا، اس کئے کہ یہ محض رخصت ہے، — اس کے جو اب میں جمہور حفیہ کی طرف سے صاحب ہدایہ نے جو بنیاد استعال کی ہے، وہ حفیہ کا وہی مشہور موقف ہے جس کا تذکرہ او پر کیا گیا، بہت مخضر الفاظ میں وہ اپنی بات کہہ گئے ہیں:

"قلناحالة الاضطرار مستثنى بالنص وهوتكلم بالحاصل بعد الثنيا فلا محرم فكان الاباحة لا رخصة "454

یعنی استناء کی صورت میں خلاصۂ کلام کا تکلم ہو تا ہے، اس لئے اضطرار کی صورت میں حرمت قائم رہتے ہوئے محض وقتی رخصت نہیں دی گئی ہے، بلکہ اس صورت میں اب یہی مستقل حکم ہے کہ وہ شی اس کے لئے مباح ہے، اور مباح کے رہتے ہوئے اپنی جان برباد کر ناجائز نہیں۔

اس پر عموماً قرآن مجید کی اس آیت سے شبہ کیاجاتا ہے، جس میں حالت اضطرار میں کلمۂ کفر زبان پر لانے کی اجازت استفاء کے ساتھ دی گئی ہے، "الا من اکرہ و قلبہ مطمئن بالایمان "کہ اس صورت میں محض وقتی طور پر رخصت ملتی ہے، مستقل اباحت حاصل نہیں ہوتی، اس لئے اگر کوئی کلمۂ کفرنہ کے اور جان دے دے تو تو اب ماتا ہے۔

<sup>453 -</sup> اصول الشاشى: / 44

<sup>454 -</sup> بدایه: 454

حلال ہو جانالازم نہیں<sup>455</sup>

خلاصۂ گفتگویہ ہے کہ استثناء کی بنا پر ضرورت کی قانونی اصولیت متأثر نہیں ہوتی ، اور اس پر مبنی احکام محض وقتی نہیں بلکہ مستقل احکام کی حیثیت سے باقی رہتے ہیں۔

-----

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

محوراول

ا-بنیادی طور پر پانچ مصالح ہیں جن کاحصول احکام نثر عیہ کامقصود ہے: دین، حیات وزندگی (بشمول عزت وآبرو)، نسل، عقل اور مال کا تحفظ، جو اموران مصالح کے حصول کے لئے اس قدر ناگزیر ہو جائیں کہ ان کے فقد ان کی وجہ سے ان مصالح کے فوت ہو جانے کا یقین یا ظن غالب ہو، وہ ضرورت ہیں،

ضرورت فقہاء کے یہاں ایک مستقل اصطلاح ہے، جس میں "اضطرار" بھی داخل ہے، تاہم یہ اصطلاح بمقابلہ اضطرار کے عام اور وسیع مفہوم کی حامل ہے۔

۲ – حاجت الیمی کیفیت ہے جس میں انسان ان مصالح پنجگانہ کے حاصل کرنے میں انسان ان مصالح پنجگانہ کے حاصل کرنے میں انسان ان مصالح پنجگانہ کے حاصل کرنے میں انسان عن قابل لحاظ مشقت وحرج میں مبتلاہو جائے، جن سے بجإنا شریعت کامقصود ہے، البتہ فقہاء کے یہاں کبھی ضرورت پر حاجت اور کبھی حاجت پر ضرورت کا اطلاق کر دیاجا تا ہے۔

سا-ضرورت حاجت دونوں کا تعلق بنیادی طور پر مشقت سے ہے ، مشقت کا ایک درجہ وہ ہے جو تمام ہی احکام شرعیہ میں لازم ہو تاہے، اس کا اعتبار تبدیلی احکام میں نہیں ہے ، اور مشقت مجھی اس درجہ شدید ہوجاتی ہے کہ اگر اس کی رعایت نہ کی

<sup>455 -</sup> فتح القدير مع الكفايية: ٨/ ١٧ ا

جائے توضر رشد یدلاحق ہو جانے کا یقین یاغالب گمان ہو، یہ ضرورت ہے۔ کبھی اس
سے کم درجہ کی مشقت ہوتی ہے، لیکن شریعت نے جس طرح کی مشقتوں کا انسان
کو پابند کیا ہے وہ اس کے مقابلے میں غیر معمولی ہوتی ہے، یہ کیفیت حاجت ہے، پس
ضرورت وحاجت کی حقیقت میں بنیادی فرق مشقت کی کمی وزیادتی کا ہے۔
ہم-ضرورت وحاجت کے احکام میں بھی فقہاء نے فرق کیا ہے، جس کا حاصل یہ
ہے کہ ضرورت وحاجت کے ذریعہ ایسے منصوص احکام سے بھی استثناء کی گنجائش ہوتی ہے
، جن کی ممانعت قطعی ہو، اور جو بذات خود ممنوع ہوں، حاجت اگر عمومی نوعیت کی
نہ ہوتواس کے ذریعہ ان ہی احکام میں استثناء کی گنجائش پیداہوتی ہے، جن کی
ممانعت بذات خود مقصود نہ ہو، بلکہ دوسری محرمات کے سد باب کے لئے ان سے
منع کیا جاتا ہے۔

۵-حاجت اگر عمومی نوعیت کی ہواورلوگ عام طور پر اس میں مبتلاہوں توبہ ضرورت کے درجہ میں آتی ہے،اوراس سے نصوص میں تخصیص واستثناء کی گنجائش ہوجاتی ہے۔

۲-ضرورت وحاجت کی بنیاد مشقت پر ہے اور مشقت ایک اضافی چیز ہے،اس کئے ضرورت و حاجت کی تعیین میں علاقہ و مقام ،احوال زمانہ ،لوگوں کی قوت بر داشت مسلم اکثریتی ممالک اوران ممالک کے لحاظ سے جہاں مسلمان اقلیت میں ہوں فرق و اقع ہو سکتا ہے،لہذا ہند ستان اوراس جیسے ممالک میں جہاں مسلمان اس موقف میں نہیں ہیں کہ قانون سازی کے کام میں مؤثر کر داراداکر سکیں ،ضرورت و حاجت کی تعیین میں اس پہلو کو پیش نظر رکھناضروری ہے۔

2- کسی امر کے بارے میں بیہ متعین کرنا کہ وہ موجو دہ حالات میں ضرورت یا حاجت کا در جہ رکھتا ہے ، بیہ نہایت نازک ،احتیاط اور دفت نظر کا متقاضی ہے ،اس لئے ہر

عہد کے علماء اور ارباب افتاء کا فریضہ ہے کہ وہ اپنے زمانہ کے حالات کو پیش نظر رکھ کر سے کہ اب کون سے امور ہیں ،جو ضرورت وحاجت کے درجہ میں آگئے ہیں ،اوران کی وجہ سے احکام میں تخفیف ہوسکتی ہے ، نیزیہ بھی ضروری ہے کہ ایسے نازک مسکلے میں افراد واشخاص کے بجائے علماء کی ایک مقتدر جماعت ہی فیصلہ کر ہے تاکہ د فع حرج کے نام پر اباحیت کاراستہ نہ کھلنے یائے۔

۸- محرمات کی کسی خاص صورت کونص کے ذریعہ صراحتاً یادلالہ ٔ حرمت سے مشنیٰ کردیا گیاہو تواس صورت میں حرمت باقی نہیں رہتی ہے، اوراس رخصت سے فائدہ اٹھاناواجب ہے ،اس کے علاوہ جن صور تول میں نص کے ذریعہ یافقہاء کے اجتہاد کے ذریعہ رخصت و سہولت ثابت ہوتی ہے وہاں صرف رفع اثم ہوتا ہے ۔ احتر ورت و حاجت کی بنا پر جو سہولت دی جاتی ہے، اصولی طور پر ان کی حیثیت استثنائی ہوتی ہے۔

#### محوردوم

ضرورت کی بناپر اباحت ورخصت کا تھم حرام لعینہ از قبیل حق العبد، قتل نفس اورزناکے ماسوا حقوق العباد، معاملات اور تمام ابواب فقہیہ پر انز انداز ہوگا، اوراس کی تا نیر کے حدود درج ذیل تفصیلات کے مطابق مختلف ہونگے:

ا-احکام اگر مامورات کے قبیل سے ہوں اوران کے عدم امتثال سے صرف حق شارع متأثر ہوتا ہو ، جیسے کلمئہ کفر وغیرہ، توحالت اضطرار میں فی نفسہ حرام ہوتے ہوئے بھی ان امور کے ارتکاب کی رخصت ہوگی ، یعنی بقائے حرمت کے باوجود صرف رفع اثم ہوگا۔

۲-اگر احکامات از قبیل منهیات ہوں اوران کی خلاف ورزی سے صرف حق شارع متأثر ہو تاہو، جیسے اکل میتہ، کم خزیر، شرب خمر وغیرہ، تو بحالت اضطراریہ چیزیں

مباح ہو جاتی ہیں ، یعنی رفع اثم اور رفع حرمت دونوں ہو جاتے ہیں اور محظور پر عمل واجب ہو گا۔

۳-اگر احکامات از قبیل منهیات ہوں اوران کی خلاف ورزی سے حق العبد متأثر ہوتاہو، جیسے ناحق قتل، زنا، اتلاف مال مسلم تواس کی دوصور تیں ہیں:

الف - اگر حق العبد کی تلافی ممکن ہو جیسے اتلاف مال مسلم کہ اس کی تلافی بصورت ضان ممکن ہے، تواضطر ارکی صورت میں بقائے حرمت کے ساتھ رخصت ہوگی۔ ب - لیکن اگر تلف شدہ حق العبد کی تلافی ممکن نہ ہو جیسے قتل وزناتواس کی رخصت بصورت اضطر اربھی حاصل نہ ہوگی، اوراس پر عمل کرناحرام ہوگا۔

### محور سوم:

محرمات کی اباحت میں ضرورت کی طرح تبھی تبھی حاجت بھی مؤثر ہوتی ہے، اور بعض حالات میں حاجت کو ضرورت کے قائم مقام قرار دیاجا تاہے، البتہ اس کے لئے کچھ حدودو قیود ہیں جن کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے:

ا-حاجت کے وقت محرمات کی اباحت میں دفع مضرت مقصودہو، جلب منفعت مقصودنہ ہو، محض جلب منفعت کی غرض سے کسی حرام کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ ۲-حاجت کی بناپر غیر عادی مشقت کو دفع کرنامطلوب ہووہ مشقت حاجت معتبرہ کے حدود میں نہیں آتی جو عام طور پر انسانی اعمال اور شرعی احکام میں پائی جاتی ہے۔ سا-مقصد کے حصول کے لئے کوئی جائز متبادل طریقہ موجودنہ ہویا موجود تو ہو مگر مشقت شدیدہ سے خالی نہ ہو۔

۷- حاجت کی بناپر جو حکم ثابت ہو گاوہ بقدر حاجت ہی ثابت ہو گا،اس سے زیادہ اس میں توسع پیدا کرنے کی اجازت نہ ہو گی۔

۵-کسی مفسدہ کو دور کرنے میں کوئی اس سے بڑامفسدہ لازم نہ آئے۔

۲- حاجت واقعی ہو، محض موہوم نہ ہو۔

محور چہارم

اباحت محظورات کے سلسلہ میں ضرورت معتبرہ کے لئے درج ذیل شرطوں کاپایاجانا

ضروری ہے:

ا-ضرورت بالفعل موجو دہو، مستقبل میں پیش آنے والی ضرور توں کااندیشہ وخطرہ معتبر نہیں۔

۲- کوئی جائز مقد در متبادل نه ہو۔

٣- ہلاکت وضياع کا خطرہ يقيني ہو يا مظنون بظن غالب ہو۔

۷- محرمات کے استعمال یاار تکاب سے ضرر شدید کاازالہ یقینی اور نہ استعمال کرنے کی صورت میں اس کاو قوع یقینی ہو۔

۵-بقدر ضرورت استعال کیاجائے۔

۲-اس کاار تکاب اس کے مساوی بااس سے کسی بڑے مفسدہ کا سبب نہ بنے۔

﴿ شركاء سيميناركااس بات پر اتفاق ہے كه كسى معامله ميں عمومى حرج و تنگى اور حاجت عامه پيدا ہونے كى صورت ميں بعض او قات اسے ضرورت واضطرار

کادر جہ دے دیاجاتا ہے اور ساج کو غیر معمولی ضرراور تنگی لاحق ہونے کی صورت

میں ممنوع وحرام چیز مباح قراریاتی ہے<sup>456</sup>۔

--------حواشی \_\_\_\_\_

456 -جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے ، حصہ اول ص ۱۲۸ تا ۱۲۸

# اعمال میں دائیں اور بائیں کاشر عی معیار 457

اد هر کچھ عرصہ سے عوام میں ایک مسکلہ دلچیبی کاموضوع بناہواہے،اور اہل ذوق کی طرف سے اس ضمن میں سوالات بھی آتے رہتے ہیں،مسکلہ یہ ہے کہ گھڑی کس ہاتھ میں باند ھی جائے ؟ دائیں ہاتھ میں یابائیں ہاتھ میں ؟ بہتر اور سنت سے قریب تر طریقہ کیاہے ؟

# نئے مسائل کو حل کرنے کا طریقہ

اس ضمن میں سب سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ اسلامی تاریخ کی اب تک کی روایت یہ رہی ہے کہ جب بھی کوئی نئی صورت حال پیش آئی ہے اور امت کسی نئے مسئلے سے دوچار ہوئی ہے تواس کو حل کرنے کے بنیادی طور پر دوطریقے اختیار کیے گئے ہیں:

(۱) اس سلسلے میں اسلام کی اصولی ہدایات کیاہیں؟

(٢) اور سلف كا تعامل كيار ما يع؟

اسلام کی چودہ سو( • • ۱۳) سالہ تاریخ گواہ ہے کہ ہر دور کے علماءنے اپنے عہد کے مسائل کو اسی اصول پر حل کیاہے،اور آج بھی جب کسی مسّلہ پر غور کیاجائے گاتواسی روشنی میں غور کیاجائے گا۔

# گھڑی کس ہاتھ میں باندھیں؟

ہاتھوں میں گھڑی باند سنے کارواج عہد نبوت میں نہیں تھااور نہ قدیم عہد اسلامی میں ہاتھ گھڑی کا وجود ملتا ہے، اس لیے ظاہر ہے کہ نہ قر آن وحدیث میں اس سلسلے میں صریح ہدایت مل سکتی ہے اور نہ ہمارے فقہاء کے یہاں اس ضمن میں کسی صراحت کی امید ہے،.... ہاتھ گھڑی خالص عہد جدید کی پیداوار ہے، پچھلے ادوار میں دھوپ گھڑی کارواج تھا،.... پھر بڑے ٹاوروں کی شکل میں 'دگھنٹہ گھر'' بنائے گئے، جس سے، پچھلے ادوار میں دھوپ گھڑی کارواج تھا،.... پھر بڑے ٹاوروں کی شکل میں 'دگھنٹہ گھر'' بنائے گئے، جس

<sup>457</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف، شوال المکرم 1434 ہجری مطابق اگست 2013ء

کانظام حکومت یا کسی امیر کبیر کے ہاتھ میں ہوتا تھاعام لوگوں کو اس کے انتظام سے کوئی سروکار نہیں ہوتا تھا ، وہ صرف اس سے استفادہ کرتے تھے، پھر آہتہ آہتہ یہ عام لوگوں کی دستر س میں آئی تو دیوار گھڑی اور پھر ٹیبل گھڑی وجو د میں آئی ، مگر اس عہد تک اس کا استعال انفرادی نہیں ، بلکہ اجتاعی تھا، یعنی ایک پوری جماعت (چھوٹی یا بڑی) اس سے استفادہ کرتی تھی ، لیکن اس کے بعد سائنس نے اور ترقی کی اور انفرادی استعال کے لیے جیب گھڑی وجو د میں آگئی ، ان تمام ادوار میں یہ سوال کبھی منظر عام پر نہیں آیا کہ گھڑی دائیں دیوار پر لگائی جائے یابئیں دیوار پر ، گھڑی دائیں جیب میں رکھی جائے یابئیں جیب میں ؟اس کا استعال ہر شخص اپنی سہولت کے لحاظ سے کرتا تھا؛ لیکن سائنس کی بے پناہ ترقی کے بعد جب ہاتھ گھڑی وجو د میں آئی تو مدت ایجاد سے کافی عرصہ کے بعد یہ سوال ابھر کر سامنے آیا کہ گھڑی دائیں ہاتھ میں باند تھی جائے یابئیں ہاتھ میں باند تھی جائے کہ گھڑی کے اسباب خواہ کچھ بھی ہوں؛ لیکن بہر حال یہ سوال اپنی جگہ اہمیت رکھتا ہے کہ گھڑی کے اسباب خواہ کچھ بھی ہوں؛ لیکن بہر حال یہ سوال اپنی جگہ اہمیت رکھتا ہے کہ گھڑی کے اسباب خواہ پھے بھی ہوں؛ لیکن بہر حال یہ سوال اپنی جگہ اہمیت رکھتا ہے کہ گھڑی کیا ہیں کا استعال کا افضل طریقہ کیا ہے؟

### ایکرائے

اس تعلق سے ایک بالکل ابتدائی رائے جو کسی بھی عام مسلمان کے ذہن میں پہلی بارآتی ہے یہ ہے کہ دائیں ہاتھ میں باند ھناچا ہے، اس لیے کہ دائیں کو بائیں پر فضیلت حاصل ہے .... دراصل اس فکر کی بنیاد وہ روایات ہیں جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پہندیدہ معمول دائیں سے نثر وع کرنا بتایا گیا ہے، یہ روایات بہت سی کتب حدیث میں موجو دہیں، مثلاً:

☆حضرت عائشه صدیقه روایت کرتی ہیں کہ:

كان النبى صلى الله عليه وسلم يعجبه التيمن في تنعله وترجله وطهوره وفي شانه كله 458

ترجمہ: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے نعل مبارک اور کنگھاکے استعال اور طہارت وغیرہ ہلکہ ہر معاملے میں دایاں کو بیند فرماتے تھے۔

<sup>458 -</sup> صحيح البخاري ج اص ٢٨ حديث نمبر ١٦٢، ط دارابن كثير اليمامة بيروت ١٩٨٧ء وغيره

### اصل ضابطه

مگر میرے نزدیک بیہ خیال ہر معاملے میں درست نہیں ہے ،اور نہ اس کو بوری زندگی کے لیے دائمی قانون کارنگ دیاجاسکتاہے:

ﷺ اس لیے کہ قانون اسلامی میں کہیں بھی اس کو قاعدہ کلیہ کے طور پر پیش نہیں کیا گیاہے، بلکہ کئی چیزیں اس کے برعکس موجود ہیں، جن میں دایاں کے بجائے بائیں سے شروع کرنے کو ترجیح دی گئی ہے، اور کئی ایسی چیزیں بھی آپ کو نظر آئیں گی جن میں دایاں اور بایاں میں سے کسی کو بھی ترجیح حاصل نہیں ہے۔ علامہ ابن الحاج المالکی نے مذکورہ حدیث میں تین چیزوں کے ذکر کو علامتی قرار دیاہے، ان کے بقول انسان کے جائز اعمال یا تو واجب ہونگے یا مستحب یا مباح، حدیث میں طہور سے جنس واجبات کی طرف ، ترجل سے جنس مندوبات کی طرف اور تنعل سے جنس مباحات کی طرف اشارہ ہے، یعنی واجبات ، مستحبات اور مباحات تمام میں دائیں سے ابتد اکر ناپسندید وئنوی تھا۔ 459

فقہاءو محد ثین نے اس سلسلے کی تمام روایات وآثار کوسامنے رکھ کرایک عمومی ضابطہ مقرر کیاہے ،اور اس ضمن میں کچھ اعمال وافعال کی نشاند ہی بھی کی ہے ،اس کی مختصر تفصیل بیہ ہے:

# ایسے اعمال جن میں دائیں بائیں کی شخصیص نہیں

(۱) ایسے اعمال جن کو دائیں اور بائیں دونوں جانب سے بیک وفت انجام دیا جانا ممکن ہو،ان میں کسی جانب کو ترجیح حاصل نہ ہو گی، بلکہ دونوں کو عمل میں یکساں طور پر شامل کیا جائے گا، مثلاً وضو میں دونوں ہوتھیاں اور دونوں رخسار ساتھ دھلے جائیں گے ،، سر کا اور دونوں کا مسح ساتھ کیا جائے گا، وغیر ہ<sup>460</sup> دائیں سے نثر وع ہونے والے اعمال

<sup>459 -</sup> المدخل لابن الحاج (م٢٣٠هـ) ٢٥٠ ص

<sup>460 -</sup> عدة القارى شرح البخارى للعيني جهم صهم

:6

🖈 دائیں اور بائیں کو بیک وقت کرنا ممکن نہ ہو۔

🖈 عمل قابل تکریم ہو یعنی اس سے فضیلت و شرف کا اظہار ہو تا ہو۔

🖈 یا وہ عبادات کی قبیل سے ہو اور بذات خود مطلوب ہو، لینی زندگی یا دین کی دائمی ضروریات

میں شامل ہو . . .

اس کی مثال میں بعض ان اعمال کی نشاند ہی کی جاتی ہے، جن کا تذکرہ حدیث یافقہ اسلامی کی کتابوں میں صراحت کے ساتھ آیا ہے:

مسجد پاگھر میں داخل ہونا

صحابی رسول حضرت انس فرماتے ہیں کہ:

من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ برجلك اليمنى وإذاخرجت أن تبدأ برجلك اليسرى 461

ترجمہ: سنت طریقہ بیہ ہے کہ جب مسجد میں داخل ہوں تو دائیں پاؤں سے شروع کریں اور جب نکلیں توبائیں پاؤں سے شروع کریں۔

جو تا چیل پہننا

حضرت ابوہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: إذا انتعل احدکم فلیبدأ بالیمین و إذا نزع فلیبدأ بالشمال 462 ترجمہ: کوئی جو تا پہنے تودائیں سے شروع کرے اور اتارے توبائیں سے شروع کرے۔

كنكهااستعال كرنا

حضرت عائشهٌ والى روايت ميں كنگھا كاصاف ذكرہے:

461 - اخرجه الحاكم ج اص ۲۱۸ ط، دائرة المعارف العثمانية

462 - صحيح بخاري مع الفتح ج٠اص السلط السلفية ، صحيح مسلم جساص ١٦٦٠ ط الحلبي

كان النبى صلى الله عليه وسلم يعجبه التيمن فى تنعله وترجله وطهوره وفى شانه كله 463

ترجمہ: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے نعل مبارک اور کنگھاکے استعمال اور طہارت وغیر ہ بلکہ ہر معاملے میں دایاں کو بیند فرماتے۔

# وضوميں ہاتھ پاؤں دھونا

حضرت ابوہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اذا لبست و إذا توضات فابدؤ ا بمیامنکم 464

ترجمہ: جب تم کپڑے پہنواور وضو کر وتو دائیں سے شروع کرو۔

اعضاء تيم پر مسح كرنا

حضرت انس کی روایت میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلے دائیں طرف کے اعضاء پر مسے فرمایا الحدیث 465

# نماز کی صفوں میں شامل ہونا

حضرت براء بن عازب بیان فرماتے ہیں کہ:

كناإذاصليناخلف رسول الله صلى الله عليه وسلم أحببناأن نكون عن يمينه يقبل علينا بوجهه 466

ترجمہ: جب ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے نماز پڑھتے تھے تو ہم چاہتے تھے کہ آپ کی دائیں طرف کھڑے ہوں ، تاکہ آپ کی توجہ ہمیں حاصل

463 - صحیح البخاری ج اص ۷۴ حدیث نمبر ۱۷۲ و داراین کثیر الیمامة بیروت ۱۹۸۷ و غیره

464 - ابوداؤدج م ص 24 طعزت عبيد دعاس، نووي نے رياض الصالحين ميں اس كو صحيح قرار دياہے ص 24 طالر سالة

<sup>465</sup> - سنن ابی داؤد باب التیم ج اص ۱۲۶ حدیث نمبر ۳۲۱ ط دارالکتاب العربی بیروت

466 - صحيح مسلم ج اص ۴۹۲ ط الحلبي

رہے۔

كهانابينا

حضرت حفصه بیان فرماتی ہیں کہ:

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يجعل يمينه لطعامه وشرابه وثيابه ويجعل شماله لما سوى ذلك467

ترجمہ:رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنادایاں ہاتھ کھانے، پینے اور کپڑوں کے لیے استعال فرماتے تھے،اور بایاں ہاتھ ان کے علاوہ دیگر کاموں کے لیے۔

کیڑے پہننا

حضرت ابوہریرة سے مروی ہے کہ:

كَانَ رَسُولُ اللَّهِ —صلى الله عليه وسلم— إِذَا لَبِسَ قَمِيصًا بَدَأَ بِمِيَامِنِهِ 468

ترجمه: نبی کریم صلی الله علیه وسلم قمیص کو دائیں جانب سے پہنتے تھے۔

خف،موزه اور مسواک کااستعال

خف یاموزه کااستعال بھی دائیں طرف سے ہونا چاہیے 469

مسواک کاذ کر بھی احادیث میں آیاہے، ۱470س کو دایاں ہاتھ سے پکڑنااور منہ میں دائیں طرف

سے نثر وع کر نامسنون ہے 471

ناخن كالنأ

467 - ابوداؤدج اص ۳۲

468 - ترمذی جهم ص ۲۳۹ ط الحلی

469 - بدائع الصائع للكاساني ج اص ١٣٩، مغني المختاج ج اص ١٤، المغنى لا بن قدامة ج اص ٢٩٨

470 - سنن ابی داؤدج ۴ ص ۱۱۸ ط دارالکتاب العربی بیروت

<sup>471</sup> - مغنى المحتاج ج اص ١٥٥، المغنى لا بن قدامة ج اص ٩٦

ہا تھوں اور پاؤں کے ناخن کا ٹینے میں بھی دائیں سے آغاز کرنامسنون ہے 472

### سرمونڈانا

حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جج کے موقعہ پر رمی اور نحر کے بعد حلاق کو طلب فرمایا اور پہلے دائیں اور پھر بائیں جانب حلق فرمایا اور پھر وہ بال لو گوں میں تقشیم کرنے کے لیے عنایت فرمایا 473

# نماز میں سلام پھیرنا

حضرت عبدالله بن مسعود روایت فرماتے ہیں کہ:

أن النبى صلى الله عليه وسلم كان يسلم عن يمينه السلام عليكم ورحمة الله حتى يرى بياض خده الايمن و عن يساره السلام عليكم ورحمة الله حتى يرى بياض خده الايسر 474 السلام عليكم ورحمة الله حتى يرى بياض خده الايسر 474 ترجمه: نبى كريم صلى الله عليه وسلم دائيل طرف سلام پهيرت سے يهال تك كه آپ كا دائيل رخمار نظر آتا تھا پھر بائيل جانب سلام پهيرت سے يهال تك كه بائيل رخمار نظر آنے لگتا تھا۔

اذاك

کمونون حیلتین میں پہلے دائیں جانب النفات کرے گا پھر بائیں جانب، حضرت بلال کامعمول ہے۔ میں تھا 475

472 - تخفة المحتاج بشرح المنهاج جساص ٧٦، مغنى المحتاج جهم ص٧٩٦، المغنى لا بن قدامة ج • اص٨٥

473 - ديکھيے صحیح مسلم ج۲ص ۱۹۴۷ ط الحلبی

474 - نسائي جساص ٦٢ ط المكتبة التجارية ، التلخيص لا بن حجر ج اص ٢٧٠ ط شركة الطباعة الفنية المتحدة

475 - بدائع الصنائع ج اص ۱۳۹

کی جائے<sup>476</sup>

غسل میت

میت کو عنسل دیتے وقت دائیں جانب سے آغاز کرنامسنون ہے، حضرت ام عطیہ روایت کرتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی صاحبز ادی حضرت زینب کے انتقال کے موقعہ پر طریقہ عنسل کے تعلق سے ہدایات دیتے ہوئے فرمایا:

إبدأن بميامنها ومواضع الوضو منها477

ترجمه: دائين جانب اور مقامات وضوسے شروع كرو\_

مجلس میں کسی چیز کی تقسیم

مجلس میں کسی مشروب یا کھانے پینے کی چیز کی تقشیم میں بھی دائیں سے ابتدا کی جائے گی، اگر چپہ بائیں جانب زیادہ اہل نثر ف لوگ موجو د ہوں، حضرت انس سے روایت ہے کہ:

رسول الله صلی الله علیه وسلم کی مجلس میں دودھ پیش کیا گیا آپ نے اسے تناول فرمایا، آپ کی دائیں طرف ایک اعرابی بیٹے ہوئے تھے،اور بائیں طرف حضرت ابو بکر تشریف فرماتھے حضرت عمر نے دریافت فرمایا، یارسول الله! کیا ابو بکر کی خدمت میں پیش کروں؟ لیکن دودھ اعرابی کو پیش کیا گیا اور آپ نے ارشاد فرمایا" الایمن فالایمن "دایاں تو دایال ہے 478

# سونے کی حالت

سونے میں بھی دائیں کروٹ لیٹنامسخب ہے، حضرت براء بن عازب روایت کرتے ہیں:
کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کان إذا آوی إلىٰ فراشہ

476 - تخفة المحتاج جوص ٧٧ سرمغني المحتاج جهم ص٧٦

477 - اخرجه البخاري، فتح الباري جساص • ١٠٠٠ ط: السلفية، صحيح مسلم ج٢ص ٢٣٠ ط الحلبي

478 - فتح الباري مع البخاريج • اص٨٦ ط السلفية

نام على شقم الايمن479

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب بستر پر تشریف لے جاتے تو اپنی دائیں کروٹ آرام فرماتے تھے۔

# طواف اور بعض اعمال

ﷺ طواف بھی خانہ کعبہ کے دائیں سے شروع کیاجائے گافقہاءنے اس کو واجبات میں شار کیا ہے۔ 480

اس طرح مسجد میں بیٹھنا، \* سرمہ لگانا، \* مونچھ تراشنا، \* زیر بغل صاف کرنا، \* مصافحہ کرنا \* حجر اسود کو بوسہ دینا \* رمی جمار کرناوغیرہ ان تمام اعمال کو بھی دائیں طرف سے شروع کرناافضل ہے 481 ہائیں سے نشر وع ہونے والے اعمال

ایسے اعمال جو قابل تکریم نہ ہوں، جن میں ازالہ وترک کا عضر پایاجا تا ہو،ان میں بائیں جانب کو ترجیح حاصل ہوگی، مثلاً مسجد سے باہر نکلنا، بیت الخلا جانا، استنجا کرنا، ناک صاف کرنا، بدن سے کپڑے اتارنا، پاجامہ، جوتے، اور خف نکالنا، وغیرہ، . . ان میں سے اکثر باتوں کا تذکرہ احادیث اور کتب فقہ میں آیا ہے 482 بذات خو د غیر مطلوب اعمال

479- بخارى مع الفتح ج ااص ١١٥ ط السلفية

480 - الموسوعة الفقهية ج ٢٩٥ ص ٢٩٦

481 - تفصیلات کے لیے دیکھیے: مغنی المحتاج جسم ۲۵۰، فتح الباری علی شرح صحیح البخاری لاحمد بن حجر العسقلانی جاص ۲۲۰۰۲۹ط دارالمعرفة بیروت ۲۹۹ساه، علاقاری شرح صحیح البخاری لبدرالدین العینی (۱۳۸سه) جاسم ۳۲۳،۵۳۳ میروت ۲۲۳ساه، علاقاری شرح صحیح البخاری لبدرالدین العینی (۸۵۵هه) جهم ۳۷۴،۲۷۳ میرود ۲۲۰۳۳ میرود ۲۲۳۳ میرود ۲۲۰۳۳ میرود ۲۲۰۳۳ میرود ۲۲۰۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۲۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرود ۲۳۳ میرو

482- مكمل ضابطه اوراصولی بحث کے لیے دیکھیے:، حاشیۃ الالبانی علیٰ ابن ماجۃ جاص ۱۴۱ ط دارالفکر ہیروت، فتح الباری علی شرح صحیح البخاری لاحمد بن حجر العسقلانی جاص ۲۲۹۰ ملام دارالمعرفۃ ہیروت ۲۵ساھ، حاشیۃ محمد بن عبد البادی السندی (۱۳۸۱ھ) جام ۳۵۳، عمدۃ القاری شرح صحیح البخاری لبدرالدین العینی (م۸۵۵ھ) جهم ۳۷۴،۲۷۳

عذر کی بناپران کی اجازت دی گئی ہے، علامہ بدرالدین عینی رقمطر از ہیں:

ومايستحب فيم التياسر ليس من الافعال المقصودة بل بي إما تروك وإما غير مقصودة<sup>483</sup>

ترجمہ: جن اعمال کوبائیں سے شروع کرنامسخب ہے وہ افعال بذات خود مقصود نہیں ہوتے، بلکہ یا تووہ تروک کے قبیل سے ہیں یابذات خود غیر مقصود ہیں۔

اس کی مثال میں انگونٹی یا گھڑی وغیرہ کے استعال کو پیش کیا جاسکتا ہے،اس لیے کہ فقہاء نے انگونٹی کے بارے میں تصریح کی ہے کہ مر دول کے لیے اس کی اجازت ضرورت کی بناپر دی گئی ہے؛ کیونکہ یہ دھات کا استعال ہے،جو قباحت سے خالی نہیں،اسی لیے سلطان، قاضی اور صاحب ضرورت کے علاوہ دیگر انتخاص کے لیے اس کے استعال کو مکروہ یا کم از کم خلاف افضل قرار دیا گیاہے 484

ظاہر ہے کہ گھڑی تواس سے بھی فروتر چیز ہے اور عہد نبوت کے بہت بعد کی ایجاد ہے ، انگو تھی پر قیاس کر کے بوجہ ضرورت مر دول کے لیے اس کی اجازت دی گئی ہے۔

# دائیں یابائیں سے شروع ہونے والے اعمال کی حقیقت

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup> - عمدة القارى جهم ص ٢٧

<sup>484 -</sup> دیکھیے: حاشیة ردالمختار علی الدرالمختار لابن عابدین ج۲ ص۳۱۱ ط دار الفکر بیروت ۲۰۰۰ء، مجمع الانهر فی شرح ملتقی الابحر لعبدالرحمن شخی زاده (م۸۷۰ اه) ص۱۹۷ ج۴ ط دارالکتب العلمیة بیروت ۱۹۹۸ء وغیره

ہاتھ میں پہنتے تھے۔

اسی طرح اس بحث میں وہ اعمال بھی نہیں آتے جس کو ایک ساتھ دونوں جانب کیا جاسکتا ہو،
مثلاوضو میں دونوں رخسارایک ساتھ دھونا، اسی طرح دونوں کانوں پر ایک ساتھ مسے کرنا ممکن ہے، ایسے
اعمال میں دائیں یابائیں کسی جانب کو ترجیج نہ ہوگی، بلکہ دونوں کو ایک ساتھ کیاجائے گا، چنانچہ وضو کرتے وقت
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول یہی تھا کہ دونوں رخسار کو ایک ساتھ دھوتے تھے وغیرہ ... اسی لیے
شار حین حدیث نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے کھا ہے کہ ابتدا بالیمین کے مسکے میں صرف ایسے اعمال
داخل ہیں جن کو دائیں اور بائیں ایک ساتھ انجام دینا ممکن نہ ہو، علامہ سندھی رقمطراز ہیں:
یحب المتیمن ای الابتداء بالیمین ای لم یعہد فیہ المقارنة
و یکون من باب التشر بف 485

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دایاں سے آغاز کرنا پیند فرماتے تھے یعنی ایسے اعمال میں جن کوایک ساتھ کرنامتعارف نہ ہواور قابل تکریم ہوں۔

اسی لیے حضرت عائشہ والی روایت میں "فی شانہ کلم" کا جملہ اگرچہ کہ بظاہر عام ہے؛ لیکن باتفاق محد ثین اس کا مصداق عام نہیں ہے؛ بلکہ اس میں صرف وہ اعمال داخل ہیں، جن کا تذکرہ بحث نمبر ۲ کے ضمن میں کیا گیا۔

تنيمن كامفهوم

اسی لیے روایت عائشہ میں "تیمن" کا معلی "دائیں کو اختیار کرنانہیں" بلکہ "دائیں سے شروع کرنا
"ہے،اصحاب لغت نے اس کی وضاحت کی ہے (دیکھیے الصحاح للجو ہری،المصباح المنیر،غریب القرآن
للراغب الاصفہانی،لسان العرب لابن منظور مادہ یمن)

<sup>485</sup> - حاشية السندي على سنن ابن ماجة ج اص ٣٦٥

شار حین حدیث نے بھی اسی معنی کوتر جیے دی ہے <sup>486</sup>"

ہاتھ میں انگو تھی یا گھڑی پہننے کامسکلہ

ہاتھ میں انگو تھی یا گھڑی پہننے کامسکلہ اس عام ضابطے میں داخل نہیں ہے جس کے تحت کوئی قابل تکریم عمل دائیں جانب سے نثر وع کیا جاتا ہے:

(۱) اس لیے کہ بیہ عمل بسیط ہے عمل مرکب نہیں، یعنی بیہ عمل دائیں اور بائیں دونوں جانب نہیں کیا جاتا، بلکہ کسی ایک جانب ہی بورا ہو جاتا ہے ، دائیں یا بائیں سے شروع کرنے کی بحث وہاں آتی ہے جہاں عمل ایک جانب سے شروع ہو کر دوسری جانب ختم ہو۔

(۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ انگو تھی یا گھڑی کا استعال بظاہر قابل تکریم عمل ہے، مگر بلاضر ورت اس کے استعال کو پیند نہیں کیا گیا ہے، اس لیے کہ یہ دونوں چیزیں عموماً دھات سے تیار ہوتی ہیں، اسی لیے فقہاء اسلام نے مر دول کے لیے بلاضر ورت اس کے استعال کو مکروہ یا کم از کم خلاف افضل قرار دیا ہے ، (عور تول کا استثناہے) اس لیے عام قابل تکریم اعمال کے زمرہ میں اس کو نہیں ڈالا جاسکتا بلکہ اصول کے مطابق نا پیندیدہ ہونے کی بنا پر اس کا استعال بائیں جانب ہی مناسب ہے، یہی وجہ ہے کہ زیادہ تر روایات کے مطابق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم انگو تھی بائیں ہاتھ میں استعال فرماتے تھے۔

انگو تھی کے تعلق سے روایات

🖈 حضرت عبدالله بن عمر روایت کرتے ہیں:

486 - دیکھئے، حاشیۃ الالبانی علی ابن ماجۃ جاص اسماط دارالفکر ہیروت، فتح الباری علی شرح صحیح البخاری لاحمد بن حجر العسقلانی جاص ۲۹۹، ۲۷۰ط دارالمعرفۃ ہیروت ۷۹۹اھ، حاشیۃ محمد بن عبد الہادی السندی (۱۱۳۸ھ) جام ۳۲۵، عمرۃ القاری شرح صحیح البخاری لبدرالدین العینی (م۸۵۵ھ) جہم س۳۷،۲۷۳ أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يتختم في يساره وكان فصم في باطن كفه487.

ترجمه: نبی کریم صلی الله علیه وسلم اینے بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنتے تھے اور اس کا نگیبنہ ہتھیلی کی جانب ہو تا تھا۔

🖈 حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی انگو بھی بائیں ہاتھ میں ہوتی تھی 488

اس مضمون کی متعد دروایات کتب حدیث میں موجو دہیں ، بعض روایات میں دائیں ہاتھ میں بھی انگو تھی پہننے کا تذکرہ موجو دیے 489

معمولات صحابه وسلف صالحين

🖈 روایات سے معلوم ہو تاہے کہ زیادہ تر صحابہ کر ام کامعمول بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہننے کا تھا، مثلاً:

🖈 حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق ،حضرت عثمان غنی اور حضرت علی کے بارے میں معتبر طور پر ثابت ہے کہ وہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنتے تھے <sup>490</sup>

حضرت عبدالله بن عمر ،حضرت حسن بن علی اور حضرت حسین سمجمی بائیں ہاتھ میں انگو تھی

<sup>487</sup> - سنن ابی داؤدج ۴ ص ۱۴۶ حدیث نمبر ۴۲۲۹ ط دارالکتاب بیروت،السنن الکبری للبیهقی ج ۴ ص ۱۴۲ ط دائر ة المعارف حیدر آباد طبع اول ۴۴ ۱۳۱۵

<sup>488</sup> - صحيح مسلم ج٢ص١٥٢ حديث نمبر ١٦١٠ ط دارالحبل بيروت،السنن الكبري للبيهقي ج٣ص ١٣٢ حديث نمبر ٧٨١٨ ط دائرَ ةالمعارف حيدرآ باد ٣٣٢ه اه، شعب الإيمان للبيهقي ج٨ص٣٦٩ حديث نمبر ٤٩٥٣ ط مكتبة الرشدرياض بتعاون الدار السلفية ممبئي طبع اول٣٠٠٠ ء

<sup>489</sup> - دیکھیے سنن ترمذی جهم ص۲۲۸ حدیث نمبر ۴۲۷ طاحیاءالتراث العربی بیروت

<sup>490</sup> -البحرالرائق لا بن نجيم (م 4 > 9 هه) ج ٢٢ ص ١٢٤، حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني لعلى الصعيدي العدوى الممالكي (م ١١٨٩ هـ) ج٨ص ٩٦ ط دارالفكر بيروت ٢٦ ١١ اھ

استعمال کرتے تھے، 491

البتہ صحابہ کرام میں صرف حضرت عبداللہ بن عباس کے بارے میں منقول ہے کہ وہ دائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنتے تھے 492

کیونس بن اسحاق کابیان ہے کہ انہوں نے حضرت قیس بن ابی حازم، حضرت عبد الرحمن بن اسود ،اور امام شعبی جیسے متعد د اکابر کو دیکھا کہ ان کے بائیں ہاتھ میں انگو تھی ہوتی تھی،<sup>493</sup>

🖈 حضرت امام مالک مجھی بائیس ہاتھ میں انگو تھی پہنتے تھے 494

علامہ علاءالدین کاسانی (مے۵۸ھ)اور دیگر کئی فقہاء کامشاہدہ بیہ ہے کہ عرف دونوں طرح کا رہاہے، بعض لوگ دائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنتے ہیں اور بعض لوگ بائیں ہاتھ میں <sup>495</sup>

انگو تھی کے بارے میں فقہاء کا مسلک

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> - السنن الكبرى للبيهقى ج۴ ص ۱۴۲ ط دائرة المعارف حيد رآباد طبع اول ۱۳۴۴ هـ، المعجم الكبير للطبر انى ج۳ ص ۱۰،۳۲ حديث نمبر ۲۵۴۰،۲۷۹۸ طركتبة العلوم والحكم موصل ۱۹۸۳ء

<sup>492 -</sup> سنن تر مذی جهم ص ۲۲۸

<sup>493 -</sup> حاشية ر دالمختار لا بن عابدين ح٢ص ٢١٣١ ط دارالفكر للطباعة والنشر بيروت ٠٠٠٠ ء

<sup>494 -</sup> حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني ج ٢ص • ٣٦٠

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> - بدائع الصنائع جسلاص ٢٣٦ ط دار لكتب العلمية بيروت ١٩٨٦ء

<sup>496 -</sup> و یکھیے: ردالمحتار علی الدرالمختارج ۲ ص ۲۱ سلط دارالفکر بیروت ۲۰۰۰ء، تبیین الحقائق للزیلعی ج۲ اص ۳۵۱، البحر الرائق لابن نجیم (م ۶۷۷ھ) ۲۲۶ ص ۱۲۷، المحیط البر ہانی فی الفقہ النعمانی لبر ہان الدین مازہ ج۵ ص ۲۰۱ ط داراحیاء التراث بیروت، دررالحکام شرح غرر

کہ مالکیہ کے نزدیک نہ صرف ہیر کہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنناافضل ہے؛ بلکہ دائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنناان کے نزدیک مکروہ ہے۔

" قاضی ابو بکر ابن العربی نے موطاکی شرح میں لکھاہے کہ اگر چپہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں ہاتھوں میں انگو تھی بہننا ثابت ہے، لیکن اکثر روایات اس طرف ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بائیں ہاتھ میں انگو تھی بہننا ثابت سے اس طرف ہیں کہ آب صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں بائیں ہاتھ میں بہننا مسنون ہے۔ دوسری وجہ یہ کہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عجب کم پیدا ہو تاہے، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عجب کم پیدا ہو تاہے، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عجب کم پیدا ہو تاہے، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عجب کم پیدا ہو تاہے ، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عجب کم پیدا ہو تاہے ، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی کے استعال سے عب کم پیدا ہو تاہے ، نیز دائیں ہاتھ میں انگو تھی بین آسکتی ہے۔

ہے حنابلہ بھی پوری طرح حنفیہ کے ہم خیال ہیں ، امام احمد بن حنبل کے بقول انہوں نے دائیں ہاتھ والی روایات حدیث کو اس لیے حچوڑ دیا کہ وہ کمزوریا منسوخ ہیں <sup>498</sup>

لابتہ اکثر فقہاء شافعیہ کے نز دیک دائیں ہاتھ میں انگو تھی پہننے کی فضیلت زیادہ ہے ،اگر چہ کہ بائیں ہاتھ میں ہتا تھ میں بھی پہننا جائز ہے ،لیکن دائیں ہاتھ کی عمومی شر افت کا تقاضا یہ ہے کہ اس کو یہ خصوصیت حاصل ہو ؛ جبکہ بعض شافعیہ کی رائے یہ بھی ہے کہ بائیں ہاتھ میں ہی انگو تھی پہننا افضل ہے ،ان حضرات کے پیش نظر حضرت عبد اللہ بن عمر کی روایت ہے کہ وہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہننے شے <sup>499</sup>

الاحكام لملاخسرو (م ۸۸۵هه) ج۳ ص ۷۱، مجمع الانهر فی شرح ملتقی الابحر کشیخی زاده (م ۸۷۰اه) ج۴ ص ۱۹۷ط دارالکتب العلمیة بیروت ۱۹۹۸ءوغیره

497 - حاشیة العدوی علی کفایة الطالب الربانی لعلی الصعیدی العدوی المالکی) م۱۸۹ه (۱۸۹ه) ۶۲ س۵۸۸ ط دارالفکر بیروت ۱۴۲۱ه ،الفوا که الدوانی علی رسالة ابن ابی زید القیروانی) م۱۲۲۱ه کاص۹۹ ط مکتبة الثقافة الدینیة ،البیان والتحصیل لابن رشد القرطبی) م۴۵۰ه کجا ص۳۱۳ ط دارالغرب الاسلامی بیروت ۱۹۸۸ء، شرح مختصر الخلیل للخرشی) م ۱۰۱۱ه کجا ۲۵۳

498 - دیکھئے الانصاف فی معرفة الراجح من الخلاف علی مذہب الامام احمد بن حنبل لعلاء الدین المرداوی الدمشقی (م ۸۸۵ھ) جسم سواطبع اول ۱۹۱۹ھ داراحیاء التراث بیروت، کشاف القناع ج۲ص ۲۳۲، مطالب اولی النهی ج۲ص ۹۲

499 - دیکھیے: المجموع شرح المہذب جسم ۳۶۳، ۳۶۳، الاقناع ج اص ۲۲۱ للخطیب الشربنی (م ۷۷۷ه) ط دارالفکر بیروت ۱۵ ۱۳ اھ، حواثی الشروانی والعبادی جسم ۲۷۲، روضة الطالبین وعمدة المفتین للنووی (م ۲۷۷ه) ج۲ص ۲۹ ط المکتب الاسلامی ۴۰۵ ھ، مغنی

# انگو تھی اور گھٹری کا حکم ایک ہے

یے تصریحات گوانگو تھی کے بارے میں ہیں لیکن گھڑی کا تھم بھی اس سے مختلف نہیں ہے،اس
لیے کہ اپنی ساخت اور معنویت کے لحاظ سے دونوں میں بڑی یکسانیت ہے، دونوں کی ساخت الیں دھات سے
ہوتی ہے جس کا استعال عام حالات میں بلا ضرورت مر دول کے لیے پیندیدہ نہیں ہے، بعض علماء عرب نے
اس کی صراحت کی ہے اور انہوں نے اپنے مسلک حنبلی کے مطابق گھڑی بھی بائیں ہاتھ میں استعال کرنے کو
افضل قرار دیا ہے۔

شیخ محمد بن صالح بن محمد العثیمین (م ۱۳۲۱ه) ماضی قریب کے اکابر علماء عرب میں گزرے ہیں، تحریر کرتے ہیں:

هل يسن الخاتم في اليسار او اليمين؟ الجواب:قال الامام احمد اليسار افضل لثبوتم وضعف الاحاديث الواردة عن الرسول صلى الله عليم وسلم أنم كان يتختم باليمين، ويوخذ من هذه المسئلةأن وضع الساعة في اليداليمني ليس افضل من وضعها في اليد اليسري، لان الساعة اشبم ما تكون بالخاتم صلى الله عليم وسلم500

ترجمہ: سوال: انگوشی بائیں ہاتھ میں مسنون ہے یادائیں میں ؟ الجواب: امام احمد فرماتے ہیں کہ بائیں میں افضل ہے؛ اس لیے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ثبوت موجو دہے ، اور دائیں ہاتھ میں انگوشی پہننے والی روایات کمزور ہیں ، اور اسی سے گھڑی کا مسئلہ بھی نکاتا ہے کہ دائیں کے بجائے بائیں ہاتھ میں پہننا افضل ہے؛ اس لیے کہ گھڑی انگوشی سے بڑی مما ثبات رکھتی ہے۔

المحتاج للشربيني جي اص ٩٠٣ ط دارالفكر بيروت، نهاية المحتاج للرملي (م ٢٠٠١هه) ج٣ ص ٩٩ ط دارالفكر بيروت ١٩٨٣ء، الحاوي للفتاوي للفتاوي للفتاوي للفتاوي للفتاوي للفتاوي المحتاج عند ١٩٨٣ء، ما شية اعانة الطالبين للسيوطي جي اص ٢٧٨ ط دارالكتب العلمية ٢٠٠٠ء، ما شية اعانة الطالبين للدمياطي (م بعد ٢٠٠٢هـ) ج٢ ص ١٥٦ ط دارالفكر بيروت، وغيره

500 - الشرح الممتع على زاد المستنقع لمحمد بن صالح العثيمين ج٦ ص ١٠ الط دار ابن الجوزي طبع اول ١٣٢٨ – ١٣٢٢ هـ

شیخ عثیمین نے عقل و فکر کے اعتبار سے بھی اس پر روشنی ڈالی ہے ، وہ کہتے ہیں کہ بائیں ہاتھ میں گھڑی کے استعال میں زیادہ راحت و آسانی ہے ، . . . گھڑی دیکھنا آسان ہو تاہے ، . . . اسی طرح دائیں ہاتھ میں گھڑی کے خراب ہونے کا اندیشہ زیادہ ہے؛ اس لیے کہ دائیں ہاتھ اکثر او قات حرکت میں رہتا ہے (حواله بالا)

#### معانقه كامسك

معانقہ دائیں طرف کرنا مسنون ہے یا ہائیں طرف ؟....احادیث پاک ، آثار صحابہ اور سلف صالحین کی تعلیمات میں کہیں اس کی طرف اشارہ موجو د نہیں ہے۔

دراصل عہد نبوت میں معانقہ کا عام رواج نہیں تھا،خاص مو قعوں پر ہی کوئی کسی سے معانقہ کیا کر تا تھا،عام طور پر سفر سے واپسی پر یا طویل وقفہ کے بعد ملا قات پر معانقہ کیا جاتا تھا،خو د نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی صرف چند بار ہی معانقہ کا ثبوت ملتاہے،مثلاً:

ایک روایت حضرت عائشہ صدیقہ کی ہے بیان فرماتی ہیں:

قدم زيد بن حارثة المدينة ورسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتي فأتاه فقرع الباب فقام إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم عرياناًيجر ثوبه والله مارأيته عرياناً قبله والبعده

ترجمہ: زید بن حارثہ مدینہ واپس ہوئے اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے گھرمیں تشریف فرمانتھ،انہوں نے آکر دروازہ پر دستک دی تورسول الله صلی الله علیه وسلم ان کے لیے اپنے کپڑے تھینچتے ہوئے ننگے بدن ہی اٹھ کھڑے ہوئے،(لیعنی کاندھے اور پیڑھ پر کپڑے نہیں تھے) میں نے اس طرح بر ہنہ حالت میں باہر نکلتے ہوئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نہ اس سے قبل دیکھااور نہ اس

<sup>------</sup>حواشی \_\_\_

<sup>501 -</sup> سنن ترمذي مع الالباني ج ٢ ص ٧ ٤ ط داراحياء التراث العربي بيروت

کے بعد دیکھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے معانقہ فرمایا اور بوسہ دیا، (امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن غریب قرار دیاہے)

ابوذر غفاری سے ہے، وہ فرماتے ہیں کہ:

مالقیت قط إلا صافحنی و بعث إلی ذات یوم و لم اکن فی اهلی فلماجئت اخبرت أنه أرسل إلی فأتیت و هو علی سریره فالتزمنی فکانت تلک اجود و اجود 502

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر ملاقات پر مجھے مصافحہ کا شرف عنایت فرماتے تھے، ایک بار آپ نے مجھے بلا بھیجا، لیکن میں اپنے گھر میں موجود نہیں تھا ، گھر واپس آیا، تو خبر ملی، میں دوڑا ہوا خدمت عالیہ میں حاضر ہوا، آپ چاریائی پر تھے ، آپ نے سے لگالیا، پس اس سے اچھی کیابات ہوتی۔

تیسری روایت حضرت عبد الله بن جعفر کی ہے وہ اپنے والد حضرت جعفر کے حوالہ سے بیان

### فرماتے ہیں کہ:

لماقدمناعلى النبى صلى الله عليه وسلم من عندالنجاشى تلقانى فاعتنقنى 503

ترجمہ: جب ہم لوگ نجاشی کے پاس سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئے تو آپ نے مجھ سے ملا قات کی اور معانقہ فرمایا۔

خضرت ابوہریرۃ ہیان فرماتے ہیں کہ حضرت حسن ہن علی ﷺ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معانقہ فرمایا 504

502 - سنن الي داؤدج ۴ ص ۵۲۲ ط دارالكتاب العربي بيروت

503 - شرح معانی الآثار للطحاوی جهم ص۲۸۱ ط دار الکتب العلمیة بیروت ۱۳۹۹ ه

504 - شرح السنة للامام البغوي ج١٢ ص • ٢٩ ط المكتب الاسلامي دمشق بيروت ١٩٨٣ء

معانقہ سے منع کیا گیاہے:

حضرت انس بن مالک فرماتے ہیں کہ

قلنا يارسول الله صلى الله عليه وسلم! أينحنى بعضنا لبعض قال لا قلنا أيعانق بعضنا بعضاً قال لا ولكن تصا فحوا 505

ترجمہ: ہم نے عرض کیایار سوال الله! کیا کوئی کسی کے لیے بوقت ملاقات جھک سکتا

ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، نہیں، ہم نے یو چھا، کیا ہم ایک دوسرے

سے معانقہ کرسکتے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا نہیں؛ البتہ مصافحہ کرو۔

علامہ سندھی نے اس پر حاشیہ لگایا ہے کہ معانقہ کی ممانعت مطلق نہیں ہے، بلکہ اس کامطلب بیہ ہے کہ معانقہ کم معانقہ کم معانقہ کبھی کبھی خاص مواقع پر اظہارِ مسرت یا اظہارِ خصوصیت کے لیے کیاجا تا ہے، ہمیشہ نہیں (حوالہ کالا)

امام ابو منصور ماتریدی نے بیہ تاویل کی ہے کہ جو معانقہ سفلی جذبات کے تحت کیا جائے وہ ممنوع ہے اور جو بطور عزت و کر امت اور یا کیزہ جذبات کے ساتھ ہو، وہ درست ہے 506

بعض صحابہ اور تابعین سے بھی معانقہ ثابت ہے، مگر عموماً یہ معانقہ کسی سفر سے واپسی پریاخاص موقع پر ہو تا تھا، امام شعبی بیان فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام باہم ملا قات پر صرف مصافحہ کرتے تھے، البتہ سفر سے واپسی پر ملا قات ہوتی تومعانقہ کرتے تھے 507

بعض حضرات کے ناموں کی بھی صراحت ملتی ہے مثلاً:

🛠 حضرت عمر بن الخطاب نے حضرت حذیفہ بن الیمان سے معانقہ کیا 508

الله عبد الله نے شام کاسفر کیااور وہاں حضرت عبد الله بن انیس سے ملا قات ہوئی

505 - ابن ماجة مع حاشية السندي (م١٣٨ه) ج ٢ ص ٢٠٠

506 - تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعي ج٢ص٢٥ ط دارا لكتب الاسلامي بيروت ١٣١٣ هـ

507 - شرح معانی الآثار للطحاوی جهم ص۲۸۱ ط دار الکتب العلمية بيروت ۱۳۹۹ ه

508 - مصنف ابن الى شيبة ج٢ص ١٣٩

تو دونول نے ایک دوسرے سے معانقہ کیا<sup>509</sup>

ہوئے، حضرت سلمان فارسی (غالباً کسی سفر سے) تشریف لائے اور مسجد میں داخل ہوئے، حضرت ابوالدرداء نے دیکھاتوا ٹھ کر معانقہ کیا<sup>510</sup>

ے حضرت عمرو بن میمون اور اسود بن یزید کی ملاقات ہوئی تو دونوں نے ایک دوسرے سے معانقہ کیا۔

🖈 ابو مجلز اور خالد الانبج نے بوقت ملا قات ایک دوسرے سے معانقہ کیا۔

حضرت صلة بن اشیم کے اصحاب جب آپس میں ملتے توایک دوسرے سے معانقہ کرتے تھے وغیر ہ<sup>511</sup>ہ

یہ معانقہ کے قلیل الو قوع ہونے کی علامت ہے کہ جب کوئی ممتاز شخص کسی سے معانقہ کر تا تو اس کو محسوس کیاجا تا تھا۔

اسی لیے امام مالک جیسے عظیم شخص کو مرکز علم وابیان میں رہتے ہوئے یہ معلوم نہ ہوسکا کہ یہ تھم عام ہے، اور نہ حضرت جعفر کے علاوہ کسی سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے معانقہ کی ان کو خبر ہوسکی ؛ اسی لیے ایک ملا قات پر جب حضرت سفیان بن عیینہ نے ان سے معانقہ کرناچاہا تو انہوں نے صاف معذرت کردی اور اس کو بدعت قرار دیا، حضرت سفیان نے حضرت جعفر والے واقعہ کا حوالہ دیا تو اس کو وامام مالک نے ان کی خصوصیت تی کوئی دلیل موجود نہیں نے ان کی خصوصیت کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے اور کسی بھی تھم میں اصل یہ ہے کہ وہ عام ہو خاص نہ ہو، اس پر امام مالک خاموش ہو گئے 512

<sup>&</sup>lt;sup>509</sup> - الا دب المفر دللنجاري ج اص ٢٣٣٧ ط دارالبشائر الاسلامية بيروت ١٩٨٩ء

<sup>&</sup>lt;sup>510</sup> - شرح السنة للامام البغوي ج١٢ ص • ٢٩ ط المكتب الاسلامي دمشق بيروت ١٩٨٣ ء

<sup>511 -</sup> مصنف ابن الي شيبة ج٢ص ١٣٩

<sup>512 -</sup> عدة القاري شرح البخاري للعيني ج ١ ص ١٥م، شرح صحيح البخاري لابن بطال القرطبي ج ٩ ص ٩٨ ط مكتبة الرشد الرياض ٣٠٠٠ و

اس کو مکروہ قرار دیا، گو اس معاملہ میں مفتی بہ قول حضرت امام ابویوسف کا ہے،ان کے نزدیک معانقہ کی ا اجازت ہے 513

### معانقه كاطريقه

ان تفصیلات سے ظاہر ہوتا ہے کہ معانقہ دراصل کسی سے اپنی بے پناہ محبت اور شدت جذبات کے اظہار کا ایک وسیلہ ہے، جو زیادہ سے زیادہ جو از کی حد تک جاسکتا ہے؛ مگر اس کے لیے وہ فضائل و مناقب نہیں ہیں جو مصافحہ کے لیے وارد ہوئے ہیں، اور اسی لیے معانقہ کے تعلق سے ہمیں وہ تفصیلات دستیاب نہیں ہیں جو مصافحہ کے تعلق سے موجو دہیں، مصافحہ کا طریقہ اور کیفیت بھی کتابوں میں موجو دہے، اس لیے کہ اس کی فضیلت بھی ہے اور ضرورت بھی۔ 514لیکن معانقہ کے سلسلے میں حدیث و فقہ اور اخلا قیات کی ساری کتابیں خاموش ہیں، اس لیے معانقہ کاطریقہ کیا ہوگا؟ معانقہ ایک بارکافی ہے یا تین بار؟ وغیرہ اس طرح کے کتابیں خاموش ہیں، اس لیے معانقہ کاطریقہ کیا ہوگا؟ معانقہ ایک بارکافی ہے یا تین بار؟ وغیرہ اس طرح کے متمام سوالات کا جو اب دینے سے عہد جدید کے اکثر محقق علماء نے اپنی بے بی کا اظہار کیا ہے اور ان کو عرف وعادت اور صوابدید کے حوالہ کر دیا ہے، اس لیے کہ شریعت میں جس عمل کے لیے کوئی مخصوص ہیئت موجو د نہیں ہے، اس کو ظن و تخمین کے ذریعہ کسی خاص شکل کا یابند نہیں کیا جاسکتا۔

علماء عرب کی ایک جماعت نے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ شروحات حدیث اور لغت کی کسی کتاب میں معانقہ کاطریقہ ہمیں نہیں ملا، اگر کسی صاحب کو معلوم ہو تو براہ کرم ہماری رہنمائی کریں <sup>515</sup> فقاوی الشبکۃ الاسلامیۃ میں ہے کہ معانقہ میں کسی عدد کی صراحت نہیں ہے؛ اس لیے حدود کی رعایت کرتے ہوئے ایک بار بھی کرسکتے ہیں اور ایک سے زائد بار بھی <sup>516</sup>

<sup>-------</sup>حواشى \_\_\_\_\_\_

<sup>513 -</sup> شرح معانی الآثار للطحاوی ج۴ ص ۲۸۱ ط دارالکتب العلمیة بیر وت ۱۳۹۹ هه، بدائع الصنائع للکاسانی ج۱۱ ص ۱۲۳ ط دارالکتب العلمیه بیر وت ۱۹۸۷ء، تنبیین الحقائق للزیلعی ج۲ ص ۲۵ ط دارالکتب الاسلامی قاہر ه ۱۳۱۳ ه

<sup>514 -</sup> ديکھيے ردالمحارلا بن عابدين ج٢ص٣٨٢ ط دارالفكر بيروت ٢٠٠٠ء

<sup>515 -</sup> الدرر السنية ومسائل نجدية لمجموعة من علماء نجد الإعلام ح٨ص ٢٣١

<sup>516 -</sup> فيأوى الشبكة الاسلامية ج **9** ص **٨ • • ا** 

مکہ مکر مہ کے محکمہ تضاکے قاضی ہانی بن عبد اللہ الجبیر نے ایک سوال کے جواب میں لکھا کہ ہمیں نہیں معلوم کہ عہد نبوی میں معانقہ کس طرح کیا جاتا تھا؟ یہ اعمال تعبدیہ میں سے نہیں ہے،اس لیے عرف اور احوال زمانہ کے مطابق اس کی مختلف شکلیں ہوسکتی ہیں <sup>517</sup>

اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے معانقہ تو ثابت ہے؛ لیکن اس کاطریقہ نہیں،اس لیے جس عرف میں جو طریقہ رائج ہو اس کو سند جو از دی جائے گی،رہایہ کہ بہتر طریقہ کیا محسوس ہو تا ہے ؟ توبہ احساس بھی ذوق و مز اج اور زمان و مکان کے فرق سے مختلف ہو سکتا ہے۔

ﷺ کے اکثر اعمال میں دائیں سے آغاز کرنا پیند تھا، اس لیے معانقہ دائیں جانب ہونا چاہیے۔

کے لیکن کچھ لوگ اس کے مقابلے میں یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ کوئی دائمی اصول نہیں ہے۔علاوہ ازیں دائمی سے ابتداعموماً ایسے اعمال میں پیندیدہ مانی گئی ہے جو باعث فضیلت ہو، جبکہ معانقہ صرف درجہ جواز کی چیز ہے درجہ فضیلت کی نہیں، بلکہ بعض فقہاء اس کی کراہت کے بھی قائل ہیں، اس کا تقاضا ہے کہ اس کو بائیں جانب انجام دیا جائے۔

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> - فياوي واستشارات موقع الاسلام اليوم جساس ٤٠٠

فہم واستنباط اور تخریج و تطبیق کے اصول

259

نوازل الفقه (جلداول) ،واللّد اعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم \_

# مآخذومر اجع

## قران ومتعلقات

- (۱) الكشف والبيان عن تفسير القرآن المؤلف: أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (ت ٤٢٧هـ) تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور مراجعة و تدقيق: الأستاذ نظير الساعدي الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان الطبعة: الأولى ١٤٢٢، هـ ٢٠٠٢ م
- (۲) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (مع الكتاب حاشية (الانتصاف فيما تضمنه الكشاف) لابن المنير الإسكندري (ت ٦٨٣)، وتخريج أحاديث الكشاف للإمام الزيلعي)المؤلف: أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (ت ٥٣٨هـ)الناشر: دار الكتاب العربي بيروت الطبعة: الثالثة ١٤٠٧ هـ عدد الأجزاء: ٤
- (٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بتفسير البيضاوي المؤلف: ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي المتوفى: 685هـ)
- (م) تفسير القرآن العظيم المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى: 774هـ)المحقق: سامي بن محمد سلامة الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية 1420هـ 1999 م عدد الأجزاء: 8
- (۵) الجامع لأحكام القرآن المؤلف: أبو عبد الله، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة الطبعة: الثانية، ١٣٨٤ هـ ١٩٦٤ م عدد الأجزاء: ٢٠ جزءا (في ١٠ مجلدات)
- (٢) تفسير الفخر الرازي ، المشتهر بالتفسير الكبير و مفاتيح الغيب المؤلف : أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى: 606هـ)

- (2) أحكام القرآن المؤلف: أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (10 هـ) المحقق: عبد السلام محمد علي شاهين الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان الطبعة: الطبعة الأولى، 1415هـ/1994م
- (٨) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني المؤلف: شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (ت ١٢٧٠هـ)المحقق: علي عبد اللباري عطية الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ عدد الأجزاء: ١٦ (١٥ ومجلد فهارس)
  - (9) تفسير عثانی مع ترجمه شيخ الهند، ناشر دارالاشاعت کراچی، ۲۸ میاه م کند.
  - (۱۰) معارف القرآن، حضرت مفتى محمد شفيع عثماني، مكتبه معارف القرآن كراجي، <u>۲۹، ا</u>هم <u>۴۲۰،</u>

#### حديث ومتعلقات

- (١١) الموطأالمؤلف: مالك بن أنس المحقق: محمد مصطفى الأعظمي الناشر: مؤسسة زايدبن سلطان آل نهيان الطبعة: الاولى 1425هـ-2004م عدد الأجزاء: 8
- (١٢) مسند الإمام أحمد بن حنبل المؤلف: أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر: مؤسسة قرطبة القاهرة عدد الأجزاء: 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها
- (١٣) الجامع الصحيح المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة بيروت الطبعة الثالثة، 1407 1987 تحقيق: د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث و علومه في كلية الشريعة جامعة دمشق-
  - (١٣) الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت
- (1۵) الجامع الصحيح سنن الترمذي المؤلف: محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون

- (١٦) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد المؤلف: أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (ت ٨٠٧هـ)المحقق: حسام الدين القدسي الناشر: مكتبة القدسي، القاهرة ،عام النشر: ١٤١٤ هـ، ١٩٩٤ م عدد الأجزاء: ١٠
- (١٢) المعجم الكبير المؤلف: سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (ت ٣٦٠هـ)المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي دار النشر: مكتبة ابن تيمية القاهرة الطبعة: الثانية عدد الأجزاء: ٢٥ الطبعة الأولى، ١٤١٥ هـ ١٩٩٤ م)
  - (١٨) المعجم الكبير للطبراني طمكتبة العلوم والحكم موصل ١٩٨٣ء
- (١٩) المعجم الأوسط المؤلف: أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني الناشر: دار الحرمين القاهرة ، 1415تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد, عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني
- (٢٠) مسند عبد بن حميد المؤلف: عبد بن حميد بن نصر أبو محمد الكسي الناشر: مكتبة السنة القاهرة الطبعة الأولى، 1408 1988 تحقيق: صبحي البدري السامرائي, محمود محمد خليل الصعيدي
- (٢١) جامع الأصول في أحاديث الرسول المؤلف: مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى: 606هـ)تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط الناشر: مكتبة الحلواني مطبعة الملاح مكتبة دار البيان الطبعة: الأولى
- (٢٢) المصنف المؤلف: أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني (ت ٢١١ هـ)المحقق: حبيب الرحمن الأعظمي الناشر: المجلس العلمي- الهند يطلب من: المكتب الإسلامي بيروت الطبعة: الثانية، ١٤٠٣ عدد الأجزاء: ١٠
- (٢٣) سنن ابن ماجه ،المؤلف: أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجة القزويني (٢٣) حرمًا المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد محمَّد كامل قره بللي عَبد اللَّطيف الناشر: دار الرسالة العالمية الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩ م عدد الأجزاء: ٥
- (۲۴) السنن الكبرى المؤلف: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت

٣٠٣ هـ) حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط ،قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت،الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ - ٢٠٠١ م عدد الأجزاء: ١٢ (آخر ٢ فهارس)

263

- (٢٥) سنن أبي داود المؤلف:أبو داودسليمان بن الأشعث السجستاني الناشر:دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء: 4
- (٢٧) مسند أبي داود الطيالسي المؤلف: أبو داود الطيالسي سليمان بن داود بن الجارود (ت ٢٠٤ هـ) المحقق: الدكتور محمد بن عبد المحسن التركي الناشر: دار هجر -مصر الطبعة: الأولى، ١٩١٩هـ ١٩٩٩م عدد الأجزاء: ٤
- (٢٧) المستدرك على الصحيحين المؤلف: أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري مع تضمينات: الذهبي في التلخيص والميزان والعراقي في أماليه والمناوي في فيض القدير وغيرهم دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا ،الناشر: دار الكتب العلمية بيروت ،الطبعة: الأولى، ١٤١١ ١٩٩٠ عدد الأجزاء: ٤
- (٢٨) فتح الباري شرح صحيح البخاري المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي الناشر: دار المعرفة بيروت، 1379 تحقيق: أحمد بن على بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء: 13
- (٢٩) سنن البيهقي الكبرى المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر: مكتبة دار الباز مكة المكرمة، 1414 1994تحقيق: محمد عبد القادر عطاعدد الأجزاء: 10
- (٣٠) السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي المؤلف: أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق: الناشر: مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة: الطبعة: الأولى 1344 هـعدد الأجزاء: 10
- (۳۱) شعب الایمان للبیهقی طمکتبت الرشد ریاض بتعاون الدار السلفیت ممبئی طبع اول ۲۰۰۳ء

- (٣٢) معرفة السنن والآثار المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: 458هـ
- (٣٣) سنن الدارمي المؤلف: عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر: دار الكتاب العربي بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق:فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء: 2
- (٣٣) المجتبى من السنن المؤلف: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب الطبعة الثانية، 1406 1986 تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة عدد الأجزاء
- (٣٥) شرح مشكل الآثار المؤلف: أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى: 321هـ) تحقيق: شعيب الأرنؤوط الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى 1415 هـ، 1494 م
  - (۳۲) شرح معانى الآثار للطحاوى طدار الكتب العلمية بيروت ١٣٩٩ه
- (٣٤) شرح السنة للامام البغوى ط المكتب الاسلامي دمشق بيروت ١٩٨٣ ء
- (٣٨) مشكاة المصابيح المؤلف: محمد بن عبد الله الخطيب التبريزي،المحقق :محمد ناصر الدين الألباني الناشر: المكتب الإسلامي بيروت الطبعة:الثالثة ، ١٩٨٥ عدد الأجزاء: ٣
- (٣٩) جمع الجوامع المعروف بـ «الجامع الكبير»المؤلف: جلال الدين السيوطي (٣٩) ٩١١ هـ)المحقق: مختار إبراهيم الهائج عبد الحميد محمد ندا حسن عيسى عبد الظاهرالناشر: الأزهر الشريف، القاهرة جمهورية مصر العربية، الطبعة: الثانية، ٢٠٢٦ هـ ٢٠٠٥ م عدد الأجزاء: ٢٥ (الأخير فهارس)
- (٣٠) معالم السنن وهو شرح سنن أبي داود المؤلف: أبو سليمان أحمد بن محمد الخطابي البستي (288 هـ) الناشر: المطبعة العلمية حلب الطبعة الأولى 1351 هـ 1932 م يتوافق مع المطبوع صفحات فقط
  - (۱م) الادب المفرد للبخاري طدار البشائر الاسلامية بيروت ۱۹۸۹ء

- (٣٢) المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة المؤلف: شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي (المتوفى: 902هـ)المحقق: محمد عثمان الخشت الناشر: دار الكتاب العربي بيروت الطبعة: الأولى، 1405هـ 1985م عدد الأجزاء: 1
- (٣٣) اللآلي المنثورة في الأحاديث المشهورة المؤلف: الزركشي، محمد بن عبد الله بن بهادر المحقق: محمد بن لطفي الصباغ الناشر: المكتب الإسلامي الطبعة: عدد الأجزاء: 1
- $(\gamma \gamma)$  مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح المؤلف: الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى: 1014هـ) المصدر: موقع المشكاة الإسلامية إعداد البرنامج وتركيبه: المفتى محمد عارف بالله القاسمي
- (٣٥) التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير المؤلف: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: 852هـ)الناشر دار الكتب العلمية الطبعة: الطبعة الأولى 1419هـ. 1989م. عدد الأجزاء: 4
- (٣٦) تهذيب التهذيب للامام الحافظ شيخ الاسلام شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني المتوفي سنة 528 هـ الطبعة الاولى 1404 هـ 1984 م دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع
- (٧٦) عمدة القاري شرح صحيح البخاري ،المؤلف: بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العينى (ت ٨٥٥ هـ)عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه: شركة من العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، لصاحبها ومديرها محمد منير عبده أغا الدمشقي ،وصوَّرتها دور أخرى: مثل (دار إحياء التراث العربي، ودار الفكر) بيروت ،عدد الأجزاء: ٢٥ (في ١٢ مجلدا)
- (٣٨) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج المؤلف: أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (ت ٢٧٦هـ)الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت الطبعة: الثانية، ١٣٩٢ عدد الأجزاء: ١٨ (في ٩ مجلدات)
- (٣٩) رياض الصالحين المؤلف: أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (ت ٢٧٦هـ) تعليق وتحقيق: الدكتور ماهر ياسين الفحل رئيس قسم الحديث كلية العلوم الإسلامية جامعة الأنبار (وقد جعل تحقيقه للكتاب مجانا

- فجزاه الله خيرا)الناشر: دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق بيروت،الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م ،عدد الأجزاء: ١
- (٥٠) الكفاية في علم الرواية المؤلف: أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣ هـ) صححه: أبو عبدالله السورقي قابله: إبراهيم حمدي المدني الناشر: جمعية دائرة المعارف العثمانية حيدر آباد، الدكن الطبعة: الأولى، ١٣٥٧ هـ
- (۵۱) نصب الراية لأحاديث الهداية مع حاشيته بغية الألمعي في تخريج الزيلعي ،المؤلف: جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن محمد الزيلعي (ت ٧٦٢هـ)قدم للكتاب: محمد يوسف البنوري صححه ووضع الحاشية: عبد العزيز الديوبندي الفنجاني، إلى كتاب الحج،ثم أكملها محمد يوسف الكامل فوري،المحقق: محمد عوامة الناشر: مؤسسة الريان للطباعة والنشر بيروت -لبنان/ دار القبلة للثقافة الإسلامية -جدة -السعودية ،الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م،عدد الأجزاء: ٤
- (۵۲) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت ٤٦٣هـ) تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي, محمد عبد الكبير البكري الناشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية المغرب عام النشر: ١٣٨٧ هـ عدد الأجزاء: ٢٤
- (۵۳) كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال المؤلف: علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى: 975هـ)المحقق: بكري حياني صفوة السقا الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981
- (۵۴) مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار ،المؤلف: جمال الدين، محمد طاهر بن علي الصديقي الهندي الفَتَّنِي الكجراتي (ت ٩٨٦هـ)الناشر: مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية الطبعة: الثالثة، ١٣٨٧هـ هـ ١٩٦٧م، عدد الأجزاء: ٥
- (۵۵) حاشية السندي على سنن ابن ماجة مصدر الكتاب: موقع الإسلام المؤلف: محمد بن عبد الهادي السندي (المتوفى: 1138هـ

- (۵۲) حاشیة الالبانی علی ابن ماجة ط دار الفکر بیروت
- (۵۷) فيض الباري على صحيح البخاري المؤلف: (أمالي) محمد أنور شاه بن معظم شاه الكشميري الهندي ثم الديوبندي (ت ١٣٥٣هـ)المحقق: محمد بدر عالم الميرتهي، أستاذ الحديث بالجامعة الإسلامية بدابهيل (جمع الأمالي وحررها ووضع حاشية البدر الساري إلى فيض الباري)الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان الطبعة: الأولى، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م عدد الأجزاء: ٦
- (۵۸) اعلاء السنن ،علامه ظفر احمدتهانوی ،محقق ،حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب ،الناشر :ادارة القرآن والعلوم الاسلامیة کراتشی 1418 ء ،عدد المجلات :22
  - (۵۹) درس ترمذی حضرت مفتی تقی عثانی، ناشر: مکتبه دارالعلوم کراچی، ستمبر 1431ھ م 2010ء
- (۲۰) امداد الباری شرح صحیح البخاری، حضرت مولاناعبد الجبار اعظمی، ناشر: اداره تالیفات اشر فیه ملتان،
- (١١) أوجز المسالك إلى موطأ مالك المؤلف: محمد زكريا الكاندهلوي المحقق: تقي الدين الندوي حالة الفهرسة: مفهرس على العناوين الرئيسية فقط الناشر: دار القلم سنة النشر: 1424 2003 عدد المجلدات: 17
- (١٢) التعليق الممجد على موطأ محمد (شرح لموطأ مالك برواية محمد بن الحسن)المؤلف: محمد عبد الحي بن محمد عبد الحليم الأنصاري اللكنوي الهندي، أبو الحسنات (ت ١٣٠٤هـ) تعليق وتحقيق: تقي الدين الندوي أستاذ الحديث الشريف بجامعة الإمارات العربية المتحدة الناشر: دار القلم، دمشق الطبعة: الرابعة، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م عدد الأجزاء: ٣
  - (۱۳) تهج البلاغة –سيد شريف رضى، ناشر: المعراج تميني لا مهور،

### عقائد وجدل

(١٣) الاعتصام المؤلف: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (ت ٧٩٠هـ) تحقيق: سليم بن عيد الهلالي الناشر: دار ابن عفان، السعودية ،الطبعة: الأولى، ٢١٤١هـ - ١٩٩٢م عدد الأجزاء: ٢ شَرْحُ العَقَائدِ النَّسَفِيَّة للإمام العلامة الحجة المتكلم الأصولي النظار سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني رحمه الله تعالى

(٦٥) فتح المبين في كشف مكائد غير المقلدين، مصنفه مولانا منصور على خان مر اد آبادي، ناشر: دارالعلم والعمل فرنگی محل لکھنؤ، قدیم نسخه ، سن ندار د۔

### فقه واصول فقه ومتعقات

- (٢٢) الإشراف على مذاهب العلماء المؤلف: أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (ت ٩ ٣١٩هـ)المحقق: صغير أحمد الأنصاري أبو حمادالناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة - الإمارات العربية المتحدة الطبعة: الأولى، ٥ ١٤٢هـ - ٢٠٠٤ م عدد الأجزاء: ١٠ (٨ ومجلدان للفهارس)
- (١٤) البحر المحيط في أصول الفقه المؤلف: بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: 794هـ)المحقق: محمد محمد تامر الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة: الطبعة الأولى، 1421هـ/ 2000م
- (١٨) إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول المؤلف: محمد بن على بن محمد الشوكاني (المتوفى: 1250هـ)المحقق: الشيخ أحمد عزو عناية ، دمشق - كفر بطنا قدم له: الشيخ خليل الميس والدكتور ولي الدين صالح فرفور الناشر: دار الكتاب العربي الطبعة: الطبعة الأولى 1419هـ - 1999م عدد الأجزاء: 2
- (۲۹) اختلاف الفقهاء المؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (ت ١٠٠هـ)الناشر: دار الكتب العلمية
- (٧٠) مختصر اختلاف العلماء المؤلف: أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (ت ٣٢١ هـ)اختصار: أبي بكر أحمد بن علي الجصاص (ت ٣٧٠ هـ)المحقق: د. عبد الله نذير أحمد الناشر: دار البشائر الإسلامية - بيروت الطبعة: الثانية، ١٤١٧عدد الأجزاء: ٥
- (١١) الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم ولى الله الدهلوي الناشر: دار النفائس - بيروت الطبعة الثانية ، 1404 تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة
- (2٢) حجة الله البالغة الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم

الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة - مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة

- (2m) عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد المؤلف: أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي الناشر: المطبعة السلفية القاهرة ، 1385 تحقيق: محب الدين الخطيب
  - (۷۴) مقدمة الرد على سير الاوزاعي "للافغاني "مطبوعم حيدر آباد
- (۵۵) حاشیة العدوی علی کفایة الطالب الربانی لعلی الصعیدی العدوی المالکی (م۱۸۹ه) ط دارالفکر بیروت ۲۱مهاه
  - (۷۲) كتاب الام دارالوفا قاہر ہ ۲۲٪ اصم اب بے امام شافعی صبح سیر الاوزاعی
    - (۷۷) بدائع الصنائع ط دار لکتب العلمية بير وت ۱۹۸۲ء
  - (۷۸) المحيط البر هاني في الفقه النعماني لبر هان الدين مازه ط داراحياء التراث بيروت،
    - (۷۹) دررالحکام شرح غررالاحکام لملاخسرو (م۸۸۵ه)
  - (۸۰) مجمع الانهر فی شرح ملتقی الا بحر تشیحی زاده (م۸۷۰ه)ط دارا لکتب العلمیة بیر وت ۱۹۹۸ء
    - (٨١) الفواكه الدواني على رسالة ابن ابي زيد القير واني) م١١٢١ه) ط مكتبة الثقافة الدينية ،
    - (۸۲) البیان وانتحصیل لابن رشد القرطبی) م ۴۵۰ه ط دارالغرب الاسلامی بیر وت ۱۹۸۸ء
      - (۸۳) تبیین الحقائق شرح کنزالد قائق للزیلعی ط دارا لکتب الاسلامی بیروت ۱۳۱۳ ه
- (۸۴) شرح الخرشي على مختصر خليل المؤلف: أبو عبد الله محمد الخرشي الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر،الطبعة: الثانية، ١٣١٧ هـ وصنوّرتها: دار الفكر للطباعة بيروت ،عدد الأجزاء: ٨
- (۸۵) الانصاف فى معرفة الراجح من الخلاف على مذہب الامام احمد بن حنبل لعلاء الدین المرداوى الدمشقى (م۸۸۵ه) طبع اول ۱۴۱۹ داراحیاء التراث بیروت ،
- (AY) كشاف القناع عن متن الإقناع المؤلف: منصور بن يونس بن إدريس البهوتي ،راجعه وعلّق عليه: هلال مصيلحي مصطفى هلال أستاذ الفقه

والتوحيد بالأزهر الشريف ،الناشر: مكتبة النصر الحديثة بالرياض، لصاحبَيها: عبدالله ومحمد الصالح الراشد،الطبعة: بدون تاريخ طبع [لكن أرّخ ذلك د التركي في ١٣٨٨ هـ - ١٩٦٨ م كمافي كتابه «المَذهب الحنبلي» ٢/ ١٠٥] عدد الأجزاء: ٦

- (٨८) مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى المؤلف: مصطفى بن سعد بن عبده السيوطي شهرة، الرحيبانى مولدا ثم الدمشقي الحنبلي (ت ١٢٤٣هـ) الناشر: المكتب الإسلامي ،الطبعة: الثانية، ١٤١٥هـ -١٩٩٤م عددالأجزاء: ٦
- (٨٨) المجموع شرح المهذب المؤلف: أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي (ت ٦٧٦ هـ)باشر تصحيحه: لجنة من العلماء الناشر: (إدارة الطباعة المنيرية، مطبعة التضامن الأخوي) القاهرة عام النشر:١٣٤٤ ١٣٤٧ هـ عدد الأجزاء: ٩
- (۸۹) الاقناع للخطيب الشربيني 🗆 (م ۹۷۷ه)ط دارالفكر بيروت ۱۴۱۵ه،
- (٩٠) تحفة المحتاج في شرح المنهاج المؤلف: أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي روجعت وصححت: على عدة نسخ بمعرفة لجنة من العلماء الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بمصر لصاحبها مصطفى محمد الطبعة: بدون طبعة، عام النشر: ١٣٥٧ هـ ١٩٨٣ م عدد الأجزاء: ١٠
- (۹۱) روضة الطالبين وعمدة المفتين للنووى (م ۲۷۲ه) ط المكتب الاسلامى 6-4
  - (۹۲) مغنى المحتاج للشربينى طدار الفكر بيروت،
  - (۹۳) نهایة المحتاج للرملی (م ۱۰۰۴ه)ط دار الفکر بیروت ۱۹۸۸ء
    - (۹۴) الحاوى للفتاوى للسيوطى طدار الكتب العلمية ٢٠٠٠،
    - (۹۵) اسنى المطالب للانصارى طدار الكتب العلمية ۲۰۰۰،
- (۹۲) حاشية اعانة الطالبين للدمياطي (م بعد ١٣٠٢هـ) ط دار الفكر بيروت
- (22) الشرح الممتع على زاد المستنقع لمحمد بن صالح العثيمين ط دار ابن الجوزى طبع اول ١٣٢٨-١٣٢٢ه

- (٩٨) البحر المحيط في أصول الفقه المؤلف: بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: 794هـ) المحقق: محمد محمد تامر الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة: الطبعة الأولى، 1421هـ
- (٩٩) خلاصة التحقيق في حكم التقليد والتلفيق للشيخ عبدالغني النابلسي مطبوعه استنبول ١٩٩٣
- (١٠٠) المعونة في الجدل المؤلف: أبواسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزابادي المعروف بالشيرازي المحقق: د. علي عبد العزيز العميريني، الأستاذ المساعد بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الناشر: جمعية إحياء التراث الإسلامي الكويت الطبعة: الأولى، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م عدد الصفحات: ١٢٧
- (١٠١) حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء المؤلف: محمد بن أحمد بن الحسين بن عمر، أبو بكر الشاشي القفال الفارقيّ، الملقب فخر الإسلام، المستظهري الشافعي (ت ٢٠٥هـ)المحقق: د. ياسين أحمد إبراهيم درادكة الناشر: مؤسسة الرسالة / دار الأرقم بيروت / عمان الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م عدد الأجزاء: ٣
- (۱۰۲) الإفصاح عن معاني الصحاح المؤلف: يحيى بن (هُبَيْرَة بن) محمد بن هبيرة الذهلي الشيباني، أبو المظفر، عون الدين (ت ٥٦٠هـ) المحقق: فؤاد عبد المنعم أحمدالناشر: دار الوطن سنة النشر: ١٤١٧هـ عدد الأجزاء: ٨
- (١٠٣) اختلاف الأئمة العلماء المؤلف: يحيى بن (هُبَيْرَة بن) محمد بن هبيرة الذهلي الشيباني، أبو المظفر، عون الدين (ت ٥٦٠ هـ) المحقق: السيد يوسف أحمد الناشر: دار الكتب العلمية لبنان / بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م عدد الأجزاء: ٢
- (١٠٣) المغني المؤلف: موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي الجماعيلي الدمشقي الصالحي الحنبلي (١٤٥ ٦٢٠ هـ)المحقق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، الدكتور عبد الفتاح محمد الحلو الناشر: دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض المملكة العربية السعودية الطبعة: الثالثة، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م عدد الأجزاء: ١٥ (الأخير فهارس)

عدد الأجزاء: ٤

- (۱۰۵) الشرح الكبير على متن المقنع (مطبوع مع المغني)المؤلف: شمس الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي عمر محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي (ت ٦٨٢ هـ) أشرف على طباعته: محمد رشيد رضا صاحب المنار،عام النشر: ٣٠٤١ هـ ١٤٠٣ تصوير: دار الكتاب العربي للنشرو التوزيع،بيروت، عدد الأجزاء: ١٢ (١٠٠) بداية المجتهد ونهاية المقتصد المؤلف: أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد القرطبي الشهير بابن رشد الحفيد (ت ٥٩٥هـ)الناشر: دار الحديث ـ القاهرة الطبعة: بدون طبعة تاريخ النشر: ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤ م
- (١٠٤) الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف المؤلف: علاء الدين أبو الحسن على بن سليمان المرداوى الدمشقى الصالحى الحنبلى (ت ٨٨٥هـ) الناشر:دار إحياءالتراث العربي الطبعة:الثانية-بدون تاريخ عدد الأجزاء: ١٢
- (١٠٨) الفقه على المذاهب الأربعة المؤلف: عبد الرحمن بن محمد عوض الجزيري (ت ١٣٦٠هـ)الناشر: دارالكتب العلمية، بيروت لبنان الطبعة الثانية، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م عدد الأجزاء: ٥
- (١٠٩) موسوعة الفقه الإسلامي المصرية المصدر: موقع وزارة الأوقاف المصرية [الكتاب مرقم آليا]عدد الصفحات: ٦٦تاريخ النشر بالشاملة: ٨ ذو الحجة ١٤٣١
- (١١٠) الفِقَهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ (الشَّامل للأدلّة الشَّرعيَّة والآراء المذهبيَّة وأهمّ النَّظريَّات الفقهيَّة وتحقيق الأحاديث النَّبويَّة وتخريجها) لمؤلف: أ. دوَهْبَة بن مصطفى الزُّحَيْلِيّ، أستاذ ورئيس قسم الفقه الإسلاميّ وأصوله بجامعة دمشق كلّيَّة الشَّريعة الناشر: دار الفكر سوريَّة دمشق الطبعة الرَّابعة المنقَّحة المعدَّلة بالنِّسبة لما سبقها (وهي الطبعة الثانية عشرة لما تقدمها من طبعات مصورة)عدد الأجزاء: ١٠
- (١١١) حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231هـ الناشر المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318ه مكان النشر مصر عدد الأجزاء
- (١١٢) حاشية رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة

ابن عابدين الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ - 2000م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 8

- (١١٣) البحر الرائق شرح كنز الدقائق زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت
- (١١٣) الْأَشْبَاهُ وَالنَّطَائِرُ عَلَى مَذْهَبِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النُّعْمَانِ المؤلف: زين الدين بن إبراهيم بن محمد، الشهير بابن نجيم (ت ٩٧٠ هـ)وضع حواشيه وخرج أحاديثه: الشيخ زكريا عميرات الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٩ م عدد الصفحات: ٣٧٣
- (١١٥) نهاية السول شرح منهاج الوصول المؤلف: عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعي، أبو محمد، جمال الدين (ت ٧٧٢هـ)الناشر: دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان الطبعة: الأولى ٢٤٢٠هـ- ١٩٩٩م، عدد الصفحات: ٤٠٨
- (١١٦) الإحكام في أصول الأحكام المؤلف: علي بن محمد الآمدي أبو الحسن الناشر: دار الكتاب العربي بيروت الطبعة الأولى ، 1404 تحقيق: د. سيد الجميلي عدد الأجزاء: 4
- (١١٧) التمهيد في تخريج الفروع على الأصول المؤلف: عبد الرحيم بن الحسن الأسنوي أبو محمد الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الأولى، 1400 تحقيق: د. محمد حسن هيتو عدد الأجزاء: 1
- (١١٨) نهاية السول شرح منهاج الوصول تأليف: الإمام جمال الدين عبد الرحيم الإسنوي الناشر: دار الكتب العلمية بيروت-لبنان الطبعة الأولى 1420هـ- 1999م
- (١١٩) تحفة الفقهاء وهي أصل: «بدائع الصنائع» للكاساني المؤلف: علاء الدين السمر قندي (ت ٥٣٩ هـ) الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان الطبعة: الثانية، ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م
- (۱۲۰) مجمع الانهر في شرح ملتقى الابحر لعبدالرحمن شيخى زاده م ۱۰۷۸ هـ) ط دارالكتب العلمية بيروت ۱۹۹۸ء
- (۱۲۱) قواعد الفقه ـ للبركتى المؤلف / محمد عميم الإحسان المجددى البركتى عدد الأجزاء / 1 دار النشر / الصدف / ببلشرز

- (١٢٢) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع المؤلف: علاء الدين، أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي الملقب بـ «بملك العلماء» (ت ٥٨٧ هـ)الطبعة: الأولى ١٣٢٧ ـ ١٣٢٨ هـ عدد الأجزاء: ٧
- (١٢٣) الإحكام في أصول الأحكام المؤلف: علي بن محمد الآمدي علق عليه: عبد الرزاق عفيفي الناشر: المكتب الإسلامي، (دمشق بيروت)الطبعة: الثانية، ١٤٠٢ هـ عدد الأجزاء: ٤
- (١٢٣) تيسير التحرير على كتاب التحرير في أصول الفقه الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية لكمال الدين ابن همام الدين الإسكندري،المؤلف: محمد أمين المعروف بأمير بادشاه الحسيني الحنفي الخراساني البخاري المكي (ت ٩٧٢ هـ)الناشر: مصطفى البابي الحلبي مصر (١٣٥١ هـ ١٩٣٢ م)عدد الأجزاء: ٤
- (١٢٥) مواهب الجليل في شرح مختصر خليل المؤلف: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي المغربي، المعروف بالحطاب الرُّعيني المالكي (ت ٩٥٤هـ)الناشر: دار الفكرالطبعة: الثالثة، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م عدد الأجزاء: ٦
- (١٢٦) الفتاوى العالمكيرية المعروفة بالفتاوى الهندية المؤلف: جماعة من العلماء برئاسة الشيخ: نظام الدين البرنهابوري البلخي بأمر السلطان: محمد أورنك زيب عالمكير الطبعة: الثانية، ١٣١٠ هـ الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر عدد الأجزاء: ٦
- (١٢٧) المبسوط المؤلف: محمدبن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة السرخسي (ت ٤٨٣ هـ) باشر تصحيحه: جمع من أفاضل العلماء الناشر: مطبعة السعادة مصروصورَ تها: دار المعرفة بيروت، لبنان عدد الأجزاء: ٣١
- (١٢٨) الهداية في شرح بداية المبتدي المؤلف: علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الفر غاني المرغيناني، أبو الحسن برهان الدين (ت ٩٣٥هـ)،الناشر: دار احياء التراث العربي بيروت لبنان ،عدد الأجزاء: ٤
- (۱۲۹) فتح القدير على الهداية تأليف: الإمام كمال الدين محمدبن عبد الواحد السيواسي ثم السكندري، المعروف بابن الهمام الحنفي (المتوفى سنة ٨٦١ هـ)

[خلافًا لما جاء على غلاف الجزء الأول من ط الحلبي تبعا لطبعة بولاق ١٨٦]ويليه: تكملة شرح فتح القدير المسماة: «نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار» تأليف: شمس الدين أحمد المعروف بقاضي زاده (المتوفى سنة ٩٨٨هـ) الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصفى البابي الحلبي وأولاده بمصر الطبعة: الأولى، ١٣٨٩ هـ = ١٩٧٠م عدد الأجزاء: ١٠

- (۱۳۰) البناية شرح الهداية المؤلف: محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن الحسين المعروف بـ «بدر الدين العينى» الحنفى (ت ٨٥٥ هـ) الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م، عدد الأجزاء: ١٣
- (۱۳۱) مجموع الفتاوى المؤلف: شيخ الإسلام أحمد بن تيمية جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم رحمه الله وساعده: ابنه محمد وفقه الله الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف المدينة المنورة السعودية ، عام النشر: ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م
- (۱۳۲) المستصفى المؤلف: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥هـ) تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي ،الناشر: دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م ،عدد الصفحات: ٣٨٣
- (۱۳۳) الاعتصام، المؤلف: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (ت ٧٩٠هـ)تحقيق: سليم بن عيد الهلالي، الناشر: دار ابن عفان، السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، عدد الأجزاء: ٢
- (١٣٣) الموافقات ،المؤلف: أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي (ت ٧٩٠ هـ)المحقق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ،تقديم: بكر بن عبد الله أبو زيد الناشر: دار ابن عفان ،الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م،عدد الأجزاء: ٧
- (۱۳۵) إعلام الموقعين عن رب العالمين المؤلف: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ) تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم ،الناشر: دار الكتب العلمية ييروت الطبعة: الأولى، ١١١١هـ ١٩٩١م ،عدد الأجزاء:٤
- (۱۳۲) أصول الشاشي وبهامشه: عمدة الحواشي للمولى محمد فيض الحسن الكنكوهي المؤلف: نظام الدين أبو على أحمد بن محمد بن إسحاق الشاشي (ت

3 ٤٤ هـ) الناشر: دار الكتاب العربي – بيروت عام النشر: ٢٠٤١ هـ - ١٩٨٢ م، عدد الصفحات: ٣٩٤

- (١٣٧) المدخل ،المؤلف: أبو عبد الله محمد بن محمد بن محمد العبدري الفاسي المالكي الشهير بابن الحاج (ت ٧٣٧هـ)الناشر: دار التراث،الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ ،عدد الأجزاء: ٤
  - (۱۳۸) رسم المفتی،علامہ ابن عابدین شامی ،مطبوعہ دیوبند
- (۱۳۹) ازالۃ الخفاءعن خلافۃ الخلفاء ،حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ،قدیمی کتب خانہ کراچی ،
- (۱۳۰) الحیلة النا جزة،حضرت تهانوی ،ناشر:دار الاشاعت دیوبند،قدیم نسخم
- (۱۴۱) احسن الفتاویٰ ،حضرت مفتی رشید احمد لد هیانوی ؓ ، ناشر : ایج ایم سعید سمینی کراچی ، طبع یاز دہم <u>۴۲۸ ا</u>ھ
- (۱۴۲) فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت ،علامه عبدالعلی محمد بن نظام الدین السهالوی (م ۲۲۵ ه ۵) ، دارا لکتب العلمية بيروت ،۳۲۳ ه م ۲۰۰۲ ه م
- (١٣٣) الموسوعة الفقهية الكويتية صادر عن:وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويت،عدد الأجزاء: ٥٥، الطبعة: (من ١٤٠٤ ١٤٢ هـ) الأجزاء ١ ٢٣: الطبعة الثانية، دار السلاسل الكويت الأجزاء ٢٤ ٣٨: الطبعة الأولى، مطابع دار الصفوة مصر الأجزاء ٣٩ ٥٥: الطبعة الثانية، طبع الوزارة
  - (۱۴۴) آداب الافتاوالاستفتاء حضرت تھانوی
  - (۱۴۵) بحث و نظر، حضرت قاضی مجاہد الاسلام قاسمی، پیٹنه شاره ۱۰
  - (۱۴۲) جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیطے ، ناشر: اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر ۲۰۲۱ء
- (۱۴۷) فقهی اجتماعات کے اہم فقهی فیصلے و تجاویز ، ناشر ادار ۃ المباحث الفقہیۃ جمعیۃ علماء ہند د ہلی ، سن ندار د
- (۱۴۸) بحوث مقارنة في الفقه الاسلامي واصوله ،مؤلفه الدكتور فتحى الدريني ،ناشر مؤسسة الرسالة <u>٢٩٣٩ ب</u>ه

(۱۴۹) قوانین عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز، مؤلفہ اخترامام عادل قاسمی، ناشر جامعہ ربانی منورواشریف

#### ، و ۲۰۰۹،

# تاریخ ور جال

- (١٥٠) الفهرست المؤلف: أبو الفرج محمد بن إسحاق بن محمد الوراق البغدادي المعروف بابن النديم (المتوفى: 438هـ) تحقيق رضا تجدد حقوق الطبع محفوظة للمحقق طبعة مصر تك: تكملة الفهرست طب: طبعتنا هذه ـ
- (۱۵۱) البداية والنهاية المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت ۷۷۲ هـ)تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي ،الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان ،الطبعة: الأولى، ۱۵۱۸ هـ ۱۹۹۷ م ،سنة النشر: ۱۶۲۶ هـ / ۲۰۰۳ م عدد الأجزاء: ۲۱ (۲۰ ومجلد فهارس)
- (۱۵۲) كشف الظنون المؤلف: مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني (المتوفى: 1067هـ) طمكتبة المثنى، بيروت
- (۱۵۳) وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان،المؤلف: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي (ت ١٨٦٥ ) المحقق: إحسان عباس ،الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: ١٩٩٤،عدد الأجزاء: ٧
- (۱۵۳) أسد الغابة في معرفة الصحابة ،المؤلف: أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (ت ٦٣٠هـ)المحقق: علي محمد معوض عادل أحمد عبد الموجود،الناشر: دار الكتب العلمية ،الطبعة: الأولى ،سنة النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٤ م عدد الأجزاء: ٨ (٧ ومجلد فهارس)
- (۱۵۵) العِبر و] ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصر هم من ذوي الشأن الأكبر ،المؤلف: عبد الرحمن بن بن خلدون (٧٣٢ ٨٠٨ هـ) ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس: أ. خليل شحادة ،مراجعة: د. سهيل زكار ،الناشر: دار الفكر، بيروت،الطبعة: الأولى، ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م،عدد

الأجزاء: ٨ (الثامن فهارس)

- (١٥٢) مناقب الإمام أبي حنيفة وصاحبيه المؤلف: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت ٧٤٨ هـ) عني بتحقيقه والتعليق عليه: محمد زاهد الكوثري [ت ١٣٧١ هـ] أبو الوفاء الأفغاني [ت ١٣٩٥ هـ] الناشر: لجنة إحياء المعارف النعمانية، حيدر آباد الدكن بالهند، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٨ هـ، عدد الصفحات: ٩٥
- (١٥८) تهذيب التهذيب المؤلف: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمدبن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ) الناشر: مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند الطبعة: الطبعة الأولى، ١٣٢٦هـ، عدد الأجزاء: ١٢
- (١٥٨) الطبقات الكبرى المؤلف: أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (المتوفى: 230هـ)المحقق: إحسان عباس الناشر: دار صادر بيروت الطبعة: 1 1968 م عدد الأجزاء: 8
- (١٥٩) الاستيعاب في معرفة الأصحاب المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت ٤٦٣هـ)المحقق: علي محمد البجاوي ،الناشر: دار الجيل، بيروت ،الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ محمد الأجزاء: ٤
- (١٢٠) الإصابة في تمييز الصحابة ،المؤلف: أبو الفضل أحمدبن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود و على محمد معوض ،الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى ١٤١٥ هـ ،عدد الأجزاء: ٨
- (١٢١) ميزان الاعتدال في نقد الرجال ،المؤلف: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت ٧٤٨هـ)تحقيق: علي محمد البجاوي،الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان ،الطبعة: الأولى، ١٣٨٢ هـ ١٩٦٣ م ،عدد الأجزاء: ٤
- (١٦٢) تاريخ الرسل والملوك المؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: 310هـ)

نوازل الفقه (جلداول)

- (۱۲۳) تاریخ الفقه الاسلامی، دُاکٹر احمد فراج حسین
  - (۱۲۴) البلاغ كرا جي مفتى اعظم نمبر
  - (١٢٥) تذكرة النعمان للدمشقى

## علوم اسلامي

- (۱۲۲) عبقات مؤلفه حضرت علامه دُاكِرُ خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا بهور
  - (١٦٧) خلفاء راشدين مؤلفه علامه خالد محمود ، ناشر: دارالمعارف لا مهور
- (١٦٨) معيار صحابيت تاليف دُا كُثر علامه خالد محمود دُائرَ يكثر اسلامك اكيْد مي مانحپسرٌ، ناشر: محمود پبلي كيشنز
  - اسلامک ٹرسٹ شاہدرہ لاہور،۱۸۰۰ع۔
- (۱۲۹) تجلیات آفتاب مؤلفه علامه ڈاکٹر خالد محمود مناشر: محمود پبلیکیشنز اسلامک ٹرسٹ لاہور، اسلامل مطابق و ۱۲۹) مطابق و ۱۰:
  - (١٧٠) غنية الطالبين، حضرت شيخ عبد القادر جيلاني ٌ، ناشر: ارشد بر ادرس، نئي د ملي
  - (۱۷۱) اشرف الجواب حضرت مولانااشرف على تفانويٌ، ناشر: مكتبه عمر فاروق كراجي

