#### ଶ୍ରୀମଭାଗବତେ

## ଚତ୍ୟୁଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତମ୍

(ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟର) (୨୯ ରୁ ୩୮ ଶ୍ଳୋକ ଅନ୍ତର୍ଗତ)



ଶ୍ରୀ କୃଷଦ୍ୱୌପାୟନ-ବେଦବ୍ୟାସ ପ୍ରଣୀତ ସଂକଳନ, ଅନୁବାଦ ଓ ରଚନା ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ

### ॥ ଚତୁଃଗ୍ଳୋକୀ ଭାଗବଡସ୍ ॥

# ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତ

ପ୍ରଶୀତ ଶ୍ରୀ କୃଷ୍ଣ ଦ୍ୱିପାୟନ-ବେଦବ୍ୟାସ

ସଂଗୃହିତ ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ,

ସଂକଳୀତ ଅବସର ପ୍ରାପ୍ତ ଟେଲିକମ ଇଞ୍ଜିନୀୟର

ରଚିତ ଟେଲିକମ୍ ବିଭାଗ ଭାରତ ସରକାର

ମୁଦ୍ରୀତ

ମୂଲ୍ୟ

ପ୍ରାପ୍ତି ସ୍ଥାନ ପ୍ଲଟ ନ ୫ ଗୋବିନ୍ଦ ପ୍ରସାଦ

ବୈଷ୍ଠୋ ମୋନାର୍କ କମ୍ଲେକ୍

ରସୁଲଗଡ ଶିଳ୍ପାଞ୍ଚଳ. ଭୁବନେଶ୍ୱର

ଫୋନ ୦୬୭୪୨୫୪୯୮୫୮

ସେଲ ୯୪୩୭୩୦୬୬୬୭

### ॥ ଚତୁଃଗ୍ଳୋକୀ ଭାଗବଡସ୍ ॥

#### ବିଷୟ ସ୍ଥଚୀ

- ୧ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୨୯ ) ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ହେବାର ଅହଂକାର ନ ଆସିବା ପାଇଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା
- ୨ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୦) ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀ ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ନାମକ ନିଜ ଶାସ୍ତର ସର୍ବଶେଷ ପ୍ରତିପାଦ୍ୟ ଚାରିଟି ବସ୍ତୁର ବର୍ଣ୍ଣନା ।
- ୩ ତୃତୀୟ ଶ୍ଳୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୧) ଶୀବ୍ହାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ନିଜର ବିଜ୍ଞାନ ତଥା ରହସ୍ୟ ଆବିର୍ଭୂତ କରାଇବା ପାଇଁ ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଭଗବାନଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ପଦାନ
- ୪ ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୨) ପଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତ ଶାସ୍ତର ସର୍ବଶ୍ୱେଷ ପ୍ରତିପାଦ୍ୟ ଯେଉଁ ଚାରିଟି ବସ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତନା କରିଥିଲେ ଶୀ ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ତାହାର ପଥମ ବସ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତନ
- ୫ ପଞ୍ଜମ ଶ୍ଳୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୩) ଦ୍ୱିତୀୟଶ୍ଳୋକରେ ଭଗବତ୍ଞ୍ଜାନ ବ୍ୟତିରେକ ରୂପରେ ବୁଝାଇବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ମାୟାର ଲକ୍ଷଣ ନିରୁପଣ
- ୬ ଷଷ୍ଠ ଶ୍ଳୋକ (ଶୀମଦ୍ର ଭା ୨/୯/୩୪) ତୃତୀୟ ଶ୍ଳୋକରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଜର ଚିତ୍ - ବିଳାସ କ୍ୱୀଡାର ପ୍ରକାର ତଥା ପ୍ରେମ ରହସ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ହେବାର ବର୍ତ୍ତନା

- ୭ ସୟମ ଶ୍ଲୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ଭା ୨/୯/୩୫) ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ରୋକରେ ଭଗବତ୍ର ପେମର-ଅଙ୍ଗ ସାଧନ ଅତି ରହସ୍ୟମୟ ହେବାର କାରଣ .ବହିରଙ୍ଗ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଅଗୋଚର ରୂପରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଉପଦେଶ
- ୮ ଅଷ୍ଟମ ଶ୍ଲୋକ (ଶୀମଦ ଭା ୨/୯/୩୬) ଶ୍ରୀମଦ୍ଭାଗବତର ଗୟୀର ଅର୍ଥକୁ ବୁଝିନେବାର ଅକ୍ଷମତା ଆଙ୍ଗକା କରି ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଶୀ ବ୍ୟୁଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଓ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ହେବା ଅଭିମାନ ନହେବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ଅନ୍ଗହ
- ନବମ ଶ୍ଲୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୭) Q ଶ୍ରୀବ୍ୟୁଙ୍କ ସନ୍ତୁଖରୁ ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ନିଜର ଅଲୌକୀକ ରୂପର ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧାନ
- ୧୦ ଦଶମ ଶ୍ଲୋକ (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୯/୩୮) ଭଗବାନ ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧାନ ହେବାପରେ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମୋହରହିତ ହୋଇ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି

#### ॥ ନିଜ ସମ୍ମନ୍ଧରେ ପଦେ ॥

ମନୁଷ୍ୟ ଜନମ ନୁଦୁଁଇ ଜେବଳ ବର୍ଷ ମାସ ଦିନ ଦଣ୍ଡ । କର୍ମେ ଜିଏଁ ନର କର୍ମ ଏକା ତାର ଜୀବନର ମାନଦଣ ॥

ଏହି ପଦର ସାରାଂଶ ହେଉଛି, ମନୁଷ୍ୟର କର୍ମ ହିଁ ତା ଜୀବନର ମଲ୍ୟାଙ୍କନ କରିଥାଏ । ଏହା ବିଚାର ଯୋଗ୍ୟ ଯେ , ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ମନୃଷ୍ୟ କି କି କର୍ମ କରି ସମାଜକୁ ତଥା ଦେଶକୁ ପ୍ରଗତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର କରାଇ ପାରିଛି । ଯେପରି କୁହାଯାଏ , ମହାମାନ୍ୟ ଗୋପବନ୍ଧୁଙ୍କ ଜୀବନୀ ଓଡିଶାର ପଚାଶ ବର୍ଷର ଇତିହାସ । ପଚାଶବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଓଡିଶାରେ ଯାହା ଯାହା ଐତିହାସୀକ ଘଟଣା ଘଟି ଯାଇଛି ତାହା ସବୁ କେବଳ ମହାମାନ୍ୟ ଗୋପବନ୍ଧୁଙ୍କ ଜୀବନୀ ସହିତ ସଂଶ୍ରିଷ୍ଟ । ତା ଅର୍ଥ ଓଡିଶାର ଇତିହାସ ପାଠ କରିବାକୁ ହେଲେ ଗୋପବନ୍ଧୁଙ୍କ ଜୀବନୀ ପାଠ କରିଦେଲେ ଚଳିବ । ପରବର୍ତ୍ତି ବଂଶଧର ,ଗୋପବନ୍ଧୁଙ୍କ ଜୟନ୍ତି ତଥା ଶାଦ୍ଧ ପାଳନ କରିବା ଅବସରରେ ଏହି ଇତିହାସକୁ ସୁତିଚାରଣ କରିଥାନ୍ତି ।

କିନ୍ତୁ ଜଣେ ଭିନ୍ନ ଚରିତ୍ର ହିସାବରେ, ସାଧାରଣ ଜୀବ ପରି ଆହାର ବିହାର ବ୍ୟତୀତ ,ମୋ ଜୀବନର ମାନଦଣ୍ଡ କିଛି ବି ମୁଁ ରଖିନାହିଁ । କାରଣ ମୋର ସ୍ମୃତିଚାରଣ ପାଇଁ ମୁ କିଛି ବି ଇତିହାସ ସୃଷ୍ଟି କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟାସୀ ନଥିଲି । ବିଭିନ୍ନତା ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ଲକ୍ଷ ତେଣୁ ସମସ୍ତେ ତ ଗୋପବନ୍ଧ୍ର କି ମହାତ୍ରା ଗାନ୍ଧି ହୋଇ ପାରିବେ ନାହିଁ ।ସେହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମୁଁ ବି ଜଣେ ଭିନ୍ନ ମନୁଷ୍ୟାରୂପେ ବାହାରିଲି । ମୋର ଲକ୍ଷ ତଥା ଲକ୍ଷ ସାଧନ କରିବାର ଉପାୟ ଓ ପଥ , ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଠାରୁ ପୃଥକ । ନିଜକୁ ଅପ୍ରକାଶ୍ୟ ଭାବରେ ଅସାଧାରଣ କରିବାକୁ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ଚରିତ୍ରବତ୍ତାର ଆବଶ୍ୟକ , ସେ ଦିଗରେ ନିଜକୁ ମାର୍ଜିତ କରିବା ଥିଲା ପଥମ ଲକ୍ଷ । ଲକ୍ଷ ସାଧନର ମାର୍ଗ ସ୍ୱରୂପ , ସ୍ୱତଃ ମନରେ ଉଙ୍କି ମାରିଥିଲା ଦୁଇଟି ମାର୍ଗ । ସେହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲିବାକୁ ମନରେ ଆସିଲା ଦୃଢତା । ତାହା ହେଲା :-

#### 'ଅନାହାରରେ ବଙ୍ ମୃତ୍ୟୁ ହେଉ ଜିନ୍ତୁ ଅସାଧୁ ଉପାୟରେ ନ ଜିଏଁ ', 'ଅଦେଖା ଓ ଅଜଣା ଭାବରେ ସୃତ୍ୟୁ ସିଲୁ'।

ନିଜର ଅଧ୍ୟବସାୟ ଓ ମାନସିକ ଦୃଢତା ବଳରେ ପଥମ ମାର୍ଗ ସହଜରେ ସାଧିତ ହୋଇ ପାରିବ । ତା ଅର୍ଥ ସ୍କ ଉପାର୍ଚ୍ଚିତ ସ୍ୱଳ୍ପ ଅର୍ଥରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ରହିବା । ଦ୍ୱିତୀୟ ଲକ୍ଷ ସାଧନ ତ କାହାର ହାତରେ ନାହିଁ । ଦୁଇଟିଯାକ ମାର୍ଗର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି, ସ୍ୱ ଉପାର୍ଜିତ ଅର୍ଥରେ ସନ୍ତଷ୍ଟ ରହି , ଲୋକ ହିତରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି କର୍ମ କରୁଥିଲେ ବି ନିଜକୁ ଲୋକ ଲୋଚନର ଅନ୍ତରାଳରେ ରଖିବା ଓ ଏହିପରି କୌଣସି ଏକ ଅବସ୍ଥାରେ ଲୋକ ଲୋଚନର ଅନ୍ତରାଳରେ ଦେହ ଅବସାନ ହୋଇଯିବା । ତା ଅର୍ଥ ମୋର ସକଳ କର୍ମ ଲୋକ ଦେଖାଣିଆ ନ ହେଉ ଓ ମଁ ସର୍ବଦା ସାଧୀନ ଜୀବନ ଯାପନ କରେ । ଏହି ଦୁଇଟି ମାର୍ଗର ସାଧନ, ମନୃଷ୍ୟକୁ ସଂଯମୀ ତଥା ସ୍ନାବଲନ୍ଦି କରିଥାଏ ଓ ମଁ ତାହା ହିଁ ହେବାକ ପୟାସୀ ଥିଲି ।

ସାଂସାରୀକ କ୍ଷେତ୍ର ଅନୁକୂଳ ତଥା ପ୍ତିକୂଳ ପରିବେଶ ମଧ୍ୟରେ , ଏହି ପଥମ ମାର୍ଗର ଖଢ଼ୁଧାରରେ ଚାଲିବା କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ହେଲେ ବି ଭଗବତ୍ର କୃପା ଓ ପରିବାରର ସମୟ ସଦସ୍ୟଙ୍କ ସହଯୋଗ ଲାଭ କରି ଜୀବନର ସକଳ କ୍ଷେତରେ ସଫଳତା ପାଇ ଆସିଛି । ଏବେ ପରିଣତ ବୟସରେ ଆସିଛି ଦ୍ୱିତୀୟ ମାର୍ଗର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ।

ଅବସର ସମୟରେ ମନକୁ ଅବିଚଳିତ ରଖିବା ପାଇଁ ନିଜକୁ କୌଣସି ନା କୌଣସି କର୍ମରେ ତଥା ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ନିଯୁକ୍ତ କରି ରଖିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସାମାଜୀକ ତଥା ପାରିବାରୀକ ପରିବେଶ ମଧ୍ୟରେ ସମୟଙ୍କ ସହିତ ସମନ୍ପୟ ରଖିବା ସହିତ ଶାସ୍ତ୍ର ପୁରାଣ ଅଧ୍ୟୟନ କରି କେତେକର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ଲୋକ ଲୋଚନକୁ ଆଣିବା ହେଉଛି ମୋର ଅବସର କାଳୀନ ନିଯୁକ୍ତି । ଏହି ନିଯୁକ୍ତିକୁ ବଳକା ଜୀବନର ପାଥେୟ କରି ପଭୁ ଶୀ ଜଗନାଥଙ୍କ କୃପାରୁ ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାର ଓଡିଆ ରୂପାନ୍ତର ,ବେଦମାତା ଗାୟତୀ ଓ ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ ମନୁଷ୍ୟ

ମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅନୁବାଦ ହୋଇ ସାରଛି । ଯାହା ହେଉ ଭଗବାନଙ୍କ ଦୟାରୁ ପିତା ଶୀ ବହୁାନନ୍ଦ ଦାଶ, ମାତା ଶ୍ରୀମତୀ ରଜନି ଦେବୀଙ୍କ ଆଶିର୍ବାଦର ମୋର ପଥମ ଶପଥକୁ ପ୍ରତିବନ୍ଧିତ ରଖି ପାରିଛି । ଆଗକୁ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶପଥର ଭବିତବ୍ୟ କଅଣ ମୁଁ ଜାଣି ନାହିଁ । ଏତିକି ମାତ୍ ।

> ବିନୀତ ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ



#### ଗନ୍ଥ ପରିଚୟ

ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ୟୁରଣରୁ , ତାଙ୍କ ନାଭୀ-କମଳରୁ ଜନୁ ନେଇସାରିଲା ପରେ, ମହାଶୂନ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ନିଜେ କେବଳ ସ୍ଥିତ ଥିବାର ଦେଖି , ବହା ଚିନ୍ତାରେ ପଡି ଯାଇଥିଲେ । ସେ କିଏ, କେଉଁଠି ଥିଲେ, କିପରି ଆବିର୍ଭାବ ହେଲେ ଓ ସେ କଅଣ କରିବେ ବା ତାଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତ ହେବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କଅଣ ? ଏହିପରି ଅନେକ ପଶୁ ତାଙ୍କ ମନରେ ଉଦ୍ୱେକ ହେଲା । ପ୍ରଛନ୍ ନିରବତା ଓ ଭୟଙ୍କର ନିର୍ଜନତା ମଧ୍ୟରେ ଚିନ୍ତିତ ରହିଥିବା ସମୟରେ, ବହାଙ୍କୁ ବ୍ୟଞ୍ଜନବର୍ତ୍ତମାଳାର ଷୋଡସତମ ଅକ୍ଷର 'ତ' ଓ ଏକବିଂଶତମ ଅକ୍ଷର 'ପ', ଦୁଇଥର ନିଜ ପାର୍ଶ୍ୱରୁ ଶୁଣା ଯାଇଥିଲା । ସେ ଏହି ତପ ଶବ୍ଦର ମୂଳାଧାରକୁ ଅନ୍ନେଷଣକରି ଚାଲିଲେ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀବହା କାହାରିକ୍ ଦେଖି ପାରି ନ ଥିଲେ । କେବଳ ତପ ଶବ୍ଦକୁ ନିଜ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରି ଏକ ହଜାର ଦିବ୍ୟବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ତପସ୍ୟାରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହୋଇ ପରମାତା ସ୍ୱୟଂ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇ କହିଲେ ଯେ ନିଷାଯକ୍ତ ତପସ୍ୟାଦାରା ଭକ୍ତ, ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରିପାରେ । ସେହି ତପ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ଭଗବାନ ଏ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି କରି , ତାକୁ ପାଳନ ଓ ସଂହାର କରିଥାନ୍ତି । ନିଜର ପରିଚୟ ଜାଣିବାପାଇଁ ବୃହ୍ମାଙ୍କ ମନରେ ଉଙ୍କି ମାରିଥିବା ଚାରିଟି ପ୍ରଶୁର ଉତ୍ତରରେ ଭଗବାନ କହିଲେ, ତୃମେ ବୃହ୍ମା, ତୃମେ ଅନନ୍ତ ଗର୍ଭରେ ଥିଲ , ମୋର ୟୁରଣରୁ ତୁମର ଉପୁଭି ଓ ମୋର ଆଧୀପତ୍ୟରେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନା କରିବା ହେଉଛି ତ୍ମ ଉପ୍ତତ୍ତିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଏପରି କହି ସେ ବହାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଉପଦେଶ ତଥା ଶକ୍ତି ପଦାନ କଲେ ।

ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ଆଧିପତ୍ୟ ପାଇ , ଶୀ ବୃହ୍ୱାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ, ସ୍ୱୟଂ ସୃଷ୍ଟି କର୍ଭାବୋଲି, ସୃତଃ ଅଭିମାନ ବା ଅହଂକାର ଉଦୟ ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଏହି

### ॥ ଚତୁଃଗ୍ଳୋକୀ ଭାଗବଡସ୍ ॥

ଅଙ୍କାରର ନିବାରଣ ପାଇଁ ଶୀ ବହୁାଙ୍କ ଅନୁରୋଧ କ୍ମେ , ପରମାତ୍ୱା ଅନୁଗହ କରି ବ୍ୟୁଙ୍କୁ ଚାରିଟି ବିଷୟରେ ଉପଦେଶ ଦେଲେ ଓ କହିଲେ ସେହି ଉପଦେଶ ଗୁଡିକ ଅନୁଷାନ କଲେ ଏପରି ଅଙ୍କାର କେବେ ବି ଆସିବ ନାହିଁ । ସ୍ଥଳ ଅର୍ଥରେ ସେଗୁଡିକ ହେଲା ବିଷୟବୋଧ, ଆଶ୍ରୟବୋଧ, ଆଶ୍ରୟର ପ୍ରୟୋଜନ ବୋଧ ଓ ପ୍ରୟୋଜନରେ ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପବୋଧ । ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅର୍ଥରେ ସେଗୁଡିକ ହେଲା :-

୧-ନିର୍ବିଶେଷ ଜ୍ଞାନ ଠାରୁ ଶେଷତର ତାଙ୍କର ପରମ ଗୁହ୍ୟଜ୍ଞାନ,(ବିଷୟବୋଧ) ୨-ତାହାର ତଦ୍ରପବୈଭବ ବିଷୟକ ଜ୍ଞାନ, (ସେହି ବିଷୟର ଆଶ୍ରୟ ନେବା) ୩-ପ୍ରେମଭକ୍ତିରୂପ ରହସ୍ୟ (ଆଶ୍ରୟ ନେବାପାଇଁ ପ୍ରୟୋଜନ) ୪-ପ୍ରେମ ଭକ୍ତିର ଅଙ୍ଗ ସ୍ପରୂପ ସୟନ୍ଧଜ୍ଞାନ ଯୁକ୍ତ ଶ୍ରବଣାଦି ସାଧନଭକ୍ତିର ଅଙ୍ଗର ସବିଶେଷ ବିବରଣୀ ପଦାନ କରିଥିଲେ । (ପ୍ୟୋଜନର ସ୍ୱରୂପ)

ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୋଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ରୂପେ ଏହି ଚାରିଟି ଉପଦେଶ, ଚାରିଟି ଶ୍ଲୋକର ସମାହାର ହୋଇଥିବାରୁ ଏହାକୁ ଚତୁଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ କୁହାଯାଏ । ପରମାତ୍ରା ସ୍ୱୟଂ ଏହି ଚାରିଟି ଉପଦେଶ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ,ତେଣୁ ଏହାକୁ ଭାଗବତର ମଙ୍ଗଳାଚରଣରେ କୁହା ଯାଇଛି :-

> ଶ୍ରୀଭଗବାନ ଭଗବତାନଅ ମୁଖସ୍କଳିତମକ୍ଷରଂ ତ୍ରୀଅକ୍ଷରଂ ମହାବୀଙ୍ଗ ଅନଙ୍ଗ ତଂ ନିଯୋଜୟେତ୍ । ଚତୁର୍ବିଂଶତି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗ ଚତୁଃ ଶ୍ଳୋକେଣ୍ଟ ନାରାୟଙ୍ଗ ନାରଦଂ ଦଶମ ଶ୍ଳୋକେ ବ୍ୟାସ ଚୈବ ଶତାନି ଚ । ଅଷ୍ଟାଦଶ ସହସେଷୁ କୃତ୍ୱା ସତ୍ୟବତୀ ସୁତଃ ଶୁକଭ୍ୟାମୁପଦେଶେନ ପରିକ୍ଷୀତଂ ନିଯୋଜୟେତ୍ ॥

ଶ୍ୱକ ପରିକ୍ଷୀତ ସମ୍ଭାଦଂ ନାରଦଂ ବସ୍ତଦେବୟୋ କବିନିମି ଚ ସ୍ୟାଦଂ ଅବଧୃତଂ ଯଦୁରାଜନଃ । କ୍ଷ ଉଦ୍ଧବ ସ୍ୟାଦଂ ସୃତଂ ସୌନକ ମୁନିନାଂ ଏତାନି ଷଡ ସୟାଦଂ ଭଗବତ୍ ଭାବୃକାଜନା ॥

ଉପରୋକ୍ତ ମଙ୍ଗଳାଚରଣର ଓଡିଆ ପଦ୍ୟରେ ଅନବାଦ

ଶୀଭଗବାନଙ୍କ ମୁଖରୁ ୟଳିତ ସେ ଅନନ୍ତ ଚୀଳ କରି ନିୟୋଜିତ କର ତୁମେ ଏବେ ବ୍ୟୁଣ୍ଡ ଭିଆଣ ତାହାହେଲା ଚତୃଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ ବିୟାରିଲେ ଦଶ ଶ୍ରୋକରେ ନାରଦ ଅଠର ହଜାର ଶ୍ଲୋକେ ଭାଗବତ ଭଗବତ୍ ଭାବୁକ ଜନମାନସରେ ପରିକ୍ଷୀତଙ୍କୁ ତ ମୁନି ଶୁକଦେବ ଶକ ପରିକ୍ଷୀତ ରାଜାଙ୍କ ସମ୍ଭାଦ କଚିନି ସହିତ ନିମିର ସଥାଦ କୃଷ ଓ ଉଦ୍ଧବ ସୃତ ଓ ସୌନକ କଥୋପକଥନ ହୋଇ ସନ୍ଧିଳିତ ତ୍ରୀଅକ୍ଷର ବୀଜ ବିଶ୍ୱ ମୁଳଭୃତ । ସନ୍ନିଳିତ କରି ଚତୁର୍ବିଂଶ ତରୁ । ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ କହିଲେ ଯାହା ନାରାୟଣ । 'ଚତଃଶ୍ରୋକେନାରାୟଣ'ଟି ବିଖ୍ୟାତ ଶତଶୋକେ ପସାରିଲେ ବ୍ୟାସଦେବ ସଂରଚନା କଲେ ସତ୍ୟବତୀ ସତ ॥ ଭାଗବତ ହେଲା ଷଡ ସଥାଦରେ । ଶୁଣାଇଲେ ଭାଗବତର ପୂଭାବ ॥ ବସଦେବଙ୍କର ସହିତ ନାରଦ । ଅବଧୃତ ଯଦୁରାଜାଙ୍କ ସୟାଦ । ଚର୍ଳାହେଲା ଯାହା ବିଚାର ବିବେକ । ଅଠର ହଜାର ଶ୍ଳୋକ ଭାଗବତ ॥

ଭକ୍ତଶେଷ ଅତିବଡୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ ବିଷୟଟିକୁ ଏହି ପରି ପ୍ରତିପାଦନ କରିଛନ୍ତି ।

#### ଭଗବାନ ଉବାଚ

ହେ ବେଦଗର୍ଭ ସୃଷ୍ଟିଅର୍ଥେ ଅତି ବ୍ୟର ଘୋରତପେ ସଭାବେ ଯୋଗୀଙ୍କ ଦର୍ଲଭ ସର୍ବମଙ୍ଗଳ ହେଉ ତୋର ମୋହର ଦରଶନ ଯେବେ ତାହାର ଶେୟ ପରିଶ୍ମ ଗଗନେ ଶୁଣି ମୋ ବଚନ କର୍ମ ବିଭମ ଦେଖ ତୋତେ ବୋଇଲି ଦୃଢ଼େ ତପ କର ମୋର ହଦୟ ତପ ଜାଣ ତପେ ମୁଁ ସୃଷ୍ଟି କଲି ହେଳେ ତପର ବଳେ ଏ ଜଗତ ଏମତେ ବିଷ୍ଣୁ ମୁଖୁ ଶୁଣି

ତ୍ୟେ ଯେ ତୋଷ କଲ ମୋତେ 🛘 ୭୯ ତେଶୁ ମୁଁ ତୋହର ସମୀପେ II ୮୦ ତୋତେ ମଁ ହୋଇଲି ସଲଭ ।।୮୧ ଦଢଚିଉରେ ମାଗ ବର ।। ୮ ୨ ପାଣୀ ଲଭଇ ପୁଣ୍ୟଭାବେ ।। ୮୩ ଅନ୍ତରେ ହୋଏ ଆତ୍ରାରାମ ।। ୮୪ ତ୍ର ଯେ ତପରେ କଲ୍ଲ ମନ । ୮୫ ମୁଁ ଯେ ଡାକିଲି ଶୃନ୍ୟପଥେ । ୮୬ ମୁଁ ତୋତେ ହୋଇବି ଗୋଚର । ୮୭ ତପ ମୋ ଆତ୍ରାଟି ପ୍ରମାଣ I ୮୮ ଅନ୍ତେ ସଂହରେ ତପବଳେ । ୮୯ ମହିଁ ପାଳଇ ଅବିରତ 📙 ୯୦ ବିଧାତା କହେ ସ୍ତୁତିବାଣୀ I ୯୧

ଏହି ଚତୃଃଶ୍ଳୋକ,ଶୀମଦ୍ ଭାଗବତର ମୂଳସୂତ୍ । ଶୀ ବ୍ହା ଏହି ଗୋପନୀୟ ଚତ୍ୟଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତ ଶାସ୍ତ, ସ୍ୱୟଂ ନାରାୟଣଙ୍କ ମୁଖରୁ ଶବଣ କରିଥିଲେ । ଏହି ପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନକୁ ,ସାଧନାରେ ଅନୁଭୃତି ଲାଭକରି ତଥା ବିଜ୍ଞାନରେ ପରିଣତ କରି ନିଜ ଭିତର ସମୟ ମୋହ ତ୍ୟାଗକଲେ ଓ ବିଶ୍ୱ ସଂରଚନା କର୍ମରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହେଲେ । ବହା ନାରାୟଣଙ୍କ ପାଖରୁ ଏହି ଚତ୍ରଃ ଭାଗବତର ବିଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରି ସାରିଲା ପରେ ଏହାର ବିୟାର ଓ ପ୍ରଚାର ପାଇଁ ମହର୍ଷି ନାରଦଙ୍କୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । ନାରଦଙ୍କୁ କହିଥିଲେ ଯେ ଏହି ଭାଗବତ ଶାସ୍ତ୍ରରେ ଭଗବାନ ଯେଉଁ ଚାରିଟି ବିଷୟର ଜ୍ଞାନ ସଂକ୍ଷେପରେ

ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି ଓ ତୂମେ ସମାଧିସ୍ଥ ହୋଇ, ସେହି ଜ୍ଞାନ ଓ ଲୀଳା ସମୂହକୃ ଦର୍ଶନ କରି , ତାହାକୁ ଏପରି ବିୟାର ଓ ପ୍ରଚାର କର ଯେପରି ସମୟ ଜୀବଗଣଙ୍କର ଆଧାର ସୂର୍ପ ଭଗବାନଙ୍କ ପାଇଁ ଜୀବଗଣଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଚରମ ଗୋପନୀୟ ଓ ରହସ୍ୟମୟ ଅନନ୍ୟାଭକ୍ତି ଉଦୟ ହେବ । 'ନାରଦ ଦଶଙ ଶ୍ଲୋକେ' ଏହି ସ୍ତ ସମୂହକୁ, ନାରଦ ଦଶ ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍କାଶ କଲେ । ସମାଧିଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ୱା ଶୀକୃଷଙ୍କ ଲୀଳା ସମୂହ ଦର୍ଶନ କରି ଏହି ଭାଗବତକ ବିୟାର କରିବା ପାଇଁ ,ନାରଦ,ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କ ଉପଦେଶ ଦେଲେ । ସେ ଶତଶ୍ରୋକରେ ଭାଗବତକୁ ବିୟାରକଲେ । ଶେଷରେ ଶୀକୃଷଦ୍ୱୈପାୟନ-ବେଦବ୍ୟାସ ସମାଧିଯୋଗ ଅଭ୍ୟାସକରି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସମଗ ଲୀଳା ଦର୍ଶନ କରି ଅଠରହଜାର ଶ୍ଲୋକରେ ଏହି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତକୁ ସମ୍ପାଦନ କଲେ, ତେଣୁ କୁହାଯାଇଛି 'ଅଷ୍ଟାଦଶ ସହସ୍ରେଷୂ କୃତ୍ୱା ସତ୍ୟବତୀ ସୂତ'। ଏହି ଅଷ୍ଟାଦଶ ସହସ ଶ୍ରୋକ ସମ୍ହକ୍ ,ସର୍ଗ,ବିସର୍ଗ,ସ୍ଥାନ,ଉକ୍ତି, ପୋଷଣ, ମନ୍ତରକଥା, ଇଶକଥା, ନିରୋଧ, ମୁକ୍ତି ଓ ଆଶ୍ୱୟ ଆଦି ଦଶଟି ବିଷୟରେ ବିଭାଜନ କରି ବେଦବ୍ୟାସ , ଦ୍ୱାଦଶ ସ୍କନ୍ଧରେ ଭାଗବତ ମହାପୁରାଣ ନାମରେ ପ୍ରକାଶିତ କଲେ । ଶୀ ବେଦବ୍ୟାସ ଏହି ଭାଗବତକୁ ଶୀଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ପାଠ କରାଇଲେ । ଶୀ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଶୀମଦ୍ ଭାଗବତର ସର୍ବପଥମ ଶୋତା ତ ହେଲେ ଓ ସର୍ବ ପଥମବକ୍ତା ଭାବରେ ପରିକ୍ଷିତ ମହାରାଜାଙ୍କୁ ଏହାର ମହିମା ଶୁଣାଇଥିଲେ । ଏହି ଅଠର ହଜାର ଶ୍ଲୋକରୁ ଭକ୍ତଶେଷ ଅତୀବଡି ଜଗନ୍ୱାଥ ଦାଶ ଦ୍ୱାଦଶୟନ୍ଧର ଓଡିଆ ଭାଗବତ ରଚନା କରି ପ୍ରଭୁ ଜଗନ୍ଧାଥଙ୍କୁ ସମ୍ପର୍ଣ କଲେ । ଏହିପରି ଶୀ ଭାଗବତ ପୁରାଣ ସମଗ ଦେଶରେ ପ୍ରସାର ଲାଭ କଲା ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାଗବତ ମହାପୁରାଣର ମୂଳସୂତ୍ର ରୂପେ ଏହି ଚତୁଃଶ୍ଳୋକ ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ବନ୍ଧ, ପ୍ରୟୋଜନ ଓ ଅଭିଧେୟ ଆଦି ତତ୍ତ୍ୱସବୁ ନିରୂପଣ କରା ଯାଇଛି । ପଥମ ଦୁଇଟି ଶ୍ଲୋକରେ ବିଷୟ ତର୍ଭ ଓ ସୟକ ତର୍ଭ ବିଷୟ ନିର୍ପିତ

ହୋଇଥିଲା ବେଳେ , ତୃତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍ରୟୋଜନ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଳୋକରେ ଅଭିଧେୟ ତତ୍ତ୍ୱ ନିରୂପିତ ହୋଇଛି ।

ଭାଗବତର ଅଠର ହଜାର ଶ୍ଳୋକରେ ଯାହା କିଛି ଭଗବାନଙ୍କ ସମ୍ଭନ୍ଧରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି ତାହାର ମୂଳ ସୂତ୍ର ଏହି ଚାରି ଶ୍ଲୋକରେ ରହିଛି । ଅହୁମେବ ଶ୍ଲୋକରେ ସୟଦ୍ଧତ୍ତ୍ୱ ସ୍ୱରୂପ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ, ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପ, ତାଙ୍କର ଗୁଣ ଓ ଲୀଳା ସଂକ୍ଷେପରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ରତ୍ତେ:ଅର୍ଥ ଶ୍ରୋକରେ ସୟନ୍ଧତତ୍ତ୍ୱର ଉପାଙ୍ଗ ସ୍ୱରୂପ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପତତ୍ତ୍ୱ ଠାରୁ ପୃଥକ ରୂପରେ ପ୍ରତିଭାତ ହେଉଥିବା ମାୟାତତ୍ତ୍ୱ ବିଚାର କରାଯାଇଛି । ମାୟାତତ୍ତ୍ୱର ସୟବ ହୋଇଥିବା ମାୟାଶକ୍ତିର ବଶ୍ୟଯୋଗ୍ୟ ଜୀବତତ୍ତ୍ୱ, ଜୀବର ଭୋଗ ଓ ଆବାସ, ଓ ଜଡତତ୍ତ୍ୱ ମଧ୍ୟ ବିଚାରକୁ ନିଆ ଯାଇଛି । ଉପରୋକ୍ତ ଦୂଇ ଶ୍ଲୋକରେ ତତ୍ତ୍ୱସନ୍ଦନ୍ଧୀୟ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । **ଯଥାମହାନ୍ତି** ଶ୍ରୋକରେ ଜୀବ ଓ ଜଡ ବୟ ଠାରୁ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ଅଚିନ୍ୟୁଶକ୍ତିର ଅଭିନୃତା ଦର୍ଶାଯାଇଥିଲେ ବି ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ପୃଥକ ଅବସ୍ଥାନ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି । ସେହି ତତ୍ତ୍ୱର ଆଶ୍ୱିତ ଜୀବ ନିଜର ପରମ ପ୍ରୟୋଜନ ରୂପେ ପରମ ପ୍ରେମ ସମ୍ପତ୍ତି ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ କୁହା ଯାଇଛି । ଏହା ହିଁ ପୂର୍ବ ବର୍ତ୍ତିତ ପ୍ରୟୋଜନ ତଜ୍ୱ । ଏତାବଦେବ ଶ୍ଲୋକରେ ସେହି ପରମ ପ୍ରୟୋଜନ ବସ୍ତୁ ରୂପେ ପରମ ପ୍ରେମସମ୍ପର୍ତ୍ତି ଲାଭ କରିବାର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ସ୍ୱରୂପ ସାଧନଭକ୍ତି ସୟନ୍ଧରେ ଉପଦେଶ ଦିଆଯାଇଛି । ସାଧନଭକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତି-ସାଧନର ସମୟ ବିଧିକୁ ଅନୁକୁଳ ର୍ପରେ ଅନ୍ୟ କରାଯାଇଛି ଓ ସାଧନଭକ୍ତି ପାପ୍ତିର ବାଧକର୍ପ ବା ପ୍ରତିକୁଳ ରୂପର ସମୟ କ୍ରିୟାକୁ ନିଷେଧ କରି ବ୍ୟତିରେକ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଛି । ସାଧନତତ୍ତ୍ୱର ନାମ ଅଭିଧେୟ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ ଶାସ୍ତ୍ରମାନଙ୍କର ଅଭିଧା-ବର୍ତ୍ତି କ୍ମରେ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ପାପ୍ତ କରାଯାଏ ତାହାକୁ ହିଁ ଅଭିଧେୟ କୁହାଯାଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟୟନ୍ଧ ଭାଗବତର ନବମ ଅଧ୍ୟାୟ ୨୯ ରୁ ୩୮ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦଶ ଶ୍ରୋକରେ ଚତ୍ରଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ପ୍ୟଙ୍ଗ ରହିଛି । ପରମାତା ବହାଙ୍କ ସ୍ଷିକରି ତାଙ୍କୁ ସଂସାର ରଚନା କରିବାକୁ ଆଦେଶ ଦେଲାପରେ, ବୃହା ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କଲେ, ହେ ଭଗବନ୍, ମତେ ଏହି ଜ୍ଞାନ ଓ ଶକ୍ତି ପଦାନ କରନ୍ତ ଯେପରି ସଷ୍ଟି ରଚନା କରିବାର ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର କ୍ଷମତା ଲାଭକରି ମଧ୍ୟ ମୋର କୌଣସି ପ୍ରକାର ଅଙ୍କାର ଉଦୟ ହେବ ନାହିଁ । ତାହା ହିଁ ୨ ୯ତମ ଶ୍ରୋକରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ୩୦ତମ ଶ୍ଲୋକରେ ଭଗବାନ ଏହି ଭାଗବତକୁ ସର୍ବଶେଷ ବୋଲି ପ୍ରତିପାଦନ କରି , ଜ୍ଞାନ, ବିଜ୍ଞାନ ରହସ୍ୟ(ପ୍ରେମ) ଓ ତାହାର ଅଙ୍ଗ (ସାଧନଭ୍ତି) ଆଦି ଚାରଟି ତର ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ୩୧ତମ ଶ୍ରୋକରେ ବ୍ହାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ବିଜ୍ଞାନ ଓ ରହସ୍ୟ ଆଦି ସଂଚାର କରିବା ପାଇଁ , ଭଗବାନ ତାଙ୍କୁ ଆଶୀର୍ବାଦ କରି, ତାଙ୍କର ଗୃହ୍ୟତମ ଜ୍ଞାନ ଓ ରହସ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟତା ପଦାନ କଲେ । ତା ପରେ ଭଗବାନ ୩୨ତମର ଆରୟ କରି ୩୫ତମ ଶ୍ଲୋକରେ ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ ଶୁଣାଇଚନ୍ତି । ଉପରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଥିବା ଚାରଟି ମୂଳ ବସ୍ତୁର ପ୍ରତିପାଦ୍ୟତା ଉକ୍ତ ଚାରଟି ଶ୍ରୋକରେ ଉପଲବ୍ଧ କରାଇଛନ୍ତି । ୩୬ତମ ଶ୍ଲୋକରେ ଭଗବାନ ବ୍ୟୁଙ୍କୁ ଆଶାସନା ଦେଲେ ଯେ ଏହି ଚତୃଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତକୁ ଏକାଗ୍ର ଚିଉରେ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ସୁରଣ କଲାପରେ ତ୍ରମର ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ହେବାର ଅଭିମାନ ଉଦୟ ହେବନାହିଁ । ଶେଷ ଦୁଇ ଶ୍ଳୋକରେ , ଭଗବାନ ବୃହ୍ମାଙ୍କ ସମ୍ମୂଖରୁ ଅନ୍ତଦ୍ଧ୍ୟାନ ହେବାର ବିଷୟ ଓ ବ୍ରହ୍ମା ମୋହଶୂନ୍ୟ ହୋଇ ବିହିତାଞ୍ଜାଳୀରେ ଲୋକ-ସୃଷ୍ଟି କରିବାରେ ତପୁର ହୋଇ ଉଠିବାର ବିଷୟ , ଶୀ ଶୁକଦେବ ଗାସ୍ୱାମୀ କହିଛନ୍ତି । ୩୨ତମ ରୁ ୩୫ତମ ଶ୍ଲୋକ ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ , ଏହାର ଆଗରୁ ଓ ପଛରୁ ତିନି ତିନି ଶ୍ଲୋକ ଏହି ଭାଗବତ ସହିତ

ଅନ୍ତର୍ଭୂକ୍ତ କରାଯାଇଛି । ଯେପରି କୌଣସି ବସ୍ତୁ ପୂର୍ବାପର ସୟନ୍ଧ ନଥିଲେ ବୁଝି ହୁଏ ନାହିଁ ସେହିପରି ପୂର୍ବର ତିନି ଶ୍ଲୋକ ଓ ପରର ତିନି ଶ୍ଲୋକ ,ଚତୃଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତରେ ପୂର୍ବାପର ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରୁଥିବାରୁ ସେଗୁଡିକ ଚତ୍ରୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତରେ ଅନ୍ତର୍ଭ୍ତକ୍ତ କରା ଯାଇଛି । ଏହି ଦଶ ଶ୍ଲୋକର ଭାଗବତ ନାରଦ ମହର୍ଷି ବିଶ୍ୱରେ ବିତରଣ କରିଥିଲେ ।



#### ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋଜୀ ଭାଗବତ ସହିତ ଚାରି ବେଦର ସମ୍ମନ୍ଧ

କେହି କେହି ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର ଏହି ଚତଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତକୁ ଚାରିଟିଯାକ ବେଦର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ବୋଲି କହି ଯାଇଛନ୍ତି । ପତ୍ୟେକ ବେଦର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ସେମାନଙ୍କ ପଥମ ମନ୍ତ୍ରରେ ପତିପାଦିତ ହୋଇଥିବାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କାରମାନେ ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥରେ ଯାହା ପତିପାଦିତ ହୋଇଛି ତାହା ଚତଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ପଥମ ଶ୍ଲୋକରେ କୁହା ଯାଇଛି ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟକାର ମାନଙ୍କ ମତ । ସେହିପରି ଯକୃବେଦର ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣଭାବ ସଂକ୍ଷେପରୂପେ ତାହାର ପଥମ ମନ୍ତ୍ରରେ ଯାହା ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇଛି ତାହା , ଏହି ଭାଗବତର ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ , ସମଗ୍ର ଅଥର୍ବବେଦର ସଂକ୍ଷେପ ସୂର୍ପ ତାହାର ପଥମ ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥ ଏହି ଭାଗବତର ତ୍ତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ ଓ ସମଗ ସାମବେଦର ସଂକ୍ଷେପ ସୂର୍ପ ତାହାର ପଥମ ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥ ଭାଗବତର ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକରେ କୁହା ଯାଇଥିବାର ମତ ପକାଶ କରିଛନ୍ତି । ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର ମାନେ ଏହାର ବାୟବିକତା ଏହିପରି ବୁଝାଇଛନ୍ତି ।

#### 'ଅଗ୍ରିମିଳେ ପୁରୋହିଙଯଜ୍ଞସ୍ୟ ଦେବସୃତ୍ୟୁଙ୍ଗ ହୋତାରଂ ରତ୍ୱଧାତମମ ରକ୍ ୧/୧/୧'

ଅନୃୟ -ଯଜ୍ଜସ୍ୟ - ନାମ ଯଜ୍ଜସ୍ୟ, ପୁରୋହିତଂ - ଅଭିଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି , ଋତ୍ୟୁଙ୍କ -ରତ୍ର ରତ୍ତରେ ସଂସାରର ପ୍ରତ୍ୟୁପୂର୍ତ୍ତି କାଳରେ ଯଜନ କରିବାବାଲା ବା ସଂଗତି କରିବାବାଲା , ହୋତାରଂ- ଶରଣାଗତକୁ ଆହ୍ନାନ କରିବା , ରତୁଧାତମଂ – ସର୍ବକର୍ମଫଳ ସ୍ୱରୂପ ରତ୍କୁ ଯେ ଧାରଣକରେ ବା ପାଳନ କରେ ,ଦେବଂ –

ଦେବ , ଅଗ୍ରଂ - ଅଗ୍ରଂ ନୟତି ନିୟତେ ଇତି ଅର୍ଥାତ୍ ଆଗରେ ପଛରେ ରହିବା . ଇଳେ – ୟବନ କରିବା

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ - ନାମଯଜ୍ଞର ଅଭିଷ୍ଟକୁ ଯେ ସମ୍ପଦାନ କରନ୍ତି ,ପତ୍ୟେକ ଋତୁରେ ଯାହା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଯଜନ କରାଯାଏ , ଶରଣାଗତ ଜନକୁ ଯେ ସର୍ବଦା ଶରଣ ପଦାନ କରିଥାନ୍ତି , ସବୁ କର୍ମଫଳର୍ପି ରତ୍କୁ ଯେ ଧାରଣ ଓ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି, ଆନନ୍ଦମୟ ଅଲୌକୀକ କ୍ରୀଡାରେ ଯେ ଆନନ୍ଦମଗୁ ରହି ସମୟଙ୍କ ଆଗରେ ଓ ପଛରେ ସର୍ବଦା ରହିଥାନ୍ତି . ଏହି ବେଦ ମନ୍ତର ଅର୍ଥର ଯଥାର୍ଥତା ଅନ୍ଭବ କରି ୟତି କର୍ଛ ।

ଭଗବାନ ନିଜର ସ୍ୱରୂପର ବିଷୟବୋଧ ତଥା ନିତ୍ୟାନନ୍ଦମୟ ଲୀଳାର ରହସ୍ୟତା ଓ ନିତ୍ୟତା ଯାହା ଏହି ରକ୍ବେଦ ମନ୍ତ୍ରରେ ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି ତାହା ଭାଗବତର 'ଅହମେବାସମେବାଗେ' ଶ୍ରୋକରେ ମଧ୍ୟ ପତିପାଦନ କରିଛନ୍ତି ।

> 'ଓଁ ଇଷେ ତ୍ୟୋର୍ଜେ ତା ବାୟବଃ ସ୍ଥ ଦେବେ। ବଃ ସବିତା ଶ୍ୱେଷ୍ଠତମାୟ କର୍ମଣେ । ଆପ୍ୟାୟଧ ପାର୍ପୟତ ମାଧ୍ୟଇନ୍ଦ୍ରାୟ ଭାଙ୍ଗ ପ୍ରଜାବତୀରଣମିବା ଅୟସ୍କା ମା ବଃ ସ୍ଟେନ ଈଷଡ । ମାଘଙ୍ଗସୋ ଧିବା ଅସ୍ଥିନ୍ ଗୋପଡୌ ସ୍ୟାତ୍ ବହି ଯଜମାନସ୍ୟ ପଶୁନ୍ ପାହି ।' ଯଜ୍ଜ ୧/୧/୧

ଅନ୍ୟ - ସବିତା-ସର୍ବଜଗପ୍ତି, ଦେବୋ - ଅତିଶୟକାନ୍ତି ଯୁକ୍ତ, ତ୍ୱା- ତୁମେ , ଇଷେ- ଅନୁପାଇଁ , ଉର୍ଜେ-କାର୍ତ୍ତିକମାସରେ , ଶେଷତମାୟ କର୍ମଣେ-ଗୋବର୍ଦ୍ଧନଯଜ୍ଞ କର୍ମ , ପାର୍ପୟତୃ-ପକୃଷ୍ଟରୂପେ ସମାପନ ହେଉ, ଇନ୍ଦ୍ରାୟ-ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ପାଇଁ, ଭାଗଂ ମା ଆପ୍ୟାୟଧ୍ୱଂ –ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପୂଜା ଉପହାର ନ ଦେବା, ଅସ୍ତିନ୍ ଗୋପତୌ –ଏହି ଗୋପରେ ,ବଃ - ଆୟମାନଙ୍କ , ଅଧ୍ୟ-ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ପ୍ରଜାବତୀଃ- ବହୁପ୍ରଜାଯୁକ୍ତ , ଅଣମିବା – ବ୍ୟାଧି ରହିତ,

ଅୟକ୍ଷା- ଯକ୍ଷା ଇତ୍ୟାଦି ରୋଗ ରହିତ, ୱେନ -ଚୋର ମାନଙ୍କ ଦାରା , ମା ଈଷତ- ସକ୍ଷମ ନ ହେଉ, ଅଘଶଂସ – ଘାତ ବା ହତ୍ୟା କରିବାରେ, ସ – ରହୁ, ଧୂବା –ନିଷ୍ଟିତ, ବହ୍ନୀ – ବହୁବିଧ ପୂଜା , ସ୍ୟାତ୍ -ହେଉ, ଯଜମାନସ୍ୟ -ଗୋପରାଜ୍ୟର ପଶୁନ୍ -ପଶୁମାନଙ୍କୁ , ପାହି –ରକ୍ଷା କରବୃ ଗଦ୍ୟାର୍ଥ- ହେ ସର୍ବକାନ୍ତି ଯୁକ୍ତ ଜଗତପତି, ଆପଣ ଆମ ସମୟଙ୍କୁ ଅନ୍ଯୋଗାଇ ଦେବା ପାଇଁ କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ଯଜ୍ଜ ପରି ଶେଷ କର୍ମର ଆୟୋଜନ କରନ୍ତୁ ଓ ଇନ୍ଦଙ୍କ ପୂଜା ପାଇଁ କୌଣସି ଉପହାର ନ ଦିଅନ୍ତୁ । ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ପୂଜା ହେବାରେ ଆମମାନଙ୍କ ଗୋଧନ ନଷ୍ଟ ନ ହୋଇ ବର୍ଦ୍ଧିତ ହେବେ, କମି ତଥା ଯକ୍ଷା ଆଦି ରୋଗରେ ପୀଡିତ ହେବେନାହିଁ ,କି ବ୍ୟାଘ ଆଦି ହିଂସ ଜୀବଦ୍ୱାରା ଘାତ ହେବେ ନାହିଁ , କି ଚୋର ଚୋରି କରି ପାରିବ ନାହିଁ । ହେ ଗୋପତି କୃଷ ଆପଣ ଗୋପର ଗୋ ବସାଙ୍କୁ ସୁଚାରୁରୂପେ ରକ୍ଷା କରନ୍ତ ।

ଏହି ବେଦମନ୍ତ୍ରରେ ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ସୟନ୍ଧରେ ଅପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଅନୁଭବ କରିବା ଓ ସକଳ ମାୟା ତ୍ୟାଗ କରି ଭଗବାନଙ୍କ ପାଖରେ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ସମର୍ପିତ ହୋଇ ସ୍ୱରୂପ,ଗୁଣ,ଲୀଳାର ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି । ଏହି ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ 'ରତେ ହେଁ' ଶ୍ଳୋକରେ ଚତୃଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତର ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇଛି ।

#### ' ଓଁ ଯେ ପ୍ରିଷୟାଃ ପରିୟନ୍ତି ବିଶ୍ୱାରୂପାଣି ବିଭୁତଃ ବାଚସ୍ଫଡିର୍ବଳା ଡେଷାଂ ଡନ୍ନୋ ଅଦ୍ୟ ଦଧାତୁ ମେ । ଅଥର୍ବ ୧/୧/୧

ଅନୁୟ – ଯେ -ଯେ , ବାଚସ୍କତିଃ – ପାଣ , ଆତ୍ରା ଓ ପରମାତ୍ରା , ବିଶ୍ୱ-ଏହି ଜଗତରେ, ତ୍ରିଷପ୍ତାଃ - ତିନି ଷପ୍ତ ବା ଏକବିଂଶ , ରୂପାଣି ବିଭ୍ତଃ -

ପଦାର୍ଥ ରୂପରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ଅଛନ୍ତି ,ତେଷାଂ- ସେହି ବଳ , ତନ୍ଦ୍ୱୋ-ଆୟମାନଙ୍କ ଶରୀରରେ , ଅଦ୍ୟ - ଆଜି, ଦଧାତୂ ମେ- ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ॥ ଗଦ୍ୟାର୍ଥ- ହେ ବାଚସ୍ୱତି , ହେ ବାଣୀର ଅଧିପତି ,ହେ ପରମାତ୍ମା, ଆପଣ ଯେଉଁ ଭୌତିକ ଶକ୍ତି ବା ବଳଦ୍ୱାରା ଏକବିଂଶ ପଦାର୍ଥ ରୂପରେ ଏହି ବିଶ୍ୱରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛନ୍ତି , ସେହି ବଳ ବା ଶକ୍ତି ଆୟମାନଙ୍କ ଦେହରେ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ।

ଅଥର୍ବ ବେଦର ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ପ୍ରୟୋଜନ ତତ୍ତ୍ୱ ସୟକ୍ଷରେ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି । ବାଚ ବା ବାଶୀ ଯେଉଁଥିରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗଣ ଓଡପ୍ରୋତ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି , ସେହି ବାଣୀରୂପି ପରମାତ୍ମା ତାଙ୍କର ଶକ୍ତିରୂପି ଭୌତିକ ବଳ ସହିତ, ବାଚୟ୍ବତି ରୂପେ ବିଦିତ । ଏହାହିଁ ଭାଗବତର 'ଯଥାମହାନ୍ତି ' ଶ୍ଳୋକରେ ପ୍ରୟୋଜନ ତତ୍ତ୍ୱର ବିଶେଷତା ପ୍ରତିପାଦନ କରାଯାଇଛି ।

#### 'ଓଁ ଅଗ୍ନେ ଆୟାହି ବୀତୟେ ଗୁଣାନଃ ହବ÷ ଦାତୟେ ନି ହୋଡା ସମ୍ଭି ବହିଁଷି ।' ସାମ ୧/୧/୧

ଅନ୍ୟ- ଅଗ୍ନେ- ହେ ଗୋପିଜନବଲ୍ଲଭ, ବୀତୟେ- ଆମଦ୍ୱାରା ଦିଆଯାଇଥିବା, ହବ୍ୟଦାତୟେ-ହବିଷାନ୍ନକୁ ଗ୍ରହଣକରିବାକୁ ଆୟାହି-ଆମ ସକ୍ଷୁଖରେ ପ୍ରକଟ ହୁଅନ୍ତୁ ,ଗୁଣାନଃ-ଆମମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ୟୁତ ହୁଅନ୍ତୁ,ହୋତା-ଶରଣାଗତର ଆହ୍ୱାନରେ, ବହିଷି -ଆମ ହୃଦୟ ବୃନ୍ଦାବନ ଆସନରେ, ନି ସହି - ଉତ୍ତମ ରୂପେ ସାଧନଭ୍ୟ ।

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ- ହେ ଗୋପିଜନ ବଲ୍ଲଭ ଆୟେମାନେ ଦେଇଥିବା ହବିଷାନ୍ନଭୋଗ ଗ୍ରହଣ କରିବାପାଇଁ , ଆପଣ ଆୟମାନଙ୍କ ସନ୍ମୁଖରେ ପ୍ରକଟ ହୁଅନ୍ତୁ । ଏହି ପ୍ରକାର ଆୟମାନଙ୍କ ୟୁତିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ଶରଣାଗତ-ଆୟମାନଙ୍କ ଆହ୍ୱାନରେ ଆମର ହୃଦୟ ବୃନ୍ଦାବନ ଆସନରେ ବିରାଜମାନ ହୁଅନ୍ତୁ ।

\_\_\_\_\_

ଏହା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି ସାଧନର ପରିଚାୟକ । ଏହି ସାମବେଦ ମନ୍ତ୍ରରେ ଦର୍ଶାଯାଇଥିବା ସାଧନଭକ୍ତିର ସ୍ୱରୂପ ଭାଗବତର ' ଏତାବଦେବ' ଶ୍ଳୋକରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ ।



### ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତ ଉପରେ ଶ୍ରୀଲ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସର୍ସତୀ ଠାଜୁର ପୁଡୁପାଦଙ୍ଗ ବିଚାର :

ଭଗବତ-ସ୍ତା, ଚିତ୍ର ଓ ଜ୍ଞାନମୟ ଅଟନ୍ତି । ଏହାହିଁ ଚତଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ପ୍ରଥମ ଦୁଇ ଶ୍ଲୋକର ବିଶେଷତ୍ୱ । ପାକ୍ତ ଜଗତରେ ଚିତ୍ର ଓ ଅଚିତ୍ ମିଶ୍ୱଜ୍ଞାନ ଯାହା ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭବ ହୁଏ ତାହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ପଦବାଚ୍ୟ କିନ୍ତୁ ଚିନ୍ନାତ୍ୱଜ୍ଞାନ ଯାହା ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭବ ନ ହୋଇ ପାରେ ତାହା ଅପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ତଥା ଗୋପନୀୟ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ବିଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତ୍ର ପଢି ବା ଶୁଣି ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରାଯାଏ ତାହା ପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଓ ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଜଣେ ନିଜ ଭିତରେ ଅନୁଭବ କରିପାରେ ତାହା ଅପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ବା ବିଜ୍ଞାନ । ଇଦ୍ୟଗଣଙ୍କଦ୍ୱାରା ପାପ୍ତ ଅନୁଭୃତି ବିଜ୍ଞାନଯୁକ୍ତ ନ ହେବା ଫଳରେ, ନିର୍ବିଶେଷ ରୂପେ ପରିଚିତ ଚିନ୍ନାତ୍ର , ଚିନ୍ନାତ୍ର ହୋଇ ରହେ ନାହିଁ । ଜ୍ଞାନର ବୈଶିଷ୍ୟା ବିଚାର କଲେ ଜଣାଯାଏ ଏଥିରେ କେବଳ ଚିତ୍-ଶକ୍ତିର ବୈଚିତ୍ୟ ଛପି ରହିଛି ମାତ୍ ତାହା କାହାର ଅନୁଭୃତି ମଧ୍ୟକୁ ନ ଆସିଲେ ସେହି ଚିତ୍-ଶକ୍ତିର ସ୍ୱରୂପ ଜଣାଯିବ ନାହିଁ । କାରଣ ଚିତ୍- ଶକ୍ତି ନିତ୍ୟ ଓ ଆନନ୍ଦମୟ ଏବଂ ଜୀବ ତା ସହିତ ବିଳାସମଗୁ ହୋଇ ଥରେ ତାକୁ ଅନୁଭବ କରି ପାରିଲେ ସେ ସର୍ବଦା ଚିନ୍ୟୁ ଆନ୍ୟରେ ବୃଡିରହିବ । ଅଚିତ୍ଶକ୍ତି ବା ଜଡ- ନଶ୍ର, ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ, ଅନୁପାଦେୟ , ଅପୂର୍ଣ୍ଣ । ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ଓ ଚିନୁୟତା ଅଭାବରୁ ତାହା ଧର୍ମ ସହିତ ଯୁକ୍ତହୋଇ, ସଂସାରରେ ପଥା ବା ପରମ୍ପରା ପାଲଟିଯାଏ ।

ବିଜ୍ଞାନ ବା ଅନୁଭୃତି ଅଭାବରୁ , ଜୀବ, ମାୟାର ସ୍ୱର୍ପଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରି ପାରେନାହିଁ । ବିଜ୍ଞାନ ବିନା ଶୋତପଥ ବା ଶୁଣିଥିବା ବସ୍ତୁ ,ତର୍କଗସ୍ଥ ଓ ଜଡ ବସ୍ତ ଇତ୍ୟାଦି ନିର୍ବିଶେଷବାଦ ହୋଇ ରହିଯାଏ । ଭଗବାନ ଯାହା ସବ୍ ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି , ତାହା ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ନ ଆସିଲେ, ଜ୍ଞାନ ଅନୁସନ୍ଧିସ୍ତ

ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ତର୍କପଥ ଆଚରଣ କରିବା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଗତି ନାହିଁ । ତର୍କପଥ ଆଚରଣ କରିବା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ବିମଖତା ବୋଲି କହାଯିବ । ଏହି ବିମଖତା ହଟାଇବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ବଚନ ସର୍ବଦା ବିଶାସଯୋଗ୍ୟ ଓ ଗହଣୀୟ ହେବା ଉଚିତ । ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଅଭାବରୁ ଜ୍ଞାନର ରହସ୍ୟ ତଥା ତାହାର ବିଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗ , ଅନୁଭୃତି ମଧ୍ୟକୁ ନ ଆସିପାରି , ତର୍କ ବିତର୍କ ଭିତରେ ଫସିଯାଏ । ଫଳରେ ଜ୍ଞାନ , ବିଜ୍ଞାନର ରହସ୍ୟ ଓ ତାହାର ବିଭିନ୍ ଅଙ୍ଗ ବିଷୟରେ ଜାଣିବାପାଇଁ ଜୀବ ବିମଖ ହୋଇଯାଏ ଓ ତର୍କ ପଥରେ ନିଜର କଳ୍ପନାକୁ ସତ୍ୟ ମାନି ନିଏ । ତେଣୁ ସେ ସତ୍ଚିଦାନନ୍ଦ, ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ, ଭଗବତ୍ସଭାର ଅବଃଅଙ୍ଗ ରୂପେ ତାଙ୍କ ସୂର୍ପତ୍ , ବହିଃଅଙ୍ଗ ରୂପେ ତାଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବତ୍ୱ ଓ ଏ ଦୃୟର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଅଙ୍ଗ ରୂପେ ତାଙ୍କ ବ୍ୟାପକତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ ଭେଦାଭେଦ ଆରୋପ କରିବସେ । ବିଜ୍ଞାନ ଅନୁଭୃତି ଅଭାବରୁ,ଜୀବ, ପରିଣାମରେ ଚିତ୍ଶକ୍ତି ବର୍ଜିତହୋଇ ,ନିତ୍ୟଚିନୃୟ ଲୀଳା ରହସ୍ୟର ଆନନ୍ଦର ବଞ୍ଚିତ ହୋଇଯାଏ । ଫଳରେ ସେ ପରମ ଗୋପନୀୟ ଜ୍ଞାନରହସ୍ୟ ଓ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦମୟ ସନାତନସ୍ୱରୂପ ଭଗବତ୍ ଅନୁଭୂତି ପତି ବିମୁଖ ହୋଇ ରହିଯାଏ । ତର୍କ ବିତର୍କରେ ବ୍ୟାପୃତ ରହି ଜୀବ, ଜଡ-ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ ଭଗବତ୍ ଅଞିତୃକୁ , ନଶ୍ୱର ଓ ଏକ ଅଜ୍ଞତା ମାନି ନେଇ ଭଗବତ୍ ବଚନ ଓ ଗୁରୁ ବଚନରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରଖେ ନାହିଁ ଓ ଅନେକ ସମୟରେ ଅଜଣା ଅଶୁଣା କଥାକୁ ଶୁଣା ଓ ସତ୍ୟ ମାନି ନିଏ ।

ଭଗବାନଙ୍କ ନିତ୍ୟର୍ପ, ନିତ୍ୟଗୁଣ, ସ୍କଳନ ପରିବୃତ୍ତତା ଓ ନିତ୍ୟଲୀଳାର ରହସ୍ୟ ତଥା ସମୟ ବିଚିତ୍ତା ଅଭେଦର୍ପେ କେବଳ ଚିଦାନନ୍ଦରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ବାୟବରେ ସତ୍ୟସ୍ୱରୂପ ସ୍ପଳନ ପରିବୃତ୍ତ ବ୍ରଳନନ୍ଦନ ଶୀକୃଷଙ୍କ ଠାରେ ସେହି ପରମ ଗୋପନୀୟ ରହସ୍ୟ ଛପି ରହିଛି । ଏହି ବାୟବ ସତ୍ୟ ତର୍କ ବିତର୍କରେ ମିଳି ପାରେ ନାହିଁ ।

ଭଗବାନ ଓ ଭଗବତ ପେମୀ ମାନଙ୍କ କୃପାରୁ , ଏହି ବାୟବ ସତ୍ୟର ଗୁଞ୍ଜନ,ସର୍ବଦା ଜୀବର କର୍ଣ୍ଣପଥରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ଅଂଶ ଚିତ୍ର-ଇନ୍ଦିୟଦ୍ୱାରା ଅନୁଭୃତ ହେଉଥାଏ । ଯେପରି ଏଥରରେ ଭାମ୍ୟମାଣ ରହିଥିବା ରେଡିଓ କମ୍ପନ କେବଳ ସେହି ରେଡିଓରେ ଶୁଣାଯାଏ ଯେଉଁ ରେଡିଓ ତାକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଅନ୍ତସ୍ଥ ଯନ୍ତ୍ରକୁ ସଜାଗ ରଖିଥାଏ, ସେହିପରି ଜୀବ ଯଦି ତାର ମନ ଓ ଇଦ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରକୃତିବଶ ନ କରି ନିଜର ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ସଜାଗ ରଖି ପାରିବ ତେବେ ସେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଏହି ବାୟବ ସତ୍ୟର ଗୁଞ୍ଜନ ଶୁଣି ପାରିବ । ମାତ୍ ପକ୍ତିବଶ୍ୟତା ବା ବିକାର ଅନୁଭୃତିଯୁକ୍ତ ହେତୃ, ଏହି ଦେହ ଓ ମନ ଯାହା ଅଚିତ-ବିଚାର ପରାୟଣ ଓ ଜଡ-ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ-ଅଧିକାରୀ, ସେ ଏହି ପରମ ଗୋପନୀୟ ସ୍ମଶକ୍ତିବେଷ୍ଟିତ ଭଗବତ୍-ବିଗହର ସ୍ୱରୂପର ନିତ୍ୟତା ବିଷୟରେ ଧାରଣା କରି ପାରେନାହିଁ । ମାତ୍ ଦୃଶ୍ୟଜଗତର ଅବଲୟନରେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଅବଜ୍ଞା କରିବା କାରଣରୁ ,ତାର ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିହେଉ ଥିବା ଜ୍ଞାନ ବାୟବ ସତ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତେ , ପକୃତି ବା ମାୟା ଆଚ୍ଛାଦିତ, ଅବାୟବ, ଅସତ୍ୟ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ମାୟବଦ୍ଧ ଜୀବର ଭୂମ, ପ୍ରମାଦ, ଇନ୍ଦିୟବଶ୍ୟତା ଓ ଲିସ୍କାର୍ପ ପ୍ରଭୃତି ଚାରି ସ୍ୱଭାବ ରହି ଥିବାରୁ , ପୂଜନୀୟ ଚିତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାପ୍ତି କରିବା ତାହାର କେବେ ବି ସହଜ ହୋଇ ନଥାଏ । ଲୀଳାରହସ୍ୟ ଓ ଲୀଳାଙ୍ଗ ବିଜ୍ଞାନ ବା ଅନୁଭୃତି ଅଭାବରୁ ଜୀବର ଭଗବତ୍ସ୍ୱରୂପ ବୋଧ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଲୀଳାରହସ୍ୟ ଓ ଲୀଳାଙ୍ଗ ବିଚାର ଗୁରୁମୁଖରୁ ଶବଣ କଲାପରେ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ ଉଦୟ ହୁଏ ଓ ବାହ୍ୟପଜ୍ଞାର ଅନୁଭୃତିରେ ଜୀବକୁ ମୁକ୍ତି ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ଜୀବ ନିଜ ସୁଭାବରେ ନିତ୍ୟ ପତିଷିତ ହୋଇ, ଶଣିଥିବା ଜ୍ଞାନକ କୀର୍ତ୍ତନକରି ,ଅନ୍ୟଜୀବ ପତି ଦୟା କରି,ଏହି ଜ୍ଞାନରେ ନିତ୍ୟ ପତିଷ୍ଠିତ ହେବା ଉଚିତ ।

ପଥମ ଶ୍ଳୋକର ବିଚାରର ଦୂଢତାକୁ ଆହୁରି ଦୂଢ କରିବାକୁ ,ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକରେ ଉକ୍ତ ବିଚାରର ପୁନରାବୃତି କରି କିଛିଟା ବିୟାର କରାଯାଇଛି । ଭଗବତ୍ ଅନୁଭୂତି ବାୟବ ସତ୍ୟ , କିନ୍ତୁ ଭଗବତ୍ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଅନୁଭୂତି ଅବାୟବ ଓ ଅସତ୍ୟ । ଭଗବାନଙ୍କର ଚିତ୍ବୈଚିତ୍ୟ, ଭଗବତ୍-ଅସ୍ତିତା, ଭଗବତ୍ ଅନୁଷାନ କର୍ଭୁତ୍, ଭଗବତ୍ ରୂପ, ଭଗବତ୍-ଗୁଣ ଓ ଭଗବତ୍ ଲୀଳା ଆଦି ହେଉଛି ଭଗବତ୍ ଆଶ୍ରୟତତ୍ତ୍ୱ । ଏହାର ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବା , ନିଜ ନିତ୍ୟ-ସ୍ୱରୂପ-ବିବେକ ଓ ନିଜ କର୍ତ୍ତବ୍ୟର ବାୟବଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା , ଗୁରୁ ତଥା ଭଗବାନଙ୍କ କୃପା ବ୍ୟତୀତ ଅସୟବ । ବଦ୍ଧ ଜୀବ ଯେତେବେଳେ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭୃତ ହୋଇଥିବା ଜ୍ଞାନରେ ବିମୁଗ୍ ହୋଇ ବାୟବଜ୍ଞାନଶୃନ୍ୟ ଓ ହରି ବିମୁଖ ହୋଇଯାଏ ସେତେବେଳେ ଭଗବତ୍ କୃପା ବ୍ୟତୀତ ଇନ୍ଦିୟଲନ୍ତ ଜ୍ଞାନର ସତ୍ୟତା ଅନୁଭବ କରିବା ଅସୟବ ହୋଇପଡେ । ତେଣୁ ସେତେବେଳେ ସେ ନିଜର ଇହିୟ ଉଦିତ ଜ୍ଞାନଦାରା ଭଗବାନଙ୍କୁ ମାପ ବା ମୂଲ୍ୟାୟନ କରିବାକୁ ଆରୟ କରିଦିଏ । ମାୟା ନିର୍ବିଶେଷ ମତ ଅବଲୟନ କରି ଦେହ ଓ ମନକୁ ବାହ୍ୟ ପଜ୍ଞାଦ୍ୱାରା ସଞ୍ଚାଳନ କରିବାରେ ବ୍ୟୟ ରହିବାରୁ ସୟନ୍ଧ, ପ୍ୟୋଜନ ଓ ଅଭିଧେୟ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ନିରୂପଣ କରିବାରେ ଭ୍ମିତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଭ୍ମ ଯୋଗୁ ସେ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପ ସହିତ ସୟନ୍ଧ, ଭକ୍ତିର ଅଭିଧେୟ ଓ ପ୍ରେମର ପ୍ରୟୋଜନକୁ ନିର୍ପଣ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଫଳରେ ମୁକ୍ତିକାମୀ ଜୀବ କ୍ମଶଃ ଭୋଗକାମୀ ହୋଇଯାଏ ।

ଭଗବାନ,ଜୀବ,ପୁକୃତି,କାଳ ଓ କର୍ମ ଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ । ଯେତେବେଳେ ଜୀବ ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଏ ସବୁର ଅଧୀନ ବୋଲି ଧରିନିଏ ସେତେବେଳେ ତାକୁ ବଦ୍ଧଜୀବ ବା ଦୃଷ୍ଟଜୀବ କହନ୍ତି । ପୂକ୍ତି,କାଳ ଓ କର୍ମ, ଜୀବର ଚିଦାନନ୍ଦଧର୍ମ ଉପରେ ପୁଭୁତ୍ୱ ବିୟାର କରି, ଜୀବର ସ୍ୱରୂପ ଅନୁଭୃତିରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ତେଣୁ ଜୀବ ନିଜକୁ ପକୃତି, କାଳ ଓ କର୍ମର ଅଧୀନ ମାନି ଜଡ ପଦାର୍ଥକୁ

ସର୍ବଶ୍ରେଷ ମାନି ନିଏ । ନିଜ ସ୍ୱରୂପର ଭୂଲ୍ ଧାରଣାରେ ବଶହୋଇ , ନିତ୍ୟ ଚିଦାନନ୍ଦମୟ ଗୁରୁଙ୍କ ଚରଣ କମଳରେ ସମର୍ପିତ ହୋଇ ନିଜର ଚିଉବ୍ତିକ୍ ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଫଳରେ ନିଜର ଚିତ୍ର ଧର୍ମର ନିତ୍ୟଅନୃଷାନ, ବିନାଶୀ ଧର୍ମରେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇ ତାକୁ ପ୍ରବଳ ଅଙ୍କାରରେ ବିମୁଢ଼ କରିଦିଏ ।

ଭଗବତ୍ଶକ୍ତି ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟଲୀଳା ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବା ଗୁରୁ ରୂପରେ ପଦର୍ଶନ କରି ବଦ୍ଧଜୀବ ସହିତ ନିଜର ସମତା ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରନ୍ତି । ସେହିପରି ଭଗବାନ, ସ୍ୱୟଂକୁ ଗୁରୁ ରୂପରେ ବ୍ୟୁଙ୍କ ସହିତ ନିଜର ସମତାସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରି, ଜଣେ ବନ୍ଧୁ ଭାବରେ ନିଜର ଅଲୌକୀକଲୀଳା ପ୍ଦର୍ଶନ କରି ଯେଉଁ ଅପାକୃତ ସ୍ୱରୂପ ବିଷୟରେ କହିଥିଲେ ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତରେ ସୟନ୍ଧ, ଅଭିଧେୟ ଓ ପ୍ୟୋଜନ କ୍ମରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ଯେତେବେଲେ ଜୀବ , ପ୍ରକୃତି, କାଳ ଓ କର୍ମର ତତ୍ତ୍ୱ ବିଚାରରେ ଭୂଲ କରି , ଭଗବତ୍ ବିମୁଖତା ଲାଭ କରେ ସେତେବେଳେ ତା ମନରେ ବିଷୟ ଭୋଗ ଓ ତ୍ୟାଗର ପବୃତି ଆସିଯାଏ । ଫଳରେ ଜୀବ ଉପରୋକ୍ତ ସୟନ୍ଧ, ଅଭିଧେୟ ଓ ପ୍ରୟୋଜନ ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ୱରୂପ ଜାଣିବାରେ ଅକ୍ଷମ ହୋଇଯାଏ ।

ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟା ଶକ୍ତି, ପ୍ରକୃତିରେ କାଳରୂପି ଗୁଣର ସାମ୍ୟତା ଓ କର୍ମରୂପି ଗୁଣର ବିଷମତାର ପ୍ରହେଳୀକା ସୃଷ୍ଟି କରି ଜୀବକୁ ବିଷୟଭୋଗ କରିବାରେ ପ୍ରଶୟ ଦିଏ । ଫଳରେ ଏହି ଜଗତରେ ଭଗବତ୍ ନିତ୍ୟଲୀଳାର ବିଚିତ୍ତା ଅନୁଭବ କରିବା ଅନୁପାଦେୟ ହୋଇପଡେ । କିନ୍ତୁ ଭଗବତ୍ ଆନ୍ତ୍ରଟ୍ୟ ଲାଭକରି ଜୀବ ଯେତେବେଳେ ଏହି ମାୟା ଆଚ୍ଛାଦନକୁ ପ୍ରତିହତ କରିପାରିବ ଓ ନିଜ ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ସେବୋନ୍ମଖିକରି ପାରିବ, ସେତେବେଳେ ତାର ଆତୃବୃତ୍ତିର ବିଶୁଦ୍ଧଭାବ ଜାଗ୍ରତ ହେବା ସାଥେ ସାଥେ ତା

ମନରେ ଶାନ୍ତ, ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ ବାହଲ୍ୟ ଓ ମଧୁର୍ଯ୍ୟ ଆଦି ଭଗବତ୍ ଭାବପଞ୍ଚକ ଭାବର ଉଦେକ ହୋଇଯିବ । ଆତୃବ୍ଭିର ବିଶୁଦ୍ଧଭାବ ଜାଗ୍ତ ହେବା ଫଳରେ ପକୃତି,କାଳ ଓ କର୍ମ ବ୍ୟତିରେକ ରୂପରେ ଜୀବର ମଙ୍ଗଳ ବିଧାନ କରିବେ ।

ଏହି ଭାଗବତରେ ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଚାରିଟି ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ପଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ବିଷୟବୋଧ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକରେ ଆଶ୍ରୟବୋଧ, ତୃତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ ଆଶ୍ୱୟର ପ୍ୟୋଜନବୋଧ ଓ ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକରେ ଆଶ୍ୱୟର ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ ଅଭିଧେୟର ସ୍ୱରୂପ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ବିଷୟତତ୍ତ୍ୱ ବିଚାରରେ ବ୍ହା ଜାଣି ପାରିଥିଲେ ଯେ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ, ଜୀବ ,ପ୍କୃତି,କାଳ ଓ କର୍ମ ଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଏବଂ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର । ତେଣୁ ସେ ନିଜେ ସ୍ୱକର୍ତ୍ତ୍ୱଦମୟ ବା ଅହଂ-ତର୍ଭ ଅଟନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ନିଜେ କେବଳ ନିଜକୁ ଅହଂ କହିପାରିବେ । ତ୍ଂ-ତର୍ଭ ଓ ତତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ସେହି ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବୈଚିତ୍ୟ । ତ୍ୱଂ-ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ତତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ଦୃୟ ନିତ୍ୟକାଳରେ ଅଙ୍-ତତ୍ତ୍ୱର ଆଶିତ ହୋଇ ତା ମଧ୍ୟରେ ଐକ୍ୟଭାବରେ ଓ ଅଚିତ୍ୟଭାବରେ ଯୁକ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି । ସେହି ତ୍ୱଂ-ତତ୍ତ୍ୱର ଅଧୀନ ଥିବା, ବ୍ରହ୍ମଦେବ ଗୁରୁ ରୂପରେ କୂପାକରି ଶୀ ନାରଦଙ୍କୁ ସେହି ତ୍ୱଂ-ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ତତ୍-ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ୱରୂପ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅଚିତ୍ୟ ଭେଦାଭେଦ ବିଚାର ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀ ନାରଦ ମଧ୍ୟ କ୍ମେ ଶୀ ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କୁ ସେହି ବିଚାର କହିଥିଲେ । ଶୀ ବ୍ୟାସଦେବ ମଧ୍ୟ ସଂସାର ସାଗରରୁ ଉଦ୍ଧାର କଲାବାଲା ଶ୍ରୀମଧୃମୁନିଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଏହି ତିନି ତତ୍ତ୍ୱର ନିତ୍ୟ-ବୈଚିତ୍ୟୁ ଭେଦ ଜ୍ଞାନ ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ଶ୍ରୀ ଗୌରସୁନ୍ଦର ନିଜର ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସେହି ଅଚିନ୍ୟାଭେଦାଭେଦ ତଭୃକୁ ନିଜର ଲୀଳାମାଧ୍ୟମରେ ପକାଶିତ କଲେ । ଭଗବାନଙ୍କର ଏହି ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱକୁ ବିଶ୍ୱର ନଶ୍ୱରସତ୍ତାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ମାନି କେହି ଏହାର ବ୍ୟାପକତାକ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏଥିପାଇଁ ତତ୍ତ୍ୱବୈଚିତ୍ର୍ୟରେ ଏହି ତିନି ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିଲେ ବି ଏହି ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱ , ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ବସ୍ତୁ ଠାରୁ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ବୋଲି

ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ନଶ୍ପର ଭାବି ଏହି ବଦ୍ଧ ଜୀବ ଭୋଗବାସନାର ଦାସ ହୋଇ ରହିବା ହେତୁ ତତ୍ତ୍ୱତ୍ୟ ତା ହୃଦୟରେ ବିୟାର ଲାଭ କରି ପ୍ରବଳ ଅହଂଭାବର ରୂପ ନେଇଯାଏ । ଭୋଗ ଓ ତ୍ୟାଗ ପ୍ରବୃତି ବଦଳରେ , ଜଗତରେ ଭାବର ନିତ୍ୟତାକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି , ଭଗବତ୍ ସେବାଭାବକୁ, ଆତୁବୃତ୍ତିରେ ପ୍ୟୋଜନ ରୂପରେ ଓ ଅଭିଧେୟବୃତ୍ତିରେ ଭକ୍ତିରୂପରେ ଲାଭ କରି ପାରିଲେ, ଏହି ପ୍ରବଳ ଅହଂଭାବର ସଂକୋଚନ ହୋଇ ପାରିବ । ଭଗବତ୍ ସେବା ବିନା , ଜୀବ ନିଜର ଅଭିଧେୟ ବୃତ୍ତିରେ ଭକ୍ତି ଲାଭ କରି ନପାରି ଦୃଶ୍ୟମାନ ବିଶ୍ୱକୁ ଅସତ୍ୟ ଓ ନଶ୍ୱର ବୋଲି ଭାବିପାରେ ନାହିଁ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ହିସାବରେ, ବଦ୍ଧଜୀବର କର୍ତ୍ତୁତ୍ୱ ଅଭିମାନ, ନଶ୍ୱର ଭୂମିକାରେ ଜାଗତୀକ କର୍ମ ରୂପେ ଜଣା ଯାଉଥିବା ବେଳେ, ନିତ୍ୟଭୂମିକାରେ ନିତ୍ୟବସ୍ତୁର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କରା ଯାଉଥିବା ସକଳ କର୍ମ , ନିତ୍ୟଭକ୍ତି ବା ନିତ୍ୟପେମ ରୂପେ ଜଣାଯାଏ ।

ମାୟା ଦୁଇ ପ୍ରକାର । ଯୋଗମାୟା ଓ ଭଗବତ୍ର ସତ୍ତାକୁ ଢାଙ୍କି ରଖିଥିବା ମହାମାୟା । ଯୋଗମାୟା ବିଷୟତତ୍ତ୍ୱ ନ ହୋଇ ଆଶ୍ୱୟତତ୍ତ୍ୱ ବା ଚିତ୍ଶକ୍ତି ରୂପରେ ଜୀବକୁ ଭଗବତ୍ ମୁଖି କରାଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ତ୍ୱ-ତଜ୍ୱକୁ ଅହଂ-ତଜ୍ୱ ଭାବାନ୍ୟୁଖି କରି ଅଙ୍-ତତ୍ତ୍ୱପ୍ରେମର ବଶିଭୂତ କରିଦିଏ । କିନ୍ତୁ ମାୟା, ତ୍ୱ-ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜଡ-ଅହଂକାର ସହିତ ମିଶାଇ ନଶ୍ୱର ଭୋଗ-ପ୍ରବୃତିରେ ପ୍ରେରିତ କରିଦିଏ । ଜୀବର ଭଗବତ୍-ଉନ୍ମଖି ଚେଷ୍ଟାକୁ ଏହି ମାୟା ବାହ୍ୟଜଗତରେ ଅଚିତ୍ ପ୍ରବୃତିରେ ଚାଳିତ କରି ତାକୁ ଗାଢ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟକୁ ଟାଣିନିଏ । ଫଳରେ ଜୀବ ଭଗବତ୍ ସଭା ଓ ବ୍ୟୁକୁ ଅଭିନ୍ନ ନ ମାନି ଭେଦଜ୍ଞାନ କରି ମାୟା ବା ପ୍ରକୃତିକୁ ବ୍ରହ୍ମ ରୂପରେ ସ୍ଥିର କରିବସେ । ଏହିପରି ଜୀବ ଅଙ-ଡଭ୍ଜର ବିକୃତ ଅର୍ଥ ବାହାର କରି ନିଜକୁ ଅଙ-ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରକୃତିର ସ୍ୱାମୀ ମାନି ପ୍ରକୃତିରେ ତନ୍ମୟ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ବିଚାରକୁ ଉତ୍ତମରୂପେ ବୂଝାଇବାପାଇଁ ଭଗବାନ

ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ମମତ୍ୱକୁ ବିଶେଷରୂପେ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ କହିଛନ୍ତି ।

ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱର ମାୟା ହିଁ ଚିତ୍ଶକ୍ତି । ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱର ଅଭାବରେ କେବଳ ପକ୍ତିକୁ ଅହମ୍ ରୂପରେ ପ୍ରଧାନ୍ୟ ଦେବା ଦ୍ୱାରା , ଅନଙ୍-ପକ୍ତି ଓ ଅଙ୍-ତଭ୍ୱ ମିଶି କେବଳ ଜଡତା ଉପ୍ନୃ କରନ୍ତି । ବ୍ହୁ ସହିତ ଜୀବକୁ, ପକ୍ତିକ୍, କାଳକୁ ଓ ନିଷ୍କର୍ମତ୍ୱକୁ ଏକ ବୋଲି ଭାବିବାର ପ୍ୟାସ ହିଁ ଅଭେଦବାଦ । ଏହି ଅଭେଦତ୍ୱ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟାର ସ୍ୱରୂପ, ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ବିଷୟତର୍ଭ୍ , ପରମାତା-ଆଶିତ-ଆଶ୍ୟତର୍ଭ୍ର ବିଚିତ୍ତାକୁ ବ୍ହାଙ୍କ ସକୃଖରେ ପ୍ଳାଶ କରିଥିଲେ । ବୈକୃଷ ଓ ନଶ୍ଚର ବ୍ହାଷ ଆଦି ଭଗବତ୍ ଶକ୍ତିର ଏକ ଏକ ପରିଣାମ । ଏହି ପରିଣାମ ସମୂହକୁ ଓ ମୂଳ ଭଗବତ୍ଶକ୍ତିର ବିଚିତ୍ରତାକୁ ଭାନ୍ତିବଶତଃ ଏକ ମାନିନେବା ଉଚିତନୁହେଁ । ସତ୍ୟର ବିଚିତ୍ତା ଓ ଅସତ୍ୟର ଛଳନା କେବେ ଏକ ହୋଇ ନ ପାରନ୍ତି । ଏହି ଭେଦ ଓ ଅଭେଦକୁ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ ଭଗବାନ ଅହଂ-ତତ୍ତ୍ୱର ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି । ଆତା ଓ ଅନାତାକ୍ ଅନୃଭବ କରିପାରୁଥିବା ବିବେକର ଅଭାବର ଜୀବ କେବେ କେବେ ଭୋଗୀ ହୁଏ ତ କେବେ କେବେ ତ୍ୟାଗୀ ହୋଇଯାଏ । ସମ୍ଭନ୍ଧଜ୍ଞାନ ବିଷୟକ ଏହି ଦୁଇ ଶ୍ରୋକ ଅଚିନ୍ୟା ଭେଦାଭେଦ ତର୍ଭ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କୁହାଯାଇଛି ।

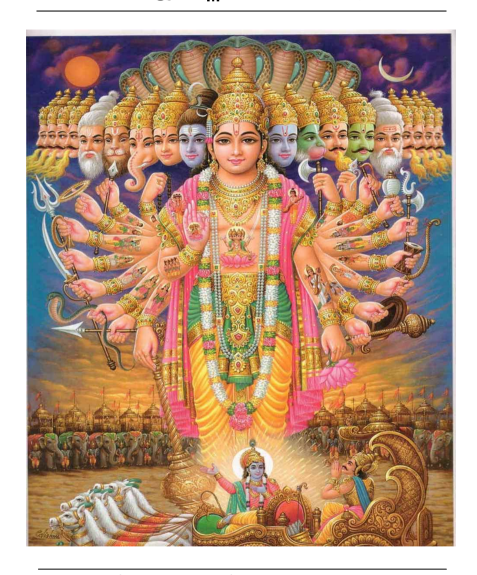
ବିଶ୍ୱଦ୍ୟା ନିକଟରେ ବିଭୃଚିତ୍ ପରମାତା ବ୍ୟାପକ ଓ ଅଣୁଚିତ୍-ଜୀବ ବ୍ୟାପ୍ୟ । ତା ଅର୍ଥ ଅଣୁଚିତ୍ ଜୀବ ମଧ୍ୟରେ ବିଭୃଚିତ୍ ପରମାତ୍ରା ବ୍ୟାପକ ଭାବରେ ବ୍ୟାପି ରହିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ବ୍ୟାପ୍ୟ ହେଉଛି ବ୍ୟାପକର ଅଂଶବିଶେଷ । ବ୍ୟାପ୍ୟ ବ୍ୟାପକଠାରୁ ପୃଥକ ନୁହେଁ କିୟା ବ୍ୟାପ୍ୟ, ବ୍ୟାପକ ନୂହେଁ । ବ୍ୟଷ୍ଟି-ପରମାତ୍ରା ବ୍ୟାପ୍ୟ-ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମି ରୂପରେ ଜଡପିଣ୍ଡରେ ଅବସ୍ଥିତ , ମାତ୍ର ସେ ବ୍ୟାପ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଆବଦ୍ଧ ନ ହୋଇ, କେବଳ ବ୍ୟାପକ ତଥା ସମଷ୍ଟି ପରମାତ୍ରା ରୂପରେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଅଟନ୍ତି । ବ୍ୟଷ୍ଟି-ସମଷ୍ଟି-ପରମାତ୍ରା ହିଁ

ବିଷୟତତ୍ତ୍ୱ ଓ ତାଙ୍କର ଆଶିତ ବ୍ୟଷ୍ଟି-ସମଷ୍ଟି-ଜୀବ ଚାରି ପ୍ରକାରର ଆଶ୍ୟସହିତ ସେବ୍ୟ-ସେବକ ରୂପରେ ରହିଛନ୍ତି । ପରମାତା ସେବ୍ୟର୍ପେ ବିଷୟତର୍ତ୍ତ ଓ ଜୀବ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସେବକ ରୂପେ ଆଶ୍ୱୟତର୍ତ୍ତ । ଏହି କଥା ଜାଣିଗଲାପରେ , ଜୀବ ମନରେ ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଖଣ୍ଡ-ବିଖଣ୍ଡ ଭାବରେ ଭାସମାନ ରହିଛି ତାହା ଉଭେଇଯିବ ଓ ସେବୋନ୍ମୁଖି ଜୀବକୁ ମୁକ୍ତି ମିଳିଯିବ ।

ଯିଏ ଆକର୍ଷଣ କରେ ସିଏ କୃଷ ଓ ଯାହାକୁ ଆକର୍ଷଣ କରା ଯାଏ ସିଏ ଆକୃଷ । କୃଷ ଓ ଆକୃଷ୍ଟ ଦୁହେଁ ପ୍ରେମଧର୍ମରେ ଆବଦ୍ଧ ରହିଥାନ୍ତି । ପ୍ରେମ ବିଚାରରେ ଦୂହେଁ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଥିଲେ ବି ଏକ ଅଟନ୍ତି । ପେମବିଗହ ପରମାତ୍ରା ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୂପରେ ଅବସ୍ଥିତ ଥିଲେ ବି ପ୍ରେମର ଆଶ୍ରିତ ଅଟନ୍ତି । ଆଶ୍ରିତର ପ୍ରେମରେ ସେ ସମ୍ୟକର୍ପେ ମିଳିତ ହୋଇ ଥିଲେ ବି ସର୍ବଦା ଆଶ୍ୱିତ ଠାରୁ ପୃଥକ ରହି ଥାନ୍ତି ।

ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକରେ ଅଭିଧେୟ-ବିଚାର ପେମର ଅଙ୍ଗ ରୂପରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ପରମାର୍ଥିକ ଲୋକମାନେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପ୍ରଣିପାତ କରି, ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ତାଙ୍କର ଆଶିତ ହୋଇ, ପେମ ଓ ସାଧନଭକ୍ତିର ବିଭିନ୍ ଅଙ୍ଗାଦି ବିଷୟରେ ପଶ୍ଚକରି ସମ୍ୟକ ଧାରଣା କରିବା ଉଚିତ । ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ବିଷୟରେ ପ୍ରେମ ଓ ସାଧନଭକ୍ତି ଅଙ୍ଗର ଯେତେ ପକାର ଅନୃୟ ଓ ବ୍ୟତିରେକ ରହିଛି ତାହାକୁ ପ୍ରଭୂପାଦ ବିଶେଷରୂପେ ବୁଝାଇଥାନ୍ତି ।





ଦର୍ଶନ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ପୁରୁଷାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱରୂପ

#### ॥ ପଥମ ଶ୍ଲୋକ ॥

॥ ନିଜେ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ହେବାର ଅଧିକାର ପାଇ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବଳ ଅଙ୍କାର ନହେଉ ବୋଲି ଶୀ ବହୁ। ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରୁଛନ୍ତି ॥

> ଶ୍ରୀ ବ୍ରପ୍ଲୋବାଚ ଯାବତ ସଖା ସଖ୍ୟୁରିବେଶ ତେ କୃତଃ ପଜା ବିସର୍ଗେ ବିଭଜାମି ଭୋ ଜନମ୍ ଅବିଜ୍ୱବୟେ ପରିଜ୍ୱମଣି ସ୍ଥିତେ। ମା ମେ ସମ୍ମନ୍ତୁଦ୍ଧ-ମଦୋହେମାନିନଃ

ଶୀମଭା: ୨/୯/୨୯

ଅନୃୟ- ବ୍ହୋବାଚ- ବ୍ହା କହିଲେ, ଭୋ ଇଶଃ – ହେ ଭଗବନ୍ , ସଖ୍ୟଃ ସଖା ଇବ କୃତଃ – ସଖା ଯେପରି ନିଜ ସଖା ସହିତ ବ୍ୟବହାର କରେ, ତେ -ନିଜେ , ଭଗବାନ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ସେହି ପକାର ହାତରେ ହାତ ମିଶାଇ ବହାଙ୍କ ନିଜର ସମାନ ଜ୍ଞାନ କରି ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି ତେଣୁ ସେ ପାର୍ଥନା କରୁଛନ୍ତି । ଯାବତ୍ - ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, ଅବିକୃବଃ – ସ୍ଥିରଚିତ୍ତ ହୋଇ , ଜନମ୍ ବିଭଜାମି - ଜନଙ୍କୁ ଉତ୍ତମ ମଧ୍ୟମ ଭେଦରେ, ପୂଜା ବିସର୍ଗେ - ପୂଜାସୃଷ୍ଟି କାର୍ଯ୍ୟ ରେ, ତେ ପରିକ୍ମଣି ସ୍ଥିତ - ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ରହିଥିବି , ଅଜମାନିନଃ – ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନଙ୍କ ପରି ଅଜନ୍ଧ , ସମୁନୃଦ୍ଧଃ ମଦୋ - ପ୍ରବଳ ଅଭିମାନ, ମେ – ମୋ ମଧ୍ୟରେ, ମା - ନ ହଉ,

#### ମୂଳ ସଂସ୍କୃତ ଶ୍ଳୋକର ଓଡ଼ିଆ ପଦ ରୂପ

ବହା ଉବାଚ ସ୍ଥଖାପରି ସତେ ଜରି ବ୍ୟବଦାର ଦେଇଛ ଦେ ଇଶ ଏହି ଅଧିକାର ଉତ୍ତମ ମଧ୍ୟମ ଭେଦରେ ଜୀବଙ୍କୁ ସର୍ଜନା କରିବି ଏଦି ଜଗତର ॥ ସେତେକାଳ ସିରଚିତ୍ତେ ରଦିଥିବି ଡୁମରି ସେବାରେ ଦ୍ୱେ କରୁଣାକର ଅଜର ଅମର ହୋଇ ତ୍ଲମପରି ନ ଆସ୍ଥ ମୋ ଦୃଦେ ଅତୃମ୍ ବିଚାର ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ବହା କହିଲେ , ହେ ଭଗବନ୍ , ସଖା ଯେପରି ନିଜ ସଖା ସହିତ ବ୍ୟବହାର କରେ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ମୋ ସହିତ ହାତ ମିଶାଇ ସେହିପରି ବ୍ୟବହାର କରି ମତେ ଆପଣଙ୍କ ସମକକ୍ଷ ହେବାର ଯୋଗ୍ୟ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ଅତଏବ ମଁ ଏହି ପାର୍ଥନା କରେ କି ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମଁ ସ୍ଥିରଚିତ୍ତରେ ଉତ୍ତମ-ମଧ୍ୟମ ଭେଦରେ ପ୍ରଜାସୃଷ୍ଟି କାର୍ଯ୍ୟରୂପେ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ନିଜୁକ୍ତ ରହିଥିବି ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋ ମନରେ ପ୍ରବଳ ଅଭିମାନ ଉଦୟ ନ ହେଉ ଯେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଅଜନ୍ତା ଓ ଆପଣଙ୍କ ପରି ସୃତନ୍ତ୍ର ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ବୋଲି ।

ବିଶଦାର୍ଥ- ଭକ୍ତଶେଷ ଶୀ ଜଗନାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମା ଭଗବାନଙ୍କୁ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ସବିଶେଷ ଗୁଣ ଗାନ କଲେ ଓ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବାକୁ ପାର୍ଥନା କଲେ । ପୁନଃ ପାର୍ଥନାକଲେ ଉତ୍ତମ ମଧ୍ୟମ କ୍ମରେ ଜୀବ ସୃଷ୍ଟି କରୁଥିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୃଷ୍ଟି କର୍ତ୍ତା ରୂପେ ଯେପରି ତାଙ୍କ ମନରେ ଅହଂକାର ନ ଆସୁ । ଯଥା :

#### ବ୍ହୋବାଚ

ତେମନ୍ତ ବୃଦ୍ଧି ଦିଅ ମୋତେ ସଷ୍ଟି-ସଂକଳ୍ପେ ମୋର ଇଚ୍ଛା ତ୍ୟର ଶିକ୍ଷା ଘେନି ଚିତ୍ତେ ସଷ୍ଟି କରଣେ ଭଗବାନ ତୋ ଅନୁଗହ ଯେବେ ମୋତେ ହେ ହରି ସଖାପାୟ କରି ସେ ଅହଂକାର ମୋର ମନେ ଯାବତ ପ୍ରଜାସର୍ଗେ ଜନ ମୁଁ ଅଜ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ମୋ ଭାବ

ଏ ସୃଷ୍ଟି କରଇ ଯେମନ୍ତେ ।। ୧୦୧ ତୁ ନାଥ କହ ସୃଷ୍ଟି-ଦୀକ୍ଷା ।। ୧୦୨ ସଷ୍ଟି କରିବି ଅବିରତେ ।। ୧୦୩ କେବେହେଁ ନାହିଁ ମୋର ଜ୍ଞାନ II ୧୦୪ ତୁ ନାଥ ବସ ମୋର ଚିଭେ 🛘 ୧୦୫ ତ୍ର ଯେ ମୋହର କର ଧରି ।। ୧*୦୬* ନୋହିବ ହେବ ତୋ ଅର୍ଚ୍ଚନେ 🛚 ୧୦୭ କରିବି ଉଉମ ମଧ୍ୟମ II ୧୦୮ ଏମନ୍ତ ନୋହିବ ମୋ ଗର୍ବ II ୧୦୯

ସାଧାରଣତଃ ଯୋଗ୍ୟତା ଭିତିରେ,ପବ୍ଞା ଭିତିରେ,ପଦବୀ ଭିତିରେ, ଉଚ୍ଚପଦବୀ ଅଧିକାରୀର ସଖା ଭାବରେ ଓ ଜ୍ଞାନର ଅଧିକାରୀ ଭାବରେ କିଛି ଅଧିକାର ମିଳିଗଲେ , ସେ ଅଧିକାରର ଅପବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ କେହି କେବେ ବି କ୍ୱିତ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି । ଯେପରି ଜଣେ ତାନ୍ତ୍ରିକ ତନ୍ତ୍ର ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ, ନିଜର ଇର୍ଷା ଓ ପେଟ ପୋଷଣ ପାଇଁ ସେ ଶକ୍ତିର ଅପବ୍ୟବହାର କରିଥାଏ , ଜଣେ ପଦବୀ ପାପ୍ତ ଅଧିକାରୀ ନିଜ ସ୍ନାର୍ଥ ପାଇଁ ନିଜ ପଦବୀକୃ ବ୍ୟବହାର କରିଥାଏ, ଜଣେ ଉଚ୍ଚପଦବୀ ପାପ୍ତ ଅଧିକାରୀର ସଖା ବା ପାଖଲଗା ବ୍ୟକ୍ତି ହିସାବରେ ଯେପରି ତାର ନିଜ ଅଭିଳାଷ ପୂର୍ତ୍ତି ପାଇଁ ସଖାର ପଦବୀର ଅପବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ ପଛାଇ ନ ଥାଏ । ସେହିପରି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଠାରୁ ତାଙ୍କର ସାମ୍ୟତା ଲାଭକରି , ବହା ଅଜନ୍ତା ଓ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ସୃତନ୍ତ୍ର ଅଧିକାର ପାଇଗଲେ । ବହୁ। ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନଙ୍କ ପରି ଅଜର ଅମର ଓ ଅଜନ୍ତା ହୋଇ , ଲୋକସୃଷ୍ଟିର ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର କ୍ଷମତା ପାପ୍ତ ହେଲେ ବୋଲି ଯେଉଁ ଅଭିମାନ

ବା ଗର୍ବ ଆସିବାର କଥା , ତାହା ତାଙ୍କର ମନକୁ ନ ଆସୁ ବୋଲି ବୃହା ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରୁଥିବା ଭକ୍ତଶେଷ ଶୀ ଜଗନ୍ୱାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ନବାକ୍ଷରି ଭାଗବତରେ ପକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

ପକ୍ତରେ ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ସୀମିତ ସେ ସାମାନ୍ୟ କୌତୃହଳ ସୃଷ୍ଟି କଲାପରି ଜ୍ଞାନ ଲାଭକଲେ ସେ ନିଜକୁ ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ବୋଲି ଭାବେ । କିନ୍ତୁ ଯେ ପକୃତରେ ପବିତ୍ , ଜ୍ଞାନୀ ଓ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଶରଣାଗତ ହୋଇଥାନ୍ତି , ସେ ନିଜକୁ ସେପରି ନ ଭାବି , ସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କ ସେବକର୍ପେ , ଭଗବାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସବୁ କିଛି କରୁଛନ୍ତି ବୋଲି ଭାବେ । ଯେହେତୁ ଶୀବ୍ୟୁ , ଭଗବାନଙ୍କ ପରି ଅଜନ୍ରା ଓ ଅମର ହୋଇ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର କ୍ଷମତା ଲାଭକରି ଥିଲେ , ତେଣୁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ମନର ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର କ୍ଷମତାର ଅଙ୍କାର ଆସି ଯିବାର ଆଶଙ୍କା ଥିଲା ଓ ଏହି ଆଶଙ୍କା ଦୂର କରିବାକୁ ସେ ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରୁଛନ୍ତି ।

ଏହି ଶ୍ରୋକରେ ବହୁଦେବ ଭଗବାନଙ୍କୁ ହେ ଇଶ, ହେ ଭଗବନ୍ ବୋଲି ସୟୋଧନ କରି କହୁଛନ୍ତି ଯେ ପାକୃତ ଜଗତରେ ଏକ ମିତ୍ର ଯେପରି ତାର ମିତ୍ ସହିତ ବ୍ୟବହାର କରେ, ସେହିପରି ବ୍ରହ୍ମଦେବ ଦାସ୍ୟ ଭାବରେ ପରମାତାଙ୍କ ଆଶିତ ହୋଇଥିଲେ ବି , ପରମାତ୍ରା ତାଙ୍କ ହାତରେ ହାତ ମିଶାଇ ତାଙ୍କୁ ମିତ୍ ପରି ଆଦର ସମ୍ମାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଅତଏବ୍ ବ୍ହୁଦେବ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସହିତ ସଖ୍ୟଭାବ ପାପ୍ତହେଲେ ଓ ତା ସହିତ ପରମାତ୍ରା ଏହି ଆଶିତ ସଖା ହାତରେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ସୃତନ୍ତ୍ର କ୍ଷମତା ମଧ୍ୟ ଦେଇଦେଲେ । ବ୍ରହ୍ମଦେବ ପ୍ରକୃତରେ କେବେ ବି ଅନୃଭବ କରିନାହାନ୍ତି ଯେ ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ପରି ଏହି ବିଶ୍ୱରେ କି ବିଶ୍ୱ ବାହାରେ ଜଣେ ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ବୋଲି । ଭଗବାନଙ୍କ ସନ୍ମଖରେ ସେ ଶପଥ ନେଲେ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଅଧିକାରରେ ସେ ରହିଥିବେ ବା ତାଙ୍କର ପରମାୟୁ ଶେଷ ହୋଇ ନ ଥିବ , ସେ

ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବାରେ ନିରଳସ ଓ ସ୍ଥିରଚିତ୍ତ ହୋଇ, ପ୍ୟୋଜନ ଅନୁସାରେ ବିବିଧ ସୃଷ୍ଟି ବିଷୟରେ ଉତ୍ତମ,ମଧ୍ୟମ ଆଦି ଭେଦରେ ବିଭାଗ ସ୍ଷି କର୍ଥିବେ । ଶୀ ବହା ବଝି ପାରିଥିଲେ , ଏକ କନଭେକୁ ଲେନ୍ସରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣ ପ୍ରତିସରିତ ହୋଇ କୌଣସି ବସ୍ତୁର ଦହନ କରିଥାଏ । ଏଥିରେ ପକ୍ତରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ କୀରଣ ଦହନ କ୍ରିୟା ସମ୍ପାଦନ କରିଥାଏ ମାତ୍ର ଯବକାଚ ହିଁ ଦହନ କ୍ରିୟାରେ ନିମିଭ ମାତ୍ର । ସେହିପରି ପ୍ରକୃତରେ ଲୋକସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ହିଁ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ ଓ ବହୁ। କେବଳ ଯବକାଚ ସଦ୍ଶ ନିମିଭ ମାତ୍ । ସେହି ହେତ୍ର ସୃଷ୍ଟି ରଚନା କର୍ମରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର କୌଣସି ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର କର୍ତ୍ତୁତ୍ୱ ନାହିଁ । କାରଣ ପରମାତାଙ୍କ ସଷ୍ଟି ରଚନାର ୟରଣ ହିଁ ବହାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ କିୟାବିଶେଷ ହୋଇ ଏ ବିଶ୍ୱ ଓ କୀଟ ପତଙ୍ଗାଦି ଜୀବସମୂହ ସୃଷ୍ଟି କରି ପାରିଛନ୍ତି ।

ଭଗବାନଙ୍କର ନିତ୍ୟଶରଣ ଓ ଭଗବାନଙ୍କର ନିତ୍ୟକୃପା ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଜୀବ ଅହଂକାର ହାତରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବା କଷ୍ଟ । ଯେଉଁ ସମୟରେ ଜୀବ ଭଗବାନଙ୍କ ଶରଣ ଓ କୁପାକୁ ଭୂକ୍ଷେପ ନ କରେ ସେହି ସମୟରେ ସେ ନିଜକୁ ଭଗବାନ ତଥା ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ବୋଲି ଧରି ବସେ । ସେଥିପାଇଁ ଆଦିଗୁରୁ ବୃହା ଭଗବାନଙ୍କୁ ନିତ୍ୟ ସମର୍ପିତ ଓ ଶରଣାଗତ ରୂପେ କୂପା ଭିକ୍ଷା କରି ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ସୃଷ୍ଟି ରଚନା ରୂପକ କୀରଣ ସମ୍ମୁଖରେ ନିଜକୁ ଏକ ଯବକାଚ ମନେକଲେ । ଭଗବାନଙ୍କ ଦିବ୍ୟରୂପ ଦେଖିବା ପାଇଁ ,ଦିବ୍ୟ ଉପଦେଶ ଶୁଣିବା ପାଇଁ , ତାଙ୍କ କୃପାରୁ ଶ୍ରୀ ବୃହ୍ଣା ଦର୍ଶନଯୋଗ୍ୟତା ତଥା ଶ୍ରବଣଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କଲେ ଯେପରି ଦର୍ଶନଯୋଗ୍ୟତା ତଥା ଶବଣଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭକରି ମହାଭାରତରେ ମଧ୍ୟମ ପାଞ୍ଚବ ଅର୍ଜୁନ, ଭଗବାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ଓ ସଂଯୟ, କୁରୁ ରାଜା ଧୃତରଷ୍ଟଙ୍କୁ ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧର ଧାରା ବିବରଣି ଦେଇ ପାରୁଥିଲେ । ଏହିପରି ଶ୍ରୀ ବୃହ୍ମା ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପଦର୍ଶନ ସହିତ ତାଙ୍କ ନିକଟରୁ

ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତର ତତ୍ତ୍ୱସମୂହ ଓ ତାହାର ଗୁରୁତ୍ୱ ଶ୍ବଶ କରିବାକୁ କ୍ଷମତା ଲାଉକଲେ ।

ଏ ବିଶ୍ୱରେ କେହି ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ନାହାନ୍ତି । ବିଶ୍ୱ ହିତରେ କୌଣସି କର୍ମ ସମ୍ପାଦନପାଇଁ ସେ କେବଳ ତାଙ୍କ କ୍ଷମତାର କିୟଦଂଶ ପଦାନ କରିଥାନ୍ତି ଯାହାକୁ ତାଙ୍କର ବିଭୃତି ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ମାତ୍ କ୍ଷମତାପାପ୍ତ ଭକ୍ତ କେବେ ତାଙ୍କର ସମକ୍ଷମ ହୋଇ ନଥାଏ । ମହାବୀର ହନମାନ ଶୀରାମଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦରେ ଶହେ ଯୋଜନ ଭାରତ ମହାସାଗର ଅତିକ୍ରମ କରିପାରିଥିଲେ ମାତ୍ ସେ କେବେ ବି ଶୀରାମଙ୍କ ପରି ଶକ୍ତିମାନ ନୃହନ୍ତି , କି ସେପରି ସେ କେବେ ବି ଭାବି ନାହାନ୍ତି । ଯେ ପକୃତ ଭକ୍ତ ,ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ କ୍ଷମତା ଲାଭ କରି ଜନ ମଙ୍ଗଳ କର୍ମରେ ବ୍ୟାପୃତ ଥିଲେ ବି ସେ କେବେ ବି ଭାବି ନ ଥାଏ ଯେ ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ସମକ୍ଷମ । ସେ ଭକ୍ତି ଭାବର ପ୍ରେମାଲିଙ୍ଗନରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଶରୀରରେ ନିମଜି ଯାଇ ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ ଅଭିନ୍ ହୋଇଯାଏ ସିନା , କିନ୍ତୁ ସମକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ସେହିପରି ଶୀ ବହା ସଷ୍ଟି ରଚନାର କ୍ଷମତା ପାପ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ବି ନିଜକୁ ତାଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ବୋଲି ମନେ କରୁଥିଲେ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ପଦଉ କର୍ମ ସ୍ଥିର ଚିଉରେ ସମ୍ପାଦନ କରିବାକୁ ବ୍ତି ହୋଇଗଲେ । ଶୀ ବହୁ। ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବୋଲି ମାନି ନେଲେ ଯେ ,ସେ ଯେଉଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶରୀରଯୁକ୍ତ ଜୀବସତ୍ତା ସୃଷ୍ଟି କରିବେ ସେମାନେ ଯେପରି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଠିକ୍ ଭାବେ ପାଳନ କରି ପାରିବା ପାଇଁ ସଚେତନ ରହିବେ । ଅଧିକନ୍ତୁ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମା ନିଜର କ୍ଷମତା, ଅଧିକାର, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଓ ଭାବ ବିଷୟରେ ସଚେତନ ରହିଥିଲେ ଯାହା ଜଣେ ପ୍ରକୃତ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତ ନିକଟରେ ଦେଖାଯାଏ ।



### ପ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକ

॥ ଶୀ ଭଗବାନ ଶୀମଦ୍ଭାଗବତ ନାମକ ନିଜ ଶାସ୍ତର ସର୍ବଶେଷ ପ୍ତିପାଦ୍ୟ ଚାରିଟି ବସ୍ତୁର ବର୍ଣ୍ଣନା ॥

> ଶୀ ଭଗବାନ୍ଥବାଚ ଜ୍ଞାନଂ ପରମ ଗୁହ୍ୟ ମେ ଯଦ୍ବିଜ୍ଞାନ ସମନ୍ଧିତମ୍ ସ ରତ୍ନସ୍ୟ ତଦଙ୍ଗଂ ଚ ଗୃହାଣ ଗଦିତଂ ମୟା । ଶୀମଭା: ୨/୯/୩୦

ଅନୁୟ- ଶୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ- ଭଗବାନ କହିଲେ , ବିଜ୍ଞାନ - ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପର ଉପଲବ୍ଧି , ସରହସ୍ୟଂ – ରହସ୍ୟମୟୀ ପ୍ରେମ ଭକ୍ତି , ସମନ୍ୱିତମ୍ -ସହିତ, ପରମଗୃହ୍ୟ - ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୋପନୀୟ , ଯତ୍ ମେ ଜ୍ଞାନଂ – ଶବ୍ଦଶାସ୍ତ୍ରରେ ପ୍ରତିପାଦ୍ୟ ମୋର ଜ୍ଞାନ୍, ଚ – ମଧ୍ୟ ତଦଙ୍ଗମ୍ - ସେହି ପ୍ରେମଭକ୍ତିର ଅଙ୍ଗ ସ୍ୱରୂପ ସାଧନଭକ୍ତି , ଗଦିତମ୍ ମୟା – ମୁଁ କହୁଛି , ଗୃହାଣ –ଗହଣ କର ।

ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ ପରମ୍ଭ ଗୋପନ ଜ୍ଞାନ ମୋର ସେତେ ତାହାର ରହୁସ୍ୟ ତଦଙ୍ଗ ସହିତ ଉପଲବ୍ଧ ହୋଇ ହୁଅଇ ବିଜ୍ଞାନ କର ହେ ଗ୍ରହଣ ଯା ହୁଏ କଥିତ ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ଶୀ ଭଗବାନ କହିଲେ , ହେ ବ୍ୟୁନ୍ ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ରପକ୍ ଉପଲବ୍ଧି କରି ରହସ୍ୟମୟ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ସହିତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୋପନୀୟ ଶବ୍ଦଶାସ୍ତ୍ରରେ ପ୍ରତିପାଦ୍ୟ ହୋଇଥିବା ମୋର ଜ୍ଞାନ ଓ ପ୍ରେମଭକ୍ତିର ଅଙ୍ଗ ସ୍ୱରୂପ ସାଧନଭକ୍ତି ବିଷୟରେ, ଯାହା ମୁଁ କହୁଛି ତାହା ଗୃହଣ କର ।

ବିଶଦାର୍ଥ- ହେ ବହନ,ସୟୋଧନ କରି ଭଗବାନ କହିଲେ ତାଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ଅଦ୍ୟ ଓ ପରମ ଗୋପନୀୟ ହେଲେ ବି ଏହା ନିତ୍ୟ ଓ ଜ୍ଞାନ,ବିଜ୍ଞାନ,ରହସ୍ୟ ଓ ତଦଙ୍ଗ ଆଦି ଚାରି ପ୍ରକାର ଭେବଯୁକ୍ତ । ତାଙ୍କର ଏହି ଜ୍ଞାନକୁ ବ୍ରହ୍ମଦେବ ନିଜେ ସତଃ ବୂଝି ପାରି ନ ଥିଲେ । ତେଣୁ ବ୍ୟୁଦେବ ଭଗବାନଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହ ଲାଭ କରି ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ମନରେ ଚାରିଟି ପଶ୍ର ଉଦ୍ଭେକ ହେଲା ଓ ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମା ନିଜର ସନ୍ଦେହ ମୋଚନ ନିମନ୍ତେ ,ପଥମ ଶ୍ରୋକରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିଥିଲେ ।

ଜ୍ଞାନ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ ସୂର୍ପ ସୟଦ୍ଧିତ, ବିଜ୍ଞାନ ଭଗବାନଙ୍କର ଶକ୍ତି ସୟଦ୍ଧିତ, ଜୀବ, ଭଗବାନଙ୍କର ରହସ୍ୟ ସୟଦ୍ଧିତ ଓ ତଦଙ୍ଗ , ଭଗବାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନାଙ୍ଗ । ଏହି ଚାରି ତତ୍ତ୍ୱର ନିତ୍ୟତା, ଅଦ୍ୱୟତା ଓ ରହସ୍ୟଗତ ଭେଦ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କର ଅଚିନ୍ୟ ଶକ୍ତିର ପରିଣାମ । ଭଗବତ୍ ଗୀତା ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ବ୍ରହ୍ମଦେବ ଭଗବାନଙ୍କର ଚରଣଆଶିତ ହୋଇ, ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶିପାତ କରି ଓ ତାଙ୍କର ସେବାକରି ଏହି ପ୍ସଙ୍ଗରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଚାରିଟି ପଶ୍ଚ ପଚାରିଥିଲେ ।

- ୧ ଜଗତରେ ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ପ୍ରାକୃତ ଓ ଅପ୍ରାକୃତ ରୂପ କିପରି
- ୨ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ଶକ୍ତି(ମାୟାଓ ଯୋଗମାୟା)କିପରି କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରନ୍ତି

- ୩ ପରମାତା କିପରି ସେହି ଶକ୍ତି (ମାୟା ଓ ଯୋଗମାୟା) ସହିତ କିଡା ଜରନ୍ତି
- ୪ ଅଭିଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି ପାଇଁ ବ୍ରହା କିପରି ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଉଚିତ । ଭଗବାନ ଏହି ଚାରିଟି ପ୍ରଶ୍ରର ଉତ୍ତରଶୃଙ୍ଖଳା କ୍ମାନୁସାରେ ପରବର୍ତ୍ତି ଚାରିଟି ଶ୍ଲୋକରେ ଏହାର ଉତ୍ତର ପଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ ଶାସ୍ତ୍ର ନାମରେ ପସିଦ୍ଧ ।

ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ପାଇଁ ଭଗବାନ ଶୀ ବୃହୁାଙ୍କୁ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ତଥା ଆଶୀର୍ବାଦ ଦେଲେ ଭକ୍ତଶ୍ରେଷ ଅତିବଡୀ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ଭାଗଚତରେ ଏହିପରି କହିଛନ୍ତି :

### ଶୀ ଭଗବାନୁବାଚ

| ଶୁଣ ବିଧାତା ମୋ ବଚନ       | ଯେଣେ ଇଭିବୁ ସୃଷ୍ଟି-ଜ୍ଞାନ ।। ୧୧୧     |
|-------------------------|------------------------------------|
| ଯେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ମୋ ସମ୍ମତ    | ଅଟଇ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୁପତ । ୧୧୨             |
| ସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନା ଅଙ୍ଗ ଯେତେ | ହରଷେ କହୁଁ ତୋ ଅଗ୍ରତେ ।। ୧୧୩         |
| ଯେମନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ମୋ ହୋଇ    | ସ୍ୱଭାବେ ରୂପ ଗୁଣ ଯେହି ।। ୧୧୪        |
| ଯେ କର୍ମମାନ ମୁହିଁ ବହେ    | ସେ ତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନ ତୋ ଦେହେ । । ୧୧୫   |
| ପ୍ରସରୁ ମୋର ଅନୁଗ୍ରହେ     | ଜଗତ ଯେହ୍ନେ ମୋର ଦେହେ ।। ୧ <i>୧୬</i> |
|                         |                                    |

ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସୟୋଧନ କରି କହୁଛନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କର ଜ୍ଞାନ, ବିଜ୍ଞାନ, ରହସ୍ୟ ଓ ତଦଙ୍ଗ ସାଧନଭକ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି ପରମ ଗୋପନୀୟ ହୋଇଥିଲେ ବି ସବୁ ସେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ମାଧ୍ୟମରେ କହୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଯେତେ ରୂପ,ଗୁଣ ଓ ଲୀଳାମାନ ରହିଛି,ତାଙ୍କ କୃପାରୁ, ତାହା ସମୟ ବୃହାଙ୍କ ହ୍ରଦୟରେ ପ୍ରସାର ଲାଭକରୁ ବୋଲି ଆର୍ଶୀବାଦ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ଶୀ ଭାଗବତ ଚହିକା କହନ୍ତି ଭଗବତ୍ ସୂର୍ପର ସଠିକ ଧାରଣାକୃ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ ଓ ଏହା ଅଦୃୟଜ୍ଞାନ ,ଏହାହିଁ ମଧ୍ୟ ପରମତତ୍ତ୍ୱ । ଚିତ୍ର ଅଚିତ୍ର ସରପକ ଜ୍ଞାନକ୍ ତଦଙ୍ଗ କହନ୍ତି, ଏହା ପରମ ଗୋପନୀୟ । ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଲୋକରେ ପରମାତ୍ରା କହୁଛନ୍ତି ଯେ ପରମ ସତ୍ୟ ଓ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ରା ସମ୍ଦନ୍ଧିୟ ଜ୍ଞାନ, ଏପରି ଗୋପନୀୟ ଓ ରହସ୍ୟମୟ ଯେ , ଜଣେ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଭବ ନ କରି ପାରିଲେ ତାହାକୁ ଜାଣିବା ଅତୀବ କଷ୍ଟକର । ଭଗବାନ ନିଜେ ନ ଚାହିଁଲେ ଜଣେ ଏପରି ଗୋପନୀୟ ତତ୍ତ୍ୱର ଅନ୍ତତ୍ତି ଲାଭ କରି ପାରିବ ନାହିଁ । ଜଣେ , ଗୁରୁ ଆଶୀତ ହୋଇ ,ନିଜର ଆତୁ ସମର୍ପଣ ଭାବ ଅବଲୟନରେ, ପରମାତାଙ୍କ ଅଚିତ୍ୟଶକ୍ତିର ଏକ ବ୍ୟକ୍ତରପ ସଦଶ, ଶୀ ବହାଙ୍କ ସ୍ୱରପ ଅନଭବ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନ କରିପାରେ , ମାତ୍ର ଯାହା ପରମ ସତ୍ୟ, ସେହି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ ଏହାଠାରୁ କାହିଁ କେତେ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ , ତାହା କଳନା କରିହେବ ନାହିଁ । ତେଶ୍ର ଏହାକୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୋପନୀୟ ଏବଂ ରହସ୍ୟମୟ ସମଷ୍ଟି ବୃଦ୍ଧି ବୋଲି କୃହାଯାଏ । ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ଆତୃ ସମର୍ପଣ କରିପାରିଲେ ଓ ପରମାତ୍ରା ସେ ସମର୍ପଣ ଭାବରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହୋଇ ଅନୃଗହ କଲେ, ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିହେବ । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି .

ମନ୍ଦୃଷ୍ୟାଣାଂ ସହୁସ୍ଥେଷ୍ପ କଣ୍ଟିତ୍ ପଡଡି ସିଦ୍ଧୟେ ଯତତାମପି ସିଦ୍ଧାନା କର୍ଷ୍ଟିଦ୍ଲା ବେଷିତ୍ୱରଃ ॥ ୭/୩

**ଡଡିଆ ଅନ୍ନବାଦ** ମନ୍ଦୃଷ୍ୟ ସହୁସ୍ର ମଧ୍ୟେ ଜେହି ଜଣେ ସିଦ୍ଧିଲାଭରେ ଚେଷ୍ଟିଡ ସିଦ୍ଧିଲାଭ ଉଦ୍ୟମୀରେ ମଧ୍ୟ କେହି ଜାଣନ୍ତି ମତେ ତନ୍ତ୍ୱତଃ ॥ ୭/୩

ଅର୍ଥାତ୍ ମନୃଷ୍ୟ ସହସ ମଧ୍ୟେ କେଉଁଠି କେହିଜଣେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିବାକ୍ ଚେଷ୍ଟା କରି ପାରନ୍ତି ଓ ଯତୁକରି ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଥିବା ସିଦ୍ଧମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟେ କେହିଜଣେ ମୋର ଏହି ଗୋପନୀୟ ଓ ରହସ୍ୟମୟ ତତ୍ତ୍ୱ ଜାଣି ପାରିଥିବ ।

ଏହି ଗୋପନୀୟ ଓ ରହସ୍ୟମୟ ତତ୍ତ୍ୱର ରହସ୍ୟ ଭେଦ କରିବା ପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ନୈସର୍ଗିକ ପେମଭାବ ଓ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଆତୃସମର୍ପଣ ଭାବ ଜାଗୃତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ତା ଅର୍ଥ ଭଗବାନଙ୍କ ଏହି ରହସ୍ୟ ଜାଣିବାପାଇଁ ମନଷ୍ୟର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଯୋଗ୍ୟତା ରହିବା ଉଚିତ । ଅର୍ଜୁନ , ଭଗବାନଙ୍କ କୃପାରୁ ସେହି ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କରି , ଭଗବାନଙ୍କର ରହସ୍ୟମୟ ତତ୍ତ୍ୱ ଜାଣି ପାରିଥିଲେ କାରଣ ଅର୍ଜୁନ ଥିଲେ ସମ୍ପର୍ଣ ସମର୍ପିତ ଓ ସଖ୍ୟ ଭାବରେ ନିବନ୍ଧିତ ମଧ୍ୟ । ଏହା ହିଁ ଅର୍ଜନଙ୍କର ଯୋଗ୍ୟତା । ଏହି ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭକରି ମହାମାନ୍ୟ ରାମକଷ୍ଡ ପରମହଂସ ଦେବ, ଦେବୀ ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରି ପାରଥିଲେ ଓ ସ୍ୱାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦ ଚିକାଗୋ ସହରରେ ଧର୍ମସଭାରେ ଯୋଗ ଦେବା ପୂର୍ବରୁ ମାତା ସରସ୍ୱତୀଙ୍କଠାରୁ ଉପଦେଶ ନେଇଥିଲେ । ଭଗବାନଙ୍କ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟ ହେବାପାଇଁ , ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଓ ସେବାଭାବ ରହିବା ସହିତ ନିୟମିତ ଭକ୍ତିଭାବ ଯୁକ୍ତ ଭଗବତ୍ ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ୍, ଶ୍ୱବଣ ଓ ନିୟମିତ ସାଧୁସଙ୍ଗ କରିବା ଉଚିତ । ଜୀବର ସକଳ ଇନ୍ଦିୟ କେବଳ ସଂସାରର ବିଷୟ ଭୋଗ ଉପରେ ନିୟୋଜିତ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ବରଂ ବିଷୟ ଭୋଗ ସହିତ ଭଗବତ୍ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଇନ୍ଦିୟମାନେ ନିୟୋଜିତ ହେବା ଉଚିତ । ଭଗବାନଙ୍କ ସମୟ ସର୍ଜନାକୁ ସମ୍ମାନ ଦେବା ଉଚିତ କାରଣ ତା ମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଭୃତି ଲୁକାୟୀତ ରହିଛି । ଭଗବାନଙ୍କ ରୂପଦର୍ଶନ, ମହିମାଶ୍ରବଣ, ଗାତ୍ୟର୍ଶନ, ଗୁଣଗାନ ଓ ସୁଗନ୍ଧି ଆଘାଣ ପୂଭ୍ତି କ୍ୟା କରିବାକୁ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କୁ ପେରିତ କରିବା ଉଚିତ । ଏଗୁଡିକର ସାଧନା ଜୀବ ମନରେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ ଜାଗ୍ରତ କରାଇବା ସହିତ ତାକୁ ଭଗବତ୍ ସଭା

ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ସହଜରେ ଯୋଗ୍ୟ କରାଇଥାଏ । କେହି କେହି ପଞ୍ଚିତମାନେ କହନ୍ତି ,ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ମାର୍ଗରେ ଜୀବର ସୃକ୍ଷୁ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାପାଇଁ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କର ଉପତ୍ତି ।

ଦର୍ଶନ ଇଦ୍ଭିୟର କର୍ମସୂର୍ପ ମନ୍ଦିର ମାନଙ୍କରେ ଭଗବତ୍ ରୂପ ଦର୍ଶନ କରିବା , ଭଜନ କୀର୍ତ୍ତନ କରିବାରେ ଓ ଗୁଣଗାନ କରିବାରେ ରସନା ତଥା ଶ୍ୱବଣ ଇଦିୟକୁ ନିୟୋଜନ କରିବା ଓ ସ୍ପର୍ଶନ ଇଦିୟର କର୍ମ ସ୍ୱରୂପ ସଜନମାନଙ୍କ ସାନିଧ୍ୟ ଲାଭ କରିବା ବା ସାଧୁସଙ୍ଗ କରିବା ହିଁ ଯାହା ଉପରଲିଖିତ ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କରିବାର ଏକ ଏକ ଉପାଦାନ । ଜଗତଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାଯ୍ୟ ଏହି ଉପାଦାନ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ ମୋହମୁଦୁରରେ ଉପଦେଶର୍ପେ କହିଛନ୍ତି :-

### କ୍ଷଣେମାତ ସଙ୍କନ ସଙ୍ଗତିରେକା ଭବତି ଭବାର୍ଣ୍ଣବେ ତରଣୀ ନୌକା ।

ଭଗବାନଙ୍କ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କରିବାକୁ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୂତରେ ଶୀ ଚୈତନ୍ୟ ମହାପର୍ଭ ପାଞ୍ଚପକାର ଭକ୍ତିର ବିଧାନ ପ୍ରତିପାଦନ କରିଛନ୍ତି । ସେ ଗୁଡିକ ହେଲା

- ୧ ସାଧୁସଙ୍ଗ
- ୨ ଭଗବତ୍ୱ ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ
- ୩ ପୁଧାନ ଜ୍ଞାନି ଭ୍ଲଙ୍ଗ ନିକଟରୁ ଭାଗବତ କଥା ଶ୍ରବଣ
- ୪ ଦେବ ପୀଠରେ ଅବସ୍ଥାନ
- 8 ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ସମ୍ଚର୍ପିତ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବା ଆରାଧନା

ଏହି ସବୁ କ୍ରିୟା ସମ୍ପାଦନ କରିବା ସହଜ ନ ହେଲେ ବି ଅସାଧ୍ୟ

ନୁହେଁ । ଶରୀର ରକ୍ଷା ପାଇଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ନିୟୋଜନ ଯେତିକି ଆବଶ୍ୟକ, ସେତିକିରେ ସୀମିତ ରଖି , ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ନିୟୋଜନ କରିପାରିଲେ ଭଗବତ୍ କୃପା ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଯୋଗ୍ୟ ବିବେଚିତ ହୋଇ ପାରିବେ ।



### ତୃତୀୟ ଶ୍ଳୋକ

॥ ଶ୍ରୀବ୍ୟୁଙ୍କ ହ୍ରଦୟରେ ନିଜର ବିଜ୍ଞାନ ତଥା ରହସ୍ୟ ଆବିର୍ଭ୍ତ କରାଇବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ବ୍ୟୁଙ୍କୁ ଆଶୀର୍ବାଦ ପଦାନ ॥

> ଯାବାନଫୁ ଯଥାଭାବେ। ଯଦ୍ରପ ଗୁଣକର୍ମକଃ ତଥିବ ତନ୍ସବିଜ୍ଞାନମୟୁ ତେ ମଦନ୍ମଗ୍ରହାତ୍ । ଶୀମଭା ୨/୯/୩୧ /

ଅନୃୟ -ଅହଂ ଯାବାନ୍ - ମୋର ଯେପରି ଐଶୃରିକ ସ୍ୱରୂପ ଅଛି, ଯଥାଭାବୋ-ସଭାଶୀଳତା , ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତି ଆଦି ଯାହା ଲକ୍ଷଣ ଅଛି , ଯତ୍ -ଯାହା , ରୂପ-ଚତୁର୍ଭୁଜତ୍ୱ , ଶ୍ୟାମଳିମା ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ରୂପ , ଗୁଣ- ଭକ୍ତବସଳାଦି ଗୁଣ , କର୍ମକଃ-କର୍ମକାରିତା ବା ମୋର ବିଭିନ୍ନ ଲୀଳା , ତେ-ତୁମର, ତଥା –ସେହି ସବୁ ବିଷୟକ ତତ୍ତ୍ୱ , ମଦନୁଗ୍ରହାତ – ମୋ ଅନୁଗ୍ରହରୁ , ତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନମୟୁ- ତତ୍ତ୍ୱ ଅନୁଭୃତି ହେଉ ।

ମୂଳ ସଂସ୍କୃତ ଶ୍ଳୋକର ଓଡିଆ ପଦ୍ୟ ରୂପ

ଅବ୍ୟକ୍ତ ସର୍ପ ଯାହାମୋର ଅଛି ରୂପ ଗୁଣ ଲୀଳା ବୈଚିତ୍ର୍ୟ ରହିଛି ମୋ ଅନୁଗତ୍ୱରୁ ଅନ୍ତରେ ତୁମର ସେ ତନ୍ସ ବିଜ୍ଞାନ ଲଭିବ ପ୍ରସାର ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଆଶୀର୍ବାଦ ଦେବା ଛଳରେ କହିଲେ ,ସ୍ୱରୂପତଃ ମୋର ଯେଉଁ ବାୟବ ଆକାର ରହିଛି ଓ ସତ୍ତାଯୁକ୍ତ ହେବା

ଲକ୍ଷଣମାନ ରହିଛି ,ଶ୍ୟାମଳ , ଚତୁର୍ଭୁକ ଆଦି ରୂପ ରହିଛି, ଭକ୍ତବସ୍ତଳତା ଆଦି ଗୁଣ ଓ ବିଭିନ୍ନ ଲୀଳା ଇତ୍ୟାଦି କର୍ମମାନ ରହିଛି , ମୋର ଅନୁଗ୍ରହରୁ ତାହା ତୁମ ମଧ୍ୟରେ ବାୟବ ଅନୁଭୂତି ରୂପେ ଜାଗରିତ ହେଉ । ବିଶଦାର୍ଥ ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଆଦେଶ ଦେଇ, ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ରହସ୍ୟ ଓ ଅଙ୍ଗ ସମୂହ ବର୍ଣ୍ଣନ କରୁଛନ୍ତି । 'ତଦ୍ରୁପ ଗୁଣ କର୍ମକ' ପଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଭଗବାନ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କର ଯେଉଁ ରୂପ ଗୁଣ ଓ କର୍ମ ତଥା ଲୀଳାମାନ ରହିଛି ସେ ସମୟର ଜ୍ଞାନ , ବିଜ୍ଞାନରୂପେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରୁ ବୋଲି ଆଶୀବୀଦ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ମହାନୁଭବ ଅତିବଡୀ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ ମଧ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି ଯେ ପରମାତ୍ମା , ସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନାର ରହସ୍ୟ ଓ ଅଙ୍ଗ ସମୂହ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିସାରି, ତାଙ୍କ ରୂପ ଗୁଣ ଓ କର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ତଥା ଲୀଳା ବୈଚିତ୍ର୍ୟ , ଯାହାସବୁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛି, ତାହା ସବୁ ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରୁ ବୋଲି ଆଶୀର୍ବାଦ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନା ଅଙ୍ଗ ଯେତେ ଯେମନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ମୋ ହୋଇ ଯେ କର୍ମମାନ ମୁହିଁ ବହେ ପ୍ରସରୁ ମୋର ଅନୁଗ୍ରହେ ତୋର ପ୍ରଞାବେ ପ୍ରଜାପତି ଯେଝା ବିଚାର ଅନୁମାନେ ଏ ମୋର ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ବଳେ କଳ୍ପ ବିକଳ୍ପେ ତୋର ଚିଉ ହରଷେ କହୁଁ ତୋ ଅଗ୍ରତେ II ୧୧୩ ସ୍ୱଭାବେ ରୂପ ଗୁଣ ଯେହି II ୧୧୪ ସେ ତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନ ତୋ ଦେହେ II ୧୧୫ ଜଗତ ଯେହ୍ନେ ମୋର ଦେହେ II ୧୧୬ କହିଲି ସୃଷ୍ଟି ଯଥାଗତି II ୧୨୬ ଯେ ସର୍ବକାଳ ବିଦ୍ୟମାନେ II ୧୨୭ ଧର ତୁ ସମାଧି ନିୟକେ II ୧୨୮ କେବେହେଁ ନୋହୁ ବିମୋହିତ II ୧୨୯

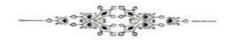
ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ କରି , ବିବେକଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ବୟୁର ସ୍ୱରୂପକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ଜାଣିପାରିବାର ଅର୍ଥ ସେହି ବସ୍ତୁ ବିଷୟକ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା । ତେଣୁ ବସ୍ତୁ ବିଷୟକଜ୍ଞାନ ଶବ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ବସ୍ତୁର ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପର ସମ୍ୟକ ଧାରଣା ଆସିଯାଏ । ଏହାକୁ ପରୋକ୍ଷ ବା ଅପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ କହନ୍ତି । ବିଜ୍ଞାନ କହିଲେ ଅପରୋକ୍ଷ ବା ପତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନକୁ ବୁଝାଏ ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ବାୟବ ରୂପରେ ବସ୍ତୁକୁ ଅନୁଭବ କରିପାରେ ବା ବସ୍ତୁଟି ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବାସ୍ତବ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିପାରେ । ପରମାତ୍ରା ସୟନ୍ଧିୟ ଜ୍ଞାନ ରୂପକ ରହସ୍ୟ ଓ ତାଙ୍କପ୍ରତି ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଏବଂ ତଦଙ୍ଗ ର୍ପେ ସାଧନଭକ୍ତି ,ତାକୁ ବାୟବର୍ପେ ଅନୁଭବ କରିବା ହିଁ ବିଜ୍ଞାନ ପଦବାଚ୍ୟ । ଏହି ବିଷୟକ ବଝାଇ ଭଗବାନ ବହାଙ୍କ ସାଧନଭକ୍ତି ପାପ୍ତିର ଆଶୀର୍ବାଦ ଦେଇଥିଲେ ।

ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ 'ଯାବାନ୍' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଭଗବାନ , ସ୍ଥଳ, କ୍ଶ, ଶ୍ୟାମଳ, କ୍ଷ ଆଦି ନିଜର ବାୟବ ଆକାର ସନିବେଶିତ ଅଙ୍ଗର ସୁଚନା ଦେଇଛନ୍ତି । ସେହିପରି 'ଯଥାଭାବ' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଭଗବାନ ନିଜର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅଭିପ୍ରାୟକୁ ବୁଝାଇଛନ୍ତି । 'ଯତ୍-ରୂପ-ଗୁଣ-କର୍ମକଃ' ଶବଦ୍ୱାରା ଭଗବାନ ନିଜର ରୂପ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୟାମତ୍ୱ, କୃଷତ୍ୱ,ରାମତ୍ୱ,ନୃସିଂହତ୍ୱ ଓ ଦ୍ୱିଭୁଜ ଚତୁର୍ଭୂଜ ଆଦି ରୂପକୁ ସୁଚାଇଥିବା ସୁଳେ , ଗୁଣ ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତବସ୍କତା ଆଦି ଗୁଣ, କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଅଲୌକୀକ ଲୀଳା ବିଷୟରେ କହିଛନ୍ତି । 'ତଥିବ' ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ରୂପରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଆକାର,ରୂପ, ଗୁଣ ଓ ଲୀଳା ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକାଶିତ ହୁଏ , ସେହି ସବୁ ତତ୍ତ୍ୱର ଯଥାର୍ଥ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ବା ତତ୍ତ୍ୱ-ବିଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା କଥା ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଏହିସବୁ ରୂପ ଗୁଣ କର୍ମ ସୟନ୍ଧରେ ସମ୍ୟକ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବା କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହରୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ର ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ 'ମଦନୁଗ୍ରହାତ୍' କହିବା ଯଥେଷ୍ଟ ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ରହିଛି । ଭଗବାନଙ୍କ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ କୃପାଶକ୍ତିର

ବ୍ଭିବିଶେଷ ହିଁ ପ୍ରେମଭକ୍ତି । ସାଧନଭକ୍ତି ହାସବ୍ଦିର ତାରତମ୍ୟ କାରଣର ରୂପ ଗୁଣ ଲୀଳା ଆଦିର ଅନୁଭୃତିରେ ତାରତମ୍ୟ ଆସିଥାଏ , ମାତ୍ ମଦନ୍ଦଗହାତ୍ କହିବାର ଅର୍ଥ ଭଗବାନଙ୍କ ଅନୁଗହରୁ ଉକ୍ତ ତାରତମ୍ୟର ଅବସାନ ଘଟି ,ଜଣେ ଭକ୍ତ ଉପରୋକ୍ତ ତତ୍ତ୍ୱ ଯଥାର୍ଥ ଅନୁଭବ କରି ପାରିବ । ଏହି ଅନୁଗ୍ରହ ଭାଭ କରିବାକୁ ଭକ୍ତର ଉଚ୍ଚ ଶୀକ୍ଷାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ , ବଙ କେବଳ ତାର ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯାହାର ଭକ୍ତିରେ ବିଶ୍ୱାସ ନାହିଁ ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ନାହିଁ , ଭଗବାନ ଯୋଗମାୟା ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଗୋପ୍ୟ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ବ୍ହସହିଂତାରେ କହାଯାଇଛି ଯେ ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟସ୍ତରପ ରହିଛି । ସେହି ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିତ ସମୟରେ ସେ ଯେକୌଣସି ଇନ୍ଦିୟଦାରା ଯେକୌଣସି କର୍ମ କରିପାରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ସେ କୌଣସି ବାୟବିକର୍ପ ଗହଣ କରନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କର ସକଳକର୍ମ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ବିଭାଗ ଅନୁସାରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହୋଇ ଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଓ ବାୟବ ଶରୀର ଭିତରେ ରହିଥିବା ପ୍ରଭେଦ । ଭଗବାନ ନିଜର ପିୟ ଭକ୍ତ ନିକଟରେ ସେହି ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଲକ୍ଷଣ ଯୁକ୍ତ ରୂପ ପ୍ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ରୋକରେ 'ଯତ୍-ରୂପ-ଗୁଣ-କର୍ମକଃ' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଭଗବାନ, ଶ୍ୟାମତ୍ୱ, କୃଷତ୍ୱ,ରାମତ୍ୱ,ନୃସିଂହତ୍ୱ ଓ ଦ୍ୱିଭୁଜ ଚତୁର୍ଭୁଜ ଆଦି ନିଜ ରୂପର ଲକ୍ଷଣମାନ ପ୍କାଶ କରିଛନ୍ତି । ସେହିପରି ଭକ୍ତ ବସଳତା ଆଦି ଗୁଣ, ବିଭିନ୍ ଅଲୌକୀକ ଲୀଳା ଆଦି କର୍ମ ସମୂହକୁ ଦିବ୍ୟଗୁଣ ଓ ଦିବ୍ୟକର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ହିସାବରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଏହିସବୁ ରୂପ,ଗୁଣ ଓ ଲୀଳାର ପ୍ରଦର୍ଶନ କେବଳ ନିଜର ଭକ୍ତକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ସହିତ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ ଦେବାପାଇଁ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ମହାପୁରାଣରେ ଏହିପରି ରୂପ ଗୁଣ ଓ ଲୀଳାର ବଶେଷତ୍ ଉପରେ ଅଶେଷ ଆଲୋକପାତ କରାଯାଇଛି । କେବଳ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତକୁ

ଭଗବାନ କୃପାକରି ଏହି ସବୁ ଦିବ୍ୟଗୁଣ, ଦିବ୍ୟଲୀଳା ଓ ଦିବ୍ୟଲକ୍ଷଣଯୁକ୍ତ ଦିବ୍ୟର୍ପ ପ୍ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଦିବ୍ୟସ୍ପର୍ପରେ ସ୍ଥିତ ଥିବାବେଳେ ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟଗୃଣ,ଦିବ୍ୟଲୀଳା ତାଙ୍କ ଅନୁଗହରୁ କୌଣସି ନା କୌଣସି ପକାରେ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ କେବଳ ନିଜର ବିଶ୍ୱାସୀ ଓ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତକୁ । କିନ୍ତୁ ବିଶ୍ୱାସ ନ କରୁଥିବା ଓ ସ୍ୱଳ୍ପ ଜ୍ଞାନଯୁକ୍ତ କେତେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଭଗବାନଙ୍କ କୌଣସି ନା କୌଣସି ବାଞ୍ଚବ ରୂପ ନ ଦେଖି ତାଙ୍କୁ କେବଳ ଅଶରୀରି ବା ନିରାକାର ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନ ନିଜପ୍ତି ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଥିବା ଭକ୍ତର ଇଚ୍ଛା ଅନୁସାରେ ସେ ଆକାର ଗହଣ କରନ୍ତି, ନିଜ ଭକ୍ତକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ସହିତ ଜଗତ ହିତାର୍ଥେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କର୍ମ ସମ୍ପାପାଦନ ପାଇଁ । ନିଜର ବିଭିନ୍ ବିଭତି ଦାରା ଭକ୍ତ ପୃତ୍ୟାଦକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେଉଥିଲେ ବି ଜଗତର ହିତ ପାଇଁ ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ନୃସିଂହ ରୂପ ଧାରଣ କରି ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ପରିସ୍ଥିତିରେ ହିରଣ୍ୟକଶ୍ୟପକୁ ବନାଶ କରିଥିଲେ । ଏହା କେବଳ ସୟବ ହୋଇଥିଲା ଭକ୍ତ ପୃହାଦର ସମ୍ପର୍ଣ ଭାବ ଯୋଗୁ । ଭଗବାନ ଶୀ କୃଷ ଇନ୍ଦଙ୍କ ରୋଷ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ପ୍ରତିହତ କରି, ନିଜର ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାକୁ ବାମ ହାତ କନିଷ ଆଙ୍ଗୁଠିରେ ଗୋବର୍ଦ୍ଧନ ପର୍ବତ ଉଠାଇ ଧରିଥିଲେ । ସେତେବେଳେ କୁହାଯାଏ ସେ ମାତ୍ର ସାତ ବର୍ଷର ବାଳକ ଥିଲେ । ସେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଇଛା ଅନୁସାରେ ବାଳକ ରୂପରେ ଥିଲେ ଓ ଆବଶ୍ୟକ ସୁଳେ ସେ ଭକ୍ତଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେଲେ । ଏହା ହିଁ 'ଯାବାନ୍' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ବୋଲି ଭାଗବତର ବିଶିଷ୍ଟ ବିଶ୍ୱେଷକ ଶ୍ରୀଲ ଶ୍ରୀ ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ମତ ଦେଲଛନ୍ତି ।



### ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକ

#### (ଚତ୍ୟୁଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ)

॥ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ ନିଜ ଶାସ୍ତର ସର୍ବଶେଷ ପଡିପାଦ୍ୟ କରିବାକୁ ଭଗବାନ ଯେଉଁ ଚାରିଟି ବସ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତନା କର୍ଥିଲେ ତାହା ପଥମ ବସ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତନ ॥ (3

ବ୍ହାଙ୍କର ୧ମ ପ୍ରଶ୍ର ଜଗତରେ ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ପାକୃତ ଓ ଅପାକୃତ ରୂପ କିପରି

> ଅଦୃମେବାସମେବାଗ୍ରେ ନାନ୍ୟଦ୍ପତ୍ସଦସତ୍ପରଂ ପଞ୍ଜାଦତ୍ୟ ଯଦେଡଦ୍ଧ ଯୋହେଶିଷ୍ୟେଡ ସୋସ୍ଥ୍ୟତ୍ୟ ॥ ଶୀମତ୍ତା ୨/୯/୩୨ ॥

ଅ**ନ୍**ୟ-*ଅହଂ ଏବ ଅଗ୍ରେ*– ସୃଷ୍ଟିର ପୂର୍ବେ ଏକମାତ୍ର ମୁଁ , *ଆସମ୍ ଏବ*- ସ୍ଥିତ ଥିଲି , ଯତ୍ ସତ୍ -ସ୍ତୁଳ , ଅସତ୍ - ସୂକ୍ଷ୍ମ , ପଟଂ – ଏହି ସ୍ତୁଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦ୍ୱୟଙ୍କ କାରଣଭୃତ ପ୍ରଧାନ ବା ପ୍ରକୃତି , ଅନ୍ୟତ୍ ନ - ଅନ୍ୟ କିଛି ଭି ନ ଥିଲା, ପଣ୍ଟାତ୍ -ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ , ଅହମ୍ - ମୁଁ , ଅସ୍ମି – କେବଳ ମୁଁ ଥିଲି, ଯତ୍ ଏତତ୍ - ଯେହେତୁ ଏହି ବିଶ୍ୱ , ଚ- ଏବଂ , ଯଃ ଅବଶିଷ୍ୟତେ ସଃ - ଯାହା ଅବଶିଷ୍ଠ ରହିବ ତାହା ମଧ୍ୟ , ଅହମ୍ - ମୁଁ ।

#### 

ଥିଲି ଏକମାତ୍ର ସ୍ମହିଁ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବେ ନ ଥିଲା ବି କିଛି ସ୍ଥଳ ସ୍ଥୁଷ୍ମ ଭାବେ ମୁହିଁ ଅଟେ ଏହି ଦୃଶ୍ୟମାନ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରଳୟାନ୍ତେ ମୁହିଁ ରହେ ଅବଶେଷ ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ମୁଁ ହିଁ ପରମାତା , ମୁଁ ହିଁ ସେହି ଏକକ ,ମୁଁ ହିଁ ସକଳ ସ୍ତଳର ପୂର୍ବେ ଥିଲି ଯେତେବେଳେ ମୋ ଭିତରେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱ, ସ୍ଥଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଭାବରେ ବା ଏ ଦୃହିଙ୍କ କାରଣଭୃତ ପ୍ରଧାନ ବା ପ୍ରକୃତି ଭାବରେ କିଛି ବି ନଥିଲେ କି କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ବି ନ ଥିଲା ଯାହା ସକଳ ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ହୋଇ ପାରିବ । ସୃଷ୍ଟି ରଚନା ପରେ ବି ଯାହା ସବୁ ଏବେ ଦେଖାଯାଉଛି ତାହା ସବୁ ମୁଁ , ସେହି ଏକକ । ସମୟ ଜଗତ ପ୍ରଳୟଗତ ହେବା ପରେ ଯାହା ଅବଶେଷ ରହିବ ତାହା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ସେହି ଏକକ ।

ବିଶଦାର୍ଥ- ଭଗବାନ ବ୍ୟାଙ୍କୁ ଯେଉଁ ଚାରିଟି ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ତା ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକରେ ସେ ବିଷୟବୋଧ ଉପରେ ଗୁରୁଡ୍ ଦେଇଛନ୍ତି । ଭାଗବତର ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ବ୍ୟବହୃତ 'ଅହମ୍' ଶବ୍ଦ ଦାରା ଭଗବାନ କହିବାକୁ ଯାଉଛନ୍ତି ଯେ ସେ ସ୍ୱୟଂ ପରମାତ୍ମା ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ରୂପରେ ନିଜେ ହିଁ ବକ୍ତା ଭାବେ ଆବିର୍ଭ୍ତ ହୋଇ ଛନ୍ତି । ଏହା ଅଞ୍ଜେୟ ନିର୍ବିଶେଷ ପରମାତ୍ରାଙ୍କର ଏକ ଲୀଳା । ସେ ଆବିର୍ଭୂତ ହୋଇ ନିଜେ ନିଜକୁ ହିଁ ଚିହ୍ନାଇ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ସେ ହିଁ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ , ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ଥିତିରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛନ୍ତି ଓ ପ୍ରଳୟ ପରେ ବି ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିବେ । ସେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ତପସ୍ୟାରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହୋଇ ତାଙ୍କ ସକ୍ଷ୍ମଖରେ ଅଞ୍ଜେୟ ନିର୍ବିଶେଷ ହୋଇ ନ ରହି , ଏକ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ରୂପରେ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଅହମ୍ ସହିତ 'ଏବ' ପ୍ରତ୍ୟୟ ଦ୍ୱାରା ମନେ କରାଯାଇପାରେ ଯେ

ସେହି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି କର୍ଭାର ସରା,ରୂପ,ଗୁଣ,ଲୀଳା ଓ ଧାମର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ନ ଥିଲା । ପୂର୍ବ ଶ୍ରୋକରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥିବା 'ଯାବାନ୍' (ଭଗବତ୍ ଆକାର) ଶବ୍ଦକୁ ସଷ୍ଟ କରିବା ପାଇଁ ଏଠାରେ 'ପରଂ' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି, ତାଙ୍କର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱର୍ପକୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି । କାରଣାବସ୍ଥାରେ ନାମ, ରୂପ, କର୍ମ ଓ ଆକାରଯୁକ୍ତ ଏବଂ କାଯ୍ୟାବସ୍ଥାରେ ନାମ, ର୍ପ, କର୍ମ ଓ ଆକାରଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଥିଲେ ବି ସେ ସ୍ୱ ଶରୀରଭୂତ ଚେତନଗତ ଓ ଅଚେତନଗତ ଅଜ୍ଞତା ଆଦି ବିକାର ଯୁକ୍ତ ନୃହନ୍ତି କାରଣ ତାଙ୍କୁ ଏ ସବୁ ସର୍ଶ କରିପାରେ ନାହିଁ । ବିଭିନ୍ନ ଅବସ୍ଥାର କାର୍ଯ୍ୟତ୍ୱ ଓ କାରଣତ୍ୱ ତାଙ୍କର ଶରୀରଭୃତ ପକ୍ତି-ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାର ଉପ୍ନୁ ହୋଇଥାଏ ।

ଅତିବଡୀ ଶୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ଭଗବାନଙ୍କ ସର୍ବ ବିଦ୍ୟମାନତା ଏକତ୍କୁ ନିଜ ରଚିତ ଭାଗବତରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

| ସୃଷ୍ଟିର ଅଗ୍ରେ ମୁହିଁ ଏକ | ମୋ ତହୁଁ ପ୍ରସରେ ଅନେକ II ୧୧୭  |
|------------------------|-----------------------------|
| ସତ ଅସତ ପରେ ମୁହିଁ       | ଯେ ଅବଶେଷ ଶେଷ ରହି ।। ୧୧୮     |
| ଏଣୁ ଏ ଆଦି ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତେ   | ମୋ ତହୁଁ ଅନ୍ୟ କେ ଜଗତେ ।। ୧୧୯ |

ଅର୍ଥାତ୍ ପରମ ଭକ୍ତ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ସ୍ୱରଚିତ ଭାଗବତରେ କହିଯାଇଛନ୍ତି ଭଗବାନ, ସୃଷ୍ଟିର ପୂର୍ବରୁ ଏକ ହିଁ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ , ସୃଷ୍ଟି ପରେ ଯାହା ସବୁ ଦ୍ୱ୍ୟ ଜଗତରେ ଦେଖା ଯାଉଛି ତାହା ହିଁ ଏକରୁ ଅନେକଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇପାରେ ଓ ପ୍ରଳୟପରେ ଏ ସମୟ ସୃଷ୍ଟି ଅନ୍ତହିତ ହୋଇଗଲେ ବି, ରହିଥିବା ଅବଶେଷ ହିଁ ସେ ନିଜେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏକ ଯଥା 'ପୂର୍ଣ୍ଣମେବଽବଶିଷ୍ୟତେ'

ଚତଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ଏହି ଶ୍ରୋକରେ ପରମବ୍ହୁ ନିଜର ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ସୁରୂପ ପକାଶ କରିଛନ୍ତି । ସମୟ ଜଡ ଓ ଚେତନ ଜଗତର ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରବର୍ବ ସେ ଥିଲେ, ବର୍ତ୍ତମାନ କାଳରେ ସେ ରହିଛନ୍ତି ଓ ସମୟ ଜଗତ କ୍ଷୟ ହୋଇଗଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ରହିଥିବେ । ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କ ପୁରୁଷୋତ୍ତମତ୍ୱର ପରିପ୍ରକାଶ । ସେ ସକଳ ସୃଷ୍ଟି, ସ୍ଥିତି ଓ ଲୟ ଆଦି ତ୍ରୀସର୍ଗ ନିୟମର ଉର୍ଦ୍ଧରେ । ବ୍ହୁ ସଂହିତାର ଏକ ଶ୍ଲୋକ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇ ପାରେ ।

### ଇଶ୍ୱରଃ ପରମଃ କୃଷ୍ଟଃ ସଦ୍ଧିଦାନନ୍ଦ ବିଗଦ ଅନାଦି ଆଦି ଗୋବିନ୍ଦ ସର୍ବ ଜାରଣ ଜାରଣମ

ପରମେଶ୍ୱର , ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ବିଗ୍ରହ ଶୀକୃଷ୍ଣ, ଆଦ୍ୟ, ଅନ୍ତ , ମଧ୍ୟ ଓ ସ୍ଥିତି ଆଦି ସକଳ କାରଣର ସେ ହିଁ କାରଣ । ତା ଅର୍ଥ ସେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର କାରଣ ଏବଂ ସେ ମଧ୍ୟ ବୃହ୍ରା ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ , ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ଥିତିର କାରଣ ଓ ସୃଷ୍ଟି ପ୍ଳୟର କାରଣ । ସ୍କୃଷ୍ଣ ଅର୍ଥରେ ପରମାତା ଏକ ଓ ସେହି ଏକ ହିଁ ଅନେକର କାରଣ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷ,ନିଜ ଗୃହପରିବାର,ସମାଜ,ଦେଶ ଓ ବିଦେଶ ସବଠାରେ କିଛି ନା କିଛି ନିତି,ଆଇନ କାନ୍ନନ ପାଳନ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ । ସେହିପରି ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବା ଏ ସମଗ ଜଗତ, ସକଳ ଜୀବ, କୀଟ ,ପତଙ୍ଗ ଏଠାରେ ତିଷି ରହିବା ପାଇ. ସେମାନଙ୍କୁ କେତେକ ନିୟମର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେବାକୁ ପଡିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପରମବ୍ରହ୍ମ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ବିଗ୍ରହ କୃଷ୍ଣ ଏ ସବୁ ନିୟମର କାରଣ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ , ସକଳ ନିୟମର ଉର୍ଦ୍ଧରେ । ତାଙ୍କୁ କୌଣସି କାଳ, ଗୁଣ, ନିୟମ କେହି ବାନ୍ଧି ରଖି ପାରିବେ ନାହିଁ , ସେଥିପାଇଁ ସେ କାଳାତୀତ, ଗୁଣାତୀତ, ନିୟମାତୀତ ବୋଲି ବିଦିତ । ତେଣୁ ସେ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ଥିଲେ ଓ ଏବେ ରହିଛନ୍ତି ଓ ସୃଷ୍ଟି ପ୍ରଳୟ ହେବା ପରେ ଥିବେ ବୋଲି କେବେ ଅସ୍ପିକାର କରି ହେବ ନାହିଁ ।

ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ବିଗ୍ରହ, ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ସ୍ପରୂପ ପରମେଶ୍ୱର, ଏଠାରେ ଏକତ୍ ବିଷୟଜ୍ଞାନ ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଯେ ସେ ଜଣାଇଦେବାକୁ ଚାହାନ୍ତି ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଅଧିକାର ପାଇଥିବା ବୃହୁଦେବ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ସେହି ଏକରୁ ଉଦ୍ଭବ ଏବଂ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ପରମାତୃ। ସୂର୍ପରେ ଏକ । ପରମାତୃ। ଏକ ଓ ବ୍ହା ସେହି ଏକରୁ ଉପ୍ନୁ ହୋଇ ସେ ମଧ୍ୟ ଏକ ତେଣୁ ଏଠାରେ ପ୍ରଶୁ ଉଠେ ଯେ ଏହି ଦୁଇ ଏକକ ମଧ୍ୟରେ ପଭେଦ କଣ ହୋଇପାରେ ? ଜଣେ ସୃଷ୍ଟା ଓ ଅନ୍ୟଜଣକ ସୂଜନ । କିନ୍ତୁ ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ପରମାତ୍ରା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନା ପାଇଁ ନିଜର ଏକକତ୍ୱ ପଦାନ କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ଏକରୁ ଏକ ସୃଷ୍ଟି ହେଲେ ବି ଅବଶେଷ ହିଁ ଏକ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆତ୍ରାନୁଭୃତି ଲାଭ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସହଜରେ ଅନୃଭବ କରିପାରନ୍ତି ଯେ ସେ ହିଁ ପରମସତ୍ୟ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ କାଳ ଓ ଗୁଣାଦି ନିୟମର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ , କିନ୍ତୁ ପ୍ରଭେଦ ଏତିକି ପରମସତ୍ୟ ପରମାତ୍ରା ସୃଷ୍ଟା ଓ ସେ ସ୍ୱଜିତ । ଏହି ସତ୍ୟକୁ ବେଦ ଉପନିଷଦ ମଧ୍ୟ ସମର୍ଥନ କରୁଛି । ଏଠାରେ କଠୋପନିଷଦର ଏକ ଶ୍ରୋକ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇପାରେ ।

### ନିତ୍ୟୋ ନିତ୍ୟାନାମ୍ ଚେତନସ ଚେତନାନାମ୍ ଏକୋ ବହୁନାମ୍ଲ ଯୋ ବିଦଧ୍ରତି କାମାନ୍

ନିତ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ନିତ୍ୟ ଓ ଚେତନ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ଚେତନ । ତେଣୁ ସୃଷ୍ଟା ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଏକକତ୍ୱ ,ଏକ ହେଲେ ,ସୂଜିତ ବୃହ୍ମାଙ୍କ ଏକକତ୍ୱ ହେବ ଅନେକ । ତା ଅର୍ଥ ଏକ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପରି ଅନେକ ଏକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୂଜିତ । ଯେପରି ପିତା , ପୂତ୍ର ସୂଷ୍ଟି କରେ ଓ ପୁତ୍ର ମଧ୍ୟ ପୁତ୍ର ସୃଷ୍ଟି କରନ୍ତି ଓ କ୍ମେ ଏକ ପିତା ନିକଟରେ ଅନେକ ପୁତ୍ର ନାତି ହୋଇଯାନ୍ତି । ପିତା ପୁତ୍ ଓ ନାତିମାନେ ସମୟେ ଜଣେ ଜଣେ ଏକକ ଓ ପରୟର ଠାରୁ ପୃଥକ । କେହି କାହାର ସ୍ଥାନ ନେଇ ପାରିବେ ନାହିଁ । ସେହିପରି ପରମାତ୍ରା , ବହ୍ରା ଓ

ଅନେକ ସଜିତ ବୟ ବି ନିଜ ନିଜ କ୍ଷେତ୍ରେ ଏକ ପର୍ୟର ଠାରୁ ପୃଥକ । ସେହି ହେତୃ ବେଦ ଓ ତାର ଅଙ୍ଗସବୁ ,ସ୍ଷ୍ଟାର ଏକତୃକୁ ପରମ ସତ୍ୟ ବୋଲି ମାନି ନେଇଛନ୍ତି ।

ଭଗବାନ ବ୍ୟାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଦେବା ସମୟରେ ବ୍ୟା ସ୍ୱଚକ୍ଷରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦିବ୍ୟର୍ପ ଦର୍ଶନ କରି ପାରୁଥିଲେ । ଯେଉଁ ପରମାତା ବ୍ହାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କରିସାରି ତାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଉପଦେଶ ଦେବାକୁ ତାଙ୍କ ସକ୍ଷ୍ପଖରେ ଲୀଳା ବୈଚିତ୍ୟ ରୂପରେ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇ ପାରିଲେ , ସେହି ପରମାତ୍ରା ବୃହ୍ରାଙ୍କ ସୂଜନ ପୂର୍ବରୁ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଦିବ୍ୟସତ୍ତା ରୂପରେ ନ ଥିବେ ବା କିପରି । ତେଣୁ ସମଗ ଦୃଶ୍ୟମାନ ଜଗତ ଓ ବୃହା ଆଦି ସକଳ ସୂଜନ ପ୍ଳୟମଗୁ ହୋଇ ସାରିଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ରହିଥିବେ ବୋଲି କହିବା ଅସମୀଚିନ ହୋଇ ନ ପୋରେ । ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ,ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ଥିତିରେ ଓ ପ୍ରଳୟପରେ ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ସ୍ଥିତି ଦିବ୍ୟ ସଭାରୂପେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବାର ୟନ୍ଧପୁରାଣ ,କାଶିଖଣ୍ଡରୁ ଜଣାଯାଏ । ଯଥା

> ନ ଚ୍ୟବନ୍ତେ ପି ଯତ୍ ଭୃତ୍ତା ମାହାତ୍ୟୁମ୍ ପଳୟାପଦି ଅତୋହ୍ନେଏତେଖିଳେ ଲୋକେ ସ ଏକଃ ସର୍ବଗୋବ୍ୟୟଃ ॥

ଏପରିକି ଭଗବାନଙ୍କ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରଳୟର କଷ୍ଟ ଅନୁଭବ କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ , ତେଣ ଭଗବାନ ପଳୟପରେ ନ ରହିବେ ବୋଲି କିପରି କହିବା । ସେ ଏକ , ଅବ୍ୟୟ ଓ ସର୍ବକାଳରେ ମଧ୍ୟ ନିଜର ନିରାକାର ଦିବ୍ୟର୍ପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥାନ୍ତି ।

ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା ମଧ୍ୟକୁ ନିଆଯାଉ , ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟ ପରେ ଦ୍ୱ୍ୟାମାନ ହୁଅନ୍ତି ଓ ଅୟପରେ ଲୁଚିଯାନ୍ତି । ଲୁଚିଗଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ପୃଥିବୀର ଅନ୍ୟ ପାଖରେ ଦ୍ୱ୍ୟମାନ ଅବସ୍ଥାକୁ ଚାଲି ଆସନ୍ତି । ତା ଅର୍ଥ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଲୁଚିଗଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଅଞ୍ଚିତ୍ ରହିଛି । ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ଥିତି ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ।

ଯେପରି ଜୀବର ଇଦ୍ୱିୟମାନେ , ଜୀବପାଇଁ ଭିନ୍ ଭିନ୍ କର୍ମପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସେହିପରି ବହା, ଶିବ, ବିଷ୍ଣୁ ଇନ୍ଦ୍ର ଆଦି ଦୈବୀଶକ୍ତିର ସ୍କଳନ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ ଭିନୃ ଭିନୃ କର୍ମ କରିବାପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ମାତ୍ର ସମୟ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ମୂଳରେ ସେହି ଏକମାତ୍ ଶକ୍ତି ହିଁ ବିଦ୍ୟମାନ । ଯେପରି ଜଣେ ରାଜା ନିଜର ରାଜକର୍ମଚାରୀଙ୍କର କର୍ମ କୃଶଳତା ଉପରେ ତୀକ୍ଷ୍ମ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥାନ୍ତି ସେହିପରି ପରମାତା ନିଜେ କିଛି ନ କରି , ସ୍ୱଜିତ ସମୟ ଦୈବୀଶକ୍ତି ତଥା ଜୀବମାନଙ୍କ କର୍ମକୁଶଳତା ଉପରେ ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି, ଇଦ୍ଭିୟମାନେ ତା ପାଇଁ ନିଜ ନିଜ କର୍ମ କରୁଥିଲେ ବି , ବ୍ୟକ୍ତି ସେମାନଙ୍କର କର୍ମ କୁଶଳତା ଉପରେ ତୀୟ୍କୃଦୃଷ୍ଟି ରଖି ସକଳ କର୍ମର ଔଚିତ୍ୟତା ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ବିୟାର କରିବା ଉଚିତ । ଶୀମଦ ଭଗବତ ଗୀତାରେ କହାଯାଇଛି :

> ଯସ୍ଥାତ୍ୟର୍ମତୀତୋହ୍ନେମ୍ପରାଦପି ଚୋଷ୍ଟଃ ଅତେ।ସ୍ଥି ଲୋକେ ବେଦେ ଚ ପ୍ରଥିତଃ ପୁରୁଷୋତ୍ତମଃ ।। ୧୫/୧୮ ଅନ୍ଥବାଦ ସେହେତୁ ଷରୁ ଅତୀତ ସୁହିଁ ମଧ୍ୟ ଅକ୍ଷରଠାରୁ ଉତ୍କମ ତେଶୁ ମୁଁ ଇହଲୋକରେ ତଥାବେଦେ ଘୋଷିତ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ରା କ୍ଷରଠାରୁ ଅତୀତ ଓ ଅକ୍ଷରଠାରୁ ଉତ୍ତମ ତେଣୁ ସେ ପୁରୁଷୋଭମ ରୂପେ ବିଦିତ । କ୍ଷର ଓ ଅକ୍ଷର ପରମାତାଙ୍କ ସୟନ୍ଧୀତ ଦୁଇ ପକୃତି । ସେ ଏହି ଦୁଇ ପୁକୃତି ଠାରୁ ଉତ୍ତମ ତେଣୁ ସେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ । ପୁକୃତି ଦୃୟ ତାଙ୍କରି ୟୁରଣ । ତାଙ୍କର ଏହି ପ୍ରକୃତିଦୃୟ ସହିତ କ୍ରିଡା-ବିଳାସ ଫଳରେ ଏ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି । ତା ଅର୍ଥ ସେ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ ।

ବେଦମାନଙ୍କରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ପଥମରୁ କେବଳ ପରମାତ୍ରା ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଅନୁସାରେ ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ , ଯାହା ସକଳ କାରଣର କାରଣ । ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଅବ୍ୟକ୍ତସ୍ୱରୂପ ଏହି ପାର୍ଥିବ ଜଗତରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଥିଲେ ବି ତାଙ୍କର ଅବ୍ୟକ୍ତ ଲକ୍ଷଣସବୁ ଇନ୍ଦିୟ ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦ୍ଶ୍ୟ ଓ ଅନୁଭୂତିରୁ ବାହାରେ । ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ନିଜର ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କପାଇଁ ଦିବ୍ୟତ୍ୱ ଲାଭ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଦିବ୍ୟତ୍ନ ଲାଭକରି ପାରିଲେ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଦିବ୍ୟର୍ପ ସର୍ବଦା ଦ୍ଶ୍ୟ ବା ଅନୁଭବ ହେବ । ସେ ତାଙ୍କର ବୈକ୍ଷ ଭବନରେ କେବେହେଲେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ନହନ୍ତି କାରଣ ବୈକଣ ଭବନ ହିଁ ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟଧାମ । ତେଶ ଶାସ୍ତ୍ରମାନଙ୍କରେ ଭଗବାନଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଲକ୍ଷଣମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଛି ।



## ପଞ୍ଚମ ଶ୍ଲୋକ (ଚତଃଗ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ଦ୍ୱିତୀୟ ଗ୍ରୋକ)

॥ ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନ ଅନ୍ୟରୂପରେ ବୁଝାଇବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମାୟାର ଲକ୍ଷଣ ନିରୂପଣ ॥

(3

ବ୍ହାଙ୍କର ୨ ପ୍ରଶ୍ର ପରମାତାଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ଶକ୍ତି(ମାୟାଓ ଯୋଗମାୟା)କିପରି କାର୍ଯ୍ୟସମ୍ପାଦନ କରନ୍ତି

ରତେ (ପୈ ପତ୍ରପତୀୟେତ ନ ପତୀୟେତ ଚାତ୍ରନି ତଦ୍ବିଦ୍ୟାଦାତ୍ରନୋ ମାୟାଂ ଯଥୋ୍ୟଭାସୋ ଯଥା ତମଃ ॥ ଶୀମଭା ୨/୯/୩୩ ॥

ଅନ୍ୟ - ଅର୍ଥ ରତେ - ବାୟବ ପ୍ରୟୋଜନ ତର୍ଭ ବ୍ୟତୀତ , ଯତ୍ -ଯାହା କିଛି , ପ୍ରତିୟେତ- ପ୍ରତୀତ ହେଉଛି ବା ପ୍ରତୀତ ହେବା ଉଚିତ, ଚ ଆତୁନି – ଏବଂ ମୋ ସ୍ଥିତିରେ, ନ ପ୍ରତିୟେତ – ପ୍ରତୀତ ହେଉନାହିଁ , ତତ୍ର ଆତୃନଃ – ତାହା ମୋର , ମାୟାଂ ବିଦ୍ୟାତ୍ର – ମାୟା ବୋଲି ଜଣା , ଯଥା ଆଭାସୋ – ଯେପରି ପ୍ରତିବିୟିତ ହୋଇଥାଏ ବା କୌଣସି ବାୟବ ବସ୍ତୁ ସ୍ଥିତିର ଆଭାସ ମିଳିଥାଏ ଯଥା ଜୀବାତା , ଯଥା ତମଃ- ଯେପରି ଅନ୍ଧକାରରେ କିଛି ପ୍ତୀତ ହୋଇ ନ ଥାଏ ବା କୌଣସି ବାୟବ ବୟର ସୁିତିର ଆଭାସ ମିଳି ନ ଥାଏ ।

ଅର୍ଥ-ପ୍ରୟୋଜନ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରତୀତ ଯେପରି ପତୀତ ଦେବା ଟି ବିଦିତ ଯଦି ହିଁ ନ ହେଲା ସେପରି ପ୍ରତୀତ ଅପ୍ରତୀତି ମୋର ମାୟା ହିଁ ବିଦିତ ॥ ପଥା ସୂର୍ଯ୍ୟ ଆଭା ଦୂରେଇ ତମସ ବାୟବ ବୟୁକ୍ଲ କରଇ ପକାଶ ତଥା ଦିବ୍ୟଜ୍ୟୋତି ଆଭା ଦେଲେ ପାସ୍ତ ମାୟାଛିନ୍ନେ ହୁଏ ତନ୍ତ୍ରର ପ୍ରତୀତ ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ ହେ ବହନ , ଯାହା କିଛି ବାୟବ ବୋଲି ପତ୍ୟୟ ହେଉଥିଲେ ବି , ଯଦି ତାହା ବାୟବିକ ସତ୍ୟ ନ ହୋଇ ଥାଏ ତେବେ ତାହା ମୂଲ୍ୟହିନ ବା ଏକ ପ୍ରହେଳିକା । ସେହିପରି ଯାହାସବୁ ମୋର ସ୍ଥିତି ସୟନ୍ଧରେ ଯେପରି ପ୍ରତୀତ ହେବା ଉଚିତ ଯଦି ତାହା ସେପରି ପତୀତ ନ ହୋଇଥାଏ , ତାହାକୁ ମୋର ମାୟା ବୋଲି ମନେକର । ଜ୍ୟୋର୍ତିମୟ ବସ୍ତୁକୁ ଦେଖିବା ସମୟରେ ଆମକୁ ତାର ଆଭା କି ଅନ୍ଧକାର ପତୀତ ହୁଏ ନାହିଁ । ସେହପରି ଜ୍ୟୋର୍ତିମୟ ବସ୍ତର ଆଭାସ କି ଅନ୍ଧକାର ଦର୍ଶନରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତର ଦର୍ଶନ ହୋଇ ନଥାଏ । ତା ଅର୍ଥ ଆଭାସ କି ଅନ୍ଧକାର ଦେଖାଯାଉଥିବା ସ୍ଥାନରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତ ଉପସ୍ତିତ ନ ଥାଏ ଏବଂ ଜ୍ୟେତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁର ଉପସ୍ଥିତରେ ଆଭାସ କି ଅନ୍ଧକାର ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହୋଇ ନଥାଏ । ସେହିହେତୁ ଆଭାସ କି ଅନ୍ଧକାରର କର୍ତ୍ତତ୍ୱପତ୍ତାରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁର ସ୍ୱତନ୍ତ୍ରତା ନାହିଁ । ସେହିପରି ପରମାତା ଓ ତାଙ୍କର ମାୟା । ଜ୍ୟୋର୍ତିମୟ ବସ୍ତୁ ହେଉଛି ପରମାତା । ଆଭାସ ଓ ଅନ୍ଧକାର ତାଙ୍କର ମାୟା । ଏଥିର ଏହା ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହେଲା ମାୟା ଆଚ୍ଛାଦନ କରିଥିଲେ ପରମାତ୍ରା ଦୃଶ୍ୟ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି କି ପରମାତ୍ରା

ଦୃଶ୍ୟ ହେଲେ ମାୟା ସୃତଃ ଅପସରିଯାଏ । ମାୟା ଦୃଇ ପ୍ରକାରର , ଆଭାସ-ଜୀବମାୟା ଓ ତମ-ଗୁଣମାୟା । ଜୀବମାୟା ଓ ଗୁଣମାୟା ଭଗବାନଙ୍କର ଆଶିତ ହୋଇଥିଲେ ବି ଭଗବାନଙ୍କ ଅନ୍ତଃଅଙ୍ଗ ପତୀତିରେ ଜୀବ ଓ ମାୟା ପ୍ରତୀତ ହୋଇ ନ ଥାଏ କି ଜୀବ ଓ ମାୟା ମଧ୍ୟରେ ଭଗବତ୍ ସଭା ପତୀତ ମଧ୍ୟ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି କାରଣ ଜୀବ ଓ ମାୟା ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଜ୍ୟୋତିର ଆଭାସ (३ ଅନ୍ଧଳାର ।

ବିଶଦାର୍ଥ- ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ଭଗବାନ ବହାଙ୍କ ୨ ପ୍ରଶୁ ଉତ୍ତରରେ ତାଙ୍କର ବିଭିନ୍ ଶକ୍ତି(ମାୟାଓ ଯୋଗମାୟା) କିପରି କାର୍ଯ୍ୟସମ୍ପାଦନ କରନ୍ତି ଓ ସେମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷଣ କଅଣ ତାହା ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ପୂର୍ବ ଶ୍ଲୋକରେ କୁହା ଯାଇଥିଲା ଯେ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଯେ କୌଣସି ପରିପ୍ରକାଶରେ , ତାଙ୍କର କୌଣସି ରୂପରେ ଆବିର୍ଭାବତ୍ୱ , ସ୍ଥିତି , ଅନୁପସ୍ଥିତି ଓ ବିଭିନ୍ନ ଶକ୍ତିର ପଦର୍ଶନ ଆଦି କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କୀତ ମୂଳ ସୂର୍ପ । ଯେତେବେଳେ କେହି ଏହି ମୂଳ ସମ୍ପର୍କିକ୍ ଭ୍ଲିଯାଏ ବା ଭଗବାନଙ୍କ ସହିତ ସମ୍ପର୍କ ନଥିବା ଅବାୟବ ବୟୁକୁ ବାୟବ ବୋଲି ଭାବିବସେ , ସେତେବେଳେ ତାହା ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟା ଶକ୍ତିର ପୂଭାବ ବୋଲି କୁହାଯିବ । କାରଣ ଭଗବାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ତିଷି ପାରିବ ନାହିଁ । ଦ୍ୱ୍ୟ ଜଗତରେ ଯାହା କିଛି ଦେଖାଯାଉଛି ସେ ସମୟ ଭଗବାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କୀତ ବୋଲି ଅନୁଭବ କରିବା ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ *ଯୋଗମାୟା* । ସକଳବସ୍ତୁ, ଭଗବାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କୀତ ନୁହେଁ ବୋଲି ଯେଉଁ ଭୂଲ ଧାରଣା ଜନ୍ନେ , ତାହା ଭଗବାନଙ୍କ *ଦୈବୀମାୟା* ବା *ମହାମାୟା* ପ୍ରଭାବର ବୋଲି ଧରାଯାଏ । *ଯୋଗମାୟା* ଭଗବାନଙ୍କର ଅବ୍ତଃଅଙ୍ଗ ମାୟା ଓ *ଦୈବୀମାୟା ବା ମହାମାୟା* ତାଙ୍କର ଚହିଃଅଙ୍ଗ ମାୟା ।

କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ବସ୍ତୁରେ ଆରୋପ କରିବା ହିଁ ମାୟା ଯଥା

କୌଣସି ରଜ୍ମରେ ସର୍ପର ଆରୋପ । ରଜ୍ମ ଅବାୟବ ନୁହେଁ କି ସର୍ପ ଅବାୟବ ନୃହେଁ ମାତ୍ର ରଜ୍ଜରେ ସର୍ପର ଆରୋପ ହିଁ ଅବାୟବ । ଏହା ଅଜ୍ଞାନତାର ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ବାୟବ ବୟର ଏକ ପ୍ରତିବିୟ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛିନ୍ସହେଁ । ତେଣୁ ଯେ କୌଣସି ବସ୍ତ ଯେପରି ପ୍ରତୀତ ହେବା ଉଚିତ ଯଦି ସେପରି ପ୍ରତୀତ ନ ହେଲା ତାହା ହିଁ *ମାୟା* । ଭଗବାନ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଯୁଦ୍ଧଭୂମିରେ କୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସହିତ ଯେଉଁ ଯୋଦ୍ଧାମାନେ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ସତ୍ତା ଆଗର ଥିଲେ , ଏବେ ସେହି ସତ୍ତା ଏମାନଙ୍କ ର୍ପରେ ଅଛନ୍ତି ଓ ଏମାନଙ୍କ ତୀରୋଧାନ ପରେ ବି ସେ ସଭାସବୁ ଥିବ କିନ୍ତୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପରେ । ସବୁ ପ୍ରକାର ପରିସ୍ଥିତିରେ ଜୀବସଭା ଓ ଭଗବତ୍ ସଭା ସତନ୍ତ୍ର ଅଟନ୍ତି ।ଏହି ସତ୍ତାମାନଙ୍କର ବିନାଶ ନାହିଁ । ଅଜ୍ଞାନତାର ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ, ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟାଶକ୍ତି ପ୍ରଭାବରୁ ଭଗବତ୍ ଜ୍ୟୋତି ଆଲୋକର ଆଭାସରେ ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରତିବିୟ ଏବେ ଦେଖା ଯାଉଛି ,କିନ୍ତୁ ଆଲୋକ ସହିତ ଆଭାସ ଅପସରି ଗଲେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତିବିୟ ମଧ୍ୟ ଉଭେଇଯିବ । *ବ୍ହୁଜ୍ୟୋତି* ହେଉଛନ୍ତି ଏହି ଆଲୋକର ମୂଳ ଉସ । ଏହି ଉସର ଆଲୋକରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଅବତାର , ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର, ଅଗ୍ନି,ବିଦ୍ୟୁତ ଆଲୋକ ବିଶ୍ୱଜଗତ, ଜୀବଜନ୍ତ ପ୍ରତିବିୟିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏ ସମୟଙ୍କ ପରିଚୟ କେବଳ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସମ୍ପର୍କୀତ । କେହି ଯଦି ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସମ୍ପର୍କୀତ ନହୋଇ ନିଜକୁ ସ୍ୱତନ୍ତ ବୋଲି ଧରିନିଏ ତାହା *ମାୟା* ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛିନୁହେଁ । କୌଣସି ଜୀବସତ୍ତା ସ୍ନତନ୍ତ୍ର ନୁହେଁ କାରଣ ଏହା ସର୍ବୋତ୍ତମ ଭଗବତ୍ ସତ୍ତାର ପ୍ରତିବିୟ ମାତ୍ । ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟାଶକ୍ତିର ଦୁଇ ପ୍ରକାର କାର୍ଯ୍ୟକାରିତା ଥିବାର ପଷିତମାନେ କହନ୍ତି , ତାହା *ମାୟାରେ* ପ୍ରେରିତ ଓ *ମାୟାରେ* ଆବୃତ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । କେତେକ ସ୍ଥଳରେ *ମାୟା* ଜୀବକୁ ଅଜ୍ଞାନତାର ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରେରିତ କରେ ତ କେତେବେଳେ ଜୀବର ଦୃଷ୍ଟିକୁ *ମାୟା* ଆବୃତ୍ତ କରି ଅବାୟବ ବୟୁକୁ ବାୟବ

ବୋଲି ଚିହାଇଦିଏ । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଭଗବତ୍ ସଭାର ଉପସ୍ଥିତିକୁ ଅସ୍ତୀକାର କରନ୍ତି , ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟା ତାକୁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଅଦ୍ଧକାର ମଧ୍ୟକୁ ଠେଲି ଦିଏ ଓ ଜୀବ, ଜନୁ ପରେ ଜନୁ ଅତିକ୍ମ କରି ଆହୁରି ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟକୁ ଚାଲିଯାଏ ।

ଭଗବତ୍ ସୂର୍ପ ହେଉଛି ମୂଳତତ୍ତ୍ୱ, ଯାହା ସକଳ ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ଓ ଯାହାଙ୍କ ଶକ୍ତି ପ୍ରକୃତି ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରେ । ଭଗବତ୍ ସ୍ମରୂପର *ମାୟା*ଶକ୍ତି ଫଳରେ, ଅଜ୍ଞାନ ଜୀବ ଏ ଜଗତକୁ ପକ୍ତିର ଏକ ଅଭିନୟ-ମଞ୍ଚ ରୂପେ ଅନୁଭବ କରେ କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନୀ ଏହାକୁ ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟା ବୋଲି ବିଚାର କରେ । ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଜୀବସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ଭଗବାନଙ୍କ ପରା ପକ୍ତିର କର୍ତ୍ତୁତ୍ୱ ହେଲେ , ଏ ଜଡ ଜଗତ ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ତାଙ୍କ ଅପରା ପ୍ରକୃତିର କର୍ତ୍ତୁତ୍ୱ । ଏହି ପ୍କୃତି ଦୃୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଶକ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ଭ୍ୱ । ଭଗବାନ ଓ ତାଙ୍କ ଶକ୍ତି ଏକ ନ ହୋଇ ପାରନ୍ତି, ଯେପରି ଅଗ୍ରି ଓ ତାର ଉତ୍ତାପ । ଉତ୍ତାପ ଅଗ୍ରିର ଆଭାସ ବା ପ୍ରତିବିୟ ସେହିପରି ଶକ୍ତି ଭଗବାନଙ୍କର ଆଭାସ । ଅଗ୍ରିର ଶକ୍ତି ଉତ୍ତାପ ଉପ୍ନନ୍ କରେ କିନ୍ତୁ ଅଗ୍ନି ଓ ତାର ଉତ୍ତାପ ଏକ ନୁହନ୍ତି । ଏହି ସାଧାରଣ କଥା ଏହି ଅଜ୍ଞାନୀ ଜୀବ ବୃଝିପାରେ ନାହିଁ ଯେ ଉତ୍ତାପ ଅଗ୍ନିର ପୃତିବିୟ ବୋଲି । ସେହିପରି ଜୀବସଭାର ପ୍ତିନିଧି ରୂପକ ଜୀବଶକ୍ତି , ଭଗବତ୍ ଶକ୍ତିର ପ୍ରତିବିୟ ।

ଭକ୍ତଶ୍ରେଷ ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ତାଙ୍କ ନବାକ୍ଷରି ଭାଗବତରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷର ଜ୍ୟୋତିର୍ଗଣଙ୍କ ଆଲୋକର ପ୍ରତିଫଳନ ପ୍ରଭାବରୁ , ସ୍ଥଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶରୀର ବିଶିଷ୍ଟ ଯେତେ ଜୀବ ବା ବସ୍ତୁ ପଞ୍ଚଭୂତ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ତଥା ଅନୁଭୃତ ହେଉଥାନ୍ତି ସେ ସକଳ ଜୀବ ବା ବସ୍ତୁ ମାୟା ଶରୀରରେ ପଶି ପୁନଃ ପନଃ ଯିବା ଆସିବା କରଥାନ୍ତି । ଯଥା :

ଅର୍ଥକ ଛାଡି ଯାର ବଶେ ମାୟା ପ୍ରକାଶେ ସେ ପ୍ରମାଣେ ଯେମନ୍ତେ ସ୍ଥଳ ସ୍ୱକ୍ଷ ଭୂତେ ଛାଡି ପଶନ୍ତି ପଣ ପଣ ଆତା ସର୍ବଦା ସର୍ବଠାରେ ଏହା ଜାଣନ୍ତି ତର୍ଭଜ୍ଞାନୀ

ପତୀତ ହଅଇ ଆଭାସେ । । ୧ ୨ ୦ ଗଗନେ ଯେହେ ଜ୍ୟୋତିର୍ଗଣେ 🛭 ୧ ୨ ୧ ପ୍ରବେଶ ପଞ୍ଚ-ମହାଭ୍ତେ ।। ୧୨୨ ମଁ ମାୟା ଶରୀରେ ତେସନ 📙 ୧୨୩ ଅନୃୟ-ବ୍ୟତିରେକ ଭାବେ ।। ୧୨୪ ମାୟାସଂସାରେ ଅନୁମାନି ।। ୧୨୫

ଗୁରୁ ଉକ୍ତିବିନୋଦ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଶ୍ଲେଷଣରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ କେତେକ ମତବାଦିଗଣ ଭଗବାନଙ୍କ ଅଚିନ୍ୟୁଶକ୍ତିକୁ ଚିହ୍ନି ବା ଜାଣି ନପାରି,ଭଗବାନଙ୍କ ସୁତି ଅଛି କି ନାହିଁ ତାର କଳ୍ପନା ଜଳ୍ପନା କରନ୍ତି, ଶୋତପଥ ଅନୁସରଣ କରି ତର୍କ ପଥରେ ପରିଚାଳିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏହା ଘଟିଥାଏ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କର ମାୟା ପ୍ରଭାବରୁ । ପରା ଓ ଅପରା ଦୁଇଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରୁ ଭଗବାନଙ୍କର ପରା ଶକ୍ତି ହିଁ ମାୟା ବା ତାଙ୍କର ଅଚିନ୍ୟାଶକ୍ତି । ସ୍ୱର୍ପ-ଅବସ୍ଥା ଓ ତଟସୁ ଅବସ୍ଥା ଏହି ଅଚିନ୍ୟ ଶକ୍ତିର ଦୂଇଟି ଅବସ୍ଥା । ବିଶ୍ୱଜଗତ ସୃଷ୍ଟିରେ ଏହି ତଟସୁ-ଅବସ୍ଥାର ଦୂଇ ବିଭାଜନ ହେଉଛି ଅଣ୍ଡ-ତଟସୁଅବସ୍ତା ଓ ଛାୟା-ତଟସୁଅବସ୍ତା । କୌଣସି କୌଣସି ଶାସ୍ତରେ ଅଣ୍ଡ-ତଟସୁଅବସ୍ଥାକୁ ଜୀବଶକ୍ତି କହିଥାନ୍ତି ,ମାତ୍ ଜୀବ,ଭଗବାନଙ୍କ ପରା ପ୍କୃତିର ପ୍ରତିଫଳନ । ଛାୟା-ତଟସୁଅବସ୍ଥା,ଭଗବାନଙ୍କ ଅଚିତ୍ମାୟାଶ୍ରକ୍ତି ନାମରେ ଜଣା ଓ ଏହାକୁ ଭଗବାନଙ୍କ ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ ଶକ୍ତିବୋଲି କହନ୍ତି । ଚିତ୍-ଧର୍ମର ପକାଶକ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପଶକ୍ତି, ଯାହା ଚିତ୍ଶକ୍ତି ବା ଅବଃଅଙ୍ଗ ଶକ୍ତି ରୂପେ ପରିଚିତ । ଭଗବାନ ଚିତ୍ ଚୈତନ୍ୟସ୍ପରୂପ ଆତୁପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି । ପୁରୁଷ, ପ୍କୃତି ଓ ଅର୍ଥ ଆଦି ତତ୍ତ୍ୱ ବିଭାଗରେ ଅଠାଇଶ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଛି । ପୁରୁଷ ଓ ପ୍ରକୃତିକୁ ବାଦ୍ ଦେଲେ ବାକି ଛବିଶ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଅର୍ଥ କହନ୍ତି । ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ସମ୍ପର୍କ ରହିଛି,ସେହି ସମ୍ପର୍କତତ୍ତ୍ୱର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ଯଦି ପ୍ରତୀତ ନ ହୁଏ , ତାହା

*ମାୟା* ନାମରେ ପରିଚିତ । ଏହା ଭଗବାନଙ୍କର ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ ଶକ୍ତି । ଜୀବ ହେଉଛି ଅଣ୍ଡ-ତଟସୁଅବସ୍ଥାର ବା ଚିତ୍ଶକ୍ତିର ଆଭାସରୂପ । ତେଣୁ ଜୀବଜଗତ ହେଉଛି ସେହି ଆଭାସର ଚିତ୍ପରିଚୟ ଓ ଜଡଜଗତ ହେଉଛି ତମ-ଅଚିତ୍ମାୟାଶକ୍ତିର ପରିଚୟ । ଏହି ପ୍ରକାର ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପତର୍ଭୁ ଜ୍ଞାନକୁ ତଥା ଶକ୍ତିତର୍ଭୁକୁ ଜାଣି ଗଲାପରେ ତାହା ବିଜ୍ଞାନ ପରିସରକୁ ଆସିଯିବ ।

ଜୀବର ପରମାତ୍ରା ସୟଦ୍ଧିୟ ଜ୍ଞାନ ଓ ବିଜ୍ଞାନ ପତି ମାୟା ଆଂଶିକ ଅନୁକୁଳ ଓ ଆଂଶିକ ପ୍ରତିକୁଳ ରହିଥାଏ । ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ସୟଦ୍ଧୀୟ ବିଜ୍ଞାନ ପାପ୍ତ ହେଲାପରେ *ଯୋଗମାୟା* ଜୀବ ପତି ଅନୁକୁଳ ରହି ତାକୁ ଅଧିକାର କରି ନିଅନ୍ତି । ଜୀବ ସେତେବେଳେ ଭଗବାନଙ୍କ ଅନ୍ତଃଅଙ୍ଗ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟକ ଚାଲିଆସେ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପରେ ଲୀନ ହେବାକୁ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯାଏ ।

ସେହି *ମାୟା* ଓ *ଯୋଗମାୟା* ବିଷୟରେ କହିବାକୁ ଯାଇ କ୍ମଶଃ 'ରତେଽର୍ଫ' ଆଦି ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ହୋଇଛି । ରତେ ଓ ଅର୍ଥ ଏକ ଅର୍ଥାଳଙ୍କାର ଶବ୍ଦଯୋଜନା । ଅର୍ଥ କହିଲେ ସତ୍ୟବସ୍ତକୁ ବୃଝାଏ, ଯେଉଁଥିରେ ସତ୍ୟବସ୍ତ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟକିଛି ବି ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ନାହିଁ । ମାତ୍ର ଯେଉଁଠି ଏହି ଅର୍ଥ (ସତ୍ୟବସ୍ତୁ) ପ୍ତୀତ ନ ହୁଏ ତାହା ଏକ ଅନର୍ଥ । ମୁକ୍ତ ଓ ବଦ୍ଧଜୀବର ସ୍ୱରୂପ ସତ୍ୟ ଓ ପରମାତ୍ରା ସ୍ୱରୂପ ହିଁ ସତ୍ୟ । ଜୀବର ଆତୃସ୍ପରୂପରେ ପରମାତ୍ରାସ୍ୱରୂପ ପରି ସତ୍ୟବସ୍ତୁ ପ୍ରତୀତ ହେବା ହେଉଛି ଅର୍ଥ , ଯଦି ତାହା ପ୍ରତୀତ ନହୁଏ ତାହା *ଅନର୍ଥ ବା ମାୟା* । ବଦ୍ଧଜୀବ , ନିଜେ ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ଓ ପରମାତତ୍ତ୍ୱର ଅଂଶବିଶେଷ ବୋଲି ସାଧାରଣତଃ ଅନୃଭବ କରି ପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେ *ଅନର୍ଥ ବା ମାୟାର* ଶିକାର ହୋଇଥିବାର ଧରି ନେବାକୁ ହେବ । *ମାୟା* ହେଉଛି ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟା ଦଇ ବର୍ତ୍ତର ସମଷି । ବିଦ୍ୟା ହେଉଛି ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଭଗବାନଙ୍କର ଆଭାସ ଓ ଅବିଦ୍ୟା ହେଉଛି ତମ ବା ଅନ୍ଧକାର ଯେଉଁଠି ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁର ଦୃଶ୍ୟର ଅଭାବ ଥାଏ ।

ପଭ ଶୀ ଜୀବଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମତରେ ଭଗବାନ କହୁଛନ୍ତି , 'ଅର୍ଥ' ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବତ୍ତର୍ଭ 'ଯତ୍ ପ୍ରତୀୟତେ' ଯେଉଁପରି ପ୍ରତୀତ ହେବା କଥା 'ଯତ୍ର ଚ ଆତୁନି ନ ପ୍ରତୀୟତେ' ଅର୍ଥାତ୍ର ଆତୃତତ୍ତ୍ୱରେ ଯଦି ସେପରି ପ୍ରତୀତ ନ ହୁଏ ତାହା ମାୟା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ଆଶ୍ୟ ବିନା ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ସୃତଃ ପ୍ରତୀତି ହୁଏନାହିଁ । 'ଯଥାଭାସ' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଭଗବାନ କହନ୍ତି ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁର ଆଭାସ ବା ପ୍ରତିବିୟ ତା ସ୍ଥିତିଠାରୁ ଅନ୍ୟସ୍ତାନରେ ପତୀତ ହୋଇଥାଏ ମାତ୍ ଜ୍ୟୋର୍ତିମୟ ବସ୍ତୁ ବିନା ତାର ପ୍ରତିବିୟ ଅସୟବ , ଅତଏବ୍ ପରମାତ୍ରା ସ୍ୱୟଂ ଏକ ଜ୍ୟୋତିମୟ ପିଷ ଯାହାର ଆଭାସରେ ଜୀବ ପତୀତ ହେଉଛି .ଏହା ହିଁ ଜୀବମାୟା । କେଉଁଠି କେଉଁଠି ଉଜ୍ଜଳ ଜ୍ୟୋତିର୍ବିୟ ଆଖିର ଦୃଶ୍ୟପଟଳକୁ ଆବ୍ଭ କରିଦିଏ ଓ ନିଜର ତେଜ ଦ୍ୱାରା ପାଖର ଥିବା ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବୟୁର ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ଆକୃତିର ପ୍ରତିବିୟରେ ଆଖି ଝଲସେଇ ଦିଏ । ସେହିପରି ଏହି ମାୟା ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁର ଆଭାସର୍ପେ ଜଡଜଗତର ଭିନ୍ ଭିନ୍ ଜୀବର ଜ୍ଞାନକୁ ଆବୃତ କରି, ସତ୍ୱାଦି ଗୁଣମାୟା ନାମର ଜଡ ପ୍ରକୃତିକୁ ପକଟିତ କରାଏ ।

ମନେକର ଏକ ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଦୀପ ଆଭାସର ଉପସ୍ଥିତରେ ଗୂହରେ ଥିବା ସକଳ ବସ୍ତ ଯଥା ଯଥା ସ୍ଥାନରେ ଉପସ୍ଥିତି ଥିବାର ପ୍ତୀତ ହୁଏ , ଦୀପଆଭା ମିଳିବା ପୂର୍ବରୁ ଗୂହ ମଧ୍ୟରେ ସମୟ ବସ୍ତୁ ଥିଲେ ବି କିଛି ପ୍ରତୀତ ହେଉ ନ ଥିଲା । ସୌରମଣ୍ଡଳରେ ଚନ୍ଦ୍ ସହିତ ଅନ୍ୟ ପିଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ଅଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତି ସାଧାରଣରେ ପତୀତ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବସ୍ତୁ ସ୍ୱଯ୍ୟାଲୋକର ଆଭାସରେ କେବଳ ଚନ୍ଦ୍ ପତୀତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ମହାକାଶ ଓ ଚନ୍ଦ୍ର ପତୀତ ହେଉଥିବା ସମୟରେ ସୃଯ୍ୟଙ୍କ ସ୍ଥିତି ପ୍ରତୀତ ହୋଇ ନଥାଏ କି ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦର୍ଶନରେ ଚନ୍ଦ୍ କି ଅନ୍ଧକାର ପ୍ରତୀତ ହୋଇ ନଥାଏ । ସେହିପରି ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଆଭାସ ଉପସ୍ଥିତିରେ ଜୀବସଭାକୁ ନିଜ ସ୍ୱରୂପରେ

ନିତ୍ୟସ୍ଥିତ ଥିବାର ଜ୍ଞାନ-ଆନନ୍ଦ ବୋଧ ହେଉଥାଏ ମାତ୍ର ସେହି ଆଭାସର ଅନୁପସ୍ଥିତିରେ ଜୀବସଭାକୁ ନିଜ ସୂର୍ପ ସହିତ ନିତ୍ୟସୟନ୍ଧ ଥିବା ଜ୍ଞାନ-ଆନନ୍ଦ ଆଦି ପତୀତ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ଫଳରେ ବର୍ତ୍ତମାନର ଦେହ ଓ ଦୈହିକ ଶୋକ ମୋହ ଆଦି ପତୀତ ହୋଇ ଯାଏ । ଆଭାସର ଅନୃପସ୍ଥିତ ହେଉଛି ତମ ବା ଅନ୍ଧକାର ବା ମାୟା ଯାହା ପ୍ରଭାବରୁ ଜୀବ, ନିଜର ଦେହ ଓ ଦୈହିକ ଶୋକ ମୋହ ଆଦିରେ ମୋହିତ ହୋଇ ରହିଥାଏ । ଆକାଶ, କସମ,ସିଂହ ଓ ଶଶା ଏ ସବୁ ଥିବାର ସତ୍ୟ ମାତ୍ ଆକାଶ ସହିତ କୁସ୍ତମର ସୟନ୍ଧ ସିଂହ ସହିତ ଶଶାର ସୟନ୍ଧ ପଦ ଯୋଜନାରେ ଶୋଭା ପାଉ ଥିଲେ ବି ଏ ସବୁ ମିଥ୍ୟା , ସେହିପରି ଜୀବର, ଦେହଧର୍ମ-ଦଃଖ,ଶୋକ ମୋହ ଆଦି ଜଡ ବୟ ସହିତ ସୟନ୍ଧ ରହିଥିବାରୁ , ପୁନଃ ଏ ସବୁ ,ଜୀବର ସ୍ୱରୂପ ସହିତ ସୟନ୍ଧୀତ ନ ହେବା କାରଣରୁ , ଶାସ୍ତ୍ରରେ ଦେହକୁ ମିଥ୍ୟା ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି । ଏହି ମିଥ୍ୟା ବିଦ୍ୟା ଦାରା ବିନଷ୍ଟ ହୁଏ ଓ ଅବିଦ୍ୟା ଦାରା କଳ୍ପିତ ହୁଏ । ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ବଣ୍ଡିତ ମାୟାର ଦୁଇ ବୃତ୍ତି , ଆଭାସ ହେଉଛି ବିଦ୍ୟା ବା ସ୍ପରୂପ ଓ ଅବିଦ୍ୟା ହେଉଛି ତମ ବା ଅନ୍ଧକାର ।

'ରତେ' ଶବ୍ଦ ଜ୍ଞାନାର୍ଥରେ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଛି । ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ସ୍ୱର୍ପଜ୍ଞାନ 'ଋତେ' ଅର୍ଥାତ୍ ଜାଣି ଗଲାପରେ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ ଅନୁଭବ ହୋଇଗଲା ପରେ ତାହାକୁ ଅର୍ଥ କହନ୍ତି ଓ ଏହି ସାକ୍ଷାତ୍ ଅନୁଭବ ହିଁ ଜୀବର ପ୍ରୟୋଜନ ବଞ୍ଚ । 'ଯତଃ' ଅର୍ଥ ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇ ପ୍ରୟୋଜନ ସହିତ ବୟୁକୁ ଅନୁଭବ କରାଏ । ଯେଉ ଶକ୍ତିର ଉପସ୍ଥିତିରେ ବା ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ହୋଇ ଜୀବ ନିଜର ପ୍ରୟୋଜନ ବା ପାପ୍ୟ ବସ୍ତୁ ପ୍ରତୀତ କରି ପାରେ ନାହିଁ , ତାହା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କର *ମାୟା* । 'ଆତୃନଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କର *ଯୋଗମାୟା* ନାମକ ଆଉ ଏକ ଅନ୍ତରଙ୍ଗଶକ୍ତି ରହିଛି । *ମାୟା* 

ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ବସ୍ତୁ ପ୍ରୟୋଜନ ବିନା ଘଟୁଥାଏ ମାତ୍ *ଯୋଗମାୟା* ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ବୟୁ ପ୍ୟୋଜନ କୁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖି ଘଟୁଥାଏ ।

ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଅଧୀକାର ଓ ଉପଦେଶ ଦେବା ସମୟରେ , ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ମନରୁ ଇଶ୍ୱରାଭିମାନ ଦୂର କରିବାପାଇଁ , ଭଗବାନ, ତାଙ୍କ ମଧୁରତମ ମହିମା ଦ୍ୱାରା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ସକୃଖରେ ତାଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ୱରୂପରେ , ମାୟାର ଆବରଣ ଓ ନିବାରଣ କାର୍ଯ୍ୟ ପୁନଃ ପୁନଃ ପଦର୍ଶନ କଲେ । ଫଳରେ ବ୍ରହ୍ମା ମୋହିତ ହୋଇଗଲେ ଓ ଶେଷରେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଠାରୁ ନିଜକୁ ଭିନ୍ନ ମନେକରି ତାଙ୍କର ଇଶ୍ୱରାଭିମାନ ଦ୍ରିଭୃତ ହୋଇଗଲା । ଏହା ହି ଭଗବାନଙ୍କ *ଯୋଗମାୟାର* କର୍ତ୍ତତ । ବହାଙ୍କ ପ୍ୟୋଜନ ବସ୍ତ ହେଉଛି ଭଗବତ୍ ସ୍ୱର୍ପର ଅନୁଭୃତି ଓ ଅଚିତ୍ୟରୂପର ସମ୍ୟକ ଧାରଣା । ଭଗବାନ ତେଣୁ ନିଜର ଅତଃ ଅଙ୍ଗଶକ୍ତି *ଯୋଗମାୟା* ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ସକ୍ଷୁଖରେ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପ ଓ ମହିମା ପ୍ଦର୍ଶନ କରି ତାଙ୍କର ସକଳ ମୋହ ଦୂରିଭୂତ କରିଦେଲେ ।

ଯଶୋଦା ଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ରଜ୍ମରେ ବାନ୍ଧିବାକୁ ଯାଇ ଦେଖିଥିଲେ ଯେ ଶୀକୃଷଙ୍କ ଅଣ୍ଟା ସର୍ବଦା ରଜ୍ମଠାରୁ ୨ ଆଙ୍ଗୁଳ ବଡ ହେଉଛି ଓ ସେ ତାଙ୍କୁ ବାନ୍ଧିପାରୁ ନାହାନ୍ତି । ଏହାଥିଲା ଶୀକୃଷଙ୍କ *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* କାର୍ଯ୍ୟ । ମାତ୍ ଶେଷରେ ଶୀକ୍ଷଙ୍କ ସମ୍ମତିରେ *ଯୋଗମାୟା* ଅପସରି ଗଲାପରେ ଯଶୋଦା ଦେବୀ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ବନ୍ଧନ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହେଲେ । ଏହି ବନ୍ଧନ ଅବନ୍ଧନ ଶେଷରେ ବନ୍ଧନ , ଏକ ମଧୁରତମ ବିଷ୍ମୟକର ସ୍ଥିତିର ପରିପ୍ରକାଶ । ଏକ ସମୟରେ ରଜ୍ମରେ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଭୃତିତ୍ୱର ଆବରଣ ଓ ପରମୂହୁର୍ତ୍ତରେ ନିବାରଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଫଳରେ ସେହି ଏକା ରଜ୍ଜରେ ଅବନ୍ଧନତ୍ୱ ବନ୍ଧନରେ ସୟବ ହୋଇ ପାରିଲା । କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ *ଯୋଗମାୟା* ହିଁ ଏହାର କାରଣ ।

ସେହିପରି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରତଦେବ, ବହୁଳାଶ୍ୱ, ରୁକ୍ତିଣୀ ଓ ସତ୍ୟଭାମାଙ୍କ ଗୂହରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଏକ ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ନିଜର ବିଭିନ୍ନ

ସୁର୍ପ- ଲୀଳାର ପ୍ରକାଶ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରା ଯାଇପାରେ । ଏହି ସବୁ ସ୍ଥାନରେ ଏକ ସମୟରେ *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* ଆବରଣ ଓ ନିବାରଣ କାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥିଲା ।

ଏହି ସବୁ କେବଳ ହିଁ ଯୋଗମାୟାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କ ବହିରଙ୍ଗ ମାୟା ନୁହେଁ କାରଣ *ଯୋଗମାୟ* ଦ୍ୱାରା ମୋହିତ ହୋଇ ବି ଶୀବହା,ଶୀ ଯଶୋଦା, ଶତଦେବ ଆଦିଙ୍କୁ କେବଳ ତାଙ୍କର ପ୍ରୟୋଜନ ବସ୍ତୁ ପରମାତ୍ରା ପାପ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ।

ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ରୂପେ କୁହା ଯାଇପାରେ ଯେ ଯଶୋଦା କୃଷଙ୍କ ତୃଣ୍ଡରେ ବିଶ୍ୱ ବ୍ହାଣ୍ଡ ସହିତ ଗୋକୁଳ, କୃଷ ତଥା ଯଶୋଦାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦେଖିଥିଲେ । ଏ ସମୟ ପାକୃତ ଓ ଅପାକୃତ ବସ୍ତୁର ସମାହାର ଅର୍ଥାତ୍ ଅପାକୃତ ବିଶ୍ୱବହୁାଣ୍ଡ ସହିତ ପ୍ରାକୃତ ଗୋକୁଳ , କୃଷ ଓ ଯଶୋଦା ଆଦିକୁ ଯଶୋଦା ନିଜେ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ଓ କ୍ଷଣକାଳ ପରେ ସବୁ ଅନ୍ତହିତ ହୋଇଗଲା କେବଳ *ଯୋଗମାୟା* ପ୍ରଭାବରୁ । ମହା ଭାରତ ଯୁଦ୍ଧରେ ଭଗବାନ ନିଜର *ଯୋଗମାୟା* ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ନିଜର ବିଶ୍ୱମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରାଇଥିଲେ । *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* ଆବରଣ ଯୋଗୁ ଶୀକୃଷଙ୍କ ଦ୍ୱିଭୃଜ ମୂର୍ଭି ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ ବି ତାହା ଅର୍ଜୁନ ଅନୁଭବ କରି ନ ପାରି କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରି ପାରୁ ଥିଲେ । ପରେ *ଯୋଗମାୟା* ଆବରଣ ଅପସରିଗଲା ପରେ ସେ ବିଶ୍ୱରୂପ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଦୃଭୁଜ ର୍ପ ଦର୍ଶନ କଲେ । ଏକ ସମୟରେ ଗୋଟିଏ ବସ୍ତୁର ଅନୁଭବ ଅନ୍ୟ ଏକ ବସ୍ତୁର ଆବରଣ ଓ ପରମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ସେହି ସ୍ଥାନରେ ପୂର୍ବ ବସ୍ତୁର ଅନୁଭବ ଓ ପର ବସ୍ତୁର ଆବରଣ ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* ପୂଭାବ । ଏହି ଦୂଇ ଆବରଣ ଓ ନିବରଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଏକ ସମୟରେ ହେବା *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* କର୍ତ୍ତତ୍ତ ।

ଭଗବାନ ଯେଉଁ ଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ସ୍ୱରୂପରେ ବା ନିଜର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ରୂପରେ ମାନନ୍ତି ତାହା ହିଁ ଚିନ୍ନୁୟୀ ଶକ୍ତି ତେଣୁ *ଯୋଗମାୟା* ଚିନ୍ନୁୟୀ ଶକ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମାୟା ଶକ୍ତି ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱର୍ପରୁ ଅଲଗା ଓ ଏକ ଅଂଶ ମାତ୍ ତେଣୁ ତାହା ଜଡ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିନ୍ୟୀ ଓ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଶକ୍ତି, *ଯୋଗମାୟାଙ୍କ* ଅଧୀନସ୍ଥ ଏହି ବହିରଙ୍ଗ ଶକ୍ତି *ମାୟା* । ସର୍ପ କାତି ଛାଡିଲା ପରି ଭଗବାନ ମାୟାରହିତ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି ।

*ମାୟା* ତିନି ପ୍ରକାର ବୋଲି ତର୍ଗ୍ୱଜ୍ଞାନୀ ପର୍ଷିତମାନେ କହିଛନ୍ତି । ପ୍ଧାନ, ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟା । ପ୍ଧାନ ଦାରା ଉପାଧି ସବୁ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଓ ଏମାନେ ସତ୍ୟ , ଅବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ଜୀବର ଅଧ୍ୟାସ ଅପ୍ତ୍ୟୟତା ସୃଷ୍ଟିହୁଏ ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ଗୋଟିଏ ବସ୍ତୁକୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ବସ୍ତୁ ବୋଲି ଭାବେ ଏବଂ ବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ଜୀବର ଅଧ୍ୟାସ ଧୃସ ପାଇଯାଏ । ଚିତ୍, ଜୀବ ଓ ମାୟା , ଆଦି ଶକ୍ତିତ୍ୟ ଭଗବାନଙ୍କ ତ୍ୟାତ୍କ ଶକ୍ତି ଦାରା ଉପନ ଓ ଭଗବାନ ଏହି ଶକ୍ତିତ୍ୟ ଦାରା ବିଶ ଓ ଜୀବସତ୍ତା ସଷ୍ଟି ପାଳନ ଓ ବିଲୟାଦି କିୟା ସମ୍ପାଦନ କରିଥାନ୍ତି । ଏ ବିଶ୍ ଭଗବତ-ଭକ୍ତି-ସୟନ୍ଧଯୋଗୁ ଆଂଶିକ ନିତ୍ୟ ଅଟେ ବୋଲି କେତେକ ପଞ୍ଚିତଙ୍କ ମତ । ସୃଷ୍ଟିର କୌତୃହଳତା କ୍ଷେତ୍ରରେ , ଭଗବାନ ହିଁ କାର୍ଯ୍ୟ ଓ ସେ ନିଜେ ହିଁ ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟର କାରଣ । କାର୍ଯ୍ୟ ଓ କାରଣର ଏକତ୍ର ହେତ୍ର ଶକ୍ତି ଓ ଶକ୍ତିମାନ ଏକ । ସେହି ଅନୁସାରେ ବୃହୁ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ବସ୍ତୁ ବ୍ୟଚୀତ ଆଉ କିଛି ନୃହେଁ ।



### ଷଷ୍ଠ ଶ୍ଲୋକ (ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀଭାଗବତର ତୃତୀୟ ଶ୍ଲୋକ)

॥ ଭଗବାନଙ୍କ ଦାରା ନିଜର ଚିତ୍ - ବିଳାସ କୀଡାର ପକାର ତଥା ପେମର ସ୍ୱରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନ ॥

B

ପରମାତା କିପରି ସେହି ଶକ୍ତି (ମାୟା ଓ ବହାଙ୍କ ୩ୟ ପଶ ଯୋଗମାୟା )ସହିତ କ୍ୱିଡା କରନ୍ତି ।

ଯଥା ମହାନ୍ତି ଭୂତାନି ଭୂତେଷ୍ଠୁଦ୍ଧାବଚେଷ୍ପନ୍ଥ ପ୍ରବିଷ୍ଟାନ୍ୟପ୍ରବିଷ୍ଟାନି ତଥା ତେଷ୍ଠ ନ ତେଷ୍ଠନ୍ତମ ॥ ଶାମଭା ୨/୯/୩୪ ॥

ଅନ୍ୟୁ ଯଥା ମହାନ୍ତି ଭୂତାନି – ଯେଉଁପରି ଭୂଜଳ ଆଦି ମହାଭୂତମାନେ , ଉଚ୍ଚାବଚେଷ୍ଣ – ଉଚ୍ଚ ନିଚ ପରିମାଣରେ , ଭୃତେଷ୍ଟ -ପାଣିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ , ଅନୁ ପ୍ରବିଷ୍ଟାନି – ପ୍ରବିଷ୍ଟ ହୋଇ , ଅପ୍ରବିଷ୍ଟାନି -ଅପ୍ରବିଷ୍ଟ ରୂପରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅପ୍ରବିଷ୍ଟ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛି , ତଥା –ସେହିପରି , ଅହମ୍ -ମୁଁ ,ତେଷୁ –ଭୂତମୟ ଜଗତରେ ତଥା ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ,ନ ତେଷ୍ଟ-ଅପବିଷ୍ଟ ରୂପରେ ।

ମହାଭୂତ ପଥା ଭୂତଗଣ ମଧ୍ୟେ÷ ପବିଷ୍ଟ ଥାଆୟି ଉଦ୍ଧମିତ ଭେଦେ ତଥାପି ସେମାନେ ରହି ଅପବିଷ୍ଟ ନିଜ ସତନ୍ତ୍ରତା କରନ୍ତି ସୁଷ୍ଟଷ୍ଟ ॥ ଭୂତଗଣ ମଧ୍ୟେ ମୁହିଁ ସେହିର୍ପେ ପବିଷ୍ଟ ଥିଲେବି ନିଜ ସହାରପେ ତଥାପି ସତନ୍ତ୍ର ଏହି ଜଗତରେ ଅପବିଷ୍ଟ ଅଛି ସତନ୍ତ୍ର ସତ୍ତାରେ ॥

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ଭୂ ,ଜଳ,ଅଗ୍ନି ବାୟୁ ଆଦି ମହାଭୂତମାନେ ସୃଷ୍ଟି ଆଦ୍ୟରୁ ଦେବ-ବ୍ୟତୀତ ଉଚ୍ଚ ନିଚ ପ୍ରାଣି ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଅପ୍ରବିଷ୍ଟ ର୍ପରେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି , ଠିକ୍ ସେହିପରି ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଏହି ଭୃତମୟ ଜଗତରେ ସକଳ ପାଣିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଭାସ୍ନର୍ପ ବା ପରମାତ୍ରା ସ୍ୱର୍ପରେ ପ୍ରବେଶ କରି ବି ସେମାନଙ୍କଠାରୁ ପୃଥକ ହୋଇ ଭଗବତ୍ସଭା ରୂପରେ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ୟୁରିତ ହେଉଛି ।

ବିଶଦାର୍ଥ ମାୟା ଓ ଯୋଗମାୟା ସ୍ୱରୂପ ବିୟାର କରି ସାରିଲା ପରେ ଭଗବାନ ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ 'ପରମାତ୍ରା କିପରି ସେହି ଶକ୍ତି (ମାୟା ଓ ଯୋଗମାୟା) ସହିତ କ୍ୱିଡା କରନ୍ତି' ର ଉତ୍ତର ଦେଉଛନ୍ତି । ଏହି ଶକ୍ତିଦ୍ୱୟଙ୍କ ଅଧିକୃତ ସଗୁଣ ଓ ନିର୍ଗୁଣ ଲୋକରେ ନିଜର ଚିତ୍-ବିଳାସ କ୍ରୀଡାର ପ୍ରକାର ଭେଦ କିପରି ତାହା ଏ ଉତ୍ତରରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ।

ଏ ଶ୍ଲୋକର ସାରାଂଶ ଏହି ଯେ, ପୃଥିବୀ, ଜଳ,ତେଜ,ବାୟୁ ଆକାଶ ଆଦି ମହାଭୂତମାନେ ପଞ୍ଚୀକୃତ ହୋଇ ସ୍ଥଳ ଜଗତକୁ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି । ବିଶ୍ୱର ସକଳ ବସ୍ତୁ ଏହି ମହାଭୂତମାନଙ୍କ ଅଂଶ ଭେଦରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ମହାଭୂତମାନେ, ସେମାଙ୍କର ଆନୁପାତିକ ଅଣୁ ପରମାଣୁ ସହିତ ଏହି ଜାଗତିକ ପାଣି ତଥା ବସ୍ତୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥିତ ଥିଲେ ବି ସେମାନେ ମହାଭୂତରୂପରେ ସର୍ବଦା ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରହିଥାନ୍ତି । ପାଣିମାନଙ୍କ ଶରୀର,ପର୍ବତ,ପଥର, ବକ୍ଷ ଲତା (ଦେବତାମାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ) ଶରୀରର ଉପାଦାନ ମଧ୍ୟ ସେହି ମହାଭୃତମାନଙ୍କ ଉପାଦାନଙ୍କ ସମାନ୍ରପାତିକ ସମଷି ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛିନୁହେଁ । ମହାଭୃତମାନଙ୍କ ଉପାଦାନ ପଥମେ ଉପୂନ୍ ହେଲେ ଓ ପରେ ସେମାଙ୍କ ସମାନୁପାତିକ ସମଷି ବିଶ୍ୱର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବସ୍ତୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କଲେ । ତଥାପି ସେମାନେ ମହାଭୃତର୍ପରେ ସର୍ବଦା ସୂତନ୍ତ୍ର ରହିଛନ୍ତି । ସେହିପରି ଚିନ୍ୟୁୟ ପରମେଶ୍ୱର ନିଜର ଜଡଶକ୍ତି ଓ ଜୀବଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଏ ଜୀବମୟ ବିଶ୍ୱ ରଚନା କରି ନିଜର କୌଣସି ଏକ ଅଂଶ ଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱ ବହୁାଞ୍ଚରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଥିଲେ ବି ସେ ସର୍ବଦା ନିଜର ଚିନ୍ୟୁୟଧାମରେ ଚିନ୍ନୁୟରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାନ୍ତି । ଏହି ତଥ୍ୟକୁ ବ୍ରହ୍ମସଂହିତାରେ ଏହିପରି କୁହାଯାଛି ।

> ଆନନ୍ଦ ଚିନ୍ନୁୟ ରସ ପ୍ରତିତ୍ତାଭିତାଭିସ୍ ତାଭିଃ ପ ଏବ ରୂପତୟାକଳାଭିଃ ଗୋଲୋକ ଏବ ନିବସତି ଅଖିଳାତୃଭ୍ତୋ ଗୋବିନ୍ଦମ୍ ଆଦି ପୁରୁଷମମ ତାମ୍ ଅହଂ ଭଜାମି ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ଆଦିପୁରୁଷ ଗୋବିନ୍ଦ ନିଜର ଚିନ୍ଦୁୟଆନନ୍ଦ ସ୍କର୍ପକୁ ବିୟାର କରି ବିଶ୍ୱର ସକଳ ଅଣୁ ପରମାଶୁରେ ବ୍ୟାପୃତ ରହିଛନ୍ତି ଓ ସେହି ଚିନ୍ନୟ ରୂପରେ ଗୋଲୋକଧାମରେ ବିରାଜମାନ ଅଛନ୍ତି ସେହି ଆଦିପୁରୁଷଙ୍କୁ ମୁଁ ଭଜନ କରୁଛି ।

ଯେଉଁମାନେ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ଅମ୍ଲାନ ତଥା ଅନନ୍ୟାପ୍ରେମଭକ୍ତିରେ ଅଭିଭୂତ, ସେମାନେ ଭଗବତ୍ ସଭାକୁ ବିଶ୍ୱବ୍ୟୁଞ୍ଚର ଚଳାଚଳ ବସ୍ତୁର ଅଣୁ ପରମାଣ୍ରରେ ଅନୁଭବ କରି ପାରିବେ । ଜୀବର ଆଧ୍ୟାତ୍ରୀକ ଜ୍ଞାନ ହେଉଛି ଏହି

ରହସ୍ୟ ଉନ୍ଯୋଚନ ପଦ୍ଧତିର ଏକ ଅଙ୍ଗ । ସେଥିପାଇଁ ଏହି ଭାଗବତର ଦୃତୀୟ ଶ୍ଲୋକରେ କୁହାଯାଇଛି ' ସରହସ୍ୟମ୍ ତଦଙ୍ଗମ୍ ଚ' । ଭଗବତ୍ ସଭାର ଅନୁଭୃତି ହେଉଛି ଜ୍ଞାନର ଗୃହ୍ୟତମ ରହସ୍ୟ । ଏହାକୁ କେହି ନିଜର ପାର୍ଥିବ ସମ୍ପଦ, ବୃଦ୍ଧି ବିଦ୍ୟା କିୟା ଭୌତୀକ ଜ୍ଞାନ ବଳରେ ଲାଭ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଜଣେ ଭକ୍ତ ନିଜର ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଅମାନ ପେମଭକ୍ତି ଅବଲୟନରେ ଏ ରହସ୍ୟ ଉନ୍ନୋଚନ କରିପାରିବ । ବହ ସଂହିତାରେ ଏହି ସତ୍ୟ ଏହିପରି ଭାବରେ ସମର୍ଥିତ ହୋଇଛି ।

> ପ୍ରେମାଞ୍ଜନ-ଲୁରିଙ ଉତ୍କିଭିଲୋଚନେନ ଶାୟଃ ସଦୈବ ଦୃଦୟେଷ୍ପ ବିଲୋକୟୟ୍ତି ଫ ଶ୍ୟାମସ୍ଥନ୍ଦରଂ ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ଗୁଣ ସର୍ପ୍ରମ ଗୋବିନ୍ଦ ଆଦିପୁରୁଷଂ ତାଂ ଅତ୍ବଂ ଭଜାମି ॥

ପ୍ରେମର ଅଞ୍ଜନରେ ରଞ୍ଜିତ ହୋଇଥିବା ଭକ୍ତିପୃତ ଲୋଚନ ଦ୍ୱାରା ସର୍ବଦା ଶାନ୍ତ ହୂଦୟରେ ଯେଉଁ ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ସ୍ପରୂପ ଗୁଣ ଆଦି ପୁରୁଷ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଗୋବିନ୍ଦଙ୍କର ମୁଁ ଦର୍ଶନ କରି ପାରୁଛି ସେହି ଆଦି ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଭଜନ କରୁଛି । ପ୍ରେମର ସାଧନଭକ୍ତିରେ ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟା ଅପସରି ଯିବ ଓ ଅଦ୍ୱୟ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଅନୁଭୃତି ମିଳି ପାରିବ । ତା ଅର୍ଥ , ଚିତ୍ବିଗ୍ରହର କୀର୍ଯ୍ୟସ୍ତପ ପରମାଣୁରୃପି ଜୀବ, ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରେମମାର୍ଗ ଦ୍ୱାରା କାରଣସ୍ପରୂପ ଭଗବାନଙ୍କର ନିର୍ମଳ ପ୍ରେମ ଆସ୍ନାଦ କରି ପଭୁ କୂପାରୁ ତାଙ୍କ ମାୟା ରଜୁକୁ ଛିନ୍ନ କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଯିବେ । ମହାଭୂତମାନେ ଅଚେତନ ହୋଇଥିବାରୁ ସମୟ ପାଣିମାନଙ୍କରେ ଏମାନଙ୍କର ପ୍ରବେଶ ହେତୁ ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କ ଶରୀର ଅଚେତନ ବା ଜଡ । କିନ୍ତୁ ପାଣିମାନଙ୍କ ତଥା ବୟୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିତ୍ଶକ୍ତିର ପ୍ରେଶ ଦ୍ୱାରା ପାଣିମାନେ ସଭାଯୁକ୍ତ ବା ସଚେତନ । ପାଣିମାନଙ୍କଠାରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିତ୍

ଶକ୍ତିର ପ୍ରବେଶ ହିଁ କେବଳ ଅନାସକ୍ତ ଭାବରେ ତଥା ନିରବ ଦୃଷ୍ଟା ରୂପରେ ସେମାନଙ୍କର ଶାସନ, ପାଳନାଦି କିୟା ସମାହିତ କରିବାପାଇଁ । ଏହା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କର ଆସକ୍ତି ରହିତ ନିତ୍ୟବିଳାସ କିଡା ।

ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇବା ପାଇଁ ସେ ସେମାନଙ୍କଠାରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ରହିଥାନ୍ତି , ତଥାପି ସେମାନଙ୍କ ନେତ୍ରେ ନିଜର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ଦେଖାଇବା ପାଇଁ, ନାସିକାରେ ନିଜ ଅଙ୍ଗର ସଗନ୍ଧି ଘାଣ କରାଇବାପାଇଁ , ଆଳାପ କରି କର୍ତ୍ତରେ ନିଜର ମଧର ସ୍ତର ଲହରୀ ଖେଳାଇବାପାଇଁ, ୟର୍ଶ ବା ଆଲିଙ୍ଗନ ଦ୍ୱାରା ନିଜ ଅଙ୍ଗର ସୁକୁମାରତା ଅନୁଭବ କରାଇବା ପାଇଁ ଭଗବାନ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅପବିଷ୍ଟ ରହିଥାନ୍ତି ବା ବାହାରେ ଅବସ୍ଥାନ କରିଥାନ୍ତି । ଭଗବାନ ,ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପେମଭକ୍ତି ରଜରେ ବର୍ଦ୍ଧତ ହୋଇଥିବା ହେତ୍ର , ସେମାନଙ୍କ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ସେ ଅସମର୍ଥ ହୋଇଯାନ୍ତି ଓ ସେ ଆସକ୍ତ ଭାବରେ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ଅବସାନ କରନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କର ନିତ୍ୟ ବିଳାସକ୍ୱୀଡା ବା ଭାବର ରହସ୍ୟ । ସାଧନଭକ୍ତିର କଳା ସ୍ୱର୍ପ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତ୍ୟାଗପୂତ ସେବା ଏତେ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଯେ ଏହି ସେବାରେ ଥରେ ନିଯୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ ଭକ୍ତ , କୌଣସି ବ୍ୟତିକ୍ମ ବିନା ସର୍ବଦା ବ୍ୟୟ ରହିଥାଏ । ଏହିପରି ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତ , ତାର ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବାରେ ନୈସର୍ଗିକ ପେମ , ସାଧନଭକ୍ତି ଅଭ୍ୟାସଦ୍ୱାରା ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି ଓ ଏହିପରି ଭାବରେ ଭଗବତ୍ପେମ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ଭକ୍ତର ହୃଦୟରେ ଆସ୍ଥାନ ଲାଭ କରେ ନାହିଁ । ଏହି ନୈସର୍ଗିକ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରେ ଭଗବାନ ଆସକ୍ତହୋଇ ଭକ୍ତର ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ଅବସ୍ଥାନ କରି ନିତ୍ୟ-ବିଳାସ କୀଡା କରୁଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ବୃହ୍ରା ନାରଦଙ୍କୁ କହିଥିଲେ ଯେ ସେ ଭଗବତ୍ପେମ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବାରେ ଏପରି ଆବଦ୍ଧ ହୋଇ ଯାଇଛନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କର କୌଣସି ଇଚ୍ଛା ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ନାହିଁ କି

ଆଉ ତାଙ୍କର କିଛି ବି ଇଚ୍ଚାନାହିଁ । ଏହି ହେଉଚ୍ଚି ଭକ୍ତିଯୋଗର ରହସ୍ୟ । ଭଗବାନଙ୍କ ନାମ ଅଚ୍ୟୁତ ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଇଚ୍ଛାର କ୍ଷୟ ନାହିଁ ସେହିପରି ଭକ୍ତର ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ତ୍ୟାଗପତ ସେବା କରିବାର ଇଚ୍ଛାର ମଧ୍ୟ କ୍ଷୟନାହିଁ । ତେଣ୍ଡ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଜୀବର ଜ୍ଞାନ ଲାଭରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ଅପେକ୍ଷା ଓ ଯୋଗସିଦ୍ଧିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ଅପେକ୍ଷା , ଭଗବତ୍ ପେମରେ ସାଧନଭକ୍ତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ତଥା ତ୍ୟାଗପତ ସେବାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତା , ଶେଷତର ଓ ଅତୀବ ରହସ୍ୟମୟ । ଏହି ଭକ୍ତିଯୋଗ ରହସ୍ୟ ଭଗବାନ ଶୀ ବହୁାଙ୍କୁ କହିଥିଲେ ଓ ଶୀ ବହୁା ନାରଦଙ୍କୁ ବୁଝାଇଥିଲେ , ନାରଦ ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କୁ ବୁଝାଇଲେ , ବ୍ୟାସଦେବ ଶୀ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ନାମୀଙ୍କୁ ବଝାଇଥିଲେ । ଏହି ପରି ଭାବରେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ରହସ୍ୟ ଉପଯକ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ପରମ୍ପରା କ୍ମେ ବିୟାର ଲାଭ କରିଛି ।

ମହାଭୂତମାନଙ୍କ ପରି ଭଗବାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱର ଅଣୁ ପରମାଣୁରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ଓ ଅପବିଷ୍ଟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ,ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ ଏହିପରି ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି ।

| ଯେମନ୍ତେ ସ୍କୁଳ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଭୂତେ | ପ୍ରବେଶ ପ -ମହାଭୂତେ II ୧୨୨   |
|----------------------------|----------------------------|
| ଛାଡ଼ି ପଶନ୍ତି ପୁଣ ପୁଣ       | ମୁଁ ମାୟା ଶରୀରେ ତେସନ II ୧୨୩ |
| ଆତ୍ମା ସର୍ବଦା ସର୍ବଠାବେ      | ଅନ୍ୟ-ବ୍ୟତିରେକ ଭାବେ ।। ୧୨୪  |
| ଏହା ଜାଣନ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନୀ   | ମାୟାସଂସାରେ ଅନୁମାନି ।। ୧୨୫  |

ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କବିଛନ୍ତି ଯେ ମୁଁ ଜଗତରେ ଅବସ୍ଥାନ କରେ ଓ ଜଗତ ମୋ ଭିତରେ ଅବସ୍ଥାନ କରି ରହିଛି ଏବଂ ତା ସହିତ ବି କହିଛନ୍ତି ସେ ଜଗତ ଭିତରେ ନାହାନ୍ତି କି ଜଗତ ତାଙ୍କ ଭିତରେ ନାହାନ୍ତି । ଭଗବାନଙ୍କର ଏପରି ବିରୋଧାଭାଷ ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କର ନିତ୍ୟ-ବିଳାସ କ୍ୱୀଡା ଓ ଭାବର ପରିଚାୟକ । ଶ୍ରୀ ଜୀବଗୋସ୍ନାମୀଙ୍କର ଉକ୍ତିର ରୂପରେଖ ଏପରି ବିରୋଧାଭାଷକୁ

ପ୍ରମାଣିତ କରୁଛି । ସମୟ ମହାଭୃତ ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ଅବସ୍ଥିତରହି ପ୍ରକାଶମାନ ରହନ୍ତି ସେପରି ଭଗବାନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ମନୋବୃତ୍ତି ଓ ବାହାର ଇନ୍ଦିୟବ୍ତିମାନଙ୍କରେ ୟୁରିତ ହେଉଥାନ୍ତି । ପାଣିମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ମହାଭୃତମାନଙ୍କର ଅବସ୍ଥାନ ଅଂଶ ଭେଦରେ ହୋଇଥାଏ ମାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କର ପ୍ରବେଶ ଓ ଅପ୍ରବେଶ ତାଙ୍କର ପ୍ରକାଶ ଭେଦରେ ହୋଇଥାଏ । ଦୂହିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏପରି ଭେଦ ରହିଥିଲେ ବି ବୋଧହୁଏ କେବଳ ପ୍ରେଶ ଓ ଅପ୍ରବେଶ କାରଣରୁ ମହାଭୃତ ଓ ଭଗବାନଙ୍କର ସମାନତା ଏଠାରେ ଦିଆଯାଇଛି ।

ପାର୍ଥିବ ଜଗତର ଜୀବ କ୍ଲୀବ ସ୍ଥାବର ଅସ୍ଥାବର,କୀଟ ପତଙ୍ଗ, ବୃକ୍ଷଲତା , ଯାହା ସବୁ ମହାଭୃତମାନଙ୍କର ତଥା ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରବେଶ ଓ ଅପ୍ରବଶେ ଦ୍ୱାରା ଉତ୍ପନ୍ତ , ସେ ସବୁଥିରେ ଭଗବାନ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସକଳ ବୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବାର ଅନୃଭବ କରିବା ଅତି ରହସ୍ୟମୟ । କେବଳ ନୈସର୍ଗିକ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ବଳରେ ଜଣେ ଏହି ରହସ୍ୟକ୍ ଉନ୍ଯୋଚନ କରିପାରିବ । ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନନ୍ୟାଭକ୍ତି ଭାବଯୁକ୍ତ ଆନନ୍ଦାତ୍ରକ ପ୍ରେମନାମକ ବସ୍ତୁ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଗଲେ , ସକଳ ବସ୍ତୁରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିବା ସହିତ ଗୋଲୋକ ଧାମରେ ଅଷ୍ଟପାଟବଂଶୀ ପରିବୃତ ଭଗବାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନ କରିପାରିବ । ଭାଗବତର ଅନ୍ୟସ୍ଥାନରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି , ପରୋକ୍ଷବାଦରେ (ସର୍ବଦା ଗୋପନ ରହିବା) , ତାଙ୍କର ପିୟତା ରହିଛି । ଯେଉଁ ବସ୍ତୁ ଅଦେୟ, ପ୍ରଚାର-ବିରଳ ଓ ଉତ୍ତମ ରହସ୍ୟମୟ ତାକୁ ସାଧାରଣତଃ ପରୋକ୍ଷ ବା ଗୋପନ ରଖାଯାଇଥାଏ । ଜୀବର ସାଧନଭକ୍ତି ଅଭ୍ୟାସରେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ରହସ୍ୟ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ କିନ୍ତ ସାଧନଭକ୍ତିର ଉଦେକ ହେବା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ କରଣା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ଦୃଷ୍ଟ ଓ ଉଦାସିନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କଠାରୁ ଦ୍ରେଇ ରଖିବାପାଇଁ ଭଗବାନ ଏହି ଭକ୍ତିଯୋଗ ରହସ୍ୟକୁ ସର୍ବଦା

ଅଦେୟ ଓ ଗୋପନ ରଖିଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସେ ଜୀବକ୍ ଆବଶ୍ୟକସ୍ଥଳେ ମୁକ୍ତି ଦେଇ ଦେଇପାରନ୍ତି ମାତ୍ ଅନନ୍ୟାଭକ୍ତି ଭାବଯୁକ୍ତ ଭକ୍ତିଯୋଗ ଯାହା ଅଦେୟ , ପଚାର-ବିରଳ ଓ ମହତ୍ , ତାହାକୁ ସହଜରେ ଦେଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶୀବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଅନନ୍ୟାଭକ୍ତି ଓ ତପସ୍ୟାରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହୋଇ ଭଗବାନ ତାଙ୍କୁ ଭକ୍ତିଯୋଗର ରହସ୍ୟ ଆନନ୍ଦାତୃକ ପେମଭକ୍ତି ବୁଝାଇଥିଲେ । ଭଗବାନଙ୍କ କରୁଣାରୁ ଶୀବ୍ୟାଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଆନନ୍ଦାତୃକ ପେମ ଭକ୍ତି ସ୍ୱତଃ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିଲା ବୋଲି ସେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭା ୨/୬/୩୪ ରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଭକ୍ତି,ମୁକ୍ତିଠାରୁ ପରମଶେଷ ବୋଲି ଭଗବାନ ଏହି ଭାଗବତରେ କହିଛନ୍ତି । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ରାମକୃଷ ପରମହଂସ, ଦେବୀ ମାତାଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରିଥିଲେ ଯେ 'ଆମାକେ ଚିନି ଖେତେ ଦାଓ , ହତେ ଦାଓ ନା', । ତା ଅର୍ଥ ତାଙ୍କୁ ଭକ୍ତି ରୂପକ ଚିନି ଖାଇବାକୁ ଦିଅନ୍ତୁ ମାତ୍ ତାଙ୍କୁ ମୁକ୍ତି ରୂପକ ଚିନି ହୋଇଯିବାକୁ ଦିଅନ୍ତୁ ନାହିଁ , କାରଣ ଚିନିର୍ପକ ମୁକ୍ତି ହୋଇଗଲେ ସେ ଭକ୍ତିର୍ପକ ଚିନିର ମଧୁରତାର ଆସ୍ୱାଦ ଲାଭ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ । ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ନିଜର ପରମ ଭକ୍ତ ଅର୍ଜୁନ ଓ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ଗୀତାରେ ଓ ଭାଗବତରେ ଏହି ପରମ ଗୁହ୍ୟତମ ଭକ୍ତିଯୋଗ ରହସ୍ୟ ବୁଝାଇଛନ୍ତି ।

ଶୀ ବଲ୍ଭାଚାର୍ଯ୍ୟ ସାକାର- ନିରାକାର ବୟର ପକାର ଭେଦରେ ବେଦୋକ୍ତ ପ୍ରମାଣକୁ ସିଦ୍ଧ କରିବାକୁ ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ 'ଯଥା ମହାନ୍ତି' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାରକୁ ଉଚିତ ମନେ କରନ୍ତି । ମହାଭୂତମାନେ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ସ୍ଥଳ ସୂକ୍ଷ୍ମ,ଦୀର୍ଘ,କ୍ଷୁଦ୍ର ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ରୂପର ଘଟ ମାନଙ୍କରେ କାରଣ ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥାଇ, ଅନେକ ପ୍ରକାରର କାର୍ଯ୍ୟ ରୂପରେ ମଧ୍ୟ ଘଟମାନଙ୍କରେ ଅନୁପ୍ରବେଶ କରିଛନ୍ତି । କାରଣ ବୃପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବାରୁ ମହାଭୃତମାନେ ଘଟମାନଙ୍କରେ ଅପ୍ରବିଷ୍ଟ ରହିଥିବାର ଜଣାଯାଏ ମାତ୍ର ସେମାନଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନତା ଘଟମାନଙ୍କରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ଥିବାର ଜଣାଯାଏ । ସେହି

ପକାର ଭଗଗବାନ ସତ୍ ଚିତ୍ର ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପରେ ସର୍ବତ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ ବି ସେ କାରଣ ରୂପରେ ପାଣିମାନଙ୍କଠାରେ ପବିଷ୍ଟ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟରପରେ ଜୀବାଦିରେ ମଧ୍ୟ ଅପ୍ରବିଷ୍ଟ ରହିଥାନ୍ତି ।

କାରଣ ହିଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପବିଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ଓ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ କାରଣ ସହିତ ମିଳିତ ହୋଇ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ପରେ ଯଦି କାର୍ଯ୍ୟରେ କାରଣର ଅନୁପ୍ରବେଶ ରହେ ନାହିଁ ତେବେ କାର୍ଯ୍ୟର ଉତ୍ପତ୍ତି ଆଧାରଶୃନ୍ୟ ମନେ ହୁଏ କିନ୍ତୁ ବାୟବରେ ତାହା ନୂହେଁ । ଅତଏବ୍ ମହାଭୃତଙ୍କର ଘଟମାନଙ୍କରେ କାରଣ ର୍ପରେ ପଥମେ ଅନୁପ୍ରେଶ ହୁଏ , କାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ଗଲାପରେ ସେମାନଙ୍କର କାରଣରୂପର ଅନୁପ୍ରବେଶ ଆଧାରରୂପରେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ବଳବତ୍ତର ରହେ । ଆଧାରର୍ପରେ ଯଦି କାରଣର ଅନୁପ୍ରବେଶ ନ ହୁଏ ତେବେ କାର୍ଯ୍ୟର ଉପନ୍ ସୟବ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଏହି ହେତ୍ର କାରଣ, କାର୍ଯ୍ୟରେ ଅନୃପ୍ରବେଶ କରିଥିଲେ ବି କାର୍ଯ୍ୟ ବାହାରେ ମଧ୍ୟ ତାର ନିଜର ସତନ୍ତ୍ରତା ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଥାଏ । ଭଗବାନ ହିଁ ସକଳ ପାଣିସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ହୋଇ ପାଣିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁପ୍ରବେଶ କରିଥିଲେ ବି ସେ ବାହାରେ ମଧ୍ୟ ସର୍ବତ୍ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାନ୍ତି । ଏହାହିଁ ବିଶ୍ୱ ଜଗତରେ ଭଗବାନଙ୍କ ନିତ୍ୟବିଳାସ କ୍ୱୀଡା ।



### ସପ୍ତମ ଗ୍ଲୋକ (ଚତ୍ୟୁଗ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତରର ଚତୁର୍ଥ ଗ୍ଲୋକ)

॥ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମର ଅଙ୍ଗ-ସାଧନ ଅତି ରହସ୍ୟମୟ ହେବାର କାରଣ ବହିରଙ୍ଗ ବ୍ୟକ୍ତି ମାନଙ୍କର ଅଗୋଚର ରୂପରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଉପଦେଶ ॥

ବହାଙ୍କ ଚତର୍ଥ ପଶ - ଅଭିଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି ପାଇଁ ବହା କିପରି ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଉଚିତ ।

ଏଡାବଦେବ ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ତନ୍ତ୍ର ଜିଜ୍ଞାସ୍ଥନା୍ ୧ଡୁନଃ ଅନ୍ୟବ୍ୟତୀରେଜାଭ୍ୟାଂ ପତ୍ରସ୍ୟାତ୍ତସର୍ବତ ସର୍ବଦା ॥ ଶୀମଭା ୨/୯/୩୫ ॥

ଅନୃୟ - ଆତୁନଃ ତଭ୍ -ଆତୃତଭ୍ୱର , ଜିଜ୍ଞାସ୍କନା – ଜିଜ୍ଞାସକାରୀ ବ୍ୟକ୍ତି ,ଅନୃୟ ବ୍ୟତିରେକାଭ୍ୟାଂ – ବିଧି ନିଷେଧ କ୍ମରେ ବିଚାର କରି , ଯତ୍ -ଯେଉଁ ବୟୁ, ସର୍ବତ୍ ସର୍ବଦା – ସର୍ବଦା ସରୁଠାରେ ବା ନିତ୍ୟ , ସ୍ୟାତ୍ - ଅଛି , ଏତାବତ - ସେହି ବିଷୟରେ , ଏବ – ମଧ୍ୟ , ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ - ପଚାରିବା ଯୋଗ୍ୟ

### 

ଆତ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୂପ ଜିଜ୍ଞାସ୍ଥ ମନ୍ଦୃଷ୍ୟ ପଚାରି ଜାଣିବେ ମୋ ସରୂପ ତତ୍ତ୍ୱ ସର୍ବଦା ସର୍ବତ ନିତ୍ୟ ବିରାଜିତ ॥ ୨/୯/୩୫

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ -ଆତୃତତ୍ତ୍ୱର ଜିଜ୍ଞାସୁ ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ସ୍ୱରୂପତତ୍ତ୍ୱର ଅନୁବୃତ୍ତି ଓ ବ୍ୟାବୃତ୍ତି କ୍ମରେ ବା ବିଧିନିଷେଧ କ୍ମରେ ବିଚାର କରି ଯେଉଁ ବୟୁ ସର୍ବତ୍ ଓ ସର୍ବଦା ବା ନିତ୍ୟ ବିରାଜମାନ ରହିଛି ସେହି ବିଷୟରେ ପଶୁ କରି ଜାଣିବେ । ବିଷଦାର୍ଥ ପୂର୍ବ ଶ୍ରୋକରେ ଭଗବାନ ଯେଉଁ ଭକ୍ତିଯୋଗ ବିଷୟରେ କହିଥିଲେ ତାହାର ରହସ୍ୟ ଉନ୍ନୋଚନ କରିବା ହେଉଛି ସକଳ ଜୀବର ସର୍ବୋଉମ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା । ପ୍ରେତ୍ୟକ ଜୀବ ଆତୃଅନୃଭୃତି ଲାଭପାଇଁ କର୍ମଯୋଗ, ଜ୍ଞାନଯୋଗ, ଭକ୍ତିଯୋଗ, ଧ୍ୟାନଯୋଗ ଓ ରାଜଯୋଗ ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ପନ୍ଥା ଗହଣ କରିଥାନ୍ତି କାରଣ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଚେତନ ଜୀବର ଆତ୍ରାନୁଭୂତି ଲାଭ କରିବା ହେଉଛି ମୁଖ୍ୟ ଲକ୍ଷ । କିନ୍ତୁ ଜଣେ ସଚେତନ ଜୀବ,ନିଜର ପରମାର୍ଥିକ ଅବସ୍ଥାର ଅନ୍ୱେଷଣ କରିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ, ଜୀବନର ସାମାଜୀକ, ରାଜନୈତିକ, ଅର୍ଥନୈତିକ, ଧାର୍ମିକ ତଥା ନୈତିକ ଆଦି କ୍ଷେତ୍ରେ ଆସୁଥିବା ସକଳ ଦୁଃଖ କଷ୍ଟର ରହସ୍ୟ ସୟନ୍ଧରେ ସାଧାରଣତଃ ଅନ୍ନେଷଣ କରିଥାଏ । ସେହି ସମୟ ଅନୁସନ୍ଧିତ୍ସ। ଏହି ଶ୍ରୋକରେ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି । ବେଦାନ୍ତ ସ୍ତ୍ର ଜୀବନ ସମ୍ଦନ୍ଧୀୟ ଜିଜ୍ଞାସାରୁ ଆରୟ ହୋଇଛି ଓ ଏହାର ଉତ୍ତର ଏହି ଚତୃଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ' ଅହମ୍ ଏବ ଠାରୁ ଏତାବଦ୍ ଏବ' ଶ୍ଲୋକ ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନ ସଂକ୍ଷେପରେ ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି । ସକଳ ଜୀବର ପଧାନ ଲକ୍ଷ ହେଉଛି ଭଗବତ୍ ପାପ୍ତି କିନ୍ତୁ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂଚାଳିତ ହୋଇ ସେମାନେ ବସ୍ତବାଦି ଜଗତର ବିଷୟ

ମଧ୍ୟରେ ବୁଡି ରହି ଏହାକୁ ଭୂଲି ଯାଉଛନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଆକର୍ଷଣରୁ ଦ୍ରରେ ରହି ଜୀବନର ଲକ୍ଷ ସାଧନ ପାଇଁ ସଦ୍ପୁରଙ୍କ ଆଶ୍ୱୟ ନେବା ଉଚିତ ।

ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି , ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ, ସ୍ୱରୂପ-ବୈଭବ, ସ୍ୱର୍ପ-ଜୀବ ପ୍ଧାନ ରୂପରେ ଦେଖା ଯାଉଥିଲେ ବି ସେ ନିତ୍ୟ, ଅଖ୫ ଓ ଅଦୃୟ । କିନ୍ତ ମାୟାବଦ୍ଧ ଜୀବ ଏହା ଉପଲବ୍ଧି କରି ନ ପାରି ବିଭିନ୍ ବିତର୍କରେ ବଡିରହେ । ଏଥିପାଇଁ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ ଉପଦେଶ ଛଳରେ ଅର୍ଜନଙ୍କ କହିଛନ୍ତି ଯେ

> ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା ଉପଦେଷ୍ୟରି ତେ ଜ୍ଞାନ୍ଥ ଜ୍ଞାନିନୟନ୍ତଦର୍ଶିନ ॥ ୪/୩୪ ଅନ୍ନବାଦ ତାହା ଜାଣି ପ୍ରଣିପାତ କର ତାଙ୍କୁ ସେବା ବା ପଚାରି ପ୍ରଶ୍ନ ଜ୍ଞାନ ଉପଦେଶ ଦେବେ ସେ ତ୍ମମଲ୍ଲ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶି ଜ୍ଞାନୀଜନ । ୪/୩୪

ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କ କୂପାରୁ ମିଳିଥିବା ଶାସ୍ତଜ୍ଞାନକୁ କୌଣସି ବିତର୍କ ନ କରି ସଦ୍ଗରୁଙ୍କ ଶରଣନେଇ ,ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣିପାତ କରି , ଯାହା ସର୍ବଦା ସର୍ବତ୍ର ସତ୍ୟରପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ତାହାର ସାଧନଭକ୍ତି ଅଭ୍ୟାସ କରିବାରେ ପଚେଷ୍ଟିତ ହେବା, ପତ୍ୟେକଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ହେବା ଉଚିତ ।

ଏହି ସାଧନଭକ୍ତି ପାପ୍ତି ବିଷୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବାକୁ ଅପେକ୍ଷା ନ କରିବାପାଇଁ ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ଏତାବତ୍ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଛି ବୋଲି ଅନୁମାନ କରାଯାଏ । ତତ୍ତ୍ୱ ଜିଜ୍ଞାସ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ବା ନିଜର ଶ୍ରେୟ ସାଧନତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିବାକୁ ଇଚ୍ଛକ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କପାଇଁ ଏହା ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ଅଟେ ବା

ସଦ୍ଗୁରୁ ଚରଣାଶିତ ହୋଇ ଏହି ତର୍ଭୁ ଶୀକ୍ଷଣୀୟ ଅଟେ । ଏଠାରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ସ୍ଥାନରେ ରହି ଭଗବାନ ବହାଙ୍କୁ ପରମ ଶୀକ୍ଷଣୀୟ ବୟ ଅବଗତ କରାଇଛନ୍ତି ।

ପଶ୍ଚ ଉଠେ ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ସାଧନ କଅଣ । କର୍ମ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଓ ଭକ୍ତି ଆଦି ସାଧନରେ ଯେଉଁ ସାଧନ ଅନ୍ନୟ-ବ୍ୟତିରେକେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ ତାହା ହିଁ ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ସାଧନ । ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସଭା ଓ ଅସଭାର ବିଶ୍ରେଷଣ ବା ବିତର୍କ କରିବା, ବ୍ୟତିରେକ ଅର୍ଥାତ ଏ ସବ ବିଶ୍ୱେଷଣ ବା ବିତର୍କ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ବସ୍ତୁ ସାଧିତ କରିବା । କେବଳ କର୍ମ ଓ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଆଦି ଦାରା ସ୍ପର୍ଗ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ନ ଥାଏ କାରଣ ଏହା ବ୍ୟତୀତ ବି ସ୍ପର୍ଗ ପାପ୍ତି ହୋଇପାରେ । ସେଥିପାଇଁ ସଦ୍ଗୁରୁମାନେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଅନୃୟ-ବ୍ୟତିରେକ ଭାବରେ ,କର୍ମ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗାଦି ସାଧନ କରିବା ଦ୍ୱାରା, କଦାପି ପରମମଙ୍ଗଳ ସାଧିତ ହୋଇ ନ ଭାଗବତରେ କୁହାଯାଇଛି ଉପାସ୍ୟଙ୍କର ଭଜନ, କୀର୍ତ୍ତନ, ୟର୍ଶନ,ଦର୍ଶନାଦି ପରିତ୍ୟାଗ କରି କେବଳ ଜ୍ଞାନାଦି ସୁଧର୍ମ ପାଳନରେ କାହାର ବି ପ୍ୟୋଜନ ବସ୍ତ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ତେଣୁ ବ୍ୟୁସ୍ତତିରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ପରମମଙ୍ଗଳମୟ ମାର୍ଗରୂପକ ଶ୍ରବଣାଦି ଭକ୍ତିକୁ ଅନାଦର କରି କେବଳ ଯମ ନିୟମାଦି କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ସାଧନ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ଅର୍ଥ ଚଷ୍ଟୁ କୁଟିବା ସଦୃଶ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତର ଏକାଦଶ ୟନ୍ଧରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯଜ୍ଞାଦି କର୍ମ, ତପସ୍ୟା, ଜ୍ଞାନ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଯୋଗ,ଦାନ-ଧର୍ମ, ତୀର୍ଥାଟନ ଓ ବ୍ତ ପାଳନ ଇତ୍ୟାଦି ଦ୍ୱାରା ଯାହା କିଛି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ତାହା ସମୟ ମୋର ଭକ୍ତ ଅନାୟାସରେ ଭକ୍ତିଯୋଗଦ୍ୱାରା ପାପ୍ତ କରିଥାଏ । ସାଧାରଣତଃ କୌଣସି ଅଭ୍ୟାସ ଦେଶ ଓ କାଳ ଭେଦରେ ଭିନୁ ଭିନୁ ରୂପରେ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତିଯୋଗ ଦେଶ ଓ କାଳଭେଦରେ ଅଭିନ । ଏହି ସତ୍ୟକ ପତିପାଦିତ କରିବାକୁ ଏହି ଶ୍ରୋକରେ 'ସର୍ବତ, ସର୍ବଦା' ଶବ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇଛି । କର୍ମ ଓ ଜ୍ଞାନାଦି ସର୍ବଦା ସର୍ବତ୍ ସମାନ ବିଦ୍ୟମାନ ନୁହେଁ। କର୍ମ ଓ ଜ୍ଞାନର ସାଧନ,

କେବଳ ଭୋଗପାପ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, ଯୋଗ ସାଧନ ସିଦ୍ଧି ପାପ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ,ସାଙ୍ଖ୍ୟସାଧନ ଜ୍ଞାନପାସ୍ଟି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ,ଜ୍ଞାନ ସାଧନ ମୃକ୍ତି ପାସ୍ଟି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କରଣୀୟ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ଏ ସବର ବିଦ୍ୟମାନତା ସର୍ବତ୍ କି ସର୍ବଦା ନୃହେଁ । କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତିସାଧନର ସିମା ଓ ଅଭିନୃତା ସର୍ବତ୍ ବିଦ୍ୟମାନ ଓ ଏହାର ସନାତନତା ସ୍ୱୟଂ ପସିଦ୍ଧ । ଅତଏବ୍ ମନୁଷ୍ୟ ମାତ୍କେ ତାହାର ସର୍ବାନ୍ତଃକରଣରେ ସର୍ବତ୍ ସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କ ମାହାତ୍ୟୁ ଶବଣ କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ସ୍ମରଣ କରିବା ଉଚିତ୍ । ସେହି ହେତ୍ର ଏହିଶ୍ଲୋକରେ କୁହାଯାଇଛି, ସ୍ପର୍ଗ , ଅପବର୍ଗ ଓ ଭଗବତ୍ର ପେମ ଭକ୍ତି, ଏହି ତିନିଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଭଗବତ୍ ପେମ ଭକ୍ତି ଜିଜ୍ଞାସ୍ୟ ଅଟେ ଓ ତା ସୟକ୍ଷରେ ଜିଜ୍ଞାସ। କରିବା ଉଚିତ । ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ଅପବର୍ଗ ସ୍ୱୟଂ କେବେ ବି ଅନ୍ୟୟ ବ୍ୟତିରେକେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ ସର୍ବତ୍ର ଓ ସର୍ବଦା ସ୍ୱୟଂ ଅନ୍ୱୟ ଓ ବ୍ୟତିରେକ ରୂପରେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇପାରେ । ପ୍ରେମ ହି ଭକ୍ତି ପଦବାଚ୍ୟ । ଏହା ସାଧନଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସାଧ୍ୟଭକ୍ତିରୂପରେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବତପୁରୁଷ ଏକାଦଶ ୟନ୍ଧ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସାଧନଭକ୍ତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ପେମ ଲକ୍ଷଣଯୁକ୍ତ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା, ନିଜର ପାପ ତାପ ବିନାଶ କରୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସୁରଣକରି ନିଜଭିତରେ ପୁଲକିତ ହେଉଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ରହସ୍ୟ ଓ ତତ୍ଅଙ୍ଗ ଦୁଇ ଶବ୍ଦରେ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଓ ସାଧନଭକ୍ତି ବିୟାରିତ କରା ଯାଇଛି । ଅତଏବ୍ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମକୁ ସାଧନଭକ୍ତି ରୂପରେ ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ଉଚିତ । ଭଗବାନ ଏଠାରେ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ତାହା ସ୍ପର୍ଗପ୍ରାପ୍ତି ସାଧନ ରୂପରେ ନୁହେଁ ବଙ୍ ପ୍ରେମ ଓ ଭକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତି ଭକ୍ତିସାଧନ ରୂପରେ । ଶୀବ୍ରହ୍ମା ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଥିଲେ , ସେ ଆଳସ୍ୟ ତ୍ୟାଗକରି ଭଗବାନଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିବେ । ସେହି କାରଣର ଶୀମଭା ୨/୯/୨୮ ରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଶୁଦ୍ଧ ସାଧନଭକ୍ତିରେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ପ୍ରେମଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କର ରୂପ ଗୁଣ ଆଦି ମାଧୁୟାର୍ସର ଯେଉଁ ଅନୁଭବ

ହୁଏ ତାହା ହିଁ ପେମଭକ୍ତିର ଅନୂଭବ । ଏହି ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା , ସ୍ୱତଃ ପ୍ରବୃତ୍ତ ଏହି ବିଜ୍ଞାନକୁ ପାପ୍ତ କରିବାକୁ ଆଶା ରଖିଥିବା ଶୀ ବହାଙ୍କୁ ପେମଭକ୍ତିର ରହସ୍ୟ ଓ ତଦଙ୍ଗ ସୂର୍ପ ସାଧନଭକ୍ତି ବିଷୟରେ ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ କୁହାଯାଇଛି । ତେଣ ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ରହସ୍ୟମୟ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରସର ସୂଚକ ।

ଏହି ଶ୍ଲୋକର ପ୍ରେମଭକ୍ତିମୂଳକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ବ୍ୟତୀତ ଜ୍ଞାନମୂଳକ ବିଶ୍ଲେଷଣ ମଧ୍ୟ କରାଯାଇପାରେ । ଯେ ଅନ୍ୱୟ-ବ୍ୟତିରେକ ରୂପରେ ସର୍ବତ୍ର ଓ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାଏ ସେ ହେଉଛି ଆତୃ। । କାରଣରୂପରେ ଯେ କାର୍ଯ୍ୟର ଅନୁସରଣ କରେ ସେ ହିଁ ଅନ୍ୟ । ସେହିପରି କାର୍ଯ୍ୟଭିତରେ କାରଣଅବସ୍ଥାରେ ଯେ ଅଧିଗମନ କରିଥାଏ ତାହା ବ୍ୟତିରେକ । ସେହି ହିସାବରେ କାରଣସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ୱାକୁ ଜଗତ ସହିତ କାରଣରୂପରେ ଅନୃୟ କରାହୁଏ ଓ କାର୍ଯ୍ୟରୂପି ଜଗତ ସହିତ କାରଣରୂପି ଆତ୍ରା ହିଁ ଏକ ବ୍ୟତିରେକ ଅଟେ । ପୁନଃ ସଚେତନାଦି ଅବସ୍ଥାର ସାକ୍ଷୀ ରୂପେ ଆତ୍ମାର ଅନୃୟ ହେଉଥିବା ବେଳେ ଆତ୍ରାରେ ସଚେତନାଦି ଅବସ୍ଥା ସବୁ ବ୍ୟତିରେକ । ସେଥିପାଇଁ ବୋଧହୁଏ ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ଅନ୍ୟ-ବ୍ୟତିରେକ ଶବ୍ଦର ପ୍ୟୋଗ ହୋଇଛି ।

ଜୀବନର ଚରମ ଲକ୍ଷ-ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଜାଣିବା ତ ଦୂରର କଥା , ମାୟାଗସ୍ତ ଜୀବ, ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ, ମାୟାର ଆଖି ଝଲସେଇବା ପ୍ରତିଫଳନରେ ଭ୍ରମିତ ହୋଇ , ନିଜର ବିଶୃଙ୍ଖୁଳିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ପ୍ରେରଣାରେ ପାର୍ଥୀବ ବସ୍ତୁଲାଭପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ଅପକର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇ ଯାଉଛନ୍ତି । ଜୀବନର ଚରମଲକ୍ଷ ସାଧନପାଇଁ ଯେତେଗୁଡିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ମନରେ ଆସେ , ସେ ତାହାର ଉତ୍ତର ଅନ୍ନେଷଣ କରିବା ସୟନ୍ଧରେ କେବେ ବି ଚନ୍ତା କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସେ ଜାଣିନାହିଁ ଯେ ସେହି ପଶୁଗୁଡିକର ଉତ୍ତର ଅନ୍ନେଷଣପାଇଁ କଠିନ ପରିଶ୍ୱମର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ କାରଣ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ସେ ସମୟ ଉତ୍ତର ନିଜ ଗର୍ଭରେ ସାଇତି ରଖିଛି । କିନ୍ତୁ ଜୀବନର

ଚରମ ଲକ୍ଷ-ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ସାଧନ କ୍ଷେତ୍ରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ର ଗୀତାରେ କହବା ପରି , ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଆଧ୍ୟତ୍ୱିକ ଗୁରୁଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ ହୋଇ , ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶିପାତ କରି, ତାଙ୍କର ସେବା କରି ତାଙ୍କର ଉପଦେଶ ପାଳନ କରି ଏହିସବୃ ପଶ୍ଚର ଉତ୍ତର ଅନ୍ନେଷଣ କରିବା ଉଚିତ । ଜଣେ ଉପଯୁକ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ଗୁରୁ ସ୍ୱୟଂ ପରମାତ୍ରା ନ ହେଲେ ବି , ସାକ୍ଷାତ୍ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ସମକକ୍ଷ ବା ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ଉପଯୁକ୍ତ ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ସଦୃଶ କାରଣ କୁହାଯାଇଛି 'ଗୁରୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ପରଂବ୍ହୁ' । ଯେପରି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ ହୋଇ ଶୀବ୍ହୁ। ଜୀବନର ଲକ୍ଷ ସମ୍ଭନ୍ଧରେ ଜାଣିଲେ ଓ ପରମାତ୍ରାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ କଲେ , ତାଙ୍କର ଉପଯୁକ୍ତ ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ରୂପେ ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ଶୀ ନାରଦଙ୍କୁ ପଦାନ କଲେ ଓ ନାରଦ ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କୁ ପ୍ଦାନ କଲେ । ସେହିପରି ଶୀ ବୃହା, ଶୀ ନାରଦ ଓ ଶୀ ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କ ଉତ୍ତରାଧିକାରୀରୂପେ ଶୃଙ୍ଖଳା କ୍ମରେ ଉପଯୁକ୍ତ ବିବେଚିତ ହୋଇଥିବା ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ଏ ସବୁ ଜାଣିବା ଉଚିତ । ସେଥିପାଇଁ କୁହା ଯାଇଛି । କେବଳ ଉଚ୍ଚ ଶୀକ୍ଷିତ ହୋଇଗଲେ ବା ବିଭିନ୍ ଶାସ୍ତ ପୁରାଣ ପାଠକରି ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଗଲେ ଯେ ଭଗବତ୍ର ପାସ୍ଟି ହୋଇଯିବ ତାହା ନୃହେଁ ଜଣେ ଅଧ୍ୟବସାୟୀ ଉତ୍ତମରୂପେ ଶରଣାଗତ ଛାତ୍ ପାଇଁ ଜଣେ ଉପଯୁକ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଗୁରୁ ଆବଶ୍ୟକ , ଯିଏ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଶୀକ୍ଷା ଦେଇ ପାରିବେ । ଭଗବାନ ସମୟ ଜୀବଗଣଙ୍କ ହୃଦୟରେ ବିରାଜମାନ କରିଛନ୍ତି ମାତ୍ ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ଜୀବଗଣ, ଛିନ୍ଯୋଗ୍ୟ ମାୟାର ଜାଲଭିତରେ ଛନ୍ଦି ହୋଇଯିବା ଫଳରେ, ସେମାନେ ଭୂମିତ ହୋଇ ନିଜ ଭିତରେ ବାସ କରିଥିବା ଭଗବତ୍ ସଭାକୁ ଅନୁଭବ କରି ପାରୁନାହିଁ ଓ ଯନ୍ତ୍ରାଋଢ ପରି ବିଶଙ୍ଖଳିତ ଇନ୍ଦିୟଗଣଙ୍କ ପଛରେ ଧାଇଁ ଇନ୍ଦିୟଭୋଗ୍ୟ ବିଷୟ ସଂଗହରେ ଲାଗି ପଡିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି :

ଇଶ୍ୱର ସର୍ବଭୂତାନାମ୍ ଦୂତ୍ଦେଶେ:ଜୁନ ତିଷ୍ଠତି ଭାମୟାନ୍ନ ସର୍ବଭ୍ତାନି ପନ୍ତାରତାନି ମାୟୟା ॥ ୧୮-୬୧ ଅନ୍ଥବାଦ

ସର୍ବଜୀବଗଣ ଦୃଦେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ଇଶ୍ୱର କରି ନିବାସ ଯକ୍ତାର୍ଡସର୍ବଜୀବେ ଘରାୟି ସେ ମାୟାଶକ୍ତିରେ ସର୍ବଶ ॥ ୧୬-୬୧

ମନ୍ଦ୍ରନା ଭବ ମଦ×ଭକ୍ତୋ ମଦ୍ ପାଜି ମାଂ ନମସ୍କୁରୁ ମାମେବୈଷ୍ୟସି ସତ୍ୟ ତେ ପତିଜାନେ ପାୟୋସି ମେ ॥ ୧୮-୬୫ ଅନ୍ଥବାଦ

ମନ୍ଦ୍ରନା ମୋ ଭକ୍ତନ୍ଥଅ ମୋରପୂଜା କର ମତେ ନମସ୍କାର ପାପ୍ତତ୍ନେବ ମତେ ସତ୍ୟ ପଡିଜ୍ଞାରେ ପେଣୁ ଡୁମେ ପୀୟମୋର ॥

ଏହି ସବୁ ଦୃଷ୍ଟି କୋଣରୁ , ଯଦି ଜୀବ, ମନ ମୋ ନିକଟରେ ସମର୍ପି ଦେଇ, ମୋର ଭକ୍ତରୂପେ ପୂଜାକରି ଏହି ଜାଲକୁ ଛିଣ୍ଡାଇଦେଇ ପାରିବ ତେବେ ସେହି ସତ୍ତା ଆପେ ଆପେ ଅନଭବ ମଧ୍ୟକ ଚାଲି ଆସିବେ । ଏହି ସବ ଉକ୍ତିର ଏହା ସିଦ୍ଧଯୋଗ୍ୟ ଯେ କର୍ମାଦି ସକଳ ଯୋଗସାଧନ ମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ସାଧନ ଶେଷସାଧନା । କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଯେ ଭଗବାନଙ୍କର ଭକ୍ତିପୃତ ପୂଜା, ତ୍ୟାଗପୂତ ନିସ୍ତାର୍ଥପର ସେବା ଆଦି ଭକ୍ତିଯୋଗର ଉପାଦାନର ଅବଲୟନରେ ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ଓ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ଆଦି ସକଳ ସାକ୍ଷାତ୍ରକାର ମିଳିଯିବ ଓ ତା ସହିତ ଜୀବନର ଚରମ ଲକ୍ଷ ସଫଳ ହୋଇ ପାରିବ । ସେଥିପାଇଁ ସର୍ବ ଜୀବଗଣଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ସର୍ବାନ୍ତକରଣରେ ଆଦୃତ ହେବା ଉଚିତ୍ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ କୃହାଯାଇଛି :

ପରାଭ୍ବୟାବଦବୋଧପାତୋ । ପାବତ୍ ନ ଜିଜ୍ଞାସତ ଆଦୃତ୍ୱମ ଯାବତ୍ରକ୍ରିୟାୟାବଦିଦଂମନୋ ବୈଳମୀତ୍ରଳଂ ଯେନ ଶରୀରବଦ୍ଧଃ ॥ । । । ।

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେହି ଆତ୍ରାନୁଭୂତି ସମ୍ପନ୍ଧରେ ଜିଜ୍ଞାସା ନ କରିଛି ,ତାର ସମୟ ପାର୍ଥିବ କର୍ମ ନଷ୍ଟଳ ହୋଇଯାଏ ଓ ସେ ସେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂସାରର ମାୟା ବନ୍ଧନରେ ପଡି ଛଟପଟ ହେଉଥାଏ । ଇନ୍ଦିୟ ଭୋଗ୍ୟ ବିଷୟରେ ବଡି ରହି ଜନୁ ପରେ ଜନୁ ଅତିକ୍ମ କରୁଥାଏ ।

ଯସ୍ୟାସ୍ଟି ଭର୍ଦ୍ଧି ବଗବତି ଅକିଞ୍ଚନ। ସବୈଃ ର୍ଗୁଣୈଃ ତତ୍ର ସମାସତେ ସ୍ଥରାଃ ଦୂରାବ୍ ଅଭକ୍ତସ୍ୟ କୃତୋ ମହୃତ୍ପୁଣା ମନୋରଥେନାସତି ଧାବତୋ ବଦିଃ ॥ । । । ।

ଯେଉଁ ଅକିଞ୍ଚନ ଜୀବର ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ଅଚଳା ଭକ୍ତି ରହିଛି ସେ ସକଳ ଦେବୋପମ ଗଣରେ ଅଧିଷିତ ହୋଇ ପାରିଛି । କିନ୍ତ ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ଅଚଳା ଭକ୍ତିର ଅନପସ୍ତିତରେ ଜୀବର ମହତ ଗଣସବ ଉଦିତ ହଏ ନାହିଁ ବଙ ସେ ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ଘୁରି ବୁଲୁଥାଏ । ଏହି ପରି ସକଳ ଶାସ୍ତ ପ୍ରରାଣ ଅନ୍ଧ୍ୟାନ କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ ଭଗବତ ସଭା ଅନଭବ କରିବା ଓ ଭଗବତ କପାଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଭକ୍ତିଯୋଗ ହେଉଛି ମଖ୍ୟ ଉପାୟ ।

ଶୀଲ ଶୀ ଜୀବଗୋସ୍ୱାମୀ ପଭୁପାଦ ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ସର୍ବତ୍ ସର୍ବଦା ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର ଉପଯୁକ୍ତ ବୋଲି କହି, ୟନ୍ଧ ପୁରାଣରୁ ଉଦ୍ଧତ କରି କହିଛନ୍ତି ଯେ ଭଗବତ୍ ସଭା ଅନୁଭବ ପାଇଁ ଭକ୍ତିଯୋଗ ସର୍ବୋଭମ ଅଟେ ।

ସଂସାରେଃସ୍ଥିନ୍ ମହୋଘୋରେ ଜନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁ ସମାକୁଳେ ପୂଜନମ୍ ବାସ୍ଥଦେବସ୍ୟ ତାରକମ୍ ବାଦିଭିଃ ସ୍ଥୃତମ୍ ॥

ଜନ୍ନ ମୃତ୍ୟ ସୟଳୀତ ଅନ୍ଧକାର ତଥା ବିପଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏହି ପାର୍ଥିବ ସଂସାରରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ପାଇଁ , ଭଗବାନ ବାସୁଦେବଙ୍କ ଅନନ୍ୟା ଭକ୍ତି ତଥା ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବା ଅବଲୟନ କରିବା ହି ଏକ ସହଳ ଉପାୟ ।

> ଅଲୋଜ୍ୟ ସର୍ବ ଶାସ୍ତାଣି ବିଚାର୍ଯ୍ୟ ଚ ପୁନଃ ପୁନଃ ଇଦଂ ଏକଂ ସ୍ଥନିଷ୍ଠନୃତ୍ନ ଧ୍ୟେୟୋ ନାରାୟଣଃ ସଦା ॥

ଶୀ ପ୍ରଭୂପାଦ , ଏକମାତ୍ ଶ୍ଲୋକ ଯାହା ପଦ୍ୱପୁରାଣ, ୟନ୍ଧପୁରାଣ ଓ ଲିଙ୍ଗପୁରାଣ ମାନଙ୍କରେ ପ୍ରଣିତ ହୋଇଛି , ତାହା ଉଦ୍ଧାର କରି କହିଛନ୍ତି ଯେ ଉପରୋକ୍ତ ଶାସ୍ତ ଓ ତାହାର ଉଦ୍ଧୃତ ପଦକୁ ଉତ୍ତମରୂପେ ପୁନଃ ପୁନଃ ବିଚାର କରି ଏହା ନିଷ୍ପନ୍ ହୋଇଛି ଯେ ସ୍ୱୟଂ ନାରାୟଣ ହେଉଛନ୍ତି ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ସତ୍ୟ ଓ ସର୍ବଦା ପୂଜା ଯୋଗ୍ୟ । ତାଙ୍କର କୂପା ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଅଚଳା ଭକ୍ତି ଓ ତାଙ୍କ ପତି ତ୍ୟାଗପୂତ ସେବା ହେଉଛି ଏକମାତ୍ ସହଜ ଉପାୟ । ଗରୁଡ ପୁରାଣରେ କହା ଯାଇଛି ଯେ

> କୀଟ ପକ୍ଷା ମ୍ରିଗନାମ୍ ଚ ହର୍ରୌ ସନ୍ନ୍ୟସ୍ତେ ଚେଡସାମ୍ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ଏବ ଗତିଂ ମନ୍ଦ୍ୟେ ଜିଂ ପୁନଃ ଜ୍ଞାନୀନାଂ ନୁଶାମ ॥

ଚେତନ ଜଗତର ପଶୁ ପକ୍ଷୀ କୀଟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଯଦି ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ସମ୍ପର୍ପିତ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରେ ସେବା କରନ୍ତି ତେବେ ସେମାନେ ଉନ୍ନତ ଜୀବନ ଧାରାକୁ ଉନ୍ନିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଜୀବ ଜଗତର ବୃଦ୍ଧିମାନ ଜୀବ

ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅଧିକ କଅଣ କୁହାଯାଇପାରେ । ଏହିପରି ଅନେକ ଶାସ୍ତର ଉଦ୍ଧତ ପଦମାନଙ୍କର ସିଦ୍ଧ କରା ଯାଇ ପାରେ ଯେ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତି ଓ ନିସ୍ତାର୍ଥପର ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବା ହି ଆତୃତତ୍ତ୍ୱ ଲାଭ କରିବାର ସହଳ ଉପାୟ ।

ସମ୍ପର୍ଶ ଭାଗବତର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ସ୍ୱରୂପ ଏହି ଚାରିଟି ଶ୍ଲୋକ ଯାହାକୁ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ ଶୀ ବ୍ୟୁଙ୍କୁ କହିଥିଲେ । ଏହାର ଭାବଗତ ତଥା ତଭ୍ୱଗତ ଅର୍ଥକ କେହି କେହି ଅନ୍ୟ ଭାବରେ ପକାଶ କରିଦେଇ ଥାନ୍ତି ଯେଉଁ ମାନଙ୍କର ପରମାତା ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଜ୍ଞାନର ସମ୍ୟକତା ନଥାଏ କି ସେମାନେ ସଦଗର ଆଶିତ ନ ହୋଇ ତାଙ୍କ ପେରଣା ଲାଭ କରି ନଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ କଠୋପନିଷଦ ସତର୍ଜ କରି ଦେଲଛନ୍ତି ଯେ

> ନାୟମ୍ ଆତ୍କା ପ୍ରବଚନେନ ଲଭ୍ୟୋ ନ ମେଧାୟା ନ ବହୁଧା ଶତେନ ଯମ୍ମ ଏବୈସା ବୁଣୁଡେ ତେନ ଲଭ୍÷ ତସ୍ର୍ୟେସା ଆତ୍ୱାଭିବଣୁତେ ତନ୍ୟୁ ସାମ

ଆତ୍ରାନୁଭୂତି କୌଣସି ପ୍ରବଚନ ଶୁଣି ବା ଅଶେଷ ବିଦ୍ୟା ବୃଦ୍ଧି ବଳରେ ଲାଭ ହୋଇ ନଥାଏ । ଯାହାର ଅନ୍ତରରେ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ଅଚଳା ଶନ୍ଧା ଓ ପେମ ଭକ୍ତି ନ ଆସିଛି ଓ ସେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ୱିତ ହୋଇ ଏ ରହସ୍ୟରେ ସମ୍ୟକ ଧାରଣା ନ କରିଛି ସେ ଭାଗବତର ଏ ରହସ୍ୟ କ୍ୱଚିତ ବୁଝିପାରିବ ।



### ଅଷ୍ଟମ ଶ୍ରୋକ

॥ ଶୀ ବ୍ୟାଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଶୀମଦ୍ଭାଗବତର ଗୟୀର ଅର୍ଥକୁ ବୃଝିନେବାର ଅକ୍ଷମତା ଆଶଂକା କରି ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଶୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଓ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ହେବା ଅଭିମାନ ନହେବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କ ଅନଗହ ॥

> ଏଡବୁଙ ସମାତିଷ୍ଠ ପର୍ମେଣ ସମାଧିନା ଭବାନ୍ ଜଳ୍କବିଜଳ୍ପେଷ୍ପ ନ ବିସୁହ୍ୟତି କହିଁଚିତ୍ ॥ ଶୀମତ୍ତା ୨/୯/୩୬ ॥

ଅନ୍ୟ -ପରମେଣ ସମାଧିନା- ପରମ ଏକାଗ୍ରତା ସହିତ, ଏତତ୍ ମତଂ -ମୋର ଏହି ମତକ , ସମାତିଷ - ଅନଷାନ କର, କଳ୍ପ-ବିକଳ୍ପେ – କଳ୍ପ ମାନଙ୍କରେ ବିଭିନ୍ନ ସୃଷ୍ଟିରେ , ଭବାନ୍ - ଆପଣ , କହିଚିତ୍ - କେବେ ବି , ନ ବିମହ୍ୟତି – ବିମୋହିତ ହେବ ନାହିଁ

ମୂଳ ସଂସ୍କୃତ ଶ୍ଳୋକର ଓଡିଆ ପଦ୍ୟ ରୂପ

ଏକାଗୁ ଚିତ୍ତରେ ହୋଇ ସମାଧିସ୍ଥ ଏହି ମତ ମୋର ହେଲେ ଅନୁଷ୍ଠିତ କଳ୍ପ ବିକଳ୍ପରେ ବିଭିନ୍ନ ସୃଷ୍ଟିରେ କେବେ ବି ନ ତ୍ୱେବ ଅଭିମାନି ବାରେ ॥ ୨/୯/୩୬

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ହେ ବ୍ରହ୍ମନ୍ ଆପଣ ନିଜର ଚିତ୍ତ ଏକାଗ୍ରତା ସହିତ ମୋର ଏହି ମତକୁ ଅନୁଷାନ କରନ୍ତୁ । ଏହା କରିବା ଦାରା ଆପଣ କଳ୍ପ କଳ୍ପାନ୍ତରରେ ବିଭିନ୍ ପ୍ରକାର ସୃଷ୍ଟି କରୁଥିଲେ ବି ମୁଁ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ବୋଲି କେବେ ଆପଣଙ୍କର ଅହଂକାର ଆପିରନାହିଁ ।

**ବିଶଦାର୍ଥ**- ଭଗବାନ୍ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଅଧିକାର ଦେବା ଦ୍ୱାରା ,ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର କର୍ଭାପଣିଆ ରୂପେ ଅହଂକାର ନ ହେବା ପାଇଁ , ବୃହା ଭଗବାନଙ୍କୁ ପୂର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ଭଗବାନ ନିଜର ଉପଦେଶ କ୍ରମରେ ଯେଉଁ ଚାରି ପକାର ଜ୍ଞାନ ପଦାନ କରିଥିଲେ ତାହା ଚତୃଃଶ୍ଲୋକୀ ଭାଗବତ ନାମରେ ଖ୍ୟାତ । ଏହି ଶ୍ରୋକ ହେଉଛି ସେହି ଚତଃଶ୍ରୋକୀ ଭାଗବତର ଉପସଂହାର । ଏଠାରେ ଭଗବାନ ବହୁାଙ୍କୁ କହୁଛନ୍ତି ହେ ବହୁନ୍ ମୁଁ ଉପଦେଶ ମାଧ୍ୟମରେ ଯାହା ସବୃ ମତ ପ୍ରକାଶ କଲି ତାହା ତୁମେ ବିଚଳିତ ଚିତ୍ତକୁ ଏକାଗ୍ରତାରେ ସମାଧିସ୍ଥ କରି ଅନୁଷାନ ବା ପାଳନ କର । ତାହା କଲେ ମୋର ଅନୁଗହ ଫଳରେ କେବେ ବି ନିଜେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନା କରୁଛନ୍ତି ବୋଲି ଅହଂକାର ହେବନାହିଁ ।

ଏହି ଉକ୍ତିକ ଅତିବତୀ ଜଗନାଥ ଦାଶ ମଧ୍ୟ ଏହି ରୂପେ ପକାଶ କରିଛନ୍ତି

| ତୋର ପ୍ରୟାବେ ପ୍ରଜାପତି  | କହିଲି ସୃଷ୍ଟି ଯଥାଗତି ।। ୧ <i>୨୬</i> |
|-----------------------|------------------------------------|
| ଯେଝା ବିଚାର ଅନୁମାନେ    | ଯେ ସର୍ବକାଳ ବିଦ୍ୟମାନେ II ୧୨୭        |
| ଏ ମୋର ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ବଳେ | ଧର ତୁ ସମାଧି ନିଈ୍କଳେ II ୧୨୮         |
| କଳ୍ପ ବିକଳ୍ପେ ତୋର ଚିଉ  | କେବେହେଁ ନୋହୁ ବିମୋହିତ । । ୧୨୯       |

ଅର୍ଥାତ୍ ସୃଷ୍ଟିର ସର୍ଜନା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଯାହା ସବୁ କୁହାଗଲା ତାହାକୁ ଶୀ ବୃହା ମନରେ ବିଚାର କରି ଏକାଗ ଚିଉରେ ଅନୁଷାନ କଲେ ସେ ସର୍ଜନାର

ଅଧୀକାର ପାଇଥିଲେ ବି ମୋହିତ ହେବେ ନାହିଁ ।

ଏ ଜଗତର ସବୁକିଛି ଭଗବାନ ଅଟନ୍ତି । ସେ ସର୍ବତ,ସର୍ବ ଲୀଳାସହିତ ଓ ସକଳ ପକାର ଦୋଷରହିତ ହୋଇ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛନ୍ତି । ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଯାହା କିଛି ଏ ଜଗତରେ ପ୍ରକାଶିତ ହେଉଛି ତାହା ଭଗବାନଙ୍କ ମାୟାଦାରା ହି ପକାଶ ହେଉଥାଏ । ଭଗବାନ ବ୍ହୁଙ୍କୁ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ସେ ଭଗବାନଙ୍କର ଏହି ମତକୁ ଦୃଢର୍ପରେ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତୁ । ଭଗବାନଙ୍କର ଏହି ମତ ଉପରେ ଯେତେ ବି କତର୍କ ଆସ ନା କାହିଁକି ବହାଙ୍କ ନିଜର ଆତୁ ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା ସେ ସବୁକୁ ପ୍ରତିହତ କରିବାକୁ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ଏହି ଶ୍ରୋକରେ 'ପରମେଣ ସମାଧିନା'ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ସେ ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ଚିଉଏକାଗ୍ରତା ଦ୍ୱାରା ସମାଧିସ୍ଥ ହୋଇ ସକଳ ପ୍ରକାର ବିତର୍କ ତ୍ୟାଗ କରି ଭଗବାନଙ୍କର ଏହି ମତକୁ ଦୃଢତା ସହକାରେ ଗହଣ କରିବାକୁ । ଭଗବାନଙ୍କର ଏହି ମତକୁ ସ୍କୃଷ୍ୟୁତ୍ୟରେ ବିଚାର କରି ବୃଝିବା ଉଚିତ । ଥରେ ଏହା ବିଚାରରେ ସିଦ୍ଧ ଓ ହ୍ରଦୟରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଗଲେ , ମହାକଳ୍ପ କି ଅବାନ୍ତର କଳ୍ପ କି ପଳୟ ସମୟରେ ବୃହାଙ୍କର କୌଣସି ପକାର ମୋହ ଆସିବ ନାହିଁ । ମାୟା କୌଣସି ସମୟରେ ବିମୋହିତ କରି ପାରିବ ନାହିଁ ।

ଭଗବାନ ଶୀକୃଷ ଶୀମତ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ 'ଅଙ ସର୍ବସ୍ୟ ପ୍ରଭବ' ଆଦି ଚାରିଟି ଶ୍ଳୋକରେ ସମଗ୍ ଗୀତାକୁ ଉପସଂହାର କରିଥିଲେ ଠିକ୍ ସେହିପରି ସେହି ପରମାତ୍ରା ନିଜେ 'ଅହମେବ , ରତେ ହର୍ଥ' ,ଯଥାମହାନ୍ତି ଓ ଏତାବଦେବ' ଚାରିଟି ଶ୍ଳୋକରେ ସମୟ ଭାଗବତର ଗୁହ୍ୟତମ ରହସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ବ୍ହାଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଉନ୍ମୋଚନ କରିଛନ୍ତି । କେହି ଭକ୍ତ ବା ଅଭକ୍ତ ଦାରା , ଅପଭ୍ୟଶର୍ପେ ପରିପ୍କାଶ ହୋଇଥିବା ଏହାର ସାରାଶ ଉପରେ ବିମୋହିତ ନ ହେବା ପାଇଁ , ଭଗବାନ ନିଜେ ଶ୍ରୀବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଭାଗବତ ରହସ୍ୟର ମୂଳସୂତ୍ରରୁ ବିଚଳିତ ନ ହେବାକୁ ସତର୍କ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ଭଗବାନ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସତର୍କ

ମଧ୍ୟ କରି ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ ପରମ୍ପରାକ୍ମେ ଶୀ ବହା ଓ ତାଙ୍କର ଉତ୍ତରାଧିକାରି କ୍ମରେ, ଏହି ଭାଗବତର ରହସ୍ୟ , ଅନ୍ୟ ସ୍ତଳ୍ପ ଜ୍ଞାନୀ କୁହାଯାଉଥିବା ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ହାତରେ ଯେପରି ନ ପଡେ । କାରଣ ଏହି ଭାଗବତର ସାରଂଶ ସ୍ପଳ୍ପ ଜ୍ଞାନଯୁକ୍ତ ଉତ୍ତରାଧୀକାରି ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କଦର୍ଥ ହେବାର ସୟାବନା ରହିଛି । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି ଉତ୍ତମ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ଗୁରୁ ହିଁ କେବଳ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟକ୍ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବାର ଉପଯୁକ୍ତ ଶୀକ୍ଷା ଦେଇପାରିବେ ଓ ଫଳରେ ଶିଷ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତ ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବାର ଅନୁଷାନ ଅଭ୍ୟାସ କରି ଇୟିୟମାନଙ୍କ କବଳରୁ ମୁକ୍ତି ଲାଭ କରି ଜ୍ଞାନର ଚରମ ସୀମା ବ୍ୟୁ-ଭୃତ ଅବସ୍ଥାକ ଉନିତ ହୋଇ ଆନନ୍ଦମୟ ଜୀବନ ଯାପନ କରି ପାରିବ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ପହଞ୍ଚିଗଲେ ଭକ୍ତ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଶାନ୍ତି ଲାଭ କରେ ଓ ସମୟ ପ୍ରକାର ପାର୍ଥିବ ଭୋଗ ତାକୁ ତୃଚ୍ଛ ମନେହୁଏ ।

### ଏବଂ ପ୍ରସନ୍ତ ମନସୋ ଭଗବତ୍ତ ଭୁକ୍ତିଯୋଗତଃ ଭଗବତ୍ ତନ୍ସବିଜ୍ଞାନ୍ୟ ସୁକ୍ତ ସଙ୍ଗସ୍ୟ ଜାୟତେ ॥ ୧।୨

ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତି ଫଳରେ ମନରେ ସମ୍ପର୍ଷ ଶାନ୍ତି ଆସିଗଲେ ଜଣେ ଭକ୍ତର ସମୟ ସାଂସାରୀକ ଭୋଗଲିସ୍କା ଦ୍ରିଭୃତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଅବସ୍ଥାକୁ ବ୍ରହ୍ମ-ଭୂତ ଅବସ୍ଥା କହନ୍ତି । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ଜଣେ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନର ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ରହସ୍ୟ ଜାଣିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମା ଏହି ଅବସ୍ଥାକ ଆସିଥିବା ଦେଖି ଭଗବାନ ଭାଗବତର ରହସ୍ୟ ତାଙ୍କ ଆଗରେ ଉନ୍ଗୋଚନ କଲେ । ଭଗବାନ ଶୀକ୍ଷ ମଧ୍ୟ ଏହି ତଥ୍ୟ ପରମ ଭକ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଶାମତ ଭଗବତ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି ।

ତେଷାଂ ସତତଯୁକ୍ତାନାଂ ଉଜତାଂ ପୀତିପୂର୍ବଜମ ଦଦାମି ବୃଦ୍ଧିଯୋଙ୍ଗ ଙ ସେନ ମାମ୍ମପୟସନ୍ତି ତେ ॥ ଗୀ୧୦-୧୦ ଅନ୍ଥବାଦ

ମୋଠାରେ ସତତପରଙ୍କ ଭଜିଥା**ନ୍ଦି ମତେ ହିଁ ପୀତିପର୍ବ**ଜ ଦିଏତାଙ୍କୁ ବୃଦ୍ଧିଯୋଗ ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ମୋର ହୁଏ ପ୍ରାପକ ।।ଗୀ୧୦-୧୦

ଯେଉଁ ଭକ୍ତମାନେ ପୀତିପୂର୍ବକ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରେ ସର୍ବଦା ଲିପ୍ଟ ରହିଥାନ୍ତି , ଭଗବାନ ଅନଗହ କରି ତାଙ୍କ ସମୟ ଯୋଗସିଦ୍ଧିର ଫଳ ଦେଇଥାନ୍ତି ଫଳରେ ଭକ୍ତମାନେ ଉପଯୁକ୍ତ ପଥରେ ଚାଳିତ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି ଓ ଚରମ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଶୀ କ୍ଷ ହେଉଛନ୍ତି ବାୟବରେ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତରୂପ , କାରଣ କୁହାଯାଇଛି 'କୃଷ ତୃ ଭଗବାନ ସ୍ପୟମ୍ '। ଏହି ଭାଗବତ ହିଁ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତରୂପ ଶୀକୃଷଙ୍କ ସୟନ୍ଧରେ ପାଣିମାନଙ୍କ ମନରେ ସଚେତନତା ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ।

ଉପସଂହାରରେ ଏହା ସିଦ୍ଧ କରାଯାଇ ପାରେ ଯେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ମହା ପୁରାଣ ହେଉଛି ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନ ଗୁନ୍ଲ ଯାହା ଭଗବାନ ଓ ତାଙ୍କ ଗୋଲୋକଧାମ ବିଷୟରେ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଅନୁଭୃତି ଦେଇପାରିବ ।



### ନବମ ଶ୍ଲୋକ

॥ ଶ୍ରୀବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ସକୃଖରେ ଭଗବାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ନିଜର ଅଲୌକୀକ ରୂପର ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧାନ ॥

ଶ୍ରୀ ଗୁଜଉବାଚ ସ୍ତ୍ରପିଶ୍ୟେବସଜନୋ ଜନାନ୍ୟ ପର୍ମେଷ୍ଟିନମ୍ ପଶ୍ୟତୟ୍ତସ୍ୟତ ତତ୍ତ୍ୱପ୍ରପ୍ରପାଡ୍ସନୋ ନ୍ୟରୁଣଦ୍ଧରିଃ ॥ ଶୀମଭା ୨/୯/୩୭ ॥

ଅନୃୟ – ଶ୍ରୀଶୁକଉବାଚ - ଶ୍ରୀ ଶୁକ କହିଲେ ,ଅଜନଃ - ଅଲୌକୀକ ନିତ୍ୟ-ଶରୀରୀ ,ହରିଃ – ଶୀହରି , ଜନାନାଂ ପରମେଷିନମ୍ - ସକଳ ଲୋକର ଆଧିପତ୍ୟରେ ଥିବା ବହା ଯାହାଙ୍କର ଅନ୍ୟନାମ ପରମେଷ୍ଠି , ଏବଂ – ଏହିପରି , ସମ୍ପଦିଶ୍ୟ - ଉପଦେଶ ପଦାନ କରି , ତସ୍ୟ ପଶ୍ୟତଃ – ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଦ୍ଶ୍ୟମାନ ହେଉଥିବା, ଆତୁନଃ - ନିଜର , ତତ୍ ରୂପମ୍ - ସେହିରୂପକୁ , ନ୍ୟରଣତ୍ - ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧ୍ୟାନ କରିନେବା

ଶ୍ରୀ ଶୁଜ ଉବାଚ ଏହିପରି ହୁରି ଦେଇ ଉପଦେଶ ପର୍ମେଷ୍ଠି ଜନ ଅଧିପତି ପାଶ ଦୃଶ୍ୟମାନ ଥିବା ଅଲୌଜୀକ ରୂପ କରିନେଲେ ତାହା ସତତ ବିଲୁପ୍ତ ॥୨/୯/୩୭

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ଶୀ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ନାମୀ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଅଲୌକୀକ ନିତ୍ୟ ଶରୀରୀ ଶ୍ରୀହରି ସକଳ ଲୋକର ଆଧିପତ୍ୟରେ ଥିବା ପରମେଷି ବୃହାଙ୍କୁ ଏହିପରି ଉପଦେଶ ଦେଇ ନିଜର ସେହି ଅଲୌକୀକ ରୂପକୁ ତାଙ୍କ ସମକ୍ଷର ଅନ୍ତହିତ କରିନେଲେ ।

ବିଶଦାର୍ଥ – ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ 'ଅଜନଃ' ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରି ଶୀ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଭଗବାନ ଅଲୌକୀକ ହୋଇ ବି ' ଆତୁନଃ ତତ୍ ର୍ପମ୍' ନିଜର ସେହି ଅଲୌକୀକ ରୂପ ପ୍ରଦର୍ଶନକରି ଶ୍ରୀ ବୃହ୍ମାଙ୍କୁ ଚାରିଶ୍ଲୋକରେ ସମ୍ପର୍ଷ ଭାଗବତର ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । 'ଅଜନୋ ଜନାନାମ୍' କହିବାର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଯେ ସେ ସର୍ବ ଜନ୍ମ ନେଇଥିବା ଜୀବଗଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବୋତ୍ତମ । ସ୍ମୃତି ମନ୍ତ୍ର ' ନିତ୍ୟୋ ନିତ୍ୟାନାଂ ଚେତନସ୍ ଚେତନାନାମ୍ ' ଏହାର ସତ୍ୟତା ପକାଶ କରୁଛି । ଲୌକୀକ ଜଗତରେ ଦେଖା ଯାଉଥିବା ସକଳ ବୟର ରୂପ, ଗୁଣ ଆଦି ଅଲୌକୀକ ଜଗତରେ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଚେତନ ଜଗତରେ ହିଁ ସକଳ ବସ୍ତୁର ରୂପ ଓ ଗୁଣ ଦ୍ୱ୍ୟମାନ ହୁଏ କାରଣ ଚେତନ ହିଁ ସେମାନଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଗୁଣ ।

ଯେତେବେଳେ ବୃହା ଭଗବାନଙ୍କର ଧ୍ୟାନରେ ମଗୁହୋଇଗଲେ, ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ ନିଜର ଯୋଗମାୟା ଦ୍ୱାରା ନିଜର ସ୍ୱରୂପର ସକଳ ପକାର ଲୀଳାମୟ ରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇ ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ଯେ ଭଗବାନ ଏ ଜଗତର ସ୍ଥାବର ଅସ୍ଥାବର କୀଟ ପତଙ୍ଗ ଜୀବ ଆଦି ସକଳ ବୟ ସଷ୍ଟିର କର୍ତ୍ତା , ତାଙ୍କରି ଇଚ୍ଛାରେ ଏ ଜଗତର ତଥା ଏ ସମୟଙ୍କର ଉପୂର୍ତ୍ତ । ତେଣୁ ବୃହା ତାଙ୍କର ଆଧିପତ୍ୟ ନେଇ ଯାହା କିଛି କରି ପାରିବେ ତାହା କେବଳ ତାଙ୍କର ହିଁ ଇଚ୍ଛା ତଥା ତାଙ୍କରି ହିଁ ପ୍ରେରଣା । 'ଆତ୍ମନଃତତ୍ରପମ୍' କହିବାର ଅର୍ଥ ନିଜର ସେହିରୂପ ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କର ସ୍ୱରୂପରେ ବୈକୁଣାଦି ସ୍ଥାନର ଯେତେ ଗୁଡିଏ ଲୀଳାମୟ ରୂପ ରହିଛି , ବୃହା ନିଜର ଏକାଗ୍ରତା ଫଳରେ ଏହି ସମୟ

ଲୀଳାମୟ ରୂପକୁ ଅନୃଭବ କରି, ଜାଣି ସାରିଲାପରେ , ଭଗବତ୍ ତର୍ଭଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିସାରିଲା ପରେ ଓ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଆଧୀପତ୍ୟ ପାଇସାରିଲା ପରେ , ଅନ୍ତହିତ ଭଗବାନ ବ୍ୟାଙ୍କ ସକ୍ଷ୍ୟରୁ ନିଜର ଲୀଳାମୟ ର୍ପସମ୍ହ କରିନେଲେ ।

ଅତିବଡୀ ଶୀ ଜଗନ୍ନାଥ ଦାଶ ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗ ଉଦ୍ଧାର କରିବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଭଗବାନ ତାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ମୂଳ ତତ୍ତ୍ୱ କହିସାରିଲା ପରେ ନିଜକ ତାଙ୍କ ସନ୍ମଖର ଅନ୍ତର୍ହିତ କରିନେଲେ । ଭଗବାନଙ୍କ ସକ୍ଷ୍ୟରେ ନ ଦେଖି ବ୍ରହା ଅନେକ ଭାବରେ ସ୍ତୃତି କରିବାକୁ ଆରୟ କରିଦେଲେ ।

### ଶକ ଉବାଚ

| ଏ ରୂପେ ପୁଭୁ ଭାବଗ୍ରାହୀ  | ବ୍ରହ୍ମାକୁ ସୃଷ୍ଟିତ <b>୍ୱ କହି    ୧୩</b> ୦ |
|------------------------|-----------------------------------------|
| ତକ୍ଷଣେ ବ୍ରହ୍ମାର ଅଗ୍ରତେ | ଗୋବିନ୍ଦ ଗଲେ ଶୂନ୍ୟପଥେ ।। ୧୩୧             |
| କୃଷ ନ ଦେଖି ପ୍ରଜାପତି    | ଅନେକମତେ କଲା ୟୁତି II ୧୩୨                 |
| କରଅଞ୍ଜଳି ଶିରେ ଦେଇ      | ଅନେକଭାବେ ଭାବ ବହି ॥ ୧୩୩                  |

ଏହି ସବୁ ଦୃଷ୍ଟି କୋଣରୁ ଶୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଆମକୁ ଏତିକି ସୟାଦ ଦେଉଛି ଯେ ଶ୍ରୀମତ୍ ଭାଗବତ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ ସୂର୍ପ ତଥା ଭଗବାନଙ୍କ ବୈକ୍ଷ ସୟନ୍ଧୀୟ ବିଜ୍ଞାନ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ସୂର୍ପ ବିଷୟରେ ସଚେତନତା ଲାଭ କରିବାପାଇଁ ଭାଗବତ ହେଉଛି ଏକ ଉପାଦେୟ ଗୁନ୍ତ ।



### ଦଶମ ଶ୍ଲୋକ

॥ ଭଗବାନ ଶୀ ବହାଙ୍କ ସକ୍ଷ୍ଠଖର ଅନ୍ତହିତ ହେବାପରେ ମୋହଶ୍ୱନ୍ୟ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦାରା ହୋଇ ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି ॥

> ଅୟୁର୍ଡ଼ିତେୟିୟାର୍ଥାୟ ଦୂରୟେ ବିଦିତାଞ୍ଜଳିଃ ସର୍ବ ଭୂତମୟେ। ବିଶ୍ୱଂ ସସର୍ଜେଦଂ ସ ପୂର୍ବବତ୍ ॥ ଶୀମଭା ୨/୯/୩୮ ॥

ଅନ୍ୟ – ଇନ୍ଦିୟାର୍ଥାୟ – ଇନ୍ଦିୟମାନେ ଜାଣିପାରିଲା ପରି ଯାହା ରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇଥିଲେ , ଅନ୍ତହିତ - ଅନ୍ତହିତ କରିନେଲେ , ସର୍ବଭୃତମୟ – ସର୍ବଭୃତ ସୟଳିତ, ସଃ – ସେ ବହୁା, ହରୟେ – ଶ୍ରୀହରିଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ, ବିହିତାଞ୍ଜଳିଃ – କୃତାଞ୍ଜଳି ଭାବରେ , ପୂର୍ବବତ୍ - ପୂର୍ବ କଳ୍ପ ରଚନା ପରି , ଇଦଂ ବିଶ୍ୱଂ – ଏହି ବିଶ୍ୱ ଜଗତ , ସସର୍ଜ –ସର୍ଜନାକଲେ

ପେ ସରୁପ ଥିଲା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଗୋଚରେ ସେ ସବୁର ଅନ୍ତହିତ ହେଲା ପରେ ଶ୍ରୀ ବୁଦ୍ଭା ରହିଲେ ବିହିତାଞ୍ଜଳୀରେ ଯଥା ସର୍ଜିଥିଲେ ପୂର୍ବାଦି କଳ୍ପରେ ଶ୍ରୀହୁରି ଆଜ୍ଞାରେ ମନସି ନିର୍ତ୍ତୟ ସର୍ଜିଲେ ବିଶ୍ୱ ସର୍ବଭୃତମୟ । । ୨/୯/୩୮

ଗଦ୍ୟାର୍ଥ – ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ନିଜର ଯେଉଁ ଯେଉଁ ରୂପର ଦର୍ଶନ କରାଇଥିଲେ ତାକୁ ଅନ୍ତହିତ କରିନେଲେ । ତାପରେ ବହୁ। ଶୀହରିଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ହାତଯୋଡି ସର୍ବଭୃତମୟ ଜଗତର ସର୍ଜନା କଲେ ।

ବିଶଦାର୍ଥ - ଅନ୍ତହିତେଦ୍ୱିୟାର୍ଥାୟ – ଭଗବାନ ଭକ୍ତର ଚକ୍ଷୁ କର୍ଣ୍ଣ ନାସା ଆଦି ଇୟିୟ ପ୍ରଦାନ କରି ସେମାନଙ୍କର ପୁରୁଷାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ନିଜର ଉତ୍ତମ ରୂପ,ଉତ୍ତମ ସ୍କର, ଉଭମ ଗନ୍ଧ , ଉଭମ କୋମଳତା ଆଦି ଗୁଣ ପ୍ଦାନ କରନ୍ତି । ସେହିପରି ପରମାତା ପରମ ଭକ୍ତ ବହାଙ୍କ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କୁ ଦିବ୍ୟତ୍ୱ ପଦାନ କରି ନିଜର ସାବଲୀଳ ରୂପ,ଗୁଣ,କୋମଳତା ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ପ୍ଦର୍ଶନ କରି ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଆଧିପତ୍ୟ ଦେଇ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ସେ ସବ ଅନ୍ତହିତ କରିନେଲେ । ପୂର୍ବ କଳ୍ପମାନଙ୍କର ସୃଷ୍ଟିରେ ଶ୍ରୀ ବୃହ୍ରା, ସୃଷ୍ଟିର ଆଧିପତ୍ୟ ଲାଭ ଜନିତ ମୋହ ଶୃନ୍ୟ ନଥିଲେ ଏବଂ ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ ଭାଗବତର ଅମୃଲ୍ୟ ବାଣି ଶୁଣି ହ୍ରଦୟଙ୍ଗମ କରି ସାରିଲାପରେ ତାଙ୍କର ସକଳମୋହ ଅପସରି ଗଲା । ଭଗବାନ ବହୁାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଛଳରେ କହିଥିଲେ ଯେ ସେ ଯଦି ଭଗବାନଙ୍କ ପଦର ଉପଦେଶ ସ୍ଥିରଚିତ୍ତରେ ପାଳନ କରନ୍ତି ତେବେ କୌଣସି କଳ୍ପରେ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ବିବିଧ ଚେଷ୍ଟ। ଜନିତ କୌଣସି ପକାର ମୋହଗୁସ୍ଥ ହେବେ ନାହିଁ। ଏହି ଉକ୍ତି ଓ ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ପୂର୍ବବତ୍ ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ହେତୃ ମନେହୁଏ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମା ଆଗରୁ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଆଧିପତ୍ୟ ଜନିତ ମୋହିତ ଥିଲେ ଓ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଆତୁ ଅଭିମାନ କରୁଥିଲେ । ବୋଧହୁଏ ,ଏହି କର୍ମ ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ଆଉ ଜଣେ କେହି ପ୍ରେରଣା ଓ ଆଧୀପତ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ବୋଲି ଭୂଲି ଯାଇଥିଲେ । ପ୍ରମାଣ ସ୍ୱର୍ପ, ଭଗବାନଙ୍କ କୃଷ ଅବତାର ସମୟରେ , ସେ ତାଙ୍କୁ ଜାଣି ପାରି ନଥିଲେ । ଶ୍ରୀ ବୃହ୍ମା ମୋହଗ୍ରୟ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣି ନ ପାରି ନିଜକୁ କର୍ତ୍ତା ମନେକରି ଗୋପରୁ ବସାହରଣ କରିଥିଲେ । ପରେ ନିଜର

ଅପରାଧ ବୁଝି ପାରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ଗୋ ବସାହରଣ, ପଣ୍ଟାତ୍ ଅନୁଭୂତି ଓଡିଆ ଭାଗବତରେ ଦଶମ ସ୍କନ୍ଧରେ ଏହିପରି ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି ।

କେମନ୍ତ କଲେ ଦାମୋଦର ବହା ବିଚାରି ଏହା ମନେ ଦେଖିଲା ଯମୁନାର କୁଳେ ମୁରଲୀ ବାଇ ନାନାଛନ୍ଦେ ନିର୍ଣ୍ଣିନ୍ତେ ଚରାନ୍ତି ବାଛୁରୀ ଦେଖି ଚକିତ ପ୍ରଜାପତି ଚକିତ ଚିତ୍ତେ ଛନ୍ ଛନ୍ ବସା ବାଳକ ମୃହିଁ ନେଇ ଏହାଙ୍କ କାହଁ ଭିଆଇଲା ଦେଖିଲା ନିଜ ପୁରେ ଯାଇ ପୁଣି ମିଳିଲା ନଦୀତୀରେ ଆନନ୍ଦେ ଚରାନ୍ତି ବାଛୁରୀ ଉଭୟ ସଙ୍କଟେ ବିଧାତା ପୁଣି ଦେଖିଲା ଯାଇ ଘରେ ବିଧାରା ବିଚାରି ଚଳିତ ମୋର ଭୁବନେ ଶୋଇଛନ୍ତି ଏହାଙ୍କୁ କାହୁଁ ଏ ଆଣିଲା

ଆଜ ଦେଖବି ଗୋପପର 11୨୩୪ ବେଗେ ମିଳିଲା ବୃନ୍ଦାବନେ 11୨୩୫ ବସା-ବାଳକ କୃଷ୍ଣମେଳେ । । ୨୩୬ ବାଳକେ ନାଚନ୍ତି ଆନ୍ଦରେ 11୨୩୭ ମଧେ ବିଜୟ ନରହରି 11୨୩୮ ବନେ ଚାହଁଲ ଚଉକତି 11୨୩୯ ବିଧାତା ବିଚାରଇ ମନ II୨୪୦ ମାୟା ଶୟଳେ ଅଛି ଥୋଇ 119୪୧ ଏମନ୍ତ ବୋଲି ବାହଡିଲା 119୪୨ ବହା ବାଳକେ ଛନ୍ତି ଶୋଇ 119୪୩ ବାଳକେ ଅଛନ୍ତି ସେଠାରେ 119 ୪୪ ନାଚନ୍ତି ବେଣୁନାଦ କରି 119୪୫ ମନେ ପାଇଲା ଗର ଚିନ୍ତା । 19୪୬ ଆସି ମିଳିଲା ନଦୀତୀରେ TI9୪୭ ବୋଲଇ ଏ କି ବି ରୀତ 119୪୮ ପୁଣି ଏ ବନେ ଚରୁଛନ୍ତି ।।୨୪୯ ମୋତେ ତ ସନ୍ଦେହ ଲାଗିଲା 119% o

ପରେ ଏସବୁ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନଙ୍କର ବିଳାସ କ୍ରିଡା ବୋଲି ଜାଣିପାରି ସେ ଭଗବାନଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ ହୋଇଗଲେ । ଭଗବାନ କୃପାକରି ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ନିଜସ୍ୱରୂପର ଅନୁଭୂତି ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଏହା ଭଗବାନଙ୍କର କୃପା-ବିଳାସ କିଡା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ହୋଇ ନ ପାରେ ବୋଲି ମନେହୁଏ ।

ସୃଷ୍ଟିର ବିଭିନ୍ନତା ହିଁ ସମଷ୍ଟିର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ବିଭିନ୍ନ ଜୀବର ସମଷ୍ଟିର ଗନ୍ତାଘର ସ୍ୱରୂପ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ହିରଣ୍ୟଗର୍ଭ କହନ୍ତି । ବିଭିନ୍ନତାର ସମଷ୍ଟି ସୃଷ୍ଟି କରିବାକୁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପ୍ରୟାସକୁ ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବୋଲି ମାନି ନିଆଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କ କୃପା ବିନା ଏହ ବ୍ୟଷ୍ଟି ସମଷ୍ଟି ସୃଷ୍ଟି ଅସୟବ । ଭଗବାନଙ୍କ କୃପା ଲାଭ କରି ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମା ଏହି ଭୂତମୟ ବିଶ୍ୱ ସର୍ଜନା କରିବାରୁ , ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସର୍ବଭୂତମୟ କୁହାଯାଇଛି ବୋଲି ମନେହୁଏ ।

ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ଭଗବାନଙ୍କ ଆଦେଶରେ ଯେପରି ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କଲେ , ଓଡିଆ ଭାଗବତ ଦ୍ୱିତୀୟକ୍ଷନ୍ଧ , ଭୂତମୟ ବିଶ୍ୱ ଆଗରେ ଏହିପରି ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

| ବିଶ୍ୱ ସର୍ଜିଲା ବିଷ୍ଟୁ ତେଜେ | ପୂର୍ବର ପ୍ରାୟ ନାନା ବୀର୍ଯ୍ୟେ 🛘 ୧୩୪ |
|---------------------------|----------------------------------|
| ସେ ପ୍ରଜାପତି ଧର୍ମମତି       | ଯମ ନିୟମେ ଦେଲା ମତି ।। ୧୩୫         |
| ପ୍ରଜା କଲ୍ୟାଣ ଚିନ୍ତାକରି    | ଆତ୍ମାର ହିତ ମନେ ଧରି ।। ୧୩୬        |

ଭଗବାନଙ୍କ ବହିଃ ଅଙ୍ଗଶକ୍ତି ମାୟା ଦ୍ୱାରା ଅଭିଭୂତ ହୋଇ ସାଧାରଣତଃ ଜୀବ ଭଗବାନଙ୍କପ୍ରତି ତ୍ୟାଗପୂତ ସେବା କରିବାପାଇଁ ଚେଷ୍ଟିତ ହେବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ସେବାରେ ବ୍ୟୟ ରହିଥାନ୍ତି । ହରିଭକ୍ତି

\_\_\_\_\_

ଶୁଦ୍ଧୋଦୟ ଶାସ୍ତରେ କୁହାଯାଇଛି ହେ ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତ, ତୃମର ଏ ଦର୍ଶନ ଇନ୍ଦିୟ ସୃଷ୍ଟିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହଉେଛି ଭଗବାନଙ୍କ ରୂପ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ,ସେହିପରି ସର୍ଶ ଇନ୍ଦିୟର ସୃଷ୍ଟିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ , ଭଗବାନଙ୍କ କମନୀୟ ଶରୀର ସର୍ଶ କରିବା ପାଇ , ରସନା ଇୟିୟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ , ଭଗବାନଙ୍କ ଗୁଣଗାନ କରିବା ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ଏ ଜଗତରେ ଏକ ଉପଯୁକ୍ତ ଓ ପ୍ରକୃତ ଭକ୍ତ ମିଳିବା କଷ୍ଟ, କାରଣ ପାୟ ଜୀବଗଣ ଏହି ଇୟିୟମାନଙ୍କ ସୃଷ୍ଟିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କେବଳ ବିଶ୍ୱର ନିକୃଷ୍ଟ ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖିବାପାଇଁ , ରମଣୀରତନର କମନୀୟ ଅଙ୍ଗ ସର୍ଶ ପାଇଁ ଓ ଖାଦ୍ୟ ଅଖାଦ୍ୟ ବିଚାରକ ନ ନେଇ କେବଳ ଆହାର କରିବାପାଇଁ ବୋଲି ବିଚାର କରନ୍ତି । ଏହି ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳ ଇଦ୍ୟିମାନଙ୍କୁ ଶୃଙ୍ଖଳିତ କରି ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ପେମଭକ୍ତି ଓ ତ୍ୟାଗପୃତ ସେବା ପଥରେ ଚାଳିତ କରିବାପାଇଁ ଭାଗବତ ମହାପୁରାଣର ସୃଷ୍ଟି ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଇପାରେ । ଭଗବାନଙ୍କ ଇଚ୍ଛାରେ ଏ ମାୟା ବିଜଡିତ ପାର୍ଥୀବ ଜଗତ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି । ମାୟାର ମୋହ ଜାଲରେ ଛନ୍ଦିହୋଇଥିଲେ ବି , ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ତି ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଓ ତ୍ୟାଗପୂତ ସେବାଭାବରେ ପରିଚାଳିତ ହେବା ଉଚିତ । ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ ପାଇଁ ଜୀବଗଣଙ୍କର ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳ ଇହିୟମାନଙ୍କୁ କେବଳ ନିଜ ଅଧୀନରେ ରଖିବାର ପ୍ରୟାସ ହେବା ଉଚିତ କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କୁ ସମ୍ପର୍ଷ ନିର୍ଜୀବ କରିବାପାଇଁ ନୃହେଁ । କାରଣ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ବିନା ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ, ୟର୍ଶନ ଓ ଗୁଣଗାନ ଅସୟବ । ଭଗବାନଙ୍କ ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପାଳନ କରିବାକୁ ଶୀ ବ୍ରହ୍ମା, ଶୀ ନାରଦ ଓ ଶୀ ବ୍ୟାସଦେବ ଆଦି ମନିଷୀମାନେ ସଚେତନ ରହି ନିଜ ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରି ଚାଲିଲେ । ପରମ୍ପରାକ୍ମେ ଭାଗବତ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରସାର ଲାଭକରି ଜୀବଜଗତର ଅଭ୍ୟୁହାନ ସାଧନ କରି ପାରିବ ।

॥ ଇତି ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣମ୍ ॥

\_\_\_\_\_