# **AL ZEITUNI**

# **QUATRAINS**

Livres I, II et III



Poésie / OR EDITIONS



# DU MEME AUTEUR

A paraître : *Pensées mourides volume 1*, OR EDITIONS, Collection Spiritualité, 2007, OR06.

#### **PRFFACE**

Comment peut-on écrire une préface aux trois premiers livres de quatrains d'Al Zeituni ? La tâche est difficile aussi je me limiterai à dire ce que je peux d'une œuvre dont je ne suis pas certain de maîtriser tous les tenants et les aboutissants. De plus, n'étant qu'un islamophile débutant, je prierais les lecteurs érudits d'excuser les potentielles erreurs de cette préface<sup>1</sup>.

L'islam, la dernière des trois grandes religions monothéistes, a développé, depuis sa fondation, en parallèle des grands courants d'interprétation tels le shiisme et le sunnisme, une tradition de spiritualité généralement dénommée « soufisme ». Cette « tradition » n'est pas structurée comme peut l'être le catholicisme, mais doit, au contraire, être vue comme une traditions, myriade de toutes islamiques. transmises au travers de « tariga » soufies (sortes de congrégations ouvertes aux hommes et aux femmes) originellement crées par des saints de l'islam.

\_

¹ Le lecteur avisé pourra me contacter au travers des éditions OR et je n'hésiterai pas à modifier la préface dans une édition ultérieure de cette œuvre.

multiséculaires. Souvent mais pas touiours<sup>2</sup>, l'enseignement dispensé dans ces tarîga regroupe deux dimensions essentielles : intellectuelle une dimension aui l'appréhension de la science du Coran et des islamiques attachés (comme islamique et la tradition prophétique); dimension spirituelle qui, en plus des cinq prières quotidiennes, a pour but de développer une sensibilité à Dieu et un lien direct entre le disciple et Dieu.

L'utilisation conjointe de son « cœur » et de son intellect fait du soufi un être « du milieu », « équilibré » mais surtout un individu « en progression », d'où le terme de « voie » ou de « chemin » que l'on trouve fréquemment dans les écrits soufis. La dimension du cœur enrichissant la dimension intellectuelle et vice versa, le soufi lève progressivement, au cours de sa vie spirituelle, un certain nombre de « voiles » sur la réalité. Il « voit » ainsi plus clair sur luimême et sur le monde.

Afin d'arriver à cette clairvoyance sur soi, le soufi suit l'enseignement d'un maître qui fait suivre à chaque personne sa propre voie selon ses propres moyens, faisant résonner dans le disciple tout élément de compréhension intellectuelle avec un élément de ressenti spirituel. Ainsi, au travers du maître, le disciple ouvre son cœur à Dieu et construit sa relation « personnelle » à Dieu.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La tarîqa des mourides par exemple est l'une des dernières tarîqa à avoir été créée il y environ un siècle par Cheikh Ahmadou Bamba.

Dieu étant, dans le soufisme, la seule réalité, le soufi, suivant son niveau spirituel, sera par conséguent au cours de sa vie de plus en plus en contact avec Dieu. Il n'est donc plus question, ici, de vouloir « démontrer l'existence de Dieu », dans le monde occidental, d'apprendre à « le sentir » dans toutes les choses du monde, à commencer par le sentir dans soimême. L'obstacle à surmonter pour pouvoir sentir Dieu en soi-même est l'ego du disciple, ego qui doit être maîtrisé par diverses techniques et exercices, afin de s'éclipser pour laisser la place au ressenti de Dieu<sup>3</sup>.

Nous sommes donc avec le soufisme en plein « cœur de l'islam », comme disait Cheikh Bentounès<sup>4</sup>, c'est-à-dire dans le cœur d'une religion monothéiste qui envisage la relation à Dieu comme une relation directe et personnelle entre l'homme religieux et Dieu, ce qui peut apparaître comme le sens originel du mot « foi ». Cette relation n'a pas besoin d'intermédiaires lorsqu'elle est établie, mais elle nécessite tout de même le maître afin qu'elle s'établisse et se développe. Car nombreux et difficiles sont les pièges des chemins spirituels.

Certes, une « révélation » personnelle peut « ouvrir » ce lien direct à Dieu. Dans l'islam, on parlera plutôt d'« inspiration divine », le terme de révélation étant réservé pour la dénomination de

<sup>4</sup> Maître de la confrérie soufie Alawiya.

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Les soufis disent souvent, avec un peu d'amusement, qu'il ne peut y avoir « deux propriétaires dans la même maison ».

la descente du Coran, parole de Dieu, sur le prophète Muhammad.

L'inspiration divine, telle que l'ont reçue de nombreux saints soufis, est un don absolu de Dieu qui vise à mener le disciple vers la voie de sa réalisation.

Les grands soufis de l'histoire du soufisme vont alors d'un maître à l'autre afin de goûter aux différentes lectures et techniques de plusieurs tarîqa<sup>5</sup>. Cette voie est néanmoins réservée, la plupart du temps, aux plus grands et plus talentueux adeptes, ces derniers étant vus comme des élus de Dieu<sup>6</sup> et donc comme des personnes ayant une mission particulière à accomplir.

Ainsi, le soufisme est une façon de vivre plus qu'un ensemble de règles intellectuelles qui, si elles ont leur sens, ne sont qu'une partie de la vie du soufi.

Le lecteur pourra trouver dans ce recueil une vision qui lui est adressée personnellement, en ce sens qu'il lui est possible de considérer ces quatrains comme un matériau à « travailler en lui-même », à « assimiler », comme un ensemble de graines qui ont pour but de germer et de grandir en lui. Il s'agit au cours de ces quatrevingt dix-neuf quatrains d'adresser ces vers à l'être intérieur, de nourrir cette demande, de l'utiliser comme un outil à la transformation

8

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> On pourra encourager le lecteur désirant en savoir plus de se reporter aux ouvrages d'Ibn Arabi, d'Al Ghazali ou de Rûmî.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Certains iront même jusqu'à fonder leur propre tarîqa et donc a « inventer » ou adapter d'autres « techniques » spirituelles.

intérieure du lecteur. Le « symbolisme » de certains quatrains est, dans cette optique, évident, non pour jouer le jeu d'un ésotérisme factice, mais au contraire pour résonner sur les tréfonds de l'être, là où se cache la porte singulière pour aller vers Dieu.

Al Zeituni dit de ces écrits qu'ils sont des écrits de jeunesse. « Meurs avant de mourir » disait le prophète de l'islam Muhammad. Ces quatrains sont, pour le poète, les quatrains de sa naissance à l'islam, de sa naissance à la conscience de Dieu, de sa naissance au fait qu'il n'y ait qu'un seul Dieu. Ce sont les quatrains des premiers voiles levés, inspirés par un don divin.

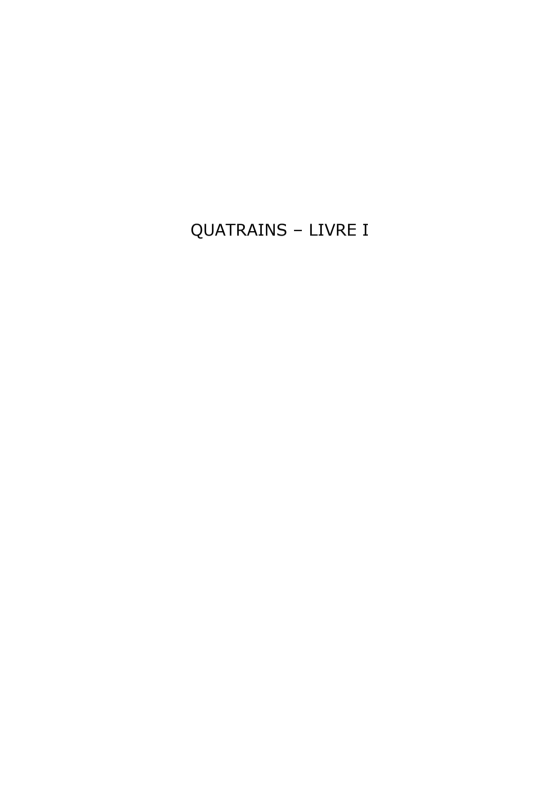
En ce sens, le poète parle à Dieu, mais aussi à l'humanité tout en parlant surtout à luimême; il découvre la substance de l'amour qui n'est que projection humaine de l'Amour divin; il chante les louanges de l'Ami, de l'Amant, du Bien Aimé, autant de noms parmi les plus beaux que l'islam ait donné à Dieu, autant de noms qui résonnent dans les « cœurs qui savent voir ».

Prendre la beauté du monde au travers du poète, prendre en soi les graines de son propre développement intérieur, prendre ce cadeau que nous fait Al Zeituni de ses premiers mois en terre d'islam spirituel, restaurer ce lien direct entre l'individu et Dieu, voilà le programme auquel le poète nous convie. Pour les hommes et les femmes de ce monde, dont certains sont dans une insatisfaction perpétuelle ne pouvant trouver

leur équilibre dans des sociétés trop matérialistes, les quatrains d'Al Zeituni brossent une entrée en islam douce et faite d'amour, amour qui, aujourd'hui autant qu'hier, est d'une indéniable actualité.

Gaston-Norbert Ubrab, Nice, Décembre 2006.

# Au nom d'Allah Le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux



Si par bien un mauvais sort, je quittais une seconde l'aura de l'amour Pour le Bien-Aimé, âme subtile de tous tes jours Je serais alors dans l'ombre de l'éclipse de Dieu Qui, chaque jour, tant de cœurs aveugles entoure.

#### II.

J'ai tant entendu parler les champions de la raison
Je les ai vu s'enliser dans de froides abstractions
Les mots comme les corps sont devenus poussière
Oubliées les vérités d'hier et dissoutes leurs passions

#### III.

Derviche ô ami qui te nourris de Sa lumière Passe ton chemin quand le jaloux te jette une pierre Il envie ta liberté et le vin qui t'enivre Il voudrait tout à coup que tu cesses de vivre

#### IV.

Ma poussière une fois tamisée par le vent des déserts Rejoindra les poussières des rois et des ancêtres Personne ne les regrette à présent, ils se sont dissous Lui m'a fait venir, Il me fera partir aussi

#### V.

L'avant tenait mes pieds dedans la tombe « Meurs avant de mourir » j'aurais dû l'entendre Mais les schémas sont de vieux habits noirs et collants Qui avaient mangé mon cœur devenu suspicieux

#### VI.

O affres de l'angoisse, je vous côtoyais jadis J'aurais pu vous contraindre et vous nier et vous subir

Comme tant de créatures se tourmentant aveuglément

Mais Sa Lumière est venue comme un nectar enivrant

#### VII.

Une pluie de Lumière en plein soir Une Aube de Connaissance au crépuscule Et Zeitoun qui reste là, minuscule et ivre Sans parole pour décrire l'indescriptible

### VIII.

Qui a dit que les anciens étaient sages ? Quelle est cette suffisance que la plupart affichent ? On peut passer une vie sans être sur la Voie Ou comme Ibn Arabi être sage à quatre ans

#### IX.

Mon maître écoute toujours patiemment Il voit les rouages et les schémas figés Souvent il ne dit rien car il ne serait pas compris Des êtres pleins d'opinions sur lui et sur les choses Х.

Ils viennent à moi emplis de conseils et de bonnes intentions Ils voudraient que j'oublie mes délires mystiques Ils me parlent comme si j'étais à plaindre Eux qui malgré leurs béquilles ont tant besoin de Lui

#### XI.

Je fuis la concupiscence de l'âme pour les idoles Je vois dans mon cœur l'étendue de la corruption Qui me rend si lointain des Prophètes et des Saints Je fuis par l'Amour pour l'Echanson et son Vin

#### XII.

Quand je fuyais l'avant, l'avant imprégnait mes actes

Il est là, toujours derrière moi, comme un compagnon

Je lui fais face pour voyager dans ma patrie Pour faire le jour en moi pour Me courber devant Toi

#### XIII.

Je m'incruste dans les plis du temps Ne voulant rien ne pensant rien Je vogue dans l'adoration de l'Echanson Dans la contemplation de Sa lumière

#### XIV.

J'étais esclave du temps Le temps n'existe pas hormis dans ma raison Demain ma poussière se joindra à celle des rois Mon argile servira à d'autres fins

#### XV.

Je craignais la mort et voulais laisser ici bas Des traces matérielles de mes obsessions matérielles Derviche, je suis leur voie et non leur voie Ouvre mes yeux et mon cœur en m'enivrant

#### XVI.

O ciel changeant sous les flots du vent Tu emporteras tout dans des nuages de poussière Indifférent aux hommes, esclaves de leurs mirages,

Que tu vois se succéder, moulés dans l'éternelle argile

#### XVII.

Les vautours cyniques jalousent et envient Leur raison aime les grandes leçons de choses Je m'enivre en restant à distance L'Echanson les a déjà assez fortement condamnés

#### XVIII.

Leur monde est différent du mien Qu'Il pardonne leurs erreurs Comme je me pardonne à moi-même Pour être plus près d'Allah

#### XIX.

Sous le soleil le plus puissant ou la pluie la plus forte

Dans la nuit la plus noire ou dans le jour le plus éclatant

Le Bien-Aimé est toujours à mes côtés Substance de moi-même et de mes liens au monde

#### XX.

Hier j'ai bu ma première coupe J'en fus bouleversé Demain, le vent emportera ma poussière Que puis-je faire sinon boire encore ?

#### XXI.

Chaque coup de vent et c'est un nouveau vol d'insectes Chaque brise odorante et c'est un chant d'oiseaux Chaque instant est le miroir de mon âme Où le chemin à suivre est semé d'embûches

#### XXII.

Je n'emprunte pas les sentiers de la certitude La seule certitude ici bas est Lui Je me ravis des secondes qui passent dans Sa gloire

Sa lumière n'est-elle pas un assez grand phare dans ma nuit ?

# XXIII.

Le parfum de l'Aimée volette autour de moi Le zéphyr de Sa peau est mille enivrements Ce sourire de l'âme qui me La fait voir Quand Elle sert le nectar de Ses ongles nacrés

# XXIV.

O mirages, plus je vous chasse et plus vous changez J'en ai terrassé beaucoup mais vos frères suivent Vous peuplez le chemin vers Lui Mais je vous aime aussi car vous me faites homme

# XXV.

Parfois, je rate une marche du Grand Escalier Je me retrouve plus bas Zeitoun en abîme L'âme froissée a perdu ses repères Puis la marche revient et je Le remercie

# XXVI.

Parole magique chargée d'ambre et de musc Parole inutile et porteuse de faux sens Parole pleine et creuse de Sa présence de lumière Je t'aime ô Verbe, saintes arabesques sur mon Coran

# XXVII.

La lumière du discernement Est comme une pierre précieuse Elle ne s'achète pas mais se révèle Je ne peux forcer Tes portes closes

# XXVIII.

Je laisse le soin à ma Bien-Aimée d'être la source J'abandonne mes désirs progressivement pour Son regard Je La crains et L'aime J'honore Son jardin de roses lorsqu'il m'est ouvert

# XXIX.

Combien le souffle de Son âme est parfumé Combien l'extase est comble dans Sa réalisation Comme l'alchimie est complète dans l'océan de Son amour Je cours comme le ruisseau m'abîmer en Lui!

# XXX.

Que m'importent les bassesses d'autrui et les contingences
La seule contingence est en Lui et par Lui
Dans chaque seconde Il est là et me regarde
Rien que de L'évoquer et les larmes me montent et mes poils se hérissent!

# XXXI.

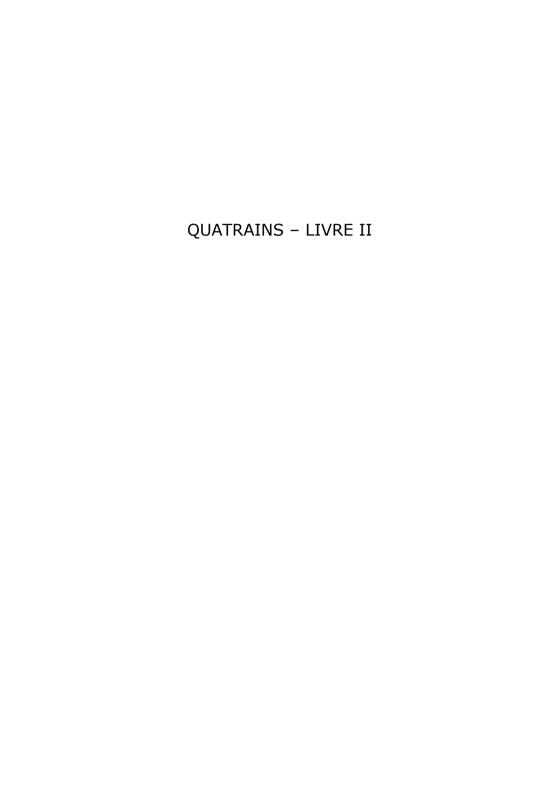
Tout peut changer autour de moi Car tout change toujours et tout plafond finit par s'écrouler Mais il est une chose qui ne changera jamais L'amour pour le Bien-Aimé est de tous temps en tous lieux

# XXXII.

Regarde en toi Zeitoun ta propre corruption Tu es ton premier juge et le Tout Miséricorde est le Seul Souris lorsque tu vois ta propre souillure Aie pitié de toi, travaille pour un de Ses sourires

# XXXIII.

Un jour, ils s'amusent et s'entretiennent comme de vieux amis Le lendemain, leur langue charrie le venin sur l'être adoré Est-ce donc cela le chemin à suivre ? Si je ne les juge pas, j'en tire une leçon



# XXXIV.

Une chose implacable est arrivée
La rencontre avec ta Bien-Aimée sublime
Je pourrais comme eux rechercher l'escalade
mesurable dans les plaisirs
Mais un simple souffle d'Elle et je suis nourri et
les voiles se lèvent

# XXXV.

Quelques secondes suffisent à sentir une personne
Quelques soient ses atours ses actes sont constants
Seuls changent les gens sur la Voie
Les autres ne changent jamais

# XXXVI.

Ils croient pouvoir tout acheter tout s'offrir Ils ne comprennent pas que je sois différent Ils ont cherché à avoir de l'influence sur moi Mais si le Bien-Aimé a déserté leur âme, il habite la mienne

# XXXVII.

Parfois Tu es proche de moi comme l'air que je respire

Parfois Tu t'éloignes et je sens le froid dans mon cœur

Réchauffe-moi encore de Tes ailes lumineuses Tandis que je me prosterne à Tes pieds

# XXXVIII.

Tant de fois, je voulais, tentais et chutais Avant d'atteindre la halte du temps Si souvent le vent du monde me charriait Que j'en oubliais Ton infinie réalité en moi

# XXXIX.

O énergies gaspillées dans mes absences Absences à moi-même cœur aveugle de mes qualités venues de Lui O énergies d'amour je m'abaisse Pour baiser les pieds éternels de mon Bien-Aimé

# XL.

Ambre et musc et parfum d'aurore
Enivré de vos senteurs, je loue la puissance de
Ce Qui Est
Il est là au contact et Son rappel fait frissonner
mon âme
Il sait combien je vise à être tout le temps
présent!

# XLI.

Zeitoun réalise ta chance et vénère-La Ne regarde pas derrière toi les incrédules Tu ne peux les convaincre car tes mots de silence Parlent d'Elle et de ses boucles rousses

# XLII.

J'étais là à rabâcher les idées apprises Que je pensais être ma pensée propre Alors que nulle pensée ne vient de moi Car la moindre invention est de Lui

# XLIII.

O homme vertueux que sais-je de l'avant ? Sinon qu'il m'habite parfois qu'il me possède Je creuse cette lie qui bouillonne en moi Et dont l'éradication ouvre le chemin d'Allah

# XLIV.

Je fais mon chemin dans Son sillon Je bois la pulpe dans Son verre Et me méfie des imposteurs qui prétendent Avoir un cœur pur alors que je ne sens rien

# XLV.

J'ai tant de chemin à parcourir Pour que mon cœur possède une once de Sa pureté Zeitoun toi qui écris mais n'écris pas vraiment Tâche de ne pas te prendre trop au sérieux

# XLVI.

Elle est comme une cascade d'eau vierge La moindre impureté se reflète en Elle Je polis le non moi au dedans Pour que Son visage sublime s'y mire comme dans l'ondée

# XLVII.

Je ne suis point d'Orient ni d'Occident Et je vénère la Lumière sur lumière Je cours ivre et nu après le Bien-Aimé Seule réalité et éternel Amour

# XLVIII.

J'arrivais et ne savais pas qui elle était M'agenouillais et promettais et mendiais Que n'avais-je trouvé Dieu et sa lumière Pour me voir et la voir sans voiles ?

# XLIX.

Les traces d'avant sont en moi Des traces qui ont modelé ma peur Si j'hésite après avoir vu ces traces Mon Bien-Aimé guide-moi L.

Les mots ne te viennent plus comme avant O Zeitoun peut-être deviens-tu sage ! Seul un maître peut enseigner et tu n'en es pas un Tant de soi-disant maîtres ne savent rien d'eux ni de Lui LI.

Derviche apprends donc à te taire Critique-toi au lieu de critiquer les autres Seul l'Amour est ton guide et ta raison d'être Réserve tes louanges pour l'Echanson

# LII.

Je voudrais être un homme intermédiaire Sensible aux effluves de l'alcool Mais seul l'Amour m'enivre Je n'ai nul choix hormis ce chemin

# LIII.

Sans exercice tout n'est que paroles Sans expérience tout n'est que voiles Je cesse de parler et fais Pour qu'il se mire dans mon cœur

# LIV.

O combien je peux remercier Sa Miséricorde!
Car c'est Elle qui me permet de m'amender, de repartir,
Et cela à n'importe quel moment de ma vie.
Car Il pardonne si j'en suis parfois encore incapable.

# LV.

Ne soit pas triste si on a refusé un des présents venant de ton cœur ;

Le Bien-Aimé, lui, l'a accepté.

Seuls les sages se connaissent assez pour profiter d'un conseil ;

Quant aux égarés, ils préfèrent la poursuite stérile des frasques de leur ego.

## LVI.

Il fait reverdir l'herbe dans le jardin du monde Et la lumière en moi s'accorde sur cette pluie bénéfique

- Je crains l'absence de cette pluie et la sécheresse du cœur
- Je crains l'absence du Bien-Aimé et la damnation de cet état

## LVII

Son souffle est partout et toujours Encore faut-il que je sois assez sensible pour le sentir ou avoir été choisi Zeitoun, tu ris quand les bons que tu croises Suivent la pureté de leur cœur en ne le voyant pas en eux-mêmes!

## LVIII.

- Il m'a fait voir le jour et fait contempler Sa grandeur
- Il m'a donné l'intelligence du cœur et de la tête
- O que ne suis-je à jamais Son obligé le plus ridicule
- Comment oublier que ce n'est que par Lui que tout se fait ?

## LIX.

- Mes paroles ne valent rien face aux paroles des prophètes
- Mes avertissements ne valent rien face à des hommes au cœur éteint
- Pourtant je chante Ses louanges alors que le soleil se lève
- Et je les chante encore quand la nuit m'entoure de ses bras

## LX.

Derviche, regarde le lierre qui grimpe à cet arbre Il l'étouffe, le tuera et mourra avec lui Aie une prière pour les créatures-lierre S'ils ne tuent pas un autre, ils sont leur propre victime

## LXI.

Gloire à celui qui fait naître les cœurs Quel que soit leur âge, les cœurs sont souvent verts Il arrive que certains soient noirs, d'autres piqués Mais gloire à lui quand il les fait mûrir sous sa lumière!

## LXII.

- O Créateur des mondes, pardonne à celui qui accuse et ment
- Il n'a pas assez d'intelligence pour assumer ses faits et gestes
- Toi qui dispenses l'intelligence du cœur comme une grâce
- Tu montres le chemin de Tes attributs glorieux à certains seulement

## LXIII.

Les moralistes ont toujours été des hypocrites Qui lisent aux autres une morale des choses bien littérale

Ils se présentent toujours comme des « défenseurs » purs

Mais leurs « combats légitimes » ne sont que des jugements

## LXIV.

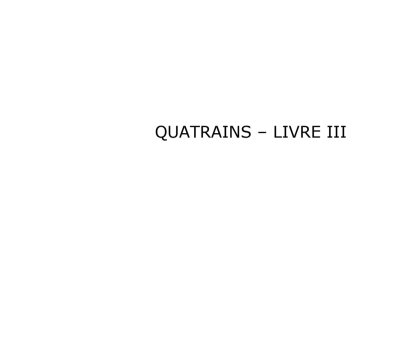
Qui doute quand je fais un acte tendancieux ? Je disais que je douterais plus tard Mais qui me disait qu'il y aurait un plus tard ? Je ne suis rien et mes lendemains sont poussière

## LXV.

Autrefois, je fus un orgueilleux qui n'avait foi qu'en lui-même
Je voulais me construire une vie, un destin
Quelques secondes d'attention sur le monde
Il me montra combien est fausse cette illusion de maîtriser les choses

## LXVI.

Le destin est la volonté de Celui qui maintient toute chose J'écoute le monde dans et en dehors de moi Et reconnais la puissance de l'Amour Je suis dans Lui et par Lui et rien n'y changera



## LXVII.

L'extérieur est nécessaire pour les rites L'intérieur est nécessaire pour la Voie Si je ne cultive pas l'intérieur, mon cœur sera sec Si je ne cultive pas l'extérieur, je risque de me tromper d'intérieur

## LXVIII.

Jadis Zeitoun tu avais de la peine pour les mauvais Remercie-Le de ne pas en être Remercie-Le de veiller toi-même à n'en être point Et remercie-Le de t'éclairer sur ceux qui en sont

# LXIX.

Au lieu de nier, je dis que je ne sais pas Au lieu d'affirmer, je dis que je ne sais pas Seul le Très Connaissant sait Le savoir des hommes n'est que miettes de miettes

## LXX.

- Je cherche les cœurs purs comme des fruits d'amour
- Je cherche la guidance dans la lumière du Lumineux
- Et si je ne vois pas mon Bien-Aimé, je sais qu'Il est devant moi
- Dans tous ces cœurs qui rayonnent de pureté

## LXXI.

Zeitoun, invoque le cœur de ton Bien-Aimé Maître Il te dévoile des merveilles, ouvre des portes par dizaines

L'ivresse te saisit alors et tu te répands en grâces Car Celui Qui Ouvre Les Yeux t'éclaire de Sa lumière

## LXXII.

Je me souviens de Lui et les expériences fâcheuses deviennent belles Se montrant dans toutes leurs facettes alternatives Révélant des trésors d'enseignements Sur moi et sur le monde comme une eau troublée s'éclaire

## LXXIII.

- Tu voudrais enfermer le Bien-Aimé dans ce cadre minuscule de la raison
- Tu voudrais contraindre les interprétations des Textes
- Tu voudrais maîtriser les dogmes pour en faire des opinions
- Mais l'homme religieux est libre dans son ivresse

## LXXIV.

O dénégateurs de tous temps et de tous lieux Vous voudriez qu'Allâh fût un concept, une idée que vous puissiez manipuler Mais si vous arriviez un jour sur Ses rives divines Vous verriez que votre verre ne peut contenir l'Océan

## LXXV.

Même si les hommes d'aujourd'hui ont bien des défauts nouveaux

Je loue le Très-Haut que le Bien-Aimé soit toujours au centre de leurs préoccupations Car quelque soit la manière dont ils en parlent Il est merveilleux qu'ils en parlent autant

## LXXVI.

Zeitoun, prosterne-toi devant tes maîtres Devant les prophètes dont le modèle est immense Devant Rûmî, Saadi, Hafiz et bien d'autres saints Toi le misérable atome gorgé de Sa lumière

## LXXVII.

O maigres mots que j'étale comme des offrandes misérables Dieu sait que je ne veux pas donner de leçons Je ne veux qu'aider et témoigner de ma soumission

A Ses désirs pourvu qu'Il reste présent

## LXXVIII.

Plus j'en sais et plus je me tais Je me souviens de cette époque où je croyais tout savoir Loué soit-Il d'avoir éclairé mon cœur embrumé Ma nature changée loue les mots utiles et le silence

## LXXIX.

Ta grâce éclaire tous les recoins du monde A chaque instant un éclair de Toi surgit et m'illumine Qu'il serait naïf de penser que je pense Je Te dois d'être là et de Te vénérer

## LXXX.

Elle est là auprès de moi et détricote Les nœuds des cœurs qui ont oublié qu'ils ont un cœur Les fils des mots qui se tournent à l'envers Elle me ravit et à Ses pieds je me prosterne

## LXXXI.

Chacun dit le monde mais il ne parle que de lui Comment les dénégateurs verraient-ils la différence ? Ceux qui n'ont pas de cœur imaginent cet état comme normal Puissent-ils être guidés par le Bien-Aimé!

## LXXXII.

Une légende dit que lire est un acte
Je sais que quand je lis ou écoute, je ne regarde
qu'un miroir
Les livres révélés doivent être lus par des cœurs
tempérés
Pour y voir la grâce et la beauté du Très-Haut

## LXXXIII.

Puissé-je ne point m'attarder à écouter les aboiements

Des insensibles à la beauté de la Bien-Aimée Elle qui trône éternellement au sein même de toute chose

Douce et délicate comme la Rose du Jardin

## LXXXIV.

J'ai déversé tant de sentiments en pure perte Dans ma vie de créature lourde et fardée de ma raison

Zeitoun tu es tout petit et léger comme une plume

Soumis aux respirations et frémissements du moindre de Ses désirs

## LXXXV.

- A chaque instant sonne l'heure de Ta gloire O Ami, combien Tu me manques quand Tu te caches!
- Rien que d'évoquer Ton absence et frissons et larmes me viennent
- Je loue Ta présence radieuse tissée au sein de la surdité des insensibles

## LXXXVI.

- Je vois les enfants de l'époque et les enfants de l'avant
- Ils sont endormis par ce trop plein d'images non pérennes
- Leur âme éternelle souffre de cet attachement aux mirages du présent
- Je prie pour qu'ils trouvent leur vrai Père et se soumettent à Sa miséricorde

## LXXXVII.

Sans le mal, je ne pourrais être bon
Sans l'obscurité de l'Esprit, la lumière du BienAimé ne pourrait me toucher
Tout en moi est intention et action,
perfectionnement
Car c'est mon devoir que de choisir bien pour
aller vers Lui

## LXXXVIII.

O combien Sa puissance est grande Combien est grand le plaisir de vivre sous Son aile Combien chaque lumière envoyée de Lui est louable J'aime mon Bien-Aimé plus que tous les trésors

# LXXXIX.

Les créatures qui ont une opinion croient que c'est la vérité
Celles qui pensent trop méprisent le ressenti
Celles qui ressentent confondent souvent présent et passé
Que de chemins de certitudes pour s'égarer!

# XC

O Bien-Aimé, combien sont subtils tes stratagèmes ! Tes filets emprisonnent les égarés Et ils emprisonnent ceux qui refusent d'être Tes égarés Seule Tes lumières d'Amour nous libèrent de tels pièges

# XCI.

Zeitoun, arrange-toi pour faire le bien Aligne-toi sur la substance des noms du Bien-Aimé Quand tu accomplis quelque chose, prie et remercie Tu ne fais rien toi-même ni n'arrive à rien sans Son aide

# XCII.

O Verbe guérisseur et créateur Tu es aussi Verbe qui blesse et qui détruit Fasse que l'Amour entre dans mes mots afin qu'ils guérissent Les âmes bonnes qui ont trop longtemps souffert

# XCIII.

- Combien est grande la puissance et la contrainte du Bien-Aimé!
- Si forte que les aveugles croient qu'ils voient Si forte que les muets voudraient t'apprendre à parler
- Crains le Très-Haut et soit humble si tu vois et parles

# XCIV.

Zeitoun, tu te découvres chaque jour de si lourds péchés

Certains sont si anciens qu'ils avaient fui en toi D'autres sont récents mais tu ne pouvais les voir Avant de retourner à la poussière, repens-toi!

# XCV.

Zeitoun, vois ces frères humains se déchirer
Ils ont oublié qu'ils étaient frères, rongés par leur
ego
Ils sont des êtres incomplets, polarisés, des
caricatures
Les reflets les uns des autres, toi tu es à côté

# XCVI.

Je me disais chercheur mais cherchais-je vraiment ?

Je me disais érudit mais que savais-je au juste ?

Les sages se taisent car leurs vérités sont trop dures à entendre

Pour les oreilles bouchées des passionnés de leur

nafs

# XCVII.

En moi brille un diamant, le dikhr
En moi n'est qu'une soumission, la soumission au
Bien-Aimé
Avant de rejoindre l'autre monde, avant que ma
glaise ne devienne poussière
Je veux crier dans le silence ma Joie et mon
Amour

# XCVIII.

Ils construisent des modèles où tous les hommes sont identiques

Mais Dieu a fait les hommes différents

C'est du malheur de vouloir entrer ou faire entrer dans un modèle

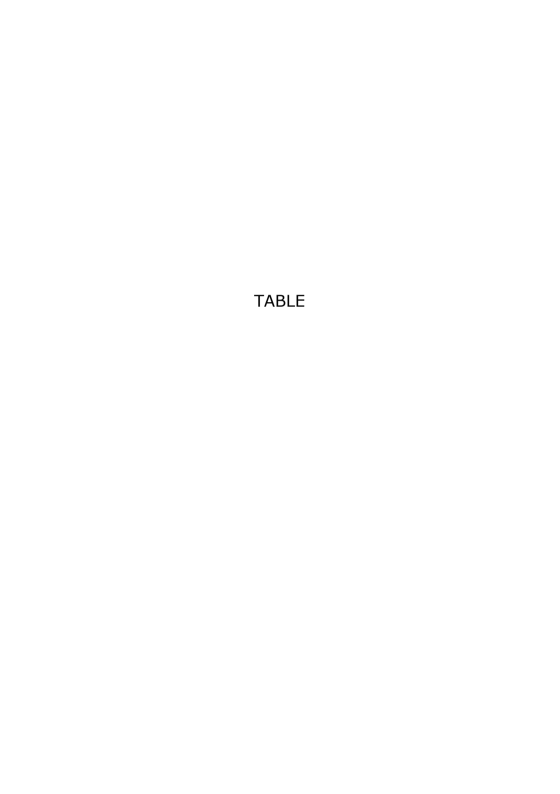
Que viennent la mécréance et l'oubli de l'Amour

# XCIX.

Allâh, Toi le Créateur de toutes choses, Toi le Juste

Fasse que ces mots soient un dikhr aux diverses stations

Egrené sur le rythme de mon Amour pour Toi Et de ma petitesse comblée de Tes bienfaits!



| Preface             | 5  |
|---------------------|----|
| QUATRAINS - LIVRE I | 13 |
| I                   | 15 |
| II                  |    |
| III                 |    |
| IV                  | 18 |
| V                   | 19 |
| VI                  | 20 |
| VII                 | 21 |
| VIII                | 22 |
| IX                  | 23 |
| X                   | 24 |
| XI                  | 25 |
| XII                 | 26 |
| XIII                | 27 |
| XIV                 | _  |
| XV                  | 29 |
| XVI                 | 30 |
| XVII                | 31 |
| XVIII               | 32 |
| XIX                 | 33 |
| XX                  | 34 |
| XXI                 | 35 |
| XXII                |    |
| XXIII               |    |
| XXIV                | 38 |
| XXV                 |    |
| XXVI                | 40 |

| XXVII                | . 41 |
|----------------------|------|
| XXVIII               | . 42 |
| XXIX                 | . 43 |
| XXX                  | . 44 |
| XXXI                 | . 45 |
| XXXII                | . 46 |
| XXXIII               |      |
| QUATRAINS - LIVRE II | . 49 |
| XXXIV                | . 51 |
| XXXV                 |      |
| XXXVI.               |      |
| XXXVII               |      |
| XXXVIII.             | _    |
| XXXIX.               |      |
| XL                   |      |
| XLI.                 |      |
| XLII.                | . 59 |
| XLIII                | . 60 |
| XLIV                 |      |
| XLV                  |      |
| XLVI.                |      |
| XLVII                |      |
| XLVIII               | . 65 |
| XLIX.                | . 66 |
| L                    | . 67 |
| LI.                  | . 68 |
| LII                  | . 69 |
| LIII                 |      |
| LIV                  |      |
|                      |      |
| LVI.                 |      |
| LVII                 |      |
| LVIII                |      |

| LIX                   | 76  |
|-----------------------|-----|
| LX                    | 77  |
| LXI                   | 78  |
| LXII                  | 79  |
| LXIII                 | 80  |
| LXIV                  | 81  |
| LXV                   | 82  |
| LXVI                  | 83  |
| QUATRAINS - LIVRE III | 85  |
| LXVII                 | 87  |
| LXVIII                | 88  |
| LXIX                  | 89  |
| LXX                   | 90  |
| LXXI                  | 91  |
| LXXII                 | 92  |
| LXXIII                |     |
| LXXIV                 | 94  |
| LXXV                  | 95  |
| LXXVI                 | 96  |
| LXXVII.               | 97  |
| LXXVIII               | 98  |
| LXXIX                 | 99  |
| LXXX                  | 100 |
| LXXXI                 | 101 |
| LXXXII                | 102 |
| LXXXIII               | 103 |
| LXXXIV                | 104 |
| LXXXV                 | 105 |
| LXXXVI                | 106 |
| LXXXVII               | 107 |
| LXXXVIII              | 108 |
| LXXXIX                | 109 |
| XC                    | 110 |

| XCI    | 111 |
|--------|-----|
| XCII   | 112 |
| XCIII  | 113 |
| XCIV   | 114 |
| XCV    | 115 |
| XCVI   | 116 |
| XCVII  |     |
| XCVIII | 118 |
| XCIX   | 119 |
| TABLE  | 121 |