

# භාරතය තුල වයලීනයේ විකාශනය



නම - කේ.පී.තරුෂි නෙත්මිණි

ලියාපදිංචි අංකය - MU/20/140

විෂය - කර්ණාටක සංගීතය වයලින්

විෂය අංකය - MUSI 31122

අධායන වර්ෂය - 2019/2020 දෙවන වන වසර

දේශකවරයාගේ නම - ආචාර්ය නෙලුම් සතීකර රත්නපාල

## හැඳින්වීම

දකුණු ආසියාවේ පිහිටි විශාල රටක් ලෙස ඉන්දියාව අපට හැඳින්විය හැකි ය. එකිනෙකට සමීප සබඳතාවක් ඉන්දියාවත් ලංකාවත් අතර පවතින බව අතීතයේ පටන් අද දක්වාම අප දන්නා කරුණු තුළින් මනා ලෙස පසක් වේ. අද අප රට තුළ පවතින බුදු දහම ද මෙරටට රැගෙන එනු ලැබුවේ ඉන්දියාව තුළිනි. බුදු දහමත් සමඟ මෙරටට පැමිණි සංස්කෘතිකාංග බොහෝමයක් ලංකාවාසීන් විසින් වැලඳ ගත්තේය. ලංකාව තුළ රජකම් කළ ඇතැම් අතීත රජවරුන් තම අගමෙහෙසිය ලෙස තෝරා ගත්තේ ද ඉන්දියානු කුමාරිකාවන් ය. රාජා පාලනය මෙන්ම වෙළෙඳ ගනුදෙනු ද මෙම මිතු රාජායන් දෙක අතර සිදු වුණි.

නූර්ති, නාඩගම් මෙරටට පැමිණියේ ද, ඉන්දියාව තුළින් වන අතර නූර්ති සදහා උතුරු ඉන්දියානු සංගීත ආභාෂය ද, නාඩගම් සදහා දකුණු ඉන්දියානු සංගීත ආභාෂය ද, ලැබුණි. පළමුව මෙරටට නාඩගම් සම්පුදාය ආගමනය වූ අතර පසුව නූර්ති සම්පුදාය ආගමනය වූ බවත් කර්ණාටක හෙවත් දකුණු ඉන්දීය වර්ණම්වල ආභාෂය මෙරට වන්නම් සදහා ලැබී ඇති බවත් අතීත ජනපුවාදවලත් පොත්පත් වලත් සදහන් වේ. තව ද, මහනුවර යුගයේ කවිකාර මඩුව තුළ වන්නම් ගායනා කර පසුව රඟ දක්වා ඇති බවද පැවසේ. මෙරටට මෙසේ ආගමනය වුණු නාඩගම්, නූර්ති, වන්නම් යන ශෛලීන් ලාංකීය සංගීත සංස්කෘතිය තුළට වර්ධනය වෙමින් අද දක්වාම පැමිණ ඇත. ඈත අතීතයකට දිව යන මෙම සංගීත ශෛලියෙන් ගේ ආභාෂය පමණක් නොව ඉන්දියානු සංගීතයේ ආභාෂය ලාංකීය සංගීත සම්පුදායට ලැබී ඇති බවට සාක්ෂියක් වනුයේ මෙරට මුල් යුගයෙහි චිතුපට සංගීත ක්ෂේතුය යි.

එනම් මෙරට චිතුපට සංගීතය සඳහා ඉන්දියානු ආභාෂය ලැබී ඇති බවට ද අතීත විමර්ශන තුළින් දැකගත හැකිය. සිංහල සිනමාව උපත ලැබුවේ දකුණු ඉන්දියානු දෙමළ චිතුාගාර මත පදනම් වුනු වාණිජ චිතුපට කර්මාන්ත පද්ධතියෙනි. නළුවන් රචකයන් අධාාක්ෂක අධාාක්ෂකවරුන් කැමරාකරු සංගීත නැහැ ආදී ශී ලංකාවේ චිතුපට කලාකරුවන් කලා කරුවන් පුහුණු කරනු ලැබුවේ ද ලැබුවේද තාක්ෂණිකව හා කලාත්මක ව ඉදිරියෙන් සිටි ඔවුන්ගේ දකුණු ඉන්දියානු සහකරුවන්ය. විශේෂයෙන්ම ශීු ලාංකික චිතුපට කර්මාන්තය ඉහළ දක්ෂතා සහිත කලාත්මක හා තාක්ෂණික කණ්ඩායමක් සහිතව වර්ධනය කරන විට තාක්ෂණිකව දියුණු දකුණු ඉන්දීය අධාක්ෂකවරු, කැමරා ශිල්පීන්, සංස්කරණ ශිල්පීන්, හා සැළසුම් කරුවන් වඩාත්ම තීරණාත්මක භූමිකාව ඉෂ්ට කළ බවත් වාර්තා සහ තොරතුරු මගින් හෙළිවෙයි. මෙලෙසින් 1947 දී ආරම්භ වූ ශීූ ලාංකේය සිනමාවේ මුල් දශකය තුළ තිරගත කෙරෙනු බොහෝ චිතුපට නිෂ්පාදනය කෙරෙනුයේ දකුණු ඉන්දියාවේ බැවින්, එවකට එහි පැවති සිනමා සංස්කෘතිය එම නිර්මාණ වලට පුබලව බලපෑවේය. බොහෝ අධාක්ෂකවරුන් දකුණු ඉන්දියාවෙන් පැමිණි අය වීමත් සෑම විටම පාහේ ගීත ගායනය හා නැටුම් අඩංගු වූ එම චිතුපටවල පුබල ව ඉස්මතු වන වේදිකා නාටාහනුසාරී අංග ලක්ෂණ මගින් සිනමාරූපී ගුණය යටපත් කෙරී පැවතුන බවටත් විවේචන එදා සිටම තිබුණු බවට තොරතුරු වාර්තා වේ. මුල් යුගයේ ලාංකේය චිතුපට ගීත තුළින් ඉන්දියානු ගීතානුසාරයන්ගේ සෙවනැල්ල ද පිළිබිඹු වුණි. එනම් ලාංකීය මුල් යුගයේ චිතුපට ගීත සඳහා ඉන්දියානු ගීතවල තනු නිර්මාණයන් උකහා ගෙන ඇති බව පැරණි චිතුපට ගීතවලට සවන් දීමේදී හැඟෙන කරුණකි.

උත්තර භාරතීය හෙවත් හින්දුස්තානී සංගීතය මෙරර පාසල් පද්ධතිය තුළ මෙන්ම සංගීතය හදාරන බොහෝ දෙනා අතර ද, මෑත කාලය වන විට ජනපුිය ව පවති. නමුත් දක්ෂිණ භාරතීය හෙවත් කර්ණාටක සංගීතය එතරම් විශාල පිරිසක් අතර ජනපුිය නොවුන ද, බොහෝ දෙමළ ජනයා අතර ජනපුියව පවතිනුයේ මෙම කර්ණාටක සංගීතය යි. එය එසේ වුවද සංගීතය ඇලුම් කරන්නන් අතර ඉතාමත් ම ජනපුිය සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස වයලීනය හැදින්විය හැකිය.

සංගීත ක්ෂේතුය තුළ දී පමණක් නොව පාසල් පද්ධතිය තුළ ද, වයලීනයට සුවිශේෂී ස්ථානයක් හිමි වන අතර වයලීනය යනු එදා මෙදා තුර බොහෝ සෙයින් ජනපුිය වූ සංගීත භාණ්ඩයකි. මුල් කාලයේ සිට ම වයලීනයට හිමි වුයේ විශේෂ ස්ථානයකි.

ඕනෑම දෙයකට ඕනෑම පුද්ගලයෙකුට ඉතිහාසයක් ඇත. එසේම සංගීත භාණ්ඩයකට ද, එම කරුණ පොදු ය. එනම් ඕනෑම සංගීත භාණ්ඩයක් අද පවතින තත්ත්වයට පත්වනුයේ අතීතයේ සිටම වෙනස් වීම් වලට භාජනය වෙමිනි. වයලීනයට ද, එම කරුණ පොදු ය. එනම් වයලීනයට ද, ගැඹුරු ඉතිහාසයක මූල පද්ධතියක් ඇත. අතීතයේ තිබූ වයලීනය කුම කුමයෙන් වෙනස් වීම් වලට භාජනය වෙමින් වර්තමාන වයලීනය බිහි වී ඇත. මුල් අවදියේ තිබූ වයලීනය වර්තමාන වයලීනයට වඩා බොහෝ සෙයින් වෙනස් ආකාරයෙන් තිබූ බවට අතීත කරුණු තුළින් අනාවරණය වේ. "බේලා" හෙවත් වයලීනය විදේශීය භාණ්ඩයකි. වයලීනය කවරෙකු විසින් කිනම් කාල වකවානුවක දී නිර්මාණය කළා ද, යන්න පිළිබඳ නිශ්චිත තොරතුරක් නොමැත. නමුත් මෙය අතීත විමර්ශනයවලට අනුව 16 වන සියවසෙහි මැද භාගයෙන් පසුව කාල වකවානුව තුළ දී වාවහාරයේ පවතින සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස දැක ගත හැකිය. මේ ආකාරයට කුමකුමයෙන් වාාප්ත වූ වයලීනයෙහි ආරම්භය පිළිබඳව පවතින්නා වූ මතවාද රාශියක් දැක ගත හැකිය. එනම්,

• කිු.ව 5000 දී පමණ රාවතා රජුන් විසින් එක් තතක් සහිත සංගීත භාණ්ඩයක් සොයා ගනු ලැබූ බව අතීත මූලාශු තුළ දක්නට ලැබේ. තව ද, එය "ගජ්" හෙවත් අලුව මගින් වාදනය කළ බවත් එහි සදහන් ය. එමෙන් ම එක් තතක් පමණක් සහිත මෙම සංගීත භාණ්ඩය එකල "රාවණ වීණා" නමින් හැදින්විය. එපමණක් නොව එය 11 වැනි සියවසේ දී භාරතය හරහා පර්සියාව, අරාබිය සහ ස්පාඤ්ඤය පසු කරමින් යුරෝපයට පැමිණි බවත් එසේ පැමිණීමෙන් පසුව එකී ස්වරූපයට අනුව වයලීනය නිර්මාණය වන්නට ඇති බවත් අතීත් මතයක් පවතී.



රාවණ වීණාව

- තව ද, වයලීනය යුරෝපයේ ම නිර්මාණය වී ලොව පුරා පැතිරුණා යැයි ද, මතයක් පවතී. එනම් ඉතාලියේ බුසියා නම් පුදේශයෙන් වයලීනය සොයා ගන්නට ඇතැයි විශ්වාසයක් ද, ඇත. 1535 දී ඉතාලියෙහි මැඩෝනා ඩි විරොකොලීගේ කුසලානය සදහා ද, වයලින්, වියෝලා, චෙලෝ වාදනය කරන රූපක් යොදා ගෙන තිබුණි.
- තව ද, 16 වැනි යුරෝපය පුරා වහාප්තව පැවති මෙන්ම පුචලිතව පැවති සංගීත භාණ්ඩයක් වූ " රබාබ්" නම් සංගීත භාණ්ඩය සමානකමක් දක්වන "රොබෙක්" නම් සංගීත භාණ්ඩයට අනුරූපව එම සියවසේ මැද භාගයේ දී "වයෝලා" නමින් වාද්‍ය භාණ්ඩයක් සොයා ගත් බව අතීත තොරතුරු විමර්ශන තුළ දී දැකගත හැකිය. එමෙන් ම මෙම වයෝලා නැමති සංගීත භාණ්ඩය තත් සයකින් යුක්ත වේ. තව ද, අතීත තොරතුරු තුළ දී රබාබ් නැමැති සංගීත භාණ්ඩය පිළිබඳ පැහැදිලි තොරතුරු දක්නට නොලැබේ. එහි දී එම යුගයේ දී ම වයෝලා නම් මෙම සංගීත භාණ්ඩයට අනුකූලව වයලීනය සකසා ගත් බව මෙම මතයට අනුව පැවසේ. තවද මෙකී මතයට අනුව මුල් කාලයේ දී රොබෙක් වාද්‍ය භාණ්ඩයට අනුකූලව වයෝලා නම් සංගීත භාණ්ඩය සහයාගත් අතර එහිදී එම වයෝලා නම් සංගීත භාණ්ඩය ආභාෂයට ගනිමින් වයලීනය එම යුගයේ දී ම නිර්මාණය වූ බව එහි සඳහන් වේ. එමෙන් ම "වාගේෂියා" සහ "ලොම්බර්ඩ්" නම් ස්ථාන දෙකෙහි දී "ලූට" නම් තත් සයකින් යුක්ත සංගීත භාණ්ඩයක් නිර්මාණය කර ඇත. එහි දී එම "ලූට්" නම් සංගීත භාණ්ඩය නිර්මාණය කිරීමේ පුසිද්ධිය දැරූ "ටිෆේන් බුැකර්ස්" නම් වංශයක ලොම්බර්ඩ්හි විසූ " ගැස්පේරෝ ඩි-සේලෝ" නම් සංගීතඥයා විසින් දහවැනි සියවසේ දී සැමට පුථමයෙන් ම " වයෝලීනය" නම් සංගීත භාණ්ඩය සොයා ගත් බවට ද, මතයක් පවති.
- මුල් කාලයේ දී වයලීනයට තත් 03 ක් පමණක් තිබූ බවට පැවසේ. 16 වන සියවසේ දී ඉතාලි භාෂාවෙන් සහ පුංශ භාෂාවෙන් "වයලිනෝ" ලෙස හැදින්වේ. වර්ෂ 1556 ලියෝන්හි ජම්බේ ද ගර් විසින් රචිත "එපිටෝම් සංගීත" ගුන්ථයේ වයලීනය සුසර කරන හා වාහය ගැන සදහන් ව ඇත.

- මේ කාලය වන විට වයලීනය ලොව පුරා පැතිර ඇත. මුල් කාලයේ යුරෝපයේ වංශවත් පවුල් කිහිපයක් අතර පමණක් තිබූ බව පැවසේ.
- වර්ෂ 1560 දී නව වන චාල්ස් රජු විසින් "ඇන්ඩුයා අමාටි" නම් පුද්ගලයාට වයලින් 24 ක් සැදීමට නියෝග කර ඇති බව පැවසේ. දැනට ලොව ඇති පැරණිතම වයලීනය ලෙස හදුන්වන්නේ 09 වන චාල්ස් රජුගේ වයලීනය යි.

මේ ආකාරයට විවිධ මතිමතාන්තර රාශියකට හිමිකම් කියන වයලීනය පිළිබඳ ව එසේත් නැතිනම් වයලීනයෙහි නිර්මාණය පිළිබඳ නිරවුල් මෙන්ම පැහැදිලි තොරතුරක් අපට දැක ගත නොහැකිය. විවිධ වූ බාධකවලට ගොදුරු වෙමින් වර්තමානය වන විට භාවිත කර්න්නා වූ මෙම වයලීනය නිර්මාණය වී තිබේ.

වයලීනයෙහි විකාශය තවත් පුළුල් ලෙස අධානය කළහොත්,

භරතයෙහි වසර 2000 කට පමණ පෙර අලුවකින් වාදනය කළා යැයි පැවසෙන සංගීත භාණ්ඩයක් තිබූ බව "එන්ගල්" නැමැත්තා පවසා තිබේ. මුල් කාලයේ දී සහය වාදන භාණ්ඩයක් ලෙස පැවතිය ද, පසුව ඒකල වාදා භාණ්ඩයක් බවට වයලීනය පත් විය. අතීතයේ දී ගායනය මුල් වුව ද, කාලයත් සමග වාදනය පුමුබ වීමත් සහ ගායනට සහය වාදන් භාණ්ඩයක් ලෙස භාවිතා විය. කලා සංගීතයෙහි දුනු සංගීත වාදා භාණ්ඩයක් පිළිගන්නා තුරු හින්දුස්තානි සංගීතය හා කර්ණාටක සංගීතය යන සංගීත පද්ධති දෙකෙහිම ගායනයේ සහයට යොදා ගත්තේ වීණාවයි. පසුව වීණාව වෙනුවට වයලීනය අර්ධ වශයෙන් ආදේශ වූ අතර වයලීනය ඒකල සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස ද, යොදා ගැණින.

වුැවන්කෝට්හි රජු වූ ස්වාති තිරුතාල් රජු ඔහුගේ අස්ථාන විද්වාන් ලෙස එසේත් නැතිනම් මාළිගාවෙහි සංගීතවේදියා ලෙස සේවය කලේ වඩිවේලු නම් සංගීතඥයාය. රජු මොහුට වාදනයන් කිරීමට උනන්දු කරවූ අතර වර්ෂ 1839 දී වඩිවේලු හට ඇත් දළ වයලීනයක් ද, පිරිනමා ඇත. කලක් යත්ම "තන්ජාවූර් ශිවරාම කිෂ්ණ අයියර්, අන්නස්වාමි ශාස්ත්‍රී" යන අය වයලින් වාදනයට පෙළඹිණ. අතීතයේ දී පර්සියාවේ අරාබියේ වෙළදුන් විවිධ හේතූන් මත හා භාරතයට පැමිණි අතර එකල "රාවනලින්" නම් වාදකයක් ද, තිබී ඇත. එය "රබනි, රබනෝ" වැනි නම් වලින් හදුන්වා ඇත. විදේශීකයන් මෙම වයලීනයෙහි අපූර්වත්වය දැක 07 වන සියවසේ හෝ ඊට පෙර ඔවුන්ගේ රටට මෙය රැගෙන ගොස් ඇති බව පැවසේ. පසුව එහි සුලු සුලු වෙනස්කම් සිදුකරමින් එය "රබනමු, රබානි" ලෙස එම රටවල පුචලිත විය. පර්සියානු භූ විදාහඥ "ඉබන් කුරනාග් බින්" මෙම වාදා භාණ්ඩය වාදනයට උපදෙස් ලබා දී ඇති අතර කාලයත් සමග මෙය සමස්ත යුරෝපය පුරාම වහාප්ත විය. මෙම කාලයට සමගාමීව ඉස්ලාමීය ආගම් තුළ රබාග් නම් උපකාරණයක් පැවති බව ද, මතයක් පවතී. යුරෝපයේ 09 වන සියවස තුළ දී අලුවකින් වාදනය කල වාදා භාණ්ඩය ලෙව පර්සියානු අධිරාජනයේ "ලීරා" නම් උපකරණයක් ද, තිබී ඇත.

11 වන හා 12 වන සියවස්වල අලුවක් සහිත වාදා භාණ්ඩයක් ලබා දීමට යුරෝපීය ලේඛකයන්ට සිදු විය. එම අවස්ථාවේ දී ඔවුන් "ෆිඩ්ල්" සහ "ලීරා" නම් සංගීත භාණ්ඩ ලබා දී තිබේ. එයත් සමග ම රබාබ් නම් සංගීත භාණ්ඩය අයිබීරියානු අර්ධද්වීපයට ඇතුළත් වී තිබී ඇති අතර පසු කලෙක මෙම වදා භාණ්ඩ දෙවර්ගයම යුරෝපයෙහි වාාප්ත විය. වයලීනය 16 වැනි සියවසෙහි උතුරු ඉතාලියෙහි "බුසියා" නම් ස්ථානයෙන් සොයා ගැණින. පුනරුද සමයෙහි තත් වාදා භාණ්ඩ නිෂ්පාදනය කළ වියෝලාද ගැම්බා, ලීරා ලිරෝන්, වියෝලටා, වියෝලාද යන අය විශාරදවරුන් ලෙස හැදින්විය හැකිය. වර්ෂ 1530 දී වයලීනය යන නම බුසියන් ලේකනවල තිබී ඇත. වියෝලාද බුැසියෝ, රබාබ් ලීරාද බුැසියෝ නම් වාදා භාණ්ඩවලින් " වයලීනය" නිෂ්පාදනය කලා යැයි භාරතීය ඉතිහාසය තුළ දැක්වේ. "කිමෝනා" නම් පුදේශයට අයත් "ඇම්බියම් ආමටි" නැමති පුද්ගලයා අතීතයේ දී වයලීනයක් නිර්මාණය කර ඇති අතර "එපිටෝ ටුසික්" නම් ගුන්ථයෙහි ඒ පිළිබඳ ව සදහන් ව ඇත. එමෙන්ම ඔහු විශිෂ්ට ලූට් උපකාරණ නිෂ්පාදකයෙකු ලෙස ද, හැදින්විය හැකිය.

අතීත තොරතුරු වලට අනුව බුසියන් වයලින් වහාපාරිකයින් දරුණු වසංගතයකට වැළදී මිය යාමත් සමග ඔවුන්ගේ වහාපාරය නතර විය. පසුව කිමෝනා වහාපාරය පුබල තත්වයකට පත් වී නිවැරදි මිනුම් සහිත එකම මෝස්තරය යොදා වයලීන් නිර්මාණය කිරීම පටන් ගත් අතර පසු කලෙක නොකලස්වාන්ගේ ශිෂායෙකු වන ඇන්ටෝනියස් ටුැවිනේසියස්ගේ විසින් චේදිකා පුසංගවල වාදනය කළ හැකි වයලීනයක් නිෂ්පාදනය කෙරිණි. වර්ෂ 1569 දී කිමෝනාහි නිර්මාණය කළ "චාල්ස් 10" නම් වයලීනය දැනට තහවුරු වී ඇති පැරණිතම වයලීනය බවට ද, මතයක් පවති. 16 වන සියවසේ සිට 18 වන සියවස දක්වා වයලින් නිෂ්පාදනය කළ අය හඳුන්වන නාමයක් ලෙස "යුනියාස්" යන නාමය යොදා ගෙන ඇත. මෙලෙස නිර්මාණය වූ වයලීනය ඉන්දියාවේ ඉතා ජනපුිය සංගීත භාණ්ඩයක් විය.

#### වයලීනය නිර්මාණය වී ඇති ආකාරය හා එහි සැකැස්ම



වයලීනය ගත් කළ එය තත් වාදා භාණ්ඩයක් ලෙස හැඳින්විය හැකිය. එය බැලූ බැල්මට අලංකාර හැඩයකින් යුක්තව කාන්තා සිරුරක හැඩයට නිර්මාණය කර ඇත. එසේ කාන්තා සිරුරක හැඩයට නිර්මාණය කරන ලද වයිලීනය කාන්තාවක් සේම ඉතාමත් දැකුම්කළු ස්වභාවයකින් යුක්ත වන සංගීත භාණ්ඩයකි. එමෙන්ම වයලීනයෙහි සැකැස්ම පිළිබඳ අවධානය යොමු කරන විට පෙනී යන්නේ එය දැවයෙන් නිර්මාණය කර ඇති බවයි.

වයලිනයෙහි හඬ රඳා පවතිනුයේ එහි හැඩය, එය නිර්මාණයට භාවිත කර ඇති දැව වර්ගය, ඉහළ සහ පසුපස යන දෙඅංශයේම සනකම පැතිකඩ සහ එහි පිටත පෘෂ්ඨය අාලේප කරන ලද වාර්නිෂ් මතය. තත් වාදා භාණ්ඩයක් වන වයලීනයෙහි තන්තු සඳහා වර්තමානයේ දී කම්බි යොදා ගැනුන ද මුල් කාලයේදී බැටලු බඩවැල් යොදා ගන්නා ලදී. ඒවා සාමානෳයෙන් "කැට්ගට්" ලෙස හැඳින්වේ. මෙහිදී බැටළු බඩවැල් දීගු කර ව්යළා අඹරා සාදාගනු ලබයි. විසිවන ශත වර්ෂයෙහි මුල් කාල වකවානුවේ දී නූල්, සිල්ක්, ඇලුමිනියම් හෝ වාතේවලින් තන්තු සාදා ගන්නා ලදී. ආරුක්කු හැඩය ලීයෙහි සනකම සහ එහි හෞතික ගුණාංග මගින් වයලීනයක ශබ්දය පාලනය කරනු ලබයි. කුඩා වයලින්වල ඉතිහාසය ගත් කල මෙම බේබි වයලින් එකල කුඩා ළමුන්ගේ පරිහරණයට පහසු විය. එමෙන්ම මෙම බේබි වයලීන නිපදවා ඇත්තේ අවම වශයෙන් පුනරුද යුගයේ අගභාගයේ දී වන අතර බොහෝවිට බැරොක් යුගයේදී සාමානා වයලීනයට වඩා මෙම වයලින්වල තාරතාවයෙන් හතරවන ඉහළ අගයක් ගනී. මෙම වයලිනය ලමුන් සහ එවකට සම්මතයෙන් බැහැරව සිටි සංගීතඥයින් විසින් භාවිත කරන ලදී. වයලිනයෙහි chin rest එක සොයා ගනු ලැබුවේ මැත දශක කිහිපය තුළ දීය. Chin Rest එක නොමැතිව ඉහළ තන්තු වලට මාරුවීමේදී හෝ ඉහල තන්තුවලින් පසුබැසීමේ දී සංගීතඥයාට එය වයලීනයෙහි පාලනය අහිමි වීමට හේතු විය. පුසිද්ධියක් ඉසිලු සංගීත භාණ්ඩයක් වන වයලීනය ඉන්දියාවට පැමිණියේ කෙසේ ද යන්න පිළිබඳ අප මීළඟට විමසීමට ලක් කරමු.

## වයලීනය භාරතයට ආගමනය වූයේ කෙසේ ද?

වයලීනය ඉන්දියාවට පැමිණියේ යුරෝපයේ යටත් විජිතයන් සමග ය. එමෙන්ම වයලීනය ඉන්දියාවට හදුන්වා දෙනු ලැබුවේ කර්ණාටක සංගීතයෙහි තුිමූර්තියෙහි එක් පුරෝගාමී චරිතයක් වන මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතර්ගේ සහෝදරයා වූ බාලස්වාමි දික්ෂිතර් විසිනි. 19 වන සියවසේ අවසානයේ දී මයිසූර් හා ටුවන්කෝට් ස්ථානවලදී වයලීනය පිළිගන්නට විය. එතැන් සිට කර්ණාටක සංගීතයෙහි පුධාන සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස වයලීනය නැතිවම බැරි අතාවශා සංගීත භාණ්ඩයක් විය. පසුව භරතය තුළ පරම්පරා කිහිපයකම වයලින් වාදකයින් බිහි විය.

කර්ණාටක සංගීයේ දී පමණක් නොව හින්දුස්තානි සංගීතයේ ද, වයලීනය එක සේ ජනපුිය වූ සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස හැදින්විය හැකිය. වයලීනය කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළට බාලස්වාමි දික්ෂිතර් විසින් හදුන්වා දෙනු ලැබුවා සේම හින්දුස්තානි සංගීත සම්පුදාය තුළට ද, වයලීනය හදුන්වා දුන් සංගීතඥයින් ද, සිටී.

හින්දුස්තානි සංගීතය වයලීනය වැළැඳ ගත්තේ කෙසේ ද?

වර්ෂ 1930 ගණන්වල දී හින්දුස්තානි සංගීතයට වයලීනය අතුලත් වූයේ අලා උද්දීන් බාන්, විශ්ණු දිගම්බර් පලුස්කාර්, එස්.එන්. රතන්ජන්කර් හා ගජානන් රාහුල් ජෝෂි යන සංගීඥයින්ගේ සහය ද, ඇතුළත්වය. මෙලෙස දීර්ඝ ඉතිහාසයක් පුරා වර්තමානය දක්වා පැමිණි වයලීනය අද වන විට වයලීනය ඉතාමත් ජනපිය සංගීත භාණ්ඩයක් බවට පත් වී ඇත. මෙම වයලීනය භාරතය තුළ කෙසේ වහාප්ත වූවා ද, එය

කෙතරම් පුචලිත වූවා ද, එය එසේ වන්නට තරම් භරතීය සංගීත සම්පුදාය තුළ වූ විශේෂත්වය කුමක් ද, භාරතීය සංගීත සම්පුදාය තුළ වයලීනයෙහි සමීපත්වය පිලිබද අප ඉදිරියේදී විමර්ශනය කරමු.

## භාරතීය ශාස්තීුය වයලීනයේ ගමන්මග

වයලීනය භාරතය තුළ කෙසේ බල පැවැත්වුවා ද, ඉන්දියාව තුළ කොතෙක් දුරට වහාප්ත වූවා ද, යන්න සහ භාරතීය සංගීතය තුළ වයලීනයේ භාවිතය පිළිබඳ ව මෙහි දී තොරතුරු විමසා බලනු ලබයි.

වයලීනය බොහෝ සංගීත පද්ධතීන් තුළ හා සංගීත ශෛලීන් තුළ ඉතාමත් පුචලිත මෙන් බොහෝ සෙයින් භාවිතයට ගනු ලබන සංගීත භාණ්ඩය කි. එහි දී බටහිර සංගීත සම්පුදාය ගත් කළ ඒ තුළ ඔවුනට ම ආචේණික ලෙස ඔවුන් වයලීනය සුසර කරගනිමින් භාවිතයට ගනු ලබයි. එමෙන් ම උත්තර භාරතයෙහි සහ දක්ෂිණ භාරතයෙහි භාවිතා කරනු ලබන සුවිශේෂී මෙන් ම පුචලිත සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස වයලීනය හැදින්විය හැකිය. මෙසේ විවිධාකාරී වූ ලක්ෂණයන්ගෙන් හෙබි වයලීනයට එක් එක් සංගීත පද්ධතීන් තුළ දී විවිධ වූ හැල හැප්පීම්වලට භාජනය වී ඇති බව දැක ගත හැකිය. වයලීනය වාදනය කරනු ලබන ආකාරය සහ සුසර කරනු ලබන ආකාරය සංගීත පද්ධතීන්ගෙන් පද්ධතියට වෙනස් වන ස්භාවයක් දැක ගත හැකිය.



බටහිර, කර්ණාටක, හින්දුස්තානි යන සංගීත සම්පුදායන් තුළ වයලීනය වාදනය කිරීමේ ඉරියව්

අප මීළඟට භාරතීය වයලීනයෙහි පවතින සුවිශේෂිතා සහ වෙනස්කම් පිළිබඳ විමසා බැලීමක් සිදු කරමු. ඉන්දියානු සම්භාවා වයලින් වාදකයාගේ වාදන ඉරියව්ව බටහිර සංගීත සම්පුදායේ වයලින් වාදන ඉරියව්වට වඩා හාත් පසින් ම වෙනස් වේ. බටහිර වයලින් වාදකයා තම පාද සෘජු කෝණයකින් තබා ගෙන වම් කරපටිය සහ නිකට අතර වයලීනය රඳවාගෙන සිටියි. මෙහි දී දම් අත වයලීනයට අනෙක් ආධාරය සපයයි. සම්භාවා සංගීතය වාදනය කිරීමේ දී ඉන්දියානුවන් ඔවුන්ගේ ම ස්වදේශික කුමය අනුගමනය කළේ ය. එනම් බිම වාඩි වී දකුණු විලුඹ සහ පපුව අතර වයලීනය රඳවාගෙන වාදනය කරනු ලබයි. මෙහි දී වාදකයාට තම වම් අත සහ ඇඟිලි පහසුවෙන් වාදනය කළ හැකිය. මෙය බටහිර කුමයට හිට ගෙන හෝ පුටුවක වාඩි වී වාදනය කරන කුමයට බෙහෙවින් ම පටහැනිය. දේශීයන්ගේ විශ්වාසය වනුයේ බිම වාඩි වී වයලීනය වාදනය කිරීමේ දී ගමක් සහ මීන්ඩ් යන ශෛලීන් පහසුවෙන් වාදනය කළ හැකි අතර වචන පවා පහසුවෙන් වාදනය කළ හැකි බවයි. භාරතීය සංගීතය තුළ වයලීනය සුසර කිරීමේ දී කුමවේදයන් 02 ක් භාවිත කරනු ලබයි.

- 01) ස ප ස ප
- 02) ප ස ප ස

මේ දෙයාකාරයට ම වයලීනය සුසර කිරීම භාරතීය සංගීතය තුළ දැක ගත හැකිය. මේ අතරින් කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ වයලීනය භාවිතා කරන ආකාරය පිළිබඳ අප මීළඟට අවධානය යොමු කරමු.

# කර්ණාටක සංගීත සම්පුදායෙහි ඉතිහාසය

මනා වූ සංගීතය මිනිසාගේ ආත්මයට අමතන්නා භාෂාව වේ. මිනිස් හදවතේ ඇති කුඩා උත්තුංග භාවයන් පුබෝධ කරවීමට සංගීතය ඉවහල් වේ. ලෝකය පුරා විවිධ සංගීත සම්පුදායන් දක්නට ලැබේ. ඒ අතරින් ඉන්දියාවේ පුචලිත සංගීත සම්පුදායන් ලාංකිකයන් හට වඩාත් සමීප විය. එය "භාරතීය සංගීත සම්පුදාය" ලෙස හැඳින්වේ.

ඉන්දියාව කේන්දු කර ගනිමින් විකාශනය වී ඇති සංගීතය භාරතීය සංගීතය ලෙස සැලකිය හැක. තව ද, භාරතීය සංගීතය ඉන්දියාව, පකිස්ථානය, හී ලංකාව, නේපාලය හා බංගලාදේශය අදදී රටවල පුචලිතව ඇත. එබැවින් භාරතීය සංගීතය පෙරදිග සංගීතය වශයෙන් ද, හඳුන්වනු ලබයි. වේද ගායනාවලින් ආරම්භ වී වසර 2000 කට අධික කාලයක් පුරා වර්ධනය වී ඇති මෙම භාරතීය සංගීතය වර්තමානය වන විට ලොව ඇති උසස් සංගීත සම්පුදායන් අතරට එක්ව ඇත. භාරතීය සංගීතයෙහි වැඳගත් ලක්ෂණයක් නම් නාදයෙන් සෘතියත්, සෘතියෙන් ස්වරයත්, ස්වරයෙන් සප්තකයන්, සප්තකයෙන් මේලයක්, මේලයෙන් රාගයක් බිහි වන්නා වු රාගධාරී පදනම යි.කාලයාගේ ඇවෑමෙන් 14 වන ශතවර්ෂයෙන් පසුව එල්ල වුණු මෝගල් ආකුමණ හමුවේ භාරතීය සංගීතය දෙකඩ විය. එනම් හින්දුස්ථානී සංගීතය සහ කර්ණාටක සංගීතය යනුවෙනි. මෝගල් යුගයේ සිදුවුණු මුස්ලිම් බලපෑම් හමුවේ අරාබි හා පරිසියන් සංගීත සම්පුදායන් මිශුවෙමින් භාරතීය සංගීතය උතුරු ඉන්දියානු සංගීතය හෙවත් හින්දුස්ථානී සංගීතය ලෙස ගොඩනැඟිණි.එහි දී මුස්ලිම් ආකුමණ හමුවේ පලාගිය ස්වදේශිකයන් විජය නගර් ආශිතව සිය රාජධානිය පිහිටුවා ගනිමින් තම පාරම්පරික උරුමයන් රැක ගැනීමට වෙහෙසුනහ. වේද ගායනාවලින් තම පාරම්පරික

උරුමයන් රැක ගැනීමට වෙහෙසුනහ. වේද ගායනාවලින් ඇරඹුණු භාරතීය සංගීතය එම ලක්සණාන්ගෙන් ම යුක්ත ව කර්ණාටක සංගීතය වශයෙන් දකුණු ඉන්දියාවේ පෝෂණය වන්නේ එහි පුතිඵලයක් වශයෙනි.



භාරතීය සංගීතය තවදුරටත් අධාායනය කිරීමේ දී මෙසේ පෙන්වා දිය හැක. භාරතීය සංගීතය කොටස් 02 කට බෙදේ. එනම් මාර්ග හා දේශීය සංගීතය වශයෙනි. මාර්ග සංගීතය දෙවියන් කරා ලඟා වීමට හැකි සංගීතය ලෙස පිළිගැනේ. ඉන් පුද්ගලයෙකුගේ මානසික තත්ත්වය දියුණු කිරීමේ හැකියාවක් ඇත. දේශීය සංගීතය සාමානා ජනතාව අතර පවතින සංගීතය වේ. දේශීය සංගීතය උත්තර භාරතීය හෙවත් හින්දුස්ථානි සංගීතය හා දක්ෂිණ භාරතීය හෙවත් කර්ණාටක සංගීතය යනුවෙන් කොටස් 02 කි.

උත්තර භාරතීය හෙවත් හිනදුස්ථානි සංගීතය භාරතයේ උත්තර පුදේශයේ පුචලිතව ඇත. හින්දු, උර්දු, පංජාබ්, වංග ආදී භාෂා මෙම සංගීතයේ වෘවහාර වේ. ඉන්දියානු ශාස්තීය සංගීතයෙන් හින්දුස්ථානි ශාස්තීය සංගීතය සඳහා බලපෑ ඇත්තේ කර්ණාටක සංගීතය ට සාපේක්ෂව අඩු පුතිශතයකි. හින්දුස්ථානී සංගීත නිර්මාපකයින් ලෙස පුකට සංගීත්ඥයන් වැඩි පුමාණයක් මුස්ලිම් ජාතිකයන් බව ඉතිහාස අධායනය කිරීමින් පැහැදිලි වේ. හිනිදුස්ථාන සංගීතය තුළ රාග පද්ධතිය තාල 10 ක් මත පදනම් වී ඇති අතර එහි නිර්මතා භාක්ඛණ්ඩෙ පඬිතුමා ය. මෙහි ශුද්ධ තාලය බිලාවල් වේ. සිසුවෙකුගේ ඉගැන්වීම ආරම්භ කරනුයේ මෙම රාගයෙනි. මෙහි රාග නාම, තාල නාම ඇතුළු පාරිභාෂික පද කර්ණාටක නාමවලට වඩා වෙනස් වේ. නූතන වේ. හින්දුස්ථානි සංගීතයේ සංගීත භාණ්ඩවල ඉතිහාසය පැරණි නොවේ. උදා : සිතාරය, තබලා. මෙම සංගීත සම්පුදාය තුළ ස්වර ස්ථාන සඳහා නාම 12 ක් වෘවහාර කෙරේ. එමෙන්ම මෙම සංගීත සම්පුදාය තුළ ඇති ගීත පුබන්ධ ලෙස ධුලද්, ධවාර්. තරානා, හජන්, ටුම්රි, ගසල් ආදිය නම් කළ හැක.

14 වන සියවසේ සිදු වූ භාරතීය සංගීතය දෙකඩ වීමෙන් අනතුරුව කිුෂ්ණ නදිය හා තුංගහදු නදිය සීමා කොට ඇති සමස්ත දකුණු ඉන්දියාවට හිමිකම් කියන්න වූ සංගීත සම්පුදායක් ලෙස කර්ණාටක සංගීතය හැඳින්විය හැකිය. මෝගල් බලපෑම්ත් සමඟ ම පෞද්ගලික ධනයක් සේ සුරකි සංගීතවාදී කලා ශිල්ප ද රැගෙන බමුණන් පිරිසක් දකුණු ඉන්දියාව බලා පලා ගොස් ඇත. මෙසේ අනාථයින් ලෙස පලාගිය බමුණන් විසින් තමන් සතු ශිල්ප ශාස්තු සාමානා ජනයාටද උගන්වමින් සිය ජීවනෝපාය සපයා ගත්තේය. කාලයත් සමග දකුණු දිග පුදේශයට ආවේණික නාද මාලාවන් සහ භාෂාවන් සේම උච්චාරණයන් ආදී බොහෝ කරුණු සමඟ මෙම සංගීතය සම්මිශුණය විය. ඉතා වැඩි වශයෙන් ''දකුණු ඉන්දියානු ජන සංගීතය'' සමඟ මිශු විය. මෙසේ සම්මිශුණය වී නව සංගීතයක් වන කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය බිහි වූ අතර එය බමුණන් රැගෙන ආ ඉන්දියානු සංගීතයට වඩා බොහෝ වෙනස් කම් වලින් යුක්ත වූවා සේම මුල් ගති ලක්ෂණ සපුරා බැහැර නොකළ වූ ද සංගීතයක් විය.

මෙම සංගීත සම්පුදාය දකුණු ඉන්දියාවේ එක් පුාන්තයකට එක් ජාතියකට පමණක් සීමා වුවක් නොවේ. කර්ණාටක යන්න කර්ණ, අටික හෙවත් කාර්ණාටක යන්නේ සංස්කෘත මිශු තෙළිඟ භාෂාවට අනුව කන පිනවන්නා වූ අර්ථා ගෙන දේ. එය දුවිඩ භාෂාවට අනුව සම්පුදාය රකින්නා යන අදහස ලබා දේ.

වර්තමානය වන විට ඇති දකුණු ඉන්දීය පුාන්ත වනුයේ,

- 1. කර්ණාටක පුාන්තය
- 2. තිලංගතා පුාත්තය
- 3. ආන්දුා පුාන්තය
- 4. කේරළ පුාන්තය
- 5. තමිල්නාඩු පුාන්තය

මෙසේ පැවත එන කර්ණාටක සංගීතයේ පුධාන යුග තුනකි.

- 1. පුරාතන යුගය
- 2. මධානන යුගය
- 3. නූතන යුගය

අතීතයේ සිට පැවති කර්ණාටක සංගීතය විනාශ මුඛයෙන් ආරක්ෂා කර ගැනීමටත් එහි පදනම සහ ශෛලිය ජනතාව තුලට යොමු කරවීමටත් මූලික කටයුතු සිදු කරනු ලැබුවේ කර්ණාටක සංගීතයේ පියා වන 15 වැනි සියවසේ බිහිවුණු පුරන්දර දාස විසිනි එතුමා විසින් එතෙක් පැවති සංගීත රටා මූලිකාංග අතුළත් කරමින් කර්ණාටක සංගීතය ඉගැන්වීමේ කුමවේදය සකස් කරන ලදී. ගායනය මූලික කර ගත් සංගීතයක් නිසා ගායනය සහ වාදනය සඳහා මූලික අභාහස රටාවන් වන වර්සෙගල් හඳුන්වාදීමේ ගෞරවය ද හිමිවිය වනුයේ පුරන්දරදාසටය. කි.ව. 1550 පමණ කාලයේ දි රාමමානා පඬිතුමා විසින් රචාන කරන ලද ''ස්වර මේලකලානියි'' නම් ගුන්ථයේ කර්ණාටක සංගීතය සම්බන්ද වැඳගත් කරුණු රැසක් අන්තර්ගතය. කර්ණාටක සංගීත සංස්කෘත, තෙළිඟු, දෙමළ, කන්නඩ, මලයාලම් ආදී භාෂා වලින්

වාවහාර වේ. මෙහි මේල පද්ධතිය මේල 72 ක් මත පදනම් වී ඇත. එහි නිර්මාතෘ වනුයේ වාංබටමුකී පඬිතුමාය. ශුද්ධ මේලය මායා මාලව ගෞල වේ. සිසුවෙකු ඉගෙනීම ආරම්භ කරනුයේ මෙම රාගයෙනි. මෙහි රාග නමා, තාල නාම ආදි පාරිභාෂික පද ඉපැරණි වේ.

භාරතීය සංගීතයේ ඇති ඉපැරණිම සංගීත භාණ්ඩ භාවිත කරයි. උදා, වීණා, මෘදුංග ආදී ස්වර ස්ථාන 12 ක් සඳහා නාම 16 ක් කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ දැකගහ හැකි ය. ඒ ඒ. රාගවලට අනුගතව සිදු කරන පුයෝගික කුමවේදයක් පුකෘති විකෘති ස්වර සටහන් කරනුමේ අංක සටහන් කිරීමෙනි. උදා, M2, N2, R1, G1, D2. එමෙන්ම කර්ණාටක සංගීතයේ ස්වර සැකැස්ම බටහිර සංගීත සම්පුදායට සමීප බවක් දක්වයි. එනම් ඒවා ගණිතමය සිද්ධාන්ත මත සෑදී ඇත. කර්ණාටක සංගීතයේ පුධාන තාල හතක් ඇත. එනම් ධුව, මටා, රූපක, ඣම්පක, තුිපුට, අඨ, ඒක නම් තාල වේ. මෙම තාල 07 කර්ණාටක සංගීතයේ පුයයෝගිකව භාවිතා වන තාල වේ. කර්ණාටක සංගීතයේ මෙම පුධාන තාල 7 ජාති 05 සමග ගුණ වීමෙන් තාල 35 සෑදෙන අතර එම පන්තිස් තාල ගති නොහොත් "නාදෙයි" 05 සමග ගුණ වී එම තාල 35 ට අමතරව තාල රූප 175ක් නිර්මාණය වේ. කර්ණාටක සංගීතයේ ගීත පුබන්ධ විධි ලෙස ජති ස්වරම්, ගීතම්, වර්ණම්, නිල්ලානා, පදම් ආදිය පෙන්වා දිය හැකි ය. මෙම සංගීත සම්පුදාය තුළ ඉපැරණි ගුරුකුල කුමයක් ඇති අතර එය පාදක කොට ගනිමින් ඉගැන්වීම් කටයුතු සිදු කෙරේ. එනම්,

01. අභාගස ගාන

02. සභා ගාන

කු.ව 18 - 19 වැනි සියවස් දක්ෂිණ භාරතීය සංගීතයට සේම ලෝකයේ බොහෝමයක් සංගීත සම්පුදායන්ට සුවිශේෂී කාල පරිච්ඡේදයක් විය. එකී කාල පරිච්ඡේදය දක්ෂිණ භාරතීය ශාස්තීය සංගීතය හෙවත් කර්ණාටක සංගීතයේ ස්වර්ණමය යුගය ලෙස සැලකේ. තාාගරාජා ස්වාමි, මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතාර්, ශාාමා ශාස්තී, වැනි වාග්ගේයකාරවරු බිහිවූයේ ද එකී කාල පරිච්ඡේදයෙහි දී ය.

කි.ව 1750 - 1850 කාලයේ දී බොහෝමයක් සංගීතඥයින් කර්ණාටක සංගීතයේ ස්වර්ණමය යුගය ආලෝකමත් කළ අතර ඒ අතුරෙන් පුමුඛත්වයේ ලා සැලකෙන තහාගරාජා ස්වාමි, මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතාර්, ශහාමා ශාස්තිු, නැමති වාග්ගේයකාරවරු කර්ණාටක සංගීතයේ තිුමූර්තිය ලෙස සැලැකේ. මොවුන් තිදෙනා විසින් කර්ණාටක සංගීතය සිදුකළ මෙහෙවර අපරිමිතය.



කර්ණාටක සංගීතයෙහි තුිමූර්තිය

# කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ වයලීනයෙහි ගමන් මග



කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනයට ඉතාමත් සුවිශේෂී ස්ථානයක් හිමි වේ. කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ පවත්තා තත් වාදා භාණ්ඩ අතරින් කැපී පෙනෙන සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙස වයලීනය හැදින්විය හැකිය. කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනයේ භාවිතය දෙස අවධානය යොමු කර බැලීමේ දී පෙනී යන්නේ එය ඒක පුද්ගල, ද්වි පුද්ගල, සමූහ වශයෙන් වයලින් වාදන ඉදිරිපත් කිරීම සදහා යොදා ගන්නා බවයි. තව ද, ගායනයක් ඉදිරිපත් කිරීමේ දී සහය වාදන භාණ්ඩයක් ලෙස නිරන්තරයෙන් වාදනය කරනු

ලබන්නේ වයලීනය යි. ගායකයාගේ හෝ ගායිකාවගේ කටහඬෙහි භාව පුකාශන කිරීමට වයලීනයට ඇත්තේ සුවිශේෂී හැකියාවකි. වයලීනය බටහිරින් පැමිණිය ද, එය ඉන්දියානු සංගීතයෙහි කොටසක් බවට පත් විය. බටහිර සංගීත සම්පුදායේ වයලින් වාදනයෙහි විවිධ ශිල්පීය කුම රාශියක් දැක ගත හැකිය. නමුත් කර්ණාටක සංගීත සම්පුදායෙහි වයලින් වාදකයා සංගීතය පොහොසත් කරන ශිල්පීය කුම පමණක් පුවේශමෙන් තෝරා ගෙන ඇත. මෙහි දී පසුගිය වසර හතලිහ තුළ දී වයලීනයෙහි ශිල්පීය කුම කැපී පෙනෙන ලෙස දියුණු වී ඇත. දකුණු ඉන්දියානු වයලින් වාදකයා බිම හරස් කකුලෙන් වාඩි වී ඔහුගේ කකුල සහ ඔහුගේ දකුණු පාදයෙහි වළලුකර අස්ථිය අතර වයලීනය සමබර ලෙස තබා ගනී. මෙම ඉරියව්ව ඇඟිලි පුවරුව දිගේ වම් අත නිදහසේ චලනය කිරීම පහසු කරයි. විශේෂයෙන් ම කර්ණාටක සංගීත සම්පුදායට අනුකූල වන ගමක් (ගමක) නිපදවීමේ දී වම් අතෙහි නිදහස බොහෝ සෙයින් උපකාරී වේ.

බටහිර කුමයේ දී තන්තු හතර E A D G අනුපිළිවෙලට ටෝන් 05 බැගින් දකුණේ සිට වමට සුසර කරනු ලබයි. කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ දී තත් සුසර කිරීම නිරපේක්ෂ නොව සාපේක්ෂ වේ. මුල් අවදීයේ දී කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනය සුසර කිරීම දකුණේ සිට වමට " ස ප ස ප " ලෙස ඉහළ අෂ්ටක සිට පහළ අෂ්ටක දක්වා අනුපිළිවෙලට සිදු කරයි. අන්නාස්වාමි ශාස්ති මෙම කුමය අනුගමනය කර ඇති බව අතීත විමර්ශන තුළින් අනාවරණය වේ. පසු කලෙක දකුණු ඉන්දියානු සංගීත සම්පුදාය තුළ වයලීනය සුසර කිරීම " ප ස ප ස" ලෙස වෙනස් කරන ලදි. පළමු තන්තු දෙක දකුණේ සිට මැද අෂ්ටකයට සහ තුන්වන සහ හතරවන අෂ්ටක දක්වා පෙළගස්වා ඇත. කර්ණාටක වයලීනය එහි ඇති සුවිශේෂී ගුණාංග නිසාම එය පරිවාර වාදා භාණ්ඩයක් ලෙසත් ඒකල වාදා භාණ්ඩයක් ලෙසත් කර්ණාටක සංගීතය තුළ වැදගත් ස්ථානයක් ලබා ගෙන ඇත.

මෙහි දී ගායන ශිල්පියා තෝරා ගන්නා ඕනෑම ආකාරයකට වයලීනය සුසර කර ගත හැකිය. එහි දී දුන්නෙන් වාචික සංගීතයට අතාවශා අමුදුවායක් වන අඛණ්ඩතාව ලබා දීම සිදු කරයි. එය නිපදවන ස්වර ගුණය සහ ශබ්දය මිනිස් කටහඩ සමග මුසු වීමට සමත් වේ. වයලීනයෙහි ඇති අතිවිශිෂ්ට විභවයන් මිනිස් කටහඩ ඉතා සමීපව සමීප කිරීමට සමත් වේ. එබැවින් එය ගායන ශිල්පියාට සහ අනෙකුත් වාදා ශිල්පීන්ට ආශ්වාදයක් සහ උපකාරයක් ලබා දී ඇත. අනෙකුත් සංගීත භාණ්ඩ හා සසඳන විට වයලීනය වසර ගණනාවක් පුරා පරිවාර වාදනයට හැරුණු විට ඒක පුද්ගල සංගීත භාණ්ඩයක් ලෙසත් පුවලිත විය. වර්තමානයේ දී තත් හතරේ වයලීනය භාවිතය වඩාත් ජනපිය වූවකි. ඉදහිට ආටි තාර ස්ථායි පහසුවෙන් වාදනය කිරීම සදහා තත් 5 කින් යුත් වයලීනය භාවිතා කරයි. වයලීනය ඉන්දියානු පුසංග වේදිකාවෙහි සෑම තැනම පාහේ දක්නට ලැබේ. එමෙන් ම වයලින් සෝලෝ, යුගල හෝ ට්යෝස් වර්තමානයේ දී බහුලව දක්නට ලැබේ. එය ගායන හෝ වාදන සංගීත පුසංගයක් වුව ද, වයලීනයෙහි පැමිණීම සමස්ත පුසංගවල බලපෑම වැඩි දියුණු කරලීමට සමත් විය. ජුගල්බන්ඩ් හෝ ජෑස් වියලන වැනි පුසංග වැඩි වීම දකුණු ඉන්දීය වයලීනයට බොහෝ සමාජ, දේශපාලන සහ සංස්කෘතික බාධක ඉක්මවා යාමට උපකාරී විය. වර්තමානය වන විට ශාස්තීය වාදනයෙන් ඔබබට යමින් කණ්ඩායම් සංගීත මුසුව ලබා ගත් සංගීතාංගයන්ට ද, කර්ණාටක රස මුසු කර වාදනයට වයලින් වාදකයින් පෙළඹී ඇත. ගමක නම් පුයෝග වැඩි වශයෙන් යොදා ගනු ලබන කර්ණාටක සංගීතය තුළ එම ගමක් වාදනයේ දී සුවිශේෂිතා රැසක්

වයලීනය තුළින් පිළිඹිබු කරනු ලබයි. කර්ණාට සංගීතයෙහි භාවිත තත් වාදා භාණ්ඩයන් අතරින් වයලීනය සෑම සංගීත නිර්මාණයක් සදහා ම දායක කර ගනු ලබන බව දැක ගත හැකිය. එයට හේතුව සෑම වාදන අංගයක් ම පාහේ රසවත්ව මෙන් ම කුමවත්ව වාදනය කිරීමට වයලීනය සමත් වන නිසාවෙනි. බොහෝ සංගීත සම්පුදායන් තුළ මෙකී වයලීනය භාවිතා කළ ද, සුසර කරගනු ලබන ආකාරය මත කර්ණාටක වයලීනයෙහි රස අනෙකුත් සංගීත සම්පුදායන්ට වඩා සුවිශේෂීතවයක් දරනු ලබයි. "ස ප ස ප" ශුැති කරගනිමින් සුසර කරගන් ලබන කර්ණාටක වයලීනය තුළ ඉහළ ස්වර හා පහළ ස්වර වැයීමේ පහසුව පවතින බව දැක ගත හැකිය. සුදුසු පුයෝග භාවිත කරමින් හා නියමිත කුමවේදයන් භාවිත කරමින් ඒ අනුව වාදනයන් සිදු කළහොත් කර්ණාටක වයලීනයෙහි රස මෙතෙකැයි කියා නිම කළ නොහැකිය. ඉහත කරුණු තුළින් පුතාක්ෂ වනුයේ 18 වන සියවසෙහි අග භාගයේ දී හා 19 වන සියවසෙහි මුල් භාගයේ දී කර්ණාටක සංගීතය තුළට පැමිණි වයලීනය අද වන විට කර්ණාටක සංගීත පද්ධතිය තුළ නැතුවම බැරි සංගීත භාණ්ඩයක් නැතිනම් නැතුවම බැරි අංගයක් බවට පත්ව ඇති බවයි.

#### කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනයේ පසුබිම හා කර්ණාටක වයලීන් වාදකයින්

කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනයේ පසුබිම ගත් කල වයලීනය කර්ණාටක සංගීතය ට හඳුන්වා දෙනු ලැබුවේ 18 වන සියවසේ අග භාගයේදීත් 19 වන සියවසේ මුල් භාගයේදීත් පමණ කාල වකවානුව තුළදී ය. වයලීනය කර්ණාටක වෳවහාරය තුළ ජනප්‍රිය වූයේ සහාය වාදනය සඳහා ම පමණක් නොවේ. ඒක පුද්ගල වාදනය සඳහා ද පුසිද්ධියක් ඉසිලීය. 19 වන සියවසේ මුල් භාගයේ දී බොහෝ විශිෂ්ට වයලීන් ශිල්පීන් තමන්ගේ ශිල්පීය කුම දියුණු කිරීමට එසේත් නැතිනම් පුගුණ කිරීමට බොහෝ උත්සාහයන් දරා ඇත. කර්ණාටක සංගීතයේ තුරුවාගමියෙකු මුත්තුසාම් දික්ෂිතර්ගේ පරම්පරාවට අයත් වුණු බාලස්වාම් දික්ෂිතර් කර්ණාටක සංගීත සංගීතය තුළ ට වයලීනය හඳුන්වා දීමට පුරෝගාමී විය. මෙසේ කුමකුමයෙන් වයලීනය කර්ණාටක සංගීතයට නැඹුරු වීම ආරම්භ වුණි. කර්ණාටක වයලීනය ගායනය සඳහා ම පමණක් නොව නර්තන පුසංග සඳහා ද වාදනය කිරීම සිදුවේ. තිරිකොඩිකාවල් කිුෂ්ණ අයියර්, විලාධි රාධා කිුෂ්ණන්, වඩිවේලු, ගෝවින්දස්වාම් පිල්ලේ නම් සංගීත්ඥයින් එකල ජනප්‍රිය වූ නර්තන පුසංග සඳහා වයලින් වාදනය කළ පුවීණ වාදකයින් අතරින් කිහිපදෙනෙකි.

මෙහිදී මිනිසාගේ කටහඬ වයලීන පරාසයට බොහෝ දුරට සමාන විය. වයලීනය කිසිදු භෞතික වෙනසක් නොමැතිව ඉන්දියානු සම්භාවා කර්ණාටක සංගීතයට නොවැළැක්විය හැකි සංගීත උපකරණයක් ලෙස පිළිගනු ලැබුවද ඔවුන් එය ඉන්දියානුකරණය කළ බව ආචාර්ය ස්වර්ණා පුකාශ කරයි. කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය තුළ සිටි දක්ෂ වයලින් වාදන ශිල්පීන් අතරින් කිහිපදෙනෙකු පිළිබඳව අප මීළඟට විමසීමට ලක් කරමු.

## බාලස්වාමි දික්ෂිතර්



කර්ණාටක වයලීන් වාදකයින් පිලිබද කතා කිරීමේදී අප කතා කල යුතුම අපට කතා නොකරම බැරි චරිතයක් ලෙස බාලස්වාමි දික්ෂිතර් හැදින්විය හැකිය. මෙතුමා 1786 - 1858 කාල වකවානුව තුල ජීවත් වූ දක්ෂ වයලින් වාදකයෙකි. කර්ණාටක සංගීතයට වයලීනය හදුන්වා දීමේ පුරෝගාමියා වනුයේ ද, මෙතුමා ය.

එසේම පුථම කර්ණාටක වයලින් වාදකයා වනුයේ ද, මෙතුමා ය. කර්ණාටක සංගීතයේ තිුමූර්තියෙහි පුරෝගාමියෙකු වන මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතර් නම් දක්ෂ සංගීතඥයාගේ සහෝදරයෙකු ලෙස ද, බාලස්වාමි දික්ෂිතර් හැදින්විය හැකිය. එසේම දක්ෂ නිර්මාපකයෙකු වුණු රාමස්වාමි දික්ෂිතර්ගේ පුතුයෙකු ලෙසත් මෙතුමා හැදින්විය හැකිය. කුඩා කල මූලික සංගීත අධාාපනය තම පියාගෙන් ලබා ගන්නා බාලස්වාමි මනාලි මුදලාලිවාගේ බලපෑමට ද, මුල් අවධියේ දී ලක් වුණි. තව ද, මදුරාසියේ යුරෝපීය වයලින් වාදකයෙකුගේ යටතේ ද, වයලින් වාදනය ඉගෙනීමට බාලස්වාමිට හැකි විය. ඉන්පසුව කර්ණාටක සංගීතය තුළට වයලින් වාදන කුමය හදුන්වාදීමට මෙතුමා සමත් විය. තව ද, පට්ටයිම්පුරම්හි අස්ථාන විද්වාන්වරයෙකු ලෙස ද කටයුතු කිරීමට මෙතුමාට හැකි විය. එසේම පට්ටයිම්පුරම්හි මහාරාජාහි සංගීත ගුරුවරයා ලෙස ද, කටයුතු කිරීමට මෙතුමා සමත් විය. කර්ණාටක සංගීත ඉතිහාසය තුල ශ්‍රේෂ්ඨ සංගීතඥයෙකු ලෙස මෙතුමා හැදින්විය හැකිය. කර්ණාටක සංගීතයට මෙතුමාගෙන් සිදු වූ මෙහෙය අපමණ ය.

#### තිරුකොඩිකාවල් කිෂ්ණ අය්යර්

මෙතුමා 1857 - 1913 දක්වා වූ කාල පරාසය තුළ ජිවත් වූ දක්ෂ කර්ණාටක වයලින් වාදකයෙකි. තිරුකොඩිකාවල් නම් ගුාමයෙහි මොහු උපත ලැබුණි. කිෂ්ණ අය්යර් හට ඔහුගේ සංගීත කුසලතා උරුම වූයේ හරිකතා වදකයෙකු වූ ඔහුගේ පියා කුප්පුස්වාමි හගවතර්ගෙනි. කිෂ්ණ අය්යර් පුථමයෙන් ම තම පියා වන කුප්පුස්වාමි අය්යර්ගෙන් ද, පසුව ටනා වර්ණම්ස් රචනා කළ කොට්ටවාසල් වෙන්කතාරාම අය්යර් යටතේ ද, සංගීත පුහුණුව ලබා ඇත. මොහු ගායනයට එතරම් දක්ෂ නොවුන අතර ඒ හේතුවෙන් වයලීන් වාදනයෙන් තම සංගීත ජිවිතය ඉදිරියට ගෙන යාමට මෙතුමා සමත් විය. වීණා ධනම්මාල්, නාගස්වරම් විද්වාත්, තිරුපම්බුරම් නටරාජ, සුන්දරම් පිල්ලේ යන සංගීතඥයින් යටතේ ද, ඉගෙනීම් කටයුතු කරන මෙතුමා මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතර්ගේ ශිෂා පරම්පරාවේ සතනූර් පන්ජු අය්යර් යටතේ ද, පුහුණු වන්නට තරම් භාගාවන්ත විය. කිෂ්ණ අය්යර් නම් මේ මහා සංගීතඥයා තුළ දක්නට ලැබෙන සුවිශේෂී ලක්ෂණ කිහිපයක් ඇත. එනම් මෙතුමා හට තනි තතකින් ඉතා සංකීර්ණ කොටස් වාදනය කිරීමට හැකිය. තව ද, කිෂ්ණ අය්යර් වයලින් වාදනය සදහා නව ශිල්පීය කුම රාශියක් ද, හදුන්වාදුනි. එමෙන් ම ඔහුට කැපී පෙනෙන බලපෑමක් ඇතිව ආරෝහණ සහ අවරෝහණ ග්ලයිඩ (Jarus) නිපද විය හැකි වීමත් මොහු සතු සුවිශේෂී ලක්ෂණයකි. මහා වෛදානාථ අයියර් සහ පට්ටම් සුබුමනිය අයියර්, සරභා ශාස්තුි ඇතුඑ සම වයසේ මිතුරන් අතර ඔහු දක්ෂ සංගීතඥයෙකු ලෙස කැපී පෙනුණු චරිතයක් විය.

ඔහුගේ තත්ත්වය සහ සංගීත ඥානය කෙතරම් ද යත්, ඔහුට සහායකයෙකු ලෙස සිටියදී ම රංගනයේ ආධිපතා දැරීමට හැකි විය. තව ද, මෙතුමාගේ කාලයේ සිටි සංගීත්ඥයන් අතරින් විස්මය දනවන සහ අපූර්ව වාදන මට්ටමක් ඔහු සතු විය. තව ද, කිෂ්ණ අය්යර් විසින් කර්ණාටක සංගීතයට සිදු කර ඇති මෙහෙය ගැන කිවතොත් කර්ණාටක සංගීතයට ගැලපෙන දුනු විලාසයක් සහ ඇගිලි ගැසීමේ කුමයක් කර්ණාටක සංගීත පද්ධතිය තුළ දියුණු කිරීමට මෙතුමා පුරෝගාමී විය. සෙම්මන්ගුඩි නාරායනස්වාම් අයියර්, තිරුකොඩිකාවල් රාමස්වාමි අයියර් මොහුගේ කීර්තිමත් ගෝලයන් විය. කිෂ්ණ අයියර් නම් මෙම මහා සංගීතඥයා කර්ණාටක සංගීතයෙහි ස්වර්ණමය යුගයේ කොටසක් වූ අතර ම කර්ණාටක සංගීත ඉතිහාසයේ ශේෂ්ඨතම සංගීතඥයින් අතරින් අයෙකි.

## වඩිවේලු

මෙතුමා 1810 - 1845 දක්වා වූ කෙටි කාලය තුළ ජීවත් වූ දක්ෂ සංගීතඥයෙකි. සුපුසිද්ධ තන්ජෝර් වාදකයෙකු වන මෙතුමා තන්ජෝර් ක්වාටේට් නම් කණ්ඩායමේ කි්ර්තිමත් කැපී පෙනෙන සාමාජිකයන්ගෙන් කෙනෙකි. තන්ජෝර් ක්වාටේට් යනු චෙන්නයියා, පොන්නයියා, සිමානන්දන් යන සහෝදරයන් සමග එකතු වී වඩිවේලු නිර්මාණය කළ සංගීත කණ්ඩායමකි. වඩිවේලුගේ පියා වනුයේ මහාදේව අන්නාව නම් දක්ෂ වීණා වාදකයා ය. මෙතුමාත් මෙතුමාගේ සහෝදරයන් තිදෙනාත් සංගීත ජිවිතයේ මූලික අධාාපනය ලබා ගනුයේ තම පියාගෙනි. පසුව මොවුන්ගේ පියා මොවුනට උසස් සංගීත පුහුණුවක් ලබා දීම උදෙසා මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතර් නම් මහා සංගීතඥයා වෙතට යොමු කරන ලදි. ශ්‍රේෂ්ඨ ගුරුවරුන්ගේ පුහුණුවෙන් පසුව වඩිවේලු සහ සහෝදරයන් තන්ජෝර් මාලිගයේ අස්ථාන් විද්වාන්වරු බවට පත් විය. මාලිගයේ සංගීතඥයින් හදුන්වනු ලබනුයේ අස්ථාන් විද්වාන්වරු ලෙස ය. පසුව ඔවුන්

මහාරාජා ස්වාති තිරුතාල් යටතේ ද, සංගීත පුහුණුව ලබන්නට සමත් විය. තව ද, වඩිවේලු තන්ජෝරයේ යුරෝපීය මිෂනාරිවරයෙකු යටතේ ද වයලින් පුහුණුව ලබන්නට තරම් භාගාවන්ත විය. වඩිවේලු නම් මේ මහා සංගීත්ඥයා විසින් කර්ණාටක සංගීත පුසංග තුළ වයලීනය භාවිතය පුචලිත කිරීමට සමත් විය. මොහු සංගීත පුචීනයෙකි.

මෙතුමා සංගීතයට කෙතරම් පුවීනයෙකු ද කිවතොත් ඉතා කුඩා අවදියේදී ම අස්ථාන් විද්වාන්වරයෙකු බවට පත් වීමට ද හැකි විය. එනම් වයස අවුරුදු 14 නම් වූ කුඩා අවදියේදී ය. ඔහුගේ සංගීත විශාරදත්වය කෙතරම් ද යත් මොහු රජුගේ සහ අනෙක් අනුගුාහකයන්ගේ පමණක් නොව ශාන්ත තහාගරාජයන්ගේ ද, පැසසුමට ලක් විය. 1828 දී වඩිවේලු මදුරාසියේ සංචාරයක යෙදී සිටියදී ගෞරවනීය වීණා කුප්පයියාර් ඔහුට ඔහුගේම උසස් ආයතනයක් ලබා දී ඔහුට ගෞරව කළේය. තව ද, මොහු දෙමළ සහ තෙළිඟු භාෂාවන්ගේ විශාරදයෙකු ලෙසත් හැදින්විය හැකිය. එමෙන් ම මෙතුමා කීර්තිමත් ගායන ශිල්පියෙකි, දක්ෂ නිර්මාපකයෙකි, කර්ණාටක සංගීත පුකාශකයෙකි. මෙතුමා කර්ණාටක සංගීත පද්ධතියෙහි දක්ෂ වයලින් වාදකයෙකි.

විලාධි රාධා කිුෂ්ණ අයියර්



1840 - 1908 යන කාල පරාසය තුළ මෙතුමා ජීවත් විය. විලාධි රාධා කිුෂ්ණ අයියර් විශිෂ්ට වයලින් වාදකයෙකි. ඔහු ශේෂ්ඨ පුද්ගලයන් වන මහා වෛදානතත් අයියර් සහ පට්ටනම් සුබුමනිය අයියර් සමග එකතු වී ඒක පුද්ගල පුසංග බොහෝමයක් ඉදිරිපත් කර ඇත. තව ද, ලාල්ගුඩි පරම්පරාවට වයලීනය හදුන්වාදීම සදහා ඔහු වගකීම භාර ගන්නා ලදි. ඔහුගේ පරම්පරාව පරම්පරා තුනක් එක දිගටම මෙතුමා විසින් කරගෙන යන ලදි. කර්ණාටක සංගීත පද්ධතිය තුළට මෙතුමාගෙන් සිදු වූ මෙහෙය අපමණ ය.

#### මයිසුර් ටී චෞඩියා

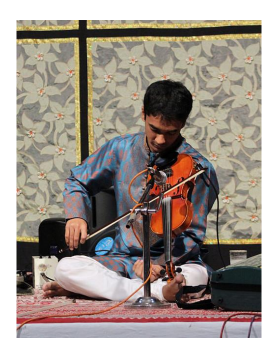


1895 - 1967 යන කාල පරාසය තුළ මෙතුමා ජීවත් විය. ඔහු සාර්ථක සහායකයෙකු සහ ඒකල වාදකයෙකු ද, විය. තත් 07ක වයලීනය හදුන්වාදීමේ ගෞරවය මෙතුමාට හිමි වේ. මෙතුමාගේ වයලින් වාදනයේ මෘදු බව පුසංග වේදිකා දෙගුණ තෙගුණ කරන්නට තරම් සමත් විය. තව ද, මොහු ස්වාධීන ඒකල වාදකයෙක් වන අතර මෙතුමා විසින් බොහෝ පුසංග ද ඉදිරිපත් කොට ඇත. මේ මහා සංගීතඥයා සතු සුවිශේෂී හැකියාව නම් මෙතුමාට එක්වර තත් 02ක් ස්පර්ශ කරමින් වාදනය කළ හැකිය. කර්ණාටක සංගීත ඉතිහාසය තුළ ජීවත් ව සිටි සුපුසිද්ධ වයලින් වාදකයෙකු ලෙස ද, මෙතුමා හැදින්විය හැකිය.

අතීතයේ කර්ණාටක සංගීතය තුළ වයලීනය පුචලිත කිරීමට තම කාලය හා ශුමය කැප කල තවත් දක්ෂ වයලින් වාදන ශිල්පීන් කිහිපදෙනෙකු ලෙස, ද්වාරම් වෙන්කට ස්වාම්, රාජමානික්කම් පිල්ලේ, විද්වාන් පරුර් සූන්දරම් අයියර්, පාපා වෙන්කතාරාමයියා නම් සංගීතඥයින් හැදින්විය හැකිය.

කතාහ කුමාරි, නන්දනී මුත්තුසාමි, ඩී.එන් කිුෂ්ණන්, එම්.එස් ගෝපාල කිුෂ්ණන්, එම් චන්දුසේකර නම් සංගීතඥයින කර්ණාටක සංගීත පද්ධතිය තුළ වර්තමානයේ දී දැක ගත හැකි දක්ෂ වයලින් ශිල්පීන් ය.

## හින්දුස්තානි සංගීතයට වයලීනයේ ආගමනය



ලෝක සංගීතය ශිෂ්ටාචාර ආරම්භය තෙක් ම දුර අතීතයකට දිව යයි. සංගීත ඉතිහාසය අවුරුදු 6700 පමණ පැරණි බව සංගීත පරේෂකයන්ට අනුව අතීත තොරතුරු විමර්ශනය කිරීමේ දී අනාවරණය වේ. බටහිර වයලින් වාදක ශීමත් යෙහුදි මෙනුයින් විසින් රචිත "Music& of the man" නම් ගුන්ථයෙහි සදහන් පරිදි මීට අවුරුදු (3700) ක් පමණ දුර අතීතයකට ලෝක සංගීත ඉතිහාසය දිව යයි. ලෝක සංගීත ඉතිහාසය ආරම්භය අපිකානු මහද්වීපයේ සිදු වූ බව සංගීත පරේෂකයන්ට අනුව අතීත තොරතුරු විමර්ශනය කිරීමේ දී අනාවරණය වේ. මෙලෙස ආරම්භ වූ සංගීතය මිනිසාගේ විශ්වාස, සමාජ සංස්කෘතිමය, ආර්ථිකමය, දේශපාලනමය හා තාක්ෂණික පසුබිම වැනි කරුණු අනුව ලෝකය පුරා වතාප්තව ඇත. අතීතයේ දී මිනිසා තමාගේ හැගීම් පුකාශ කිරීමටත් එකිනෙකා අතර සන්නිවේදනයටත් යොදා ගත් මාදිලිය වනුයේ කටහඬ යි. පසුකලෙක තාක්ෂණයේ දියුණුවත් සමග නවමු අදහස් එකතු කරමින් නව සංගීත භාණ්ඩ නිර්මාණය විය. එසේ නිර්මාණය වූ පුථම සංගීත භාණ්ඩය වනුයේ බටනලාව යි. භාරතීය ඉතිහාසයට අනුව නම් එය වසර 5152 පමණ දුර අතීතයකට දිව යයි. ඉන්දියාවට අතීතයේ සිටම විවිධ ආකුමණවලට මුහුණ දීමට සිදු විය.

මෙහි දී මෝගල් ආකුමණ හමුවේ භාරතයෙහි උත්තර හා දක්ෂිණ ලෙස සංගීත පද්ධති දෙකක් නිර්මාණය වුණි. ඉන්පසු ඉන්දියාවට යුරෝපීය ආකුමණ එල්ල වුණි. මෙම ආකුමණ හේතුවෙන් විශේෂයෙන් යුරෝපීය ආකුමණ හේතුවෙන් වයලීනය භාරතයට සංකුමණය වූවා යැයි ද, මතයක් පවති. ඇතැම් මතවලට අනුව බටහිර ජාතීන් විසින් හදුන්වා දුන්නා යැයි පැවසෙන වයලීනය භාරතයට හදුන්වා දෙනු ලැබුවේ කර්ණාටක සංගීත නිර්මාපකයෙකු වන මුත්තුස්වාමි දික්ෂිතර්ගේ සහෝදරයා වන බාලස්වාමි දික්ෂිතර් විසිනි. එනම් 1786 - 1858 කාලයේ දීය. එම වයලීනය පසුව 19 වන සියවයේ අගභාගය වන විට මයිසූර් සහ ටුවන්කෝට් යන ස්ථානවල ද පිළිගැනීමට ලක් විය.

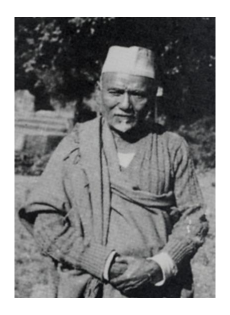
භාරතීය සංගීතයෙහි උත්තර භාරතීය හෙවත් හින්දුස්ථානි සංගීත පද්ධතිය තුළ වයලීනයෙහි ගමන් මග පිළිබඳව මෙසේ විමර්ශනය කළ හැකිය.

වයලීනය හින්දුස්ථානි සාම්පුදායික සංගීත භාණ්ඩයක් නොවන අතර එය බටහිරින් ආගමනය වූ බවට මතයක් පවතී. එහි දී, හින්දුස්තානි සංගීතඥයින් විසින් හින්දුස්තානි සංගීතයෙහි ලක්ෂණවලට ගැළපෙන අයුරින් සංගීත භාණ්ඩයන් සහ එය වාදනය කරන කුම ශිල්ප සකස් කරන ලදි. කාලයක් යත්ම හින්දුස්තානි සංගීතඥයින් විසින් වයලීනය හින්දුස්තානි සංගීතයෙහි කොටසක් ලෙස ලෙස වැළද ගන්නා ලදි. පසුව එය තවදුරටත් සංවර්ධනය කරන්නට ඔවුන් උත්සාහ දරා ඇත. ඒ සමග ම උත්තර භාරතයෙහි වයලීනය ඉතා ජනපුිය සංගීත භාණ්ඩයක් විය. එහි දී එය වාචික සහ වාදා පසංගවල සහාය වාදා භාණ්ඩයක් ලෙස ද යොදා ගන්නා ලදි. හින්දුස්ථානි සංගීතය තුළ ද වයලීනය හා සැබැඳි සුවිශේෂී කරුණු කිහිපයක් දැකගත හැකි ය. ඒවා නම්,

- හින්දුස්ථානි ශෛලියට ගැළපෙන අයුරින් සකස් වූ වයලීනය හරහා වාදන විලාසය, ශිල්පීය කුම, රාග කුම මෙහි දී භාරතීය සංගීත පද්ධතියට ආවේණික ස්වභාවයක් ඉස්මතු කරමින් ගැලපෙන අයුරින් භාරතීය සංගීතඥයින් විසින් වෙනස් කොට ගෙන ඇත.
- හින්දුස්ථානී සංගීත පද්ධතිය තුළ වයලිනයෙහි විවිධ ස්වර පුයෝග ඇති කරලීමට විවිධ දුනු ශිල්පීය කුම භාවිතා කොට ඇත. ගමක් මීන්ඩ් මෙම ශිල්පීය කුම අතරට අයත් වේ.
- තවද හින්දුස්ථානි සංගීත පද්ධතිය තුළ බටහිර වයලීනය සුසර කරන ආකාරයට නොව වෙනස් අයුරින් හින්දුස්ථානි කුමයට අනුව සකසා සුසර කරනු ලබයි.
- හින්දුස්ථානි වයලීනය හඳුන්වනු ලබනුයේ "මීන්ධිති මතාම්" යන නමිනි.
- බොහෝ අවස්ථාවන්හිදී පරිවාර වාදා භාණ්ඩයක් වශයෙන් ද වයලීනය යොදා ගනු ලබයි. එය පුධාන ගායන ශිල්පියාට හෝ වාදා වාදකයාට තනු සහය සපයයි.
- වයලීනය විසින් තනු නිර්මාණ සදහා මෙන්ම රිද්මයානුකූල බව පවත්වාගෙන යාම සඳහාත් වැදගත් මෙහෙයක් ඉටු කරනු ලබයි.
- හින්දුස්ථානි සංගීතය තුළ කලාපීය හා පුද්ගලික මනාපය මත වයලීනයෙහි භූමිකාව හා පුමුඛත්වය වෙනස් විය හැක.

හින්දුස්ථානී සංගීතයට වයලීනය හඳුන්වා දීමට මෙන්ම එහි සංවර්ධනයට මහඟු දායකත්වයක් ලබා දෙමින් එහි උන්නතිය උදෙසා කටයුතු කරන ලද ශ්‍රේඪ සංගීතඥයින් පිරිසක් අපට දැකගත හැකිය. අලා උද්දීන් බාන්, විෂ්ණු දිගම්බර් පලුස්කාර්, එස්.එන්. රතන්ජන්කර්, ගජානන් රාහුල් ජෝෂි නම් මහා සංගීතඥයින් මේ අතර සිටී. මෙසේ වයලිනයෙහි උන්නතිය උදෙසා තම දායකත්වය ලබා දුන් එම සංගීතඥයන් කිහිප දෙනෙකුගේ සංගීත ගමන පිළිබඳ විමර්ශනය කිරීම කළ හැකිය.

# අලා උද්දීන් ඛාන් හෙවත් බාබා



මෙතුමා වර්ෂ 1862 දී බංග්ලාදේශයේ මුස්ලිම් පවුලකට දාව උපත ලැබුවේ ය. මොහු අති දක්ෂ සංගීතඥයෙකි. "බාබා අලා උද්දීන් බාන්" නමින් ද, මෙතුම හදුන්වනු ලබයි. මෙතුමා හට පිකලෝ, බැන්ජො, සිතාරය, මැන්ඩලින්, මෙන්ම දේශීය විදේශීය සංගීත භාණ්ඩ රාශියක් වාදනය කිරීමේ හැකියාව තිබුණි. තව ද, මෙතුමා රාජ සභා සංගීතඥයෙකු ලෙස ද, කටයුතු කිරීමට තරම් භාගාවන්ත විය. වයලින් වාදනයෙහි විශාරදයෙකු වූ මෙතුමා විසින් හින්දුස්තානි සංගීතයෙහි පළමු වයලින පටිගත කිරීම (78RPM) සිදු කොට එය තැටියක පුකාශයට පත් කළේ ය. දක්ෂ සංගීතඥයෙකු වූ ඉන්දියානු චිතුපට කර්මාන්තයෙහි වාදා වෘන්දයට වයලිනය හදුන්වා දුන් තිමිර් බරන් මෙතුමාගේ දක්ෂ ගෝලයෙකි. එසේම අති දක්ෂ වයලින් වාදකයෙකු වන ජි.ජි. ජෝග් ද, මෙතුමාගේ ගෝලයෙකි. අලා උද්දීන් බාන්තුමා දක්ෂ ඉන්දීය සරෝද් වාදකයෙකු මෙන්ම දක්ෂ සංගීත නිර්මාපකයෙකු ලෙස ද, හැදින්විය හැකිය. එමෙන් ම බහු වාදා භාණ්ඩ වාදකයෙකු ලෙසත් මෙතුමා හැදින්විය හැකිය. ඉන්දියානු ශාස්තීය සංගීතයෙහි විසිවන සියවසේ කැපී පෙනෙන සංගීතඥයෙකු ලෙසත් මෙම මහා සංගීතඥයා හැදින්විය හැකිය. හින්දුස්තානි සංගීතයට අති මහත් සේවයක් කළ මේ මහා සංගීතඥයා වර්ෂ 1972 දී මෙලොවින් සමුගත්තේ ය.

## විශ්ණු දිගම්බර් පලුස්කාර්



වර්ෂ 1872 දී බුිතානා පාලන කාල සීමාවේ ඉන්දියාවේ මහාරාෂ්ට පුදේශයෙහි මෙතුනා උපත ලැබුවේ ය. විෂ්ණු දිගම්බර් පලුස්කාර් දක්ෂ හින්දුස්තානි සංගීතඥයෙකු ලෙස හැදින්විය හැකිය. මෙතුමාට කුඩා කළ ඇස් නොපෙනුන අතර පසු කලෙක ඒ සදහා පුතිකාර කර ඒවාගෙන් සාර්ථකත්වය ලබා ඇස් පෙනීම ලබාගන්නට තරම් භාගාවන්ත විය. රට පුරා සංචාරය කරන මෙතුමා එවැනි සංචාරයක් අතරතුරේ දී උතුරු ඉන්දියාවෙහි සෑම පුදේශයක ම පුචලිතව තිබෙන්නා වූ සංගීත සම්පුදායන් පිළිබඳව සොයා බලන ලදි. තව ද, මෙතුමා සම්භාවා වාදකයින්ට වෘත්තීය ගෞරවයක් ගෙන දුන් වාදන ශිල්පියෙකු විය. ඒ අතරම "සරාණා" සංකල්පය හරහා හින්දුස්තානි සම්පුදාය ජනතාව අතරට ගෙන ඒමට මෙතුමාට හැකි විය. තව ද, මෙතුමා "සංගීත භාව පුකාශන" නමින් ගුන්ථයක් ද, රචනා කරන ලදි. එය වෙලුම් තුනකින් යුක්ත වන අතර ම රාග පිලිබද වෙලුම් 18 කින් ද, යුක්ත වේ.

මෙතුමා විසින් සංගීත විදාහලයක් වූ ගාන්ධර්ව විශ්වවිදහාලය ද, ආරම්භ කරන ලදි. එනම් වර්ෂ 1901 දීය. වර්ෂ 1932 දී මෙතුමා මෙලොව හැර ගියේ ය. හින්දුස්තානි සංගීත ඉතිහාසය තුළ විශාල මෙහෙයක් සංගීතයට සිදු කල මහා සංගීතඥයෙකු ලෙස අපට මෙතුම් හැදින්විය හැකිය.

## එස්.එන්. රතන්ජන්කර්



මෙතුමා වර්ෂ 1899 දී උපත ලැබුවේ ය. එස්.එන්. රතන්ජන්කර් ඉන්දියාවේ ආගුා සරාණාවෙහි හින්දුස්තානි ශාස්තීය සංගීතයෙහි සිටි කීර්තිමත් විශාරදයෙකු මෙන්ම ගුරුවරයෙකි. තව ද, මෙතුමා සුපුසිද්ධ භාත්ඛණ්ඩේ සංගීත විදහලයෙහි විදුහල්පතිවරයා වශයෙන් ද, කටයුතු කරන ලදී. මෙතුමා සුපුසිද්ධ වයලින් වාදකයෙකු ලෙස පමණක් නොව දක්ෂ ගායන ශිල්පියෙකු ලෙස ද, හැදින්විය හැකිය. තව ද, මෙතුමා ගායන ශිල්පියෙකු වශයෙන් ආගුා සරාණාවෙහි ධුලපද් හා ඛහාල් ගායන ශෛලීන් ගායනා කර ඇත. එමෙන් ම මෙතුමා හින්දුස්තානි සංගීතය වෙනුවෙන් රාග කිහිපයක් ද, නිර්මාණය කළේ ය. එපමණක් නොව ඔහු නිර්මාණය කළ එම රාග හින්දුස්තානි සංගීත සම්පුදාය තුළට හදුන්වා දීම ද, සිදු කළේ ය. බිහාර්, චේදාර්, ඛහාර්, කේදාර්, සාවනි වැනි රාග ඒ අතර විය. වර්ෂ 1963 දී ඉහළ ම සංගීත ගෞරවයක් සහිත "සංගීත නාටක් ඇකඩම් සම්මානය" ලබා ගන්නට තරම් මෙතුමා දක්ෂ මෙන්ම භාගාවන්ත ද, විය.

# ගජානන් රාහුල් ජෝෂි



මෙතුමා 1911 දී උපත ලද අතර සංගීත පවුලකින් ද, පැවත එන අයෙකි. මනෝහර් නම් දක්ෂ සංගීතඥයා මෙතුමාගේ මුත්තනුවන් ය. මෙතුමා වාදන ශිල්පියෙකු ලෙස පමණක් නොව ගායන ශිල්පියෙකු ලෙස ද, දක්ෂ ව කටයුතු කරන ලදි. ධුැපද් හා ධමාර් ගයන පිලිබද ඉගැන්වීම් කටයුතු ද, සිදු කර ඇති රාහුල් ජෝෂි මුම්බායි විශ්වවිදහාලයෙහි සංගීත මහාචාර්යවරයෙකු ලෙස ද, සේවය කරන ලදි. එපමණක් නොව මෙතුමාගේ පියා වනුයේ දක්ෂ බහාල් ගායකයෙකු වුණු මනෝහර් ජෝෂි නම් සංගීතඥයා ය. මුම්බායි, ඉන්දෝර්, ලක්නව් වැනි ගුවන්විදුලි මධාස්ථානවල උපදේශකවරයා ලෙස කටයුතු කිරීමට ද, මෙතුමාට හැකි විය. ඉන්දියානු සංගීත ක්ෂේතයෙහි ගායනයෙන් මෙන් ම වාදනයෙන් ද, ඉමහත් සේවාවන් රැසක් ඉටු කළ නිසාම මෙතුමා ගෞරව සම්මාන රාශියකින් පවා පුද ලද සංගීතඥයෙකු විය. මෙතුම වර්ෂ 1987 දී, මෙලොවින් සමුගත්තේය. හින්දුස්තානි සංගීත ඉතිහාසය තුළ පහළ වූ අති දක්ෂ සංගීතඥයෙකු ලෙස මෙතුමා හැදින්විය හැකිය.

මෙවැනි සංගීතඥයින් රාශියක් හින්දුස්තානි සංගීත සම්පුදාය තුළ ද, වයලීනය පුවර්ධනය කරන්නට තම ශුමය වැය කළේ ය.

වයලීනයෙහි ගමන් මඟ පිළිබඳවත් එහි සැකැස්ම හා ආකෘතිය පිළිබඳවත් වයලීනයෙහි භාරතීය සංගීත ගමන්මග පිළිබඳවත් අප මෙහිදී විමර්ශනය කළේ ය. තවද භාරතීය සංගීතය තුළ හින්දුස්ථානි සංගීත සම්පුදාය හා කර්ණාටක සංගීත සම්පුදාය ආශිතව වයලීනය වහාප්ත වූ ආකාරයත් විමසීමට ලක් කිරීමක් මෙහිදී සිදු කළ අතර වයලීනය මෙකී සංගීත සම්පුදායන් තුළ පුවර්ධනය කරලීමට තම ශුමය කැප කළ ශේෂ්ඨ සංගීතඥයන් පිළිබඳව ද අප මෙම වාර්තාව තුළින් විමසීමට ලක් කළේ ය.

## මූලාශු :

- https://www.angelfire.com/musicals/kallidaihari/shyama\_profile.HTML
- https://sites.google.com/site/tyagabrahmam/biography
- ► <a href="https://myschool.lk/%E0%B6%BD%E0%B7%92%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%892%E0%B6%B4%E0%B7%92/%E0%B6%AD%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B6%B4%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0%B7%E0
- https://amp.si.xn----

<u>7sbiewaowdbfdjyt.pp.ua/6828/1/%E0%B7%83%E0%B6%82%E0%B6%9C%E0%B7%93%E0%B6%</u>
<u>AD%E0%B6%BA.html#article</u>