

## BAUHAUS EN SANTIAGO

## Lo moderno que podría ser

Ser Bauhaus significa agudizar la capacidad perceptiva, rechazar las zancadillas políticas y la charlatanería. "Los vínculos de sentimiento que nos unen son comparables solamente a los que tienen los miembros de la mafia".



VERONICA WAISSBLUTH Viajeras" se

llamaba el movi-miento del cual provienen munos que, en 1919, ingresan a la re-cién fundada Bauhaus de Weicién fundada Bauhaus de Wei-mar. Usan el pelo largo o se rapan al cero; a veces se pintan figuras sobre la calva, calzan zuecos, comen mucho ajo, ha-cen abluciones y practican la ca-listenia antes de clases. La ma-yoria es ex combatiente y lleva todavia uniforme militar, que las muchachas convierten en las muchachas convierten en

traje civil.

Un año después de su fundación, Oskar Schlemmer — también calvo, e iluminado— llega a la escuela para trabajar como maestro. Ya ha citado en su diario a Flaubert, preguntándose si no es el ascetismo "una forma más elevada de ser epicíreo, y el ayunante un gourmet más refinado".

Sus inclinaciones metafísicas su teoria del hombre como y su feoria del nombre como unidad de cuerpo, alma y espír-tu, no están lejos de la que sus-tenta la escuela, fundada por el arquitecto Walter Gropius.

Se concentran sus maestros en la formación de un ser humano integral: "Deseemos, inventemos, creemos en común la nueva construcción del futuro, que

mos, creemos en comin la nueva construcción del futuro, que lo será todo en una estructura única. Arquitectura y escultura y pintura que, de millones de manos artesanas, se alzará un dia hacia el cielo como el simbolo cristalino de una nueva fe venidera", propone Gropius.

Ser un hombre de la Bauhaus significa entonces "agudizar la capacidad perceptiva, rechazando las zancadillas políticas y la charlataneria", según sus miembros. Uno de ellos bromea, sugiriendo que "los vinculos de sentimiento que unen a cuantos participaron en la aventura de la Bauhaus son comparables, solamente, a los que mantienen unidos a los miembros de la mafia".

## Como niños chicos

En la escuela, la primera asignatura —por la que todos deben pasar sin excepción— es un curso preparatorio en el cual los alumnos se ejercitan con materiales de toda indole, desde el vidrio hasta el papel de diario; como niños chicos, manipulan resortes y entretejidos, apren-diendo su manejo de adelante para atrás, al revés, al derecho, vuelta y vuelta. Luego escogen talleres diversos en los que actúan como aprendices, góticos

casi.

Schlemmer tiene a su cargo los cursos preliminares llamados "Dibujo de desnudo", "El hombre" y "Teoria de la escena"; y los talleres de metal, de cantería y de escena.

"Maestro-mago" y "hombre-orquesta" según Gropius, Schlemmer gasta bromas y cree en el juego, También habla y

en el juego. También habla y habla del ser humano y de sus componentes más esenciales. Recomienda: "Séase lo más imparcial posible; acérquese uno a parcial posible; acerquese uno a las cosas como si el mundo acabara de ser creado; no se reflexione sobre algo hasta matarlo, sino déjese aunque cuidadosamente, que se desenvuelva en libertad. Sease sencillo, no mezquino (¡sencillez es una gran palabra!), sease antes primitivo que retorcido o ampuloso; no se

sea sentimental, pero téngase en

sea sentimental, pero téngase en cambio, espíritu.

Con ello se ha dicho todo y nada. Adelante: pártase de lo elemental... De la línea, de la simple composición de superficies; pártase del cuerpo. Pártase del color simple, tal como lo hallamos: rojo, azul, amarillo y negro, blanco, gris. Pártase del material, nótense las diferencias de calidad de materiales como vidrio, metal, madera, etc., y vidrio, metal, madera, etc., y asimileselas en lo más intimo. Pártase del espacio, de su ley y secreto, y déjese uno 'embrujar' por ellos''.

## El indiecito de Pinochet

A Schlemmer, hoy en Santia-go, Ramón Griffero lo invoca, con fragmentos renovadores, fragmentos renovadores, lúdicos y meditados.

Considera él que existe una suerte de paralelo entre lo que sucedia en Alemania durante los treinta y lo que vive Chile hoy en dia, dentro de lo cual el esce-nario tiene algo que decir. "Schlemmer sostenia que hay una manera de hacer teatro que puede volver a darle identidad y

a cohesionar una sociedad divi-

a cohesionar una sociedad dividida", comenta.

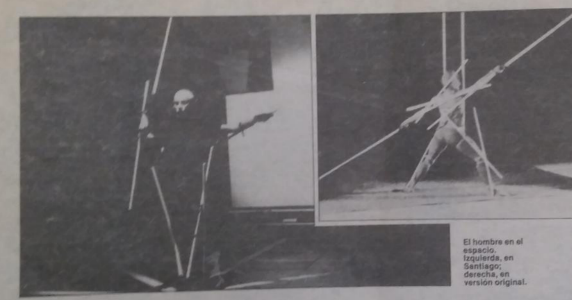
Como aquél —calvo e iluminado—, Griffero —perspicaz y saltón— enfatiza entonces la importancia del lenguaje visual:

"Este está ahora por sobre el discurso. Antes por ejemplo, los afiches electorales eran la foto de candidato y punto, pero ahora se ha recuperado la capacidad transmisora de ideología que tiene la imagen. Hasta Pinochet se ha dado cuenta de eso, con su indiecito de la computadora".

Aduce Griffero que el lenguaje verbal es limitado y que ha dejado de surtir efecto. Explica que en cambio, el visual apunta lo primitivo del ser humano y cita a Schlemmer al asociar el arte con el rito.

arte con el rito.

Recuperar lo esencial es Recuperar lo esencial es en-tonces la intención. Así tam-bien, revisar "aspectos impor-tantes del modernismo que en Chile no son conocidos; en su momento fueron reprimidos por Franco en España, por Musso-lini en Italia y por los nazis en Alemania. Por eso cuando se



formaton en Chile las escuelas de teatro, se echó mano de lo que había antes, a principios de siglo. Eso es válido también, pero quizás en aquellos otros movimientos que ahora resurgen está la base de un modernismo que no alcanzó a ser".

Por ese. Cuiffero investiga los

Por eso, Griffero investiga los planteamientos de Schlemmer como una referencia teórica precisa que propone la reducción a to primero. "Como un abecedano teatral, un "punto tero" casi ecológico, un hito no contaminado". Schlemmer postula que "el organismo denominado 'hombre' se sostiene en el espacio cúbico y abstracto del escenario. Ambos poseen sus propias leyes, y la historia del teatro es entonces la historia de ese conflicto de formas que transfigura los cuerpos".

Asi los movimientos de los actores de Santiago-Bauhaus 1987 —tras máscaras blancas e impersonales— están regidos por designios espaciales determinados por las directrices de la cultura: "Las calles son cuadradas; las ventanas —y asi lo aceptamos— son rectangulares. La situación del hombre en el espacio crea equilibrios y tensiones con las que se puede jugar". También hay juego con el en-

También hay juego con el entretenimiento popular a través del cual se expresan arquetipos, a diferencia de los personajes del teatro sicológico. Con ellos, Griffero da cuenta de actitudes corporales especialmente latinas y a partir de ellas, sugiere códigos visuales de la contingencia: carreras sin fin, movimientos de manos como los de las "manos limpias", disparos, campanas, militares.

También aparecen actrices voluptuosas con la mirada desmesuradamente abierta, toreros ojerosos y gestos de opereta que son para morirse de la risa.

Porque la Bauhaus considera en su escena al teatro de variedades, al cabaret y a la pantomima en tanto éstos manifiestan "los deseos más sanos de la masa" en lo abstracto. Como Chaplin, que según Schlemmer, "hace maravillas actuando en

forma completamente artifi-

Sin embargo para el, la risa, el juego, la ingenuidad y la fiesta tienen sentido, absolutamente. "Dime cómo haces tus fiestas y te diré quién eres", asevera, y entonces, es siempre el cabecilla de las celebraciones de la Bauhaus. En éstas se festeja cualquier cosa con faroles, con cometas, con maquillajes heteró-

quier cosa con faroles, con cometas, con maquillajes heterócittos y disfraces extravagantes.
El pensamiento escénico de
Oskar Schlemmer tiende siempre a conciliar los opuestos: el
hombre y el espacio, el caos y el
orden, lo natural y lo abstracto,
lo metafísico y lo popular. Finalmente, la dicotomia se soluciona en su Ballet triádico, un
trozo del cual Griffero reproduce en la última parte de Santiago-Bauhaus 1987. En él, los bailarines llegan a la máxima simplificación del movimiento relacionado con el sonido.

Y si Griffero lo ha reproducido en forma exacta, no es que pretenda recrear la Bauhaus como si el tiempo no hubiese pasado. Lo hace más bien para rescatar su rigor y para reorganizar la visualidad.

Al fin y al cabo, lo que interesa es que "el teatro no se debe contentar con ser el reflejo de lo social; debe más bien transformarlo".

Lo dice Oskar Schlemmer en

Y en 1987, Griffero agrega: "En todos los niveles, hay en Chile una necesidad de modificar la imagen que se presenta para volver a reflexionar: la forma de la denuncia debe cambiar".