

# ईशावास्योपनिषद्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



प्रकाशक-

गीताप्रेस, गोरखपुर

सुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ प्रथम संस्करण ५२५०

मूल्य 🕏) तीन आना

#### श्रीगुरवे नमः

भगवन् !

ᢤ᠃ᢤ᠅ᢤᢛᢡᠳᡲᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢋᢛᢋᢛᢋᢛᢋᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢡᢛᢢᢛᡧᢛᢢᢛᡧᢛᢢᢛᢢᢛᡧᢛᡧᢛᡧᢛᡧᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᢤᢛᡀᢛᡀᡙᡀᡙᠼᡑᢋᢛᠼᢛᡀ*ᢌ*ᡑᡒ

लीजिये ! यह उपनिषद्भाष्यका अनुवाद आपकी ही वाह्य और आन्तरिक प्रेरणाका फल है; अतः इसे आपहीके परम पवित्र करकमलोंमें सादर समर्पित करता हूँ ।

> आपका ही **एक चरणरजानुचर**

### नम्र निवेदन

वेदके शीर्पश्यानीय भागका नाम वेदान्त है। यह वेदान्त ही ब्रह्मविद्या है। ब्रह्मविद्या ही सर्वत्र समत्वका दर्शन कराती है, त्रसविद्यासे ही अज्ञानकी ग्रन्थियाँ कटती हैं, ब्रह्मविद्यासे ही कर्म-चाञ्चल्य सुसंयत और चित्त अन्तर्मुखी होता है। ब्रह्मविद्यासे ही मिथ्या अनुभूतिका विनाश और परम सत्यकी उपलव्धि होती है । ब्रह्म-विद्यासे ही एकात्मरसप्रत्ययसार अवाङ्मनसगीचर खयंप्रकाश विज्ञानस्तरूप चेतनानन्द्धन रसैकघन ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। इस ब्रह्मविद्याका प्रतिपाद्न वेदके जिस अत्युच शिरोभागमें है, उसीका नाम उपनिपद् है । इन्हीं उपनिपदोंके मन्त्रोंका समन्वय और इनकी मीमांसा भगवान् वेदव्यासने ब्रह्मसूत्रमें की है और इन्हीं उपनिपद्रूपी गौथोंसे गोपालनन्दन भगवान् श्रीकृष्णने सुधी भोक्ताओं के लिये गीतामृतक्षपी दुग्धका दोहन किया था। इसीलिये उपनिपद्, ब्रह्मसूत्र और श्रीमद्भगवद्गीता प्रस्थानत्रथी कहलाते हैं, और भारतके प्रायः सभी आचार्यांने इसी प्रस्थानत्रयीके प्रकाशसे सत्यका अन्वेपण किया है। और प्रायः सभीने इनपर अपने-अपने भाष्य लिखे हैं । अवने-अवने स्थानमें सभी आचायाँके भाष्य उपादेय हैं, परन्तु अद्वैत वेदान्तका प्रतिपादन करनेवाले भाष्योंमें भगवान् श्रीशङ्कराचार्यका भाष्य सर्वोपरि माना जाता है। उपनिपद्रिंपर तो दूसरे आचार्योंके भाष्य हैं भी थोड़े ही । भगवान्की कृपासे आज कुछ उपनिषदोंके उसी शाङ्करभाष्यका भाषानुवाद प्रकाश करनेका सौभाग्य गीताप्रेसको प्राप्त हुआ है । आशा है व्रह्मविद्याके जिज्ञासु अधिकारी पाठक इससे लाभ उठावेंगे।

प्रथम तो यह विषय ही इतना कितन है, कि जो ब्रह्मनिष्ठ और श्रोत्रिय गुरुके मुखसे श्रद्धापूर्वक सुनने और मनन करनेपर ही शुद्धान्तःकरण पुरुषके समझमें आता है। फिर शाङ्करभाष्य भी कितन है। अतएव इसके अनुवादमें जहाँ जुटियाँ रह गयी हों उन्हें विद्वान पुरुष कृपा करके वतला देनेकी कृपा करेंगे ती अनुवादक और प्रकाशक कृतज्ञतापूर्वक अगले संस्करणमें यथासाध्य उनका संशोधन करनेकी चेष्टा करेंगे। अनुवादक महोदयने उपनिपदोंके शाङ्करभाष्यके अनुवादकी जगह अपना नाम प्रकाश करनेकी शील और संकोचवश आज्ञा नहीं दी, इसीलिये उनका नाम प्रकाशित नहीं किया गया है।

वास्तवमें ब्रह्मविद्या इस प्रकार प्रकाशित करनेकी वस्तु भी नहीं है। इसीलिये ऋषियोंने इसमें दोनों ओरसे अधिकारकी आवश्यकता वतलायी है। परन्तु समयके प्रभावसे प्रकाशन आवश्यक हो गया। वंगला और मराठी आदि भाषाओंमें कई अनुवाद हैं। परन्तु हिन्दीमें सरल अनुवाद कम मूल्यमें शायद ही मिलता है। इसीलिये गीताप्रेसने इसके प्रकाशनका यह प्रयत्न किया है। विद्वज्ञन इसके लिये क्षमा करेंगे।

प्रकाशक

### प्रस्तावना

<del>~~~</del>§§~~~

यह वात संसारके प्रायः सभी विचारकों को मान्य है कि मंतुष्य को आत्यन्तिक शान्ति वाह्य भोगों से प्राप्त नहीं हो सकती। इसके छिये तो उसे किसी अनन्त और निर्वाध-सुखस्वक्रप सत्ताकी ही शरण छेनी पड़ेगी। उस अनन्त सुखसमुद्रकी उपछिघ ही संसारके समस्त दार्शनिकों का प्रुव छक्ष्य रहा है। उसका भिन्न-भिन्न प्रकारसे अनुभव करने के कारण ही विभिन्न मतवादों की सृष्टि हुई है। संसारके उस एकमात्र मूछतत्त्वकी शोघ अनादि काछसे होती आयी है। इस विषयमें सभी देशी और विदेशी विद्वान सहमत हैं कि इसका निर्णय करने वाछे सबसे प्राचीन ग्रन्थ वेद हैं। वेद अनादि हैं। वे कब रचे गये और कौन उनका रचियता था—इसका आजतक कोई सन्तोषजनक निर्णय नहीं हो सका।

विपयकी दृष्टिसे वेदोंके तीन भाग हैं, जो तीन काण्ड कहलाते हैं—कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और इ।नकाण्ड। विश्वके मूलतत्त्व-का विचार ज्ञानकाण्डमें किया गया है; कर्म और उपासना उस तत्त्वको उपलब्ध करनेकी योग्यता प्रदान करते हैं। इसल्ये वे साधनस्वरूप हैं और ज्ञान सिद्धान्त है। वेदके ज्ञानकाण्डका ही नाम उपनिषद् है। इन्हें वेदान्त या आम्नायमस्तक कहकर भी पुकारा जाता है। अतः यह वात निर्विचाद सिद्ध है कि ब्रह्मविद्याके आदिस्रोत उपनिषद् ही हैं।

उपनिपदोंका महत्त्व वैदिकमतावलिम्वयोंको ही मान्य हो— ऐसी वात नहीं है। न जाने कितने विधमीं और विदेशी महानुभाव भी इनकी गम्भीरता, मधुरता और तात्त्विकतापर मुग्ध हो चुके हैं। मंसूर, समद, फैज़ो, वुल्लाशाह और दाराशिकोह आदि महानुभावोंने इस्लामधर्मावलम्बी होकर भी औपनिपद सिद्धान्नको ही अपने जीवनका सर्वस्व वनाया था। मंसूर और समदने तो शिर देकर भी इस सिद्धान्तको छोड़ना पसन्द नहीं किया। पश्चिमीय विद्वानोंमें भी मैक्समूलर, शोपेनहर और गोल्डस्टकर आदि ऐसे अनेकों महानुभाव हो गये हैं जिन्होंने उपनिषदोंके महत्त्वकों मुक्तकण्ठसे स्वीकार किया है। मैक्समूलर साहव (Prof. Max Muller) कहते हैं—

'The Upanishads are the.....sources of.....the Vedant philosophy, a system in which human speculation seems to me to have reached its very acme.'

अर्थात् उपनिषद् वेदान्तदर्शनके आदिस्रोत हैं और ये ऐसे निवन्ध हैं जिनमें मुझे मानवी भावना अपने उच्चतम शिखरपर पहुँच गयी मालूम होती है।

### शोपेनहर (Schopenhauer) का कथन है-

'In the world there is no study.....so beneficial and so elevating as that of the Upanishads.....( they) are a product of the highest wisdom.....it is destined sooner or later to become the faith of the people.'

अर्थात् सारे संसारमें ऐसा कोई स्वाध्याय नहीं है जो उपनिषदोंके समान उपयोगी और उन्नतिकी ओर ले जानेवाला हो। वे उच्चतम वुद्धिकी उपज हैं। आगे या पीछे एक दिन ऐसा होना ही है कि यही जनताका धर्म होगां।

डाक्टर गोल्डस्टकर (Dr. Goldstuker) कहते हैं-

'The Vedant is the sublimest machinery set in to motion by oriental thought.'

अर्थात् वेदान्त सवसे ऊँचे दर्जेका यन्त्र है, जिसे पूर्वीय विचार-घाराने प्रवृत्त किया है।

्र इस प्रकार हम देखते हैं कि उपनिषदोंका महत्त्व अन्य मतावलम्वियों एवं विदेशियोंको भी कम मान्य नहीं है। वास्तवमें ब्रह्मविद्याकी ऐसी ही महिमा है। जिसने इस अमृतका पान किया है वह निहाल हो गया; उसे न कुछ कर्तव्य है और न कुछ प्राप्तव्य।

अ यहाँ जो पश्चिमीय विद्वानोंके मत उद्घृत किये हैं वे 'कल्याण' वर्ष ७ की आठवीं संख्याके 'ब्रह्मविद्या-रहस्य' नामक लेखसे लिये हैं ।

ब्रह्माकार वृत्तिका कितना महत्त्व है इसका वर्णन करते हुए वेदान्त-सिद्धान्तमुक्तावलीकार कहते हैं—

कुलं पवित्रं जननी कृतार्थी वसुन्धरा पुण्यवती च तेन । अपारसिच्चित्सुखसागरेऽस्मिल्लीनं परे ब्रह्मणि यस्य चेतः ॥

अर्थात् 'जिसका मन उस अपार सिन्चदानन्दसमुद्र परब्रह्ममें लीन हो गया है उसका कुल पित्र हो जाता है, माता कृतकृत्य हो जाती है और उसके कारण पृथिवी भी पुण्यवती हो जाती है।' ब्रह्मवेत्ताकी दृष्टिमें सारा संसार सिन्चदानन्दस्वरूप हो जाता है, असद् जड और दुःख उसे प्रतीत ही नहीं होता। उसकी दृष्टिमें तो द्रष्टा, दश्य और दृष्टिका भी भेद नहीं रहता, वह तो एक निश्चल, निर्वाध और निष्कल चिदानन्द्यन सत्तामात्र रह जाता है। उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरोंकी ही दृष्टिमें होते हैं, उसकी दृष्टिमें तो न कोई कार्य है और न उसका करनेवाला ही। सुवर्णके आभूषणादि भेद विहर्मुख पुरुषोंकी दृष्टिमें होते हैं, सुवर्णके तात्त्वक स्वरूपकों देखनेवाला उन्हें कभी नहीं देखता, वाह्यद्वीं लोग कहते हैं कि जलमें तरङ्गें उठती हैं, किन्तु भला जलने उन्हें कय देखा है? मृत्तिकासे वननेवाले घट-शरावादि व्यवहारी लोगों-की दृष्टिमें ही वनते हैं तत्त्वद्दींकी दृष्टिमें तो वह आगे-पीछे और वीचमें भी केवल मृन्मात्र ही है। अस्तु।

उपनिषदें साक्षात् कामधेनु हैं। ब्रह्मसूत्रोंकी रचना भी इन्हींके वाक्यों और शब्दोंकी संगति लगानेके लिये हुई है तथा श्रीमद्भगवद्गीता भी गोपालनन्दनद्वारा दुहा हुआ इन्हींका दूध है। भारतवर्षमें जितने आस्तिक सम्प्रदाय हैं उन सबके आधार ये ही तीन प्रन्थरत्न हैं। ये प्रस्थानत्रयी कहलाते हैं। प्रायः सभी सम्प्रदायोंके आचायोंने इनकी विवेचनात्मक व्याख्या लिखकर अपने मत स्थापित किये हैं। बहुत, विशिष्टाहुत, शुद्धाहुत, हैताहुत, हैत और शिवाहुत आदि सभी सम्प्रदायोंकी आधारशिला ये ही प्रन्थरत्न हैं। अपने-अपने विचारानुसार आचायोंने उनमें अपने ही सिद्धान्तकी झाँकी की है। बहुतवादके प्रधान आचार्य भगवान् शङ्कराचार्य हैं। उनके भाष्यकी गम्भीरता, विद्वता, स्फुटता और प्रामाणिकता सभीने स्वीकार की है। उनकी प्रसन्नगम्भीर लेखनी-

का वास्तविक रसाखाद तो वे ही कर सकते हैं जो सव प्रकार साधनसम्पन्न, अद्वेतनिष्ठ तथा संस्कृत वाद्मयके प्रौढ विद्वान् हैं। तथापि जिन्हें यह सौभाग्य प्राप्त नहीं है उनमेंसे वहुत-से महानुभाव, जो उनके अवाध्य सिद्धान्तपर मुग्ध होकर उनके चरणोंपर निछावर हो चुके हैं, उनकी वाणीका भावमात्र जाननेके छिये निरन्तर उत्सुक रहते हैं। उनके साथ खयं भी उस भावका अवगाहन करनेके छिये ही मैंने भगवान् के उपनिपद्भाष्यका भावार्थ छिखनेका दुःसाहस किया है। यद्यपि मैं किसी प्रकार इस महान् कार्यको हाथमें छेनेकी योग्यता नहीं रखता तो भी जिसकी इच्छासे सम्पूर्ण प्राणी अहर्निश भिन्न-भिन्न कार्योंमें छगे रहते हैं उस सर्वान्तर्यामी जगन्नाट्यस्त्रधरने ही मुझे भी इसमें जोड़ दिया। मेरी इस चपछतासे यदि कुछ महानुभावोंका मनोरक्षन हो सका तो मैं इस प्रयासको सफळ समझूँगा।

इस समय प्रायः एक सौ वारह उपनिषदें प्रसिद्ध हैं; परन्तु भगवान शङ्कराचार्य तथा अन्य आचार्योंने भी अधिकतर आरम्भकी दश-वारह उपनिषदोंपर ही भाष्य लिखे हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि अन्य उपनिषदें अप्रामाणिक हैं, क्योंकि उनमें-से वहुत-सी उपनिषदोंके वाक्य खयं भगवान्ने भी अपने भाष्योंमें उद्धृत किये हैं। इससे उनकी प्राचीनता और प्रामाणिकता स्पष्टतया सिद्ध होती है।

उपनिषदों में सबसे पहली ईशाबास्योपनिषद् है। यह उपनिषद् शुक्रयजुःसंहिताका—जिसे वाजसनेथीसंहिता भी कहते हैं— चालीसवाँ अध्याय है। इससे पहले उनतालीस अध्यायों कर्म-काण्डका निरूपण है। यह उस काण्डका अन्तिम अध्याय है और इसमें ज्ञानकाण्डका निरूपण किया गया है। इसका प्रथम मन्त्र 'ईशा वास्यम्' इत्यादि होनेके कारण इस उपनिषद्का नाम भी 'ईशाबास्य' हो गया है। आकारमें बहुत छोटी होनेपर भी इसका महत्त्व एवं प्रामाण्य सर्वसम्मत है। भगवान् हमें इसका तात्पर्य समझनेकी बुद्धि प्रदान करें, जिससे हम सच्चे सुखकी उपलब्धि कर सकें।

**᠁᠈᠁**৽৽

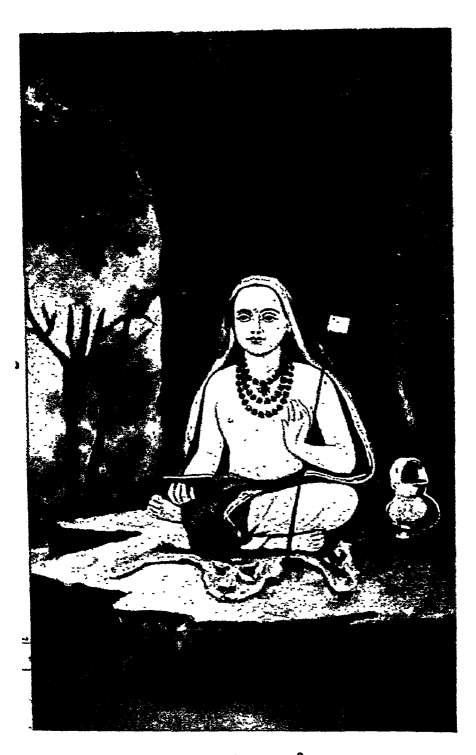
### श्रीहरिः

# विषय-सूची



| विषय                                 |       |         | <b>বি</b> ন্ত |
|--------------------------------------|-------|---------|---------------|
| १. शान्तिपाठ                         | •••   | •••     | १             |
| २. सम्बन्ध-भाष्य                     | • • • | •••     | २             |
| ३. सर्वत्र भगवद्दष्टिका उपदेश        | •••   | •••     | X             |
| ४. मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मविधि  | •••   | •••     | દ્            |
| ५. अज्ञानीकी निन्दा                  | •••   | •••     | ९             |
| ६. आत्माका स्वरूप                    | •••   | •••     | ११            |
| ७. अभेददर्शीकी स्थिति                | •••   | •••     | १६            |
| ८. आत्मनिरूपण                        | •••   | •••     | १८            |
| ९. ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग           | •••   | . • • • | २०            |
| १०. कर्म और उपासनाका समुचय           | •••   |         | २२            |
| ११. कर्म और उपासनाके समुच्चयका फल    | • • • | •••     | २५            |
| १२. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समुचय | • • • | •••     | २६            |
| १३. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके फल    | • • • | •••     | २८            |
| १४. उपासककी मार्गयाचना               | •••   | •••     | ३०            |
| १५. मरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना      | •••   | •••     | ३३            |
| १६. ग्रन्थार्थ-विवेचन                | •••   | •••     | ३६            |
| १७. शान्तिपाठः                       | •••   | •••     | ४०            |





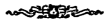
श्रीश्रीशंकराचार्य

#### तत्सद्रहाणे नमः

# ईशावास्योपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

ईशिता सर्वभूतानां सर्वभूतमयश्च यः। ईशावास्येन सम्बोध्यमीश्वरं तं नमाम्यहम्॥



#### शान्ति-पाठ

# ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्रच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

ॐ श्वान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

उँ वह (परव्रह्म) पूर्ण है और यह (कार्यव्रह्म) भी पूर्ण है, क्योंकि पूर्णसे पूर्णकी ही उत्पत्ति होती है । तथा [ब्रंट्यकांटमें] पूर्ण [कार्यव्रह्म] का पूर्णत्व छेकर (अपनेमें छीन करके) पूर्ण [परव्रह्म] ही बच रहता है । त्रिविध तापकी शान्ति हो।

#### सम्बन्ध-भाष्य

ईशा वास्यमित्यादयो मन्त्राः

कर्मस्विनियुक्ताः । <sup>ईशादि-</sup> मन्त्राणां तेषासकर्सशेषस्यात्मनो

विनियोगः

याथात्म्यप्रकाशकत्वात्

याथातम्यं चातमनः शुद्धत्वा-पापविद्धत्वेकत्वनित्यत्वाशरीरत्व-सर्वगतत्वादि वश्त्यमाणम् । तच कर्मणा विरुध्येतेति युक्त एवेषां कर्मस्वविनियोगः ।

न होवंलक्षणमात्मनो याथातम्यमुत्पाद्यं विकार्यमाप्यं संस्कार्यं
कर्तृभोकतृरूपं वा येन कर्मशेषता स्थात् । सर्वासामुपनिपदामात्मयाथात्म्यानिरूपणेनैव
उपक्षयात् । गीतानां मोक्षधर्माणां
चैवंपरत्वात् । तसादात्मनोऽनेकत्वकर्तृत्वभोकतृत्वादि चाशुद्धत्वपापविद्धत्वादि चोपादाय

'ईशा वास्यम्' आदि मन्त्रोंका कर्म-में विनियोग नहीं है, क्योंकि वे आत्माके यथार्थ खरूपका प्रति-पादन करनेवाले हैं जो कि कर्मका शेप नहीं है। आत्माका यथार्थ खरूप गुद्धत्व, निप्पापत्व, एकत्व, नित्यत्व, अशरीरत्व और सर्वगतत्व आदि हैं जो आगे कहा जानेवाला है। इसका कर्मसे विरोध है; अतः इन मन्त्रों-का कर्ममें विनियोग न होना ठीक ही है।

आत्माका ऐसे लक्षणोंवाला यथार्थ सक्तप उत्पार्च, विकार्य, आप्ये और संस्कार्य अथवा कर्ता-भोक्तारूप नहीं है, जिससे कि वह कर्मका शेष हो सके । सम्पूर्ण उपनिपदों-की परिसमाप्ति आत्माके यथार्थ सक्तपका निरूपण करनेमें ही होती है तथा गीता और मोक्षधर्मोंका भी इसीमें तात्पर्य है । अतः आत्मा-के सामान्य लोगोंकी बुद्धिसे सिद्ध होनेवाले अनेकत्व, कर्तृत्व, मोक्तृत्व, तथा अशुद्धत्व और पापमयत्वको

१-उत्पन्न किया जानेयोग्य, जैसे पुरोडाश आदि । २-विकारयोग्य, जैसे सोम आदि । ३-त्रलवान् करने अथवा प्राप्त करनेयोग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-संस्कार-योग्य जैसे ब्रीहि आदि । कर्मके शेषभूत पदार्थोंमें इन धर्मोंका रहना आवश्यक है । आत्मामें ऐसा कोई धर्म नहीं है । इसलिये वह कर्मशेष नहीं हो सकता ।

लोकबुद्धिसिद्धं कर्माणि विहि-तानि ।

यो हि कर्मफलेनार्थी दृष्टेन त्र**क्षवर्चसादिना**दृष्टेन कर्मणि कस्य स्वर्गादिना च द्विजा-अधिकार: तिरहं न काणक्रव्जत्वाद्यनिध-कारप्रयोजकधर्मवानित्यात्मानं मन्यते सोऽधिक्रियते कर्मस्विति स्रिधकारविदो वदन्ति । तसादेते मन्त्रा आत्मनो याथा-त्म्यप्रकाशनेन आत्म-श्रनुबन्ध-चतुष्टयम् विषयं खाभाविकमज्ञानं निवर्तयन्तः शोकमोहादिसंसार-धर्मविच्छित्तिसाधनमात्मैकत्वादि-विज्ञानमुत्पादयन्ति । इत्येव-मक्ताधिकार्यभिधेयसम्बन्धप्रयो-जनान्मन्त्रान्सङ्घेपतो व्याख्या-

स्थामः ।

छेकर ही कर्मोंका विधान किया गया है।

कर्माधिकारके ज्ञाताओंका भी यही कथन है कि जो पुरुप ब्रह्मतेज आदि दृष्ट और खर्ग आदि अदृष्ट कर्मफलोंका इच्छुक है और 'मैं द्विजाति हूँ तथा कर्मके अनिधकार-सूचक कानेपन, कुत्रबेपन आदि धर्मोसे युक्त नहीं हूँ' ऐसा अपनेको मानता है वही कर्मका अधिकारी है।

अतः ये मन्त्र आत्माके यथार्थ खरूपका प्रकाश करके आत्म-सम्बन्धी खाभाविक अज्ञानको निवृत्त करते हुए संसारके शोक-मोहादि धर्मोके विच्छेदके साधनखरूप आत्मैकत्वादि विज्ञानको ही उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार जिनके [ मुमुक्ष-रूप] अधिकारी, [आत्मैक्यरूप] विषय. [प्रतिपाद्य-प्रतिपादकरूप] सम्बन्ध और [अज्ञाननिवृत्ति तथा परमानन्दप्राप्तिरूप ] प्रयोजनका ऊपर उल्लेख हो चुका है, उन मन्त्रोंकी अब हम संक्षेपसे व्याख्या करेंगे।

### सर्वत्र भगवदृदृष्टिका उपदेश

### ॐ ईशा वास्यमिद् सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुझीथा मा गृधः कस्यखिद्रनम् ॥१॥

जगत्में जो कुछ स्थावर-जंगम संसार है वह सब ईश्वरके द्वारा आच्छादनीय है [अर्थात् उसे मगवत्स्वरूप अनुभव करना चाहिये]। उसके त्याग-भावसे त् अपना पालन करः किसीके वनकी इच्छा न कर ॥ १॥

ईशाईए इतीट् तेनेशा। ईशिता परमेश्वरः परमात्मा सर्वस्य । सन्त्रत्यगात्मतया तेन स्वेन रूपेणात्मनेशा वास्यमाच्छाद-नीयम् ।

किम् ? इदं सर्व यत्किश्च यत्किश्चिजगत्यां पृथिव्यां जगत्तसर्वं स्वेनात्मना अत्यगात्मतयाहमेवेदं सर्वमिति परमार्थसत्यरूपेणानृतमिदं सर्व चराचरमाच्छादनीयं स्वेन परमात्मना ।

जो ईशन (शासन) करे उसे ईट् कहते हैं उसका तृतीयान्त रूप 'ईशा' है । सबका ईशन करनेवाला स हि सर्वमीष्टे सर्वजन्तूनामात्मा परमेश्वर परमात्मा है। वही सव जीवोंका आत्मा होकर अन्तर्यामि-रूपसे सक्ता ईशन करता है। उस अपने स्वरूपभूत आतमा ईशसे वात्य---आच्छादन करने-सव योग्य है।

> क्या [आच्छादन करनेयोग्य है] ? यह सत्र जो कुछ जगती अर्थात् पृथिवीमें जगत् (स्थावर-जंगम प्राणि-वर्ग) है वह सब अपने आत्मा ईखर-से-अन्तर्यामिरूपसे यह सत्र कुछ मैं हीं हूँ--ऐसा जानकर अपने परमार्थसत्यखरूप परमात्मासे यह सम्पूर्ण मिथ्याभूत चराचर आच्छादन करनेयोग्य है।

सम्बन्धज्ञहेदादिजमोपाधिकं तत्खरूपनिघर्पणेन ढोर्गनध्यं आच्छाद्यते स्वेन पारमार्थिकेन गन्धेन । तद्वदेव हि स्वात्मनि कर्तृत्व-अध्यस्तं स्वामाविकं भोवतृत्वादिलक्षणं जगद्देतरूपं जगत्यां पृथिव्याम्; जगत्यामिति उपलक्षणार्थत्वात्सर्वमेव नामरूप-कर्माख्यं विकारजातं परमार्थ-सत्यातमभावनया त्यक्तं स्थात्। एवमीश्वरात्मभावनया युक्तस्य पुत्राद्येपणात्रयसं-आत्मनिष्टस्य स्याग एव न्यास एवाधिकारो अधियार: कर्मसु तेन त्यक्तेंन त्यागेनेत्यर्थः । न हि त्यक्तो वा भृत्यो वा पुत्रो आत्मसम्बन्धिताया अभावात आत्मानं पालयति अतस्त्यागेन इत्ययमेव वेदार्थः—भ्रुङ्जीथाः

पालयेथाः ।

यथा चन्द्नागर्यादेरुद्कादि-

जिस प्रकार चन्दन और अगरु आदिकी, जल आदिके सम्बन्बसे गीलेपन आदिके कारण उत्पन हुई औपात्रिक दुर्गन्धि उन ( चन्दनादि ) के खरूपको **घिसनेसे** पारमार्थिक गन्बसे आच्छादित हो जाती है, उसी प्रकार अपने आत्मा-में आरोपित स्वाभाविक कर्तृत्व-भोक्तत्व आदि एक्षणोंवाटा द्वैतरूप जगत् जगतांमं यानी पृथित्रीमें-'जगत्याम्' यह शब्द [स्थावर-जंगम सभीका । उपलक्षण कराने-परमार्थ होनसे--इस वाटा आत्माकी भावनासे सत्यखरूप नामरूप और कर्ममय सारा ही विकारजात परित्यक्त हो जाता है।

इस प्रकार जो, ईश्वर ही चरा-चर जगत्का आत्मा है—ऐसी भावनासे युक्त है, उसका पुत्रादि तीनों एपणाओंके त्यागमें ही अधिकार है—कर्ममें नहीं। उसके त्यक्त अर्थात् त्यागसे [आत्माका पाटन कर]। त्यागा हुआ अथवा मरा हुआ पुत्र या सेवक, अपने सम्बन्धका अभाव हो जानेके कारण अपना पाटन नहीं करता; अतः त्यागसे—यही इस श्रुतिका अर्थ है— भोग यानी पाटन कर!

एवं त्यक्तैषणस्त्वं मा गृधः कार्पीर्धन-गृधिमाकाङ्कां मा विषयाम् । कस्यखिद्धनं कस्य-चित्परस्य खस्य वा धनं मा काङ्कीरित्यर्थः । खिदित्यनर्थको निपातः ।

अथवा मा गृधः । कसात् ? कस्यखिद्धनमित्याक्षेपार्थो न कस्यचिद्धनमस्ति यद्गृध्येत। आत्मैवेदं सर्वमितीश्वरभावनया सर्वे त्यक्तमत आत्मन सर्वमात्मैव च सर्वमतो मिथ्या-

इस प्रकार एपणाओंसे रहित होकर तू गर्द्र अर्थात् धन-विपयक आकांक्षा न कर । किसीके धनकी अर्थात् अपने या पराये किसीके भी धनकी इच्छा न कर । यहाँ 'खित्' यह अर्थरहित निपात है।

अथवा आकांक्षा न कर, क्योंकि धन भटा किसका है ?--- अन तो किसीका भी नहीं है जो उसकी इच्छा की जाय-ऐसा आक्षेपसूचक अर्थ भी हो सकता है। यह सब आत्मा ही है-इस प्रकार ईश्वरभावनासे यह सभी परित्यक्त हो जाता है। अतः यह सव आत्मासे उत्पन्न हुआ तथा स्व कुछ आत्मरूप ही होनेके कारण मिध्यापदार्थविपयक आकांक्षा विषयां गृधिं मा कार्पीरित्यर्थः ।१। कर--ऐसा इसका तात्पर्य है ॥१॥

#### **→€€€€€**

मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मविधि

एवमात्मविदः पुत्राद्येपणा-त्रयसंन्यासेनात्मज्ञाननिष्ठतयात्मा रक्षितच्य इत्येष वेदार्थः । अथ इतरस्यानात्मज्ञतया आत्मग्रहणाय अशक्तस्येदग्रुपदिशति मन्त्रः-

इस प्रकार उपर्युक्त श्रुतिका यही तात्पर्य है कि आत्मवेत्ताको पुत्रादि एषणात्रयका त्याग करते हुए ज्ञाननिष्ट रहकर ही आत्माकी रक्षा करनी चाहिये । अत्र आत्मतत्त्वका ग्रहण करनेमें असमर्थ द्सरा अनात्मज्ञ पुरुष है उसके लिये यह दूसरा मन्त्र उपदेश करता है-

# कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत समाः। एवं लिय नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ २ ॥

इस लोकमें कर्म करते हुए ही सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे। इस प्रकार मनुष्यत्वका अभिमान रखनेवाले तेरे लिये इसके सिवा और कोई मार्ग नहीं है, जिससे तुझे [अञ्चम] कर्मका छेप न हो ॥ २॥

कुर्वनेव इह निर्वर्तयनेव कर्माण्यग्रिहोत्रादीनि जिजीविपे-**जीवितुमि**च्छेच्छतं शतसङ्-समाः संवत्सरान्। तावद्धि पुरुषस्य परमायुनिंरूपि-तम् । तथा च प्राप्तान्तवादेन यञ्जिजीविषेच्छतं वर्पाणि तत क्रवंत्रेव कर्माणीत्येतद्विधीयते ।

त्विय एवमेवम्प्रकारेण जिजीविपति नरे नरमात्राभि-मानिनीत एतसादियहोत्रादीनि कर्माणि कुर्वतो वर्तमानात्प्रका-प्रकारान्तरं नास्ति रादन्यथा येन प्रकारेणाशुभं कर्मन लिप्यते

इस छोकमें अग्निहोत्रादि कर्म करते हुए ही सौतक अर्थात् सौ वर्पीं-तक जीनेकी इच्छा करे। पुरुषकी वड़ी-से-वड़ी आयु इतनी वतलायी गयी है। अतः उस प्राप्त हुई आयुका अनुवाद करते हुए यह विधान किया है कि यदि सौ वर्प जीनेकी इच्छा करे तो कर्म करते हए ही जीना चाहे।

इस तरह, इस प्रकार जीनेकी डच्छा करनेवाले तुझ मनुष्य---मनुप्यत्वमात्रका अभिमान करने-वालेके लिये इस अर्थात् अग्नि-होत्रादि कर्म करते हुए ही [ आयु वितानेके ] वर्तमान प्रकारसे भिन्न और कोई ऐसा प्रकार नहीं है जिससे अञ्जभ कर्मका छेप न हो कर्मणा न लिप्यत इत्यर्थः। अर्थात् जिससे वह पुरुप कर्मसे

अतः शास्त्रविहितानि कर्माण्य-ग्रिहोत्रादीनि कुर्वनेव जिजी-विषेत्।

कथं पुनिरद्मवगम्यते शानकर्म- पूर्वेण संन्यासिनो सम्ज्ञ्च- ज्ञानिष्ठोक्ता द्विती-खण्डनम् येन तद्शक्तस्य कर्म-निष्ठेति।

उच्यते; ज्ञानकर्मणोर्विरोधं

पर्वतवदकम्प्यं यथोक्तं न सरिस किम् ? इहाप्युक्तं 'यो हि जिजी-विषेत् स कर्म कुर्वन्' वास्यमिदं सर्वम्' 'तेन त्यक्तेन भुज्जीथाः''मागृधः कस्यखिद्धनम्' इति च। 'न जीविते मरणे वा गृधिं कुर्वीतारण्यमियादिति च पदम्ः ततो न पुनिरयात्' इति संन्यासशासनात् । उभयोः फलमेदं च वस्यति ।

लिप्त न हो । अतः अग्निहोत्र आदि शास्त्रविहित कर्मोको करते हुए ही जीनेकी इच्छा करें।

पूर्व ० — यह कैसे जाना गया कि पूर्व मन्त्रसे संन्यासीकी ज्ञाननिष्ठाका तथा द्वितीय मन्त्रसे संन्यासमें असमर्थ पुरुषकी कर्मनिष्ठाका वर्णन किया गया है ?

सिद्धान्ती-कहते हैं, क्या तुम्हें स्मरण नहीं है कि, जैसा पहले (सम्बन्ध-भाष्यमें) कह चुके हैं, ज्ञान और कर्मका विरोध पर्वतके समान अविचल है। यहाँ भी 'जो जीनेकी इच्छा करे वह कर्म करते द्वए ही [ जीना चाहे ]' तथा 'यह सव ईश्वरसे आच्छादन करनेयोग्य है' 'उस ( चराचर जगत् ) के त्याग-द्वारा आत्माकी रक्षा कर' 'किसीके धनकी इच्छा न कर' इत्यादि वाक्यों-से [कर्मा और संन्यासीकी निष्ठाओं-का भेद ही ] निरूपण किया है। तथा 'जीवन या मरणका छोभ न करे. वनको चला जाय--यही वेदकी मर्यादा है । और फिर वहाँ-से घर न छोटे' इस वाक्यसे भी [ ज्ञाननिष्ठके लिये ] संन्यासका ही विधान किया है। आगे इन दोनों निष्ठाओंके फलका भेद भी बतलायेंगे।

इमौ द्वावेव पन्थानावनुनि-ष्क्रान्ततरौ भवतः क्रियापथञ्जेव पुरस्तात्संन्यासश्चोत्तरेण । निवृ-ं तिमार्गेण एपणात्रयस्य त्यागः। तयोः संन्यासपथ एवातिरे-चयति । "न्यास एवात्यरेचयत्" इति च तैतिरीयके। . ''द्वाविमावथ पन्थानों यत्र वेदाः प्रतिष्ठिताः । प्रवृत्तिलक्षणो धर्मो निवृत्तश्र विभावितः॥" (महा० शा० २४१ । ६) विचार्य पुत्राय निश्चितमुक्तं व्यासेन वेदाचार्येण भगवता विभागश्चानयोः दर्शयिष्यामः ॥ २॥

ये दोनों ही मार्ग सृष्टिके आरम्भ-से परम्परागत हैं। इनमें पहले कर्ममार्ग है और पीछे संन्यास। [ संन्यासरूप ] निवृत्तिमार्गसे तीनों एपणाओंका त्याग किया है। इन दोनोंमें संन्यासमार्ग ही उंक्कर्प प्राप्त करता है। तैत्तिरीय श्रुतिमें भी कहा है कि "संन्यास ही उत्कृष्टताको प्राप्त हुआ।" वेदाचार्य भगवान् व्यासने भी वहुत सोच-विचारकर ही अपने पुत्रसे यह निश्चित वात कही है--- 'जिनमें वेद प्रतिष्ठित हैं ऐसे ये दो ही मार्ग हैं--एक तो प्रवृत्तिलक्षण धर्ममार्ग और दृसरा अच्छी तरह भावना किया हुआ निवृत्तिमार्ग।"इन दोनों-का विभाग हम आगे दिखळायेंगे ॥२॥

<del>ः≨ॐॐ</del> अज्ञानीकी निन्दा

अथेदानीमविद्यन्तिन्दार्थोऽयं मन्त्र आरभ्यते—

अत्र अज्ञानीकी निन्दा करनेके लिये यह [तीसरा] मन्त्र आरम्भ किया जाता है—

असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः। ता स्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः॥ ३॥

वे असुरसम्बन्धी छोक आत्माके अदर्शनरूप अज्ञानसे आच्छादित हैं। जो कोई भी आत्माका हनन करनेवाछे छोग हैं वे मरनेके अनन्तर उन्हें प्राप्त होते हैं॥ ३॥ असुर्याः परमात्मभावमद्वयम-पेक्ष्य देवादयोऽप्यसुरास्तेषाश्च स्वभृता लोका असुर्या नाम। नामग्रव्दोऽनर्थको निपातः।

ते लोकाः कर्मकलानि लोक्यन्ते दृश्यन्ते भुज्यन्त इति जन्मानि । अन्धेनाद्श्नेनात्म-केनाज्ञानेन तमसाृष्टता आच्छा-दिताः । तान्धावरान्तान्प्रेत्य त्यक्त्वेमं देहमभिगच्छन्ति यथा-कर्म यथाश्रुतम् ।

आत्मानं झन्तीत्यात्महनः ।

के ते जनाः येऽत्रिद्धांसः । कथं
त आत्मानं नित्यं हिंसन्ति ।
अविद्यादोषेण विद्यमानस्यात्मनः
तिरस्करणात् । विद्यमानस्य
आत्मनो यत्कार्यं फलमजरामरत्वादिसंवेदनलक्षणं तद्धतस्येव
तिरोभृतं भवतीति प्राकृताविद्यांसो जना आत्महन उच्यन्ते ।
तेन ह्यात्महननदोषेण संसर्गनत
ते ॥ ३॥

अद्वय पर्मात्मभावकी अपेक्षासे देवता आदि भी असुर ही हैं। उनके सम्पत्ति-स्वरूप लोक 'असुर्य' हैं। 'नाम' शब्द अर्थहीन निपात है।

जिनमें कर्मफलेंका लोकन— दर्शन यानी भोग होता है वे लोक अर्थात् जन्म (योनियाँ) अन्य—अदर्शनात्मक तम यानी अज्ञानसे आच्छादित हैं। वे इस शरीरको छोड़कर अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार उन [ब्रह्मासे लेकर] स्थावरपर्यन्त योनियोंमें ही जाते हैं।

जो कोई आत्माका घात (नाइा) करते हैं वे आत्मवाती हैं। वे छोग कौन हैं? जो अज्ञानी हैं। वे सर्वदा अपने आत्माकी किस प्रकार हिंसा करते हैं शिविद्यारूप दोपके कारण अपने नित्यसिद्ध आत्माका तिरस्कार करनेसे [अज्ञानी जीवोंकी दृष्टिमें] नित्य विद्यमान आत्माका अजरामरत्वादिज्ञानरूप कार्य यानी फल मरे हुएके समान तिरोभ्त रहता है, इसिल्ये प्राकृत अज्ञानीजन आत्मवाती कहे जाते हैं। इस आत्मवातरूप दोपनके कारण ही वे जन्म-मरणको प्राप्त होते हैं॥३॥

#### आत्माका स्वरूप

यखात्मनो हननाद्विद्वांसः। संसरन्ति तद्विपर्ययेण विद्वांसो जना मुच्यन्ते ते नात्महनः तत् कीदशमात्मतन्त्वमित्युच्यते । जिस आत्माका हनन करनेसे अज्ञानी छोग जन्म-मरणरूप संसार-को प्राप्त होते हैं और उसके विपरीत ज्ञानी छोग मुक्त हो जाते हैं—वे आत्मवाती नहीं हैं—वह आत्मतत्त्व कैसा है ! सो बतछाया जाता है—

अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनदेवा आप्तुवन्पूर्वमर्षत् । तद्यावतोऽन्यानत्येति तिष्ठत्तसिन्नपो मातरिश्वा दघाति ॥

वह आत्मतत्त्व अपने खरूपसे विचित न होनेवाला, एक तथा मनसे भी तीव्र गतिवाला है। ईसे इन्द्रियाँ प्राप्त नहीं कर सकीं, क्योंकि यह उन सबसे पहले (आगे) गया हुआ (विद्यमान) है। वह स्थिर होनेपर भी अन्य सब गतिशीलोंको अतिक्रमण कर जाता है। उसके रहते हुए ही [अर्थात् उसकी सत्तामें ही] वायु समस्त प्राणियोंके प्रवृत्ति-रूप कर्मोका विभाग करता है। १।

अनेजत् न एजत् । एजृ कम्पने, कम्पनं चलनं खावस्था-प्रच्युतिस्तद्वजितं सर्वदैकरूपमि-त्यर्थः । तच्चैकं सर्वभूतेषु मनसः सङ्कल्पादिलक्षणाद् जवीयो जवयत्तरम् । जो चलनेवाला न हो उसे 'अनेजत्' कहते हैं, क्योंकि 'एजृ कम्पने' [इस धातुस्त्रसे] 'एज्' धातुका अर्थ कम्पन है । इस प्रकार [वह आत्मतत्त्व] कम्पन—चलन अर्थात् अपनी अवस्थासे च्युत होनेसे रहित है यानी सदा एक रूप है। वह एक ही सब प्राणियोंमें वर्तमान है। तथा सङ्कल्पादिरूप मनसे भी जबीय—अधिक बेगवान है।

कथं विरुद्धमुच्यते । श्रुवं निश्वलमिदं मनसो जवीय इति च ।

नैप दोषः । निरुपाध्युपाधि-मन्त्रेनोपपत्तेः । तत्र विरोध-परिहार: **तिरुपाधिकेन** स्वेत रूपेणो**च्यते** अनेजदेकमिति । मनसोऽन्तः करणस्य सङ्कल्प-विकल्पलक्षणस्रोपाधेरनुवर्त्तनाद् देहस्थस्य मनसो ब्रह्म-लोकादिद्रगमनं सङ्कल्पेन क्षण-मनसो मात्राद्धवतीत्यतो जिश्टत्वं लोके प्रसिद्धम्। तसिन् मनसि ब्रह्मलोकादीन्द्वतं गच्छति सति प्रथमं प्राप्त इवात्मचैतन्या-वभासो गृह्यतेऽतो मनसो जवीय इत्याह ।

नैनदेवा द्योतनादेवाश्रक्षुरा-. दीनीन्द्रियाण्येतत्प्रकृतमात्मतत्त्वं पूर्व ० — यह विरुद्ध वात कैसे कही जाती है कि वह आत्मतत्त्व ध्रुव एवं निश्चल है तथा मनसे भी अधिक वेगवान् है ?

सिद्धान्ती-यह कोई दोप नहीं क्योंकि निरुपाधिक सोपाधिक रूपसे यह विरुद्ध कथन भी वन सकता है। उस अवस्थामें अपने निरुपाधिक रूपसे तो 'अविचल' और 'एक'-ऐसा कहा जाता है तथा अन्तः करणकी मनरूप संकल्प-विंकेल्पात्मिका उपाधिका अनुवर्तन करनेके कारण [ मनसे भी अधिक वेगवान् कहा गया है ] इस लोक-में देहस्य मनका ब्रह्महोक आदि दूर देशोंमें संकल्परूपसे एक क्षणमें ही गमन हो जाता है; अतः मन-का अत्यन्त वेगवत्त्व तो होकमें प्रसिद्ध ही है। किन्तु उस मनके ब्रह्मलोकादिमें बड़ी शीव्रतासे पहुँचने-पर वहाँ आत्मचैतन्यका अवभास पहलेहीसे पहुँचा हुआ-सा अनुभव किया जाता है। इसीसे 'वह मनसे भी अधिक वेगवान् हैं'ऐसा श्रुति कहती है।

जिसका प्रकरण चल रहा है ऐसे इस आत्मतत्त्वको देवगण भी प्राप्त अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सके। नाप्तुवन्न प्राप्तवन्तः । तेभ्यो मनो जवीयः । मनोच्यापार-च्यवहितत्वाद् आभासमात्रमपि आत्मनो नैव देवानां विषयी-भवति ।

यसाजवनान्मनसोऽपि पूर्व
मर्पत् पूर्वमेव गतं व्योमवद्वचापित्वात् सर्वव्यापि तदातमतत्त्वं सर्वसंसारधर्मवर्जितं स्वेनः
निरुपाधिकेन स्वरूपेणाविकियमेव सदुपाधिकृताः सर्वाः संसारविकिया अनुभवतीत्यविवेकिनां
मूढानामनेकिमव च प्रतिदेहं
प्रत्यवभासत इत्येतदाह ।

तद्वावतो द्वतं गच्छतोऽन्यानात्मविलक्षणान्मनोवागिनिद्रयप्रभृतीनत्येति अतीत्य गच्छति
इव । इवार्थं स्वयमेव दर्शयिति
तिष्ठदितिः स्वयमविक्रियमेव
सदित्यर्थः।

विपयोंका द्योतन (प्रकाश) करनेके कारण चक्षु आदि इन्द्रियाँ ही 'देव' हैं । उन इन्द्रियोंसे तो मन ही वेगवान् है; अतः [आत्मा तथा इन्द्रियोंके बीचमें ] मनोव्यापारका व्यवधान रहनेके कारण आत्माका तो आभासमात्र भी इन्द्रियोंका विपय नहीं होता ।

क्योंकि आकाशके समान व्यापक होनेके कारण वह वेगवान् मनसे भी पहले ही गया हुआ है । वह सर्व-व्यापी आत्मतत्त्व अपने निरुपाधिक खरूपसे सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित तथा अविकिय होकर ही उपाधिकृत सम्पूर्ण सांसारिक विकारोंको अनुभव करता है और अविवेकी मूढ पुरुषोंको प्रत्येक शरीर-में अनेक-सा प्रतीत होता है इसीसे श्रुतिने ऐसा कहा है ।

वह दौड़ते अर्थात् तेजीसे चलते हुए, आत्मासे मिन्न अन्य मन, वाणी और इन्द्रिय आदिका अतिक्रमण कर जाता है—मानो उन्हें पार करके चला जाता है। 'इव' का भावार्थ श्रुति 'तिष्ठत्' (ठहरनेवाला) इस पदसे खयं ही दिखला रही है। अर्थात् खयं अविकारी रहकर ही दूसरोंको पार कर जाता है।

तसिन्नात्मतत्त्वे सति नित्य-चैतन्यस्वभावे मातरिश्वा मातरि अन्तरिक्षे श्वयति गच्छतीति वायुः सर्वप्राणभृत मातरिश्वा क्रियात्मको यदाश्रयाणि कार्य-यसिनोतानि करणजातानि प्रोतानि च यत्स्त्रसंज्ञकं सर्वस्य जगतो विधारयित स मातरिश्वा, अपः कर्माणि प्राणिनां चेष्टा-लक्षणानि, अग्न्यादित्यपर्जन्या-दीनां ज्वलनदहनप्रकाशाभिवर्प-णादिलक्षणानि दधाति विभजति इत्यर्थः ।

धारवतीति वा। "भीषासाद्वातः पवते" (तै० उ०२।८।१) इत्यादिश्रुतिभ्यः । सर्वा हि कार्यकरणादिविक्रिया नित्यचैत-न्यात्मस्तरूपे सर्वास्पदभृते सत्येव भवन्तीत्यर्थः ॥ ४॥

उस नित्यचैतन्यखरूप आतम-तत्त्वके वर्तमान रहते हुए ही, जो मातिर अर्थात् अन्तिरक्षमें सञ्चार— गमन करता है वह मातिरङ्गा—वायु, जो समस्त प्राणोंका पोषक और क्रियारूप है, जिसके अधीन ये सारे शरीर और इन्द्रिय हैं तथा जिसमें ये सत्र ओत-प्रोत हैं और जो सूत्रसंज्ञक तत्त्व निखिल जगत्का विधाता है वह मातिरङ्गा अप् अर्थात् प्राणियों-के चेष्टारूप कर्म यानी अग्नि, सूर्य और मेघ आदिके ज्वलन-दहन, प्रकाशन एवं वर्षारम्भादि कर्म विभक्त करता है । ऐसा इसका भावार्थ है।

अथवा ''इसके भयसे वायु चलता है'' इत्यादि [ भाववाली ] श्रुतियोंके अनुसार 'दचाति' का अर्थ 'धारण करता है' ऐसा जानो । क्योंकि शरीर और इन्द्रिय आदि सभी विकार सबके अधिष्ठानखरूप नित्य-चैतन्य आत्मतत्त्वके विद्यमान रहते ही होते हैं ॥ ४ ॥

न मन्त्राणां जामितास्तीति पूर्वमन्त्रोक्तमप्यर्थं पुनराह—

मन्त्रोंको आलस नहीं होता; अतः पहलें मन्त्रद्वारा कहे हुए अर्थको ही फिर कहते हैं—

### तदेजति तन्नैजति तद्दूरे तद्वन्तिके। तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः॥ ४॥

वह आत्मतत्त्व चलता है और नहीं भी चलता । वह दूर है और समीप भी है। वह सबके अन्तर्गत है और वही इस सबके बाहर भी है॥ ५॥

तदात्मतत्त्वं यत्प्रकृतं तदेजति चलति तदेव च नैजति खतो नैव चलति खतोऽचलमेव सत् चलतीवेत्यर्थः । किश्च तद्दूरे वर्ष-कोटिशतैरप्यविदुपामप्राप्यत्वात् दूर इव । तद् उ अन्तिके इति-च्छेदः। तद्वन्तिके समीपेऽत्य-न्तमेव विदुपामात्मत्वाच केवलं द्रेअन्तिके च । तदन्तरभ्यन्तरेऽस्य सर्वस्य। "य आत्मा सर्वान्तरः" (बृ० उ० ३ । ४ । १) श्रुतेः । अस्य सर्वस्य जगतो नाम-रूपिकयात्मकस्य तदु अपि सर्वस्य अस्य बाह्यतो च्यापकत्वादाकाश-विनरतिशयस्भात्वाद् अन्तः। ''प्रज्ञानघन एव'' (बृ० उ० ४। ५।१३) इति च शासनानिरन्तरं च॥५॥

जिसका प्रकरण है वह आत्मतत्त्व एजन करता—चळता है, वही स्वयं नहीं भी चलता; अर्थात् खयं अचल रहकर ही चटता हुआ-सा जान पड़ता है। यही नहीं, वह दूर भी है; अज्ञानियोंको सैकड़ों करोड़ वर्पोमें भी अप्राप्य होनेके कारण दूर-जैसा है। ['तद्दन्तिके'का] तत् उ अन्ति-के--ऐसा पदच्छेद करना चाहिये । वही अन्तिक—अ़्यन्त समीप भी है अर्थात् केवल दूर ही नहीं, विद्वानोंका आत्मा होनेके कारण समीप भी है । वह इस सबके अन्तर यानी भीतर भी है, जैसा कि ''जो आत्मा सर्वान्तर है" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है। आकाशके समान व्यापक होनेके वह इस नामरूप क्रियात्मक सम्पूर्ण जगत्के बाहर तथा सूक्ष्मरूप् होनेसे इसके भीतर भी है। और श्रुतिके "प्रज्ञानघन ही है" इस क्यनके अनुसार वंह निरन्तर(बाहर-भीतरके भेदको त्यागकर सर्वत्र ) ही है ॥ ५॥

### श्रमेददर्शीकी स्थिति

## यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते ॥ ६॥

जो [साधक] सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है और समस्त भूतोंमें भी आत्माको ही देखता है वह इस [सावीत्म्यदर्शन] के कारण ही किसीसे घृणा नहीं करता ॥ ६॥

यः परित्राड् मुम्रुक्षुः सर्वाणि भूतान्यव्यक्तादीनि स्थावरान्तानि आत्मन्येवानुपश्यत्यात्मव्यति-रिक्तानि न पश्यतीत्यर्थः, सर्व-भृतेषु च तेष्येव चात्मानं तेपाम् अपि भूतानां स्त्रमात्मानमात्म-त्वेन यथास्य देहस्य कार्यकरण-सङ्घातस्यात्मा अहं सर्वप्रत्यय-साक्षिभृतश्रेतयिता निर्गुणोऽनेनैव स्वरूपेणाव्यक्ता-दीनां स्थावरान्तानामहमेवात्मेति सर्वभृतेषु चात्मानं निविंशेषं यस्त्वनुपश्यति स ततस्तसादेव दर्शनान विज्रगुप्सते विज्रगुप्सां घृणां न करोति ।

जो परित्राट् मुमुक्षु अव्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है अर्थात् उन्हें आत्मासे पृथक् नहीं देखता, तथा उन सम्पूर्ण मूतोंमें भी आत्माको देखता है अर्थात् उनं भूतोंके आत्मा-को भी अपना ही आत्मा जानता है यानी यह समझता है कि जिस प्रकार मैं इस देहके कार्य (भूत) और करण (इन्द्रिय)-संघातका आत्मा और इसकी समस्त प्रतीतियोंका साक्षी, चेतयिता, केवल और निर्गुण हूँ उसी प्रकार अपने इसी रूपसे अन्यक्तसे ठेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा भी मैं ही हूँ । इस प्रकार जो सब भूतोंमें अपने निर्विशेष आत्मखरूप-को ही देखता है वह उस आतम-दर्शनके कारण ही किसीसे जुगुप्सा यानी घृणा नहीं करता ।

प्राप्तस्यैवानुवादोऽयम् । सर्वा हि ष्टणात्मनोऽन्यद्दुष्टं पश्यतो भवति, आत्मानमेवात्यन्तिवशुद्धं निरन्तरं पश्यतो न ष्टणानिमित्तम् अर्थान्तरमस्तीति प्राप्तमेव। ततो न विज्रगुप्सत इति ॥ ६॥

यह प्राप्त वस्तुका ही अनुवाद है। सभी प्रकारकी घृणा अपनेसे भिन्न किसी दृपित पदार्थको देखने-वाले पुरुपको ही होती है, जो निरन्तर अपने अत्यन्त विशुद्ध आत्म-खरूपको ही देखनेवाला है उसकी दृष्टिमें घृणाका निमित्तभूत कोई अन्य पदार्थ है ही नहीं; यह बात खतः प्राप्त हो जाती है। इसीलिये वह किसीसे घृणा नहीं करता।। ६॥

**₩€©®®}**₩

इसमेवार्थमन्योऽपि मन्त्र इसी वातको दूसरा मन्त्र भी आह— कहता है—

> यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः ॥ ७॥

जिस समय ज्ञानी पुरुपके छिये सब भूत आत्मा ही हो गये उस समय एकत्व देखनेवाले उस विद्वान्को क्या शोक और क्या मोह हो सकता है ? ॥ ७॥

यसिन्काले यथोक्तात्मिन वा तान्येव भूतानि सर्वाणि परमा-र्थात्मदर्शनादात्मैवाभूद् आत्मैव संवृत्तः परमार्थवस्तु विजानतः तत्र तसिन्काले तत्रात्मिन वा को मोहः कः शोकः। जिस समय अथवा जिस पूर्वीक्त आत्मस्वरूपमें परमार्थतत्त्वको जानने-वाले पुरुषकी दृष्टिमें वे ही सब भूत परमार्थ आत्मस्वरूपके दर्शनसे आत्मा ही हो गये अर्थात् आत्मभाव-को ही प्राप्त हो गये, उस समय अथवा उस आत्मामें क्या मोह और क्या शोक रह सकता है! शोकश्च मोहश्च कामकर्मवीजम् अजानतो भवति । न त्वात्मैकत्वं विशुद्धं गगनोपमं पश्यतः ।

को मोहः कः शोक इति शोकमोहयोरविद्याकार्ययोराक्षेपेण असम्भवप्रदर्शनात् सकारणस्य संसारस्थात्यन्तमेवोच्छेदः प्रद-शिंतो भवति ॥ ७॥ शोक और मोह तो कामना और कर्मके वीजको न जाननेवालेको ही हुआ करते हैं, जो आकाशके समान आत्माका विशुद्ध एकत्व देखनेवाला है उसको नहीं होते।

'क्या मोह और क्या शोक ?' इस प्रकार अविद्याके कार्यस्वरूप शोक और मोहकी आक्षेपरूपसे असम्भवता दिखलाकर कारणसहित संसारका अत्यन्त ही उच्छेद प्रदर्शित किया गया है ।। ७ ।।

**₩€€₩€€**₩

#### **ंश्रात्मनिरूपण**

योऽयमतीतैर्मन्त्रैरुक्त आत्मा स स्वेन रूपेण किंलक्षण इत्याहायं मन्त्रः।

उपर्युक्त मन्त्रोंसे जिस आत्माका वर्णन किया गया है वह अपने स्वरूपसे कैसे लक्षणोंवाला है इस वातको यह मन्त्र वतलाता है—

स पर्यगाच्छुक्रमकायमव्रणमस्नाविर शुद्धम्पाप-विद्धम् । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूयीथातथ्यतोऽथीन् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥ ८॥

वह आत्मा सर्वगत, शुंद्ध, अशरीरी, अक्षत, स्नायुसे रहित, निर्मेळ, अपापहत, सर्वद्रष्टा, सर्वज्ञ, सर्वोत्कृष्ट और स्वयम्भू (स्वयं ही होनेवाळा ) है। उसीने नित्यसिद्ध संवत्सर नामक प्रजापतियोंके छिये अधायोग्य रीतिसे अर्थों (कर्त्तव्यों अथवा पदार्थों) का विभाग किया है ॥८॥

स यथोक्त आत्मा पर्यगात्परि समन्ताद्गाद्गतवानाकाशवद्वचापी । शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्म-दीप्तिमानित्यर्थः। अकायमश्ररीरो लिङ्गशरीरवर्जित इत्यर्थः । अव्रणम् अक्षतम् । अस्नाविरं स्नावाः शिरा यसिन विद्यन्त इत्यसा-विरम्। अव्रणमस्नाविरमित्याभ्यां स्थूलशरीरप्रतिपेधः शुद्धं निर्मलमविद्यामलरहितमिति का-रंणशरीरप्रतिषेधः। अपापविद्धं धर्माधर्मादिपापवर्जितम् । शुक्रमित्यादीनि वचांसि पुँछिङ्गत्वेन परिणेयानि । स पर्यगादित्युपक्रम्य कविर्मनीपी-त्यादिना पुँछिङ्गत्वेनोपसंहारात्।

कविः क्रान्तदशी सर्वेदक्।

वह पूर्वोक्त आत्मा पर्यगात्, परि—सव ओर अगात्—गया हुआ है अर्थात् आकाराके समान सर्व-व्यापक है; शुक्र-शुद्ध-ज्योतिष्मान् यानी दीप्तिवाला है; अकाय-अशरीरी अर्थात् लिंग शरीरसे रहित है; अव्रण यानी अक्षत अस्नाविर है, जिसमें स्नायु अर्थात् शिराएँ न हों उसे अस्नाविर कहते हैं। अव्रण और अस्नाविर—इन दो विशेपणोंसे स्थूल शरीरका प्रति-पेध किया गया है। तथा शुद्ध, निर्मल यानी अविद्यारूप रहित है-इससे कारण शरीरका प्रतिपेध किया गया है। अपापविद्ध-धर्म-अधर्मरूप पापसे रहित है।

'शुक्रम्' इत्यादि (नपुंसकलिङ्ग) वचनोंको पुँछिङ्गमें परिणत लेना चाहिये, क्योंकि 'स पर्यगात्' इस पदसे आरम्भ करके 'कविः मनीपीं' आदि शब्दोंद्वारा पुँछिङ्ग-रूपसे ही उपसंहार किया है।

कवि-क्रान्तदर्शी श्यानी सर्वदक् <sup>५</sup>'नान्योऽतोऽस्ति द्र्ष्टा" (बृ० उ० | है। जैसा कि श्रुति कहती है─''इससे

<sup>#</sup> क्रान्तका अर्थ अतीत है, अतः क्रान्तदर्शीका अर्थ अतीतद्रष्टा हुआ । यहाँ अतीतकालको तीनों कालोंका उपलक्षण मानकर भाष्यकारने क्रान्तदर्शीकों अर्थ सर्वदृक् अर्थात् सर्वद्रष्टा किया है।

३।८।११) इत्यादिश्चतेः। मनीपी मनस ईपिता सर्वज्ञ ईश्वर इत्यर्थः । परिभृः सर्वेषां पर्युपरि भवतीति परिभृ: । खयम्भूः खयमेव भवतीति। येषामुपरि भवति यश्चोपरि भवति स सर्वः खयमेव भवतीति ख्यम्भू: 1

स नित्यमुक्त ईश्वरो याथा-तथ्यतः सर्वज्ञत्वाद्यथातथाभावो याथातथ्यं तसाद्यथाभूतकर्मफल-साधनतोऽर्थान् कर्त्तव्यपदार्थान् **व्यद्धाद्विहितवान्** यथानुरूप व्यमजदित्यर्थः; शाश्वतीस्यो नित्याभ्यः समाभ्यः संवत्सराख्ये-भ्यः प्रजापतिभ्य इत्यर्थः ॥ ८॥

अन्य कोई और द्रष्टा नहीं है।" मनीषी-मनका ईशन करनेवाला अर्थात् सर्वज्ञ ईश्वर । परिभू-सत्रके परि अर्थात् ऊपर है इसल्यि परिभू है। खयम्भू खयं ही होता है [ इसिंख्ये खयम्भू है ] । अयवा जिनके ऊपर है और जो ऊपर है वह सत्र खयं ही है, इसिटये खयम्भू है।

उस नित्यमुक्त ईश्वरने सर्वज्ञ होनेके कारण यथाभूत कर्म, फल और साधनके अनुसार अर्थों--कर्त्तव्य-पदार्थोका याथातध्य विघान किया अर्थात् यथायोग्य रीतिसे विभाग किया। यथा-तथाके भावको याधातध्य कहते हैं । [उसने] शास्त्रत-नित्य समाओं प्रजापतियोंको नामक [उनकी योग्यताके अनुसार पृथक्-पृथक् कर्तव्य वाँट दिये] ॥८॥

\*\*\*\*\*\*\*

#### ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग

अत्राद्येन मन्त्रेण सर्वेषणापरि-त्यागेन ज्ञाननिष्ठोक्ता प्रथमो वेदार्थः "ईशा वास्यमिदं सर्वः ः

यहाँ "ईशा वास्यमिदं सर्वः"मा गृघः कस्यस्विद्धनम्" इस प्रथम मन्त्र-द्वारा सम्पूर्ण एषणाओंके त्यागपूर्वक ज्ञाननिष्ठाका वर्णन किया है; यही मा गृधः कस्यसिंद्धनम्" इति । वेदका प्रथम अर्थ है। तथा जो

अज्ञानां जिजीविष्णां ज्ञाननि-ष्ठासम्भवे ''कुर्वनेवेह कर्माणि 'जिजीविपेत्" इति कर्म-निष्टोक्ता द्वितीयो वेदार्थः। निष्ठयोविभागो अतयोश्च मन्त्रप्रदर्शितयोर्बृहदा-अज्ञानां रण्यकेऽपि प्रदर्शितः कर्मनिष्ठा ''सोऽकामयत जाया मे खात्" (चृ०उ०१।४।१७) कामिनः इत्यादिना अज्ञस्य कर्माणीति । "मन एवास्यात्मा वाग्जाया" ( वृ० उ० १। ४। १७) इत्यादिवचनाद् अज्ञत्वं कामित्वं च कर्मनिष्टस्य निश्चित-मवगम्यते । तथा च तत्फलं सप्तान्नसर्गस्तेष्वात्मभावेनात्मख-रूपावस्थानम् ।

जायाद्येपणात्रयसंन्यासेन च <sub>शानिनां</sub> आत्मित्रदां कर्मनिष्ठा-सांख्यनिष्ठा प्रातिक्रुल्येनात्मस्ररूप-निष्ठैत दर्शिता "किं प्रजया अज्ञानी और जीवित रहर्नेकी इच्छा-वाले हैं उनके लिये ज्ञाननिष्ठा सम्भव न होनेपर "कुर्वन्नेवेह कर्माणि " जिजीविपेत्" इत्यादि मन्त्रसे कर्म-निष्ठा कही है। यह दूसरा वेदार्थ है।

उपर्युक्त मन्त्रोंद्वारा दिखलाया हुआ इन निष्ठाओंका विभाग चृह-दारण्यंकमें भी दिखाया है। "उसने इच्छा की कि मेरे पत्नी हो" इत्यादि वाक्योंसे यह सिद्ध होता है कि कर्म अज्ञानी और सकाम पुरुपके लिये ही हैं। "मन ही इसका आत्मा है, वाणी स्त्री है" इत्यादि वचनसे भी कर्मनिष्ठका अज्ञानी और सकाम होना तो निश्चितरूपसे जाना जाता है। तथा उसीका फल सप्तान्न सर्ग \* है। उनमें आत्मभावना करनेसे ही आत्माकी [अनात्मरूपसे] स्थिति है।

आत्म-ज्ञानियोंके लिये तो वहाँ ( खृहदारण्यकोपनिपद्में ) "जिन हमको यह आत्मलोक ही सम्पादन करना है वे हम प्रजाको लेकर क्या करेंगे" इत्यादि वाक्यसे जायादि ।

<sup>#</sup> ब्रीहि-यवादि-ये मनुष्यके अन्न हैं, हुत-प्रहुत-ये दोनों देयताओंके अन्न हैं, मन, वाणी और प्राण-ये आत्माके अन्न हैं तथा दुग्ध पशुओंका अन्न है । यह सात प्रकारके अन्नकी सृष्टि कर्मका ही फल है ।

<sup>†</sup> यहाँ 'जाया' (स्त्री ) शब्दसे 'पुत्र' उपलक्षित होता है; अतः 'जायादि-एषणा' का तात्पर्य 'पुत्रादि-एषणात्रय' समझना चाहिये ।

करिष्यामा येषाकोऽयमात्मायं लोकः" ( चृ० उ० ४ । ४ । २२ ) इत्यादिना । ये तु ज्ञानिष्ठाः संन्यासिनस्तेभ्योऽसुर्या नाम त इत्यादिना अविद्विनन्दाद्वारेण आत्मनो याधात्म्यं स पर्यगात् इत्येतदन्तेर्मन्त्रैरुपदिष्टम् । ते ह्यत्राधिकृता न कामिन इति । तथा च श्वेताश्वतराणां मन्त्रो-पनिषदि—"अत्याश्रमिभ्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृषिसङ्घ-जुष्टम्" ( श्वे० उ० ६ । २१ ) इत्यादि विभज्योक्तम् ।

ये तु कर्मिणः कर्मनिष्ठाः कर्मकुर्वन्त एव जिजीविषवस्तेभ्य इद्मुज्यते—

तीन एषणाओंके त्यागपूर्वक कर्म-निष्ठाके विरुद्ध आत्म-खरूपमें स्थित रहना ही दिखलाया है। जो ज्ञान-निष्ठ संन्यासी हैं उन्हें ही 'असुर्या नाम ते लोकाः' यहाँ से लेकर 'स पर्यगात्' इत्यादितकके अज्ञानीकी निन्दा करते हुए आत्मा-के यथार्थ खरूपका उपदेश किया है । इस आत्मनिष्ठामें उन्हींका अधिकार है, सकाम पुरुपोंका नहीं। इवेतास्वतर-मन्त्रोप-इसी 'प्रकार निषद्में भी ''ऋषिसमृह्से भली प्रकार सेवित इस परम पवित्र आत्मज्ञानका उत्तम (सन्यास) आश्रमवाङोंको उपदेश किया" इत्यादि रूपसे इसका पृथक् उपदेश किया है।

जो कर्मनिष्ठ कर्मठ छोग कर्म करते हुए, ही जीवित रहना चाहते हैं उनसे यह कहा जाता है—

कर्म और उपासनाका समुचय

अन्धन्तमः प्रविद्यान्ति येऽविद्यामुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ विद्याया ५ रताः ॥ ९ ॥-

जो अविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे [अविद्यारूप] घोर अन्यकारमें प्रवेश करते हैं और जो विद्या (उपासना) में ही रत हैं वे मानो उससे भी अधिक अन्यकारमें प्रवेश करते हैं ॥९॥ कथं पुनरेवमवगम्यते न तु सर्वेपाम् इति ।

उच्यतं-अकामिनः साध्य-माधनभेदापमर्देन 'यसिन्य-भृतान्यात्मैत्राभृद्विजा-नतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपध्यतः इति यदारम-कत्वविज्ञानम् [उक्तम्] तन केनचित्कर्मणा ज्ञानान्तरेण वा धमृदः समृचिचीपति । इह तु समृशिचीपया अविद्वदादिनिन्दा क्रियते । नत्र च यस येन सम्भवति न्यायतः समृचयः शास्त्रतो वा नदिहोच्यते यहवं वित्तं देवताविषयं ज्ञानं कर्म-सम्बन्धित्वेनोपन्यस्तं न परमा-त्मज्ञानम् । "विद्यया देवलोकः" (बृ० उ० १ । ५ । १६) इति पृथवंफलश्रवणात् । तयोज्ञीन-कर्मणोरिह एककानुष्ठाननिन्दा न निन्दापरेव समुचिचीपया

पूर्व ०—यह कैसे ज्ञात होता है कि [यह विधि कर्मनिष्टोंके ही छिये हैं] सबके लिये नहीं हैं ?

*सिजान्ती*—चतलते हैं, [मुनो] निष्काम पुरुपके छिये जो 'यस्मिन् सर्वाणि भृतान्यान्मैवाभृद्विज्ञानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्व-मनुपःयनः' इसः मन्त्रमे साध्य और साधनके भेदवा निराकरण करते हुए आनाके ण्यायका द्यान प्रतिपादन किया है, उसे कोई भी विचारवान् किसी भी कर्म या अन्य द्यानके साथ मिलाना नहीं चाहेगा **।** यहाँ तो समुचयकी इच्छासे ही अविहान् आदिकी निन्दा की है। अतः न्याय और शाराके अनुसार जिसका जिसके साथ समुचय हो सकता है वही यहाँ कहा गया है। सो धार्मके सम्बन्धारूपसे यहाँ देव वित्त अर्थात् देवतासम्बन्धी ज्ञानका ही उक्षेत्व दआ है-परमात्मज्ञानका नहीं, क्यांकि ''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता हैं" ऐसा [इस ज्ञानका आत्मज्ञानसे ] पृथक् परः सुना गया है । उन ज्ञान और कर्ममेंसे, यहाँ जो एक-एकके अनुष्टानकी निन्दा की हैं समुचयके अभिप्रायसे हैं निन्दाके

· एकेकस्य पृथक्फलश्रवणात् ; <sup>''</sup>विद्यया तदारोहन्ति'''विद्यया देवलोकः" ( वृ० उ० १ । ५ । १६) "न तत्र दक्षिणा यन्ति" ''कर्मणा पितृलोकः" ( वृ० उ० १।५।१६) इति। न हि शास्त्र-विहितं किश्चिद्कर्तव्यतामियात्। तत्र अन्धन्तमः अद्रशनात्मकं तमः प्रविश्वन्ति । के १ येऽविद्यां विद्याया अन्या अविद्या तां कर्म इत्यर्थः, कर्मणो विद्याविरोधि-र्वात्, तामविद्यामित्रहोत्रादि-लक्षणामेव केवलाग्रुपासते तत्पराः सन्तोऽनुतिष्ठन्तीत्यभिप्रायः ततस्तसादन्धात्मकात्तमसो भूय इव वहुतरमेव ते तमः प्रविशन्ति, के ? कर्म हित्वा ये उ ये तु विद्या-यामेव देवताज्ञान एव रताः अभिरताः । तत्रावान्तरफलभेदं विद्याकर्मणोः समुचयकारणमाहः

ही लिये नहीं, क्योंकि "उस पदपर विद्या (देवताज्ञान) से आरुढ़ होते हैं" "विद्यासे देवलोककी प्राप्ति होती है" "वहाँ दक्षिणमार्गसे जानेवाले नहीं पहुँचते" "कमसे पितृलोक मिलता है" इत्यादि एक-एकका पृथक् फल वतलानेवाली श्रुतियाँ भी मिलती हैं; और शास्त-विहित कोई भी बात अकर्तन्य नहीं हो सकती।

उनमें, वे तो अज्ञानरूप अन्यकार-में प्रवेश करते हैं। कौन १ जो अविद्या—विद्यासे अन्य अविद्या अर्थात् कर्म यानी केवल अग्नि-होत्रादिरूप अविद्याहीकी उपासना करते हैं, अर्थात् तत्पर होकर कर्मका ही अनुष्ठान करते रहते हैं, क्योंकि कर्म विद्या (आत्म-ज्ञान ) के विरोधी हैं [ इसलिये उन्हें अविद्या कहा गया है ]।-तथा उस अन्धकारसे भी कहीं अधिक अन्धकारमें वे प्रवेश करते हैं, कौन ?-जो कर्म करना छोड़कर केवल विद्या यानी देवताज्ञानमें ही रत-अनुरक्त हैं। विद्या और कर्मके अवान्तर फल-भेदको ही इनके समुचयका कारण बतलाते हैं:

अन्यथा फलयदफलयतोः सन्निहितयोरङ्गाङ्गितैय स्याद् इत्यर्थः ॥ ९॥

नहीं तो एक-दृसरेके समीप हुए फल्युक्त और फल्टीन प्रस्पर अंग और अंगी हो जायेंगे[अर्थात् फल्ल-युक्त तो अंगी (मुल्य) हो जायगा तथा फल्टीन अंग (गीण) समझा जायगा] यही इसका अभिप्राय है ॥ ९॥

#### -(B)B}-

कर्म और उपासनाके समुच्चयका फल

अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुरविद्यया । इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥ १०॥

विद्या (देवताज्ञान ) से और ही फल वतलाया गया है तथा अविद्या (कर्म ) से और ही फल वतलाया है । ऐसा हमने बुद्धिमान् पुरुपेंसि सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी न्याण्या की थी ॥१०॥

अन्यत्पृथगेय विद्यमा क्रियते
फलिमत्याहुर्वद्गित "विद्यमा
देवलोकः" ( हु० उ० १।५।१६)
"विद्यमा तदारोहिन्त"इति श्रुतेः।
अन्यदाहुर्रविद्यमा कर्मणा क्रियते
"कर्मणा पितृलोकः" (हु० उ० १।
५।१६) इति श्रुतेः। इत्येवं ग्रुशुम
श्रुतवन्तो वयं धीराणां धीमतां
चचनम्। ये आचार्या नोऽसम्यं
तत्कर्म च ज्ञानं च विचचक्षिरे
व्याख्यातवन्तस्तेपामयमागमः
पारम्पर्यागत इत्यर्थः ॥ १०॥

'विद्यासे देवछोक प्राप्त होता है'' 'विद्यासे उसपर आरूढ़ होते हैं'' ऐसी श्रुतियोंक अनुसार, वेदवेता-छोग कहते हैं कि विद्यासे और ही फल मिलता है। तथा ''कर्मसे पितृ-छोक मिलता है। तथा ''कर्मसे पितृ-छोक मिलता है'' इस श्रुतिके अनुसार, अविद्या यानी कर्मसे और ही फल होता है—ऐसा उनका कथन है। ऐसे हमने धीर अर्थात् बुद्धिमानोंक वचन सुने हैं, जिन आचार्योंने हमसे उस कर्म तथा ज्ञानका विद्यान किया था अर्थात् उनकी व्याख्या की थी। तात्पर्य यह है कि यह उनका परम्परागत आगम है।।१०॥

## विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयः सह । अविद्यया मृत्युं तीत्वी विद्ययाऽमृतमश्नुते ॥ ११ ॥

जो विद्या और अविद्या—इन दोनोंको ही एक साथ जानता है. वह अविद्यासे मृत्युको पार करके विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर छेता है॥११॥

यत एवमतो विद्यां चाविद्यां च देवताज्ञानं कर्म चेत्यर्थः यस्तदेतदुभयं सहैकेन पुरुषेण अनुष्ठेयं वेद तस्यैवं सम्रच्य-कारिण एव एकपुरुषार्थसम्बन्धः क्रमेण स्यादित्युच्यते।

अविद्यया कर्मणा अग्निहोत्रा-दिना मृत्युं स्वाभाविकं कर्म ज्ञानं च मृत्युशब्दवाच्यमुभयं तीत्र्वा अतिक्रम्य विद्यया देवता-ज्ञानेनामृतं देवतात्मभावमञ्जते प्रामोति । तद्भचमृतमुच्यते यद्देवतात्मगमनम् ॥ ११ ॥ क्योंकि ऐसा है इसिटिये विद्या और अविद्या अर्थात् देवताज्ञान और कर्म इन दोनोंको जो एक साथ एक ही पुरुष-से अनुष्टान किये जानेयोग्य जानता है इस प्रकार समुच्चय करनेवालेको ही एक पुरुषार्थका सम्वन्य क्रमशः होता है यही अव कहा जाता है 1

अविद्या अर्थात् अग्निहोत्रादि कर्मसे मृत्यु यानी 'मृत्यु' शब्दवाच्य स्वाभाविक (व्यावहारिक) कर्म और ज्ञान—इन दोनोंको तरकर— पार करके विद्या अर्थात् देवताज्ञान— से अमृत यानी देवात्मभावको प्राप्त् हो जाता है । देवत्वभावको जो प्राप्त होना है वही अमृत कहा जाता है ॥११॥

**₩€€€€€** 

व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समुचय

अधुना व्याकृताव्याकृतोपा- | सनयोः सम्रचिचीषया प्रत्येकं | निन्दोच्यते ।

अत्र व्यक्त और अव्यक्त उपासनाओंका समुचय करनेकी इच्छासे प्रत्येककी निन्दा की जाती है।

## अन्धं तमः प्रविश्वान्ति येऽसम्भूतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भूत्या ५ रताः ॥ १२॥

जो असम्भृति (अन्यक्त प्रकृति) की उपासना करते हैं वे घोर अन्यकारमें प्रवेश करते हैं और जो सम्भृति (कार्यव्रहा) में रत हैं वे मानो उनसे भी अधिक अन्यकारमें प्रवेश करते हैं ॥१२॥

अन्धं तमः प्रविशन्ति ये असम्भूतिं सम्भवनं सम्भूतिः सा यस्य कार्यस्य सा सम्भूतिः तस्या अन्या असम्भृतिः प्रकृतिः कारणमविद्या अन्याकृताख्या तामसुम्भूतिमव्याकृताख्यां प्रकृतिं कारणमविद्यां कामकर्मवीज-भूतामदर्शनात्मिकामुपासते ये ते तदनुरूपमेवान्धं तमोऽदर्शना-त्मकं प्रविशन्ति । ततस्तसादपि भूयो बहुतरमिव तमः प्रविशन्ति य उ सम्भूत्यां कार्यव्रह्मणि हिरण्यगर्भाख्ये रताः ॥ १२॥

जो असम्भूतिकी उपासना करते हैं वे घोर अन्यकारमें करते हैं। सम्भवन (उत्पन्न होने) का नाम सम्भूति है वह जिसके कार्यका धर्म है उसे 'सम्भूति' कहते हैं । उससे अन्य असम्भूति-प्रकृति–कारण् अथवा अन्याकृत नामकी अविद्या है। उस असम्भूति यानी अन्याकृत नामवाली प्रकृति-कारण अर्थात् अज्ञानात्मिका अविद्या-की, जोकि कामना और कर्मकी बीज है, जो छोग उपासना करते हैं वे उसके अनुरूप ही अज्ञानरूप घोर अन्वकारमें प्रवेश करते हैं। तथा जो सम्भूतिं यानी हिरण्यगर्भ नामक कार्यव्रह्ममें रत हैं वे तो उससे भी गहरे--मानो अधिकतर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२ ॥

#### व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके फल

अधुनोभयोरुपासनयोः सम्र-चयकारणमवयवफलभेदमाह ।

अत्र, उन दोनों उपासनाओं के समुच्चयका कारणरूप जो उन दोनों-के फलोंका भेद है उसका वर्णन किया जाता है—

### अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥ १३॥

कार्यब्रह्मकी उपासनासे और ही फल बतलाया गया है; तथा अन्यक्तोपासनासे और ही फल बतलाया है। ऐसा हमने बुद्धिमानोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी न्याख्या की थी॥१३॥

अन्यदेव पृथगेवाहुः फलं सम्भवात्सम्भूतेः कार्यव्रह्मोपास-नादणिमाधैश्वर्यलक्षणं व्याख्यात-वन्त इत्यर्थः । तथा चान्यदाहुः असम्भवादसम्भूतेरव्याकृताद् अव्याकृतोपासनात्। यदुक्तमन्ध-न्तमः प्रविश्चन्तीति प्रकृतिलय इति च पौराणिकैरुच्यत इत्येवं शुश्रुम धीराणां वचनं ये नस्तद्विचच-क्षिरे व्याकृताच्याकृतोपासनफलं व्याख्यातवन्त इत्यर्थः ॥१३॥

सम्भूति अर्थात् कार्यव्रह्मकी उपासनासे प्राप्त होनेवाला अणि-मादि ऐश्वर्यरूप और ही फल वत-टाया अर्थात् बखान किया है। तथा असम्भूति यानी अञ्याकृतसे अर्थात् अन्याकृत प्रकृतिकी उपा-सनासे और ही फल वतलाया है; जिसे पहले 'अन्यन्तमः प्रविशन्त' आदि वाक्यसे कह चुके हैं तथा पौराणिक छोग जिसे प्रकृतिलय कहते हैं-ऐसा हमने धीरों (बुद्धि-मानों) का कथन सुना है, जिन्हों-ने हमसे उनका वर्णन किया था अर्थात् व्यक्त और अव्यक्त उपास-नाओंके फलका व्याख्यान किया था।। १३।।

यत एवमतः समुचयः सम्भू-त्यसम्भृत्युपासनयोर्युक्त एवैक-पुरुपार्थत्वाचेत्याह—

क्योंकि ऐसा है, इसलिये सम्भूति और असम्भूतिकी उपास-नाओंका समुचय उचित ही है। इसके सिवा एक पुरुपार्यम् लक होनेसे भी उनका समुचय होना ठीक है—यही आगे कहते हैं—

## सम्भूतिं च विनाशं च यस्तद्वेदोभय सह । विनाशेन मृत्युं तीत्वी सम्भूत्यामृतमश्जुते ॥ १४॥

जो असम्भूति और कार्यव्रद्ध—इन दोनोंको साथ-साथ जानता है वह कार्यव्रद्धकी उपासनासे मृत्युको पार करके असम्भूतिके द्वारा [प्रकृतिल्यक्प] अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥१४॥

सम्भृति च विनाशं च यस्त द्वेन दोभय ५ सह विनाशो धर्मो यस्य कार्यस्य स तेन धर्मिणा अभेदेन उच्यते विनाश इति, तेन तदुपासनेनानैश्वर्यमधर्मकामादि-दोपजातं च मृत्युं तीर्त्वा – हिरण्य-गर्भोपासनेन हाणिमादिप्राप्तिः फलम्, तेनानैश्वर्यादिमृत्युमतीत्य – असम्भृत्या अव्याकृतोपासनया अमृतं प्रकृतिलयलक्षणमञ्जूते।

जो पुरुप असम्भृति और विनाश इन दोनोंकी उपासनाके समुच्चयको जानता है वह—जिसके कार्यका धर्म विनाश है और उस धर्मीसे अभेद होनेके कारण जो स्वयं भी विनाश कहा जाता है—उस विनाश-से अर्थात् उसकी उपासनासे अधर्म तथा कामना आदि दोषोंसे उत्पन्न हुए अनैश्वर्यक्तप मृत्युको पार करके— हिरण्यगर्भकी उपासनासे अणिमादि ऐश्वर्यकी प्राप्तिक्प फल ही मिलता है,अतः उससे अनैश्वर्य आदि मृत्युको पार करके—असम्भृति—अन्यको-पासनासे प्रकृतिल्यक्प अमृत प्राप्त कर लेता है। सम्भूति च विनाशं चेत्यत्रा-वर्णलोपेन निर्देशो द्रष्टव्यः प्रकृति-लयफलश्चत्यनुरोधात् ॥ १४॥

'सम्भूति च विनाशं च' इस पद-समूहमें प्रकृतिलयरूप फल बतलाने-वाली श्रुतिके अनुरोधसे अवर्णके लोपपूर्वक निर्देश हुआ समझना चाहिये\* ॥ १४॥

#### **₩€€₽€₩**

#### उपासककी मार्गयाचना

मानुषदेववित्तसाध्यं -फलं प्रकृति-शास्त्रलक्षणं भोगमोक्ष-लयान्तम् । एतावती विवेक: संसारगतिः । अतः परं पूर्वोक्तमात्मैवाभूद्विजानत इति सर्वात्मभाव एव सवैषणा-संन्यासज्ञाननिष्ठाफलम् । एवं द्विप्रकारः प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणो वेदार्थोऽत्र प्रकाशितः प्रवृत्तिलक्षणस वेदार्थस विधि-प्रतिषेधलक्षणस्य कृतसस्य प्रका-शने प्रवर्ग्यान्तं ब्राह्मणसुपंयुक्तम्। निवृत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य प्रका-श्नेंऽत \_ऊर्घ

मुपयुक्तम् ।

शास्त्रके वतलाये हुए प्रकृतिलय-पर्यन्त समस्त फल [ गौ, भूमि और सुवर्ण आदि ] मानुष सम्पत्ति तथा [देवताज्ञानरूपं] दैवी सम्पत्तिसे सम्पन्न होनेवाले हैं । संसारकी गति है। इससे आगे पहले 'आत्मैवाभूद्विजानतः' ( सातवें मन्त्र ) में वतलाया हुआ सम्पूर्ण एषणाओंके त्यागंरूप संन्यासका फल सर्वात्मभाव हो है। इस प्रकार यहाँ प्रवृत्ति-निवृत्तिरूप दो प्रकारका वेदार्थ प्रकाशित किया है । उनमें विधि-प्रतिषेधरूप सम्पूर्ण प्रवृत्तिलक्षण वेदार्थका प्रकाश करनेमें प्रवृग्यप्यन्त ब्राह्मण-भाग उपयोगी है। तथा निवृत्ति-लक्षण वेदार्थको अभिन्यक्त करनेमें इससे आगे. बृहदारण्यकका उपयोग किया जाता है।

क अर्थात् 'असम्भूति' को ही 'सम्भूति' कहा है - ऐसा जानना चाहिये।

तत्र निपेकादिश्मशानान्तं कर्म कुर्वन् जिजीविपेद्यो विद्यया सहापरव्रक्षविपयया तदुक्तं विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभय सह । अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्यया-मृतमञ्जुते' इति ।

तत्र केन मार्गणामृतत्व
देवयानमार्ग- मञ्जुत इत्युच्यते ।

याचनम् तद्यत्तत्सत्यमसौ स

आदित्यो य एप एतस्मिन्मण्डले
पुरुषो यथायं दक्षिणेऽध्रनपुरुष

एतदुभय सत्यं त्रह्योपासीनो

यथोक्तकर्मकृच यः सोऽन्तकाले

प्राप्ते सत्यात्मानमात्मनः प्राप्ति
द्रारं याचते 'हिरण्मयेन पात्रेणं श

इति ।

उनमें जो पुरुप गर्भाधानसे छेकर मरणपर्यन्त कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहता हैं उसे अपरव्रहा-विपयक विद्याके साथ ही [जीवित रहना चाहिये] जैसा कि कहा है— 'विद्या और अविद्या दोनोंको साथ-साथ जानता है वह अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार करके विद्या (देवता-ज्ञान) से अमृत प्राप्त कर छेता है।'

वह किस मार्गसे अमृतत्व प्राप्त करता है ? सो वतलते हैं । वह जो सत्य है वहीं यह आदित्य है, जो इस आदित्यमण्डलमं पुरुप है तथा जो पुरुप दक्षिणनेत्रमें है वे दोनों ही सत्य हैं। जो उस ब्रह्मकी उपासना करनेवाला और शास्त्रोक्त कर्म करने-वाला है वह अन्तकाल उपस्थित होनेपर [इस आदित्यमण्डलस्थ] आत्मासे 'हिरण्मयेन पात्रेण॰' इस मन्त्रके द्वारा इस प्रकार आत्मप्राप्तिके द्वारकी याचना करता है—

हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् ।

तत्त्रं पूषञ्चपावृणु सत्यधमीय दृष्टये ॥ १५ ॥
अदित्यमण्डलस्य ब्रह्मका मुख ज्योतिर्मय पात्रसे दका हुआ है । हे
पूपन् भाभुं सत्यभर्माको आत्माकी उपलब्धि करानेके लिये त उसे

हिरण्मयमित्र हिरण्मयं ज्योति-र्मयमित्येतत् । तेन पात्रेणेव अपिधानभृतेन सत्यस्यैवादित्य-मण्डलस्थस्य ब्रह्मणोऽपिहितम् आच्छादितं ग्रुखं द्वारम् । तत्त्वं हे पूपन्नपावृण्वपसारय सत्यस्य उपासनात्सत्यं धर्मो यस्य मम सोऽहं सत्यधर्मा तस्मै मह्यमथवा यथाभृतस्य धर्मस्यातुष्ठात्रे दृष्टये तव सत्यात्मन उपलब्धये ॥१५॥

जो सोनेका-सा हो उसे 'हिरण्मय' कहते हैं, अर्थात् जो ज्योतिर्मय है उस दक्ते रूप पात्रसे ही आदित्य-मण्डलमें स्थित सत्य अर्थात् ब्रह्मका मुख-दार छिपा हुआ है। हे पूषन् ! सत्यकी उपासना करनेके कारण जिसका सत्य ही धर्म है ऐसा मैं सत्यवर्मा हूँ उस मेरे प्रति अथवा यथार्थ धर्मका अनुष्ठान करनेवाले मेरे प्रति दृष्टि अर्थात् अपने सत्यखरूपकी उपलिधके लिये त् उसे उघाड़ दे-[उस पात्रको] सामनेसे हटा दे ॥१५॥

\*\*\*\*\*\*\*

पूषन्नेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रश्मीन्समूह । तेजो यत्ते रूपं कत्याणतमं तत्ते पश्यामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥ १६॥

हे जगत्पोषक सूर्य ! हे एकाकी गमन करनेवाले ! हे यम (संसारका नियमन करनेवाले )! हे सूर्य ( प्राण और रसका शोषण करनेवाले)! हे प्रजापतिनन्दन ! त् अपनी किरणोंको हटा छे ( अपने तेजको समेट छे ) । तेरा जो अतिशय कल्याणमय रूप है उसे मैं देखता हूँ । यह जो आदित्यमण्डलस्य पुरुष है वह मैं हूँ ॥ १६॥

हे पूषन् ! जगतः पोषणात्पूषा हे पूषन् ! जगत्का पोषण करनेके कारण सूर्य पूषा है । वह अकेला ही चलता है। इत्येकिषः; हे एकर्षे ! तथा इसिंहिये एकिषे हैं; हे एकर्षे !

सर्वस्य संयमनाद्यमः; हे यम !
तथा रक्मीनां प्राणानां रसानाश्च
स्वीकरणात् सर्यः; हे सर्य ! प्रजापतेरपत्यं प्राजापत्यः; हे प्राजापत्य ! च्यूह विगमय रक्मीन्सान्। समूह एकीकुरु उपसंहर
ते तेजस्तापकं ज्योतिः।

यत्ते तव रूपं कल्याणतमम् अत्यन्तशोभनं तत्ते तवात्मनः प्रसादात् पश्यामि । किश्चाहं न तु त्वां भृत्यवद्याचे योऽसावा-दित्यमण्डलस्थो व्याहत्यवयवः पुरुषः पुरुषाकारत्वात्पूर्णं वानेन प्राणबुद्धचात्मना जगत्समस्त-मिति पुरुषः पुरि शयनाद्वा पुरुषः सोऽहमस्सि भवामि॥१६॥

सत्रका नियमन करनेके कारण यम है; हे यम! किरण प्राण और रसोंको स्वीकार करनेके कारण सूर्य है; हे सूर्य! प्रजापतिका पुत्र होनेसे प्राजापत्य है; हे प्राजापत्य! अपनी किरणोंको दूर कर। अपने तेज यानी सन्तम करनेवाळी ज्योतिको पुञ्जीभूत एकत्रित अर्थात् शान्त कर।

तेरा जो अत्यन्त कल्याणमय अर्थात् परम सुन्दर खरूप है उसे तुझ आत्माकी कृपासे मैं देखता हूँ। तथा यह वात मैं तुझसे सेवकके समान याचना नहीं करता, क्योंकि यह जो व्याहतिरूप अङ्गोंवार्वा आदित्यमण्डलस्य पुरुप है—जो पुरुपाकार होनेसे, अथवा जो प्राण और बुद्धिरूपसे समस्त जगत्को पूर्ण किये हुए है या जो शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष है—वह मैं ही हूँ ॥ १६॥

मरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना

वायुरनिलममृतमथेदं भसान्तर् शरीरम् । ॐ ऋतो सार कृतर्सार ऋतो सार कृतर्सार ॥१७॥

<sup>ं</sup> १ - १तस्य भूरिति शिरः, भुव इति बाहू सुवरिति प्रतिष्ठा'(वृ० उ० ५ । ५ । ३) अर्थात् उसका 'भूः' यह शिर है, 'भुवः' यह भुजाएँ है तथा 'सुवः' यह प्रतिष्ठा (चरण) है।

अत्र मेरा प्राण सर्वात्मक वायुरूप स्त्रात्माको प्राप्त हो और यह शरीर मस्मशेष हो जाय। हे मेरे संकल्पात्मक मन! अत्र त स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर, अत्र त स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर॥ १७॥

अथेदानीं मम मरिष्यतो वायुः प्राणोऽध्यात्मपरिच्छेदं हित्वाधिदैवतात्मानं सर्वात्मक-मनिलमपृतं स्त्रात्मानं प्रतिपद्य-तामिति वाक्यशेषः। लिङ्गं चेदं ज्ञानकर्मसंस्कृतग्रुत्क्रामित्विति द्रष्टच्यम्, मार्गयाचनसामध्यीत्। अथेदं शरीरमग्रौ हुतं भस्मान्तं भूयात्।

ओमिति यथोपासनम् ॐप्रती-कात्मकत्वात्सत्यात्मकमग्न्याख्यं व्रक्षाभेदेनोच्यते । हे क्रतो सङ्क-ल्पात्मक स्मर यन्मम सर्चिच्यं तस्य कालोऽयं प्रत्युपस्थितोऽतः स्मर । क्रतो स्मर कृतं स्मरेति पुनर्वचनमादरार्थम् ॥ १७॥ अत्र मुझ मरनेवालेका वायु—प्राण अपने अध्यात्म परिच्छेदको त्यागकर अधिदैवरूप सर्वात्मक वायुरूप अमृत यानी स्त्रात्माको प्राप्त हो— इस प्रकार इस वाक्यमें 'प्रतिपद्यताम्' यह कियापद जोड़ लेना चाहिये । यहाँ यह समझना चाहिये कि ज्ञान और कर्मके संस्कारोंसे युक्त यह लिंग देह उत्क्रमण करे, क्योंकि [इस श्रुतिसे] मार्गकी याचना की गयी है। तथा अब यह शरीर अग्निमें होम कर दिये जानेपर भस्मशेष हो जाय।

'ॐ'ऐसा कहकर यहाँ उपासना-के अनुसार सत्यखरूप अग्निसंज्ञक बहा ही अमेदरूपसे कहा गया है, क्योंकि 'ॐ' उसका प्रतीक है । हे क्रतो !—संकल्पात्मक मन! तू इस समय जो मेरा स्मरणीय है उसका स्मरण करं; अब यह उसका समय उपिथत हो गया है, अतः तू स्मरण कर । 'क्रतो स्मर कृतं स्मर' यहाँ ['स्मर' पदकी] पुनरुक्ति आदरके हिये है ॥१७॥ पुनरन्येन मन्त्रेण मार्ग पुनः दृसरे मन्त्रसे मार्गकी याचनाः. याचते— करता है—

## अम्रे नय सुपथा राये अस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यसमञ्जुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नमउक्ति विधेम॥ १८॥

हे अग्ने ! हमें कर्मफलमोगके लिये सन्मार्गसे ले चल । हे देव ! तू समस्त ज्ञान और कर्मोको जाननेवाला है । हमारे पापण्डपूर्ण पापोंको नष्ट कर । हम तेरे लिये अनेकों नमस्कार करते हैं ॥ १८ ॥

हे अग्ने ! नय गमय सुपथा शोभनेन मार्गेण । सुपथेति विशेषणं दक्षिणमार्गनिवृत्त्यर्थम्। निर्विण्णोऽहं दक्षिणेन मार्गेण गतागतलक्षणेनातो याचे त्वां पुनः पुनर्गमनागमनवर्जितेन शोभनेन पथा नय। राये धनाय कर्मफलभोगायेत्यर्थः असान्य-थोक्तधर्मफलविशिष्टान् विश्वानि सर्वाणि हे देव वयुनानि कर्माणि प्रज्ञानानि वा विद्वाञ्जानन्।

किश्च युयोधि वियोजय विनाशय असदसत्तो जुहुराणं कुटिलं वश्चनात्मकमेनः पापम्। ततो वयं विशुद्धाः सन्त इष्टं प्राप्स्याम इत्यभिप्रायः। किन्तु वयमिदानीं ते न शक्तुमः हे अग्ने! मुझे सुपथ अर्थात् सुन्दर मार्गसे छे चछ। यहाँ 'सुपथा' यह विशेषण दक्षिणमार्गकी निवृत्तिके छिये हैं। मैं आवागमनरूप दक्षिण-मार्गसे ऊच गया हूँ, अतः तुझसे प्रार्थना करता हूँ कि यथोक्त कर्मफल-विशिष्ट हम छोगोंको हमारे सम्पूर्ण कर्म अथवा ज्ञानोंको जाननेवाछे हे देव! तू 'राये'—धनके छिये अर्थात् कर्मफल-भोगके निमित्त पुनः-पुनः आने-जानसे रहित शुभमार्गसे छे चछ।

तथा त हमारे कुटिल अर्थात् वज्जनात्मक पापोंको विमुक्त यानी विनष्टकर दे। तव हम विशुद्ध होकर अपना इष्ट प्राप्त कर लेंगे—यह इसका अभिप्राय है। किन्तु इस समय हम तेरी परिचर्या (सेवा) करनेमें समर्थ परिचर्यां कर्तुम् । भूयिष्ठां वहुतरां ते तुभ्यं नम उक्तिं नमस्कारवचनं विधेम नमस्कारेण परिचरेम इत्यर्थः ।

नहीं हैं। अतः हम तेरे िं वे वहुत-सी नमः-उक्तियानी नमस्कार-वचन विधान करते हैं अर्थात् नमस्कारसे ही तेरी परिचर्या करते हैं।

### यन्थार्थ-विवेचन

'अविद्यमा मृत्युं तीत्वी विद्यममृतमञ्जते।'(ई० उ०११) 'विनाशेन मृत्युं तीर्त्वा सम्भूत्या-मृतमश्रुते' (ई० उ०१४) इति श्रुत्वा केचित्संश्यं कुर्वन्ति। अतस्तिनराकरणार्थं सङ्घोपती विचारणां करिष्यामः।

तत्र तावत्कितिमित्तः संशय इत्युच्यते—

विद्याशब्देन मुख्या परमात्म-विद्यैव कस्मान गृह्यतेऽमृतत्त्रश्च ।

नन्तायाः परमात्मविद्यायाः कर्मणश्च विरोधात्सम्रचयानुप-पत्तिः। 'अविद्या (कर्म) से मृत्युको पारकर विद्या (देवता-ज्ञान) से अमृत प्राप्त करता है' 'विनाश (कार्यव्रह्मकी उपासना) से मृत्युको पारकर असम्भूति (अन्यक्तकी उपासना) से अमृत हाभ करता है' ऐसा सुनकर कुछ होगोंको संशय हो जाता है। अतः उसकी निवृत्तिके हिये हम संक्षेपसे विचार करते हैं।

अच्छा तो, यहाँ किस निमित्त-को टेकर संशय होता है ? इसपर कहते हैं—

पूर्व 0—यहाँ 'विद्या' शब्दसे मुख्य परमार्थ विद्या तथा 'अमृत' शब्दसे अमृतत्व ही क्यों नहीं लिया जाता ?

सिद्धान्ती—ऊपर वतलायी हुई परमार्थविद्या और कर्मका परस्पर विरोध होनेके कारण उनका समुचय नहीं हो सकता। सत्यम् । विरोधस्तु नावगम्यते विरोधाविरोधयोः शास्तप्रमाणकत्वात् । यथाविद्यानुष्ठानं
विद्योपासनश्च शास्त्रप्रमाणकं
तथा तद्विरोधाविरोधाविष ।
यथा च न हिंस्थात्सर्वा भृतानीति
शास्त्रादवगतं पुनः शास्त्रणेव
वाध्यतेऽध्वरे पशुं हिंस्यादिति ।
एवं विद्याविद्ययोरिष स्थात् ।
विद्याकर्मणोश्च सम्रच्यः ।

न ''दूरमेंते विपरीते विपूची अविद्यायाच विद्या'' (क० उ० १।२।४) इति श्रुतेः।

विद्यां चाविद्यां चेति वचना-दिवरोध इति चेत्?

नः हेतुस्त्ररूपफलविरोधात् ।

विद्याविद्याविरोधाविरोधयो-

*- पूर्व* ०--ठीक है, परन्तु इनका विरोध या अविरोध तो शास्त्र-प्रमाणसे ही सिद्ध हो सकता है; अतः यहाँ शास्त्र-विधि होनेके कारण | इनका विरोध नहीं जान पड़ता । जिस प्रकार अविद्याका अनुष्टान और त्रिचाकी उपासना शास्त्रमाणसे सिद्ध हैं उसी प्रकार उनके विरोध और अविरोध भी हैं। जैसे 'सभी प्राणियोंकी हिंसा न करें' यह वात शास्त्रसे जानी जाती है और फिर 'यज्ञमें पशुकी हिंसा करे' इस शास्त्र-विधिसे ही वाधित भी हो जाती है वैसे ही विद्या और अविद्या-के सम्बन्धमें भी हो सकता है। और इस प्रकार विद्या तथा कर्मका समुचय हो जायगा।

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंिक श्रुति कहती है कि ''जिनकी गति भिन्न-भिन्न हैं वे विद्या और कर्म सर्वधा विपरीत हैं।"

पूर्व ०—'किन्तु विद्यां चाविद्यां च' । इस वाक्यसे इन दोनोंका अविरोध है न ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उनके हेतु, स्वरूप और फलोंमें विरोध है । पूर्व • —विद्या और अविद्या तथा र्विकल्पासम्भवात्समुचयविधाना-द्विरोध एवेति चेत् ।

नः सहसम्भवानुपपत्तेः।

क्रमेणेकाश्रये स्थातां विद्या-विद्ये इति चेत् ।

नः विद्योत्पत्तौ अविद्याया

ह्यस्तत्वात्तदाश्रयेऽविद्यानुपपत्तेः।

न ह्यग्निरुष्णः प्रकाशश्रेति

विज्ञानोत्पत्तौ यसिनाश्रये

तदुत्पनं तसिन्नेवाश्रये शीतो
ऽग्निरप्रकाशो वेत्यविद्याया उत्प
त्तिनीपि संशयोऽज्ञानं वा।

विरोध और अविरोध इनमें विकल्प न हो सकनेके कारण तथा \* समुचय-की विधि होनेसे अविरोध ही मान लिया जाय तो ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि इन दोनोंका साथ रहना सम्भव नहीं है।

पूर्व - यदि ऐसा मानें कि विद्या और अविद्या क्रमसे एक आश्रयमें रहनेवाली हैं, तो ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि विद्याने के उत्पन्न हो जानेपर अविद्याका नाश हो जाता है और फिर उसी आश्रयमें अविद्याकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । 'अग्नि उष्ण और प्रकाशस्क्षप है' इस ज्ञानके उत्पन्न होनेपर जिस [ अग्निरूप ] आश्रय-में यह उत्पन्न हुआ है उसीमें अग्नि शीतल और अप्रकाशमय है—ऐसा अज्ञान नहीं हो सकता; अधिक क्या इस विषयमें उस पुरुषको कोई सन्देह अथवा भ्रम भी नहीं हो

क्ष क्योंकि विद्या-अविद्या तथा विरोध-अविरोध ये सिद्ध वस्तुएँ हैं। जो वात पुरुपके अधीन होती है अर्थात् जिसे पुरुष कर सकता है उसीमें विकल्प भी हो सकता है। जैसे 'सूर्योदयके अनन्तर हवन करे'—इस विधिमें यह विकल्प हो सकता है कि सूर्योदयसे पहले करे या पीछे; परन्तु 'सूर्य है' इस वातमें सूर्य है या नहीं—ऐसा कोई विकल्प नहीं हो सकता, क्योंकि सूर्यका होना या न होना किसी पुरुपविशेषके अधीन नहीं है।

"यसिन् सर्वाणि भृतान्यात्मेवाभृद्विजानतः। तत्र को मोहः कः
शोक एकत्वमनुपश्यतः" (ई०
उ०७) इति शोकमोहाद्यसम्भवश्रुतेः। अविद्यासम्भवात्तदुपादानस्य कर्मणोऽप्यनुपपत्तिम्
अवोचाम।

अमृतमञ्जुत इत्यापेक्षिकम् अमृतम् । विद्याश्रन्देन परमात्म-विद्याग्रहणे हिरण्मयेनेत्यादिना द्वारमार्गादियाचनमजुपपनं स्थात् तसादुपासनया समुच्चयो न परमात्मविज्ञानेनेति यथासा-भिन्यीख्यात एव मन्त्राणामर्थ इत्युपरम्यते ॥ १८॥ सकता। ज्ञानीके लिये शोक-मोहादि-का असम्भव वतलानेवाली "यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनु-पश्यतः" इस श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है। इस प्रकार अविद्यांके असम्भव हो जानेपर उसके आश्रयसे होनेवाले कर्म भी नहीं हो सकते— यह वात हम पहले ही कह चुके हैं।

यहाँ जो कहा गया है कि अमृतको प्राप्त होता है सो आपेक्षिक अमृत समझना चाहिये । यदि 'विद्या' शब्दसे परमात्म-विद्या छी जाय तो 'हिरण्मयेन' इत्यादि मन्त्रोंसे मार्गादिकी याचना नहीं वन सकती। इसिंटिये यहाँ उपासनाके साथ ही [कर्मका] समुच्चय किया गया है, परमात्मज्ञानके साथ नहीं। इस प्रकार इन मन्त्रोंका वही अर्थ है जैसा कि हमने ज्याख्यान किया है। ऐसा कहकर हम विराम छेते हैं॥ १८॥

\_\_A\_\_

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीशङ्कर-भगवतः कृतौ वाजसनेयसंहितोप-निपद्भाष्यं सम्पूर्णम् ।

**→{€€60€}**↔

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥

### 

#### शान्तिपाठः

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं
पूर्णात्पूर्णमुदच्यते ।
पूर्णस्य पूर्णमादाय
पूर्णमेवावशिष्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः



श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

### -1<del>/===</del>+;+<del>===</del>/1-

| मन्त्रप्रतीकानि             | ;     | मन्त्राङ्गः |       | प्रप्रम् |
|-----------------------------|-------|-------------|-------|----------|
| असुर्या नाम ते छोकाः        | •••   | 3,          | •••   | 9        |
| अन्धन्तमः प्रविद्यन्ति      | • • • | 8           | •••   | २२       |
| अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुः | •••   | १०          | •••   | રૃષ્     |
| अन्धं तमः प्रविद्यन्ति      | • • • | १२          | • • • | २७       |
| अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुः | • • • | १३          | • • • | २८       |
| अमे नयं सुपथा राये          | •••   | १८          | •••   | રૂષ્     |
| अनेजदेकं मनसो जवीयो         | • • • | 8           | •••   | ११       |
| ॐ ईंद्या वास्यमिद< सर्वेम्  | •••   | १           | •••   | ¥        |
| कुर्वन्नेवेह कर्माणि        | • • • | २           | •••   | હ        |
| तदेजित तम्रेजित             | •••   | ų           | •••   | <b>શ</b> |
| पूपन्नेकर्पं यम सर्व        | •••   | १६          | •••   | ३२       |
| यस्तु सर्वाणि भूतानि        | •••   | ६           | • • • | १६       |
| यस्मिन्सर्वाणि भृतानि       | •••   | ও           | •••   | १७       |
| <b>यायुरनिलममृतमथेदम्</b>   | •••   | <i>१</i>    | •••   | ३३∙      |
| विद्यां चाविद्यां च         | •••   | ११          | •••   | २६       |
| स पर्यगाच्छुक्रमकायमत्रणम्  | •••   | 6           | •••   | १८       |
| सम्भृतिं च विनादां च        | - • • | १४          | •••   | र९       |
| हिरण्मयेन पात्रेण           | •••   | १५          | •••   | ₹ 8      |