## **IRMAVER CLUB**

# LIVRET IV

DOVE ALLOUCHE

LONNIE VAN BRUMMELEN & SIEBREN DE HAAN

GIOVANNI GIARETTA

VOLKO KAMENSKY

GUILLAUME LEBLON

ANTHONY MCCALL

THOMAS MERRET

GUSTAV METZGER

MEL O'CALLAGHAN

BRUNO PERSAT

GERALD PETIT

MICHELANGELO PISTOLETTO

OLVE SANDE

BRUNO SERRALONGUE

ETTORE SPALETTI

CLÉMENCE TORRES

MICHEL VERJUX

MAURICE BLAUSSYLD

MUSEE DEPARTEMENTAL D'ART CONTEMPORAIN

ROCHECHOUART

ROCHECHOUART

MUSEE DEPARTEMENTAL D'ART CONTEMPORAIN

**LIVRET V** 

IRMAVAG CLUB



### LES MESSAGERS TERRESTRES

### JACK COX ET ALEXANDRA DELAGE

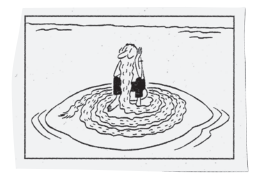
#### I. FICTIONS SCIENCE

De nos jours, les gens voient les brouillards, non parce qu'il y a des brouillards, mais parce que peintres et poètes leur ont appris le charme dit mystérieux de tels effets. Sans doute y eut-il à Londres des brouillards depuis des siècles. C'est infiniment probable, mais personne ne les voyait, de sorte que nous n'en savions rien. Ils n'eurent pas d'existence tant que l'art ne les eut pas inventés.

Oscar Wilde, La Décadence du Mensonge, Ed. L'Âge d'Homme, Lausanne, 1976

Il était une fois un village à l'orée d'une forêt. Une caméra erre dans ses rues désertes, se fixe sur le clocher d'une église en pierre sur un arrière-plan de rochers ; l'église devient pierre, le village un générique de la terre abandonnée. Traversée

regard ailleurs.



pourvue de montagnes et de vallées. » Il dit aussi que « les sommets sont plus élevés sur la Lune que sur la Terre ». Une découverte que Dieu, dit-il, avait « tenue cachée à tous les siècles ».

la Terre elle-même est

lente dans un paysage sans âge, sans âmes qui vivent. Inquiétante étrangeté, les lieux ont quelque

Dans sa jeunesse,

Mars 1610, Italie. Galilée rédige le Sidereus rouve Nuncius (traduit en français par Le messager des étoiles ou Messager Céleste). Il y fait notamment vallo mention de ses observations de la lune, qu'il assortit de dessins pour appuyer ses thèses ; il dit : notre « la surface de la Lune (...) est inégale, rugueuse, formée de cavités et de protubérances comme là-ha

chose de familier. On dirait qu'on est déjà passés

par là. Des récits sont sur le point de nous revenir

mais des voix suaves, pudiques, envoient notre

Galilée avait passé près d'un an à annoter et commenter les écrits de L'Arioste, qu'il tenait pour son écrivain favori. Ce dernier avait publié au début du XVIème siècle l'Orlando Furioso (ou Roland Furieux), un long poème épique à la trame narrative alambiquée. Au chant XXXIV du poème, l'un de ses héros, Astolphe, se retrouve sur la lune conduit par Saint Jean luimême : « Le saint Apôtre le conduisit dans un vallon resserré entre deux montagnes. Là, ô merveille! était rassemblé tout ce qui se perd par notre faute, ou par la faute du temps ou de la Fortune. Tout ce qui se perd ici-bas se retrouve là-haut. » La lune est ainsi dépeinte par L'Arioste

comme une réplique fantasque et foutraque de notre planète, peuplée par tout ce qui est perdu sur Terre : les réputations, les prières, les larmes et les soupirs des amants, les désirs inassouvis, le temps perdu à l'oisiveté, et même le bon sens (« il y en avait là une montagne aussi grande à elle seule que toutes les autres choses réunies »).

Dans sa traduction du Messager Céleste, en noir et blanc, et leurs couleurs leur sont en-

c'est bien de Galilée qu'Isabelle Pantin parle quand elle dit que l'analogie entre la terre et la lune marche si bien qu'« avec lui la lune vue de la terre finit par se confondre avec la terre vue par la lune. »

1977, USA. Le Congrès américain accorde les fonds nécessaires à la construction du *Large Space Telescope*, premier nom du télescope spatial Hubble qui sera finalement assemblé en 1985. Lancé en orbite à près de six-cent kilomètres d'altitude au-dessus de l'atmosphère terrestre, le télescope fournit

aujourd'hui les images les plus précises et détaillées de l'univers et constitue un fabuleux outil de communication pour la NASA. Ponctuellement, dans les journaux : « le télescope Hubble a envoyé de nouvelles images de nébuleuses et de galaxies », « Exclusif! les dernières images de Hubble ». Puissante machine à remonter le temps, le télescope fait parvenir jusqu'à nous des images datant de plusieurs milliards d'années lumière, entre fresques baroques et délires pompiers futuristes : nébuleuses fluos (nébuleuse du Boomerang, de l'œil de chat), rubans de gaz pourpres, nuages de poussière céleste turquoise, ...

Les images obtenues par le Hubble sont en noir et blanc, et leurs couleurs leur sont en-

> suite assignées par ordinateur « pour différentes raisons ».

> > Laurie Anderson,

première (et dernière) artiste qui s'est vue allouée en 2003 une résidence d'un an à la NASA, avait demandé aux techniciens pourquoi l'emploi de ces bleus et de ces roses « Disney kitsch ». On lui a répondu qu' « on pensait que les gens aiment ca. » Sur le site internet du Hubble, on peut ainsi lire : « Les couleurs des images Hubble (...) ne sont pas toujours celles que l'on pourrait voir si l'on était capable de

visiter les objets imagés (imaged objects) dans un vaisseau spatial. Nous nous servons souvent de la couleur comme d'un outil (...) pour rendre visible ce qui ne pourrait normalement pas l'être par l'œil humain. (...) Créer des images en couleurs à partir de clichés en noir et blanc, c'est à michemin entre l'art et la science.»



## II. LES (IN)VISIBLES

Aujourd'hui le fond des mers, les abysses, remplacent l'espace en tant que signes de l'invisible et de l'inexploré. De cette réalité audelà du visible, des images photographiques ont commencé à nous parvenir, rendues possibles par le truchement de grands projecteurs de lu-

mière. Braqués sur ce qui n'a jamais été vu ils montrent ce qu'il serait impossible de voir sans le rayon étranger de la technique, qui atteste que l'objet qu'il va éclairer lui échappe.

LIVRET IV

Les négatifs retouchés de photographies de fonds de mers (où ce que l'on croit voir alors, ce sont les volutes lourdes de fumée de volcans terrestres) révéleraient cet écart élidé par la technique qui se voudrait transparente et adéquate à son objet. Et c'est comme si ces images répondaient aux dessins de Galilée qui,

le tout premier, a décrit ses visions à distance (télé-visions) en utilisant la métaphore lyrique. Descartes, qui s'intéressait au phénomène de la réfraction et à la fabrication des lentilles optiques, décrit dans la *Dioptique* la façon dont la lumière frappe l'œil en la comparant à la canne d'un aveugle qui tape le sol. L'angle mort de l'optique est une ruelle aveugle dont l'artiste, avec de l'encre

noire, peut tracer l'extrémité. La vision redevient écriture.

La première philosophie grecque définissait l'infini (apeiron) par son contraire (peras), le chemin tracé. Ainsi, l'infini pouvait se définir comme une réalité primordiale, informe, proche de l'étendue marine où rien ne peut laisser de

trace durable.

Quand un photographe, qui parcourt le monde à la façon du géographe pour en rendre compte, livre le même cliché, toujours un peu le même, jamais vraiment le même, il intrigue par la monstration redondante de l'apparent indifférencié (une mer reste une mer, après tout). Sauf que ses cadrages sont assortis de coordonnées géographiques ultra précises; l'indice alors qu'il y aurait quelque chose d'autre. A voir, sûrement pas. On pointe là où l'œil ne remarque rien. A concevoir, peut-



être. On pointe et soudain s'ouvre une béance : sur la cartographie mentale que l'on projette sur toutes les mers, n'importe quelle mer, se surimpressionne la géographie réelle de la frontière. Une vision fugace qui ne prend pas et ne peut résister à l'incommensurable ; l'espace de la mer (comme celui du ciel) est une immensité qui ne peut souffrir l'idée de délimitation. Ailleurs, un

Encastrer une photographie historique entre deux lames d'acier, c'est résister contre ce qui serait le « mauvais infini » de la représentation : l'entassement inexorable des images de l'histoire dans la ruine que l'on connaît. Des images qui se répètent encore et encore, qui se surajoutent aux

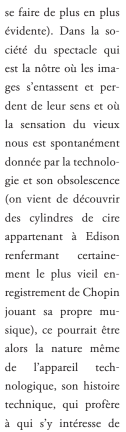
précédentes et perdent toujours plus de leur pouvoir (d'apparition, d'évocation, de mise en tension) à chaque fois. L'histoire, disait Walter Benjamin, se décompose en images. De façon parodique, une collection qui s'appuie sur le geste inverse (on enlève la légende de l'image), semble alors révéler ce que l'autre cache. Le même cliché répété, la mauvaise blague « qui trébuche toujours sur la même situation » encore un homme sur une île déserte, mais qui cette fois, aurait atteint son contenu de vérité. Cette

collection, commencée au début des années quatre-vingt-dix (au moment où l'on voyait dans le règne du marché libre mondialisé la véritable fin de l'histoire), contiendrait en fait des images de fin du monde, revenant de celle qui était annoncée comme la trame décomplexée d'un dessin animé que le capitalisme aurait continué de reproduire à l'infini.

III.

#### APPARATUS ET ARCANES TECHNIQUES

Adorno avait remarqué que ce qui est le plus vieux dans la nature révèle ce qui vient (on est en pleine Guerre Froide et course à l'espace quand il écrit que la ressemblance entre les images provenant de la lune et les décombres industriels va



vieux mystères sous forme de prophéties.

Dans l'obscurité, des hommes en turbans et collants luttent avec leurs doubles. Se confrontent en miroir le film d'une tapisserie et celui de son dessin préparatoire. Mais il faut se retourner, reculer de quelques pas, pour saisir tout l'enjeu de ce qu'il nous est donné à voir. Deux projecteurs seize millimètres posés sur deux socles blancs

tournent et bourdonnent. « Chaque réalisateur d'images est aussi un utilisateur de l'imaginaire ; n'a-t-on pas, comme le tisseur, un rôle dans l'interprétation et la distribution des images ? » (Lonnie van Brummelen et Siebren de Haan).

Il existe une mesure qui permet de déterminer la qualité de certains tapis, et qui est basée sur

la quantité de nœuds par pouce carré : c'est le KPSI (Knots Per Square Inch), que l'on pourrait comparer aux pixels pour les images numériques. A l'heure où l'on est en train de brûler les films pour les transférer en copies numériques, ces deux projecteurs qui tournent dans le noir semblent nous donner une petite leçon d'histoire naturelle de la technologie ou une allégorie de la fin du cinéma (et précisément de sa destruction « naturelle » par la copie de ses images sur un nouveau support).

LIVRET IV



Le cinéphile apprend à voir autant qu'il apprend à désirer. Quelle image plus emblématique du cinéma que le visage du clown de vaudeville de Méliès, couvert de tarte à la crème et figé par le projecteur lorsqu'un télescope volant devenu appareil cinématique l'aveugle dans l'œil avec lequel il voit, à travers le trou anal de l'appareil qui pointe vers la terre, exactement ce que nous

voyons dans le cercle noir du projecteur renouvelé, c'est-à-dire, la lune. Nous avons une capacité à ne pas voir, dit Aristote, aussi bien qu'une capacité à voir. On voit parce qu'on peut ne pas voir, la représentation ne se fait qu'à partir d'une limite

> Pendant les expérimentations sur la télévision des années vingt, on a créé des flying-spot scanners pour filmer et transmettre des images. C'est le même principe qui est utilisé aujourd'hui pour les scanners numériques : pour avoir une image nette, l'objet à « scanner » doit se trouver dans une chambre noire, et un rayon lumineux vient balayer l'objet par quadrillage. Sur quelques-uns des premiers plateaux de télévision, un projecteur de lumière équipé d'un disque rotatif percé de trous venait balayer et scanner les

sujets, qui devaient se trouver dans le noir. Le défi technique consistait alors à trouver un projecteur qui soit suffisamment puissant pour concurrencer la lumière naturelle du soleil. Au début des années trente, Ray Kell pensait avoir surmonté ce problème lors de la répétition d'un discours en plein air du gouverneur new-yorkais Al Smith. Mais son petit projecteur tournoyant a été mis 8 LES MESSAGERS TERRESTRES LIVRET IV

hors jeu par les illuminations des cinéastes arrivés au moment du vrai discours : victoire apocryphe du cinéma sur la télévision. Déjà, la télévision fournissait des images qui n'étaient que des bruits de fond.

L'obstacle de la « lumière dans la lumière » s'est également posé à un artiste qui emploie des « éclairages ». On suspecte que la raison pour

laquelle une critique s'est demandé il y a une dizaine d'années s'il allait finir par utiliser les moyens de la télécommunication comme il utilisait la lumière, est la même que celle pour laquelle il a depuis continué à travailler exclusivement avec des projecteurs de lumière : en fait, il le faisait déjà. Ses projections, c'est la télévision dépouillée de son imaginaire, la médiation vide, qui n'est d'ailleurs pas vide du tout, sinon pleine de tout ce qui était déjà là en attendant que nous le voyions : un corps dans

la lumière, strié par les ombres de la forêt invisible des Frères Grimm.

Janvier 2011



g

#### TERRESTRIAL MESSANGERS

## JACK COX ET ALEXANDRA DELAGE

#### I. THESE FICTIONS THAT MAKE YOU SEE

At present people see fogs, not because they are fogs, but because poets and painters have taught them the mysterious loveliness of such effects. There may have been fogs for centuries in London. I dare say there were. But no one saw them, and so we know nothing about them. They did not exist until Art had invented them.

Oscar Wilde, The Decay of Lying, 1891

Once upon a time, a village at the edge of a forest. The camera wanders through deserted streets, stops on the belltower of a stone church before a background of rocks. The church becomes a rock, the village the opening credit sequence of the abandonned earth.



Slow traversal of a landscape without a soul alive in it, ageless. Uncanny; the places have something familiar about them. You'd say you'd already been here. Accounts are about to come back to us when sauve voices, chaste, draw our eyes elsewhere.

March 1610, Italy. Galileo writes the Siderius Nuncius (*The Starry Messenger*). In it he notably mentions his observations of the moon, and provides the text with drawings to back up his arguments. He says, "the surface of the Moon [...] is unequal, rough, made of cavaties and protuber-

ances just as the Earth herself is equipped with mountains and valleys." He also says that "the summits are higher on the Moon than they are on Earth". A discovery that God, he says, had "kept hidden to all the centuries".

In his youth, Galileo had spent almost a

year annotating and commenting the writings of Ariosto, who he considered his favourite writer. At the beginning of the sixteenth century, the latter had published *Orlando Furioso*, a long epic poem with a complicated plot. In the thirty-fourth canto of the poem, one of its heros, Astolfo, finds himself on the moon, where he is guided by St John himself: "The holy Apostle lead him into a valley between two steep mountains. There, O wonder! was heaped everything that is lost either by our own fault or that of time or Fortune. Everything that gets lost down here turns up there." The moon is depicted by Ariosto

10

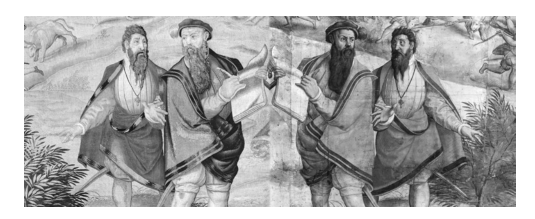
as a fantastic and eccentric answer to our planet, people by everything that is lost on earth: reputations, prayers, the sighs and tears of lovers, unfulfilled desires, time lost to laziness, even good sense ("there was a mountain there as big in itself as all the others put together").

In her translation of the *Starry Messenger* it's truly about Galileo that Isabelle Pantin says the analogy between the moon and the earth works so well that "the moon seen from the earth ends up confounding itself with the earth seen from the moon."

years ago, between Baroque frescos and pompous Futurist deleria: fluorescent nebulae (Boomerang, Cat's-eye), ribbons of red gas, clouds of turquoise stardust ...

LIVRET IV

The images obtained by Hubble are in black and white, and their colours are assigned later with a computer, "for different reasons". Laurie Anderson, first (and last) artist to be given a yearlong residence at NASA in 2003, asked the technicians why they used all those "Disney kitsch" blues and pinks. They told her, "we thought people like that." On the Hubble website you can read: "The colours of the Hubble images [...] are



1977, USA. Congress releases the funds needed to build the Large Space Telescope, the first name given to Hubble, the outerspace telescope that would at last be assembled in 1985. Shot into orbit about six-hundred kilometres above the earth's atmosphere, today the telescope provides the most precise and detailed images of the universe and is a fabulous tool of communication for NASA. Punctually, in the newspapers: "the Hubble telescope has sent new pictures of nebulae and galaxies", "Exclusive! the latest Hubble pictures". A powerful time machine, the telescope brings us images from multiple billions of light

not always those we could see if we were able to visit the imaged objects in a spaceship. We often use colour as a tool [...] to make visible what usually can't be seen by the human eye. [...] Making coloured images from black and white photos is the path between science and art."

#### II.(IN)VISIBLE THINGS

We have a capacity not to see, Aristotle says, just as we have a capacity to see. We see because we can not see; representation begins at a limit.

Today the ocean floor with its abysses has replaced outerspace as a sign of the invisible and the unexplored. From this reality beyond the visible photographic images have begun to reach us, made possible by the intermediary of big light projectors. Aimed at what has never been seen before, they show what would be impossible to see without the foreign ray of technology, which

attests that the object it will illuminate, escapes it.

The retouched negatives of photographs of the ocean floor (where what we now think we see are the heavy curls of smoke from terrestrial volcanoes) would reveal this gap elided by a technology that wishes to be transparent and adequate to its object. It's as if these images responded to the drawings of Galileo, the first to describe his distant visions (tele-visions) using lyric metaphore. In the Dioptique, Descartes, who interested himself in the phenomenon of refraction

and the fabrication of optique lenses, describes the way light hits the eye by comparing it to the stick of a blind man that taps on the ground. The blindspot of optics is a blind alley whose extremity the artist can trace with black ink. Vision turns back into writing. In pre-Socratic philosophy, the infinite (*apeiron*) was defined by its contrary (*peras*), a traced path. So, infinity could be defined as a primordial reality, formless, close to the expanse of the sea on which nothing can leave a durable trace.

When a photographer, who travels the world like a geographer in order to render an account of it, offers the same shot, always the same, never

> trigues through the repetitive demonstration of the apparently indifferenciated (a sea is a sea, after all). Except that his framings are supplied with extremely specific geographical coordinates, index of there being something else. To see, surely not. He points where the eye remarks nothing. To conceive, maybe. He points and suddenly a chasm opens: across the mental cartography that we project on all seas, no matter what sea, the real geography of the border overlays itself. A fleeting vision

really the same, he in-



that doesn't hold and fails to resist the incommensurable. The space of the sea (like that of the sky) is an immensity that won't stand the idea of delimitation. more of their power (of apparition, evocation, tensioning) each time. History, said Walter Benjamin, breaks down into images. In a parodic way, a collection based on the opposite gesture (the caption is removed from the image), seems then to reveal what the other hides. The same cliché repeated, the bad joke "always tripping over the same situation" (another man on a desert island) but that this time would have reached its truth content. This collection, begun at the beginning

of the nineteen-nine-

ties (when the reign of the globalised free market was seen as the real end of history), would contain in fact images of the end of the world, ghost of that which had been announced like the carefree drama of an animated cartoon that capitalism would have continued to reproduce ad infinitum.

#### III. APPARATUS AND TECHNICAL ARCANA

Adorno remarked that what is oldest in nature reveals what's coming (the Cold War and the space race are at their height when he writes that the resemblance between the images arriving from the moon and industrial waste is going to become more and more evident). In our society

> of the spectacle where images pile up and lose their sense, and where the sensation of the old is given to us spontaneously by technology and its obsolescence (someone has just uncovered wax cylinders belonging to Edison with what is certainly the oldest recording of Chopin playing his own music), it could be the nature of the apparatus itself, its technical history, that offers to whoever is interested old mysteries in the form of prophecies.

> In the dark, men in turbans and tights fight with their doubles. In

mirror image, the film of a tapestry and that of its preparatory drawing confront one another. But you have to turn around, take a few steps back, to apprehend the whole of what has been given to us to see. Two sixteen-millimetre projectors on two white plinths turn and hum.



"every image maker is also a user of imagery"; "don't we too, like the weaver, have a role in the further interpretation and distribution of the images?" (Lonnie van Brummelen et Siebren de Haan).

> There's a measure for determining the quality of certain carpets which is based on the number of knots in a square inch: it's the KPSI (Knots Per Square Inch), which can be compared to a

pixel count in digital images. While the films of the cinema are being burned and digital copies made, these two projectors turning in the dark also seem to be giving us a lesson in the natural history of technology, or an allegory of the end of cinema (precisely of its "natural" destruction by the copying of its images onto a new support).

The cinéphile learns to see just as much as he or she learns to desire. No image more emblematic of the cinema than the face of Méliès' vaudeville clown, cov-

ered in cream pie and fixed by the spotlight while a flying telescope become a cinematic apparatus blinds him in the eye with which he sees, through the anal hole of the apparatus as it points towards the earth, exactly what we see in the black circle of what is now a projector, that is, the moon.

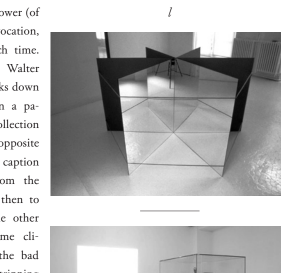
During the experiments on television in the nineteen-twenties, "flying spot scanners" were made to film and transmit images. It's the same principle used today for digital scanners: to have a clear image the object for scanning has to be in a sort of darkroom, and a ray of light sweeps the object in a grid. On some of the first television stages, a spotlight equipped with a rotating

disc pierced with holes

swept, and scanned, its subjects, who had to be in the dark. The technical challenge consisted then in finding a spotlight strong enough to compete with the natural light of the sun. At the beginning of the thirties, Ray Kell thought he had overcome the problem during the rehearsal of an outdoor speech by the governor of New York, Al Smith, but his little turning spotlight was put out of action by the floodlights of the filmmakers who arrived for the real speech: apocryphal victory of cinema

over television. Already the television had begun to provide images that were no longer images but background noise.

The obstacle of "light in light" has also come up for an artist who strictly uses "lighting". One suspects that the reason a critic asked herself



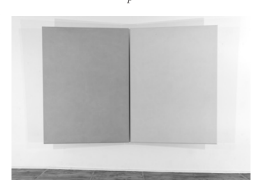


14 TERRESTRIAL MESSANGERS LIVRET IV

about ten years ago if he was going to end up using means of telelcommunication like he used light is the same for which he has continued to work exclusively with light: in fact, he was doing it already. His projections are television stripped bare of its imagery, empty mediation, which by the way is not at all empty, but rather full of everything that was already there, waiting for us to

see it: a body in the light, striated by the shadows of the invisible forest of the brothers Grimm.

Janvier 2011





9

| a                                               | g                                                      | n                                               | t                             |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------|
| GIOVANNI GIARETTA                               | Olve Sande                                             | Gustav Metzger                                  | Bruno Persat                  |
| Spare time (The joke 1992-                      | Even A Velvet Rope Can Leave                           | Historic Photographs: Hitler-                   | blackbox, 2009-2012           |
| 2010), 2011                                     | Its Rope Burns, 2011                                   | Youth, Eingeschweisst.                          | Boîte noire et impression jet |
| Serie de 14 cadres                              | Contreplaqué, poutre, MDF, verre                       | 1997/2011                                       | d'encre sur papier            |
| 26 x 34,5 cm chacun                             | Plywood, timber, MDF, glass                            | Photographie soudée entre                       | Black box and Ink jet prints  |
| Courtesy de l'artiste                           | 145 x 90 x 38 cm                                       | deux plaques d'acier                            | on paper                      |
| Courtesy de l'artiste                           | Courtesy de l'artiste                                  | Photographs welded between                      | Courtesy de l'artiste         |
| Ь                                               | Courtesy de l'artiste                                  | two steel plates                                | Courtesy de l'artiste         |
| MEL O'CALLAGHAN                                 | b                                                      | 120 x 177 cm                                    | и                             |
|                                                 | Dove Allouche                                          | Coll. Musée départemental                       | Gerald Petit                  |
| Endgame, 2012<br>Installation                   | Les Fumeurs Noirs_2, 2010                              | d'art contemporain de                           | Sans titre, 2011              |
|                                                 |                                                        | Rochechouart                                    | Huile sur carton              |
| Pierre, aimants, corde,<br>dimensions variables | Négatif sur papier gélatino-<br>argentique viré à l'or | Rochechouart                                    | Oil on cardboard              |
|                                                 |                                                        |                                                 | 48 x 63 cm                    |
| Stone, magnets, cord,                           | Negative gelatin silver paper,<br>toned with gold      | o<br>Volko Kamensky                             | Courtesy de l'artiste         |
| dimensions variable                             | 52 x 62 cm encadré                                     | ORAL HISTORY, 2009                              | Sans titre, 2012              |
| Courtesy de l'artiste                           | Courtesy de l'artiste et Gaudel                        |                                                 | Huile sur carton              |
|                                                 |                                                        | A report from the land of the<br>Brothers Grimm | Oil on cardboard              |
| Consider Property                               | de Stampa                                              |                                                 | 48 x 63 cm                    |
| GERALD PETIT                                    | i                                                      | 22 min, 35 mm, couleur,                         |                               |
| Sans titre, 2012                                | I<br>Lonnie van Brummelen                              | allemand, sous-titres français                  | Courtesy de l'artiste         |
| Huile sur carton                                |                                                        | ou anglais                                      |                               |
| Oil on cardboard                                | & Siebren de Haan                                      | German with English and                         | <i>v</i>                      |
| 100 x 120 cm                                    | subi dura a rudibus, 2010                              | French subtitles                                | OLVE SANDE                    |
| Courtesy de l'artiste                           | Diptique de films 16mm,                                | Courtesy de l'artiste                           | The Fire Sermon I-III, 2011   |
| Sans titre, 2012                                | 26 min, synchronisés                                   |                                                 | 70x100 cm                     |
| Huile sur bois                                  | 16mm film diptych, 26 min,                             | P                                               | 3 sérigraphies encadrées      |
| Oil on wood                                     | synchronous and back-and forth                         | ETTORE SPALLETTI                                | 3 framed silk screens         |
| 30 x 40 cm                                      | Courtesy des artistes et Motive                        | Coppia, 1979                                    | Courtesy de l'artiste         |
| Courtesy de l'artiste                           | Gallery, Amsterdam                                     | 2 éléments pigments sur toile                   |                               |
|                                                 |                                                        | 2 pigment elements on canvas                    | W                             |
| d                                               | j                                                      | 230 x 170 cm chacun                             | OLVE SANDE                    |
| Bruno Serralongue                               | Anthony McCall                                         | Coll. Musée départemental                       | With Mirrors For Walls No.    |
| Kosovo (ensemble 1), 2009                       | Landscape for fire, 1972                               | d'art contemporain de                           | 1-4, 2012                     |
| Constitué de 11 photographies                   | Film 16mm transféré sur dvd,                           | Rochechouart                                    | Impressions jet d'encre       |
| 41 x 52 cm chacune                              | son, couleur, 7mn et 30 sec                            |                                                 | Inkjet prints                 |
| Ilfochrome collé sur                            | 16 mm film transfered on dvd,                          | q                                               | 70 x 50 cm                    |
| aluminium, encadré                              | sound, color, 7mn 30 sec                               | GUILLAUME LEBLON                                | Courtesy de l'artiste         |
| Ilfochrome on aluminium,                        | Coll. Centre national des arts                         | Bench, 2008                                     |                               |
| framed                                          | plastiques, Ministère de la                            | Sculpture                                       | x                             |
| Courtesy de l'artiste et galerie                | Culture                                                | Courtesy de l'artiste et galerie                | Clémence Torres               |
| Air de Paris                                    | ,                                                      | ProjecteSD, Barcelone                           | communes mesures, 2011        |
|                                                 | <i>k</i>                                               |                                                 | Sculpture                     |
| e                                               | Bruno Persat                                           | r                                               | Courtesy de l'artiste         |
| Clémence Torres                                 | the hole of the house in the                           | GUILLAUME LEBLON                                |                               |
| toise, 2011                                     | middle, 1954-2010                                      | Banquette 2 (Dusseldörf),                       | y                             |
| Métal, dimensions variables                     | Installation                                           | 2006                                            | Clémence Torres               |
| selon la hauteur sous plafond.                  | Courtesy de l'artiste                                  | Sculpture, bois, cuir, mousse                   | punctuation, 2009             |
| Metal, dimensions variable                      |                                                        | Sculpture, wood, leather, foam                  | Installation                  |
| according to ceiling height                     | l                                                      | 60 x 172 x 75 cm                                | Courtesy de l'artiste         |
| Courtesy de l'artiste                           | MICHELANGELO PISTOLETTO                                | Courtesy de l'artiste et galerie                |                               |
|                                                 | Raggera con specchi, 1973                              | Jocelyn Wolff , Paris                           | <i>z</i>                      |
| f                                               | Miroir et cordes                                       |                                                 | Clémence Torres               |
| Thomas Merret                                   | Mirror and cords                                       | <i>S</i>                                        | limite propre, 2009           |
| 41°53'29" N 3°12'06" E                          | 120 x 200 x 200 cm                                     | THOMAS MERRET                                   | Installation                  |
| 2012                                            | Coll. Musée départemental                              | 36°06'34" N 5°20'42" O                          | Courtesy de l'artiste         |
| Tirage Lambda contrecollé                       | d'art contemporain de                                  | 36°10'56" N 6°02'01" O                          | 2                             |
| sur dibond encadré                              | Rochechouart                                           | 43°46′17″ N 7°52′09″ O                          | 9                             |
| Lambda print, mounted and                       |                                                        | 58°38'40" N 3°01'31" E                          | Dove Allouche                 |
| framed                                          | m                                                      | Tirages Lambda contrecollés                     | Charnier, 2011                |
| 88x109 cm                                       | MICHEL VERJUX                                          | sur dibond encadrés                             | Anonyme, 2011                 |
| Courtesy de l'artiste                           | Découpe au mur, frontale                               | Lambda prints, mounted                          | Mine de plomb et encre sur    |
|                                                 | (source sur socle et sous                              | and framed                                      | papier                        |
|                                                 | cloche), 2007                                          | 88x109 cm                                       | Lead pencil and ink on paper  |

Courtesy de l'artiste

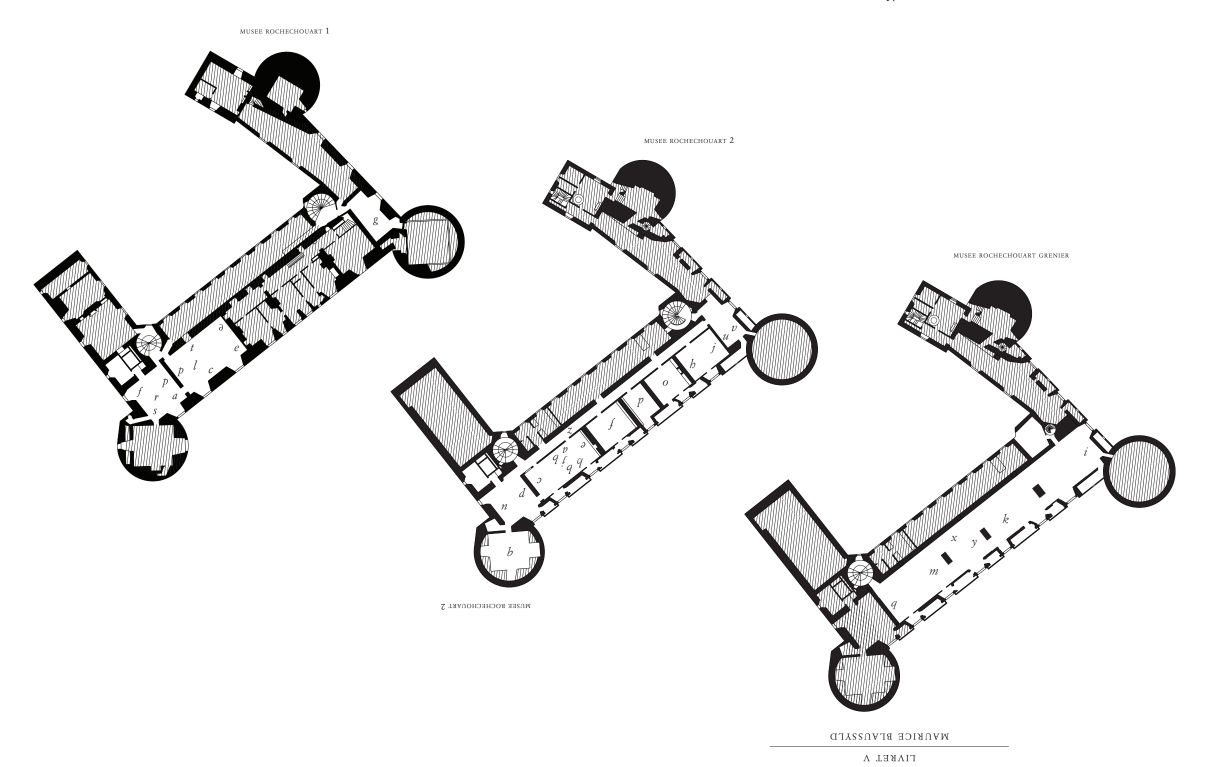
106 x 235 cm

Collection Frac Auvergne

Installation

Jean Brolly, Paris

Courtesy de l'artiste et galerie



## **IRMAVER CLUB**

# LIVRET V

MAURICE BLAUSSYLD

ROCHECHOUART

MUSEE DEPARTEMENTAL D'ART CONTEMPORAIN

## MUSEE DEPARTEMENTAL D'ART CONTEMPORAIN

## ROCHECHOUART

**WICHEL VERJUX** 

CLÉMENCE TORRES

ETTORE SPALETTI

BENNO SEERVONGUE

OFAE SYNDE

MICHELANGELO PISTOLETTO

GERALD PETIT

BRUNO PERSAT

WEF O, CYFFYCHYN

GUSTAV METZGER

THOMAS MERRET

ANTHONY MCCALL

COIFFYOME FEBRON

AOFKO KYMENSKA

CIOAVNNI CIVEELLY

TONNIE AVN BENNWETEN & SIEBEEN DE HVVN

DOAE VITONCHE

# **FIAKEL IA**

IRMAVAG CLUB

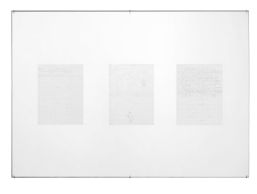


### MAURICE BLAUSSYLD

#### NICOLAS EXERTIER

« Le travail de Maurice Blaussyld génère distance et silence. Lorsqu'on me demande de parler de lui, j'ai plutôt tendance à chercher des reproductions et à les montrer. Lorsque l'on me demande d'écrire un texte sur lui, je préférerais me limiter à une litanie de mots, pour ensuite en raturer le plus possible ».1

Il faudrait donc, si l'on en croit Jan Hoet, pratiquer un caviardage systématique du texte critique pour s'approcher au plus près de l'oeuvre, pour en saisir la quintessence, c'est-à-dire la mutité fondamentale. Que faire donc ? La



b

meilleure manière de comprendre ce travail serait probablement de mettre en oeuvre une sorte d'herméneutique négative, c'est-à-dire un art de l'interprétation pensé sur le modèle de la théologie négative, celle d'un Maître Eckhart, par exemple. Maître Eckhart, en effet, pariait sur le caractère indéfinissable de Dieu ; nul concept ne pouvant selon lui le résumer. Pour parler de Dieu, Eckhart ne pouvait que multiplier les négations. « Dieu n'est pas ceci, Dieu n'est pas cela, etc. » D'une manière parente, Blaussyld croit au

caractère indéfinissable de l'art, il a foi en sa négativité fondamentale et ce n'est pas un hasard si Maître Eckhart compte au nombre de ses auteurs favoris. Blaussyld discerne dans les mots leur caractère approximatif. Il abhorre les filtres grossiers qui

laissent échapper la quasi totalité du réel en prétendant le synthétiser. Est-ce que les mots peuvent saisir le grain de la matière par exemple ? La nuance précise d'une couleur? Son art récuse donc par principe le bruissement futile des discours, il refuse de se laisser prendre aux pièges du logocentrisme, et plus spécifiquement de trouver son centre de gravité dans le discours critique. Pour lui, c'est clair : l'art ne saurait se réduire à un simple « vouloir-dire».2 Très caractéristiques sont à cet égard les photos d'autopsie que présente

<sup>&#</sup>x27;Jan Hoet, « Distance et Silence », S.M.A.K., Musée d'art contemporain de Gand (1998) repris dans Maurice Blaussyld, cat. expo., Centre d'arts plastiques et visuels de Lille, 2010, p.10

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce refus de la subordination de l'art au concept a sans doute quelque chose de très romantique (au sens fort et historique du terme) et peut évoquer la philosophie des frères Schlegel, notamment celle du frère cadet : Friedrich Schlegel, connu pour son traité «Sur

indissociabilité des formes générant ensemble une unité nature unique qui se dit du multiple formes significatives du simple témoignant de cette unité par delà leurs différences et leurs analogies lien invisible rassemblant d'une façon unitaire formes et corpuscules à l'infini lien du sans lien unisson des différences que révèlent forme matière en une stricte autonomie et détachement telle est la recherche dans son intégralité et multiplicité recherche composée d'une force antérieure révélée et d'une autre non dévoilée force à venir combinaison de ces deux phases matérialisées formant un seul et même instant omniprésence en un éternel maintenant le temps dans toute sa puissance du devenir la recherche est ce devenir où la simple matérialité devient le simple de la matérialité âme arrachée à l'apparence et que forme la communion avec l'inconnu âme apparente étant le temps l'art et son évolution temps unificateur de l'essence et de la substance de la forme et de la matière du visible et de l'invisible qu'affirme par la matérialisation l'alliage des doubles substances fer + carbone neutralité de la matière quercus + azote et hydrogène dans son étrange pouvoir de transfiguration neutralité de la couleur glycérine et pigments phtalocyanines superficiels extérieurs froids aqueux volatils par leurs séchages poudreux cristallisés émetteurs de lumière naturelle en la reflétant + glycérine et pigments phtalocyanines denses intenses chauds lourds ignés compacts suintants réceptacles de lumière naturelle en l'intégrant neutralité du naturel de la lumière apparence commune aux trois formes symétrie neutralité de la forme propriétés amalgamées en cette neutralité apparaissant ensemble dans leurs multitudes et individuellement comme centre essentiel point principiel où le commencement et la finalité sont indifférenciés transmutation du temps dans son pouvoir destructeur en un temps fondateur affirmateur de la vie dans son évolution et son redevenir temps comme puissance fondatrice au dessus de sa propre réalité intérieure comme extérieure point central où le centre est partout où le centre est un tout passage d'un état à un autre de l'objet à la manifestation de l'Un du multiple l'Etre du devenir en un processus de transsubstantiation ennoblissement de l'âme neutralité du temps comme simple propriété de la matière pour un temps comme propriété du simple de la matière ainsi force antérieure et à venir apparaissent en un instant éternel où seul le devenir se révèle telle une étincelle dans l'âme qui surgit dans toute son apparence se rendant manifeste en tant qu'ombre icône de l'incréé de l'âme signe offrant l'accès à la reconnaissance de soi qui est reconnaissance de l'autre à l'inconnu de l'Etre laissant apparaître en nous même toute la réalité de cette forme qui est notre puissance cachée inconnue syndérèse où il n'y a ni matières ni formes créées ni devenir où l'espace illimité avec toutes ses sphères invisibles ses interstices sans dimension est âme se dévoilant indistincte de ce qui est palpable éclat rayonnant de l'apparence par delà toutes formes vraies des archétypes comme simplement réelles de ce monde ci apparence magnifiée dans sa densité et son infinie multitude se situant au dessus de toutes réalités visibles comme invisibles ainsi l'un se dit du multiple en tant que multiple l'Etre se dit du devenir en tant que devenir affirmation de l'un du multiple de l'Etre du devenir timbre supra humain en ce silence de l'apparence de l'extériorité par intériorité matière indistincte de la forme à l'image d'une humanité sans commencement ni finalité arrachée au monde physique des apparences tangibles comme à l'arrière monde idéel des nébuleuses ainsi est manifeste l'essence des substances comme forme de l' âme même de l'apparence un temps

LIVRET V MAURICE BLAUSSYLD

constituent manifestement un instrument idéal pour faire obstacle à l'entrée en scène du langage. Relisons Roland Barthes:

« le trauma, c'est précisément ce qui suspend le langage et bloque la signification. [...] [L]a photographie traumatique (incendies, naufrages, catastrophes, morts violentes, saisis « sur le vif ») est celle dont il n'y a rien à dire : la photo-choc est par structure insignifiante : aucune valeur,

aucun savoir, à la limite aucune catégorisation verbale ne peuvent avoir prise sur le procès institutionnel de la signification. »3

Miser sur le trauma permet donc à Blaussyld de remonter en amont du sens, de rebrousser chemin jusqu'à un stade antérieur l'enrégimentation linguistique du réel. Il s'agit en d'autres termes de court-circuiter le langage pour que prenne corps en notre esprit une sorte d'image intérieure profonde, de

contre-image affranchie des aléas de la langue. Je de l'artiste allemand). Blaussyld pousse d'un cran me suis parfois dit qu'il y avait dans cet ensemble iconographique centré sur la mort quelque chose de baroque. Non pas à travers l'ornement bien sûr puisqu'on ne peut imaginer image plus

parfois l'artiste puisque ces scènes traumatiques dépouillée. (On ne saurait suspecter Blaussyld d'esthétisation!) Non, si j'y vois quelque chose de baroque, c'est surtout à travers la violence sans concession des scènes représentées. Tout ceci pourrait s'inscrire (en dépit du caractère clinique / médical des images) dans la lignée de la peinture de José de Ribera, par exemple, peintre installé en Italie (à Naples) mais natif de Xàtiva en Espagne dont les scènes de martyre furent très vite réputées pour leur tendance morbide et leur

> violence paroxystique (voir la manière avec laquelle Ribera représente l'écorchement de Saint Barthélémy notamment).

> Mais chez Blaussyld, cette violence est rare. Il y a en général dans l'aspect visuel de cet art une forme d'aridité beuysienne : caisses, planches, blocs de granit, etc. Beuys, finissait néanmoins, toujours par donner la part belle à la parole pour transfigurer la matière. (Voir à ce sujet les nombreux commentaires et interviews

supplémentaire dans la radicalité par l'illusion du mot écrit. Symptôme de ce basculement vers une opacité que ne vient pas racheter la langue : manuscrits, tapuscrits tendent à se résorber dans

l'Incompréhensibilité» («Über die Unverständlichkeit»). Ce dernier met l'accent sur l'opacité fondamentale du langage et défend l'hypothèse selon laquelle l'art et la science produisent avant tout de l'opacité, de l'incompréhensibilité : «Je voulais démontrer que l'on obtient la plus parfaite et la plus pure incompréhensibilité de la science et de l'art, de la philosophie et de la philologie qui, en tant que telles, visent la compréhension et l'intelligibilité». (Friedrich Schlegel, Über die Unverständlichkeit in Friedrich Schlegel, Kritische Ausgabe, t.III, Paderborn, Schöningh, 1967, p.36

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Roland Barthes, «Le Message Photographique», L'Obvie et l'Obtus, Paris, Seuil, 1992 [1982], p. 23.

LIVRET V

le pur dessin. Blaussyld se livre à l'effacement de être traduit. Il est impossible de le reformuler, la langue à l'intérieur de la langue. La lisibilité n'y survient plus que par éclats.4 L'apparition prend le pas sur le mot tracé comme imprimé.<sup>5</sup> Blaussyld semble sublimer le caractère représentationnel de l'écriture, ou si l'on préfère, son horizon référentiel. Rien à voir donc avec les inscriptions de Beuys sur tableau noir qui répondaient avant tout à des visées didactiques, aussi difficiles fussent-elles à déchiffrer.

Si Blaussyld s'intéresse à James Joyce (au point d'en transcrire la prose), n'est-ce pas en définitive liée à l'intraduisibilité radicale de Joyce, à son opacité? Dans un passage fameux d'Ulysse Grammophone, Derrida remarque : « l'un des grands éclats de rire de Joyce se résume au travers de ce défi : essayez donc de compter les mots et les langues que je consume! mettez à l'épreuve votre principe d'identification et de numération.» De fait, la

6



langue de Joyce n'a rien d'idiomatique. Elle est tendance. Cet art semble travaillé par une bipoun creuset au sein duquel fusionnent toutes les langues. Comment traduire « he war » en français par exemple ? « *Il guerre* » ? Ou bien : « *Il fut* » ? C'est possible mais il faut alors supposer que ce « war » est un mot allemand ; ce qui rend le « he » aussitôt incompréhensible. Joyce ne peut donc

de le dire autrement qu'avec ses propres mots. C'est donc une machine destinée à enrayer la mécanique interprétative (et c'est pour cela qu'il intéresse Blaussyld), c'est un défi au transcodage rationnel auguel se livre normalement la critique.

A bien des égards, le travail de Blaussyld semble préfigurer toute une mouvance contemporaine que l'on put qualifier improprement de néopoveriste. Celle-ci met l'accent sur la fragilité,

> l'éphémère, le rayonnement poétique du matériau simple mais se distingue de l'Arte Povera Italien par une neutralisation de la résonance symbolique dudit matériau. La récente exposition au Carré d'art de Nîmes intitulée « Pour un art pauvre » (4 nov. 2011-15 janvier 2012) avec Karla Black, Katinka Bock, Abraham Cruzvillegas, Thea Djordjadze, Gabriel Kuri, Guillaume Leblon, Gyan Panchal, Gedi Sibony incarnait cette

larité fondamentale : il promet le sens et en diffère simultanément la délivrance. Cette singulière économie poétique était déjà active dans les oeuvres montrées dans les années 80/90 par Blaussyld. Comme cette « enceinte », peinture noire, évidée en son coeur, et ne pouvant plus remplir

sa fonction première (diffuser du son, faire entendre quelque chose). Elle esquissait une brèche salvatrice au coeur de la sursaturation discursive de l'époque contemporaine. Il ne faut jamais perdre de vue, comme le rappelle très justement Ignacio Ramonet, que le monde a produit en trente ans plus d'informations qu'au cours des 5000 précédentes années. C'est manifestement trop ... L'oeuvre doit faire rempart. Un peu comme cet étrange « panneau de chêne», de pigments terre

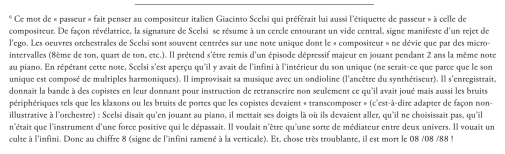
d'ombre naturelle, d'eau unifiés. Il est directement inspiré d'un élément présent dans un film du réalisateur suédois Victor Sjöström: Le Vent (1928). Dans ce classique du cinéma muet, en effet, les protagonistes trouvent refuge « dans une cave pour se protéger d'une tornade. La porte, le seuil constituent des données cruciales du film. C'est là que le chêne découvre son « archétype matériel» par son réticulé démesuré composé de 12 parties quadrangulaires ». Rien

n'interdit bien sûr de deviner en cette structure « dodécapartite » un discrète allusion au dodécaphonisme du compositeur autrichien Anton Webern qui demeure pour Blaussyld un modèle indépassable en termes de concision, d'économie formelle et d'efficacité poétique.

Il est difficile (voire impossible) d'établir une chronologie stricte des travaux de Maurice Blaussyld dans la mesure où une même forme peut réapparaître à quelques années d'intervalle via un processus différent. La peinture noire par exemple est au départ une réalité première ou si l'on préfère une *materia prima*, une forme primi-

> tive mais par la suite des doubles en ont été issus, remontant à chaque fois au plus près d'un archétype invisible. Tout se passe comme si, à travers ces retours, les contingences existentielles prenaient valeur de nécessité. Mais pour Blaussyld, la nécessité est inscrite au coeur même des choses ; tout semble travaillé par un horizon mystique. « Passeur »,6 « intermédiaire entre deux mondes » seraient par conséquent des termes plus judicieux que le

simple qualificatif d'artiste pour parler de lui ; le terme d'artiste étant réducteur et nous condamnant manifestement à passer à côté de l'essentiel.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pour reprendre la terminologie de Louis Marin, on peut dire que cette écriture est réflexive (elle renvoie à elle-même, à sa substance graphique, au présent de son inscription) etc. plus que transitive (son aptitude à représenter autre chose qu'elle-même est très atténuée). <sup>5</sup> Ce phénomène sera exacerbé à Rochechouart. Les écritures ne seront visibles qu'à bonne distance puisqu'une vitrine barrera l'accès de la salle où ils seront exposés.



### MAURICE BLAUSSYLD

## NICOLAS EXERTIER TRADUCTION JACK COX

Maurice Blaussyld's work generates distance and silence. When I'm asked to talk about him, I tend rather to look for reproductions of his work and show them. When I'm asked to write about him, I'd prefer to limit myself to a litany of words, in order to cross out as many of them as possible.<sup>1</sup>

If one believes Jan Hoet, to get closest to the work, to lay hold of its quintessence, that is, its fundamental muteness, one ought to practice a systematic blacking-out of the critical text. So what to do? The best way to understand this work would probably be to exercise a sort of negative hermeneutic, an art of interpretation based on the negative theology of a Meister Eckhart, for example. Meister Eckhart believed in the indefinable nature of

tal negativity, and it's no coincidence that Meister Eckhart is one of his favourite authors. Blaussyld discerns in words their approximate nature. He hates the crude filters that let almost all of the real escape while trying to synthesise it. Can words apprehend the grain of material, for instance? The precise nuance of a colour? In principle his art rejects the futile rustle of discourse; he refuses to let himself be caught by

faith in its fundamen-

up. To talk of God, Eckhart could do nothing but multiply negations. "God is not this, God is not that", and so on. In a related manner, Blaussyld believes in the indefinable nature of art. He has

God: no concept, in his opinion, could sum him the traps logocentrism, and specifically to find his centre of gravity in critical discourse. For him it's clear that art can't reduce itself to a simple "meaning".2 Very characteristic in this respect are the autopsy photos the artist exhibits sometimes,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jan Hoet, "Distance et Silence", S.M.A.K., Musée d'art contemporain de Gand (1998), cited in Maurice Blaussyld, exhibition catalogue, Centre d'arts plastiques et visuels de Lille, 2010, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This refusal to subordinate art to the concept has doubtless something very Romantic about it and can evoke the philosophy of the Schlegel brothers, particularly that of the younger brother Friedrich Schlegel, known for his treaty "On Incomprehensibility" ("Über die Unverständlichkeit"). This last emphasises the fundamental opacity of language and defends the hypothesis according to which art and science produce opacity and incomprehensibility above all else. "I would like to demonstrate that one obtains the purest and most perfect incomprehensibility from science and art, from philosophy and philology, which in themselves aim for comprehension and intelligibility". Über die Unverständlichkeit in Friedrich Schlegel, Kritische Ausgabe, t. III, Paderborn, Schöningh, 1967, p. 364.

10 MAURICE BLAUSSYLD LIVRET V

as these traumatic scenes manifestly constitute an ideal instrument for obstructing the coming on scene of language. Let's re-read Roland Barthes:

trauma is precisely that which suspends language and blocks signification. The traumatic photograph (fires, shipwrecks, catastrophes, violent deaths, taken "from real life") is the one about which there is nothing to say: the shock photo is in its structure insignificant: no value, no

knowledge, at a pinch no verbal categorisation can have any hold over the institutional process of signification<sup>-3</sup>

Focusing on trauma allows Blaussyld to go back up prior to sense, to beat a path of retreat to a stage before the linguistic conscription of the real. In other words, it's a matter of shortcircuiting language so that a sort of profound interior image might take body in our mind, a counter-image liberated from the hazards of language. At times I've said to myself that

there's something baroque about this iconographic ensemble centred on death. Not, of course, by way of ornament, since you couldn't imagine a more stripped-back image. (You could never suspect Blaussyld of aestheticisation!) No, if I see something baroque there it's above all

through the unforgiving violence of the represented scenes. All this could be inscribed (despite the clinical/medical nature of the images) in the line of José de Ribera's painting, for example—a painter living in Italy (in Naples) but native of Xàtiva in Spain, whose martyrdom scenes rapidly gained a reputation for their morbid tilt and paroxysmal violence (see in particular the way Ribera represents the skinning of Saint Bartholomew).

But with Blaussyld this violence is rare. In the visual aspect of his art in general there's a form of Beuysian aridity: chests, planks, granite blocks, and so on. Beuys nonetheless always ended up giving the biggest part to speech in order to transfigure the material. (See in this respect the German artist's numerous commentaries and interviews). Blaussyld shifts up a gear into radicality with the illusion of the written word. A symptom of this swerving towards an opacity

that won't redeem language: manuscripts and typescripts that tend to reabsorb themselves in pure drawing. Blaussyld gives himself up to the effacement of language in language. Legibility doesn't survive anymore except in fragments.<sup>4</sup> Apparition overtakes both the traced and written

LIVRET V MAURICE BLAUSSYLD 11

word.<sup>5</sup> Blaussyld seems to sublimate the representational nature of writing, its referential horizon, if you like. Nothing to do then with Beuy's inscriptions on blackboards, which primarily respond to didactic aims, however difficult to decipher.

If Blaussyld interests himself in James Joyce (to the point of transcribing his prose), isn't such an interest definitively tied to Joyce's radical untranslatability, his opacity? In a famous passage of *Ulysses Grammaphone*, Derrida remarks:

"one of Joyce's great bursts of laughter may be summed up in this challenge: just try and count the words and languages I consume! Put your principle of identification and numeration to the test." In fact, Joyce's language has nothing idiomatic about it. It's a melting pot in whose midst all languages fuse. How would you translate "he war" into French, for example? "Il guerre"? Or rather, "Il fut" [he was]? The latter is possible but then one

would have to suppose that "war" was a German word, which would just as soon render the "he" incomprehensible. Joyce can't be translated. It's impossible to reformulate him, to say him otherwise than with his own words. He's a machine for erasing the interpretive mechanism (it's for that he interests Blaussyld), a challenge to the rational transcoding to which criticism normally gives itself over.

In many respects, Blaussyld's work seems to prefigure a whole contemporary move-ment that one could improperly qualify as neo-poverist. This movement emphasises fragility, ephemerality, the poetic radiance of simple material but distinguishes itself from Italian *Arte Povera* by a neutralisation of the symbolic resonance of such material. The recent exhibition at the Carré d'art in Nîmes called "Pour un art pauvre" (4 November 2011-15 January 2012) with Karla Black,

Katinka Bock, Abraham Cruzvillegas, Thea Djordjadze, Gabriel Kuri, Guillaume Leblon, Gyan Panchal, and Gedi Sibony embodied this tendency. This art seemes worked by a fundamental bipolarity: it promises sense and at the same time defers its delivery. This peculiar poetic economy was already active in the work Blaussyld was showing in the 1980s and 90s. Like this "speaker", painted black, emptied out in its core and no longer able to fulfil its

original function (emit sound, make something heard). It sketched a redemptive breach in the heart of the current epoch's discursive over saturation. We must never lose sight of the fact that, as Ignacio Ramonet has very justly reminded us, in thirty years the world has produced more information than in the last five thousand. It's obviously to much... the work must act as a barricade. A bit like this strange "oak panel" pigmented with



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Roland Barthes, "Le Message Photographique", L'Obvie et l'Obtus, Paris, Seuil, 1992 [1982], p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> To borrow Louis Marin's terminology, one could say that this writing is reflexive (it refers to itself, to its graphic substance, to the present of its inscription, and so on) rather than transitive (its ability to represent anything other than itself is very attenuated).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This phenomenon will be exacerbated at Rochechouart. The writings will only be visible at a distance because a window of glass will block access to the room where they'll be exhibited.

12 MAURICE BLAUSSYLD LIVRET V

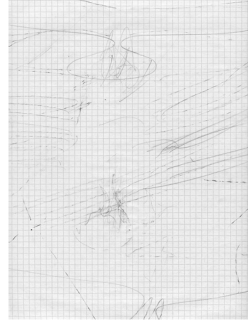
a mix of umber and water. It's directly inspired by an element in a film by the Swedish director Victor Sjöström: *The Wind* (1928). In this classic of silent cinema, the protagonists in fact find refuge "in a cave to protect themselves from a tornado. The door, the threshold constitute the crucial givens of the film. It's there that the oak discovers its "material archetype" through its own immesurate reticule made of twelve quadrilangular parts". Of course there's nothing to stop us

from seeing in this "dodecapartite" structure a discrete allusion to the dodecaphonism of the Austrian composer Anton Webern, who remains an indispensible model for Blaussyld in terms of concision, formal economy and poetic efficacy.

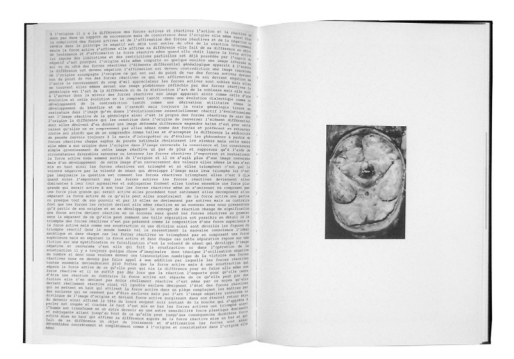
It's difficult (even impossible) to establish a strict chronology of

Maurice Blaussyld's works, in so far as a single form can reappear over an interval of a few years by way of a different process. The black paint for instance is from the start a primary reality, a *materia prima*, if you like, a primitive form, but doubles of it have since been issued, each reaching further back towards an invisible archetype. Everything happens as if, through these returns, existential contingencies took on the value of necessity. But for Blaussyld necessity is inscribed in

the very heart of things. Everything appears to be worked by a mystical horizon. "Smuggler",6 "intermediary between two worlds" would therefore be more judicious terms to talk about him with than the simple qualifier of artist, the term artist being reductive and manifestly condemning us to miss the essen-tial.



g



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The word "smuggler" reminds one of the Italian composer Giancinto Scelsi, who also preferred the label "smuggler" to that of composer. In a revealing way, Scelsi's signature sums itself up in a circle surrounding a central hollow, a manifest sign of a rejection of the ego. Scelsi's orchestral works are often centred on a single note from which the "composer" only deviates by micro-intervals (an eighth of a tone, a quarter tone, and so on). He claims he recovered from a major depressive episode by playing the same note on the piano for two years. Repeating this note, Scelsi realised that there was an infinity inside the single sound (at the very least because a single sound is made up of multiple harmonics). He improvised his music on an ondioline (ancestor of the synthesiser). He recorded himself and gave the recording to some copyists, instructing them to retranscribe not only what he played but also the peripheral noises, such as those made by car horns or closing doors, things the copyists would have to "transcompose" (that is, adapt in a non-illustrative way for orchestra): Scelsi said that when he played the piano he put his fingers there where they had to go, that he didn't choose, that he was nothing but the instrument of a positive force that was beyond him. He wanted to be nothing but a sort of mediator between two worlds. He wor-shipped the infinite. And so the number 8 (the sign of infinity arranged vertically). And, troubling fact, he died the



b

#### MAURICE BLAUSSYLD

Sans Titre Décembre 2010 Autoportrait Durée 5 secondes Duration 5 secondes Courtesy de l'artiste

Sans titre, 2008 Mine de plomb, encre bleue, encre grise, papier blanc, 21 x 27,9 cm - 21 x 29,7 cm Acier, résine glycérophtalique grise, verre, carton blanc, 110,6 x 77,4 cm, placé au mur Graphite, blue ink, grey ink, white paper, 21 x 27,9 cm - 21 x 29,7 cm Steel, grey glycerophtalic resin, glass, white cardboard, 110,6 x 77,4 cm, placed on the wall Courtesy de l'artiste

Sans titre, 2005 Chêne, ammoniac, pigments terre d'ombre naturelle, 160 x 270 x 8 cm Okoumé, peuplier, résine glycérophtalique noire, pigments terre d'ombre naturelle, 110 x 76 x 61 cm Encre terre d'ombre naturelle, papier 21 x 29,7cm Oak, ammonia, natural terre d'ombre pigments, 160 x 270 x 8 cm Okoumé, poplar, black glycerophtalic resin, natural terre d'ombre pigments, 110 x 76 x 61 cm Natural terre d'ombre ink, paper 21 x 29,7 cm Collection FRAC Aquitaine

Sans titre, 2008/2009/2010 Chêne, ammoniac, pigments terre d'ombre naturelle, 213,3 x 366,7 x 10,4 cm Okoumé, peuplier, résine glycérophtalique noire, pigments terre d'ombre naturelle, 141,6 x 104,6 x 81,3 cm Oak, ammonia, natural terre d'ombre pigments, 213,3 x 366,7 x 10,4 cm Okoumé, poplar, glycérophtalic black resin, natural terre d'ombre pigments, 141,6 x 104,6 x 81,3 cm Courtesy de l'artiste

Sans Titre

le mur

protection

Acier, oukoumé, résine transparente, papier blanc, encre brune, 79 x 112 cm x 25mm, placé au sol contre Papier blanc, encre terre d'ombre naturelle, 21 x29,7cm, placé au mur sans support ni White paper, natural terre d'ombre ink, 21 x 29,7 cm, placed in the wall without support nor protection Courtesy de l'artiste

Sans titre, 1991/2012 Acier, aggloméré, papier blanc, encre noire, verre, 71 x 85,5 cm x 25 mm Papier 21 x 29,7 cm, encre terre d'ombre naturelle Steel, agglomerated, white paper, black ink, glass, 71 x 85,5 cm x 25 mm Paper 21 x 29,7 cm, natural terre d'ombre ink Courtesy de l'artiste

origine et image renversée, 1989/ juin 2008 Verre, aluminium, aggloméré stratifié 3,50 m x 1 m x 2 m Encre, mine de plomb, papier, carton, 35,5 x 23,5 cm - 42,2 x 31,3 cm - 39,4 x 27,2 cm - 30,7 x 20,4 cm Glass, aluminum, agglomerated stratified 3,50 m x 1 m x 2 m Ink, graphite, paper, cardboard Courtesy de l'artiste