

## SHUFFAHINSTITUTE

Pada suatu masa...

Di awalnya, tidak ada apa-apa, tidak terasa apa-apa, tidak terlihat apa-apa, hanya kekosongan.

Tiba-tiba sesosok makhluk, sebutlah Finis, ada di dunia.

Mendadak, Finis ada.

Ia tidak tahu sebelumnya seperti apa. Sebelumnya hanya ada hitam baginya, kemudian tiba-tiba ia melihat segala sesuatu. Semuanya, dunia ini, tiba-tiba ada bagi Finis.

Tiba-tiba, Finis bisa merekam banyak hal.

Beragam warna tergambar di matanya, berbagai suara terdengar di telinganya, beragam sensasi terasa di seluruh kulitnya. Seketika banyak hal terhampar begitu saja di sekitarnya.

Mendadak, Finis merasakan apa itu "pengalaman"

Finis mulai mengalami

Segera, Finis mendapati dirinya di sebuah dunia yang begitu luas dengan berbagai macam benda dan fenomena.

Benda-benda itu juga seperti tiba-tiba ada di sekelilingnya, tanpa ia tahu itu semua apa, untuk apa, dan kenapa ada di situ. la menyadari beberapa benda di sekitarnya selalu berada di dekatnya. Bahkan terkadang dengan cara tertentu, hal-hal tersebut bisa bergerak sebagaimana pikirannya mengarahkannya.

Finis menyadari adanya tubuh yang melekat pada dirinya.

Ketika ia berpikir untuk menoleh, mengedipkan mata, menggerakkan jari, mengangkat kaki, semua mengikuti.

Finis mulai merasakan adanya kendali, dan dengan itu, ia punya kehendak

Dengan tubuhnya, Finis mulai mencoba banyak hal di dunia, dari melihat, meraba mendengar, memakan, meraba berbagai hal.

Finis menyadari tubuhnya memberi sensasi tertentu pada hal tertentu.
Finis tidak tahu apa rasa-rasa itu.
Yang jelas, ada sensasi yang terasa nyaman, ada yang terasa tidak nyaman

Finis spontan hanya mencari yang membuatnya nyaman, meski itu hanya sensasi yang muncul dari tubuhnya. Ia juga kemudian menghindar sensasi yang membuatnya tidak nyaman

Ketika lelah, akan nyaman untuk tidur. Ketika lapar, akan nyaman untuk makan.

Bahkan dalam hal-hal yang bisa dimakan, ia mulai mengerti ada yang lebih nyaman ketimbang yang lainnya Seiring pikirannya terus merekam informasi, sensasi itu juga terbayang jelas dalam pikirannya, memberinya motivasi untuk segera merasakannya kembali.

Finis mulai memiliki keinginan dasar, keinginan biologis.

Segera, Finis mulai menemukan bahwa dunia ini penuh dengan hal-hal yang bisa memberikannya sensasi itu. Dan dengan itu, Finis mengisi dirinya dengan keinginan-keinginan.

Tentu, Finis juga menyadari ada batasan dari sensasi nyaman yang ia rasakan. Ketika kenyang, maka makan tidak lagi menyenangkan.

la mulai belajar mengatur itu, ia tetap bisa memaksimalkan kenikmatan itu. Di sisi lain, sementara ia terus memperhatikan dunia, Finis lihat bahwa ada makhluk-makhluk yang serupa seperti dia, melakukan beragam hal.

Finis masih tidak tahu siapa dirinya, tapi paling tidak Finis lihat mereka, makhluk-makhluk itu, sama dengan dirinya, jadi siapa ia mungkin juga mirip dengan siapa mereka.

Maka, Finis coba tiru mereka. Finis tidak punya banyak pilihan, ia toh tidak tahu apa-apa. Sepanjang peniruan itu, Finis kemudian juga menyadari, walaupun mirip, dalam beberapa sisi setiap makhluk itu berbeda, melakukan hal yang berbeda juga.

la menyadari bahwa seharusnya dirinya pun berbeda juga. la mulai mengenal bahwa dirinya sendiri, apa yang ia pikirkan, gerak tubuhnya, apa yang ia inginkan, dan banyak aspek lainnya, berbeda di bandingkan semua hal lain di dunia.

la mulai mengenal konsep "aku". Finis mulai memiliki "ego"

la mulai mengaitkan dan menghubungkan hal-hal di dunia dengan "aku", dirinya sendiri.

la mulai punya kesadaran sebagai sosok, eksistensi, yang "hadir" di dunia.

Finis tidak tahu bagaimana cara mengenali dirinya. Dia tidak tahu apa-apa tentang dirinya. Dia ada begitu saja di dunia.

Jadi ia jadikan semua yang ada di luar dirinya, semua yang ada di dunia, sebagai tolok ukur siapa dirinya.

Finis menjadikan apa yang ada di luar dirinya sebagai identitas, karena selain tubuhnya, ia tidak tahu apa lagi yang khusus baginya.

la temukan banyak label dan identitas, dalam berbagai bentuk, dari berbagai macam kelompok yang berbeda. Ia merasa mulai bisa mendefinisikan dirinya dari label-label itu la juga hanya bisa mengukur eksistensi dirinya hanya dari luar. Ia jelas tahu bahwa dirinya "ada", tapi ia perlu tahu bahwa dunia juga menganggap dia "ada".

la pun mulai melakukan perbandingan. la menumbuhkan egonya dari situ, dan bersamanya, keinginan untuk diakui. Sementara itu, Finis juga terus memiliki keinginan-keinginan. Finis melihat bahwa hanya beberapa hal-hal di dunia ini yang bisa ia gunakan sendiri, beberapa lainnya hanya bisa digunakan oleh orang lain atau bersama.

Finis mulai mengenal konsep kepemilikan

Semakin banyak yang bisa Finis gunakan, tentu semakin mudah ia memenuhi keinginannya.

Keinginan Finis berkembang menjadi keinginan untuk memiliki. Finis juga mulai merasa kepemilikan menjadi "kenikmatan" tersendiri

Semua yang ia inginkan itu, hasrat biologis, hasrat memiliki, dan hasrat diakui, menjadi energi utamanya menjalani dunia.

Terpenuhinya hasrat itu menghasilkan kenikmatan, dan tidak terpenuhinya menghasilkan penderitaan.

Tanpa ia sadari, hasrat-hasrat ini terperbarui terus. Ketika Finis merasakan kasur busa, maka karpet tidak akan nikmat lagi baginya.

Sekali merasakan yang baru, yang lama tidak akan senikmat semula

Semakin ia berusaha memenuhi semua hasrat itu, semakin ia melihat apa yang ada di dunia ini terbatas.

Sehingga, ketika ada yang berhasil mendapatkan sesuatu, ada yang tidak. Ia melihat, penderitaan menjadi hal yang niscaya. Finis menyaksikan banyak hal, dari kegagalan sampai kematian, yang membuat ia tahu, hasrat-hasrat itu sebenarnya akan gagal terpenuhi. Tapi ia tidak tahu hal lain.

Jika hasrat ini tidak dituruti, apa yang perlu ia lakukan di dunia?

## Finis bingung.

Untuk pertama kalinya, ia tidak tahu harus apa di dunia. Ia bisa memaknai benda-benda yang ia temui dan lihat, tapi ia tidak bisa menemukan makna kehadirannya sendiri.

Finis coba mencari jawabannya. Ia merenung, berkelana, membaca, ...

Finis menempuh banyak hal untuk bisa menyelesaikan ini, meski mungkin tidak benar-benar tuntas.

Selagi mencari, ia akhirnya mencoba merangkum semuanya. Ia tuliskan secara sederhana:







Kisah setiap dari kita, manusia, adalah sama.

Ya, kami hidup, lahir ke dunia, tanpa tahu maknanya apa,

Maka manusia mencari tahu



Ini lah krisis dasar manusia:

krisis eksistensial,
yang sadar atau tidak dialami setiap
manusia.

Individu cuma punya dua pilihan, menanggapi krisis ini, atau mengabaikannya



Dari abad ke abad, manusia mencari dengan beragam cara, untuk menyelesaikan krisis ini, mencari makna atas hadirnya manusia di dunia.

> Berbagai jawaban terumuskan. Ya, beberapa di antaranya dipegang dan diterima



## **Diogenes (Cynicism)**

"Get out of my sun"

- Diogenes tidak punya apa-apa, dan tidak ingin apa-apa. (hidup di gentong, cuma punya kain)
- Cukup nikmati hasrat dasar, sehingga hidup lebih natural
- Kehidupan bermasyarakat itu merusak dan menjauhkan manusia dari dasar kemanusiaannya.
- Terpenuhinya hidup adalah aspek internal, tidak perlu cari di luar
- Self-sufficiency is a good life





### **Zeno of Citium (Stoicism)**

"Happiness is a good flow of life"

- Turunan dari Cynicism, sama-sama menganggap keutuhan hidup berasal dari dalam.
- Hidup yang baik (virtue) berarti hidup sejalan dengan alam.
- Emosi dan perasaan negatif bersumber dari usaha untuk melawan aliran alam.
- Semua yang ada di dunia tidak bisa dikontrol, tapi manusia bisa mengontrol responnya.
- Ada hal-hal netral yang selama itu mendorong "selfpreservation", tetap diperlukan.







### **Siddharta Gautama (Buddhism)**

#### "The root of suffering is attachment"

- Terdapat siklus hidup dan mati (Samsara), yang berisi selalu berisi penderitaan dan ketidakpuasan.
- Penderitaan bersumber dari adanya hasrat, dan hasrat bersumber dari keterikatan pada dunia.
- ➤ Jiwa harus dilatih dan ditempa agar bisa terlepas dari keterikatan dunia. Keterlepasan penuh akan memberi seseorang pencerahan (nirvana). Manusia yang mencapai ini disebut Buddha.
- Meski melepas hasrat, kebutuhan dasar untuk hidup tetap dilakukan seminimal mungkin (middle way)





#### Lao Tzi (Taoism)

### "Water is the softest thing, yet it can penetrate mountains and earth"

- Dunia bersumber dan bekerja dari suatu wujud atau prinsip bernama "Tao"
- Dunia selalu mengalir dengan prinsip Tao, dimana di dalamnya selalu ada siklus antara dua sisi, Yin dan Yang.
- Di Yin terdapat bibit Yang, yang pada waktunya akan menggantikan Yin, dan sebaliknya.
- Untuk mengikuti Tao, kita hidup harus berdasarkan Wu-Wei, yang berarti aksi-tanpa-usaha. Ibarat air yang mengalir ke bawah tidak memerlukan usaha lebih.
- Sesuatu yang sudah memang secara natural terjadi, tidak butuh usaha untuk terjadi.





### **Arthur Schopenhauer (Pessimism)**

"Man can do what he wills, but he cannot will what he wills"

- Seluruh realita dunia tersusun dan bekerja dalam entitas tunggal yang disebut "The Will"
- The Will tidak punya tujuan selain self-preservation, sehingga tidak akan pernah bisa terpenuhi.
- Kita semua akan selalu terjebak dalam dorongan, proses, hasrat, yang tak pernah ada ujungnya.
- Kebahagiaan adalah fana. Hidup dipastikan berisi derita.
- Solusinya: (1) Melawan "The Will", yakni dengan melepaskan diri dari hasrat-hasrat; (2) Merayakannya, melalui seni dan filsafat





### Søren Kierkegaard (Angst)

"Anxiety is the dizziness of freedom"

- Kita merasa harus memilih dalam hidup, tapi kita berhadapan dengan tak terhitung jumlahnya kemungkinan yang tidak terlihat di masa depan.
- Manusia di dunia seperti berada di dalam mobil dengan sebuah setir dan "kill switch", tapi tanpa peta, rem, ataupun gas, pada persimpangan masa lalu dan masa depan yang dipenuhi kabut tebal.
- Angst (anxiety) menjadi hal yang pasti dialami manusia.
- Manusia dapat hidup dengan anxiety, melalui pengejaran pengalaman subyektif dan memaksimalkan setir sendiri.
- Diperlukan juga "leap of faith" melalui agama.





### Jean-Paul Sartre (Existensialism)

#### "Existence precedes essence"

- Dunia dan hidup ada untuk dirinya sendiri. Tidak ada esensi lebih dari itu. Tidak ada alasan atau tujuan yang bisa manusia cari dari hidupnya sendiri.
- Dengan ini justru, manusia bisa dan harus menentukan maknanya sendiri, sehingga esensi (makna) ada setelah eksistensi
- Manusia bebas memilih siapa dia, akan jadi apa, cita-citanya, apapun yang terkait dengan hidupnya.
- Manusia harus menghindar dari "bad faith", yakni asal mengikuti arus dan melepaskan diri dari pilihan

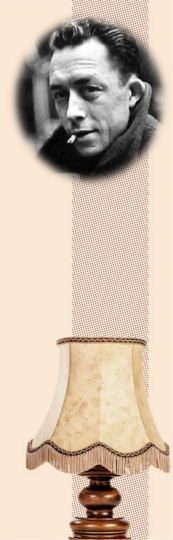




### **Albert Camus (Absurdism)**

"Forever, I shall be a stranger to myself"

- Hubungan manusia dengan dunia itu absurd, dalam artian apa yang diinginkan manusia dengan apa yang disediakan dunia, tidak akan pernah ketemu
- Sebagai manusia, kita hadir dengan kebutuhan dasar atas makna dan alasan. Tapi, kita hadir di dunia, yang terlihat tidak punya makna dan alasan.
- Semakin kita bertanya "kenapa" atas apa yang ada di dunia dan kehidupan, semakin kita tidak tahu jawabannya
- Manusia harus menerima aburditas ini, dan menikmatinya

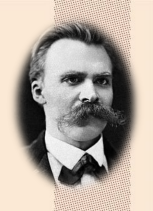




### Friederich Nietzche (Nihilism)

"What doesn't kill me, makes me stronger"

- Manusia jatuh dalam ketiadaan makna. Bangunan kebenaran runtuh, manusia mulai meninggalkan agama, maka perlu disiapkan fondasi baru bagi kehidupan.
- Tidak ada kebenaran objektif, maka dengan itu manusia harus merayakan subyektivitasnya, melepaskan diri dari eksternal, dan menjadi independen.
- Manusia harus menjadi ubermensch, manusia super yang hidup dengan afirmasi semaksimal mungkin.
- Amor fati: Manusia dalam perayaannya atas dirinya sendiri, harus mencintai takdir, sehingga siap menerima apapun yang dijatuhkan padanya







## Dan masih banyak lagi







Semua jawaban, meski terasa kontradiktif, mungkin pada kesimpulannya akhirnya sama, yakni dunia tetap harus dihadapi, ada makna atau tidak.

Sejauh-jauh makna itu ada, hanya bisa kita temukan di dalam sendiri, bukan dari luar, dari dunia



Sains dan ilmu pengetahuan yang berkembang membuat kita semakin mengenali dunia, memberi harapan atas ditemukannya petunjuk tertentu atas makna eksistensi, tapi...



# Mari kita lihat dulu sejauh apa pengetahuan manusia saat ini mendeskripsikan dunia ini,

Manusia tinggal di Bumi, yang hanya sebuah planet kecil di pojokan galaksi, yang merupakan hanya satu dari milyaran banyak galaksi lainnya

Tubuh manusia hanyalah kumpulan sel, sebagaimana semua makhluk lainnya.

98.8% gen pembentuk manusia sama dengan kera. Hanya 2% yang menjadikan kita manusia

Manusia hanyalah produk "trial dan error" alam dalam proses evolusi

Apa yang manusia rasakan hanyalah rangsangan hormon yang bisa dimanipulasi

Pikiran manusia tidak lebih dari impuls-impuls saraf kompleks di kepala



### Semakin banyak yang diketahui tentang dunia dan manusia, semakin terasa mustahil menentukan maknanya

Kalaupun makna itu ada, seakan tidak bisa ditemukan dalam dunia itu sendiri





Krisis ini merupakan konflik antara manusia dan dunia.

Maka, penyelesaiannya sangat bergantung pada bagaimana manusia melihat dunia dan apa yang ada di balik dunia,



# Ini dikenal dengan pandangan-dunia, atau worldview

Pandangan-dunia yang berbeda menghasilkan apakah perlu optimis atau pesimis, apakah perlu melepas diri dari hasrat atau merayakannya. Pandangan-dunia akan menentukan bagaimana manusia bersikap terhadap dunia.





# Ini dikenal dengan pandangan-dunia, atau worldview

Pandangan-dunia yang berbeda menghasilkan apakah perlu optimis atau pesimis, apakah perlu melepas diri dari hasrat atau merayakannya. Pandangan-dunia akan menentukan bagaimana manusia bersikap terhadap dunia.





### Apa yang dipaparkan sebelumnya mewakili dua kelompok besar World-view

"Barat"

"Timur"

Diogenes
Zeno
Schopenhauer
Kirkegaard
Sartre
Camus
Nietzche

Gautama Lao Tzi





### Tapi perlu dipahami bahwa Barat itu terbelah dalam dua zaman yang jauh berbeda

"Barat" "Timur"

Klasik

Diogenes Zeno Gautama Lao Tzi

Modern

Schopenhauer Kirkegaard Sartre Camus Nietzche





### Tapi perlu dipahami bahwa Barat itu terbelah dalam dua zaman yang jauh berbeda

| KIASIK Diogenes Gautama | elawan"<br>dunia |
|-------------------------|------------------|

Modern

Schopenhauer Kirkegaard Sartre Camus Nietzche

Merengkuh dunia



### Jika hidup perlu melepas diri dari dunia, maka apa makna dari adanya dunia itu sendiri?

Jika hidup memang perlu dimaksimalkan dengan merengkuh dunia seutuhnya, maka apa ujungnya?



Finis melihat banyak jawaban, tapi semakin ia mencari, ia semakin merasa bahwa mustahil menemukan jawaban sesungguhnya.

Karena ia ada di dunia begitu saja, secara tiba-tiba, dengan semua keadaannya, tanpa sedikitpun tahu untuk apa. Dan, semua orang pun seperti dia.

Finis melihat setiap jawaban punya sisi benarnya sendiri. Ia hampir mengira bahwa pada akhirnya memang ini masalah pilihan, mengenai apa yang sesuai bagi tiap individu.

Bahkan, mungkin pemaknaan atas dunia hanya bisa kembali ke pengalaman subjektif pribadi, atas apa yang dialami dan atas apa yang ingin diekspresikan.

Finis tidak puas dengan hal ini. Kesimpulan seperti ini hanya "back to square one".

Jika makna eksitensi kembali ke setiap individu dan menjadi sangat relatif, maka itu sama saja seperti tidak ada makna. Itu hanya mengakali, memutari masalah, bukan menyelesaikan masalah itu.

Sayang, Finis melihat di era modern justru hal yang seperti ini menjadi jawaban dominan. Jargon-jargon bermunculan, "define your own life", "be yourself", "we are what we do", dan banyak lainnya yang semua bagi Finis sama saja kosong.

Finis berpikir keras, apakah mungkin menemukan titik tengah di sini. Hingga kemudian, ia bertemu seseorang secara tak sengaja di suatu ketika, orangnya terlihat biasa-biasa saja, dan tetiba mengajak bicara,

Finis yang terlihat seperti melamun frustasi, terkaget.

### Finis ragu.

Namun kemudian, keramahan orang itu membuatnya sedikit bercerita, yang kemudian didengarkan dengan baik, dan mendapat respon sederhana

"yakin sudah melihat semua?"

Terhenyak, pencariannya seperti menemukan pencerahan sendiri.

Hari-hari dan bulan-bulan berlanjut selagi ia kembali menyempurnakan pemahamannya, dan selagi ia terus menulis...



# Dari semua worldview yang ada, mungkin ada satu yang unik, namun terlewatkan:

### Islam



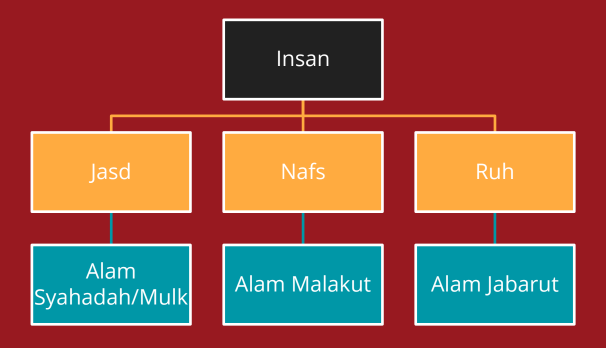


Islam tidak melihat dunia, ataupun diri, sebagai satu aspek eksistensi, satu hal yang mungkin akan selalu terlewatkan bagi yang hanya mengandalkan pikiran.

Ya, karena aspek eksistensi lainnya tidak dapat dijangkau









Ruh



**Jabarut** 

Nafs dikirim ke alam dunia dengan suatu misi.



Malakut

Mulk

Di alam dunia, nafs butuh jasd sebagai kendaraan.

Jasd, merupakan

bayangan/copy dari

nafs (Dunia fisik)



Nafs seperti seorang penunggang yang mengendarai jasd sebagai kuda.

Kuda, juga punya kebutuhan, perlu makan, minum, istirahat, kawin, dan lainnya. Itu semua harus diberikan oleh *nafs*, namun semua itu bukan tujuan dan fungsi *nafs*.





#### Dalam khazanah Zen, dikisahkan:

"Seorang pemuda sedang berada di atas kuda yang berlari dengan sangat kencang. Seseorang melihatnya, lalu berteriak kepadanya, "Kencang sekali Anda berkuda, mau ke manakah Anda?" Pemuda tersebut berbalik dan menyahut, "Saya tidak tahu, tanya saja kudanya."

Kebanyakan manusia demikian adanya, Hidup, tapi hanya tahu apa yang diinginkan jasadnya.

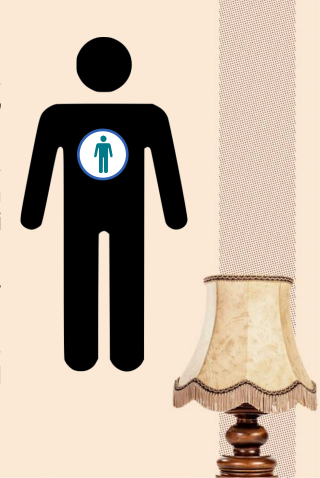




## Nafs pada hakikatnya bersih, disebut nafs al-natiqah

Jasa sendiri memiliki kecenderungan ke dunia, menghasilkan hasrat-hasrat. Ketika hasrat dan ego jasa tumbuh, nafs terkucilkan dan terhijabi (tertutupi), menghasilkan nafs hawaniyyah.

Kita pun lupa sama apa yang telah dititipkan الله, termasuk persaksian tauhid





Ruh



**Jabarut** 



Malakut

Nafs seperti berada dalam 2 tarikan, ke aspek *ruhiyah*, atau ke aspek *jasadiyah* 





Mulk (Dunia fisik)

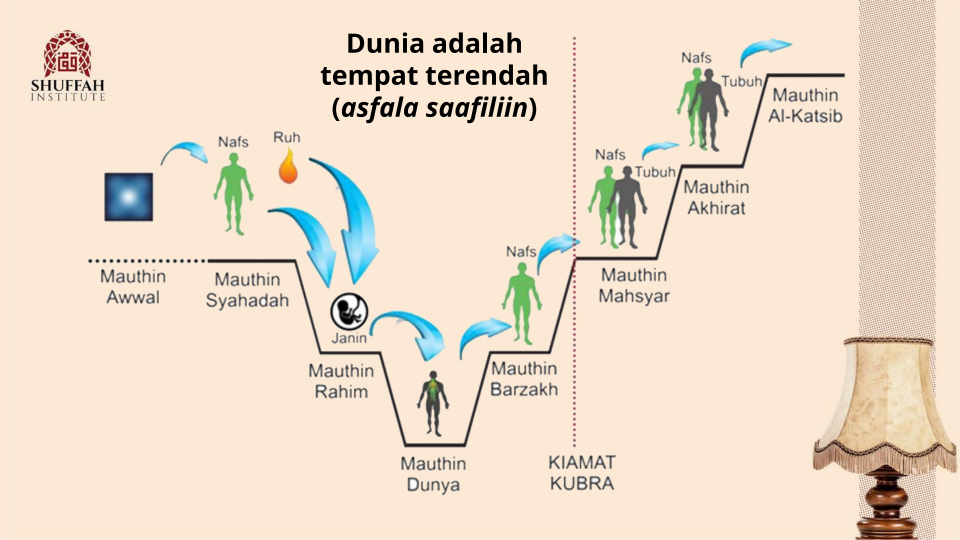




### Dalam Al-Qur'an, disebutkan 3 macam nafs, yang sebenarnya merupakan fase

- 1. Nafs Ammarah bis-Suu' atau nafs yang menyuruh pada kejahatan (QS. 12: 53), merupakan nafs yang lebih condong ke jasd, sehingga terjebak dalam hasrat duniawi
- 2. Nafs al-Lawwamah atau nafs yang suka mengeluh dan menyesal (QS. 75: 1-2), merupakan nafs yang masih terombang-ambing dalam tarikan jasadiyah dan ruhiyah, sehingga sering berbuat kesalahan, namun juga menyesalinya.
- 3. Nafs al-Muthma'innah atau nafs yang tenang (QS. 89: 27-28), merupakan nafs ketika sudah terbebas sepenuhnya dari tarikan jasadiyah.







## Dalam Al-Qur'an, disebutkan paling tidak 3 tujuan eksistensi manusia

Dunia adalah tempat الله memberi amanat yang mana manusia terima (QS. Al-Ahzab: 17).

Amanat itu termanfiestasikan dengan setiap nafs insan menerima tugas (*'amr*) sebagai khalifah-Nya. (QS. Al-Bagarah: 30).

Untuk bisa mengingat 'amr tersebut, nafs harus terbebas dari hijab dunia, sehingga hakikat bisa tersingkap (mukasyafah). Melepaskan keterikatan dunia hanya bisa dilakukan bila insan tunduk, menghamba, dan berserah diri (QS. Al-Dzariyat: 56)

3





Hal ini tetap menyisakan banyak pertanyaan: apa hakikat sesungguhnya amanat itu, amr apa yang dimiliki setiap nafs, dan apa makna dunia?

Ini semua bukan hal yang bisa dipahami hanya dengan akal dunia. Oleh karena itu, memang krisis eksistensial tidak pernah bisa terhindarkan, bahkan oleh muslim







Sebagaimana Naquib al-Attas mendeskripsikan: "Setiap manusia adalah seperti sebuah pulau yang terbenam di lautan yang tak terduga kedalamannya, yang diselubungi oleh kegelapan, dan sangat tahu betul dirinya dalam kesunyian, karena ia sendiri tidak mengetahui dirinya secara utuh"



## Lantas Bagaimana?



Ada dua tipe ilmu, yakni (1) ilmu untuk akal *nafs*, dan (2) ilmu untuk akal *jasd*.

Semua yang bisa dipikirkan, melalui pengalaman dan rasionalitas, hanyalah ilmu dunia ('ulum).

Ilmu yang pertama, hanya bisa diberikan oleh Allah langsung kepada *nafs (ma'rifat*). Tapi ilmu itu tidak akan bisa diterima kalau *nafs* tertutupi





Hikmah dari tuntunan yang wi berikan melalui syari'at adalah agar manusia bisa membersihkan dirinya, dan menghidupkan kembali *nafs*-nya yang terkubur.

Nafs harus dikenali, untuk kemudian hakikat segala sesuatu akan tampak lebih jelas. Setelah hakikat dunia dipahami, maka penciptanya, الله , akan lebih dikenali.

Man arafa nafsahu, faqad arafa rabbahu



Misalkan, kita baru mengenal seseorang, sebut saja A.

Kita awalnya mengetahui A dengan suatu perkenalan singkat, namun dari sini kita hanya akan tahu penampilan luarnya saja, seperti namanya ataupun identitas umumnya. Beberapa hal lainnya, seperti kebiasaan, anak, dll, bisa diperoleh melalui pengamatan.

Dengan penyelidikan lebih jauh, entah dari kawan si A, dari media sosialnya, kita bisa saja mengetahui info lebih rinci, seperti tempat kerjanya.

Akan tetapi, sejauh apapun kita menyelediki A, pemahaman kita terhadap beliau akan terus sebatas kenal saja.



Sekarang, misal kita memutuskan untuk lebih dekat ke A. Kita silaturahmi ke rumahnya, kita ajak olahraga bareng, berbincang-bincang secara rutin.

Maka, hal-hal yang lebih pribadi akan perlahan ia ceritakan sendiri ke kita. Kita akan mengenalnya secara lebih akrab dan intim. Kita tahu apa yang ia senangi, apa yang ia cita-citakan, dsb. Ia biarkan kita untuk mengenal ia lebih jauh, karena ia percaya dengan kita.

Namun, ketika ingin mendekati A, tentu kita harus menyesuaikan diri pada A. Kita usahakan untuk tidak menyinggung perasaannya. Kita lakukan apa yang dapat membuat A nyaman, kita ucapkan hal-hal yang bisa A terima, dan kita bantu apa yang A butuhkan. Tanpa semua usaha itu, A tidak akan mau berteman dengan kita.



Begitu juga hubungan kita ke الله. Hakikat dari setiap eksistensi hanya bisa diperoleh jika kita benar-benar mengenal penciptanya.

Mengenal yang tak hanya sekadar tahu dengan akal pikiran dunia, namun sampai "akrab", secara intim dapat berinteraksi dengan-Nya, maka, Allah sendiri yang akan mengenalkan diri-Nya pada kita melalui pengalaman ruhiyah (dzawq) atau penyingkapan (khasyf)

Namun, interaksi intim ini tidak akan bisa dicapai bila *nafs* tidak bersih, tidak dikenali, dan tidak diridhai oleh الله.



"Aku adalah harta karun tersembunyi, dan Aku ingin diketahui, maka Aku ciptakan makhluq, supaya aku dapat diketahui" (Hadits Qudsi)



## Maka, alangkah rendahnya tersiksa, gelisah, menderita, risau, dan sibuk terhadap dunia

Ketika Ibnu Mas'ud *radhiallahu 'anhu* mendapati Nabi 🛂 ﷺ, tidur beralaskan tikar yang membuat adanya bekas di badan, maka Ibnu Mas'ud *radhiallahu 'anhu* pun kemudian menyarankan agar Nabi 🛂 ﷺ, diberikan tempat tidur yang lebih layak, maka Nabi 🛂 ﷺ menjawab,

"Apa urusanku dengan dunia? Aku di dunia tidak lain seperti pengendara yang bernaung di bawah pohon setelah itu pergi dan meninggalkannya." Finis menutup bukunya.

Dunia pada akhirnya bukan hal yang harus diributkan. Finis melihat bahwa kaumnya ingin memahami dunia, tapi membatasi diri pada dunia. Dunia adalah sumber masalahnya, tapi justru manusia melekatkan diri padanya.

"Judul yang bagus", terdengar suara seseorang di belakang Finis. Menoleh, ia melihat orang yang waktu itu ia temui, kali ini memakai kursi roda.

"Contemptus Mundi, hmm, Hinalah Dunia. Yap, karena dunia adalah kubangan dimana manusia justru menikmati semua kotorannya", lanjutnya.

"Begitulah... Ah ya, terima kasih atas waktu itu. Dan, ku baru sadar ku belum tahu namamu. Aku Finis"

la tersenyum, "Kema"



Finis