Κοινή χρήση

Περισσότερα

Επόμενο ιστολόγιο» piompinos@gmail.com Νεα Ανα

# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Ή Έλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή Έλλάδα ώς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Μνήμη Βασιλείας Χαλιώτη

Μεγάλος ἀριθμὸς παραδόσεων θεωρεῖ ὡς ἀπαρχὴ τοῦ Κόσμου ἔναν ὀμφαλὸ ἀπὸ ὅπου ἡ θεοφάνεια διαχέεται στὶς τέσσερις κατευθύνσεις. Στὴν Ἰνδία, ἤδη στὴ Ρὶγκ-Βέδα γίνεται λόγος γιὰ τὸν ομφαλό τοῦ Άδημιούργητου καὶ γιὰ τὸν Ἰνδουϊσμό ἀπὸ τὸν ὀμφαλὸ τοῦ Βισνοὺ φύεται ὁ λωτὸς τοῦ ἐκδηλωμένου Σύμπαντος. Διεθνῶς, στούς χώρους τοῦ ἐσωτερισμοῦ καὶ τῆς μύησης, ὀμφαλὸς καλεῖται τὸ γαιοδυναμικὸ κέντρο τοῦ Κόσμου, ἀλλὰ καὶ εἰδικότερα τῆς Γῆς. Καὶ ὅπως ὀμφαλὸς εἶναι τὸ κέντρο τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, τὸ σημεῖο ἐκεῖνο, μέσω τοῦ ὁποίου τὸ ἔμβουο ἑνώνεται μὲ τὴ μητέρα του, τρέφεται, ζεῖ καὶ ἀναπτύσσεται, ἔτσι καὶ στὴ μυητικὴ γλώσσα ομφαλός ονομάζεται ο χῶρος ἐκεῖνος μέσα στὸν κόσμο ὅπου, μὲ θεία πρωτοβουλία, γίνεται ἐγκατάσταση πνευματικῆς Χάριτος, προκειμένου νὰ ἐπιτελεστεῖ θεῖο Ἐργο παγκόσμιας ἀκτινοβολίας. Ο χῶρος αὐτὸς ἑνώνεται μέσω ἀστρικοῦ ὀμφάλιου λώρου μὲ τὸ Θεῖον, ἀπὸ τὸ ὁποῖο τρέφεται, συντηρεῖται καὶ ἐκτελεῖ τὸν προορισμό του ποὺ εἶναι νὰ διαδώσει στὸν κόσμο θεῖες βουλές. Ὁ ομφαλὸς ἐξασφαλίζει τὴ δίοδο ἐπικοινωνίας τῶν κάτω μὲ τὰ ἄνω, δηλαδή τῶν ἀνθρώπων μὲ τὸ Θεῖον, ἀλλὰ βέβαια καὶ ἀντιστρόφως τῶν ἄνω μὲ τὰ κάτω.

Όμως ὁ ὀμφαλὸς δὲν εἶναι μόνο τὸ κέντρο τοῦ Κόσμου ἀλλὰ ἐπίσης καὶ τὸ κέντρο ἑνὸς κόσμου. Τοῦτος ἐντοπιζόταν σὲ ἕνα συγκριμένο σημεῖο ένὸς τόπου (βλ. τὸν ὀμφαλὸ τῶν Δελφῶν) . συχνὰ ἐπίσης ἕνας εὐούτερος τόπος ἐπιλεγόταν ὡς ὀμφαλός (βλ. τὴ Δῆλο, τὸν Λυκαβηττό, τὸ λόφο τῆς Σιών, τὸν Καύκασο, τὴ Μέμφιδα καὶ τὴν ἄβυδο στὴν Αἴγυπτο κ.ἄ.). Στοὺς ἀρχαίους Ελληνες έξάλλου, κοινή ἦταν ή ἀντίληψη ένὸς ἱεροῦ κέντρου ὄχι μόνο στή στεριὰ ἀλλὰ ἐπίσης στὸν οὐρανὸ καὶ στὴ θάλασσα. Ἔτσι, ὀμφαλὸς τοῦ οὐρανοῦ ἐθεωρεῖτο ὁ πολικὸς ἀστέρας, γύρω ἀπὸ τὸν ὁποῖο μοιάζει νὰ στρέφεται τὸ στερέωμα. Τὸ ἴδιο ἴσχυε καὶ γιὰ πολλούς λαούς τοῦ Βορρᾶ, ὅπως λόγου χάριν τοὺς Φίννους, τοὺς Σαμογέτες, τοὺς Κοριάκους, τοὺς Ἐσθονοὺς καὶ τοὺς Λάπωνες. Κέντρο τῆς θάλασσας ἐθεωρεῖτο γιὰ τοὺς ἀρχαίους Ελληνες, ὅπως μᾶς πληροφορεῖ ὁ Όμηρος, τὸ νησὶ τῆς Καλυψοῦς, ἡ Ὠγυγία 🛄.

Όμφαλὸς εἶναι ἐπίσης καὶ τὸ κέντρο τοῦ ἀνθρώπινου μικρόκοσμου, ὅπως συμβαίνει τόσο στὸν ὀρθόδοξο Ἡσυχασμὸ ὅσο καὶ στὴ Γιόγκα. Στὸ ἡσυχαστικὸ κίνημα ποὺ θέριεψε τὸν 14ο αἰώνα στὸν ἄθω, μυστικιστὲς μοναχοὶ κάποιων άγιορείτικων μονῶν κλείνονταν στὸ κελί τους καί, ἀπομακούνοντας τὸν νοῦ τους ἀπὸ

## Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος

Ποοβολή πλήρους ποοφίλ



#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ο ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μοοφές

Περί τής μοναδικότητας τών μοοφών

Περί δυσμορφίας καί τεοατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τών φυσικών μορφών

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουργός ύλικῶν μορφῶν

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Έλληνας Λόγος

Ο ἀρχαῖος έλληνικός ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή Έλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιοντα<u>ο</u>ιοῦ στὴν Αογολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της όρθόδοξης είχονογραφίας

Ή μέσω της τέχνης διαφορετική πνευματική όπτική Έλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορές

καθετὶ τὸ κοσμικό, στήριζαν τὸ πηγούνι τους στὸ στῆθος τους καὶ προσήλωναν ἐπὶ ὧρες τὸ βλέμμα τους μὲ ἔνταση στὸν ὀμφαλό τους, ἀνιχνεύοντας ἐκεῖ τὴν ἕδοα τῶν ψυχικῶν δυνάμεων. Ἐτσι, σὲ κατάσταση ἀπόλυτης ήσυχίας καὶ ἀδιάλειπτης προσευχῆς, κατέληγαν, ὕστερα ἀπὸ σκληρές, ἄγονες προσπάθειες μέσα στὴ σκοτοδινία καὶ τὴν ἀθυμία, νὰ περιπίπτουν σὲ ἔκσταση καὶ νὰ βλέπουν μὲ θεία εὐφροσύνη τὸ ἄκτιστο φῶς τοῦ Θαβώρ. Ἡ μυστικοπαθής αὐτή στάση γιὰ τή θεοπτία, πρόξενος μακροχρόνιων ἔριδων μέσα στοὺς κόλπους τοῦ ὀρθόδοξου μοναχισμοῦ καὶ ἀσκητισμοῦ, ἦταν γνωστὴ ὡς ὀμφαλοσκοπία στοὺς ἀρχαίους Ινδούς καὶ τὴν καλλιέργησαν οἱ νεοπυθαγορικοί. Οἱ Ἰνδοὶ μάλιστα ὀμφαλικὸ κέντοο μανιπούρα-τσάκρα ονομάζουν τò αντιπροσωπεύει γι' αὐτοὺς τὸ κέντρο τῶν μεταμορφωτικῶν ένεργειῶν καὶ τοῦ στοιχείου τοῦ πυρός. Θεωρεῖται πώς ὁ Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος ύπῆρξε, τρόπον τινά, ὁ εἰσηγητής, κατὰ τὸν 11ο αὶώνα τοῦ ἡσυχαστικοῦ μυστικισμοῦ. Οἱ ἡσυχαστές, ποὺ ονομάστηκαν χλευαστικά ομφαλοψυχίτες ἢ ομφαλοσκόποι ἀπὸ τὸν ἄσπονδο πολέμιό τους Βαρλαὰμ τὸν Καλαβρό, εἶχαν ἔνθερμο ύποστηρικτή τους καὶ ύπερασπιστή τῶν θέσεών τους τὸν ἄγιο Γρηγόριο τὸν Παλαμᾶ (+1360). Παραπλήσιο κίνημα ἀναπτύχθηκε τὸν 17ο αἰώνα καὶ στὴ Δύση, βασιζόμενο στὴ διδασκαλία τοῦ ἰσπανοῦ θεολόγου Μιγκὲλ Μολῖνος (1628-1696), οἱ δὲ ὀπαδοί του στὴ Γαλλία ὀνομάστηκαν κι αὐτοὶ ἡσυχαστές (Quiétistes).

Όπως προαναφέρθηκε, ποικίλοι εἶναι οἱ χῶροι τῆς γῆς ποὺ κατὰ καιροὺς ἔχουν ἐπιλεγεῖ ἀπὸ διάφορους πολιτισμοὺς ὡς πνευματικοὶ ὀμφαλοί. Οἱ Κέλτες, γιὰ παράδειγμα, εἶχαν κι αὐτοὶ διάφορα πνευματικὰ κέντρα. Ὁ Ἰούλιος Καῖσαρ κάνει λόγο γιὰ τὸ Locus Consecratus (Καθιερωμένο Τόπο), στὸ δάσος τῶν Καρνούτων [2], ὅπου συναθροίζονταν οἱ Δρυΐδες ὁλόκληρης τῆς Γαλατίας γιὰ νὰ ἐκλέξουν τὸν ἀρχηγό τους. Τὸ Θεῖον εἶναι βέβαια ἐκεῖνο ποὺ κάθε φορὰ ὑποδεικνύει στοὺς ἐκλεκτούς Του τὸν καινούργιο χῶρο ποὺ προορίζεται γιὰ πνευματικὸς ὀμφαλός. Ἡ δὲ ἀλλαγὴ ὀμφαλοῦ σημαίνει μετανάστευση τῆς θείας Χάριτος σὲ ἄλλο χῶρο τῆς γῆς ὅπου οἱ ἀνάγκες τῶν ἀνθρώπων τὸ καλοῦν.

Ἄς ἐπανέλθουμε ώστόσο στὰ ἡμέτερα πεδία. Στὸν κύριο μέγιστο πνευματικὸ ὀμφαλὸ παγκόσμιας ἐμβέλειας ποὺ λέγεται Ἑλλάς, ὑπῆρξαν κατὰ τὴν ἀρχαιότητα πολλοὶ φάροι ποὺ δίδαξαν – καὶ ἀρκετοὶ ἐξακολουθοῦν νὰ διδάσκουν – τοὺς ἀνθρώπους ὅλων τῶν ἐποχῶν τὴν Ἁλήθεια. Τέτοιοι φάροι, ἐκτὸς ἀπὸ τὸν Παρνασσὸ καὶ εἰδικότερα τοὺς Δελφοὺς μὲ τὴν Ανώτατη Ἡλιακὴ Συνείδηση ἐπὶ τῆς Γῆς, ὑπῆρξαν, μεταξὺ ἄλλων, ὁ Ὁλυμπος μὲ τὸ Δωδεκάθεο, ἡ Σαμοθράκη μὲ τὰ Καβείρια Μυστήρια, ἡ Πιερία μὲ τὰ Ὀρφικά, ἡ Κνωσὸς μὲ τὰ Μινωικά, ἡ Ἑλευσίνα μὲ τὰ Ἑλευσίνια Μυστήρια τῆς Δήμητρας καὶ τῆς Κόρης της Περσεφόνης, ὁ Ὑμηττὸς μὲ τοὺς Λυκομῆδες. Ἐξάλλου, μυστικὸ κέντρο παγκόσμιας πνευματικῆς ἀκτινοβολίας, νοητὸς φάρος ὥστε νὰ φωτίζεται ἡ ἀνθρωπότητα στὸ δρόμο τῶν πεπρωμένων της, ὀμφαλὸς τοῦ ὀμφαλοῦ Ἑλλὰς θεωρεῖται ἡ Ἀθήνα μὲ ὀμφαλικὸ ἐπίκεντρό της τὸ λόφο τῆς Ακρόπολής της.

Οί Δελφοὶ καθιερώθηκαν στὸ πανελλήνιο ὡς ὁ κατεξοχὴν «Γᾶς ὀμφαλὸς» σύμφωνα μὲ πολὺ γνωστὸ θρύλο τῆς ἀρχαιότητας  $\frac{\text{[3]}}{\text{Θέλοντας}}$  ὁ Ζεὺς νὰ ἐξακριβώσει ποῦ βρισκόταν τὸ κέντρο τῆς Γῆς,

μεταξὺ τῆς ἰερῆς εἰκόνας καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γοαμμή

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux



#### Αναγνώστες

Φ Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου

# Google Friend Connect

### Μέλη (16)





Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση

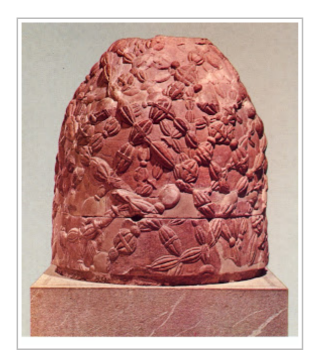


### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)



έξαπέλυσε ἀπὸ τὰ πέρατά της στὴν Ἀνατολὴ καὶ τὴ Δύση δύο έξίσου γρήγορους ἀετούς, ποὺ συναντήθηκαν στοὺς Δελφούς. Στὸ σημεῖο ἀκριβώς ὅπου ταυτίστηκαν οἱ οὐρές τους ἦταν ὁ Ὀμφαλὸς όπου, σὲ ἀνάμνηση τοῦ γεγονότος τούτου, οἱ κάτοικοι ἔστησαν δύο χουσούς ἀετούς ποὺ πλαισίωναν ἕναν μαρμάρινο λίθο [4], ὁ ὁποῖος συμβόλιζε τὸν ὀμφαλὸ καὶ ἐπεσήμαινε ἔτσι τὸ κέντρο τῆς Γῆς. Βασιζόμενος ὁ Πίνδαρος σὲ αὐτὸν τὸ θρύλο, ὀνόμασε τὴν Πυθία «Διὸς αἰετῶν πάρεδρον» [5]. Ἐκτοτε, ὁ ὀμφαλὸς παρεστάθη συμβολικῶς στὴν Ἀρχαία Έλλάδα συνήθως μὲ ἀοειδὴ λίθο κοσμημένο συχνότατα μὲ ταινίες δαφνῶν ἢ δικτυωτὸ πλέγμα, καὶ σπανιότερα μὲ κωνικοὺς ἢ πυραμιδόμορφους λίθους. Όμως καὶ άλλοῦ ἡ ύλικὴ παρουσία τοῦ ὀμφαλοῦ συνδεόταν μὲ μιὰ ἱερὴ πέτρα. Όμφαλὸς ἦταν ὁ λίθος ποὺ στήριζε τὴν Κιβωτὸ τῆς Διαθήκης στὸ ναὸ τῶν Ἱεροσολύμων. Οἱ σὲ ὄρθια στάση τοποθετημένοι μεγάλιθοι ποὺ ὀνομάζονται μενχὶς ἦταν, πιθανότατα, κελτικοὶ ὀμφαλοί. Ἀλλὰ καὶ κάθε ἀρχαῖος βωμός, κάθε ἁγία τράπεζα συμβολίζει ἕνα κέντοο, ἀπὸ τὸ ὁποῖο διέρχεται ἕνας ἄξονας τοῦ κόσμου.



Έλληνιστικὸ ἢ οωμαϊκὸ ἀντίγοαφο τοῦ ἀοχαϊκοῦ ὁμφαλοῦ περιβάλλεται ἀπὸ τὸ «ἀγρηνόν», τὸ δικτυωτὸ πλέγμα, καὶ στὴν κορυφή του στηρίζονταν οἱ δύο χρυσοὶ ἀετοὶ πού, σταλμένοι ἀπὸ τὸν Δία, συναντήθηκαν στοὺς Δελφούς, Άρχαιολογικὸ Μουσεῖο Δελφῶν.

Ό δελφικὸς ὀμφαλὸς ἦταν τοποθετημένος στὸ ἄδυτο τοῦ ἱεροῦ τοῦ Πυθίου Ἀπόλλωνα, κοντὰ στὸ ἄγαλμα τοῦ Θεοῦ. Λέγεται πὼς εἶχε στηθεῖ στὸν τόπο ὅπου ὁ Ἀπόλλων εἶχε σκοτώσει τὸν δράκοντα γιὸ τῆς Γαίας Πύθωνα καὶ συγχρόνως στὸ ρῆγμα ὅπου εἶχαν ἐξαφανιστεῖ τὰ ὕδατα ἀπὸ τὸν κατακλυσμὸ τοῦ Δευκαλίωνα. Συμβόλιζε τὴ ζωτικὴ δύναμη ποὺ κυριαρχεῖ στὶς τυφλὲς καὶ τερατώδεις δυνάμεις τοῦ χάους ΄ σήμερα θὰ λέγαμε ὅτι συμβόλιζε τὴ λογικὴ ρύθμιση τοῦ βίου, ἡ ὁποία ὅμως ἐπιτυγχάνεται μὲ τὴν ἐσωτερικὴ κυριαρχία, μὲ τὴ νίκη ἐπὶ τοῦ ἑαυτοῦ, καὶ ὅχι μὲ ἐξωτερικὴ βοήθεια. Κατὰ τὸν Πίνδαρο, ὁ δελφικὸς ὀμφαλὸς ἦταν κάτι παραπάνω ἀπὸ τὸ κέντρο τῆς Γῆς, παραπάνω κι ἀπὸ τὸ κέντρο

τοῦ δημιουργημένου σύμπαντος ˙ συμβόλιζε τὴν ὁδὸ ἐπικοινωνίας μεταξὺ τῶν τριῶν ἐπιπέδων τῆς ὕπαρξης: τῆς ὑπόγειας κατοικίας τῶν νεκρῶν, τοῦ ζῶντος ἀνθρώπου ἐδῶ κάτω καὶ τοῦ Θείου.

Σύμφωνα μὲ τὴν παραπάνω μυθολογικὴ ἐντόπιση τῶν Δελφῶν ώς ὀμφαλοῦ τῆς Γῆς, οἱ παραστάσεις τοῦ ὀμφαλοῦ σὲ ἀρχαῖα έλληνικὰ μνημεῖα συνδέονται συνήθως, φυσικῷ τῷ λόγῳ, μὲ τὸν Άπόλλωνα ἢ μὲ σύμβολα τῆς λατρείας του. Σὲ ἀγγεῖο τῆς Νεάπολης εἰκονίζεται Ἀπόλλων Κιθαρωδὸς νὰ κάθεται πάνω σὲ ομφαλό. Σὲ νομίσματα τοῦ κράτους τῶν Σελευκιδῶν, ποὺ χρονολογοῦνται ἀπὸ τὸν Ἀντίοχο Α΄ μέχρι τὸν Ἀντίοχο ΣΤ΄, ἐνῶ στὴ μία τους πλευρά εἰκονίζεται πάντοτε ὁ ἑκάστοτε βασιλιὰς τῆς Συρίας, στὴν πίσω πλευρὰ εἰκονίζεται συχνότατα ὁ Ἀπόλλων καθισμένος πάνω σὲ ὀμφαλό. Ἐδῶ ἀξίζει νὰ ἀναφερθοῦν καὶ δύο ἀναθηματικὰ ἀνάγλυφα μὲ παράσταση ὀμφαλοῦ, γιὰ τὸ λόγο ποὺ θὰ ἐξηγηθεῖ στὴ συνέχεια. Τὸ ποῶτο ἀνάγλυφο φυλάσσεται στὸ Μουσείο τῆς Σπάρτης (ὑπ' ἀριθμ. 468), ὅπου καὶ βρέθηκε, ἂν καὶ προέρχεται ἀπὸ κάλλιστο ἀττικὸ ἐργαστήριο. Στὴν ἀριστερὴ πλευρά τούτου εἰκονίζεται ὁ Ἀπόλλων Κιθαρωδός, δηλαδή ὁ Πύθιος, καὶ ἀντικριστά του ἡ ἄρτεμις σπένδουσα ἀνάμεσά τους, στὰ πόδια τους, ὑπάρχει ὀμφαλός, φρουρούμενος στὴ βάση του ἀπὸ δύο ἀντικριστὰ εύρισκόμενους ἀετούς, οἱ ὁποῖοι ὅμως κοιτάζουν ὁ ένας πρὸς ἀνατολὰς καὶ ὁ ἄλλος πρὸς δυσμάς [6]. Στὸ δεύτερο ἀνάγλυφο τοῦ Δ΄ π.Χ. αἰώνα, ποὺ βρέθηκε στὴν Αἴγινα καὶ φυλάσσεται στὸ ἐκεῖ Μουσεῖο, εἰκονίζεται καὶ πάλι ὁ Ἀπόλλων Κιθαρωδός νὰ στέκεται κατενώπιον στὸ δεξιὸ μέρος μέσα σὲ πλαίσιο, ἀποτελούμενο ἀπὸ παραστάδες μὲ ἐπιστύλιο. Στὸ ἀριστερό του κρατάει λύρα καὶ στὸ δεξιό του φιάλη, μὲ τὴν ὁποία κάνει σπονδή πάνω ἀπὸ δελφικὸ ὀμφαλό, καλυμμένο μὲ ἀγρηνό, πάνω στὸν ὁποῖο στέκονται οἱ δύο ἀετοὶ τοῦ δελφικοῦ μύθου στραμμένοι ὁ ἕνας πρὸς τὸν ἄλλο, ἀλλ΄ ἀποστρέφοντας τὸ κεφάλι τους πρὸς τὰ δύο σημεῖα τοῦ ὁρίζοντα ἀπ' ὅπου πέταξαν κατὰ τὸ μύθο. Στ' ἀριστερὰ εἰκονίζεται ἄντρας ἱκέτης, κατὰ τὰ παραδεδεγμένα πολὺ μικρότερος στὸ ἀνάστημα ἀπὸ τὸν θεό  $\frac{[7]}{}$ .

Άπὸ τὰ παραπάνω ἐνδεικτικὰ παραδείγματα εἶναι προφανής ή σύνδεση τοῦ ὀμφαλοῦ μὲ τὴν ἀπολλώνια λατρεία, ποὺ δὲν εἶναι άλλη – στὴν πραγματικότητα – ἀπὸ τὴ λατρεία τοῦ Νοητοῦ Ἡλιου, τοῦ Πνευματικοῦ Ἡλιου, τὴ λατρεία δηλαδή τοῦ Θείου Λόγου, ἀφοῦ ό Απόλλων ἀντιπροσωπεύει ἀνὰ τοὺς αἰῶνες τὸν Ἑλληνα Λόγο. Απὸ τὰ παραπάνω ὅμως παραδείγματα γίνεται ἐπίσης φανερή ἡ μυστική σύνδεση, ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα, τοῦ ὀμφαλοῦ καὶ μὲ τὸν Δικέφαλο Άετό, ἀφοῦ σὲ αὐτὸ τὸ ὕψιστο Ἐγρηγορὸς ἀνατέθηκε, σύμφωνα μὲ τὴν ἐσωτερικὴ παράδοση, ἡ ἀναγνώριση καὶ ἡ φοούρηση τοῦ Όμφαλοῦ τῆς Γῆς. Βέβαια, ὁ Δικέφαλος Άετὸς ἐμφανίζεται μὲ κουπτικὸ τρόπο μέσω τῆς παράστασης δύο ἀετῶν, ποὺ κοιτάζουν ὁ μὲν ἀριστερὸς πρὸς δυσμάς, ὁ δὲ δεξιὸς πρὸς ἀνατολάς. Πῶς ὅμως θὰ μποροῦσε νὰ γίνει διαφορετικά, ἀφοῦ δύο ἀετοὺς εἶχε ἀποστείλει ὁ Ζεύς, σύμφωνα μὲ τὸν προαναφερθέντα θούλο, προκειμένου νὰ ἐντοπιστεῖ τὸ σημεῖο τοῦ Κέντρου τῆς Γῆς; Τὸ ἐρώτημα βέβαια ποὺ τίθεται ἐδῶ εἶναι γιατί ὁ Ζεὺς εἶχε, κατὰ τὸ θούλο, ἀποστείλει δύο ἀετοὺς ἀντὶ γιὰ τὸν Ἀετό του.

Ή θεία Άγάπη καὶ ἡ θεία Σοφία εἶναι ἐκφοάσεις, ἐξωτερικεύσεις, τῆς Μοναδικῆς καὶ Ένιαίας Άρχῆς. Ὁ Δικέφαλος

Αετὸς εἶναι τὸ ἀρχέτυπο ἐκεῖνο ποὺ ἐκφράζει σχηματικά, στὸν κόσμο ἐτοῦτο τῆς ὕλης, τὴ συλλειτουργία τῆς Σοφίας καὶ τῆς Αγάπης τοῦ Θεοῦ, τῆς ἀνώτατης θείας Δημιουργικῆς Δυάδας. Ὁ Δικέφαλος Αετὸς ὑποδηλώνει μυστικὰ τὴν ἔννοια τῆς διπολικότητας, τὴν ἔννοια τῆς ἑνοποιημένης ἄρρενας καὶ θήλειας διττῆς πνευματικῆς φύσης. Ἐξάλλου, ἡ ἀνάδειξη καὶ καθιέρωση κάποιου χώρου ώς πνευματικοῦ ὀμφαλοῦ εἶναι συνδεδεμένη, κατὰ τὰ φαινόμενα, μὲ τὴν ἐκεῖ παρουσία καὶ δράση τοῦ Αἰώνιου Άρρενος καὶ τοῦ Αἰώνιου Θήλεος.

Καθώς μέσα στὸ σύμπαν εἶναι διάχυτη τόσο ἡ ἄροενα θεία Αρχὴ ἢ ἐνεργητικὴ Δύναμη ὅσο καὶ ἡ θήλεια θεία Αρχὴ ἢ δεκτικὴ Δύναμη, πάμπολλα εἶναι, ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια, τὰ σύμβολα τὰ ὁποῖα κατὰ καιροὺς υίοθετήθηκαν στὸ χῶρο τῆς ἀπανταχοῦ μύησης καὶ στὰ ὁποῖα ἀνευρίσκουμε τὴ θεία Δημιουργικὴ Δυάδα Αγάπη-Σοφία. Ἐνδεικτικὰ θὰ ἀναφέρουμε, ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ καὶ μόνο χῶρο, τὸν μινωικὸ διπλοῦν πέλεκυ (τὸν λάβρυ), τὸ ἐπίσης μινωικὸ σύμβολο τῶν δύο κεράτων τοῦ ταύρου, τὰ δικέφαλα ζῶα σὲ μινωικὲς σφραγίδες τῆς Κάτω Ζάκρου, τοὺς δύο ὄφεις τοὺς τοποθετημένους ἀντικριστὰ στὴν κορυφὴ τῆς ποιμαντορικῆς ράβδου τῶν ὀρθόδοξων ἀρχιερέων καθὼς καὶ ὅλα τὰ διπλὰ ἀντωπά, δηλαδὴ ἀντικριστὰ ἱστάμενα, ἢ μὲ περιπλεγμένους λαιμοὺς ζῶα ἢ πτηνά (λιοντάρια, παγώνια, περιστέρια κ.λπ.), μὲ προεξάρχοντα τὸν ἀετὸ μὲ τὶς δύο κεφαλὲς σὲ πληθώρα παραστάσεων, ἑραλδικῆς σημασίας.

Ο Δικέφαλος Άετός δὲν εἶναι, λοιπόν, τοτέμ, οὔτε βασιλικὸς θυρεός, αλλα μυστικό ἢ απόκρυφο σύμβολο, ποὺ χρησίμευε ώς ἔμβλημα σὲ πολλὲς μυστικὲς ἑταιρίες. Στοὺς Σουμμέριους, λόγου χάριν, χρησιμοποιοῦνταν ἀπὸ μιὰ θρησκευτική καὶ ἀπόκρυφη έταιοία ποὺ ἀρχηγός της ἦταν ὁ βασιλιὰς τῆς Λαγκάς. Οἱ βασιλεῖς τῆς Λαγκὰς ταύτιζαν τὴν προσωπικότητά τους μὲ ἐκείνη τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ. Στὸ Μητροπολιτικὸ Μουσεῖο τῆς Νέας Υόρκης σώζεται μάλιστα τμημα ἀργυροῦ τελετουργικοῦ πέλεκυ, σουμμεριακής πιθανότατα προέλευσης, που χρονολογεῖται το 1900-1750 π.Χ. καὶ παριστάνει τὸν Δικέφαλο Άετὸ μὲ ἀνθρώπινο σῶμα. Βέβαια οἱ ἕλληνες ἐπιστήμονες ποὺ ἐκπόνησαν μονογραφίες γιὰ τὴν παρουσία τοῦ Δικέφαλου Ἀετοῦ στὴν Ἑλλάδα (Σπ. Π. Λάμπρος, Ι. Ν. Σβορῶνος, Γ. Α. Σωτηρίου, Άδ. Άμαντος, Ν. Βέης κ.ά.), άγνοοῦσαν τὶς σχετικὲς μὲ τὸ ἐν λόγω σύμβολο ἐσωτερικὲς παραδόσεις. Ὁ Ιωάννης Ν. Σβορῶνος, φερ' εἰπεῖν, πιστεύει πὼς ὁ Δικέφαλος Άετὸς προέκυψε ἀπὸ τὴν «ἐκ παρανοήσεως μετατροπὴν τῶν δύο δελφικῶν ἀετῶν, ἐπικαθημένων ἐπὶ τοῦ ὀμφαλοῦ, εἰς εν δικέφαλον τέρας ἔχον πόδας τὰς οὐρὰς τῶν ἀετῶν, οὐρὰν δὲ τὸν όμφαλὸν καὶ τοὺς πόδας αὐτῶν» [8]. Όμως παραστάσεις Δικέφαλων Άετῶν ἔχουμε τόσο στὴν Ανατολή (π.χ. στοὺς Χετταίους, Σουμμέριους, Τουρκομάνους τῆς Περσίας, Σελτζούκους Τούρκους κ.ἄ.) ὅσο καὶ στὴν Ἑλλάδα ἀπὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων.

Στὴν ἑλληνικὴ τέχνη, ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς ἐμφανίζεται – ἀπροκάλυπτα – ἤδη ἀπὸ τὸν ΙΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα ὡς τμῆμα χρυσοῦ μυκηναϊκοῦ περιδέραιου ποὺ φυλάσσεται στὸ Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο, στὴν Ἀθήνα˙ καὶ λέμε «ἀπροκάλυπτα», ἐπειδὴ τὸ ἐν λόγω ὕψιστο σύμβολο ἐμφανίζεται καθ΄ ὅλην τὴν ἀρχαιότητα μόνο συγκεκαλυμμένα, ὅπως π.χ. σὲ μυκηναϊκὸ τάφο τῆς Κύπρου, ποὺ χρονολογεῖται τὸν ΙΑ΄ π.Χ. αἰώνα, ὑπὸ τὴ μορφὴ δύο ἀετῶν

καθισμένων στὴν κορυφὴ σκήπτρου, καθὼς ἄλλωστε καὶ στὰ προαναφερθέντα ἀνάγλυφα. Ἐπίσης μὲ προηγούμενο ἄρθρο μου ἐπεδίωξα νὰ ἀποδείξω ὅτι καὶ ὁ ἀρχαιοελληνικὸς ναός, καὶ ἰδίως ὁ δίπτερος, στὴν ὑπέρτατη πραγμάτωσή του, συμβολίζει, κρυπτικὰ καὶ αὐτός, ἕναν Δικέφαλο Ἁετό, ἀφοῦ ἔχει δύο ἀετώματα [9]. Ἄς σημειωθεῖ ἀκόμα ἡ περιγραφὴ τοῦ Λυκαίου ὄρους στὴν Ἁρκαδία ἀπὸ τὸν περιηγητὴ τοῦ 2ου μ.Χ. αἰώνα Παυσανία. Σύμφωνα μὲ αὐτήν, «στὴν πιὸ ψηλὴ κορυφὴ τοῦ βουνοῦ ὑπάρχει βωμὸς τοῦ λύκαιου Δία, ἀποτελούμενος ἀπὸ σωρὸ χώματος ΄ τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς Πελοποννήσου εἶναι ὁρατὸ ἀπὸ τὸ μέρος αὐτό [ὕψους 1.421 μ.]. Μπροστὰ στὸ βωμό, στ' ἀνατολικά, ὑψώνονται δύο κίονες, ἐπὶ τῶν ὁποίων ὑπῆρχαν παλαιότερα ἀετοὶ ἐπίχρυσοι» [10]. Μέχρι σήμερα σώζονται οἱ βάσεις τῶν δύο τούτων κιόνων. Ἑξάλλου, δίδυμοι ἀετοὶ κοσμοῦσαν τὸ στέμμα τῶν Σελευκιδῶν στὴ Συρία καὶ τῶν Πτολεμαίων στὴν Αἴγυπτο.



Τὸ ὕψωμα Άιλιάς (1400 μ. ύψόμετρο), μία ἀπὸ τὶς τρεῖς ύψηλότερες κορυφὲς τοῦ Λυκαίου ὄρους. Στὴν ἐδῶ εἰκόνα φαίνονται οἱ βάσεις τῶν ἀναφερόμενων ἀπὸ τὸν Παυσανία δύο κιόνων, ἐπάνω στοὺς ὁποίους ἦταν στὰ κλασικὰ ἴσως χρόνια οἱ δύο ἐπίχρυσοι ἀετοί.

Άφοῦ ὁ Δικέφαλος Άετός, σύμβολο τοῦ Διπόλου ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴν σύνδραση τοῦ Αἰώνιου Άρρενος καὶ τοῦ Αἰώνιου Θήλεος, συνδέεται στενὰ μὲ τὸν ὀμφαλό, φυσικὸ εἶναι νὰ συνδέεται καὶ μὲ τὴν Ἑλλάδα, τὸν κατεξοχὴν ὀμφαλὸ τοῦ Κόσμου. Ἔτσι ἄλλωστε έξηγεῖται ή εὐούτατη παρουσία τοῦ σχηματοποιημένου Δικεφάλου στὸν έλληνικὸ χῶρο, μολονότι δὲν ὑπῆρξε ποτὲ ἐπίσημο ἔμβλημα τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, ἂν καὶ συμβόλιζε ἐξωτερικὰ τὴν κυριαρχία της στην Εὐρώπη καὶ στην Άσία, οὔτε ἀπετέλεσε ποτὲ στοιχείο τῆς συμβολικῆς τῆς ἐπίσημης Ανατολικῆς Ὀρθόδοξης Έκκλησίας. Καὶ πράγματι, σὲ κανένα ἄλλο ἔθνος δὲν βρίσκουμε, ἀπὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων, κυρίως ὅμως ἀπὸ τὰ βυζαντινὰ χρόνια ως τὶς μέρες μας, τὴν σὲ τέτοια ἔκταση καὶ ἀφθονία παρουσία τοῦ ίεροῦ Δικεφάλου σὲ ὅλες τὶς ἐκφράσεις τόσο τοῦ δημόσιου ὅσο καὶ τοῦ ἰδιωτικοῦ βίου τῶν Πανελλήνων. Ὁλόκληρη ἡ ἑλληνική ἐπικράτεια βρίθει ἀπὸ παραστάσεις τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, καθώς ἐπίσης καὶ οἱ περιοχὲς ὅπου ἄλλοτε μεγαλούργησε ὁ ἑλληνισμός. Ακόμα καὶ στὴ μακρινὴ πόλη Τάξιλα, στὸ Σιρκὰπ τοῦ σημερινοῦ Πακιστάν, την όποία ἐπισκέφτηκε ὁ Μέγας Αλέξανδρος τὸ 327 π.Χ., σώζεται ναὸς τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῶν Ἐπιγόνων. Τοῦτο ἀποδεικνύει ὅτι ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα ήταν ἀναγνωρισμένη ή ἱερότητα τοῦ ἐν λόγω Διπόλου ὥστε νὰ τοῦ ἀφιερώνεται ναός.





Άριστερά: Ὁ ναὸς τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, Σιρκάπ (Τάξιλα), Πακιστάν. Δεξιά: Λεπτομέρεια ἀπὸ τὰ θωράκια τοῦ ναοῦ μὲ ἔκτυπη παράσταση Δικέφαλου Άετοῦ.

Σύμφωνα μὲ κάποια παράδοση, στὴν οἰκία ὅπου γεννήθηκε ὁ Μέγας Άλέξανδοος πῆγε καὶ κάθισε ζεῦγος ἀετῶν. Ἐξαρχῆς ἡ πλειονότητα τῶν ἱστορικῶν ἐρευνητῶν θεώρησε τὸν Δικέφαλο Ἀετὸ σύμβολο κοσμικῆς ἐξουσίας. Ἀκόμα καὶ γιὰ τὰ χρόνια τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, ὁ ἱερὸς Δικέφαλος θεωρήθηκε σύμβολο τῆς αὐτοκρατορικῆς ἐξουσίας. Ώς τέτοιο ἄλλωστε υἱοθετήθηκε, μετὰ τὴν Άλωση, ἀπὸ τὸν ἡγεμόνα τῆς Μόσχας Ἰβὰν Γ΄ (Βασίλιεβιτς) τὸν Μέγα (1438-1505), ὁ ὁποῖος νυμφεύθηκε τὴν ήγεμονίδα Σοφία Παλαιολογίνα, κόρη τοῦ τελευταίου δεσπότη τῆς Πελοποννήσου Θωμᾶ Παλαιολόγου καὶ ἀνιψιὰ τοῦ τελευταίου βυζαντινοῦ αὐτοκράτορα Κωνσταντίνου ΙΑ΄ Παλαιολόγου. Απὸ τὸν Ίβὰν Γ΄ τὸν παρέλαβαν οἱ ρῶσοι τσάροι γιὰ νὰ μποροῦν νὰ ἐγείρουν άξιώσεις ἐπὶ τοῦ βυζαντινοῦ θρόνου ὡς δῆθεν νόμιμοι κληρονόμοι τῶν βυζαντινῶν αὐτοκρατόρων καὶ ὡς ἡγέτες τοῦ μεγαλύτερου ορθόδοξου - κι ἐπιπλέον ἐλεύθερου - ἔθνους. Γιὰ παρεμφερεῖς λόγους χρησιμοποίησαν τὸν Δικέφαλο Άετὸ καὶ οἱ Αὐστριακοί, οἱ Βούλγαροι, οί Σέρβοι, οί Άλβανοί, οί Οὖγγροι κ.ἄ. σὲ ἐθνόσημα καὶ οἰκόσημα, ἀφοῦ ἔτσι κι ἀλλιῶς οἱ μονοὶ ἀετοὶ ὑπῆρξαν ἀπὸ τὰ ἀρχαιότερα χρόνια διακριτικό σημεῖο ἀρχῆς, δηλαδή ύψηλοῦ άξιώματος.

Όπως ἀναφέρεται σὲ χριστιανικὲς μυστικὲς παραδόσεις, ὁ Δικέφαλος Άετὸς καθιερώθηκε ἀπὸ τὸν Μέγα Κωνσταντῖνο (280/288-337 μ.Χ.) ώς ίερὸ σύμβολο τῶν μεμυημένων, οί ὁποῖοι θὰ ύποστήριζαν τη Βυζαντινή Αὐτοκρατορία ἀπὸ συστάσεώς της στὸ ἔργο της. Σύμφωνα μὲ τὴ μυστικὴ ἱστορία τοῦ Δικέφαλου Ἀετοῦ, καθώς ὁ Μέγας Κωνσταντῖνος βάδιζε γύρω στὸ 320 μ.Χ. ἐπικεφαλῆς τῶν οωμαϊκῶν μονοκέφαλων ἀετῶν γιὰ νὰ ἀντιμετωπίσει ἐπιδοομὴ βαρβάρων ἀπὸ τὴν Ἀσία, εἶδε μιὰ νύχτα ἀκτίνα φωτὸς νὰ σχηματίζει στὸν οὐρανὸ σταυρὸ σὲ σχῆμα σπαθιοῦ καὶ πύρινα γράμματα που σχημάτιζαν τη φράση: «Έν τούτω νίκα». Αμέσως μετά, στή θέση τους ἐμφανίστηκε ἕνας πρωτόγνωρος γι' αὐτὸν τεράστιος Δικέφαλος Άετός. Στὴ θέα αὐτή, ὁ αὐτοκράτορας λιποθύμησε. Όταν συνῆλθε, ζήτησε μία χουσή πλάκα, πάνω στήν όποία χάραξε τὸν Δικέφαλο Άετὸ μαζὶ μὲ τὴν προφητική φράση. Τὸ ὄραμα αὐτὸ καὶ ἡ ἑρμηνεία του τὸν μεταμόρφωσαν ἀπὸ ἀμείλικτο διώκτη τῶν Χριστιανῶν σὲ ἔνθερμο ὑπερασπιστή τους. Γι' αὐτὸ οἱ αὐτοκράτορες τοῦ Βυζαντίου θουλεῖται ὅτι ἔφεραν στὸ στῆθος τους

τὴ συμβολικὴ παράσταση τοῦ Δικέφαλου Ἀετοῦ, ἡ ὁποία δὲν ἦταν βέβαια δημιούργημα δικῆς του σύλληψης, οὔτε ἦταν αὐτοκρατορικὸς θυρεός. Πολλοὶ μάλιστα ἀπ΄ αὐτούς, καὶ πάντως οἱ πιὸ σημαίνοντες, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ Ἀλέξιος Α΄ Κομνηνὸς (1081-1118) καὶ ὁ Κωνσταντῖνος ΙΑ΄ Παλαιολόγος (1449-1453), ὑπῆρξαν ἀρχηγοὶ μιᾶς μυητικῆς Ἐταιρίας, ἐκείνης τῶν Αδελφῶν τῆς Ἀνατολῆς, τῆς ὁποίας ἐσωτερικὸ ἔμβλημα ἦταν ὁ Δικέφαλος Ἀετός. Γι΄ αὐτό, ὁ ἰμπεράτορας – ἀπὸ τὴ λατινικὴ λέξη imperator – ἤταν βαθμὸς καὶ ἀξίωμα τῆς ἐν λόγω Ἑταιρίας, ἀσχέτως ἄν τὸ ἀπένεμαν σ΄ ἕναν πραγματικὸ αὐτοκράτορα ἢ ὄχι. Φέροντας λοιπὸν τὸν Δικέφαλο Ἀετὸ στὸ στῆθος τους, οἱ βυζαντινοὶ αὐτοκράτορες ἀπέτιαν φόρο τιμῆς πρὸς τὸ ἔμβλημα αὐτό.

Στοὺς βυζαντινοὺς χοόνους, ὁ ὀμφαλὸς παοιστανόταν – κουπτικὰ πιὰ κι αὐτὸς μὲ τὴ σειρά του – ἀπὸ τὰ ὀμφάλια. Όμφάλιον ὀνόμαζαν οἱ Βυζαντινοὶ τὴν ἀπὸ χοωματιστὸ (συνήθως πορφυρὸ) μάρμαρο στρογγυλὴ πλάκα, τὴν ὁποία τοποθετοῦσαν στὸ δάπεδο τῶν αἰθουσῶν, ναῶν κ.λπ., ποὺ ἦταν στρωμένο μὲ μωσαϊκὸ ἢ μαρμάρινες ὀρθογώνιες πλάκες. Τὰ ὀμφάλια τῶν ναῶν εἰκόνιζαν συνήθως – τί παράδοξο (!) – τὸν Δικέφαλο Ἀετό. Ἐνδεικτικὰ ἄς ἀναφερθεῖ ἡ ἀνάγλυφη πλάκα μὲ παράσταση τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, ἡ ὁποία σώζεται στὸ δάπεδο τοῦ ναοῦ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου, Μητρόπολης τῆς βυζαντινῆς καστροπολιτείας τοῦ Μυστρᾶ, καὶ χρονολογεῖται τὸ 1300 μ.Χ. περίπου. Ἁξιοσημείωτο εἶναι ὅτι μέχρι σήμερα ἐπικρατεῖ ἡ συνήθεια νὰ τοποθετεῖται ἕνα ὀμφάλιο στὸ δάπεδο πολλῶν καινούργιων ἱερῶν ναῶν, κάτω ἀπὸ τὸν τροῦλο καὶ μπρὸς ἀπὸ τὴν Ὠραία Πύλη.



Άνάγλυφη πλάκα μὲ παράσταση τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ (περ. 1300 μ.Χ.) στὸ δάπεδο τῆς Μητρόπολης (ναοῦ τοῦ Άγίου Δημητρίου), Μυστρᾶς.

Ή Έλλάδα ύπῆρξε ἀνέκαθεν γενέτειρα φωτεινῶν πνευμάτων, τῶν ὁποίων ἡ παρουσία καὶ τὸ ἔργο μεταλαμπάδευσαν τὸ Φῶς σὲ ὁλόκληρο τὸν κόσμο. ἄλλωστε ἡ ἴδια ἡ ίστορία της τὴν καταξιώνει ὡς ὀμφαλὸ θείας Χάριτος καὶ νοητὸ φάρο πολιτισμοῦ, ἀποδεικνύοντας πὼς δὲν εἶναι άπλῶς μιὰ χώρα, ἕνα κράτος ἢ ἕνα

ἔθνος ἀλλὰ ζῶσα ἐξελισσόμενη Ἰδέα, καὶ ὑπ' αὐτὴ τὴν ἔννοια γίνεται λόγος γιὰ τὴν Ἑλλάδα στὸ παρὸν κείμενο. Σύμφωνα μὲ τὴν ἐσωτερική παράδοση, «δὲν εἶναι τυχαῖο ποὺ τὸ μέλλον τῆς Ἑλλάδας συνδέεται μὲ τὴ φανέρωση τοῦ Ἐργου τοῦ Λόγου στὴ Νέα Κοσμικὴ Περίοδο. Καὶ δὲν εἶναι σύμπτωση ὅτι τοῦτο ἀποσιωπᾶται, ἀποκούπτεται ἢ διαστρεβλώνεται συστηματικά, μαζὶ μὲ τὴν αδιάλειπτη καὶ μεθοδευμένη πολεμική σὲ ὅλα τὰ ἐπίπεδα». Τόπος ύψιστης πνευματικότητας, κέντρο παγκόσμιας πνευματικῆς ἀκτινοβολίας, εἶναι λοιπὸν ὁλόκληρη ἡ Ἑλλάδα, ἡ εὐλογημένη ἀπὸ τὶς θεῖες Δυνάμεις καὶ καθαγιασμένη μὲ τὶς ἑκατοντάδες ἐξωκλήσια - φαινόμενο μοναδικό παγκοσμίως - διάσπαρτα στούς κάμπους καὶ τὰ λαγκάδια ἢ σκαρφαλωμένα σὲ κάθε λοφάκι, κάθε βουνοκορφή, κάθε βραχονησίδα. Γι' αὐτό, εἶναι πολὺ φυσικὸ ποὺ σ' ἕναν τέτοιο τόπο ὁ ἱερὸς Δικέφαλος βρῆκε, μετὰ κυρίως τὴν πτώση τῆς Βασιλεύουσας, τέτοιαν ἀπήχηση στὶς ψυχὲς τῶν ἁπλῶν ἀνθρώπων. Ό ίερὸς Δικέφαλος συνυφάνθηκε μὲ τοὺς πόθους καὶ τὰ ὄνειρα τοῦ σκλαβωμένου έλληνισμοῦ καὶ θεωρήθηκε μάλιστα ώς ύψηλὸ ἐθνικὸ σύμβολο, ἐνῶ ἡ λαϊκὴ παράδοση τὸ διέσωσε ὡς σύμβολο σύνδεσης τοῦ ὑπόδουλου Ἐθνους μὲ κέντρο πνευματικῆς δύναμης. Ἐξάλλου, ό Δικέφαλος Άετὸς υίοθετήθηκε ώς σύμβολο καὶ τῆς αἰχμάλωτης άλλὰ πάντοτε μαχόμενης Ἐκκλησίας, κοσμώντας τὰ κίτρινα λάβαρά της. Έτσι, δὲν εἶναι διόλου τυχαῖο ποὺ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς ἀποτελεῖ τὸ προσφιλέστερο θέμα – ὄχι βέβαια γιὰ διακοσμητικούς άπλῶς λόγους – τῆς νεοελληνικῆς τέχνης καὶ κατέχει σὲ αὐτὴν ἐντελῶς ἐξαιρετικὴ θέση. Εἰδικὰ στὴ λαϊκὴ τέχνη ἐμφανίζεται μὲ ἀπειράριθμες καὶ πολύμορφες ἀπεικονίσεις, ἀποδεικνύοντας περίτρανα ὅτι, ἄν καὶ εἶχε ἀποκτήσει τόση μεγάλη σημασία στὰ βυζαντινὰ χρόνια, δὲν ἔχασε ποτὲ τὴ συμβολική του δύναμη μετὰ τὴν Άλωση, ἀλλὰ ἀπεναντίας διατηρήθηκε όλοζώντανος στὴ συνείδηση τῶν Πανελλήνων.

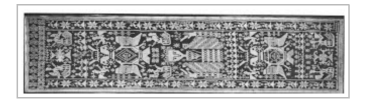
Πάμπολλους δικέφαλους ἀετοὺς βοίσκουμε, λοιπόν, στὴ διακόσμηση τῶν ἐκκλησιῶν καὶ τῶν σπιτιῶν. Στὴν ἐκκλησιαστικὴ χρήση, δικέφαλοι ἀετοὶ εἰκονίζονται σὲ δάπεδα ναῶν, τέμπλα, βημόθυρα, ἄμβωνες, ἐκκλησιαστικὰ σκεύη, ἄμφια, εὐαγγέλια, ἐγκόλπια, σταχώσεις ἱερῶν βιβλίων, κεραμικὰ αὐγὰ πολυελαίων κ.λπ. Στὴν κοσμικὴ χρήση, δικέφαλοι ἀετοὶ εἰκονίζονται σὲ λαϊκὰ κεντήματα καὶ ὑφαντά (π.χ. στὰ τρυπητὰ κεντήματα τῆς Αστυπάλαιας τοῦ 18ου καὶ 19ου αἰώνα καὶ σὲ κρητικὰ ὑφαντά), σὲ φορεσιές (π.χ. στὴν ἄκρη τῆς μπόλιας, τὴν ὑφαντὴ ἢ χρυσοκέντητη ζώνη, τὰ χρυσοποίκιλτα σιγκούνια, τὰ κοντογούνια), σὲ ταγάρια, στὴν ξυλογλυπτικὴ τόσο τὴν ἀστικὴ ὅσο καὶ τὴν ποιμενική (π.χ. στὰ σκυριανὰ ἔπιπλα, στὶς σφραγίδες γιὰ τοὺς ἄρτους, στὰ κουτάλια, τὶς



Ποόσοψη κασέλας (18ος αἰ.), 0,31 x 0,81 μ., Μουσεῖο Σκύφου. Ἡ σύνθεση ἀναπτύσσεται συμμετοικὰ γύρω ἀπὸ τὸ κεντοικὸ θέμα τοῦ Δικέφαλου Ἁετοῦ. Τὰ ὑπόλοιπα διακοσμητικὰ στοιχεῖα εἶναι καὶ αὐτὰ διπλά, ἐνῶ τὰ ζῶα εἶναι

ἀντικοιστά. Τὰ κυπαρίσσια, ἀπὸ τὰ συνηθέστερα θέματα τῆς ἀστικῆς ξυλογλυπτικῆς, παρουσιάζονται ἐδῶ σὲ ἀξιοσημείωτη παραλλαγή εἶναι δίκορφα.

φόκες), στὴν ἀγγειοπλαστική, στὴ λιθογλυπτική (π.χ. στὰ πέτρινα ἢ μαρμάρινα τηνιακὰ ἀλλὰ καὶ γενικότερα τὰ κυκλαδίτικα ὑπέρθυρα καὶ στοὺς φεγγίτες τῶν παραθύρων), στὴν ἀργυροχοΐα καὶ τὴ χρυσοχοϊκή (π.χ. στὰ γιαννιώτικα γιορντάνια, τὶς πόρπες, τὰ σκουλαρίκια, τὰ βραχιόλια, τὰ τεπελίκια, τὰ τσαπράζια, τὰ ἀσημένια κιουστέκια, τὶς ταμπακέρες, τὶς πάλες, τὰ χαϊμαλιά), στὴ μεταλλουργία (π.χ. στὰ χατζάρια, τὰ γιαταγάνια, τὰ καριοφίλια), καθὼς καὶ σὲ πάμπολλα οἰκόσημα ἀρχοντικῶν οἰκογενειῶν. Σημειωτέον ὅτι ἀκόμα καὶ ἡ ξένη βιομηχανία, θέλοντας νὰ κάνει ἀγαπητὰ τὰ προϊόντα της στὸν τόπο μας, τὰ στόλιζε τὶς περισσότερες φορὲς μὲ τὸν δικέφαλο ἀετό. Βλέπουμε, λοιπόν, τὰ ἰταλικὰ λαγήνια ποὺ προορίζονταν γιὰ τὴν Ἀνατολὴ νὰ εἶναι διακοσμημένα μὲ δικέφαλους ἀετούς.



Κέντημα τῆς Ἀστυπάλαιας μὲ δικέφαλους ἀετούς, Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

Ή Όρθοδοξία ἐξάλλου, μόνη αὐτὴ ἀπὸ τὰ λοιπὰ χριστιανικὰ δόγματα, ἀπέδωσε μὲ ἐντελῶς εὑρηματικό, ὑψηλὸ καὶ κεκρυμμένο τρόπο, μέσω τῆς ἑλληνικῆς πρωτίστως εἰκονογραφίας, τὸ ὑψηλὸ σύμβολο πνευματικῆς Ἀρχῆς ποὺ εἶναι ὁ Δικέφαλος Ἀετός, δηλαδὴ τὸ ἱερὸ Δίπολο, ὅπως προαναφέρθηκε, τῆς Ἁγάπης καὶ τῆς Σοφίας τοῦ Θεοῦ. Συγκεκριμένα, ἡ ὀρθόδοξη εἰκονογραφία τῆς μεταβυζαντινῆς κυρίως περιόδου ἀπεικονίζει τὸν Ἰωάννη τὸν Βαπτιστή, τὸν Ἀποκεφαλισθέντα, ὡς πτερωτὸ Ὁν μὲ τεράστιες φτεροῦγες ποὺ φτάνουν ὡς τὴ γῆ καὶ μὲ δύο κεφαλές, ἄν καὶ ἡ μία μέσα σὲ πινάκιο (βλ. π.χ. τὴν εἰκόνα τοῦ άγίου Ἰωάννη τοῦ Προδρόμου, ἡ ὁποία χρονολογεῖται στὸ 2ο μισὸ τοῦ 16ου αἰώνα, φέρει τὴν ὑπογραφὴ τοῦ σπουδαίου άγιογράφου Μιχαὴλ Δαμασκηνοῦ καὶ φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο Ζακύνθου).



Ό ἄγιος Ἰωάννης ὁ Ποόδρομος (17ος αἰ.), Ἰωάννης Τζενέτος, φορητὴ εἰκόνα, Μονὴ Πεντέλης.

Βέβαια, γιὰ ὅποιον δὲν γνωρίζει τὴ μυστικὴ ἔννοια τῶν συμβόλων, εἶναι ἀπορίας ἄξιο πῶς ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ Βαπτιστὴς καὶ Πρόδρομος Κυρίου εἰκονίζεται, αὐτὸς μονάχα ἀπὸ ὅλους τοὺς άγίους, ὡς πτερωτὸ ὄν. Ὁ βυζαντινολόγος Ἀνδρέας Ξυγγόπουλος τὸ ἀποδίδει άπλῶς στὴν προφητικὴ νύξη τοῦ εὐαγγελικοῦ ἐδαφίου: «οὖτος γάρ ἐστι περὶ οὖ γέγραπται ἰδοὺ ἐγὼ ἀποστέλλω τὸν ἄγγελόν μου πρὸ προσώπου σου, ος κατασκευάσει τὴν ὁδὸν ἔμπροσθέν σου» (Ματ. 11.10). Ἄλλωστε καὶ ἡ ὀρθόδοξη Ύμνολογία ἀναφέρει τὸν ἄγιο Ἰωάννη τὸν Πρόδρομο ὡς ἔνσαρκο ἄγγελο [11]. Πιὸ ἀξιοπερίεργη ώστόσο φαίνεται, ἐξωτερικὰ πάντοτε, ἡ ἀπεικόνισή Του μὲ δύο κεφαλές. Αὐτὰ ἰσχύουν, ἐξυπακούεται, γιὰ ὅσους ἀγνοοῦν τὴν ἐσωτερικὴ ἑρμηνεία τοῦ Δικέφαλου Ἀετοῦ καὶ τὴν κρυπτικὴ ἀπεικόνιση τῆς ἄρρενας ἔκφρασής Του.

Ή μοναδική ἄλλη χαρακτηριστική περίπτωση ἀπεικόνισης ἀπὸ τὴ βυζαντινότροπη, πλὴν ὅμως λαϊκὴ αὐτὴ τὴ φορά, άγιογραφία τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, στὴ θήλεια ώστόσο ἔκφρασή του, εἶναι ἐκείνη τῆς ἁγίας Παρασκευῆς, ἡ ὁποία εἰκονίζεται συχνὰ μὲ δύο κεφαλές, ἀκόμα πιὸ ὑπαινικτικὰ μολαταῦτα, ἀφοῦ κατὰ κανόνα κρατάει ἕνα πινάκιο ποὺ περιέχει τὰ δύο μάτια της ἢ ἐντελῶς σπανιότατα ἕνα δεύτερο κεφάλι.



Η άγία Παρασκευή, φορητή εἰκόνα σύγχρονης ἐποχῆς διὰ χειρὸς Χρήστου Ν. Λιόνδα.

Έξάλλου, καὶ σὲ φορητὲς εἰκόνες τῆς άγίας Αἰκατερίνας, ἄλλης μίας θήλειας ἔκφρασης τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, βλέπουμε τὸ ὑπέρτατο τοῦτο σύμβολο νὰ εἰκονίζεται στὸ μανδύα τῆς άγίας μὲ τρόπο ποὺ ἡ καθεμία κεφαλὴ τοῦ Δικέφαλου Αετοῦ νὰ ἀποτυπώνεται στὸ κάθε μέρος τοῦ ἐνδύματος (βλ. τέτοιες εἰκόνες στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν, ὅπως π.χ. ἐκεῖνες ποὺ φιλοτεχνήθηκαν τὸν 17ο αἰώνα ἀπὸ τοὺς άγιογράφους Βίκτορα καὶ ἱερομόναχο Σίλβεστρο).



Ή άγία Αἰκατερίνα (1692), Βίκτωρ, φορητὴ εἰκόνα, 120x85 έκ., Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

#### Σημειώσεις

- 1. Ὀδύσσ. α 50 («... ὄθι τ' ὀμφαλός ἐστι θαλάσσης»). Πίσω
- 2. Ἡ χώρα τῶν Καρνούτων, λαοῦ τῆς κελτικῆς Γαλατίας, ἐκτεινόταν στὴ μεταξὺ τῶν ποταμῶν Σηκουάνα (Seine) καὶ Λίγηρα (Loire) περιοχή, ποὺ ἀντιστοιχεῖ στὶς σημερινὲς διοικητικὲς περιφέρειες τῆς Σάρτρης (Chartres), τῆς Ὀρλεάνης (Orléans) καὶ τοῦ Μπλουά (Blois). Πίσω
- 3. «..., καὶ ἐκάλεσαν τῆς γῆς ὀμφαλόν, προσπλάσαντες καὶ μῦθον ὅν φησι Πίνδαρος, ὅτι συμπέσοιεν ἐνταῦθα οἱ ἀετοὶ οἱ ἀφεθέντες ὑπὸ τοῦ Διός, ὁ μὲν ἀπὸ τῆς δύσεως ὁ δ΄ ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς ˙ οἱ δὲ κόρακάς φασι. Δείκνυται δὲ καὶ ὀμφαλός τις ἐν τῷ ναῷ τεταινιωμένος καὶ ἐπ΄ αὐτῷ αἱ δύο εἰκόνες τοῦ μύθου», Στράβων, Γεωγραφικῶν Θ΄ (Ἀνατολικὴ Ἑλλάδα), C. 419. Πίσω
- 4. «Τὸν δὲ ὑπὸ Δελφῶν καλούμενον Ὁμφαλὸν λίθου πεποιημένου λευκοῦ, τοῦτο εἶναι τὸ ἐν μέσῳ τῆς γῆς πάσης αὐτοί τε λέγουσιν οἱ Δελφοὶ καὶ ἐν ἀδῆ τινι Πίνδαρος ὁμολογοῦντα σφισιν ἐποίησεν», Παυσανίας, Φωκικά, 16.3. Πίσω
- 5. Πίνδαρος, Πυθιόνικος Δ΄ (Ἀρκεσιλά $\varphi$  Κυρηναί $\varphi$  ἄρματι), 4.  $\overline{\Pi}$ ίσω
- 6. Bλ. Paul Wolters στὸ Mitteilungen des Kaiserlich-Deutschen Archaelogischen Instituts, Athenische Abteilung, τόμ. 12, Verlag von Karl Wilberg, Athen 1887, σσ. 378-383, πίν. XII. Ἐπίσης Ulrich Hausmann, Griechische Weihreliefs, Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960, σ. 65, πίν. 35.  $\frac{\Pi i \sigma \omega}{2}$
- 7. Βλ. Ἰωάννης Ν. Σβοςῶνος, Άρχαιολογικὴ Ἐφημερίς, πεςιοδικὸν τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιςείας, πεςίοδος τςίτη, τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου, Ἀθήνησι 1912, σσ. 254-255, πίν. 22.  $\frac{\Pi i \sigma \omega}{2}$
- 8. Ἰωάννης Ν. Σβορῶνος, Δικέφαλος Άετὸς τοῦ Βυζαντίου, Ἀθῆναι 1914.  $\frac{\Pi \text{i} \sigma \omega}{2}$
- 9. Φοῖβος Ἰ. Πιομπῖνος, «Ὁ ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετός», Πάροδος 17, σσ. 1914-1922.  $\overline{\text{Πίσω}}$
- 10. Παυσανίας, Άρκαδικά, 38.7 (μτφο. Νικ. Δ. Παπαχατζῆ). Πίσω
- 11. Ὁ Λόγος Β΄ εἰς τὸ Γενέσιον τοῦ Τιμίου Ποοδοόμου ἀπὸ τὴν Αποστολικὴ Σαγήνη ἀναφέρει στοὺς Χαιρετισμοὺς στὸν Ἰωάννη: «Χαῖρε, Προφῆτα καὶ Πρόδρομε, ἐπίγειε Ἄγγελε καὶ οὐράνιε ἄνθρωπε» καὶ ἀλλοῦ: «... μὲ τὴν ἰσάγγελον Ζωήν». Πίσω
- \* Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ Ἐμβόλιμον, τχ 61-62, Καλοκαίρι
- Φθινόπωρο 2011, σσ. 53-60.



Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)