## ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

### Ή Έλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή Έλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς 🗀

Μνήμη Βασιλείας Χαλιώτη

Μεγάλος ἀριθμὸς παραδόσεων θεωρεῖ ὡς ἀπαρχὴ τοῦ Κόσμου ἕναν ὀμφαλὸ ἀπὸ ὅπου ἡ θεοφάνεια διαχέεται στὶς τέσσερις κατευθύνσεις. Στὴν Ἰνδία, ἤδη στὴ Ρὶγκ-Βέδα γίνεται λόγος γιὰ τὸν ὀμφαλὸ τοῦ Ἀδημιούργητου καὶ γιὰ τὸν Ἰνδουϊσμὸ ἀπὸ τὸν ὁμφαλὸ τοῦ Βισνοὺ φύεται ὁ λωτὸς τοῦ ἐκδηλωμένου Σύμπαντος. Διεθνώς, στοὺς χώρους τοῦ ἐσωτερισμοῦ καὶ τῆς μύησης, όμφαλὸς καλεῖται τὸ γαιοδυναμικὸ κέντρο τοῦ Κόσμου, άλλὰ καὶ είδικότερα τῆς Γῆς. Καὶ ὅπως ὀμφαλὸς εἶναι τὸ κέντρο τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, τὸ σημεῖο ἐκεῖνο, μέσω τοῦ ὁποίου τὸ ἔμβρυο ἑνώνεται μὲ τὴ μητέρα του, τρέφεται, ζεῖ καὶ άναπτύσσεται, ἔτσι καὶ στὴ μυητικὴ γλώσσα ὀμφαλὸς ὀνομάζεται ό χῶρος ἐκεῖνος μέσα στὸν κόσμο ὅπου, μὲ θεία πρωτοβουλία, γίνεται έγκατάσταση πνευματικής Χάριτος, προκειμένου νὰ έπιτελεστεί θείο "Εργο παγκόσμιας άκτινοβολίας. Ό χώρος αὐτὸς ένώνεται μέσω άστρικοῦ όμφάλιου λώρου μὲ τὸ Θεῖον, ἀπὸ τὸ όποῖο τρέφεται, συντηρεῖται καὶ ἐκτελεῖ τὸν προορισμό του ποὺ είναι νὰ διαδώσει στὸν κόσμο θεῖες βουλές. Ὁ ὀμφαλὸς έξασφαλίζει τὴ δίοδο ἐπικοινωνίας τῶν κάτω μὲ τὰ ἄνω, δηλαδὴ τῶν ἀνθρώπων μὲ τὸ Θεῖον, ἀλλὰ βέβαια καὶ ἀντιστρόφως τῶν ἄνω μὲ τὰ κάτω.

"Ομως ὁ όμφαλὸς δὲν εἶναι μόνο τὸ κέντρο τοῦ Κόσμου ἀλλὰ ἐπίσης καὶ τὸ κέντρο ἑνὸς κόσμου. Τοῦτος ἐντοπιζόταν σὲ ἕνα συγκριμένο σημεῖο ἑνὸς τόπου (βλ. τὸν ὀμφαλὸ τῶν Δελφῶν) συχνὰ ἐπίσης ἕνας εὐρύτερος τόπος ἐπιλεγόταν ὡς ὀμφαλός (βλ. τὴ Δῆλο, τὸν Λυκαβηττό, τὸ λόφο τῆς Σιών, τὸν Καύκασο, τὴ Μέμφιδα καὶ τὴν "Αβυδο στὴν Αἴγυπτο κ.ἄ.). Στοὺς ἀρχαίους "Ελληνες ἐξάλλου, κοινὴ ἦταν ἡ ἀντίληψη ἑνὸς ἱεροῦ κέντρου ὅχι μόνο στὴ στεριὰ ἀλλὰ ἐπίσης στὸν οὐρανὸ καὶ στὴ θάλασσα. "Ετσι, ὀμφαλὸς τοῦ οὐρανοῦ ἐθεωρεῖτο ὁ πολικὸς ἀστέρας, γύρω ἀπὸ τὸν ὁποῖο μοιάζει νὰ στρέφεται τὸ στερέωμα. Τὸ ἴδιο ἴσχυε καὶ γιὰ πολλοὺς λαοὺς τοῦ Βορρᾶ, ὅπως λόγου χάριν τοὺς Φίννους, τοὺς Σαμογέτες, τοὺς Κοριάκους, τοὺς Ἐσθονοὺς καὶ τοὺς Λάπωνες. Κέντρο τῆς θάλασσας ἐθεωρεῖτο γιὰ τοὺς ἀρχαίους "Ελληνες, ὅπως μᾶς πληροφορεῖ ὁ "Ομηρος, τὸ νησὶ τῆς Καλυψοῦς, ἡ 'Ωγυγία [1].

'Ομφαλὸς εἶναι ἐπίσης καὶ τὸ κέντρο τοῦ ἀνθρώπινου μικρόκοσμου, ὅπως συμβαίνει τόσο στὸν ὁρθόδοξο Ἡσυχασμὸ ὅσο καὶ στὴ Γιόγκα. Στὸ ἡσυχαστικὸ κίνημα ποὺ θέριεψε τὸν 14ο

### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος **Προβολή πλήφους προφίλ** 

### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ό ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Ο ἄνθρωπος ώς δημιουργός ύλικων μορφών

Σκέψεις πάνω στὴν ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν

Σκόςπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γοαμμή

Πεοὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μοοφῶν

Πεοί δυσμορφίας καὶ τερατομορφίας

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Ἑλληνας Λόγος

# Ή Ἑλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Le temple antique grec et l'Aigle Bicéphale

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

αίώνα στὸν Ἄθω, μυστικιστὲς μοναχοὶ κάποιων ἁγιορείτικων μονῶν κλείνονταν στὸ κελί τους καί, ἀπομακρύνοντας τὸν νοῦ τους ἀπὸ καθετὶ τὸ κοσμικό, στήριζαν τὸ πηγούνι τους στὸ στῆθος τους καὶ προσήλωναν ἐπὶ ὧρες τὸ βλέμμα τους μὲ ἔνταση στὸν όμφαλό τους, άνιχνεύοντας έκει τὴν ἕδρα τῶν ψυχικῶν δυνάμεων. "Ετσι, σὲ κατάσταση ἀπόλυτης ἡσυχίας καὶ άδιάλειπτης προσευχής, κατέληγαν, ὕστερα ἀπὸ σκληρές, ἄγονες προσπάθειες μέσα στὴ σκοτοδινία καὶ τὴν ἀθυμία, νὰ περιπίπτουν σὲ ἔκσταση καὶ νὰ βλέπουν μὲ θεία εὐφροσύνη τὸ ἄκτιστο φῶς τοῦ Θαβώρ. Ἡ μυστικοπαθής αὐτή στάση γιὰ τὴ θεοπτία, πρόξενος μακροχρόνιων ἕριδων μέσα στοὺς κόλπους τοῦ όρθόδοξου μοναχισμοῦ καὶ ἀσκητισμοῦ, ἦταν γνωστὴ ὡς όμφαλοσκοπία στοὺς ἀρχαίους Ἰνδοὺς καὶ τὴν καλλιέργησαν οἱ νεοπυθαγορικοί. Οἱ Ἰνδοὶ μάλιστα ὀνομάζουν τὸ ὀμφαλικὸ κέντρο μανιπούρα-τσάκρα καὶ ἀντιπροσωπεύει γι' αὐτοὺς τὸ κέντρο τῶν μεταμορφωτικών ένεργειών καὶ τοῦ στοιχείου τοῦ πυρός. Θεωρεῖται πὼς ὁ Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος ὑπῆρξε, τρόπον τινά, ὁ είσηγητής, κατά τὸν 11ο αίώνα τοῦ ἡσυχαστικοῦ μυστικισμοῦ. Οἱ ήσυχαστές, ποὺ ὀνομάστηκαν χλευαστικὰ ὀμφαλοψυχίτες ἢ όμφαλοσκόποι ἀπὸ τὸν ἄσπονδο πολέμιό τους Βαρλαὰμ τὸν Καλαβρό, είχαν ἔνθερμο ὑποστηρικτή τους καὶ ὑπερασπιστὴ τῶν θέσεών τους τὸν ἄγιο Γρηγόριο τὸν Παλαμᾶ (+1360). Παραπλήσιο κίνημα άναπτύχθηκε τὸν 17ο αἰώνα καὶ στὴ Δύση, βασιζόμενο στὴ διδασκαλία τοῦ ἰσπανοῦ θεολόγου Μιγκὲλ Μολῖνος (1628-1696), οἰ δὲ ὀπαδοί του στὴ Γαλλία ὀνομάστηκαν κι αὐτοὶ ἡσυχαστές (Quiétistes).

"Οπως προαναφέρθηκε, ποικίλοι είναι οἱ χῶροι τῆς γῆς ποὺ κατά καιρούς ἔχουν ἐπιλεγεῖ ἀπὸ διάφορους πολιτισμούς ὡς πνευματικοὶ όμφαλοί. Οἱ Κέλτες, γιὰ παράδειγμα, εἶχαν κι αὐτοὶ διάφορα πνευματικά κέντρα. Ὁ Ἰούλιος Καῖσαρ κάνει λόγο γιὰ τὸ Locus Consecratus (Καθιερωμένο Τόπο), στὸ δάσος τῶν Καρνούτων [2], ὅπου συναθροίζονταν οἱ Δρυΐδες ὁλόκληρης τῆς Γαλατίας γιὰ νὰ ἐκλέξουν τὸν ἀρχηγό τους. Τὸ Θεῖον εἶναι βέβαια έκεῖνο ποὺ κάθε φορὰ ὑποδεικνύει στοὺς ἐκλεκτούς Του τὸν καινούργιο χῶρο ποὺ προορίζεται γιὰ πνευματικὸς ὀμφαλός. Ἡ δὲ άλλαγή όμφαλοῦ σημαίνει μετανάστευση τῆς θείας Χάριτος σὲ άλλο χώρο τής γής ὅπου οἱ ἀνάγκες τῶν ἀνθρώπων τὸ καλοῦν.

"Ας ἐπανέλθουμε ὡστόσο στὰ ἡμέτερα πεδία. Στὸν κύριο μέγιστο πνευματικό όμφαλό παγκόσμιας έμβέλειας πού λέγεται Έλλάς, ὑπῆρξαν κατὰ τὴν ἀρχαιότητα πολλοὶ φάροι ποὺ δίδαξαν – καὶ ἀρκετοὶ ἐξακολουθοῦν νὰ διδάσκουν – τοὺς ἀνθρώπους ὅλων τῶν ἐποχῶν τὴν Ἀλήθεια. Τέτοιοι φάροι, ἐκτὸς ἀπὸ τὸν Παρνασσὸ καὶ εἰδικότερα τοὺς Δελφοὺς μὲ τὴν Ἀνώτατη Ἡλιακὴ Συνείδηση έπὶ τῆς Γῆς, ὑπῆρξαν, μεταξὺ ἄλλων, ὁ "Ολυμπος μὲ τὸ Δωδεκάθεο, ή Σαμοθράκη μὲ τὰ Καβείρια Μυστήρια, ή Πιερία μὲ τὰ Ὀρφικά, ἡ Κνωσὸς μὲ τὰ Μινωικά, ἡ Ἐλευσίνα μὲ τὰ Ἐλευσίνια Μυστήρια τῆς Δήμητρας καὶ τῆς Κόρης της Περσεφόνης, ὁ Ύμηττὸς μὲ τοὺς Λυκομῆδες. Έξάλλου, μυστικὸ κέντρο παγκόσμιας πνευματικής άκτινοβολίας, νοητὸς φάρος ὥστε νὰ φωτίζεται ή ἀνθρωπότητα στὸ δρόμο τῶν πεπρωμένων της, όμφαλὸς τοῦ όμφαλοῦ Ἑλλὰς θεωρεῖται ἡ Ἀθήνα μὲ όμφαλικὸ ἐπίκεντρό της τὸ λόφο τῆς Ἀκρόπολής της.

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

### Αναγνώστες

### Followers (23) Next



































**Follow** 

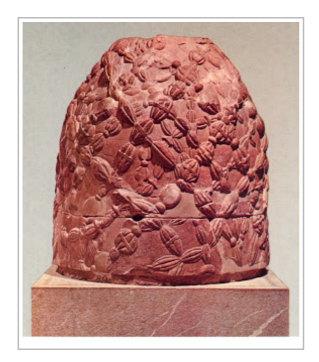
### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)

**▼** 05/16 - 05/23 (1)

ΕΡΓΑ Έλληνες άγιογοάφοι <u>μέχοι τὸ 1821, 1η ἔκδ....</u>

Οἱ Δελφοὶ καθιερώθηκαν στὸ πανελλήνιο ὡς ὁ κατεξοχὴν «Γᾶς όμφαλός» σύμφωνα μὲ πολύ γνωστὸ θρύλο τῆς ἀρχαιότητας [3]. Θέλοντας ὁ Ζεὺς νὰ ἐξακριβώσει ποῦ βρισκόταν τὸ κέντρο τῆς Γῆς, ἐξαπέλυσε ἀπὸ τὰ πέρατά της στὴν Ἀνατολὴ καὶ τὴ Δύση δύο έξίσου γρήγορους ἀετούς, ποὺ συναντήθηκαν στοὺς Δελφούς. Στὸ σημεῖο ἀκριβὼς ὅπου ταυτίστηκαν οἱ οὐρές τους ἦταν ὁ 'Ομφαλὸς ὅπου, σὲ ἀνάμνηση τοῦ γεγονότος τούτου, οἱ κάτοικοι ἔστησαν δύο χρυσοὺς ἀετοὺς ποὺ πλαισίωναν ἕναν μαρμάρινο λίθο [4], ὁ ὁποῖος συμβόλιζε τὸν ὀμφαλὸ καὶ ἐπεσήμαινε ἔτσι τὸ κέντρο τῆς Γῆς. Βασιζόμενος ὁ Πίνδαρος σὲ αὐτὸν τὸ θρύλο, όνόμασε τὴν Πυθία «Διὸς αἰετῶν πάρεδρον» [5]. "Εκτοτε, ὁ όμφαλὸς παρεστάθη συμβολικῶς στὴν Άρχαία Ἑλλάδα συνήθως μὲ ἀσειδὴ λίθο κοσμημένο συχνότατα μὲ ταινίες δαφνῶν ἢ δικτυωτὸ πλέγμα, καὶ σπανιότερα πυραμιδόμορφους λίθους. "Ομως καὶ άλλοῦ ἡ ὑλικὴ παρουσία τοῦ όμφαλοῦ συνδεόταν μὲ μιὰ ἱερὴ πέτρα. Όμφαλὸς ἦταν ὁ λίθος ποὺ στήριζε τὴν Κιβωτὸ τῆς Διαθήκης στὸ ναὸ τῶν Ἱεροσολύμων. Οἱ σὲ ὄρθια στάση τοποθετημένοι μεγάλιθοι ποὺ ὀνομάζονται μενχίρ ήταν, πιθανότατα, κελτικοί όμφαλοί. Άλλὰ καὶ κάθε άρχαῖος βωμός, κάθε ἁγία τράπεζα συμβολίζει ἕνα κέντρο, ἀπὸ τὸ όποῖο διέρχεται ἕνας ἄξονας τοῦ κόσμου.



Έλληνιστικὸ ἢ ρωμαϊκὸ ἀντίγραφο τοῦ ἀρχαϊκοῦ ὁμφαλοῦ΄ περιβάλλεται ἀπὸ τὸ «ἀγρηνόν», τὸ δικτυωτὸ πλέγμα, καὶ στὴν κορυφή του στηρίζονταν οἱ δύο χρυσοὶ ἀετοὶ πού, σταλμένοι ἀπὸ τὸν Δία, συναντήθηκαν στοὺς Δελφούς, ՝ Άρχαιολογικὸ Μουσεῖο Δελφῶν.

Ό δελφικὸς όμφαλὸς ἦταν τοποθετημένος στὸ ἄδυτο τοῦ ἱεροῦ τοῦ Πυθίου Ἀπόλλωνα, κοντὰ στὸ ἄγαλμα τοῦ Θεοῦ. Λέγεται πὼς εἶχε στηθεῖ στὸν τόπο ὅπου ὁ Ἀπόλλων εἶχε σκοτώσει τὸν δράκοντα γιὸ τῆς Γαίας Πύθωνα καὶ συγχρόνως στὸ ρῆγμα ὅπου εἶχαν ἐξαφανιστεῖ τὰ ὕδατα ἀπὸ τὸν κατακλυσμὸ τοῦ Δευκαλίωνα. Συμβόλιζε τὴ ζωτικὴ δύναμη ποὺ κυριαρχεῖ στὶς τυφλὲς καὶ τερατώδεις δυνάμεις τοῦ χάους ΄ σήμερα θὰ λέγαμε

ὅτι συμβόλιζε τὴ λογικὴ ρύθμιση τοῦ βίου, ἡ ὁποία ὅμως ἐπιτυγχάνεται μὲ τὴν ἐσωτερικὴ κυριαρχία, μὲ τὴ νίκη ἐπὶ τοῦ ἑαυτοῦ, καὶ ὅχι μὲ ἑξωτερικὴ βοήθεια. Κατὰ τὸν Πίνδαρο, ὁ δελφικὸς ὁμφαλὸς ἦταν κάτι παραπάνω ἀπὸ τὸ κέντρο τῆς Γῆς, παραπάνω κι ἀπὸ τὸ κέντρο τοῦ δημιουργημένου σύμπαντος ˙ συμβόλιζε τὴν ὁδὸ ἐπικοινωνίας μεταξὺ τῶν τριῶν ἐπιπέδων τῆς ὕπαρξης: τῆς ὑπόγειας κατοικίας τῶν νεκρῶν, τοῦ ζῶντος ἀνθρώπου ἐδῶ κάτω καὶ τοῦ Θείου.

Σύμφωνα μὲ τὴν παραπάνω μυθολογικὴ ἐντόπιση τῶν Δελφῶν ώς όμφαλοῦ τῆς Γῆς, οἱ παραστάσεις τοῦ όμφαλοῦ σὲ ἀρχαῖα έλληνικά μνημεῖα συνδέονται συνήθως, φυσικῷ τῷ λόγῳ, μὲ τὸν Άπόλλωνα ἢ μὲ σύμβολα τῆς λατρείας του. Σὲ ἀγγεῖο τῆς Νεάπολης εἰκονίζεται Ἀπόλλων Κιθαρωδὸς νὰ κάθεται πάνω σὲ όμφαλό. Σὲ νομίσματα τοῦ κράτους τῶν Σελευκιδῶν, ποὺ χρονολογοῦνται ἀπὸ τὸν Ἀντίοχο Α΄ μέχρι τὸν Ἀντίοχο ΣΤ΄, ἐνῶ στή μία τους πλευρά εἰκονίζεται πάντοτε ὁ ἑκάστοτε βασιλιὰς τῆς Συρίας, στὴν πίσω πλευρὰ εἰκονίζεται συχνότατα ὁ Ἀπόλλων καθισμένος πάνω σὲ όμφαλό. Ἐδῶ ἀξίζει νὰ ἀναφερθοῦν καὶ δύο άναθηματικά άνάγλυφα μὲ παράσταση ὀμφαλοῦ, γιὰ τὸ λόγο ποὺ θὰ ἐξηγηθεῖ στὴ συνέχεια. Τὸ πρῶτο ἀνάγλυφο φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο τῆς Σπάρτης (ὑπ' ἀριθμ. 468), ὅπου καὶ βρέθηκε, ἂν καὶ προέρχεται ἀπὸ κάλλιστο ἀττικὸ ἐργαστήριο. Στὴν ἀριστερὴ πλευρά τούτου είκονίζεται ὁ Ἀπόλλων Κιθαρωδός, δηλαδή ὁ Πύθιος, καὶ ἀντικριστά του ἡ Ἄρτεμις σπένδουσα ἀνάμεσά τους, στὰ πόδια τους, ὑπάρχει ὁμφαλός, φρουρούμενος στὴ βάση του ἀπὸ δύο ἀντικριστὰ εὑρισκόμενους ἀετούς, οἱ ὁποῖοι ὅμως κοιτάζουν ὁ ἕνας πρὸς ἀνατολὰς καὶ ὁ ἄλλος πρὸς δυσμάς [6]. Στὸ δεύτερο ἀνάγλυφο τοῦ Δ΄ π.Χ. αἰώνα, ποὺ βρέθηκε στὴν Αἴγινα καὶ φυλάσσεται στὸ ἐκεῖ Μουσεῖο, εἰκονίζεται καὶ πάλι ὁ Ἀπόλλων Κιθαρωδός νὰ στέκεται κατενώπιον στὸ δεξιὸ μέρος μέσα σὲ πλαίσιο, ἀποτελούμενο ἀπὸ παραστάδες μὲ ἐπιστύλιο. Στὸ άριστερό του κρατάει λύρα καὶ στὸ δεξιό του φιάλη, μὲ τὴν ὁποία κάνει σπονδή πάνω ἀπὸ δελφικὸ ὀμφαλό, καλυμμένο μὲ ἀγρηνό, πάνω στὸν ὁποῖο στέκονται οἱ δύο ἀετοὶ τοῦ δελφικοῦ μύθου στραμμένοι ὁ ἕνας πρὸς τὸν ἄλλο, ἀλλ' ἀποστρέφοντας τὸ κεφάλι τους πρὸς τὰ δύο σημεῖα τοῦ ὁρίζοντα ἀπ' ὅπου πέταξαν κατὰ τὸ μύθο. Στ' ἀριστερὰ εἰκονίζεται ἄντρας ἰκέτης, κατὰ τὰ παραδεδεγμένα πολύ μικρότερος στὸ ἀνάστημα ἀπὸ τὸν θεό 🔼.

Άπὸ τὰ παραπάνω ἐνδεικτικὰ παραδείγματα εἶναι προφανὴς ἡ σύνδεση τοῦ ὁμφαλοῦ μὲ τὴν ἀπολλώνια λατρεία, ποὺ δὲν εἶναι ἄλλη – στὴν πραγματικότητα – ἀπὸ τὴ λατρεία τοῦ Νοητοῦ "Ηλιου, τοῦ Πνευματικοῦ "Ηλιου, τὴ λατρεία δηλαδὴ τοῦ Θείου Λόγου, ἀφοῦ ὁ Ἀπόλλων ἀντιπροσωπεύει ἀνὰ τοὺς αἰῶνες τὸν "Ελληνα Λόγο. Ἀπὸ τὰ παραπάνω ὅμως παραδείγματα γίνεται ἐπίσης φανερὴ ἡ μυστικὴ σύνδεση, ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα, τοῦ ὀμφαλοῦ καὶ μὲ τὸν Δικέφαλο Ἀετό, ἀφοῦ σὲ αὐτὸ τὸ ὕψιστο Έγρηγορὸς ἀνατέθηκε, σύμφωνα μὲ τὴν ἐσωτερικὴ παράδοση, ἡ ἀναγνώριση καὶ ἡ φρούρηση τοῦ Όμφαλοῦ τῆς Γῆς. Βέβαια, ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς ἐμφανίζεται μὲ κρυπτικὸ τρόπο μέσω τῆς παράστασης δύο ἀετῶν, ποὺ κοιτάζουν ὁ μὲν ἀριστερὸς πρὸς δυσμάς, ὁ δὲ δεξιὸς πρὸς ἀνατολάς. Πῶς ὅμως θὰ μποροῦσε νὰ γίνει διαφορετικά, ἀφοῦ δύο ἀετοὺς εἶχε ἀποστείλει ὁ Ζεύς, σύμφωνα μὲ τὸν

προαναφερθέντα θρύλο, προκειμένου νὰ ἐντοπιστεῖ τὸ σημεῖο τοῦ Κέντρου τῆς Γῆς; Τὸ ἐρώτημα βέβαια ποὺ τίθεται ἐδῶ εἶναι γιατί ὁ Ζεὺς εἶχε, κατὰ τὸ θρύλο, ἀποστείλει δύο ἀετοὺς ἀντὶ γιὰ τὸν Ἀετό του.

Ή θεία Άγάπη καὶ ἡ θεία Σοφία εἶναι ἐκφράσεις, ἐξωτερικεύσεις, τῆς Μοναδικῆς καὶ Ἐνιαίας Άρχῆς. Ὁ Δικέφαλος Άετὸς εἶναι τὸ ἀρχέτυπο ἐκεῖνο ποὺ ἐκφράζει σχηματικά, στὸν κόσμο ἐτοῦτο τῆς ὕλης, τὴ συλλειτουργία τῆς Σοφίας καὶ τῆς Άγάπης τοῦ Θεοῦ, τῆς ἀνώτατης θείας Δημιουργικῆς Δυάδας. Ὁ Δικέφαλος Άετὸς ὑποδηλώνει μυστικὰ τὴν ἕννοια τῆς διπολικότητας, τὴν ἔννοια τῆς ἐνοποιημένης ἄρρενας καὶ θήλειας διττῆς πνευματικῆς φύσης. Ἐξάλλου, ἡ ἀνάδειξη καὶ καθιέρωση κάποιου χώρου ὡς πνευματικοῦ ὀμφαλοῦ εἶναι συνδεδεμένη, κατὰ τὰ φαινόμενα, μὲ τὴν ἐκεῖ παρουσία καὶ δράση τοῦ Αἰώνιου Ἄρρενος καὶ τοῦ Αἰώνιου Θήλεος.

Καθώς μέσα στὸ σύμπαν εἶναι διάχυτη τόσο ἡ ἄρρενα θεία Άρχὴ ἢ ἐνεργητικὴ Δύναμη ὅσο καὶ ἡ θήλεια θεία Άρχὴ ἢ δεκτικὴ Δύναμη, πάμπολλα εἶναι, ἀπὸ τὰ πανάρχαια χρόνια, τὰ σύμβολα τὰ ὁποῖα κατὰ καιροὺς υἰοθετήθηκαν στὸ χῶρο τῆς ἀπανταχοῦ μύησης καὶ στὰ ὁποῖα ἀνευρίσκουμε τὴ θεία Δημιουργικὴ Δυάδα Άγάπη-Σοφία. Ἐνδεικτικὰ θὰ ἀναφέρουμε, ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ καὶ μόνο χῶρο, τὸν μινωικὸ διπλοῦν πέλεκυ (τὸν λάβρυ), τὸ ἐπίσης μινωικὸ σύμβολο τῶν δύο κεράτων τοῦ ταύρου, τὰ δικέφαλα ζῶα σὲ μινωικὲς σφραγίδες τῆς Κάτω Ζάκρου, τοὺς δύο ὄφεις τοὺς τοποθετημένους ἀντικριστὰ στὴν κορυφὴ τῆς ποιμαντορικῆς ράβδου τῶν ὀρθόδοξων ἀρχιερέων καθὼς καὶ ὅλα τὰ διπλὰ ἀντωπά, δηλαδὴ ἀντικριστὰ ἰστάμενα, ἢ μὲ περιπλεγμένους λαιμοὺς ζῶα ἢ πτηνά (λιοντάρια, παγώνια, περιστέρια κ.λπ.), μὲ προεξάρχοντα τὸν ἀετὸ μὲ τὶς δύο κεφαλὲς σὲ πληθώρα παραστάσεων, ἑραλδικῆς σημασίας.

Ο Δικέφαλος Άετός δὲν εἶναι, λοιπόν, τοτέμ, οὔτε βασιλικὸς θυρεός, άλλὰ μυστικὸ ἢ ἀπόκρυφο σύμβολο, ποὺ χρησίμευε ὡς ἔμβλημα σὲ πολλὲς μυστικὲς ἑταιρίες. Στοὺς Σουμμέριους, λόγου χάριν, χρησιμοποιοῦνταν ἀπὸ μιὰ θρησκευτική καὶ ἀπόκρυφη έταιρία που άρχηγός της ήταν ὁ βασιλιὰς τῆς Λαγκάς. Οἱ βασιλεῖς τῆς Λαγκὰς ταύτιζαν τὴν προσωπικότητά τους μὲ ἐκείνη τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ. Στὸ Μητροπολιτικὸ Μουσεῖο τῆς Νέας Ύόρκης σώζεται μάλιστα τμήμα άργυροῦ τελετουργικοῦ πέλεκυ, σουμμεριακής πιθανότατα προέλευσης, ποὺ χρονολογεῖται τὸ 1900-1750 π.Χ. καὶ παριστάνει τὸν Δικέφαλο Άετὸ μὲ ἀνθρώπινο σῶμα. Βέβαια οἱ ἕλληνες ἐπιστήμονες ποὺ ἐκπόνησαν μονογραφίες γιὰ τὴν παρουσία τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ στὴν Ἑλλάδα (Σπ. Π. Λάμπρος, Ι. Ν. Σβορῶνος, Γ. Α. Σωτηρίου, Ἀδ. "Αμαντος, Ν. Βέης κ.ἄ.), ἀγνοοῦσαν τὶς σχετικὲς μὲ τὸ ἐν λόγω σύμβολο έσωτερικές παραδόσεις. Ὁ Ἰωάννης Ν. Σβορῶνος, φερ' εἰπεῖν, πιστεύει πὼς ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς προέκυψε ἀπὸ τὴν «ἐκ παρανοήσεως μετατροπήν τῶν δύο δελφικών άετῶν, έπικαθημένων έπὶ τοῦ ὀμφαλοῦ, εἰς εν δικέφαλον τέρας ἔχον πόδας τὰς οὐρὰς τῶν ἀετῶν, οὐρὰν δὲ τὸν ὀμφαλὸν καὶ τοὺς πόδας αὐτῶν» [8]. "Ομως παραστάσεις Δικέφαλων Άετῶν ἔχουμε τόσο στὴν Ἀνατολή (π.χ. στοὺς Χετταίους, Σουμμέριους, Τουρκομάνους τῆς Περσίας, Σελτζούκους Τούρκους κ.ἄ.) ὅσο καὶ στὴν Ἑλλάδα ἀπὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων.

Στὴν ἑλληνικὴ τέχνη, ὁ Δικέφαλος Άετὸς ἐμφανίζεται άπροκάλυπτα - ήδη ἀπὸ τὸν ΙΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα ὡς τμῆμα χρυσοῦ μυκηναϊκού περιδέραιου πού φυλάσσεται στὸ Έθνικὸ Άρχαιολογικό Μουσεῖο, στὴν Άθήνα καὶ λέμε «ἀπροκάλυπτα», έπειδὴ τὸ ἐν λόγω ὕψιστο σύμβολο ἐμφανίζεται καθ' ὅλην τὴν άρχαιότητα μόνο συγκεκαλυμμένα, ὅπως π.χ. σὲ μυκηναϊκὸ τάφο τῆς Κύπρου, ποὺ χρονολογεῖται τὸν ΙΑ΄ π.Χ. αἰώνα, ὑπὸ τὴ μορφὴ δύο ἀετῶν καθισμένων στὴν κορυφὴ σκήπτρου, καθὼς ἄλλωστε καὶ στὰ προαναφερθέντα ἀνάγλυφα. Ἐπίσης μὲ προηγούμενο ἄρθρο μου ἐπεδίωξα νὰ ἀποδείξω ὅτι καὶ ὁ ἀρχαιοελληνικὸς ναός, καὶ ἰδίως ὁ δίπτερος, στὴν ὑπέρτατη πραγμάτωσή του, συμβολίζει, κρυπτικά καὶ αὐτός, ἕναν Δικέφαλο Άετό, ἀφοῦ ἔχει δύο ἀετώματα <sup>[9]</sup>. "Ας σημειωθεῖ ἀκόμα ἡ περιγραφὴ τοῦ Λυκαίου ὄρους στὴν Ἀρκαδία ἀπὸ τὸν περιηγητὴ τοῦ 2ου μ.Χ. αἰώνα Παυσανία. Σύμφωνα μὲ αὐτήν, «στὴν πιὸ ψηλὴ κορυφὴ τοῦ βουνοῦ ὑπάρχει βωμὸς τοῦ λύκαιου Δία, ἀποτελούμενος ἀπὸ σωρὸ χώματος τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς Πελοποννήσου εἶναι όρατὸ ἀπὸ τὸ μέρος αὐτό [ὕψους 1.421 μ.]. Μπροστὰ στὸ βωμό, στ' ἀνατολικά, ὑψώνονται δύο κίονες, ἐπὶ τῶν ὁποίων ὑπῆρχαν παλαιότερα ἀετοὶ ἐπίχρυσοι» [10]. Μέχρι σήμερα σώζονται οἰ βάσεις τῶν δύο τούτων κιόνων. Ἐξάλλου, δίδυμοι ἀετοὶ κοσμούσαν τὸ στέμμα τῶν Σελευκιδῶν στὴ Συρία καὶ τῶν Πτολεμαίων στὴν Αἴγυπτο.



Τὸ ὕψωμα Άιλιάς (1400 μ. ὑψόμετρο), μία ἀπὸ τὶς τρεῖς ὑψηλότερες κορυφὲς τοῦ Λυκαίου ὄρους. Στὴν ἐδῶ εἰκόνα φαίνονται οἱ βάσεις τῶν ἀναφερόμενων ἀπὸ τὸν Παυσανία δύο κιόνων, ἐπάνω στοὺς ὁποίους ἦταν στὰ κλασικὰ ἴσως χρόνια οἱ δύο ἐπίχρυσοι ἀετοί.

Άφοῦ ὁ Δικέφαλος Άετός, σύμβολο τοῦ Διπόλου ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴν σύνδραση τοῦ Αἰώνιου Ἄρρενος καὶ τοῦ Αἰώνιου Θήλεος, συνδέεται στενὰ μὲ τὸν ὁμφαλό, φυσικὸ εἶναι νὰ συνδέεται καὶ μὲ τὴν Ἑλλάδα, τὸν κατεξοχὴν ὁμφαλὸ τοῦ Κόσμου. Ἔτσι ἄλλωστε ἐξηγεῖται ἡ εὐρύτατη παρουσία τοῦ σχηματοποιημένου Δικεφάλου στὸν ἑλληνικὸ χῶρο, μολονότι δὲν ὑπῆρξε ποτὲ ἐπίσημο ἔμβλημα τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, ἄν καὶ συμβόλιζε ἐξωτερικὰ τὴν κυριαρχία της στὴν Εὐρώπη καὶ στὴν Ἀσία, οὕτε ἀπετέλεσε ποτὲ στοιχεῖο τῆς συμβολικῆς τῆς ἐπίσημης Ἀνατολικῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας. Καὶ πράγματι, σὲ κανένα ἄλλο ἔθνος δὲν βρίσκουμε, ἀπὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων, κυρίως ὅμως ἀπὸ τὰ βυζαντινὰ χρόνια ὡς τὶς μέρες μας, τὴν σὲ τέτοια ἔκταση καὶ

άφθονία παρουσία τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου σὲ ὅλες τὶς ἐκφράσεις τόσο τοῦ δημόσιου ὅσο καὶ τοῦ ἱδιωτικοῦ βίου τῶν Πανελλήνων. Ὁλόκληρη ἡ ἑλληνικὴ ἐπικράτεια βρίθει ἀπὸ παραστάσεις τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, καθὼς ἐπίσης καὶ οἱ περιοχὲς ὅπου ἄλλοτε μεγαλούργησε ὁ ἑλληνισμός. 治κόμα καὶ στὴ μακρινὴ πόλη Τάξιλα, στὸ Σιρκὰπ τοῦ σημερινοῦ Πακιστάν, τὴν ὁποία ἐπισκέφτηκε ὁ Μέγας 治λέξανδρος τὸ 327 π.Χ., σώζεται ναὸς τοῦ Δικέφαλου 治ετοῦ, ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῶν Ἐπιγόνων. Τοῦτο ἀποδεικνύει ὅτι ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα ἦταν ἀναγνωρισμένη ἡ ἱερότητα τοῦ ἐν λόγω Διπόλου ὤστε νὰ τοῦ ἀφιερώνεται ναός.





Άριστερά: Ὁ ναὸς τοῦ Δικέφαλου ಏετοῦ, Σιρκάπ (Τάξιλα), Πακιστάν. Δεξιά: Λεπτομέρεια ἀπὸ τὰ θωράκια τοῦ ναοῦ μὲ ἔκτυπη παράσταση Δικέφαλου ಏετοῦ.

Σύμφωνα μὲ κάποια παράδοση, στὴν οἰκία ὅπου γεννήθηκε ὁ Μέγας Άλέξανδρος πῆγε καὶ κάθισε ζεῦγος ἀετῶν. Ἐξαρχῆς ἡ πλειονότητα τῶν ἱστορικῶν ἐρευνητῶν θεώρησε τὸν Δικέφαλο Άετὸ σύμβολο κοσμικής έξουσίας. Άκόμα καὶ γιὰ τὰ χρόνια τής Βυζαντινής Αὐτοκρατορίας, ὁ ἱερὸς Δικέφαλος θεωρήθηκε σύμβολο τῆς αὐτοκρατορικῆς έξουσίας. Ώς τέτοιο ἄλλωστε υἱοθετήθηκε, μετὰ τὴν Ἅλωση, ἀπὸ τὸν ἡγεμόνα τῆς Μόσχας Ίβὰν Γ΄ (Βασίλιεβιτς) τὸν Μέγα (1438-1505), ὁ ὁποῖος νυμφεύθηκε τὴν ἡγεμονίδα Σοφία Παλαιολογίνα, κόρη τοῦ τελευταίου δεσπότη τῆς Πελοποννήσου Θωμᾶ Παλαιολόγου καὶ ἀνιψιὰ τοῦ τελευταίου βυζαντινοῦ αὐτοκράτορα Κωνσταντίνου Παλαιολόγου. Άπὸ τὸν Ἰβὰν Γ΄ τὸν παρέλαβαν οἱ ρῶσοι τσάροι γιὰ νὰ μποροῦν νὰ ἐγείρουν ἀξιώσεις ἐπὶ τοῦ βυζαντινοῦ θρόνου ὡς δήθεν νόμιμοι κληρονόμοι των βυζαντινών αὐτοκρατόρων καὶ ὡς ήγέτες τοῦ μεγαλύτερου ὀρθόδοξου - κι ἐπιπλέον ἐλεύθερου ἔθνους. Γιὰ παρεμφερεῖς λόγους χρησιμοποίησαν τὸν Δικέφαλο Άετὸ καὶ οἱ Αὐστριακοί, οἱ Βούλγαροι, οἱ Σέρβοι, οἱ Άλβανοί, οἱ Οὖγγροι κ.ἄ. σὲ ἐθνόσημα καὶ οἰκόσημα, ἀφοῦ ἔτσι κι ἀλλιῶς οἱ μονοὶ ἀετοὶ ὑπῆρξαν ἀπὸ τὰ ἀρχαιότερα χρόνια διακριτικὸ σημεῖο άρχης, δηλαδή ύψηλοῦ άξιώματος.

"Όπως ἀναφέρεται σὲ χριστιανικὲς μυστικὲς παραδόσεις, ὁ Δικέφαλος ಏτὸς καθιερώθηκε ἀπὸ τὸν Μέγα Κωνσταντῖνο (280/288-337 μ.Χ.) ὡς ἱερὸ σύμβολο τῶν μεμυημένων, οἱ ὁποῖοι θὰ ὑποστήριζαν τὴ Βυζαντινὴ Αὐτοκρατορία ἀπὸ συστάσεώς της στὸ ἔργο της. Σύμφωνα μὲ τὴ μυστικὴ ἱστορία τοῦ Δικέφαλου ಏτοῦ, καθὼς ὁ Μέγας Κωνσταντῖνος βάδιζε γύρω στὸ 320 μ.Χ. ἐπικεφαλῆς τῶν ρωμαϊκῶν μονοκέφαλων ἀετῶν γιὰ νὰ ἀντιμετωπίσει ἐπιδρομὴ βαρβάρων ἀπὸ τὴν ಏσία, εἶδε μιὰ νύχτα ἀκτίνα φωτὸς νὰ σχηματίζει στὸν οὐρανὸ σταυρὸ σὲ σχῆμα

σπαθιοῦ καὶ πύρινα γράμματα ποὺ σχημάτιζαν τὴ φράση: «Έν τούτω νίκα». Άμέσως μετά, στη θέση τους ἐμφανίστηκε ἕνας πρωτόγνωρος γι' αὐτὸν τεράστιος Δικέφαλος Άετός. Στὴ θέα αὐτή, ὁ αὐτοκράτορας λιποθύμησε. "Όταν συνῆλθε, ζήτησε μία χρυσή πλάκα, πάνω στήν ὁποία χάραξε τὸν Δικέφαλο Άετὸ μαζὶ μὲ τὴν προφητικὴ φράση. Τὸ ὅραμα αὐτὸ καὶ ἡ ἑρμηνεία του τὸν μεταμόρφωσαν ἀπὸ ἀμείλικτο διώκτη τῶν Χριστιανῶν σὲ ἔνθερμο ύπερασπιστή τους. Γι' αὐτὸ οἱ αὐτοκράτορες τοῦ Βυζαντίου θρυλεῖται ὅτι ἔφεραν στὸ στῆθος τους τὴ συμβολικὴ παράσταση τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, ἡ ὁποία δὲν ἦταν βέβαια δημιούργημα δικής του σύλληψης, οὔτε ήταν αὐτοκρατορικὸς θυρεός. Πολλοί μάλιστα ἀπ' αὐτούς, καὶ πάντως οἱ πιὸ σημαίνοντες, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ Ἀλέξιος Α΄ Κομνηνὸς (1081-1118) καὶ ὁ Κωνσταντίνος ΙΑ΄ Παλαιολόγος (1449-1453), ὑπῆρξαν ἀρχηγοὶ μιᾶς μυητικής Έταιρίας, ἐκείνης τῶν Ἀδελφῶν τῆς Ἀνατολής, τῆς όποίας ἐσωτερικὸ ἔμβλημα ἦταν ὁ Δικέφαλος Άετός. Γι' αὐτό, ὁ ίμπεράτορας – ἀπὸ τὴ λατινικὴ λέξη imperator – ἦταν βαθμὸς καὶ άξίωμα τῆς ἐν λόγω Ἐταιρίας, ἀσχέτως ἂν τὸ ἀπένεμαν σ' ἕναν πραγματικό αὐτοκράτορα ἢ ὄχι. Φέροντας λοιπὸν τὸν Δικέφαλο Άετὸ στὸ στῆθος τους, οἱ βυζαντινοὶ αὐτοκράτορες ἀπέτιαν φόρο τιμής πρὸς τὸ ἔμβλημα αὐτό.

Στοὺς βυζαντινοὺς χρόνους, ὁ ὀμφαλὸς παριστανόταν – κρυπτικὰ πιὰ κι αὐτὸς μὲ τὴ σειρά του – ἀπὸ τὰ ὀμφάλια. Όμφάλιον ὀνόμαζαν οἱ Βυζαντινοὶ τὴν ἀπὸ χρωματιστὸ (συνήθως πορφυρὸ) μάρμαρο στρογγυλὴ πλάκα, τὴν ὁποία τοποθετοῦσαν στὸ δάπεδο τῶν αἰθουσῶν, ναῶν κ.λπ., ποὺ ἦταν στρωμένο μὲ μωσαϊκὸ ἢ μαρμάρινες ὀρθογώνιες πλάκες. Τὰ ὀμφάλια τῶν ναῶν εἰκόνιζαν συνήθως – τί παράδοξο (!) – τὸν Δικέφαλο Ἀετό. Ἐνδεικτικὰ ἃς ἀναφερθεῖ ἡ ἀνάγλυφη πλάκα μὲ παράσταση τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, ἡ ὁποία σώζεται στὸ δάπεδο τοῦ ναοῦ τοῦ Άγίου Δημητρίου, Μητρόπολης τῆς βυζαντινῆς καστροπολιτείας τοῦ Μυστρᾶ, καὶ χρονολογεῖται τὸ 1300 μ.Χ. περίπου. Ἀξιοσημείωτο εἶναι ὅτι μέχρι σήμερα ἐπικρατεῖ ἡ συνήθεια νὰ τοποθετεῖται ἕνα ὀμφάλιο στὸ δάπεδο πολλῶν καινούργιων ἱερῶν ναῶν, κάτω ἀπὸ τὸν τροῦλο καὶ μπρὸς ἀπὸ τὴν Ὠραία Πύλη.



Άνάγλυφη πλάκα μὲ παράσταση τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ (περ. 1300 μ.Χ.) στὸ δάπεδο τῆς Μητρόπολης (ναοῦ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου), Μυστρᾶς.

Ἡ Ἑλλάδα ὑπῆρξε ἀνέκαθεν γενέτειρα φωτεινῶν πνευμάτων, τῶν ὁποίων ἡ παρουσία καὶ τὸ ἔργο μεταλαμπάδευσαν τὸ Φῶς σὲ όλόκληρο τὸν κόσμο. "Αλλωστε ἡ ἴδια ἡ ἱστορία της τὴν καταξιώνει ως όμφαλὸ θείας Χάριτος καὶ νοητὸ φάρο πολιτισμοῦ, άποδεικνύοντας πώς δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ χώρα, ἕνα κράτος ἢ ἕνα ἔθνος ἀλλὰ ζῶσα ἐξελισσόμενη Ἰδέα, καὶ ὑπ' αὐτὴ τὴν ἔννοια γίνεται λόγος γιὰ τὴν Ἑλλάδα στὸ παρὸν κείμενο. Σύμφωνα μὲ τὴν ἐσωτερικὴ παράδοση, «δὲν εἶναι τυχαῖο ποὺ τὸ μέλλον τῆς Έλλάδας συνδέεται μὲ τὴ φανέρωση τοῦ "Εργου τοῦ Λόγου στὴ Νέα Κοσμική Περίοδο. Καὶ δὲν εἶναι σύμπτωση ὅτι τοῦτο ἀποσιωπάται, ἀποκρύπτεται ἢ διαστρεβλώνεται συστηματικά, μαζὶ μὲ τὴν ἀδιάλειπτη καὶ μεθοδευμένη πολεμικὴ σὲ ὅλα τὰ ἐπίπεδα». Τόπος ὕψιστης πνευματικότητας, κέντρο παγκόσμιας πνευματικής άκτινοβολίας, είναι λοιπὸν ὁλόκληρη ἡ Ἑλλάδα, ἡ εὐλογημένη άπὸ τὶς θεῖες Δυνάμεις καὶ καθαγιασμένη μὲ τὶς ἑκατοντάδες έξωκλήσια – φαινόμενο μοναδικό παγκοσμίως – διάσπαρτα στούς κάμπους καὶ τὰ λαγκάδια ἢ σκαρφαλωμένα σὲ κάθε λοφάκι, κάθε βουνοκορφή, κάθε βραχονησίδα. Γι' αὐτό, εἶναι πολὺ φυσικὸ ποὺ σ' ἕναν τέτοιο τόπο ὁ ἱερὸς Δικέφαλος βρῆκε, μετὰ κυρίως τὴν πτώση τῆς Βασιλεύουσας, τέτοιαν ἀπήχηση στὶς ψυχὲς τῶν ἁπλῶν άνθρώπων. Ὁ ἱερὸς Δικέφαλος συνυφάνθηκε μὲ τοὺς πόθους καὶ τὰ ὄνειρα τοῦ σκλαβωμένου ἑλληνισμοῦ καὶ θεωρήθηκε μάλιστα ώς ὑψηλὸ ἐθνικὸ σύμβολο, ἐνῶ ἡ λαϊκὴ παράδοση τὸ διέσωσε ὡς σύμβολο σύνδεσης τοῦ ὑπόδουλου "Εθνους μὲ κέντρο πνευματικής δύναμης. Έξάλλου, ὁ Δικέφαλος Άετὸς υἱοθετήθηκε ώς σύμβολο καὶ τῆς αἰχμάλωτης άλλὰ πάντοτε μαχόμενης Έκκλησίας, κοσμώντας τὰ κίτρινα λάβαρά της. Έτσι, δὲν εἶναι διόλου τυχαῖο ποὺ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς ἀποτελεῖ τὸ προσφιλέστερο θέμα – ὄχι βέβαια γιὰ διακοσμητικούς ἁπλῶς λόγους - τῆς νεοελληνικῆς τέχνης καὶ κατέχει σὲ αὐτὴν ἐντελῶς έξαιρετική θέση. Είδικά στή λαϊκή τέχνη έμφανίζεται μὲ ἀπειράριθμες καὶ πολύμορφες ἀπεικονίσεις, ἀποδεικνύοντας

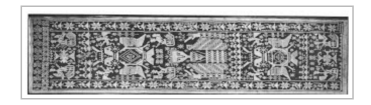
περίτρανα ὅτι, ἀν καὶ εἶχε ἀποκτήσει τόση μεγάλη σημασία στὰ βυζαντινὰ χρόνια, δὲν ἔχασε ποτὲ τὴ συμβολική του δύναμη μετὰ τὴν Ἅλωση, ἀλλὰ ἀπεναντίας διατηρήθηκε ὁλοζώντανος στὴ συνείδηση τῶν Πανελλήνων.

Πάμπολλους δικέφαλους ἀετοὺς βρίσκουμε, λοιπόν, στὴ διακόσμηση των έκκλησιων καὶ των σπιτιων. Στὴν έκκλησιαστική χρήση, δικέφαλοι άετοὶ είκονίζονται σὲ δάπεδα ναῶν, τέμπλα, βημόθυρα, ἄμβωνες, ἐκκλησιαστικὰ σκεύη, ἄμφια, εὐαγγέλια, έγκόλπια, σταχώσεις ἱερῶν βιβλίων, κεραμικὰ αὐγὰ πολυελαίων κ.λπ. Στὴν κοσμικὴ χρήση, δικέφαλοι ἀετοὶ εἰκονίζονται σὲ λαϊκὰ κεντήματα καὶ ὑφαντά (π.χ. στὰ τρυπητὰ κεντήματα τῆς Άστυπάλαιας τοῦ 18ου καὶ 19ου αἰώνα καὶ σὲ κρητικὰ ὑφαντά), σὲ φορεσιές (π.χ. στὴν ἄκρη τῆς μπόλιας, τὴν ὑφαντὴ ἢ χρυσοκέντητη ζώνη, τὰ χρυσοποίκιλτα σιγκούνια, κοντογούνια), σὲ ταγάρια, στὴν ξυλογλυπτικὴ τόσο τὴν ἀστικὴ ὄσο καὶ τὴν ποιμενική (π.χ. στὰ σκυριανὰ ἔπιπλα, στὶς σφραγίδες γιὰ τοὺς ἄρτους, στὰ κουτάλια, τὶς



Πρόσοψη κασέλας (18ος αἰ.), 0,31 x 0,81 μ., Μουσεῖο Σκύρου. Ἡ σύνθεση ἀναιπύσσεται συμμετρικὰ γύρω ἀπὸ τὸ κεντρικὸ θέμα τοῦ Δικέφαλου Ἁετοῦ. Τὰ ὑπόλοιπα διακοσμητικὰ στοιχεῖα εἶναι καὶ αὐτὰ διπλά, ἐνῶ τὰ ζῶα εἶναι ἀντικριστά. Τὰ κυπαρίσσια, ἀπὸ τὰ συνηθέστερα θέματα τῆς ἀστικῆς ξυλογλυπτικῆς, παρουσιάζονται ἐδῶ σὲ ἀξιοσημείωτη παραλλαγή˙ εἶναι δίκορφα.

ρόκες), στὴν ἀγγειοπλαστική, στὴ λιθογλυπτική (π.χ. στὰ πέτρινα ἢ μαρμάρινα τηνιακὰ ἀλλὰ καὶ γενικότερα τὰ κυκλαδίτικα ὑπέρθυρα καὶ στοὺς φεγγίτες τῶν παραθύρων), στὴν ἀργυροχοΐα καὶ τὴ χρυσοχοϊκή (π.χ. στὰ γιαννιώτικα γιορντάνια, τὶς πόρπες, τὰ σκουλαρίκια, τὰ βραχιόλια, τὰ τεπελίκια, τὰ τσαπράζια, τὰ ἀσημένια κιουστέκια, τὶς ταμπακέρες, τὶς πάλες, τὰ χαϊμαλιά), στὴ μεταλλουργία (π.χ. στὰ χατζάρια, τὰ γιαταγάνια, τὰ καριοφίλια), καθὼς καὶ σὲ πάμπολλα οἰκόσημα ἀρχοντικῶν οἰκογενειῶν. Σημειωτέον ὅτι ἀκόμα καὶ ἡ ξένη βιομηχανία, θέλοντας νὰ κάνει ἀγαπητὰ τὰ προϊόντα της στὸν τόπο μας, τὰ στόλιζε τὶς περισσότερες φορὲς μὲ τὸν δικέφαλο ἀετό. Βλέπουμε, λοιπόν, τὰ ἰταλικὰ λαγήνια ποὺ προορίζονταν γιὰ τὴν Ἀνατολὴ νὰ εἶναι διακοσμημένα μὲ δικέφαλους ἀετούς.



Κέντημα τῆς Ἀστυπάλαιας μὲ δικέφαλους ἀετούς, Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

Ἡ Ὀρθοδοξία ἐξάλλου, μόνη αὐτὴ ἀπὸ τὰ λοιπὰ χριστιανικὰ ἀπέδωσε μὲ ἐντελῶς εὑρηματικό, ὑψηλὸ καὶ δόγματα, έλληνικής κεκρυμμένο τρόπο, μέσω τῆς πρωτίστως είκονογραφίας, τὸ ὑψηλὸ σύμβολο πνευματικής Άρχής ποὺ εἶναι ὁ Δικέφαλος Άετός, δηλαδή τὸ ἱερὸ Δίπολο, ὅπως προαναφέρθηκε, τῆς Άγάπης καὶ τῆς Σοφίας τοῦ Θεοῦ. Συγκεκριμένα, ἡ ὀρθόδοξη είκονογραφία τής μεταβυζαντινής κυρίως περιόδου ἀπεικονίζει τὸν Ἰωάννη τὸν Βαπτιστή, τὸν Ἀποκεφαλισθέντα, ὡς πτερωτὸ "Ον μὲ τεράστιες φτεροῦγες ποὺ φτάνουν ὢς τὴ γῆ καὶ μὲ δύο κεφαλές, ἂν καὶ ἡ μία μέσα σὲ πινάκιο (βλ. π.χ. τὴν εἰκόνα τοῦ άγίου Ἰωάννη τοῦ Προδρόμου, ἡ ὁποία χρονολογεῖται στὸ 2ο μισὸ τοῦ 16ου αἰώνα, φέρει τὴν ὑπογραφὴ τοῦ σπουδαίου ἁγιογράφου Μιχαήλ Δαμασκηνοῦ καὶ φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο Ζακύνθου).



Ό ἄγιος Ἰωάννης ὁ Πρόδρομος (17ος αἰ.), Ἰωάννης Τζενέτος, φορητὴ εἰκόνα, Μονὴ Πεντέλης.

Βέβαια, γιὰ ὅποιον δὲν γνωρίζει τὴ μυστικὴ ἔννοια τῶν συμβόλων, εἶναι ἀπορίας ἄξιο πῶς ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ Βαπτιστὴς καὶ Πρόδρομος Κυρίου εἰκονίζεται, αὐτὸς μονάχα ἀπὸ ὅλους τοὺς ἀγίους, ὡς πτερωτὸ ὄν. Ὁ βυζαντινολόγος Ἀνδρέας Ξυγγόπουλος τὸ ἀποδίδει ἀπλῶς στὴν προφητικὴ νύξη τοῦ εὐαγγελικοῦ ἑδαφίου: «οὖτος γάρ ἐστι περὶ οὖ γέγραπται ἰδοὺ ἐγὼ ἀποστέλλω τὸν ἄγγελόν μου πρὸ προσώπου σου, ὂς κατασκευάσει τὴν ὁδὸν ἔμπροσθέν σου» (Ματ. 11.10). Ἄλλωστε καὶ ἡ ὀρθόδοξη Ύμνολογία ἀναφέρει τὸν ἄγιο Ἰωάννη τὸν Πρόδρομο ὡς ἔνσαρκο ἄγγελο [11]. Πιὸ ἀξιοπερίεργη ὡστόσο φαίνεται, ἐξωτερικὰ πάντοτε, ἡ ἀπεικόνισή Του μὲ δύο κεφαλές. Αὐτὰ ἰσχύουν, ἐξυπακούεται, γιὰ ὅσους ἀγνοοῦν τὴν ἐσωτερικὴ ἑρμηνεία τοῦ Δικέφαλου ಏκτοῦ καὶ τὴν κρυπτικὴ ἀπεικόνιση τῆς ἄρρενας ἔκφρασής Του.

Η μοναδική ἄλλη χαρακτηριστική περίπτωση ἀπεικόνισης ἀπὸ

τὴ βυζαντινότροπη, πλὴν ὅμως λαϊκὴ αὐτὴ τὴ φορά, ἀγιογραφία τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, στὴ θήλεια ὡστόσο ἔκφρασή του, εἶναι ἐκείνη τῆς ἀγίας Παρασκευῆς, ἡ ὁποία εἰκονίζεται συχνὰ μὲ δύο κεφαλές, ἀκόμα πιὸ ὑπαινικτικὰ μολαταῦτα, ἀφοῦ κατὰ κανόνα κρατάει ἕνα πινάκιο ποὺ περιέχει τὰ δύο μάτια της ἢ ἐντελῶς σπανιότατα ἕνα δεύτερο κεφάλι.



Ή ἀγία Παρασκευή, φορητὴ εἰκόνα σύγχρονης ἐποχῆς διὰ χειρὸς Χρήστου Ν. Λιόνδα.

Έξάλλου, καὶ σὲ φορητὲς εἰκόνες τῆς ἁγίας Αἰκατερίνας, ἄλλης μίας θήλειας ἔκφρασης τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, βλέπουμε τὸ ὑπέρτατο τοῦτο σύμβολο νὰ εἰκονίζεται στὸ μανδύα τῆς ἁγίας μὲ τρόπο ποὺ ἡ καθεμία κεφαλὴ τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ νὰ ἀποτυπώνεται στὸ κάθε μέρος τοῦ ἐνδύματος (βλ. τέτοιες εἰκόνες στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν, ὅπως π.χ. ἐκεῖνες ποὺ φιλοτεχνήθηκαν τὸν 17ο αἰώνα ἀπὸ τοὺς ἁγιογράφους Βίκτορα καὶ ἱερομόναχο Σίλβεστρο).



Ή ἀγία Αἰκατερίνα (1692), Βίκτωρ, φορητὴ εἰκόνα, 120x85 ἑκ., Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

### Σημειώσεις

- 1. Ὀδύσσ. α 50 («... ὄθι τ' όμφαλός ἐστι θαλάσσης»). Πίσω
- 2. Ἡ χώρα τῶν Καρνούτων, λαοῦ τῆς κελτικῆς Γαλατίας, ἐκτεινόταν στὴ μεταξὺ τῶν ποταμῶν Σηκουάνα (Seine) καὶ Λίγηρα (Loire) περιοχή, ποὺ ἀντιστοιχεῖ στὶς σημερινὲς διοικητικὲς περιφέρειες τῆς Σάρτρης (Chartres), τῆς Ὀρλεάνης (Orléans) καὶ τοῦ Μπλουά (Blois). Πίσω
- 3. «..., καὶ ἐκάλεσαν τῆς γῆς ὀμφαλόν, προσπλάσαντες καὶ μῦθον ὄν φησι Πίνδαρος, ὅτι συμπέσοιεν ἐνταῦθα οἱ ἀετοὶ οἱ ἀφεθέντες ὑπὸ τοῦ Διός, ὁ μὲν ἀπὸ τῆς δύσεως ὁ δ' ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς ˙ οἱ δὲ κόρακάς φασι. Δείκνυται δὲ καὶ ὀμφαλός τις ἐν τῷ ναῷ τεταινιωμένος καὶ ἐπ' αὐτῷ αἱ δύο εἰκόνες τοῦ μύθου», Στράβων, Γεωγραφικῶν Θ΄ (ἀνατολικὴ Ἑλλάδα), C. 419. Πίσω
- 4. «Τὸν δὲ ὑπὸ Δελφῶν καλούμενον Όμφαλὸν λίθου πεποιημένου λευκοῦ, τοῦτο εἶναι τὸ ἐν μέσῳ τῆς γῆς πάσης αὐτοί τε λέγουσιν οἱ Δελφοὶ καὶ ἐν ٺζοξῆ τινι Πίνδαρος ὁμολογοῦντα σφισιν ἐποίησεν», Παυσανίας, Φωκικά, 16.3. Πίσω
- 5. Πίνδαρος, Πυθιόνικος Δ´ (Άρκεσιλά $\psi$  Κυρηναί $\psi$  ἄρματι), 4. Πίσ $\omega$
- 6. Bλ. Paul Wolters στὸ *Mitteilungen des Kaiserlich-Deutschen Archaelogischen Instituts*, Athenische Abteilung, τόμ. 12, Verlag von Karl Wilberg, Athen 1887, σσ. 378-383, πίν. XII. Ἐπίσης Ulrich Hausmann, *Griechische Weihreliefs*, Walter de Gruyter & Co., Berlin 1960, σ. 65, πίν. 35.  $\Pi$ ίσω
- 7. Βλ. Ἰωάννης Ν. Σβορῶνος, Άρχαιολογικὴ Ἐφημερίς, περιοδικὸν τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας, περίοδος τρίτη, τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου, Ἀθήνησι 1912, σσ. 254-255, πίν. 22. Πίσω
- 8. Ἰωάννης Ν. Σβορῶνος, Δικέφαλος Άετὸς τοῦ Βυζαντίου, Άθῆναι 1914.  $\frac{\Pi \text{lo}\omega}{}$

- 9. Φοΐβος Ί. Πιομπίνος, «Ὁ ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετός», Πάροδος 17, σσ. 1914-1922.  $\frac{\Pi (\sigma \omega)}{2}$
- 10. Παυσανίας, *Άρκαδικά*, 38.7 (μτφρ. Νικ. Δ. Παπαχατζῆ). Πίσω
- 11. Ὁ Λόγος Β΄ εἰς τὸ Γενέσιον τοῦ Τιμίου Προδρόμου ἀπὸ τὴν Ἀποστολικὴ Σαγήνη ἀναφέρει στοὺς Χαιρετισμοὺς στὸν Ἰωάννη: «Χαῖρε, Προφῆτα καὶ Πρόδρομε, ἐπίγειε Ἄγγελε καὶ οὐράνιε ἄνθρωπε» καὶ ἀλλοῦ: «... μὲ τὴν ἰσάγγελον Ζωήν». Πίσω
- \* Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ Ἐμβόλιμον, τχ 61-62, Καλοκαίρι Φθινόπωρο 2011, σσ. 53-60. Άπὸ τὸ ἐν λόγω κείμενο, σὲ συνδυασμὸ μὲ τὸ κείμενο «Ὁ ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Λικέφαλος Ἁετός», προέκυψε τὸ δοκίωο Ἡ

έλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετός», προέκυψε τὸ δοκίμιο Ή Έλλάδα καὶ ὁ Δικέφαλος Άετός, Ἐκδόσεις τοῦ Φοίνικα, Άθήνα 2019, 23X15,5, σ. 59.

|    |  |  | <br> | > | <br>ĺ | <br> | <br> |  |  |  | <br> | <br> | <br> |  |  | <br>••• |  | <br> |  |  |  | <br> | <br> |  | <br> |  | ••• | <br> |  |  | <br> |  | <br>••• | <br> | <br> |  |  | 1 |  |
|----|--|--|------|---|-------|------|------|--|--|--|------|------|------|--|--|---------|--|------|--|--|--|------|------|--|------|--|-----|------|--|--|------|--|---------|------|------|--|--|---|--|
|    |  |  |      |   |       |      |      |  |  |  |      |      |      |  |  |         |  |      |  |  |  |      |      |  |      |  |     |      |  |  |      |  |         |      |      |  |  |   |  |
|    |  |  |      |   |       |      |      |  |  |  |      |      |      |  |  |         |  |      |  |  |  |      |      |  |      |  |     |      |  |  |      |  |         |      |      |  |  |   |  |
|    |  |  |      |   |       |      |      |  |  |  |      |      |      |  |  |         |  |      |  |  |  |      |      |  |      |  |     |      |  |  |      |  |         |      |      |  |  |   |  |
| İ. |  |  |      |   |       |      |      |  |  |  |      |      |      |  |  |         |  |      |  |  |  |      |      |  |      |  |     |      |  |  |      |  |         |      |      |  |  | j |  |

Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)