## ΦΑΝΟΥΡΙΟΣ, Ο ΑΓΙΟΣ ΠΟΥ ΦΑΝΕΡΩΝΕΙ\*

ΑΙΓΕΣ ΚΑΙ ΑΣΑΦΕΙΣ εἶναι οἱ εἰδήσεις ἀπὸ τὴ γραπτὴ παράδοση γιὰ τὸν βίο τοῦ ἀγίου Φανουρίου, ὅπως ἄλλωστε δηλώνει καὶ τὸ συναξάρι του. Σὲ πλήρη συμφωνία μὲ τὸ ὄνομά του, ὁ ἄγιος Φανούριος φανερώθηκε ξαφνικὰ μετὰ τὸ 1350 στὴ Ρόδο, μιὰν 27η Αὐγούστου, ὁπότε καὶ γιορτάζεται ἔκτοτε. Πιὸ συγκεκριμένα, τὴν ἡμέρα ἐκείνη βρέθηκε τυχαῖα ἡ εἰκόνα τοῦ τότε παντελῶς ἄγνωστου ἁγίου στὰ ἐρείπια μιᾶς ἐκκλησίας. Καθὼς ἐπισκεύαζαν οἱ Τοῦρκοι τείχη τῆς πολιτείας, οἱ ἐργάτες βρῆκαν στὰ χαλάσματα μιὰ παλαιὰ ἐκκλησία μὲ φθαρμένες εἰκόνες. Μεταξὸ αὐτῶν βρέθηκε καὶ μιὰ στὴν ὁποία ὁ μητροπολίτης τοῦ νησιοῦ Νεῖλος (1355-1369) διάβασε τὴν ἐπιγραφὴ «Ἅγιος Φανούριος». Ἅν καὶ ὁ ἄγιος αὐτὸς ἦταν ἄγνωστος, ὁ δεσπότης ἀνακαίνισε τὴν ἐρειπωμένη ἐκκλησία καὶ καθιέρωσε γιορτὴ τὴν ἡμέρα εὕρεσης τῆς εἰκόνας. Ἔτσι ἀπέβη ἡ Ρόδος κέντρο τῆς λατρείας τοῦ ἁγίου Φανουρίου, ὅπου ἀναφέρονται πολλὰ θαύματά του.

Γρήγορα ή λατρεία του άπλώθηκε στὰ Δωδεκάνησα, τὴν Κρήτη, τὴν Κύπρο, τὴ Χίο, τὴ Λέσβο κι ἔπειτα καὶ στὴν ὑπόλοιπη Ἑλλάδα, σὲ βαθμὸ ποὺ ὁ ἄγιος Φανούριος νὰ εἶναι σήμερα ἕνας ἀπὸ τοὺς λαοφιλέστερος ἁγίους τῆς Ἐκκλησίας μας.

Όσον ἀφορᾶ εἰδικότερα τὴ λατρεία τοῦ ἁγίου στὴν Κρήτη, ὅπου ἐμφανίζεται ἰδιαίτερα ἔντονη, ἡ πρώτη μαρτυρία της στὸ νησὶ ἐντοπίζεται μὲ τὴν προσθήκη τὸ 1426 ἐγκάρσιου κλίτους στὴ Μονὴ Βαλσαμονέρου (νῦν Βροντησίου), στὸν νομὸ Ἡρακλείου, τὸ ὁποῖο εἶναι ἀφιερωμένο στὸν ἄγιο Φανούριο καὶ στὸ ὁποῖο σώζονται μάλιστα δύο εἰκόνες τοῦ ἁγίου φιλοτεχνημένες ἀπὸ τὸν σπουδαῖο εἰκονογράφο Ἄγγελο (α΄ μισὸ τοῦ 15ου αἰ.).

## Προστάτης τῶν ποιμνίων



Ό ἄγιος Φανούριος διὰ χειρὸς Άγγέλου (περ. 1600), ναὸς Μεγάλης Παναγιᾶς, Χώρα Πάτμου.

Τὸν ἄγιο Φανούριο τὸν ἔκανε δημοφιλέστατο ἡ παρήχηση τοῦ ὀνόματός του πρὸς τὸ ρῆμα φαίνω, φανερώνω, δηλαδή ἀποκαλύπτω, παρουσιάζω κάτι. Έτσι, σὲ ἀντίθεση ἀντιφατικὰ πρὸς τὴν ἀφάνεια καὶ τὴν ἀνωνυμία του, ἔχει τὴ δύναμη ὅλα νὰ τὰ φανερώνει καί, πάνω ἀπ' ὅλα, τὰ χαμένα ἀντικείμενα, μὲ τὴν ἐπίκληση, «Ἅγιε Φανούριε, φανέρωσέ μου». Αὐτὴ ἡ ἰδιότητα τοῦ ἐπεκτάθηκε, πρὸ παντὸς στὴν Κρήτη, στὴν ἀνεύρεση κλεμμένων ζώων, κυρίως αίγοπροβάτων, καὶ στὴν κατ' ἀκολουθίαν ἀποκάλυψη τοῦ ζωοκλέφτη. Γι' αὐτὸ ἔφερναν παλαιότερα, μερικὲς φορὲς ἀκόμα καὶ σήμερα, τοὺς ὕποπτους ζωοκλοπῆς νὰ δρκιστοῦν γιὰ τὴν ἀθωότητά τους μπροστὰ σὲ ἕνα εἰκόνισμα τοῦ ἁγίου. Μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο «ξεμαρτυροῦνται» οἱ ὕποπτοι, πάει νὰ πεῖ, φανερώνουν τὴν ἀλήθεια. Ἐξάλλου ὁ ἄγιος φανερώνει καὶ τὴν τύχη. Αὐτὸς εἶναι ὁ λόγος ποὺ στὴν πίστη τοῦ λαοῦ ἐπέχει θέση ἁγίου μάντη. Ἐπίσης, σὲ μερικὰ μέρη, όπως στην Κρήτη, θεωρεῖται ώς ἰατηρ ἄγιος διαφόρων νοσημάτων, κυρίως τοῦ πονοκεφάλου.

Έπειδὴ ὁ ἄγιος Φανούριος συνδέθηκε μὲ τὴ φανέρωση τῶν ζωοκλεφτῶν, οἱ βοσκοὶ στὴν Κρήτη τὸν θεωροῦν προστάτη τους καί, ὡς ποιμένα, φύλακα τῶν ποιμνίων. Ἰσως, λοιπόν, δὲν εἶναι διόλου συμ-

πτωματικό που τὴν ἴδια μέρα τῆς γιορτῆς τοῦ ἁγίου Φανουρίου τὸ ἑορτολόγιο τῆς Ἐκκλησίας μᾶς μνημονεύει καὶ τὸν Αἰγύπτιο ὅσιο Ποιμένα, σὰν νὰ ἤθελε νὰ δηλωθεῖ μὲ αὐτὸ ὅτι μὲ τὸν Φανούριο φανερώθηκε κάποιος πνευματικὸς ποιμένας.

Έννοεῖται ὅτι τὸ αἴτημα πρὸς τὸν ἄγιο Φανούριο γιὰ τὴν εὕρεση χαμένων ἢ κλεμμένων πραγμάτων συνοδεύεται ἀπὸ διάφορα τάματα, ἀνάλογα μὲ τὴν οἰκονομικὴ κατάσταση καὶ τὴν ψυχοσύνθεση τοῦ αἰτοῦντος. Μὲ τὰ χρόνια ὅμως, ὡς τάμα ἔχει ἐπικρατήσει σχεδὸν ἀποκλειστικὰ τὸ ψήσιμο τῆς πίτας, τῆς πασίγνωστης «φανουρόπιτας», ἄπαξ ἢ τρία Σάββατα. Άνεξάρτητα πάντως ἀπὸ τὸ ὁποιοδήποτε τάμα, εἴθισται οἱ νοικοκυρὲς νὰ ζυμώνουν τὴ μέρα τῆς γιορτῆς τοῦ ἁγίου τὴ φανουρόπιτα καὶ νὰ τὴ μοιράζουν στοὺς φίλους, τοὺς γείτονες καὶ τοὺς περαστικοὺς μὲ τὴν εὐχή: «Ὁ Θεὸς σ'χωρέσ' τὴ μάνα τοῦ ἁγίου Φανουρίου». Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ἡ λαϊκὴ φαντασία ἐπινόησε γιὰ τὴν ἄγνωστη βιογραφία τοῦ άγίου τὸ στοιχεῖο ὅτι ἡ μητέρα του ἦταν ἁμαρτωλὴ κι αὐτὸς πιθανότατα νόθος. Ἡ παράδοση μάλιστα τη θέλει τόσο σκληρη καὶ ἄπονη στοὺς φτωχούς, ὥστε δὲν μετάνιωσε γι' αὐτὸ οὔτε καὶ στὴν Κόλαση, παρ' ὅλο ποὺ ὁ γιός της προσπάθησε νὰ τὴ σώσει, γιατὶ δὲν τὴν ἄφησε ἡ κακία της. Σύμφωνα μὲ ἄλλες παραδόσεις, ἡ φανουρόπιτα γίνεται καὶ γιὰ τὴ συγχώρεση τῆς ἀδελφῆς καὶ τοῦ ἀναδόχου τοῦ ἁγίου. Στὴν Κρήτη τὴ φανουρόπιτα τὴν ψήνουν καὶ οἱ ἀνύπαντρες, γιὰ νὰ τοὺς φανερώσει ἢ νὰ τοὺς φέρει ὁ ἄγιος ἕναν καλὸ γαμπρό. Ἡ φανουρόπιτα παρασκευάζεται μὲ ἐννιὰ λογιῶν ὑλικά: ἀλεύρι, νερό, ζάγαρη, καρύδια, κανελογαρύφαλλα, λάδι, ξύσματα πορτοκαλόφλουδας, σταφίδες καὶ ἁλάτι.

Έπειδὴ ὁ ἄγιος Φανούριος φανερώνει τὰ χαμένα ἀντιχείμενα, παριστάνεται πάνοτε κρατώντας ἕνα κερὶ ἀναμμένο. Σύμφωνα μὲ τὸ συναξάρι του, στὴν ἀρχετυπιχὴ εἰκόνα του ἡ μορφή του πλαισιωνόταν ἀπὸ δώδεκα σκηνὲς τοῦ μαρτυρίου του.

## Ο εἰκονογραφικὸς τύπος

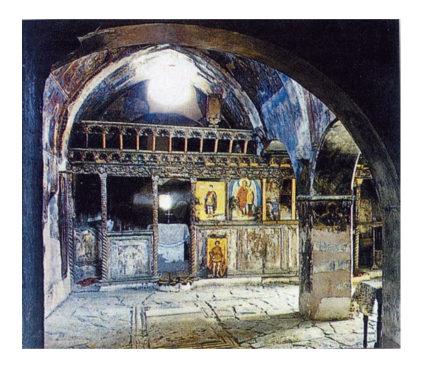


Ἡ κεφαλὴ τοῦ ἁγίου Φανουρίου (λεπτομέρεια τῆς παραπάνω εἰκόνας).

Οἱ εἰκόνες τοῦ ἁγίου Φανουρίου κατέχουν ἐξέχουσα θέση μέσα στὴ δημιουργία τοῦ Ἁγγέλου, ἀφοῦ ἀπὸ τὸ ἐξαιρετικὰ ὀλιγάριθμο ἔργο τοῦ μεγάλου εἰκονογράφου μᾶς εἶναι γνωστές, μέχρι σήμερα, ἑπτὰ εἰκόνες τοῦ ἀγίου. Ἔτσι μπορεῖ νὰ λεχθεῖ πὼς ὁ ἄγιος Φανούριος ἀποτέλεσε τὸ προσφιλέστερο εἰκονογραφικὸ θέμα τοῦ Ἅγγέλου, ὁ ὁποῖος θὰ πρέπει νὰ συνέβαλε καθοριστικὰ στὴ διαμόρφωση τῆς εἰκονογραφίας τοῦ ἁγίου. Στὶς εἰκόνες τοῦ Ἅγγέλου ὁ ἄγιος Φανούριος εἰκονίζεται μὲ ὅλα τὰ ἀναγνωριστικὰ ἔκτοτε στοιχεῖα του, ποὸ εἶναι: τὸ νεανικὸ πρόσωπο, ἡ στρατιωτικὴ ἔνδυση (θώρακας μὲ διακοσμητικὲς χρυσογραφίες, ἀλυσιδωτὸς χιτώνας μὲ μακριὰ μανίκια, ψηλὲς κάλτσες-«δρομίδες» καὶ περικνημίδες, λόγχη κι ἀσπίδα), ἡ κόμμωση μὲ τοὸς μικροὸς βοστρύχους νὰ πέφτουν πίσω ἀπὸ τ' ἀφτιά του, καὶ κυρίως ὁ χαρακτηριστικὸς σταυρός, μὲ τὸ ἀναμμένο κερὶ στερεωμένο πάνω του. Ἐντύπωση προκαλεῖ τὸ γεγονὸς ὅτι ὑπάρχουν πολλὰ κοινὰ σημεῖα ἀνάμεσα στὴν ἀπεικόνιση τοῦ ἁγίου Φανουρίου καὶ ἐκείνη τοῦ ἁγίου Γεωργίου, σὰν νὰ πρόκειται γιὰ εἰκονογραφικὲς παραλλαγὲς τοῦ ἴδιου θέματος ἀποδιδόμενες κάθε φορὰ στὸν ἕνα ἢ τὸν ἄλλον ἄγιο. Μάλιστα σὲ μιὰ εἰκόνα τοῦ ἁγίου Φανουρίου ποὸ φυλάσσεται

στὸν ναὸ τῆς Μεγάλης Παναγιᾶς στὴ Χώρα τῆς Πάτμου, ὁ Ἄγγελος εἰκονίζει τὸν ἄγιο ὅρθιο, ὁλόσωμο ὅπως πάντοτε, σὲ στροφὴ τριῶν τετάρτων, νὰ πατάει ὅμως τὸν δράκοντα, ὅπως ὁ ἄγιος Γεώργιος ὁ δρακοντοκτόνος.

Καθώς ὁ ἄγιος Φανούριος ἄρχισε νὰ λατρεύεται στὴν Κρήτη μόλις στὶς πρῶτες δεκαετίες τοῦ 15ου αἰώνα, ὁπότε δημιούργησε καὶ ἔδρασε καλλιτεχνικὰ καὶ ὁ Ἄγγελος στὴ νῆσο, μποροῦμε ἴσως νὰ ὑποθέσουμε μιὰ ἀλληλοσυνάρτηση τῆς λατρείας τοῦ ἁγίου καὶ τῆς δράσης τοῦ εἰκονογράφου. Ἐκεῖνο πάντως ποὺ μποροῦμε νὰ ὑποστηρίξουμε σχεδὸν μετὰ βεβαιότητος εἶναι ὅτι ὁ Ἅγγελος πρέπει νὰ καθιέρωσε τὸν εἰκονογραφικὸ τύπου τοῦ ἀγίου συνεργαζόμενος μὲ τὸν Ἰωνᾶ Παλαμᾶ, ἡγούμενο τῆς Μονῆς Βαλσαμονέρου καὶ κτήτορα τοῦ κλίτους τοῦ Ἁγίου Φανουρίου στὴν ἐν λόγω μονή.



Έσωτερικὴ ἄποψη τοῦ ναοῦ τοῦ Ἁγίου Φανουρίου, καθολικοῦ τῆς Μονῆς Βαλσαμονέρου (Νομὸς Ἡρακλείου) [πηγή: Νίκος Ψιλάκης, Μοναστήρια καὶ ἐρημητήρια τῆς Κρήτης, τόμ. Α΄].

<sup>\*</sup> Τὸ κείμενο δημοσιεύτηκε στὸ ἔνθετο «Έπτὰ ἡμέρες» τῆς κυριακάτικης ἔκδοσης τῆς Καθημερινῆς (5/8/2001) τὸ ἀφιερωμένο στὸν Αὕγουστο, σσ. 32-33.