## Η ΜΥΣΤΙΚΗ ΔΙΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΦΩΤΟΣ ΣΤΟ ΓΛΥΠΤΙΚΌ ΕΡΓΟ ΤΗΣ ΕΛΕΝΗΣ ΠΟΤΑΓΑ\*



Καποτε Υπηρχε ΜΙΑ Μονο Τεχνη, αὐτὴ ποὺ δὰ ὑπάρχει στοὺς αἰῶνες, ὅσο βέβαια θὰ ὑπάρχουν ἄνθρωποι ἐπὶ τῆς Υῆς ἐννοοῦμε τὴν ἱερὴ καὶ τελετουργικὴ τέχνη, ποὺ σὲ ὅλα τὰ πλάτη καὶ μήκη τοῦ πλανήτη μας ἀποσκοπεῖ στὴν ἔκφραση τῆς Ἰδέας διὰ μέσου τῆς ψυχῆς στὸ χῶρο τοῦ Ὠραίου, δηλαδὴ στὸ χῶρο τῶν ὑλικῶν μορφῶν. Τέτοια Τέχνη πνευματικὴ ἔκαναν οἱ Ἑλληνες σὲ ὁλόκληρη τὴ μακραίωνη ἱστορία τους, ὅλοι οἱ λαοὶ τῆς ἀνατολῆς, οἱ πρωτόγονοι λεγόμενοι λαοί, κοντολογὶς οἱ λαοὶ τῆς ἀναλογικῆς σκέψης, ἀλλὰ καὶ ὁποιοσδήποτε λαὸς ἢ ὁποιοδήποτε ἄτομο, σὲ ἀνατολὴ καὶ Δύση, προσπάθησε νὰ ἐκφράσει μορφικὰ εἴτε τὸ Θεῖον καὶ τὰ θρησκευτικὰ συναισθήματα ποὺ Αὐτὸ τοῦ γεννᾶ εἴτε τὴ μεταφυσικὴ καὶ ὑπαρξιακὴ ἀγωνία ποὺ τοῦ προξενεῖ τὸ τρομερὸ Ἅγνωστο. Παράλληλα, ὁ ἄνθρωπος, συνεπαρμένος ἀπὸ τὸ κάλλος ποὺ τὸν περιβάλ-

λει, προσπάθησε ὅσο τοῦ ἦταν δυνατὸν νὰ ἐξορκίσει τὴν ἀμείλικτη καθημερινότητά του μὲ τὴν ὀμορφιά.

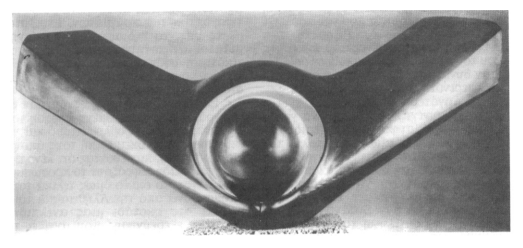
Άργότερα στὴ Δύση, κι ἐνῶ ἡ Ἀνατολὴ συνέχιζε ἐπὶ αἰῶνες νὰ γεννᾶ Τέχνη, ἐμφανίστηκε, μὲ τὴν ἐπίδραση πρῶτα τῶν Ρωμαίων καὶ πολὺ πιὸ ὕστερα τῶν Ἰταλῶν τῆς Ἀναγέννησης ποὺ λὲς καὶ εἶχαν θέσει ὡς σκοπό τους νὰ διαστρέψουν ἢ νὰ μειώσουν τὸ ἑλληνικὸ πνεῦμα, οἱ μὲν τῶν Ἀρχαίων Ἑλλήνων, οἱ δὲ τῶν Βυζαντινῶν, μία καινούργια ἀντίληψη τοῦ ρόλου τῆς Τέχνης ὡς καθαρὰ κοινωνικοῦ ἢ διακοσμητικοῦ, ἀφοῦ οἱ πατρίκιοι καὶ πολὺ ἀργότερα οἱ ἀνερχόμενοι ἀστοὶ μέχρι καὶ τὰ τέλη τοῦ 19ου αἰώνα ἔνιωσαν τὴν ἀνάγκη νὰ διακοσμήσουν τὶς κατοικίες τους. Κι αὐτὸ τὸ εἶδος ὀνομάστηκε, καταχρηστικὰ βέβαια, τέχνη. Ἔτσι, γιὰ νὰ διαφυλάξουμε ἀπὸ τὴ βεβήλωση τὴν ἄλλη, τὴν ἀληθινὴ Τέχνη, καὶ σὲ ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὴ διακοσμητική, περιγραφικὴ ἢ ἀφηγηματική, τὴν ὀνομάσαμε ἱερὴ τέχνη ἢ ἁπλῶς Τέχνη μὲ ταῦ κεφαλαῖο.

Κι ἔπειτα, κυρίως στὸν 20ὸ αἰώνα, ἐμφανίστηκε ἡ τέχνη ποὺ ἔσπασε τοὺς κοινωνικοὺς φραγμούς, τοὺς ὁποίους τῆς εἶχε ἐπιβάλει ὁ κατεστημένος τρόπος ἀντίληψης τοῦ κόσμου, ἀρνήθηκε νὰ εἶναι ἔστω καὶ διακοσμητικὴ καί, μὲ ἐπαναστατικότητα καὶ νεανικὴ ὁρμή, πρότεινε μία νέα κι ἑπομένως πρωτότυπη ὀπτικὴ τῶν πραγμάτων. Ἔτσι, στὶς μέρες μας, τὸ ἐνδιαφέρον τῆς τέχνης μετατοπίστηκε κυρίως στὴν εὑρηματικότητα, στὴν πρωτοτυπία τοῦ καλλιτέχνη καὶ στὶς καινοτομίες ποὺ εἰσάγει στὸ χῶρο τῆς ἔκφρασής του.

Έπιπλέον οἱ καλλιτέχνες ἄρχισαν νὰ ἀφηγοῦνται μὲ αὐξανόμενη ἔμφαση τὸν προσωπικό τους προβληματισμὸ καὶ νὰ ἐκθέτουν τὴν ὑποκειμενική του ἄποψη γιὰ τὸν κόσμο, πιστεύοντας ὅτι λένε τὴν Ἀλήθεια ἐπειδὴ ἐκφράζουν τὸ προσωπικό τους ἄλγος, τὸ ὁποῖο ὅμως τελικὰ τοὺς ἀπομακρύνει ἀπὸ τὴν Ἀλήθεια καὶ τοὺς βυθίζει στὸ σκοτάδι μιᾶς ἀνέλπιδης ἐγωτικῆς ἐξερεύνησης ποὺ ἀγγίζει τὰ ὅρια τῆς ψυχανάλυσης. Ἐγκλωβισμένοι στὸ προσωπικό τους πάθος, ἔχουν κόψει τοὺς δεσμοὺς μὲ τὴν Ἀλήθεια, ἐμποδίζοντάς την νὰ τοὺς ἐμπνεύσει, νὰ τοὺς συνεπάρει. Εἶναι φυσικό, λοιπόν, ποὺ ἡ τέχνη στὶς μέρες μας κατέληξε νὰ εἶναι ὑποκειμενική, ἄκρως ἐξομολογητικὴ καὶ ἄρα ἐγωκεντρική.

Μέσα στοὺς αἰῶνες ὅμως δὲν ἔπαψαν ποτὲ νὰ ὑπάρχουν κι ἐκεῖνοι ποὺ μὲ παραδειγματικὴ αὐταπάρνηση ἐξακολουθοῦν νὰ ἐργάζονται στὸ χῶρο τῆς Τέχνης, οἱ ἀθόρυβοι θεράποντες τῆς Τέχνης, ἔξω ἀπ' τοὺς συρμοὺς τῆς ἐποχῆς τους. Τοῦτο εἶναι ἀκόμα πιὸ συγκινητικὸ στὶς μέρες μας, ποὺ ὕστερα ἀπ' τὴν ἐξάντληση, θά 'λεγε κανείς, κάθε ἐπινοητικοῦ καὶ καινοφανοῦς ὑφολογικοῦ στοιχείου, καὶ παρὰ τὶς ἀνυπέρβλητες, πολλὲς φορές, οἰκονομικὲς ἀντιξοότητες, ὑπάρχουν πάντοτε οἱ ἀφιερωμένοι στὸ ὅραμά τους καλλιτέχνες πού, ἂν καὶ ὁ ἀριθμός τους μειώνεται ἐπικινδύνως, δὲν ἔπαψαν νὰ δημιουργοῦν χωρὶς νὰ νοιάζονται γιὰ τὰ τρέχοντα καλλιτέχνικὰ ρεύματα καὶ χωρὶς νὰ ὑποκύπτουν στὶς ἐπιταγὲς τοῦ ἐμπορίου τῆς τέχνης. Καλλιτέχνες τοῦ διαμετρήματος ἑνὸς Κονσταντὶν Μπρανκούζι (Constantin Brancusi), ἑνὸς Χένρυ Μούρ (Henry Moore), ἑνὸς ἀλμπέρτο Τζιακομέττι (Alberto Giacometti), μιᾶς Μπάρμπαρα Χέπγουορθ (Barbara Hepworth), ἑνὸς Ζὼρζ Μπράκ (Georges Braque), ἑνὸς Πὶτ Μοντριάν (Piet Mondrian), Πάουλ Κλέε (Paul Klee), Βασίλι Καντίνσκι (Vassily Kandinsky), Ἦλογουορθ Κέλυ (Elsworth Kelly), Μαλέβιτς στὴ ζωγραφικὴ ἢ ἑνὸς Θεόδωρου Στάμου στὰ καθ΄ ἡμᾶς, ἔτσι ἁπλῶς γιὰ νὰ ἀναφέρουμε ἐνδεικτικὰ μερικὰ ὀνόματα, δὲν ἔπαψαν ποτὲ νὰ μᾶς παρηγοροῦν σὲ μιὰ ἐποχὴ πού, παρ΄ ὅλη τὴν ἐντυπωσιακὴ αὔξηση τοῦ ἀριθμοῦ τῶν καλλιτεχνῶν καὶ τῶν περὶ αὐτὴν ἀσχολουμένων, φαντάζει ἀντικαλλιτεχνικὴ καὶ ἀντιποιητική δὲν ἔπαψαν νὰ μᾶς φέρνουν σ΄ ἐπικοινωνία μὲ τὸν κόσμο τῶν ἄπειρων καὶ αἰώνιων Ἰδεῶν.

Όλα αὐτὰ τὰ λέμε μὲ ἀφορμὴ τὸ γλυπτικὸ ἔργο τῆς Ἑλένης Πόταγα-Στράτου, ἡ ὁποία ἔχει ἐντάξει τὴν καλλιτεχνική της ἀναζήτηση καὶ δράση σὲ αὐτὸν ἀκριβῶς τὸ χῶρο, ὅπου ἐργάζεται μὲ μεγάλη ταπεινότητα καὶ σχεδὸν πλήρη ἀποχὴ ἀπὸ τὴν τρέχουσα καλλιτεχνικὴ παραγωγὴ τοῦ τόπου μας.



Δυναμικό 1969-70.

Όπως κάθε δόκιμος καλλιτέχνης ἔτσι καὶ ἡ Ἑλένη Πόταγα πέρασε ἀναγκαστικὰ ἀπὸ τὶς καθιερωμένες Σχολές, ὅπου, ὅπως ἄλλοτε ἔτσι καὶ σήμερα, οἱ καθηγητὲς προσπαθοῦν, μὲ λιγότερη ἢ περισσότερη ἐπιτυχία, νὰ μεταδώσουν στοὺς μαθητές τους τὰ μυστικὰ τοῦ σχεδίου, τῆς σύνθεσης, τοῦ χρώματος καὶ τῆς φόρμας, ὄχι ὅμως καὶ νὰ διδάξουν τὸ ἦθος. Καὶ ὅπως κι ἄλλοι εἰλικρινεῖς μὲ τὸν ἑαυτό τους καὶ μὲ τὸ κοινό τους καλλιτέχνες, προσπάθησε νὰ βρεῖ τὴν προσωπική της θεματικὴ γιὰ νὰ ἐκφράσει τὴ δική της ἀλήθεια ἢ μᾶλλον νὰ μεταδώσει τὴν Ἀλήθεια μέσα ἀπὸ τὸ φίλτρο τῆς ἰδιαίτερης προσωπικότητάς της. Ἄλλωστε πρόβλημα κάθε καλλιτέχνη εἶναι τὸ πῶς νὰ ἐπιλέξει μέσα ἀπὸ τὴν ἀπειροσύνη τῶν μορφῶν τὸ ἔνα κατ' οὐσίαν μορφικὸ θέμα ποὺ θὰ τὸν ἀπασχολήσει, μὲ διάφορες παραλλαγές, σὲ ὁλόκληρη τὴ δημιουργικὴ σταδιοδρομία του. Πρὸς τοῦτο ὅμως θὰ πρέπει νὰ ἐπιλέξει ἐπίσης τὸν τρόπο. Βέβαια στὴν ἐποχή μας, ἐπειδὴ ἀχριβῶς ὑπάρχει πληθώρα έκφραστικῶν ἐπιλογῶν καὶ εἰκαστικῶν προτάσεων, ὁ καλλιτέχνης ἔχει περισσότερη δυσχολία χι αἰσθάνεται ἀμήχανος νὰ ἀνεύρει τὸ προσωπιχό του ὕφος. Γι' αὐτὸ θὰ πρέπει νὰ ἔλθει σὲ ἐπαφὴ μὲ τὴ βαθύτερη ἀλήθεια του, μὲ τὴν Ἀλήθεια, καὶ νὰ ἀφεθεῖ νὰ γονιμοποιηθεῖ ἀπ' αὐτή, δηλαδὴ νὰ ἐμπνευστεῖ, κι ὄχι νὰ ἐπαναπαυθεῖ σὲ μιὰν ἁπλὴ καλλιτεχνική ίκανότητα ἢ δεξιοτεχνία ἢ ἐφευρετικότητα. Κι ὅταν ἡ ἔμπνευση τὸν ἀγγίξει μὲ τὴ φτερούγα της καὶ τὸν συγκλονίσει, θὰ πρέπει νὰ δεχθεῖ νὰ ὑπηρετήσει τὴν Ἀλήθεια ταπεινά, δηλαδή μὲ τὸ σωστὸ μέτρο του, μεταδίδοντάς την στοὺς συνανθρώπους του. Καὶ τότε μόνο θὰ εἶναι Τέχνη ὅ,τι κάνει.

Ἐπιπλέον ἡ Ἑλένη Πόταγα ἔνιωσε ἀρκετὰ νωρὶς τὴ μεγάλη ἀνάγκη νὰ καταθέσει τὴ δική της πρόταση μιᾶς θήλειας ὀπτικῆς τῶν πραγμάτων, μιᾶς θεώρησης τοῦ κόσμου

ἀμιγῶς θήλειας καὶ ὅχι φεμινιστικῆς, μιᾶς θεώρησης δηλαδὴ ποὺ βρίσκεται σὲ διάσταση μὲ τὴ φεμινιστικὴ ἀντίληψη τοῦ κόσμου, ἡ ὁποία ἀφορᾶ ἀποκλειστικὰ τὶς γυναῖκες ἐκεῖνες ποὺ θεωροῦν καθῆκον τους, ἀντὶ νὰ συνεργάζονται μὲ τοὺς ἄντρες, νὰ τοὺς ἀνταγωνίζονται, υἱοθετώντας ὅμως ἐντελῶς ἀνδρικὰ πρότυπα καὶ ἐφαρμόζοντας ἀνδρικὰ μέσα. Βλέπετε, οἱ πονηροὶ καιροὶ ποὺ διανύουμε ἐπιτρέπουν στὶς γυναῖκες, μέσα ἀπὸ μία κακῶς ἐννοούμενη καὶ γι' αὐτὸ ἀνέφικτη ἰσότητα, ἀντὶ τῆς ὀρθῆς ἰσοτιμίας μέσα στὴν ἀνομοιότητα, νὰ ὑποκαθιστοῦν τοὺς ἄντρες, ἀκολουθώντας ἀνδρικὰ πρότυπα, ἔχοντας ἐντούτοις τὴν ψευδαίσθηση, ὕστερα ἀπὸ αἰῶνες καταπίεσης, πὼς ἔτσι χειραφετοῦνται καὶ ἀπελευθερώνονται.

Ή Ἀλήθεια εἶναι βέβαια μία, πλὴν ὅμως πολλαπλὸς ὁ τρόπος γιὰ νὰ τὴν προσεγγίσει καὶ νὰ τὴ μεταδώσει κανείς, ἀφοῦ ὁ τρόπος ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴν ἐποχή, τὸν συγκεκριμένο τόπο κ.λπ. Ἡ Ἑλένη Πόταγα θέλησε νὰ ἐμφανίσει αὐτὴ τὴν Ἀλήθεια μέσα ὅμως ἀπὸ τὰ μάτια μιᾶς σύγχρονης, δραστήριας καὶ προσγειωμένης γυναίκας πού, ὄντας συμφιλιωμένη μὲ τὸν ἑαυτό της καὶ τὸν περίγυρό της, δὲν βλέπει στὸν ἄντρα ἔναν ἀνταγωνιστὴ ἀλλὰ τὸ συμπλήρωμά της στὴν ἀναζήτηση τοῦ Ἀπολύτου. Γιατὶ γνωρίζει καλὰ ὅτι ἂν ἡ γυναίκα δὲν ἐκφράσει τὴν ἄρρενα πλευρά της (animus) καὶ ὁ ἄντρας τὴ θήλειά του (anima), δὲν θὰ μπορέσει οὔτε ἡ μία οὔτε ὁ ἄλλος νὰ γίνει ἕνα ὁλοκληρωμένο ὄν. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ μόνο μέσα ἀπὸ τὰ ἀντίθετα γεννιέται κάτι τὸ νέο, ἔρχεται ἡ σύνθεση, ἐνῶ μέσα ἀπὸ τὰ ἐνάντια προκύπτει ἡ φιλονικία, ἡ ρήξη, ὁ διαχωρισμός.

Ή Ἑλένη Πόταγα, ἔχοντας τὸν παραπάνω προβληματισμὸ ὡς πρὸς τὸ ρόλο ἢ καλύτερα τὴν ἀποστολὴ τοῦ καλλιτέχνη καὶ ἐν προκειμένω τῆς καλλιτέχνιδας μέσα στὴν κοινωνία ὅπου ζεῖ καὶ ἐκφράζεται, ἀναγνώρισε ἀπὸ νωρὶς τὴν ἐγκυρότητα τοῦ καθαρῶς ἀφηρημένου σχήματος, τοῦ σχήματος ἐκείνου ποὺ εἶναι ἀνεμπόδιστο ἀπὸ κάθε ἐγωτικὴ ὑποκειμενικότητα, καὶ ἐπιδίωξε, βασιζόμενη σ' αὐτὴ τὴν καθαρότητα, νὰ δράσει μέσα ἀπ' αὐτό.

Άφετηρία βέβαια τῆς καλλιτεχνικῆς της πορείας ὑπῆρξε ἡ ἀνθρώπινη μορφή, καὶ μὲ αὐτὴν ὡς πυξίδα ταξίδεψε στοὺς χώρους τῆς καθαρῆς ἀφαίρεσης, γιὰ νὰ ἐπανέλθει ὅμως τὰ τελευταῖα χρόνια στὴν ἀνθρώπινη μορφή, ἡ ὁποία ἄλλωστε δὲν ἔπαψε ποτὲ νὰ ἀποτελεῖ τὴ συνεχὴ ἀναφορὰ τοῦ ἔργου της. Πάντως κυριότερη ἔγνοια της, ἀπὸ τὴν ὁποία προσπάθησε νὰ μὴν ἀποκλίνει ποτέ, ὑπῆρξε πάντοτε ἡ ἁγνότητα τῆς μορφῆς, ἀπαραίτητη προϋπόθεση καὶ βασικὸ αἴτημα τῆς γλυπτικῆς. Κινούμενη στὸ χῶρο τῶν ἰδεῶν, ἐπέλεξε λοιπόν, καθὼς ἦταν φυσικό, τὴν ἀνθρωπόμορφη ἀνεικονικότητα ὡς ἔκφραση. Ἔτσι, σὲ κάποιο στάδιο τῆς πορείας της, προσέτρεξε στὶς πρωτογενεῖς, στὶς πρωταρχικὲς μορφὲς ὅπως ἡ σφαίρα ἢ τὸ αὐγό, γνωρίζοντας κάλλιστα ὅτι μιὰ ἁπλὴ μορφὴ εἶναι ἐξίσου δύσκολη μὲ μιὰ πολύπλοκη ἢ μᾶλλον ὅτι ὅσο ἁπλούστερη εἶναι μιὰ μορφὴ τόσο δυσκολότερη εἶναι ἡ ἐκτέλεσή της καὶ γνωρίζοντας ἀκόμα πώς, εἴτε ἀπλὴ εἴτε πολύπλοκη εἶναι μία μορφή, μοναδικὸς ὁδηγὸς ἑνὸς τρισδιάστατου καὶ ἄρα γλυπτικοῦ ἔργου, ὥστε αὐτὸ νὰ μπορεῖ νὰ σταθεῖ, εἶναι ἡ κάθετος καὶ ἡ ὁριζόντια, μὲ ἄλλα λόγια ὁ σταυρός, ἡ ἐκ τῶν ἄνω δηλαδὴ κάθοδος τῆς Ἰδέας στὴν ὁριζοντιότητα τοῦ κόσμου τῆς ὕλης, τοῦ χώρου.

Τὸ ὑλικὸ ποὺ κατεξοχὴν χρησιμοποιεῖ εἶναι τὸ μάρμαρο: τῆς Πεντέλης, τῆς Θάσου ἢ τῆς Νάξου, φτάνει νὰ εἶναι λευκό. Ὅμως δὲν ἔχει καμία προκατάληψη νὰ προστρέξει καὶ σὲ λιγότερο «εὐγενῆ» ὑλικά, ὅπως ὁ ὀρείχαλκος, τὸ πλέξιγκλας, οἱ πολυεστέρες ἢ τὸ ἐκ πρώτης ὄψεως ψυχρὸ ἀλουμίνιο, τὰ ὁποῖα ἐπιλέγει μὲ μοναδικὸ γνώμονα τὸ κατὰ πόσο αὐτὰ προσφέρονται καλύτερα γιὰ νὰ ὑλοποιήσει γλυπτικὰ μὲ τὴν πλέον δυνατὴ πιστότητα τὰ ἑκάστοτε ὁράματά της.

Αἰσθανόμενη μεγάλο σεβασμὸ πρὸς τὸ ὁποιοδήποτε ὑλικό, ἐπιδιώκει κάθε φορά, ἰδίως ὅταν πρόκειται γιὰ μάρμαρο, νὰ τὸ χρησιμοποιεῖ μὲ τὴ μέγιστη οἰκονομία, ἀποφεύγοντας περιττὲς σπατάλες. Ἐξαιρετικὰ ἔντιμη ὡς πρὸς τὸ ἔργο της, ἀρνεῖται νὰ δώσει τὰ γλυπτά της σὲ εἰδικευμένους μαρμαροτεχνίτες γιὰ τὴ χοντροδουλειά, τὸ ξεχόντρισμα, ὅπως ἄλλωστε κάνουν ἀρκετοὶ συνάδελφοί της, ὥστε ἀπλῶς ν' ἀρκεστεῖ ἡ ἴδια στὸ τελείωμά τους. Ἀντιθέτως ἐπιμένει νὰ σμιλεύει μόνη της τὰ ἔργα της σὰν ἁπλὸς λιθοξόος, γεγονὸς ποὺ αἰτιολογεῖ μὲν τὸ σχετικὰ μικρὸ σὲ ἀριθμὸ ἔργο της, ἀλλὰ παράλληλα τὴν καθαρότητα καὶ ἀλήθεια ποὺ αὐτὸ ἀποπνέει. Ἡ ἐπιλογὴ αὐτὴ προϋποθέτει μεγάλη ἀφιέρωση, ἀφοῦ ἡ ὁποιαδήποτε τέχνη εἶναι ὕψιστη ἄσκηση. Ἐξάλλου ἐπέλεξε συνειδητὰ νὰ παραμερίσει μπρὸς στὸ ἔργο της, νὰ παραμείνει ἡ ἴδια στὴ σκιὰ τῶν γλυπτῶν της, προβάλλοντας αὐτὰ ἀντὶ νὰ προβάλλει τὸ ἄτομό της, γνωρίζοντας πολὺ καλὰ πὼς ὁ μόνος δρόμος ἑνὸς γνήσια

ίδεαλιστῆ καλλιτέχνη εἶναι ἡ ἀφάνεια καὶ ἡ διαφύλαξη ἀκριβῶς αὐτῆς τῆς ἀφάνειας, ὅπως τὸ ἔπραξαν π.χ. οἱ ἀνώνυμοι βυζαντινοὶ ἁγιογράφοι, γιὰ τοὺς ὁποίους ἡ ἁγιογράφηση δὲν ἀποτελοῦσε «καλλιτεχνικὴ» ἐνασχόληση ἀλλὰ ἔκφραση βαθιᾶς θρησκευτικότητας. Καὶ γιὰ τὴν Ἑλένη Πόταγα τὸ νὰ δημιουργεῖ εἶναι ἔκφραση τῆς ἐπικοινωνίας της μὲ τὸν Κόσμο τῶν Ἰδεῶν.

Έχεῖνο ποὺ κυρίως ἐπιζήτησε νὰ ἐκφράσει μορφικὰ εἶναι ἡ ἔνταση ποὺ ἐνυπάρχει σὲ κάθε ὑγιὴ καὶ δυναμικὴ σχέση ὅσον ἀφορᾶ μιὰν ἰδέα κι ἕνα συγκεκριμένο ὑλικό, ἀφοῦ δὲν νοεῖται ἀληθινὸ ἔργο τέχνης χωρὶς ἔνταση. Ὠς ἐκ τούτου, τὴν ἀπασχόλησε ἰδιαίτερα ἡ σχέση μὲ τὸν ἄλλον ἢ τὸ ἄλλο. Ένα ἄγαλμα συμπληρώνεται εἴτε μὲ ἕνα ἄλλο εἴτε μὲ τὸ κενὸ ποὺ δημιουργεῖ τὴν ἀνάγκη γιὰ τὴν ἀναζήτηση τοῦ «ἄλλου». Τοῦτο βέβαια σὲ ἕνα πρῶτο ἐπίπεδο, γιατὶ, σὲ ἕνα ἰδεατὸ ἐπίπεδο, ἀφορᾶ τὴν ἀναζήτηση τοῦ ἀπολύτου. ἀπ' αὐτὴ τὴν προβληματικὴ γεννήθηκαν τὰ Ζευγάρια ἢ τὸ ἀφιέρωμα στὸν μαθητὴ τοῦ Φρὰ ἀντζέλικο ποὺ δὲν εἶναι παρὰ ἕνα ὡραιότατο, πάλλευκο πανὶ ποὺ κρέμεται ἀδρανὲς ἀπὸ ἕνα πλαίσιο σὰν πόρτα καὶ ποὺ ἐνεργοποιεῖται μόλις ἐμφανιστεῖ τὸ «ἄλλο», στὴν προκειμένη περίπτωση ὁ ἄνεμος ποὺ τοῦ δίνει μία καμπυλότητα κυοφορούσας κοιλιᾶς.

Στὰ ἔργα της, ἡ ἔνταση ποὺ ἐκλύεται ἀπ' αὐτὰ ἔρχεται σὲ δημιουργικὴ ἀντίθεση μὲ τὴν ἁπαλότητα τῶν ἐπιφανειῶν τους. Καὶ εἶναι ἁπαλὲς οἱ λεῖες ἐπιφάνειές τους γιατὶ προσχωροῦν στὸ φῶς, προσφέρονται σ' αὐτό, ἐνῶ ἀποστρέφονται τὸ σκοτάδι. Ἡ ἔνταση χρησιμεύει ὥστε νὰ ρέει τὸ φῶς ἀπαλὰ πλὴν ὅμως ἐμφαντικὰ πάνω στὶς φόρμες. Οἱ σκιὲς στὸ ἔργο τῆς Ἑλένης Πόταγα ἀνάγονται σὲ σημεῖα ἀντίθεσης καὶ ὄχι ἐναντίωσης πρὸς τὸ φῶς, γίνονται νησίδες μέσα στὴ φωτεινότητα, παύσεις μέσα στὸν ἦχο.

Τὸ μεγάλο πρόβλημα ποὺ ἔχει νὰ ἀντιμετωπίσει ἕνας γλύπτης στὴν Ἑλλάδα εἶναι τὸ πολυθρύλητο ἑλληνικὸ φῶς, γιὰ τὸ ὁποῖο δὲν κουράστηκαν νὰ μαρτυροῦν οἱ σημαντικότεροι καλλιτέχνες τῶν νεότερων χρόνων. Τὸ ἑλληνικὸ φῶς εἶναι ἀνελέητο, ὄχι μὲ τὴν ἔννοια ὅτι εἶναι σκληρό, ἀλλὰ μὲ τὴν ἴδια ἔννοια ποὺ εἶναι ἀνελέητος καὶ ἄτεγκτος ὁ Νόμος. Όντας στὴν οὐσία του πνευματικό, εἶναι πάρα πολὺ άγνό, πάρα πολὺ ἀληθινὸ ὥστε τίποτα τὸ κίβδηλο, τὸ ψεύτικο, τὸ ἀπατηλὸ νὰ μὴν μπορεῖ νὰ σταθεῖ κάτω ἀπ' αὐτό, νὰ μὴν μπορεῖ νὰ τὸ ἀντιμετωπίσει, νὰ ἀντέξει τὴν ἀποκαλυπτικότητά του. Γι' αὐτὸ εἶναι ἐξαιρετικὰ παρακινδυνευμένο νὰ ἐκθέτεις τὸ ἔργο σου κάτω ἀπὸ τὸ ἑλληνικὸ φῶς, ἀφοῦ ἔτσι διακυβεύεις, ριψοκινδυνεύεις τὴν ἴδια τὴν καλλιτεχνική σου ὑπόσταση. Ἀπ' αὐτὴ τὴν ἄποψη χρωστοῦμε μεγάλη χάρη στὸν ἀλησμόνητο Τώνη Σπητέρη ποὺ τὸ καλοκαίρι τοῦ 1964 συγκέντρωσε ἔργα τῶν χαρακτηριστικότερων γλυπτῶν τῶν μοντέρνων χρόνων καὶ τὰ ἐξέθεσε στὸ Λόφο τοῦ Φιλοπάππου, γιὰ νὰ φανεῖ πόσα ἀπὸ αὐτὰ θὰ ἄντεχαν τὴν πρόκληση τοῦ ἑλληνικοῦ φωτός.



Τὰ γλυπτὰ τῆς Ἑλένης Πόταγα ἔδωσαν μὲ ἰδιαίτερη ἐπιτυχία τὶς ἴδιες ἐξετάσεις τὴν ἄνοιξη τοῦ 1987 ὁπότε τὰ ἐξέθεσε στὴν Πνύκα, ἕνα χῶρο τόσο φορτισμένο ὄχι μόνο πνευματικὰ μὰ καὶ ἱστορικά. Τοῦτο τὸ γεγονὸς στάθηκε νομίζω ἡ σπουδαιότερη ἐπιβράβευση τῆς καλλιτεχνικῆς της δημιουργίας, καθὼς καὶ τῆς μακρόχρονης ἀφανοῦς καὶ σεμνῆς, μὲ μοναδικὴ εἰλικρίνεια, ὑπηρέτησης ἐκ μέρους της τῆς τέχνης στὴν ὁποία ἀφιερώθηκε μὲ ἀφάνταστη συνέπεια. Ἐδῶ φάνηκε καλύτερα καὶ ἡ ἑλληνικότητα τοῦ ἔργου της, ἡ ὁποία δὲν ἔχει καμία σχέση μὲ τὴ φιλελληνικότητα ἀκόμα κι ὅταν αὐτὴ ἐκφράζεται ἀπὸ Ἑλληνες ὅχι αὐτὴ ἡ τόσο πολυσυζητημένη καὶ κακῶς ἐννοούμενη ἑλληνικότητα, ἀλλὰ ἡ σωστή, ποὺ δὲν παραπέμπει ἁπλῶς σὲ μία φολκλορικὴ ἀντίληψη ἑνὸς συγκεκριμένου χώρου, ἀλλὰ εἶναι μία πνευματικὴ κατάσταση, ἕνας τρόπος κοιτάγματος τῶν πραγμάτων στὸ φῶς.

Οἱ τίτλοι τῶν ἔργων της εἶναι χαρακτηριστικοὶ τοῦ προβληματισμοῦ της καθὼς καὶ τῆς μυστικιστικῆς της ἰδιοσυγκρασίας καὶ τάσης ἀπέναντι στὸ φαινόμενο τῆς ζωῆς. ἀπὸ τὸν κατάλογο τῆς τελευταίας της ἔκθεσης ἀντιγράφουμε ἐνδεικτικὰ τοὺς τίτλους: Κύηση, Περιέχον-περιεχόμενο, Δυναμικό, Ἐν γενέσει, Κύκλος, Αὐγό, Πυραμίδα καὶ αὐγό, Σφαίρα-δίπολο, Ἀλλαγὴ καταστάσεως κ.τ.λ. ἀπ' αὐτοὺς καθίσταται ὁλοφάνερο πὼς στὸ ἔργο της κυριαρχεῖ τὸ θῆλυ στοιχεῖο, καθὼς καὶ τὸ δίπολο ἀρσενικὸ-θηλυκὸ ποὺ ἐμφανίζεται ἐντονότερα στὶς διεισδυτικὲς καὶ στὶς περικαλυπτικὲς μορφὲς τῶν ἔργων της, μορφὲς

πρωταρχικές, ἀρχετυπικές καὶ ὡς ἐκ τούτου ἀπαλλαγμένες ἀπὸ καθετὶ τὸ περιττό.

Έτσι τὸ ἔργο τῆς Ἑλένης Πόταγα, μορφικὰ ἁπλό, γίνεται δύσκολο, ὑπὸ τὴν ἔννοια ὅτι δὲν ἀποβλέπει διόλου στὸν ἐντυπωσιασμὸ τοῦ θεατῆ ἀλλὰ στὴν ὑποβολή του ἢ τὴν ἐνεργητικὴ συμμετοχή του στὸ ἔργο τέχνης ποὸ τοῦ προτείνεται. Ἐκεῖνο ὅμως ποὸ εἶναι διάχυτο σὲ ὁλόκληρο τὸ ἔργο της κι ἀποτελεῖ τὴ σταθερή του εἶναι ἕνας διάφανος, καθάριος, σὰν τὸ γάργαρο νεράκι τῆς πηγῆς, μυστικισμὸς βαθύτατα ἑλληνοκεντρικός, ἀπολλώνειος, θά ᾿λεγα, καὶ δελφικὰ φωτεινός.



Ἡ γλύπτρια Ἑλένη Πόταγα-Στράτου μπροστὰ στὸ ἔργο της Ἐμπειρία Φωτός, ποὺ ἐνέπνευσε καὶ τὸν τίτλο τῆς ἔκθεσής της, ἡ ὁποία φιλοξενήθηκε στὸν ἐκθεσιακὸ χῶρο «Νίκος Κεσσανλῆς» τῆς Ἀνωτάτης Σχολῆς Καλῶν Τεχνῶν (28/4-28/5/2009).

<sup>\*</sup> Τὸ παρὸν χείμενο πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ μετὰ πολιτιστική, τχ 1(20), Ιούνιος 1992, σσ. 103-107.