Κοινή χρήση

Περισσότερα

Επόμενο ιστολόγιο» piompinos@gmail.com Νεα Ανα

# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Ο ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Ό ἄνθοωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Μνήμη Κωνσταντίνου Χαλιώτη

Οἱ μορφὲς ὑπάρχουν γιὰ νὰ γίνονται οἱ Ἰδέες αἰσθητές, χειροπιαστές, ἀφοῦ εὐκολότερα κατανοοῦμε, ἀντιλαμβανόμαστε ὄσα εἶναι πλασμένα ἀπὸ τὸ ἴδιο ύλικό, μὲ τὸ ὁποῖο ἔχουμε πλαστεῖ κι ἐμεῖς. Τὸ χωματένιο ἀπὸ τὸ χωματένιο νιώθεται.

Μέσα σὲ τοῦτο τὸν κόσμο μας τῶν ύλομορφοποιημένων, κεκαλυμμένων Ιδεῶν, τὸ Θεῖον ἐμφάνισε ὡς ἐπιστέγασμα, ὡς ἐπίκεντρό Του, τὸν ἄνθρωπο, στὴν ὑπηρεσία τοῦ ὁποίου ἔθεσε ὅλες τὶς ἄλλες φυσικὲς μορφές, καὶ ὅχι μόνον αὐτές. Τὸ ἀνθρώπινο ὂν εἶναι, ὅπως καὶ κάθε ἄλλη φυσική μορφή, ἔκφραση μιᾶς θείας Ἰδέας στὸν κόσμο τῆς ὕλης εἶναι ἡ παρουσία τοῦ ἀρχετύπου τῆς Ἰδέας «Άνθρωπος», ή όποία, ὅπως καὶ ὅλες οἱ ἄλλες θεῖες Ἰδέες, ἐμφανίζεται μὲ «ἄπειρες» ἐκφράσεις στὸν κόσμο τοῦτο τῆς σχετικότητας. «Άπειρες», λοιπόν, ἐκφράσεις πηγάζουν κι ἀπὸ τὴν Ίδέα «Άνθοωπος», συνθέτοντας τὸ ψηφιδωτὸ τῆς ἀνθοωπότητας.

Ο ἄνθρωπος δὲν εἶναι ἁπλῶς μιὰ μορφὴ ἀνάμεσα στὶς ἄλλες. Κατά τη Γένεση, πρῶτα δημιούργησε ὁ Θεὸς τὸ περιβάλλον καὶ τελευταῖα τὸν ἄνθρωπο, «κατ' εἰκόνα καὶ καθ' ὁμοίωσιν» [1] Του, καθιστώντας τον βασιλέα τοῦ κόσμου τούτου καὶ διαχειριστή του. Άποκορύφωμα αὐτῆς τῆς θείας βούλησης εἶναι ἡ ἐνσάρκωση ἢ ορθότερα ή ἐνανθρώπιση τοῦ θείου Λόγου ὥστε, ὡς ὅμοιος πρὸς όμοίους, νὰ γίνει ἄμεσα ἀντιληπτός, κατανοητός, ἁπτός. Ἔτσι, ἐπαληθεύεται ἡ ρήση πὼς ὁ ἄνθρωπος εἶναι ναὸς Θεοῦ. Δίνοντας ὁ Θεὸς ἀνθρώπινη μορφή στὸν Υἱό Του, μᾶς δίνει τὸ παράδειγμα καὶ τὸ ὑπόδειγμα τοῦ πῶς πρέπει νὰ εἶναι ὁ ἄνθρωπος, μᾶς δείχνει ποιὰ εἶναι ἡ προτύπωση τοῦ μέλλοντος Άνθρώπου. Γι' αὐτὸ ἄλλωστε σὲ πολλά σημεῖα τῆς Καινῆς Διαθήκης χαρακτηρίζεται ὁ Ἰησοῦς ὡς Υίὸς τοῦ Ἀνθρώπου, καὶ ποτὲ ὡς Υίὸς τοῦ Θεοῦ. Τοῦτο εἶναι ἐξάλλου καὶ τὸ κουπτικό, ἐσωτερικὸ μήνυμα τῆς φράσης «Ἰδε ὁ ἄνθρωπος» [2] ποὺ λέει ὁ Πόντιος Πιλάτος στοὺς ἀρχιερεῖς καὶ τοὺς ύπηρέτες τους, παρουσιάζοντάς τους τὸν Ἰησοῦ. Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν πρόθεση μὲ τὴν ὁποία εἰπώθηκε ἡ φράση αὐτή, δὲν παύει ἐντούτοις νὰ σημαίνει τὴν ἀλήθεια, ἀφοῦ Ἐκεῖνος εἶναι ὁ Άνθρωπος. Στὴν ἀνθρώπινη, λοιπόν, μορφὴ παρὰ σὲ ὁποιαδήποτε άλλη ἐκδηλώνεται καλύτερα ή θειότητα. Ἡ μορφή τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ὁ Θεὸς ἀντιληπτός. Ἐτσι, ἡ ἀνθρώπινη μορφὴ ἀναβιβάζεται ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Δημιουργό της στὸ κατεξοχὴν σῆμα τοῦ Θεοῦ.

## Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος

Ποοβολή πλήρους ποοφίλ



#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ό ἄνθοωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικές μορφές

Περί τής μοναδικότητας τών μοοφών

Περί δυσμορφίας καί τεοατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τών φυσικών μορφών

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουργός ύλικῶν μορφῶν

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Έλληνας Λόγος

Ο ἀρχαῖος έλληνικός ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή Έλλάδα ώς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταοιοῦ στὴν Αογολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της όρθόδοξης είχονογραφίας

Ή μέσω της τέχνης διαφορετική πνευματική όπτική Έλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορές



Ίδε ὁ Άνθοωπος (16ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, 57,8x40 έκ., Συλλογὴ Λοβέρδου, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

Τὴν ἱερότητα τοῦ Ἀνθρώπου καὶ παρεπομένως τοῦ ὑλικοῦ του φορέα δὲν τὴν εἰκονίζει τίποτα ἐναργέστερα ἀπὸ τὸν χριστικὸ σταυρό, τὸν ὁποῖο ἐξαγίασε στὴν αἰωνιότητα ὁ Ἰησοῦς μὲ τὴ σταύρωσή Του. Ὁ ἐν λόγω σταυρὸς ἀποτελεῖ ὑπέρβαση τοῦ έλληνικοῦ σταυροῦ μὲ τὶς τέσσερις ἰσομήκεις κεραῖες, ποὺ έγγράφεται σὲ τετράγωνο, καθώς σ' αὐτὸν τὸν τελευταῖο ὁ όριζόντιος ἄξονας, διασπώντας τὴ στατικὴ ἰσορροπία, μετακινεῖται στὸν κάθετο ἄξονα πρὸς τὰ πάνω. Ὁ χριστικὸς σταυρὸς εἶναι μιὰ γραφική, ἀφαιρετική ἀπεικόνιση τοῦ ἀνθρώπου μὲ ἁπλωμένους τοὺς βραχίονες καὶ εὐθυγραμμισμένο τὸ ὑπόλοιπο σῶμα του. Τοῦτο γίνεται ἐμφανέστερο στὸν αἰγυπτιακὸ σταυρὸ τῆς Ἰσιδος, τὸ ἄνκχ, όπου ή κλειστή καμπύλη πάνω στὸν ὁριζόντιο ἄξονά του, στὴ θέση τοῦ ἄνω τμήματος τῆς συνήθους κάθετης κεραίας, μπορεῖ κάλλιστα νὰ ἐκληφθεῖ ώς ἡ ἀνθοώπινη κεφαλή. Πιὸ ἐκπληκτικὴ ὅμως ἐπιβεβαίωση αὐτῆς τῆς θέσης μᾶς τὴν παρέχει τὸ πασίγνωστο κυπριακό σταυρόσχημο είδώλιο ἀπό στεατίτη τῆς χαλκολιθικῆς περιόδου (3000-2300 π.Χ.), με πιθανολογούμενη προέλευση ἀπὸ τὴν Πάφο, τὸ ὁποῖο φυλάσσεται στὸ Κυπριακὸ Μουσεῖο, στὴ Λευκωσία. Τὸ ἐν λόγω εἰδώλιο, ὕψους 15,3 έκ., μὲ ἀνάγλυφα χαρακτηριστικὰ τοῦ προσώπου καὶ μακρὺ λαιμό, φέρει περιδέραιο μὲ ἀνάρτημα σὲ σχῆμα ἀνθρώπινου πανομοιότυπου εἰδωλίου. Ἀπ' ὅλα αὐτὰ προκύπτει πως ὁ ἄνθρωπος εἶναι τὸ ἐντελῶς ξεχωριστὸ μέσα στὴ Δημιουργία ὄν, τὸ ὁποῖο μπορεῖ νὰ ὑπερβεῖ τὴν κατάστασή του.

μεταξύ της ίερης είκόνας καὶ τοῦ θοησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux



O

#### Αναγνώστες

Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου

Google Friend Connect

### Μέλη (16)





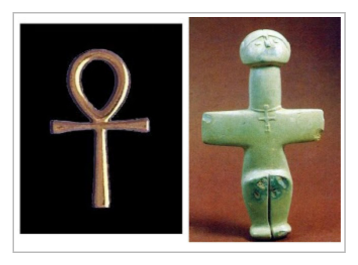
Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση



#### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)





Άριστερά: Ὁ σταυρὸς τῆς Ἰσιδος, γνωστότερος ὡς Ἄνκχ. Δεξιά: Σταυρό- σχημο εἰδώλιο, πιθανῆς προέλευσης ἀπὸ τὴν Πάφο, ὕψους 15,3 έκ. (3000-2300 π.Χ.), Κυπριακὸ Μουσεῖο, Λευκωσία.

Τὸ ἀνθοώπινο ὂν εἶναι ἕνα μὴ ὁλοκληρωμένο δημιούργημα ἐν ἀντιθέσει πρὸς τὰ θεῖα Όντα ποὺ εἶναι ὁλοκληρωμένα δημιουργήματα. Τὸ ἀνθρώπινο ὂν εἶναι ἕνα κατὰ συνθήκην Όν, ἀποτέλεσμα τῆς ἔκφρασης τῆς Ἰδέας «ἄνθρωπος». Συνεπῶς δὲν εἶναι αὐτὸς οὖτος ὁ ἄνθρωπος. Σὲ αὐτὸν ώστόσο ἔγκειται, ἀπὸ ἀνθρώπινο ὂν ποὺ εἶναι κατὰ τὴν ὑλομορφοποίησή του, νὰ συντελέσει στὴν ἐμφάνιση τοῦ Όντος «ἄνθρωπος». Τότε θὰ ἔχει ὁλοκληρωθεῖ ἡ κυκλικὴ πορεία: Ἰδέα «ἄνθρωπος» – ἀνθρώπινο ὂν – Όν «ἄνθρωπος».

Ό ἄνθοωπος μοιάζει μὲ τὸ σύμπαν κατὰ τοῦτο, στὸ ὅτι δηλαδὴ εἶναι καὶ οί δύο δημιουργήματα. Διαφέρουν ὅμως στὸ ὅτι ὁ ἄνθοωπος εἶναι δημιούργημα ὑπὸ αἵρεσιν, ἐνῶ ὁ Κόσμος, ἡ ὑλικὴ Δημιουργία, εἶναι δημιούργημα ὑπὸ προθεσμίαν.

Ό ἄνθρωπος ἀναφέρεται συχνὰ ώς μικρόκοσμος, σὲ αντιδιαστολή πρὸς τὸ σύμπαν ποὺ εἶναι ὁ μακρόκοσμος. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ μέσα στὴν τελειότητα τῆς ἀνθρώπινης μορφῆς συναντᾶμε αναλογικές όμοιότητες με τὸ σύμπαν καθώς καὶ στοιχεῖα ἀπὸ τὰ τρία βασίλεια τοῦ ύλικοῦ κόσμου - τὸ ὀρυκτό, τὸ φυσικὸ καὶ τὸ ζωικό -, στοιχεῖα ποὺ συνυπάρχουν καὶ συλλειτουργοῦν άρμονικὰ στή βιολογική συγκρότηση τοῦ ἀνθρώπινου ὄντος. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι, λοιπόν, ὁ μικρόκοσμος ποὺ περιλαμβάνει ἐντός του στοιχεῖα τοῦ μακρόκοσμου, ἀποτελεῖ δὲ γιὰ τὴ Γῆ τὴν τελευταία ἐξελικτικὴ βαθμίδα τῶν ὑλικῶν μορφῶν, τὴν τελευταία λέξη τῆς Δημιουργίας σύμφωνα μὲ τὴ Γένεση. Γι' αὐτὸ ἄλλωστε τὸ ἀνθρώπινο ὂν εἶναι τὸ πολυπλοκότερο καὶ συνθετότερο ἀπὸ τὰ γήινα ὄντα, εἶναι τὸ κοουφαῖο ἐπίγειο εἶδος ἔμβιου ὄντος. Ἀπὸ μιὰν ἄλλη πάλι θεώρηση, θὰ μποροῦσε νὰ χαρακτηριστεῖ ὁ ἄνθρωπος ὡς ὁ μακρόκοσμος σὲ σχέση μὲ τὰ ὑποατομικὰ σωματίδια. Καὶ πράγματι, ἀπὸ τὴν Έπιστήμη γνωρίζουμε πιὰ πὼς ὁ ἄνθρωπος, ἀπὸ ἄποψη μεγέθους, βρίσκεται στὸ μέσον περίπου τῆς τεράστιας κλίμακας ποὺ συνδέει τὸ μικρόκοσμο μὲ τὸ μακρόκοσμο.

Όταν παρατηροῦμε τὴν κλίμακα τῶν μεγεθῶν στὸν φυσικό μας κόσμο, βλέπουμε πὼς ὑπάρχουν κάποια βασικὰ μορφήματασταθμοί, ὅπως π.χ. τὸ ἄτομο, τὸ κύτταρο, ὁ ὀργανισμός (μύγα, γάτα, ἄνθρωπος κ.ἄ.), ὁ πλανήτης (Γῆ, Ἄρης κ.ἄ.), τὸ ἡλιακὸ σύστημα, ὁ γαλαξίας κ.λπ. Πρῶτοι ἕνα ζεῦγος ἀμερικανῶν ἀρχιτεκτόνων, ὁ

Τσὰολς (Charles) καὶ ἡ Ρέι (Ray) Ἦς (Eames), εἶχαν τὴν ἰδέα νὰ μετρήσουν καὶ νὰ ἀπεικονίσουν τὰ διάφορα μεγέθη στὴ Φύση, ἀπὸ τοὺς ἀπώτερους γαλαξίες τοῦ σύμπαντος ὡς τὸν ἄνθρωπο, κι ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο ὡς τὰ ἄτομα τῶν χημικῶν στοιχείων, χρησιμοποιώντας τὶς ἴδιες μονάδες μέτρησης, δηλαδὴ μία κλίμακα τῶν δυνάμεων τοῦ 10 σὲ μέτρα. Πράγματι, μὲ προσεκτικότερη παρατήρηση τῆς Φύσης, βλέπουμε τὰ μεγέθη νὰ ἐκδιπλώνονται σὲ κλίμακες δυνάμεων τοῦ ἀριθμοῦ 10, μὲ ἀφετηρία εἴτε πρὸς τὰ ἄνω εἴτε πρὸς τὰ κάτω τὸ ἀνθρώπινο σῶμα, ὅπου κάθε κλίμακα μεγέθους εἶναι κι ἕνας βασικὸς σταθμὸς ἀπὸ ἐκείνους ποὺ προαναφέραμε. Βλέπουμε δηλαδὴ νὰ δημιουργεῖται, μὲ κέντρο τὴ βαθμίδα τοῦ ἀνθρώπου, μία Φυσικὴ Κλίμακα Μεγεθῶν πρὸς τὰ ἄνω (μακρόκοσμος) καὶ μία πρὸς τὰ κάτω (μικρόκοσμος).



Ό Τσὰφλς καὶ ἡ Ρέι Ἦμς κατὰ τὴν προετοιμασία μιᾶς ἔκθεσής τους τὸ 1960.

Τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου, καὶ κατ' ἐπέκτασιν ἡ συνολικὴ μορφή του, εἶναι ἕνα πολυεπίπεδο συγκρότημα, τὸ ὁποῖο ἐμπίπτει στοὺς νόμους τοῦ ζωικοῦ βασιλείου καὶ γενικότερα στὶς νομοτέλειες όλόκληρης τῆς βιόσφαιρας τοῦ πλανήτη μας, καὶ τὸ ὁποῖο συνδέει τὸν ἄνθοωπο μὲ τὸ σύμπαν. Τέσσερα εἶναι, κατὰ κλίμακα μεγέθους, τὰ βασικὰ ἐπίπεδα συγκρότησης τοῦ ἀνθρώπινου σώματος: τὸ οργανισμικό, τὸ κυτταρικό, τὸ ἀτομικὸ καὶ τέλος τὸ ἐνεργειακό. Τὸ όργανισμικό ἐπίπεδο, δηλαδή ὁ ὀργανισμὸς τοῦ ἀνθρώπου, τὸ σῶμα του ώς μορφή μὲ τὰ ἐννέα συστήματά του (τὸ μυοσκελετικό, τὸ νευρικό, τὸ κυκλοφορικὸ ἢ καρδιαγγειακό, τὸ ἀναπνευστικό, τὸ πεπτικό, τὸ οὐφογεννητικό, τὸ ὁρμονικό, τὸ σύστημα τὧν αἰσθητηρίων ὀργάνων καὶ τὸ δέρμα), τοὺς ἱστοὺς καὶ τὰ ὄργανά του, μὲ σπουδαιότερο τὸν ἐγκέφαλο καὶ τὶς λειτουργίες του, συνδέει τὸν ἄνθρωπο μὲ ὅλους τοὺς ἔμβιους ὀργανισμοὺς καὶ ἑπομένως καὶ μὲ όλόκληρη την ανθρωπότητα μέσω τῶν αἰσθήσεων, τῆς ὁμιλίας κ.τ.λ. Τὸ κυτταρικό ἐπίπεδο, ποὺ ὀργανώνεται ἀπὸ DNA, τὸν συνδέει μὲ ὅλη τὴ βιόσφαιρα, πάει νὰ πεῖ μὲ ὅλα τὰ ἔμβια ὄντα, δηλαδή τὰ φυτά, τὰ ζῶα καὶ τὰ μικρόβια, πλήν ἐλαχίστων έξαιρέσεων, μέσω τοῦ κοινοῦ γενετικοῦ κώδικα. Τὸ ἀτομικὸ ἐπίπεδο, δηλαδή τὰ χημικὰ στοιχεῖα ποὺ συγκροτοῦν τὸ σῶμα του, τὸν

συνδέει μὲ τὸν ὀρυκτὸ κόσμο τοῦ πλανήτη μας καὶ μὲ τὰ στοιχεῖα του, καὶ σύμφωνα μὲ νεότερες ἀνακαλύψεις, τὸν συνδέει ἐπίσης μὲ τοὺς ἄλλους πλανῆτες καὶ διάφορα ἡλιακὰ συστήματα τοῦ γαλαξία μας, ἀφ' ἡς στιγμῆς ἔχει βρεθεῖ πὼς ἀρκετὰ μέταλλα ἀπὸ τὰ χημικὰ στοιχεῖα τοῦ ἀνθρώπινου ὀργανισμοῦ (π.χ. ὁ σίδηρος, ὁ χαλκὸς κ.ἄ.) προέρχονται ἀπὸ περιοχὲς ἐκτὸς τοῦ ἡλιακοῦ μας συστήματος. Καὶ τέλος τὸ ἐνεργειακὸ ἐπίπεδο (ἀκτινοβολίες καὶ δονήσεις) τὸν συνδέει μὲ ὅλα τὰ ἐνεργειακὰ συμβάντα τοῦ σύμπαντος. Κατόπιν ὅλων αὐτῶν, θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ λεχθεῖ ὅτι τὸ Πᾶν ἀντιπροσωπεύεται στὴ συγκρότηση τοῦ ἀνθρώπινου ὀργανισμοῦ.

Σύμφωνα μὲ τὴ Βιολογία, τρεῖς εἶναι οἱ θεμελιώδεις γενικεύσεις, δηλαδή οἱ θεωρίες ἐκεῖνες ποὺ ἀποδεικνύουν τὴν ένότητα όλων των ἔμβιων ὀργανισμών. Πρώτη εἶναι ή θεωρία τῆς ἐξέλιξης μέσω τῆς φυσικῆς ἐπιλογῆς, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία ὅλοι οἱ ἔμβιοι ὀργανισμοὶ σχετίζονται μεταξύ τους ἐπειδὴ ἔχουν κοινὴ γενεαλογία, κοινή καταγωγή. Δεύτερη εἶναι ή θεωρία τῆς ἑνότητας τῶν βιοχημικῶν διεργασιῶν, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία οἱ ὑπάρχοντες όργανισμοὶ ἔχουν κοινὲς όρισμένες βασικὲς βιοχημικὲς ἀντιδράσεις. Τοῦτο συμβαίνει ἐπειδὴ ὅλοι οἱ ὀργανισμοὶ ἔχουν δύο κοινὰ στοιχεῖα: α) τὴ χημεία τοῦ κώδικα τῶν όδηγιῶν, ἀφοῦ ὁ κώδικας αὐτὸς εἶναι πάντοτε φτιαγμένος ἀπὸ νουκλεϊκὰ ὀξέα, καὶ β) τὸ μηχανισμό γιὰ τὴν ἐκτέλεση τῶν ὁδηγιῶν, ἀφοῦ αὐτὸς συνίσταται πάντοτε στὶς πρωτεϊνες καὶ τὰ ὀργανίδια παραγωγῆς πρωτεϊνῶν. Καὶ τέλος τρίτη καὶ κεντρική εἶναι ή κυτταρική θεωρία, σύμφωνα μὲ την όποία όλοι οἱ ὀργανισμοὶ συντίθενται ἀπὸ κύτταρα. (Οἱ ἰοί, ἂν καὶ δὲν εἶναι κύτταρα, δὲν ἀποτελοῦν ἐξαίρεση: εἶναι ὀργανισμοὶ πού χρησιμοποιοῦν τὰ κύτταρα ἄλλων ὀργανισμῶν).

Ἐκεῖνο ποὺ χαρακτηρίζει καὶ συγχρόνως διαφοροποιεῖ δομικά, κατασκευαστικά, τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ ὅλα τὰ ὑπόλοιπα φυσικὰ ὄντα τῆς Γῆς εἶναι ἡ ποιότητα καὶ ἡ ἀνάπτυξη τοῦ νευρικοῦ του συστήματος, ἔτσι ποὺ ἡ ἐμφάνιση τοῦ ἀνθρώπου νὰ ἀποτελεῖ τὴν κορυφαία πράξη τῆς βιολογικῆς ἐξέλιξης στὸν πλανήτη μας. Καθὼς ἡ ἐξέλιξη προχωρεῖ, τὸ νευρικό του σύστημα διαρκῶς ἀναπτύσσεται ποσοτικὰ καὶ ποιοτικά, καὶ γίνεται πλέον εὐαίσθητος δέκτης τῆς πνοῆς τοῦ Θείου Πνεύματος. Αὐτὴ ἡ ἀνάπτυξη τοῦ νευρικοῦ συστήματος καὶ τοῦ ἐγκεφάλου ποὺ χαρακτηρίζει τὸ ἀνθρώπινο ὂν ἐπέφερε βαθύτατη ἀλλαγὴ στὴν ὅλη πορεία τῆς ἐξέλιξης. Ἐτσι, στὸ ἀνθρώπινο ὂν δὲν κληρονομοῦνται μόνο οἱ γενετικὲς ἰδιότητες ἀλλὰ καὶ οἱ ἐμπειρίες πού, μέσω τοῦ λόγου καὶ τῆς μνήμης, μεταβιβάζονται ἀπὸ γενιὰ σὲ γενιά.

Ο ἄνθοωπος ἔοχεται στὸν κόσμο ποοικισμένος μὲ τὸ δύνασθαι, τὴν κρίση καὶ τὸ αὐτεξούσιον, τρία ἀνεκτίμητα προικιὰ ποὺ τοῦ ἐπιτρέπουν νὰ κάνει, ἀνὰ πᾶσαν στιγμὴν τοῦ βίου του, ἀφέλιμες ἢ ἐπιζήμιες ἐπιλογὲς καί, ἀνάλογα, νὰ ἐλέγχει ἢ ὅχι τὰ ὁρμέμφυτα, τὰ ὁποῖα διέπουν τὴ συμπεριφορὰ ὅλων τῶν λοιπῶν ἔμβιων ὄντων. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ὁ ἄνθρωπος εἶναι μορφὴ Ζωῆς συνειδητή, ἐνῶ τὰ ζῶα εἶναι μορφὲς Ζωῆς ἐνστικτώδεις. Ἅρα μόνο τὸ ἀνθρώπινο ὂν εἶναι συνειδησιακὰ ἐξελίξιμο, ἔχει δηλαδὴ φύσει τὴ δυνατότητα, τελειούμενο, νὰ προάγεται συνειδησιακὰ καὶ νὰ χωρεῖ στὸ θεῖο Ὑπερσυνειδητό.

Ἐκεῖνο ώστόσο ποὺ ὀντολογικὰ διαφοροποιεῖ ἐντελῶς τὸ ἀνθρώπινο ὂν ἀπὸ τὰ ὑπόλοιπα ἔμβια ὄντα εἶναι πάνω ἀπ' ὅλα ἡ ἐλευθερία τῆς βούλησής του ἢ τὸ αὐτεξούσιον, ἡ αὐτεξουσιότητα.

Βέβαια, μέσα σὲ τοῦτο τὸν κόσμο τῆς σχετικότητας, ὁ ἄνθρωπος δὲν μπορεί ποτὲ νὰ εἶναι τελείως ἐλεύθερος, εἶναι δὲ ἀκόμα λιγότερο ἀνεξάρτητος ἢ ἀδέσμευτος. Πῶς εἶναι ἄλλωστε δυνατὸν νὰ εἶναι ὁ ἄνθοωπος ἀνεξάρτητος ἀπὸ τὸ ὕψιστο "Ον καὶ τελείως ἀδέσμευτος ἀπὸ τὴν ἐναντιωματικὴ ἐπήρεια τοῦ κακοῦ; Ἡ ὀντολογικὴ έλευθερία τοῦ ἀνθρώπου εἶναι περιορισμένη καὶ μόνον ὁ Θεὸς – ἡ ἐπέκεινα κάθε περιορισμοῦ ἀπόλυτη Δύναμη καὶ Άγαθότητα – εἶναι τὸ ἀπόλυτα ἐλεύθερο Όν. Κατὰ τὴν ἰνδουιστική φιλοσοφία, ἡ βούληση, ὅπως καὶ κάθε ἀνθρώπινη ἐνέργεια, διέπεται καὶ καθορίζεται ἀπὸ τὸ ὕψιστο "Ον καὶ ἑπομένως, ὡς ἐξαρτημένη, δὲν εἶναι ἐλεύθερη. Ἡ φυσικὴ ἐλευθερία εἶναι ἄλλη μιὰ οἰκτρὴ πλάνη μεταξύ τόσων ἄλλων ποὺ παραπλάνησαν καὶ καταταλαιπώρησαν την ανθοωπότητα, μια χίμαιρα για την όποία ή ανθοωπότητα έχει χύσει ποταμούς αἵματος ή ἐλευθερία, τὴν ὁποία τόσο πολύ ποθεῖ καὶ συγχρόνως κατὰ βάθος ἀπεύχεται ὁ ἄνθρωπος. Ώστόσο ὁ ἄνθοωπος διαθέτει φύσει τὴν ἀπόλυτη ἐλευθερία τῆς ἐπιλογῆς, ακόμα κι ὅταν ἡ βούλησή του αὐτὴ καθαυτὴ δὲν εἶναι ἐλεύθερη άλλὰ κατευθυνόμενη τόσο κοινωνικά, ὅσο πολιτιστικὰ καὶ παιδευτικά. Ὁ Πλωτίνος ἐπαναλαμβάνει διαρκῶς πὼς ὁ καθένας εἶναι ὑπόλογος τῶν πράξεών του. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ὁ ἄνθρωπος δὲν χάνει ποτὲ τὴν ἐγγενὴ ἐλευθερία του νὰ ἐπιλέγει ἀνὰ πᾶσαν στιγμή τὴ μία ἢ τὴν ἄλλη λύση, ἐτοῦτο ἢ ἐκεῖνο, ἔστω καὶ μέσα σὲ δεδομένες, προκαθορισμένες καὶ γι' αὐτὸ πολλὲς φορὲς ἀσφυκτικὰ καταπιεστικές, καταναγκαστικές συνθῆκες, οἱ ὁποῖες τείνουν νὰ δεσμεύουν την κρίση του η να χρωματίζουν την ὀρθότητα τῶν ἐπιλογῶν του. Σὲ τελευταία ἀνάλυση, μόνον ὁ ἐλεύθερος εἶναι αὐτεξούσιος, διατείνεται ὁ ἄγιος Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος. Βέβαια οί περιορισμοί τούς όποίους συναντᾶ ό ἄνθρωπος κατὰ τὴν ἔκφοαση τῆς βούλησής του δὲν εἶναι ἀπόλυτοι ἀλλὰ σχετικοὶ κι αὐτοί, ἀφοῦ ὁ ἐπιλέγων διατηρεῖ πάντοτε τὴ δυνατότητα νὰ αντιδράσει καὶ νὰ τοὺς ὑπερνικήσει. Ἡ Ἁγία Γραφὴ δέχεται πὼς ὁ ἄνθοωπος μποςεῖ μὲ τὸ αὐτεξούσιον νὰ ὑπεςνικᾶ κάθε πεςιοςισμὸ καὶ νὰ μένει πιστὸς στὸ καλό, συντασσόμενος μὲ αὐτό [3] μπορεῖ νὰ ύπερνικᾶ πολλούς περιορισμούς, οἱ ὁποῖοι εἶναι ἀνυπέρβλητοι γιὰ τὸν μὴ χριστιανό [4].

Ή αὐτεξουσιότητα τοῦ ἀνθοώπου εἶναι ἀπόλυτα σεβαστή καὶ ἀπαραβίαστη ἀπὸ τὸ Θεῖον. Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ πνεῦμα βλέπουμε στὰ Εὐαγγέλια τὸν ἴδιο τὸν Κύριο νὰ ἀπευθύνει ἐκεῖνο τὸ ἀνεπανάληπτο «πιστεύεις;» στοὺς ἀσθενεῖς καὶ στοὺς παράλυτους ποὺ Τὸν πλησιάζουν, προκειμένου νὰ τοὺς θεραπεύσει, ἀφοῦ ἡ θετικὴ τοποθέτησή τους ἀπέναντί Του εἶναι ἡ ἀπαραίτητη προϋπόθεση γιὰ νὰ μὴν παραβιαστεῖ τὸ αὐτεξούσιον τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ Χριστὸς ὅμως δὲν ἀπαιτεῖ τὸ ἴδιο ἀπὸ τοὺς δαιμονισμένους, ἀφοῦ αὐτοὶ δὲν εἶναι σὲ θέση νὰ ἀπαντήσουν, λόγω τῆς κατάληψής τους ἀπὸ τὰ δαιμόνια καὶ τῆς παρεπόμενης δεινῆς ψυχοσωματικῆς τους κατάστασης [5].

Ή ἐλευθερία τῆς ἑκάστοτε ἐπιλογῆς ἐπιτρέπει στὸν ἄνθρωπο νὰ δημιουργεῖ μιὰ μοναδικὴ καὶ τελείως καινοφανὴ ἐκδοχὴ τῆς ὅπαρξης. Κάνοντας ώστόσο ὁ ἄνθρωπος κοινὴ χρήση τῆς αὐτεξουσιότητάς του, μπορεῖ, μόνος αὐτὸς ἀπὸ ὅλα τὰ λοιπὰ πλάσματα τῆς Δημιουργίας, νὰ βγαίνει ἐκτὸς Νόμου, νὰ βαίνει παράλληλα μὲ τὸν Νόμο, νὰ εἶναι δηλαδὴ παράνομος. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ μόνον αὐτὸς ἔχει τὴν ἐλευθερία τῆς ἐπιλογῆς νὰ τηρεῖ τοὺς

νόμους τῆς Φύσης ἢ νὰ ἐναντιώνεται σὲ αὐτούς, νὰ τοὺς καταστρατηγεῖ. Δὲν συμβαίνει τὸ ἴδιο μὲ τὰ ζῶα, τὰ ὁποῖα ὑποτάσσονται ἄκοντα στὸν Νόμο, στὴ Φύση. Μὲ τὴ συνείδησή του ὁ ἄνθρωπος κάνει πράγματα ποὺ τὰ ζῶα μόνο ἀσυνείδητα καὶ ἀπὸ ἔνστικτο κάνουν. Έξ οὖ καὶ ἡ ἀπόλυτη εὐθύνη τοῦ ἀνθρώπου ὡς πρὸς τὰ ὑπόλοιπα ζῶα καὶ γενικότερα ὡς πρὸς τὴν ὅλη Δημιουργία. Τοῦτο ἐννοεῖ ὁ Παῦλος ὅταν λέει: «Ἡ γὰρ ἀποκαραδοκία τῆς κτίσεως τὴν ἀποκάλυψιν τῶν υίῶν τοῦ Θεοῦ ἀπεκδέχεται. τῆ γὰρ ματαιότητι ἡ κτίσις ὑπετάγη, οὐχ ἑκοῦσα, ἀλλὰ διὰ τὸν ὑποτάξαντα, ἐπ' ἐλπίδι ὅτι καὶ αὐτὴ ἡ κτίσις ἐλευθερωθήσεται ἀπὸ τῆς δουλείας τῆς φθορᾶς εἰς τὴν ἐλευθερίαν τῆς δόξης τῶν τέκνων τοῦ Θεοῦ. οἴδαμεν γὰρ ὅτι πᾶσα ἡ κτίσις συστενάζει καὶ συνωδίνει ἄχρι τοῦ νῦν (Pωμ. η ', 19-22).

Όταν, λοιπόν, ὁ ἄνθρωπος ἐξαγνίζεται καὶ ἐξαγιάζεται σὲ ὅλα του τὰ μέλη ώς προσφορά πρὸς τὸν Θεό, ἐξαγνίζει καὶ ἐξαγιάζει όλα τὰ πλάσματα, καὶ ἀπολυτρώνει, κατὰ τὸ δικό του μέρος, τὸν πεπτωκότα Κόσμο. Έξάλλου «μὲ ποικιλία τρόπων - ἀπὸ τὴν καλλιέργεια τῆς γῆς ὡς τὶς τέχνες καὶ τὸν λόγο – ὁ ἄνθρωπος δίνει φωνή στὰ ύλικὰ πράγματα καὶ κάνει τὴ φύση νὰ ἐκφράζεται πρὸς δοξολογία τοῦ Θεοῦ». Μὲ αὐτὸ τὸ πνεῦμα ὁ ἄγιος Λεόντιος Κύπρου αναφέρει: «Μὲ τὸν οὐρανό, τὴ γῆ καὶ τὴ θάλασσα, μὲ τὸ ξύλο καὶ τὴν πέτρα, μὲ ὅλη τὴν ὁρατὴ καὶ ἀόρατη Δημιουργία προσφέρω λατοεία στὸν Δημιουργό, Κύριο καὶ Ποιητή τῶν πάντων. Γιατὶ ή Δημιουργία δὲν λατρεύει ἄμεσα καὶ μόνη της τὸν Ποιητή». Καὶ ὁ ουμάνος πατήο Ντουμίτοου Στανιλοάε (D. Staniloae, 1903-1993), ἀπὸ τὴ μεριά του, λέει πὼς «ὁ ἄνθρωπος θέτει τὴ σφραγίδα τῆς κατανόησης καὶ τοῦ πνευματικοῦ του ἔργου στὴ Δημιουργία. Ὁ Κόσμος δὲν εἶναι μόνο ἕνα δῶρο ἀλλὰ καὶ ἕνα ἔργο γιὰ τὸν ἄνθοωπο». Τοῦτο ἄλλωστε σημαίνει ή ρήση τοῦ ἀποστόλου Παύλου: «Θεοῦ γὰρ ἐσμεν συνεργοί» (Α΄ Κορ. γ΄, 9).

Μέσα στὸ πέρασμα τοῦ χρόνου, ὁ ἄνθρωπος δὲν εἶναι ποτὲ ὁ ἴδιος ἀκόμα κι ὅταν – καὶ ὅσο – ἡ μορφή του κρατάει τὸ ἴδιο σχῆμα, μολονότι κι αὐτὸ μεταβάλλεται σταδιακὰ πλήρως, ἀφοῦ ἡ μορφή μεταβάλλεται μοριακά συνεχῶς, ἀνὰ πᾶσαν στιγμήν. Άλλὰ καὶ κυτταρικά ή σύστασή της μεταβάλλεται κατά διαστήματα ριζικώς, καθώς τὰ ἀνθρώπινα κύτταρα, ἐξαιρέσει ἐκείνων τοῦ ἐγκεφάλου, ανανεώνονται πλήρως στὸ χρονικὸ διάστημα μιᾶς έπταετίας ἔτσι πού, ἀπὸ ὑλικὴ τουλάχιστον ἄποψη, ὁ ἄνθρωπος νὰ εἶναι ὕστερα ἀπὸ μία έπταετία ἐντελῶς διαφορετικός, σὰν νὰ πρόκειται γιὰ κάποιον ἄλλον. Κι ὅμως ἡ βιολογική του ταυτότητα, ὁ γονότυπός του -ὄχι ὁ φαινότυπός του- παραμένει, ἀπὸ τὴν ὤρα ποὺ γεννιέται, αναλλοίωτος, αφοῦ αναλλοίωτες παραμένουν καὶ οἱ αἰθερικὲς σφραγίδες τῆς ύλικῆς του μορφῆς. Άλλωστε καὶ τὰ ἰδιάζοντα χαρακτηριστικά τῆς φυσικῆς του προσωπικότητας κατά τὸ σῶμα, παραμένουν διὰ παντὸς σταθερά, ἀμετάβλητα, ἔστω κι ἂν τὸ σῶμα του μεταβάλλεται μορφικά (σχημα, όψη) δραματικά λόγω της ήλικίας ἢ τῆς ἴδιας τῆς ἐπέμβασής του ἐπ' αὐτοῦ (πλαστικὲς ἢ αἰσθητικὲς ἐγχειρίσεις, παντὸς εἴδους παραμορφώσεις κ.ἄ.)[6]. Τοῦτος εἶναι ὁ λόγος ποὺ ἕνας ἄνθρωπος παραμένει ἐντὸς μικρῶν ήλικιακῶν διαστημάτων πάντοτε, λίγο ἢ πολύ, ἀναγνωρίσιμος ἀπὸ τούς τρίτους, ὅσες ἀλλοιώσεις κι ἂν ἔχει ὑποστεῖ ἐξωτερικὰ ἡ ἀρχική του μορφή.

Απὸ αὐστηοῶς, λοιπόν, ἐπιστημονικὴ -βιολογικὴ- ἄποψη, ἡ μορφὴ τοῦ ἀνθρώπου παραμένει ἐσαεὶ ἀμετάβλητη, ἀφοῦ καὶ ὀντολογικὰ ὁ ἄνθρωπος ἐξακολουθεῖ πάντοτε νὰ εἶναι ὁ ἴδιος. Καὶ τοῦτο, ἐπειδὴ δὲν παύει νὰ ἀποτελεῖ τὴν ὑλομορφοποιημένη ἔκφραση τῆς ἴδιας Ἰδέας καὶ νὰ ταυτίζεται μὲ τὸ ἴδιο Ἐγώ, αὐτοαναγνωριζόμενος ὡς τὸ ἴδιο ἄτομο τόσο κατὰ τὴν παιδικὴ ὅσο καὶ κατὰ τὴν ἐφηβική, τὴν ἐνήλικη ἢ τὴ γεροντικὴ περίοδο τοῦ βίου του. Τί πιὸ άπτὴ καὶ τρανή, ἀλήθεια, ἀπόδειξη ὅτι τὸ Ἐγὼ εἶναι κάτι διακριτὸ ἀπὸ τὸ ὑλικό του ἐπένδυμα, στὸ ὁποῖο ἐνοικεῖ, χωρὶς ὡστόσο νὰ ἐπηρεάζεται ἀπὸ τὴ φθορά του! Μήπως αὐτὸ ἀποτελεῖ ἀπόδειξη ἀλλεπάλληλων κύκλων ὕπαρξης τοῦ Ἐγὼ ἑνὸς ἀνθρώπου κατὰ τὴ διάρκεια τοῦ ἐπὶ τῆς γῆς βίου του, ἀφοῦ τὸ πνεῦμα του παραμένει ἀναλλοίωτο, ἡ δὲ συνειδητότητά του αὐξάνει;

Όσον ἀφορᾶ τὴν ἐξωτερικὴ μορφὴ τοῦ ἀνθρώπινου ὄντος, αὐτὴ χωρίζεται σὲ δύο βασικὰ μέρη: τὴν κεφαλή, ποὺ ἀναλογικὰ ἀντιστοιχεῖ στὸ πνευματικὸ στοιχεῖο, καὶ τὸ κυρίως σῶμα, ποὺ αντιστοιχεῖ στὸ ύλικὸ στοιχεῖο στὸν ἄνθρωπο. Έπομένως, ή κεφαλή, σὲ σύγκοιση μὲ τὸ ὑπόλοιπο σῶμα, ἐμφανίζεται νὰ διαδοαματίζει – καὶ διαδραματίζει – πρωταγωνιστικό καὶ κατευθυντήριο ρόλο, ἀφοῦ σ' αὐτὸ ἑδράζεται ὁ ἐγκέφαλος, προστατευμένος ἀπὸ τὸ κρανίο (τὴν κρανιακή θήκη ἢ κοιλότητα). Μορφικά, μέσω τῆς κεφαλῆς, τὸ ἄτομο καθίσταται ίκανὸ ὄχι μόνο νὰ ἀναγνωρίζει τοὺς ἄλλους, ἀλλὰ καὶ νὰ ἀναγνωρίζεται ἀπὸ τοὺς ἄλλους, ἀφοῦ τὸ πρόσωπο εἶναι τὸ μόνο τόσο χαρακτηριστικό τμημα τοῦ ἀνθρώπινου σώματος. Στὸ πρόσωπο βρίσκονται συγκεντρωμένα τὰ αἰσθητήρια ὄργανα καὶ τῶν πέντε αἰσθήσεων. Τὸ πρόσωπο, μὲ προεξάρχοντα τὰ μάτια, εἶναι ἐκεῖνο ποὺ καθρεφτίζει τὴ φύση τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ψυχική, νοητική καὶ πνευματική του κατάσταση εἶναι ἐκεῖνο ποὺ καθρεφτίζει τὴν πορεία τοῦ ἀνθρώπου μέσα στὸ χρόνο. Σὲ αὐτὸ αντανακλαται ή φυλή του, ή καταγωγή του, ή ταξική του προέλευση, ό χαρακτήρας του καὶ πάνω ἀπ' ὅλα ὁ βαθμὸς τῆς πνευματικής του έξέλιξης.

Ό ἄνθοωπος εἶναι ὁ ἀνώτερος τύπος ζωῆς ποὺ ἔχει ποτὲ παραχθεῖ, τουλάχιστον ὑλικὰ πάνω σὲ τοῦτο τὸν πλανήτη˙ εἶναι τὸ σημεῖο συνάντησης ὁλόκληρης τῆς Δημιουργίας καὶ τοῦ ἴδιου τοῦ Δημιουργοῦ. Ἔτσι, ἄν καὶ σὲ ὅλες τὶς φυσικὲς μορφὲς βλέπουμε τὸν Θεὸ ἐκπεφρασμένο, πιὸ καθαρὰ Τὸν βλέπουμε στὸν ἀνθρώπινο νοῦ. Πιὸ κοντά Του βρισκόμαστε μελετώντας τὴν ἀνθρώπινη μορφή, ἀφοῦ μὲ αὐτὴ τὴ μορφὴ δημιούργησε ὁ Θεός, «κατ΄ εἰκόνα καὶ καθ΄ ὁμοίωσίν Του», τὸ ἀνθρώπινο ὂν ποὺ ἔρχεται στὸν κόσμο μας ἔχοντας λησμονήσει τὴ θεία καταγωγή του, ὥστε νὰ μπορέσει, μέσω ἀκριβῶς τῆς μορφῆς του, νὰ Τὸν ξαναβρεῖ. Στὴ μορφή του, λοιπόν, μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ ἀναζητήσει τὴν Ἀλήθεια καὶ νὰ τὴν προσεγγίσει. ἄρα ὁ ἴδιος ὁ ἄνθρωπος εἶναι τὸ κλειδὶ ποὺ τοῦ ἀνοίγει τὴ δίοδο γιὰ τὴν ἔρευνα τῆς Ἀλήθειας καὶ συγχρόνως ὁ κλειδοκράτορας.

Ό ἄνθρωπος διακρίνεται, λοιπόν, καταφανῶς ἀπὸ ὅλα τὰ ἄλλα ἔμβια ὄντα αὐτοῦ τοῦ κόσμου καὶ δείχνει νὰ ὑπερέχει σὲ ἱκανότητες, σὲ ρόλο καὶ σὲ προορισμό. Ἡ ὑπεροχή του αὐτὴ τὸν ἱεραρχεῖ, ὑπὸ ἀνθρωποκεντρικὴ πάντοτε θεώρηση, στὴν κορυφὴ τῆς πυραμίδας τῶν ὄντων τῆς Φύσης. Ἐξάλλου, ἔχει καταφέρει νὰ κυριαρχεῖ στὴ Δημιουργία, ἄν καὶ μὲ καταστρεπτικὲς πολλὲς φορὲς συνέπειες γι' αὐτήν, ὄχι βέβαια διὰ τῆς ἐπιβολῆς του, ὀφειλόμενης

στὶς σωματικές, βιολογικές του δυνατότητες, ἀφοῦ αὐτὲς συχνὰ μειονεκτοῦν σημαντικὰ ἔναντι τῶν ἀντίστοιχων φυσικῶν ἰδιοτήτων ἄλλων ἔμβιων ὄντων, ἀλλὰ χάρη στὶς νοητικές, ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο, ἱκανότητές του. Ἐπιπλέον, οἱ πνευματικές του δυνατότητες τοῦ ἐπιτρέπουν νὰ συνειδητοποιήσει τὸν ἑαυτό του, νὰ αὐτοπροσδιοριστεῖ, νὰ βιώσει τὴν Ἀλήθεια καὶ νὰ ταυτιστεῖ μὲ αὐτήν. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι, λοιπόν, τὸ μόνο ὂν πού, ἄν καὶ ἀνήκει στὴν ὑλικὴ Δημιουργία, κινεῖται σχετικὰ ἐλεύθερος πρὸς αὐτὴν ὡς δημιουργὸς τῆς προσωπικότητάς του – τοῦ Προσώπου ὅπως τὴν ἀποκαλεῖ ἡ πατερικὴ παράδοσης [7] –, διὰ τῆς ὁποίας καὶ μόνο καθίσταται ἐφικτὴ ἡ χώρησή του στὸ θεῖο Ἀπρόσωπο.

Σύμφωνα μὲ ἐσώτερες θεωρίες, ὁ ἄνθρωπος εἶναι ἕνα ὂν ἑνιαῖο ὡς πρὸς τὴν προέλευσή του, τὴν Πηγή του ὁιφυὲς ὡς πρὸς τὴ φύση του, φύση θεϊκὴ καὶ χοϊκή τρισυπόστατο ὡς πρὸς τὶς Ἀρχὲς ποὺ τὸ συγκροτοῦν: τὸ Πνεῦμα, Ἀρχὴ λογιζομένη, ἡ Ψυχή, Ἀρχὴ αἰθερία, καὶ τὸ Σῶμα τετραδικὸ ἀφενὸς ὡς πρὸς τὴν ὑλικὴ κατασκευή του, δηλαδὴ ὡς πρὸς τὰ τέσσερα ὑλικὰ στοιχεῖα ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἀποτελεῖται: τὴ γῆ (ὀργανικὴ οὐσία), τὸ ὕδωρ, τὸν ἀέρα καὶ τὸ πῦρ, τὸ ὁποῖο στὸ ἀνθρώπινο σῶμα ἀντιπροσωπεύεται μὲ τὸν φωσφόρο, καὶ ἀφετέρου ὡς πρὸς τὴν ἐκδήλωσή του: ὑλική, ψυχική, νοητικὴ καὶ πνευματική καὶ τέλος πεντάκτινο ἐφόσον στὰ παραπάνω συνυπολογήσουμε καὶ τὴ θεϊκὴ σπίθα ποὺ ἐνεργοποιεῖ τὴν ὕπαρξή του, δηλαδὴ τὸ Ἐγώ.

Ό ἄνθοωπος εἶναι πολυσύνθετο ὄν, τὸ ὁποῖο μετέχει τόσο τοῦ «φυσικοῦ» ὅσο καὶ τοῦ «ὑπερφυσικοῦ». Εἶναι τὸ μοναδικὸ μέσα στὴν ὑλικὴ Δημιουργία ὂν ποὺ ἔχει προικιστεῖ μὲ τὴ δυνατότητα νὰ ὑπερβεῖ τὴν ὑλική του ὕπαρξη γιὰ νὰ ταυτιστεῖ μὲ τὸ Θεῖον.

Οί ἔμβιες μορφές, πλὴν τοῦ ἀνθρώπου, διαβαθμίζονται μὲν ὡς πρὸς τὴ συνθετότητα τῆς δομῆς τους, ὄχι ὅμως ὡς πρὸς τὴν τελειότητά τους, ἀφοῦ αὐτὴ ἀναφέρεται ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο στὴ συνείδηση. Ἡ συνείδηση, δηλαδὴ ἡ ἄμεση ἀντίληψη καὶ ὅχι ἀπλῶς ἡ γνώση τῆς Αλήθειας, εἶναι κατάσταση τοῦ βαθύτερου ὄντος τοῦ ἀνθρώπου, αὐτοῦ ποὺ ὀνομάζουμε Ἐγώ, κατὰ τὴν ὁποία τοῦτο βιώνει τὴν Αλήθεια. Ἡ κατάσταση αὐτὴ ἐπιτυγχάνεται μέσα ἀπὸ ἀνελικτικὴ πορεία συνεχοῦς τελείωσης. Ἀπ΄ ὅλα τὰ ὄντα τῆς Δημιουργίας, μόνο τὸ ἀνθρώπινο ὂν ἔχει Ἐγώ, δηλαδὴ μία πνευματικὴ ὀντότητα ποὺ τοῦ παρέχει τὴ δυνατότητα νὰ ἀποκτήσει συνείδηση τοῦ εἶναι του. Ἁρα μόνο τὰ ἀνθρώπινα ὄντα διαβαθμίζονται στὴν κλίμακα τῆς πνευματικῆς τελειότητας, ἀνάλογα, ἐξυπακούεται, μὲ τὸ βαθμὸ τελείωσης ποὺ ἔχουν ἐπιτύχει.

Όλες οἱ φυσικὲς μορφὲς στὸν κόσμο τοῦτο τῆς ὕλης εἶναι μὲν ἐκ τοῦ Θεοῦ, εἶναι μὲν ἐκφράσεις θείων Ἰδεῶν, πλὴν ὅμως, καθὼς δημιουργήθηκαν γιὰ ὁρισμένο σκοπό, τελοῦν ὑπὸ τὴν ἐπίδραση τῶν πεπερασμένων ὁρίων τοῦ χώρου καὶ τοῦ χρόνου, καὶ εἶναι ἑπομένως προσωρινές, παροδικές, ὑποκείμενες στὴν ἀναπόφευκτη φθορά. Άπαξάπασες, λοιπόν, οἱ φυσικὲς μορφὲς δὲν εἶναι δημιουργήματα ἐν τῷ ὑπάρχειν, ἀφοῦ τὸ ὑπάρχειν εἶναι συνδεδεμένο μὲ τὴν αἰωνιότητα, εἶναι ταυτόσημο μὲ τὴ Ζωή. Μόνο τὰ θεῖα Ὅντα ζοῦν, ἐνῶ τὰ ἔμβια ὄντα ἀποτελοῦν ἐκφράσεις τοῦ Ὅντος στὸν κόσμο μας, ἕναν κόσμο φαινομένων, μορφῶν καὶ ὀνομάτων. Γι΄ αὐτὸ κανένα ἔμβιο ὂν δὲν «ὑπάρχει», δὲν ζεῖ αἰωνίως ἀφ΄ ἑαυτοῦ, ἀλλὰ

εἶναι ἐφήμερο, θνητό συγκρινόμενο δὲ πρὸς τὴν αἰωνιότητα, εἶναι ἕνα στιγμιαῖο φαινόμενο Ζωῆς, φέρει τὴ Ζωὴ μέσα στὰ πεπερασμένα, ὅπως προαναφέρθηκε, ὅρια τοῦ χωροχρόνου καὶ άπλῶς «ὑπάρχει» – φαινομενικὰ καὶ πρόσκαιρα – κατὰ θεία παραχώρηση. Γιατὶ πῶς νοεῖται μιὰ ὕπαρξη, μιὰ ζωὴ νὰ πεθαίνει;

Ο ἄνθοωπος, ἕνα ἔμβιο ὂν ἀνάμεσα στ' ἄλλα, δυναμοποιεῖται ἀπὸ τὴν πνοὴ Ζωῆς, φέρει κι αὐτὸς τὴ Ζωή, ὅμως δὲν ζεῖ οὔτε αὐτός, ὅπως δὲν ζοῦν οὔτε καὶ ὅλα τ' ἄλλα ἔμβια ὄντα. Ἐντούτοις αὐτός, καὶ μόνον αὐτὸς ἀπὸ ὅλες τὶς μορφὲς τῆς Δημιουργίας καὶ εἰδικότερα ἀπὸ ὅλα τὰ ἔμβια ὄντα, ἐκδηλώνει εὐγλωττότερα τὴ ροὴ τοῦ Πνεύματος μέσα στὴν Ύλη καὶ ἔχει, φύσει, τὴ δυνατότητα, μέσω τῆς ἠθικῆς τελείωσης, δηλαδή τῆς άγνοποίησής του, νὰ έξελιχθεῖ συνειδησιακά, νὰ περάσει στὴν αἰωνιότητα καί, ταυτιζόμενος μὲ τὴ Ζωή, νὰ ζήσει. Ἀν ώστόσο δὲν κατορθώσει ὁ ἄνθοωπος – ἀποτασσόμενος τὸ Σκότος καὶ συντασσόμενος μὲ τὸ Φῶς – νὰ ταυτιστεῖ μὲ τὴ Ζωὴ καὶ νὰ «ὑπάρξει», τοῦτο δὲν σημαίνει ὅτι θὰ «πεθάνει», ἀφοῦ δὲν «ὑπῆρξε» ποτέ, ἀλλὰ ὅτι θὰ παραμείνει νεκρός. Έτσι κι άλλιῶς ὁ θάνατος δὲν ὑπάρχει ἤ, ὀρθότερα, δὲν ἀφορᾶ τὸν ἄνθρωπο, ἀφοῦ οὔτε ὁ νεκρὸς ἀλλὰ οὔτε καὶ ὁ ζῶν πεθαίνει. Επομένως, ὁ ἄνθοωπος δὲν «πεθαίνει» ποτέ, παρά, μετὰ την ἀναχώρησή του ἀπὸ τοῦτο τὸν κόσμο τῆς πλάνης, εἴτε παραμένει νεκρὸς εἴτε χωρεῖ στὴ Ζωή.

«Καὶ ἔπλασεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον, χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς, καὶ ἐνεφύσησεν εἰς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ πνοὴν ζωῆς, καὶ ἐγένετο ὁ ἄνθρωπος εἰς ψυχὴν ζῶσαν» ἀναφέρει ἡ Παλαιὰ Διαθήκη (Γέν. Β΄, 7). Ὅπως λέει ὁ ἄγιος Σεραφεὶμ τοῦ Σάρωφ, ἐμφυσώντας ὁ Θεὸς «πνοὴν ζωῆς» στὸν ἄνθρωπο, τοῦ ἐμφύσησε τὴ Χάρη τοῦ Αγίου Πνεύματος, ἔτσι ὤστε ὁ ἄνθρωπος φέρει μέσα του τὸ Άγιο Πνεῦμα, ποὺ τὸν ἐξυψώνει καὶ τὸν ἐξομοιώνει μὲ τὸν Θεό. Εἰδάλλως θὰ παρέμενε ὅπως ὅλα τὰ ἄλλα δημιουργήματα, ἕνα ἔμβιο ὂν μεταξὺ τῶν ἄλλων ἔμβιων πλασμάτων τοῦ Θεοῦ στὴ γῆ, μὲ ὅλες τὶς ἰδιότητες, ἔχοντας πνεῦμα, ψυχή, μυαλό, καρδιά, ὅπως ἔχουν ὅλα τὰ ζῶα, τὸ καθένα βέβαια κατὰ τὸ εἶδος του.

Όλες οἱ ἔμβιες μορφὲς ἀπλῶς «ὑπάρχουν», ὑφίστανται μόνον ὁ ἄνθρωπος διαθέτει τὸ προνόμιο νὰ ἔχει συνείδηση τῆς ὕπαρξής του, αὐτοσυνειδησία, προνόμιο τραγικὸ ὅταν πρόκειται γιὰ τὸν ἴδιο του τὸ θάνατο. Ἔτσι, δὲν ἀρκεῖται, ὅπως τὰ ὑπόλοιπα ἔμβια ὄντα, νὰ «ὑπάρχει», ἀλλὰ ἀγωνιᾶ γιὰ τὴν «ὕπαρξή» του καὶ διαλογίζεται, στοχάζεται, φιλοσοφεῖ, ματαιοπονώντας, γύρω ἀπ' αὐτήν. Ἡ ἐμπειρικὴ καὶ λογική, ἀλλὰ ὅχι διαισθητικὴ ὅπως ἐνδεχομένως γιὰ τοὺς ἄλλους ζῶντες ὀργανισμούς, βεβαιότητα τῆς ἐπερχόμενης ἀργὰ ἢ γρήγορα, λήξης τοῦ βίου του ἀποτελεῖ τὸν πυρήνα τῆς ὑπαρξιακῆς του τραγικότητας.

Όντας ώστόσο ὁ ἄνθοωπος ἔκφοαση μιᾶς θείας καὶ συνεπῶς ἀπειροαιώνιας Ἰδέας, τῆς Ἰδέας «ἄνθοωπος», εἶναι δυνάμει «ἄπειρος» καὶ μπορεῖ, ἀκόμα καὶ στὸν πεπερασμένο τοῦτο κόσμο τῆς ὕλης, νὰ καταστεῖ καὶ αὐτὸς «ἄπειρος».

Καθώς τὸ Πνεῦμα ἐνυπάρχει στὸ καθετί, ὁ ἄνθρωπος βρίσκεται καὶ αὐτὸς διὰ τοῦ πνεύματός του στὸ καθετί. Ἀπὸ τὴν ἄλλη πάλι, μέσα ἀπὸ τὸ καθετὶ παρέχεται στὸν ἄνθρωπο ἡ δυνατότητα νὰ ἀνακαλύπτει τὸ Πνεῦμα καὶ νὰ ἀνάγεται ὡς τὰ πεδία Του.

#### Σημειώσεις

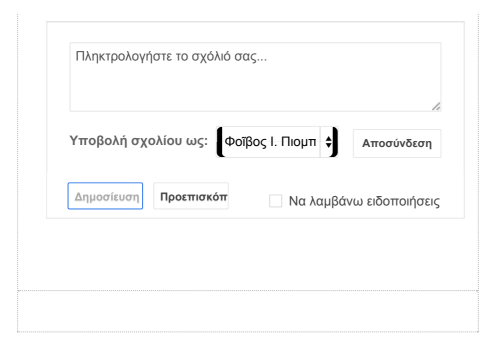
- 1. Γέν. Α΄, 26. Πίσω
- 2. Tω.  $\iotaθ'$ , 6.  $\frac{\Pi \iota σω}{}$
- 3. «Εἰ δὲ ὁ ὀφθαλμός σου ὁ δεξιὸς σκανδαλίζει σε, ἔξελε αὐτὸν καὶ βάλε ἀπὸ σοῦ συμφέρει γάρ σοι ἵνα ἀπόληται εν τῶν μελῶν σου καὶ μὴ ὅλον τὸ σῶμά σου βληθῆ εἰς γέενναν» (Ματθ. ε΄, 29) «πειρασμὸς ὑμᾶς οὐκ εἴληφεν εἰ μὴ ἀνθρώπινος πιστὸς δὲ ὁ Θεός, ὸς οὐκ ἐάσει ὑμᾶς πειρασθῆναι ὑπὲρ ὁ δύνασθε, ἀλλὰ ποιήσει σὺν τῷ πειρασμῷ καὶ τὴν ἔκβασιν τοῦ δύνασθαι ὑμᾶς ὑπενεγκεῖν» (Α΄ Κορ. ι΄, 13) «ἐνδύσασθε τὴν πανοπλίαν τοῦ Θεοῦ πρὸς τὸ δύνασθαι ὑμᾶς στῆναι πρὸς τὰς μεθοδείας τοῦ διαβόλου» (Εφ. στ΄, 11) «Μηδεὶς πειραζόμενος λεγέτω ὅτι ἀπὸ Θεοῦ πειράζομαι ὁ γὰρ Θεὸς ἀπείραστός ἐστι κακῶν, πειράζει δὲ αὐτὸς οὐδένα» (Ιακ. α΄, 13) «Ύποτάγητε οὖν τῷ Θεῷ. ἀντίστητε τῷ διαβόλφ, καὶ φεύξεται ἀφ΄ ὑμῶν» (Ιακ. δ΄, 7). Πίσω
- 4. «Οὐδὲν ἄρα νῦν κατάκριμα τοῖς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ μὴ κατὰ σάρκα περιπατοῦσιν, ἀλλὰ κατὰ πνεῦμα» (Pωμ. η', 1) «Τὸ λοιπόν, ἀδελφοί μου, ἐνδυναμοῦσθε ἐν Κυρίῳ καὶ ἐν τῷ κράτει τῆς ἰσχύος αὐτοῦ» (Εφ. στ', 10). Πίσω
- 5. Mα $\tau$ θ. θ', 27-32.  $\frac{\Pi$ ίσω
- 6. Κατάπληξη προκαλεῖ ή ποικιλία παραμορφώσεων, στὶς ὁποῖες ύποβάλλουν διάφοροι λαοὶ όρισμένα μέρη τοῦ ἀνθρώπινου σώματος. Γνωστότερη παραμόρφωση εἶναι αὐτὴ τῶν γυναικείων ποδιῶν ποὺ ἴσχυε ἐπὶ αἰῶνες ὡς πρότυπο γυναικείου κάλλους στὴν Κίνα. Γνωστή εἶναι ἐπίσης ή παραμόρφωση ποὺ ὑφίστανται οἱ γυναῖκες τῆς μογγολικῆς φυλῆς Padaung Karen, ποὺ ζοῦν στὰ δάση τῆς Βιομανίας και στὴ βόρεια Ταϊλάνδη. Συγκεκριμένα, οί ἐπονομαζόμενες γυναῖκες-καμηλοπαοδάλεις ἔχουν τὸ λαιμό τους έγκλωβισμένο μέσα σὲ μιὰ μπρούντζινη σπείρα δακτυλίων. Έξάλλου κάποιες ἀφοικανικὲς φυλὲς παραμορφώνουν τὸ κάτω χείλος τοῦ στόματός τους, ἄλλες τὸ κρανίο τῶν βρεφῶν ἢ τὰ στήθη τῶν γυναικῶν καὶ ἄλλες πάλι τουποῦν καὶ τεντώνουν σταδιακὰ τὸ λοβὸ τῶν ἀφτιῶν τους μέχρι νὰ φτάσει στοὺς ὤμους τους, ὅπως οἱ Μασάι τῆς Κένυας καὶ τῆς Τανζανίας. Ἡ δερματοστιξία (τατουὰζ κ.ἄ.) ἐμπίπτει κατὰ κάποιον τρόπο στὸ φαινόμενο τῆς παραμόρφωσης τοῦ σώματος, ὅπως καὶ ἡ περιτομή, τὴν ὁποία έφαρμόζουν γιὰ θρησκευτικούς πιὰ λόγους οἱ Έβραῖοι καὶ οἱ Μουσουλμάνοι. Πίσω
- 7. Κατὰ τὶς χριστολογικὲς ἔριδες, ἡ Ἐκκλησία μεταχειρίστηκε τὴ λέξη «πρόσωπο» ὡς ταυτόσημη τῆς λέξης «ὑπόσταση» καὶ μάλιστα πρὸς δήλωσιν τοῦ καθαυτὸ ὑφισταμένου καὶ ὡς ἕνα ὅλον ἐξωτερικὰ ἐκδηλουμένου. Πίσω





## Δεν υπάρχουν σχόλια:

### Δημοσίευση σχολίου



Αοχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)