# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Απόλλων Σωτήρ, ὁ Έλληνας Λόγος

Άπόλλων Σωτήρ, ὁ ελληνας Λόγος (\*)

Μνήμη Γιάννη Μιχ. Πιομπίνου

Θαυμάζοντας πρόσφατα, γιὰ πολλοστὴ φορά, τὸ ὑπέροχο ἄγαλμα τοῦ Ἀπόλλωνα (γύρω στὸ 500 π.Χ.) στὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο τοῦ Πειραιᾶ, ἔκανα κάποιες σκέψεις περὶ τοῦ κάλλους όπως τόσο μοναδικά καὶ ἀνεπανάληπτα τὸ ἐκφράσανε οἱ ελληνες διαχρονικά, τόσο μέσω τῆς ἀρχαιοελληνικῆς ἀγαλματοποιίας ὅσο καὶ μέσω τῆς ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας. Ἡ δύναμη τοῦ κάλλους τῆς ἑλληνικῆς τέχνης εἶναι πνευματική, ὄχι αἰσθητικὴ καὶ ἀκόμα λιγότερο διακοσμητική. Άποβλέπει πρωτίστως στὴν ἀγωγὴ ψυχῶν καὶ δευτερευόντως στὴν τέρψη ὀφθαλμῶν. Τοῦτο εἶναι έμφανέστερο στὴν ὀρθόδοξη είκονογραφία ποὺ ἐπὶ αἰῶνες έξέφρασε τὸ κάλλος ὑπὸ τὴν ἀρχαιοελληνικὴ ἔννοια τῆς πνευματικότητας, ή ὁποία διόλου τυχαῖα ἐκφράζεται καὶ ὡς ύψιστη αἰσθητική. Στὴ Δύση ὡστόσο τὰ πράγματα ἐξελίχθηκαν διαφορετικά. Γιὰ νὰ παραμείνουμε γιὰ συγκριτικούς λόγους στὸ χώρο τῆς ζωγραφικῆς, τὸ λειτουργικὸ περιεχόμενο τῆς εἰκόνας στη Δύση χάθηκε ήδη ἀπὸ τὸν 13ο αἰώνα καὶ πάντως ὁπωσδήποτε μετὰ τὸν Τζιόττο (Giotto, περ. 1266-1337). Τοῦτο βέβαια συνέβη σταδιακά καθώς ξέπεφτε τὸ θρησκευτικὸ αἴσθημα καὶ γινόταν κοσμικό. Έτσι, ἀπὸ τὴν Ἰταλικὴ χερσόνησο ἄρχισε ἡ Δύση νὰ παρεκκλίνει καὶ νὰ μὴ φιλοτεχνεῖ εἰκόνες ἀλλὰ πίνακες θρησκευτικοῦ περιεχομένου.

Άπὸ τότε, ἡ δυτικότροπη πιὰ τούτη ζωγραφική, ὡς πιὸ εὔπεπτη καὶ προσιτή στὸ εὐρὺ κοινὸ καθότι ἀπευθύνεται κατεξοχὴν στὸ συναίσθημα, ἔχει βαθύτατα ἐπηρεάσει, γιὰ νὰ μὴν πῶ ἀλλοιώσει, ὅχι μόνο τὴν παγκόσμια χριστιανικὴ εἰκονοποιία, άλλὰ δυστυχῶς πιὰ καὶ τὴν ἑλληνικὴ αἰσθητική. Τοῦτο εἶναι ίδιαίτερα έμφανὲς στὴν ἐν γένει διακόσμηση τῶν ἐκκλησιῶν τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους, ἀνεπανόρθωτα ἐπηρεασμένη ἀπὸ τὴν άναθεωρητική καὶ τόσο κακόγουστη τεχνοτροπία τῶν γερμανῶν Ναζαρηνῶν ποὺ τοὺς ἔφερε στὴ χώρα μας, τὸν 19ο αἰώνα, μαζὶ μὲ τὶς ὑπόλοιπες πολιτιστικὲς ἀποσκευές της, ἡ βαυαρικὴ μοναρχία, τὴν ὁποία μὲ περισσὴ μεγαλοψυχία μᾶς ἐπέβαλαν οἱ Προστάτιδες Δυνάμεις. Χαρακτηριστικό παράδειγμα ἀποτελεῖ ἡ λαϊκή άναπαράσταση τῆς Γέννησης τοῦ Ἰησοῦ καθώς καὶ ὁ ὅλος χριστουγεννιάτικος διάκοσμος, ὁ ὁποῖος παραπέμπει σὲ χιονισμένο, άλπικὸ μᾶλλον, τοπίο, μὲ τὰ ἀπαραίτητα ἔλατα, έλκηθρα καὶ ἐλάφια ἢ -πιὸ πρόσφατα- καὶ ταράνδους μοιάζει νὰ έχουμε ὅλοι μας λησμονήσει ὅτι τὸ μέγιστο τοῦτο γεγονὸς

#### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος **Προβολή πλήφους προφίλ** 

#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ό ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Ο ἄνθρωπος ώς δημιουργός ύλικῶν μορφῶν

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν

Σκόςπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Πεοὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μοοφῶν

Πεοί δυσμορφίας καὶ τερατομορφίας

# Απόλλων Σωτήρ, ὁ Ἑλληνας Λόγος

Ή Ἑλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σπέψεις πάνω στη θεματική της ορθόδοξης είκονογραφίας

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Le temple antique grec et l'Aigle Bicéphale

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

συνέβη στὴν Παλαιστίνη μὲ τὸ ἀντίστοιχο σκηνικὸ ἀπὸ φοινικιές, καμήλες, γαϊδουράκια καὶ καβουρδισμένους ἀπὸ τὸν ἥλιο ξερότοπους. Άλλο παράδειγμα είναι ή ζωγραφική ἀπόδοση τῆς Άγίας Τριάδας, ὄχι συμβολικὰ ὅπως ἐπιτάσσουν οἱ κανόνες τῆς όρθόδοξης είκονογραφίας ὑπὸ τὸν τύπο τῆς Φιλοξενίας τοῦ Άβραάμ, άλλὰ μὲ τὴν ἀπεικόνιση τοῦ Πατρὸς ὡς σεβάσμιου παππούλη μὲ μακριά, πάλλευκη γενειάδα καὶ ποδήρη χιτώνα,τοῦ Υίου ώς νεότερου ἄντρα καὶ του Άγίου Πνεύματος «ἐν εἴδει περιστεράς». Καὶ τί νὰ πεῖ κανεὶς γιὰ τοὺς γλυκεροὺς Χριστούληδες μὲ τὸ γλαρωμένο βλέμμα, τὶς δροσερὲς Παναγίτσες καὶ ὅλες τὶς εὐτελεῖς λιθογραφίες ἀγίων μὲ τὰ χτυπητά χρώματα, ποὺ ἔχουν κατακλύσει ἀκόμα καὶ τὰ πιὸ ἀπομακρυσμένα έξωκλήσια, καθώς καὶ τὶς δακρύβρεχτες είκονίτσες ποὺ μοιράζει ἡ Ἐκκλησία στὰ παιδιὰ ποὺ φοιτοῦν στὸ κατηχητικό!

Μέσα λοιπὸν σὲ αὐτὴ τὴν περιρρέουσα αἰσθητική, δὲν εἶναι διόλου παράξενο πού, ἂν ρωτήσεις στὴν τύχη διάφορους άνθρώπους γιὰ τὸ πῶς φαντάζονται τὸ ἀκάνθινο στεφάνι ποὺ είχαν βάλει στὸ κεφάλι τοῦ Ἰησοῦ οἱ ρωμαῖοι στρατιώτες χλευάζοντάς Τον, ὅλοι σχεδὸν ἀνεξαιρέτως ἀπαντοῦν αὐθόρμητα ότι θὰ πρέπει νὰ ἦταν ἀπὸ πλεγμένα μεταξύ τους ξυλώδη κλαδιὰ μὲ τρομερὰ ἀγκάθια. "Ετσι ἄλλωστε παριστάνουν τὸν Ἰησοῦ, αίματοβαμμένο καὶ «ἀνθρώπινο», τὰ ἀντιαισθητικά, ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον, καὶ παιδαριώδους ρεαλισμοῦ γλυπτά, ἀπὸ τὰ ὁποῖα βρίθουν οἱ ἱσπανικὲς κυρίως άλλὰ καὶ οἱ λοιπὲς ρωμαιοκαθολικὲς έκκλησίες. Κι ὅμως ἡ Καινὴ Διαθήκη εἶναι σαφέστατη ἐπὶ τοῦ θέματος τούτου: «...καὶ ἐκδύσαντες αὐτὸν περιέθηκαν αὐτῷ χλαμύδα κοκκίνην, καὶ πλέξαντες στέφανον έξ ἀκανθῶν ἐπέθηκαν έπὶ τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ καὶ κάλαμον έπὶ τὴν δεξιὰν αὐτοῦ...» (Ματθ. κζ΄. 28-29) καὶ ἀλλοῦ: «...καὶ οἱ στρατιῶται πλέξαντες στέφανον έξ άκανθῶν ἐπέθηκαν αὐτοῦ τῆ κεφαλῆ, καὶ ἱμάτιον πορφυροῦν περιέβαλον αὐτόν...» (Ἰω. ιθ΄. 2) Ἐπίσης, τὴν ἑσπέρα τῆς Μεγάλης Πέμπτης, πρὶν ἀπὸ τὴν ἀνάγνωση τοῦ Ι΄ Εὐαγγελίου, ψάλλει ὁ ὑμνολόγος σὲ ἦχο πλάγιο Β΄: «Ἐξέδυσάν με τὰ ἱμάτιά μου καὶ ἐνέδυσάν με χλαμύδα κοκκίνην, ἔθηκαν ἐπὶ τὴν κεφαλήν μου στέφανον έξ ἀκανθῶν...»

"Ακανθοι ὀνομάζονταν ἀπὸ τοὺς ἀρχαίους καὶ ἄκανθοι όνομάζονται ἀπὸ τοὺς βοτανολόγους διάφορα ἀκανθοφόρα φυτά, μεταξύ τῶν ὁποίων συγκαταλέγονται καὶ ἐκεῖνα ποὺ ὀνομάζουμε κοινώς γαϊδουράγκαθα ἢ ἀπλούστερα ἀγκάθια. Εἶναι πολυετή, ποώδη φυτά μὲ ἐπίγεια μεγάλα πτεροσχιδή φύλλα καὶ ἄνθη σὲ πυκνούς καὶ μακρούς στάχυες. Μερικὰ ἀπὸ τὰ γνωστότερα εἴδη άκάνθων είναι ἡ ἄκανθος ἡ μαλακὴ ἢ ἁπαλὴ ἢ άλλιῶς καὶ ἀνάκανθος (Acanthus Mollis) καθώς καὶ ἡ ἄκανθος ἡ ἀκανθώδης (Acanthus Spinosus) ἢ ἄγρια κατὰ τὸν Διοσκουρίδη (1ος μ.Χ. αἰ.), τὸ κοινότερο εἶδος ἄκανθας στὴν Ἑλλάδα, ποὺ κοινῶς ὀνομάζεται μουτρούνα ἢ μουτζούνα ἀλλά, στὶς Κυκλάδες, καὶ ἀπούρανος ἢ ἀπρινιὰ ἢ ἀπύρινα.[1] Επίσης ἄκανθα λεγόταν μεταγενέστερα καὶ ἡ ζίζυφος ή κεντροφόρος ή κοινώς ἄκανθα τοῦ Χριστοῦ, ἀφοῦ ἀπὸ τὰ κλαδιά της θρυλεῖται ὅτι κατασκευάστηκε τὸ ἀκάνθινο στεφάνι τοῦ Θεανθρώπου. "Ομως κατὰ τὸν περίφημο γάλλο βοτανολόγο καὶ φυσιολόγο Pierre Belon (1517-1564), Πέτρο Βελλώνιο ἐπὶ τὸ

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

#### Αναγνώστες

## Followers (23) Next































# Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)

**▼** 05/16 - 05/23 (1)

ΕΡΓΑ Έλληνες άγιογοάφοι <u>μέχοι τὸ 1821, 1η ἔκδ....</u>

έλληνικότερον, ὁ ὁποῖος περιηγήθηκε τὴν Ἑλλάδα καὶ ἰδιαίτερα τὴν Κρήτη καὶ τὸ Ἅγιον օρος, τὸ συγκεκριμένο στεφάνι πλέχτηκε ἀπὸ ἀγκάθια κάποιου εἴδους ἀκακίας, τῆς Spina Sancta (ἀγίας ἄκανθας), ποὺ γι' αὐτὸ ἄλλωστε ὀνομάστηκε ἔτσι καὶ υἰοθετήθηκε ἀπὸ τὴ θρησκευτικοῦ περιεχομένου ζωγραφικὴ καὶ γλυπτικὴ τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς ἀλλὰ καὶ τῆς Προτεσταντικῆς Ἐκκλησίας.



Acanthus Spinosus

Στὴν τέχνη, τόσο τὴν ἀρχαιοελληνικὴ καὶ κυρίως σ' αὐτή, ὅσο καὶ στὴν ἑλληνότροπη, ἡ ἄκανθος εἶναι ἕνα ἀπὸ τὰ χαριέστερα καὶ πλουσιότερα σὲ ποικιλία ἀρχιτεκτονικὸ κόσμημα, τὸ κατεξοχὴν διακοσμητικὸ γνώρισμα τοῦ κορινθιακοῦ ρυθμοῦ κιονόκρανου, τὸ ὁποῖο ὀφείλει τὴ γένεσή του στὸ κομψὸ φύλλωμα τοῦ ποώδους φυτοῦ ποὺ ἀπαντιέται σὲ ὅλες τὶς παράκτιες περιοχὲς τῆς Μεσογείου.



Κορινθιακό κιονόκρανο ἀπό ἐσωτερικό κίονα τῆς θόλου τοῦ ἱεροῦ τοῦ ᾿Ασκληπιοῦ μὲ τὸ θριγκό, Μουσεῖο τῆς Ἐπιδαύρου.

Άπὸ τὰ εἴκοσι περίπου γνωστὰ εἴδη ἄκανθας, οἱ μὲν ἕλληνες άρχιτέκτονες μιμήθηκαν κυρίως τὴν ἄγρια ἄκανθα ποὺ φύεται σὲ άφθονία στὴν Ἑλλάδα, οἱ δὲ ρωμαῖοι τὴν ἁπαλὴ ἢ μαλακὴ ποὺ περιέβαλλε συνήθως τοὺς ὀπωροφόρους κήπους τῆς ἀρχαίας Ρώμης. Ὁ σχεδὸν σύγχρονος τοῦ Χριστοῦ ρωμαῖος ἀρχιτέκτονας καὶ μηχανικὸς Μᾶρκος-Πωλλίων Βιτρούβιος ἀπέδιδε τὴ σύλληψη τοῦ κορινθιακοῦ κιονόκρανου στὸν ἄγνωστης πατρίδας καὶ άγνώστου πατρὸς Καλλίμαχο, διάσημο πλάστη καὶ τορευτὴ τῶν τελευταίων δεκαετιών τοῦ Ε' π.Χ. αἰώνα. Ὁ Καλλίμαχος έργάστηκε κυρίως στὶς Πλαταιές, τὴν Ἀθήνα καὶ τὴν Κόρινθο. Περίφημο ἔργο του ἦταν, μεταξὺ ἄλλων, κι ἕνας χρυσὸς λύχνος ποὺ ἔκαιγε μπρὸς ἀπὸ τὸ ἄγαλμα τῆς Ἀθηνᾶς στὸ Ἐρέχθειο. Λεγόταν μάλιστα ὅτι μόνο μία φορὰ τὸ χρόνο γέμιζαν αὐτὸν τὸ λύχνο μὲ λάδι, ἐπειδὴ ἡ χωρητικότητά του ἦταν τέτοια ποὺ άρκοῦσε γιὰ νὰ καίει διαρκῶς μέχρι τὴν ἴδια ἀκριβῶς μέρα τοῦ έπόμενου χρόνου.

Ὁ Βιτρούβιος διέσωσε λοιπόν, στὸ τέταρτο βιβλίο (Κεφ. 10) τοû δεκάτομου Περὶ άρχιτεκτονικής (De Architectura) συγγράμματός του, ποὺ συνέταξε μεταξὺ τοῦ 31 καὶ 23 π.Χ., τὴν έξης ώραία καὶ εὐφάνταστη παράδοση σχετικὰ μὲ τὸ πῶς ὁ Καλλίμαχος έμπνεύστηκε καὶ έπινόησε τὸ κορινθιακὸ κιονόκρανο: «Μιὰ Κορίνθια παρθένος κόρη, σὲ ἡλικία γάμου, ἀρρώστησε καὶ πέθανε. Μετὰ τὴν ταφή, ἡ τροφός της μάζεψε τὰ πράγματα ποὺ άγαποῦσε ἡ κόρη, ὅταν ζοῦσε, τὰ ἔβαλε μέσα σ' ἕνα καλάθι καὶ – γιὰ νὰ διατηρηθοῦν γιὰ μεγαλύτερο χρόνο στὸ ὕπαιθρο- τὰ σκέπασε μὲ μία κέραμο ΄ τὸ καλάθι τὸ τοποθέτησε στὸ μνῆμα, τυχαῖα πάνω στὴ ρίζα μίας ἄκανθας. Τὴν ἄνοιξη ἡ ρίζα, παρότι πιεζόταν ἀπὸ τὸ βάρος, ἔβγαλε φύλλα καὶ μίσχους μέσα στὸ καλάθι. Οἱ μίσχοι ἀναρριχήθηκαν στὶς πλευρὲς τοῦ καλαθιοῦ, βγήκαν πρὸς τὰ ἕξω καὶ περιελίχθηκαν ἀναγκαστικὰ -λόγω τοῦ

βάρους τῶν ἄκρων τῆς κεράμου- σὲ ἕλικες. Ὁ Καλλίμαχος, τὸν ὁποῖο οἱ Ἀθηναῖοι ἀποκαλοῦσαν "κατατηξίτεχνο", [2] ἐπειδὴ δούλευε τὸ μάρμαρο μὲ λεπτὴ καὶ ὡραία τέχνη, περνώντας τυχαῖα ἀπὸ τὸ μνῆμα, παρατήρησε τὸ καλάθι μὲ τὰ τρυφερὰ φύλλα ποὺ μεγάλωναν γύρω του. Γοητευμένος ἀπὸ τὸ καινοφανὲς τῆς μορφῆς αὐτῆς, ἔφτιαξε, χρησιμοποιώντας την ὡς πρότυπο, κίονες γιὰ τοὺς Κορινθίους (1.9)». [3] Δὲν μποροῦμε νὰ ξέρουμε ἀπὸ ποῦ ἄντλησε ὁ Βιτρούβιος, τέσσερις αἰῶνες ἀργότερα, αὐτὴ τὴν πληροφορία. Πάντως, ἀκόμα κι ἂν δὲν ἀνταποκρίνεται σὲ ἀληθινὸ γεγονὸς καὶ ἀποτελεῖ καθαρὴ μυθοπλασία τοῦ συγγραφέα – πράγμα ποὺ μοῦ φαίνεται ἀπίθανο-, δὲν παύει νὰ εἶναι ἄκρως γοητευτική.

Τὸ κορινθιακὸ κιονόκρανο εἶχε τεράστια έξέλιξη στὰ μετακλασικά χρόνια, ίδίως ὅμως στὰ ρωμαϊκά καὶ τὰ παλαιοχριστιανικά, ἀφοῦ ὑπῆρξε ὁ πιὸ ἀρεστὸς τύπος κιονόκρανου καὶ στὴ χριστιανικὴ ἀρχιτεκτονική, καθιερώθηκε δὲ διεθνῶς σὲ πάμπολλες, φυσικά, παραλλαγὲς καὶ χρησιμοποιήθηκε μέχρι τὶς μέρες μας σὲ πληθώρα δημόσιων κτιρίων. Τὸ πρωιμότερο γνωστὸ στὴν ἱστορία τῆς ἀρχιτεκτονικῆς κορινθιακὸ κιονόκρανο χρονολογείται ἀπὸ τὸν Ε' π.Χ. αἰώνα, ἦταν δηλαδὴ σύγχρονο τοῦ Καλλίμαχου πού, κατὰ τὴν παράδοση, τὸ εἶχε, ὅπως προαναφέρθηκε, έπινοήσει. Τὸ κιονόκρανο τοῦτο, ποὺ δὲν σώζεται πιά, βρισκόταν στὸ ἐσωτερικὸ τοῦ ναοῦ τοῦ Ἐπικουρίου Άπόλλωνος, τὸν ὁποῖο ἔκτισε τὸ 420-417 π.Χ. ὁ περίφημος Ἰκτῖνος, ό ἀρχιτέκτονας ἐπίσης τοῦ Παρθενώνα (τὸ 447-438 π.Χ. μαζὶ μὲ τὸν Καλλικράτη) καθώς καὶ τοῦ Τελεστηρίου [4] τῆς Ἐλευσίνας. Κατ' ἄλλους, ὁ ναὸς θεωρεῖται προπαρθενώνιο κτίσμα. Οἱ διιστάμενες ἀπόψεις ὡς πρὸς τὴ χρονολογία οἰκοδόμησης τοῦ ναοῦ προτείνουν ἀρκετὰ ἐπιχειρήματα ἡ καθεμιά. Έν πάση περιπτώσει, ὁ ναὸς ὀρθώνεται στὸ Κωτίλιο ὄρος, σὲ ὑψόμετρο 1.131 μ., στὴ θέση Βᾶσσες $^{[\underline{5}]}$  (=μικρὰ πλατώματα σὲ βραχῶδες τοπίο), κοντὰ στὴ Φιγάλεια ἢ Φιγαλία καὶ 15 χλμ. ἀπὸ τὴν Άνδρίτσαινα, στὰ ὅρια μεταξὺ Μεσσηνίας καὶ Ἡλείας. Άναγέρθηκε ἀπὸ τοὺς Φιγαλεῖς σὲ ἀνάμνηση τοῦ γεγονότος ποὺ τοὺς ἔσωσε ὁ Ἀπόλλων ἀπὸ τρομερὸ λοιμό –μήπως ἐπιδημία πανώλης;- ὁ ὁποῖος εἶχε πλήξει τὴν περιοχὴ κατὰ τὸν Πελοποννησιακὸ πόλεμο. Γι' αὐτὸ ἄλλωστε ἔδωσαν στὸν άργυρότοξο καὶ χρυσοκόμη θεὸ τὴν προσωνυμία τοῦ Ἐπικουρίου ώς ἐρχόμενου «είς ἐπικουρίαν» σὲ καιρὸ λοιμοῦ. Ὁ ναὸς οἰκοδομήθηκε ἀπὸ τεφρὸ βραχόλιθο (μαρμαρώδη τιτανόλιθο) τῆς περιοχής, [6] στη θέση ένος μικροῦ, ἀρχαϊκοῦ ναοῦ μὲ ξύλινους κίονες καὶ θριγκό, ποὺ οἱ Φιγαλεῖς εἶχαν ἀφιερώσει, καὶ τότε, στὸν Άπόλλωνα, ἐπειδὴ τοὺς εἶχε βοηθήσει τὸ 659 π.Χ. νὰ άνακαταλάβουν τὴν πόλη τους ἀπὸ τοὺς Σπαρτιάτες. Σὲ πλήρη ὄμως ἀντίθεση πρὸς ὅλους τοὺς ἄλλους ναοὺς ποὺ εἶχαν τὸν συνήθη προσανατολισμό ἀπὸ τὰ ἀνατολικὰ πρὸς τὰ δυτικά, ὁ ναὸς τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος ἔχει κατεύθυνση ἀπὸ τὸ βορρᾶ πρὸς τὸ νότο ἔτσι ποὺ νὰ βλέπει πρὸς τὸν Πολικὸ Ἀστέρα ἢ ἄστρο τῆς Μικρῆς "Αρκτου. Γιὰ τὴν ἀνέγερσή του οἱ Φιγαλεῖς κάλεσαν τὸν Ίκτῖνο, ἐπειδὴ ἤθελαν νὰ εἶναι τόσο ὡραῖος ὥστε νὰ ἀγάλλεται ὁ Άπόλλων. Σὲ τοῦτο τὸ ναό, συναντᾶμε, γιὰ πρώτη φορά, καὶ τοὺς τρεῖς ρυθμοὺς τῆς ἀρχαιότητας: τὸν δωρικό, τὸν ἰωνικὸ καὶ τὸν

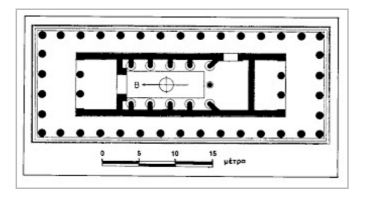
#### κορινθιακό.



Ή βόρεια καὶ ἡ δυτικὴ πλευρά (μὲ τὴ μερικὴ ἀναστήλωση τῶν κιόνων τοῦ πτεροῦ) τοῦ ναοῦ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὴ θέση Βᾶσσες τῆς Φιγάλειας.

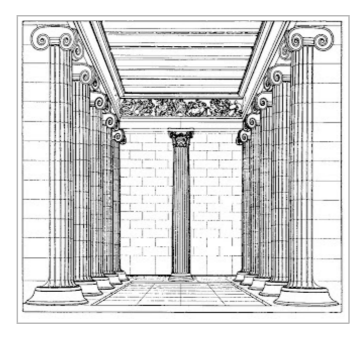
Ό ναὸς τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος εἶναι περίστυλος. Κατατάσσεται στὴν κατηγορία τῶν περίπτερων ἑξάστυλων δωρικών ναών, άφου πλαισιώνεται και στις τέσσερις πλευρές του ἀπὸ μία σειρὰ κιόνων δωρικοῦ ρυθμοῦ: ἕξι στὴν κάθε στενὴ πλευρά του καὶ δεκαπέντε -συμπεριλαμβανομένων τῶν κιόνων τῶν γωνιῶν- στὴν κάθε μακριά. Ἀποτελεῖται ἀπὸ ἕναν πρόναο ἢ πρόδομο μὲ δύο δωρικοὺς κίονες, τὸ σηκό, στὸν ὁποῖο πέρναγε κανεὶς ἀπὸ τὸν πρόναο, καὶ ἕναν ὀπισθόδομο μὲ δύο ἐπίσης δωρικούς κίονες, ὁ ὁποῖος ὅμως δὲν ἐπικοινωνοῦσε μὲ τὸ σηκό. Στὸ σηκὸ ποὺ ἀντιστοιχεῖ κατὰ κάποιον τρόπο στὸ ἄγιο βῆμα τῶν όρθόδοξων ναῶν, ὑπῆρχαν δύο σειρὲς ἀπὸ παραστάδες τῶν πλάγιων -δηλαδή τοῦ ἀνατολικοῦ καὶ τοῦ δυτικοῦ- τοίχων. Οἱ παραστάδες αὐτὲς -πέντε στὴν καθεμία πλευρά- ἀπέληγαν σὲ ίωνικὰ ἡμιστύλια ἢ ἡμικίονες. Ἀνάμεσα στὶς δύο νοτιότερες καὶ τελευταίες παραστάδες του σηκου, οι όποιες μάλιστα ήταν λοξές καὶ σχημάτιζαν γωνία 45 μοιρῶν μὲ τὸν τοῖχο, ὀρθωνόταν, μόνος του, πάνω ἀκριβῶς στὸν διαμήκη ἄξονα τοῦ ναοῦ καὶ στὴ θέση όπου συνήθως βρισκόταν τὸ λατρευτικὸ ἄγαλμα τῆς θεότητας στὴν ὁποία ἦταν ἀφιερωμένος ὁ ναός, ἕνας ραδινὸς πλήρης κίονας μὲ κορινθιακὸ κιονόκρανο. Ύπάρχει ἡ ἄποψη ὅτι καὶ οἱ ήμικίονες τῶν δύο λοξῶν παραστάδων ἐπιστέφονταν μὲ κορινθιακὰ καὶ ὄχι ἰωνικά, ἡμικιονόκρανα.[7] Οἱ ἐν λόγω δύο παραστάδες, καθώς ἕκλιναν πρὸς τὸν κορινθιακὸ κίονα, ἦταν σὰν νὰ τὸν ἔδειχναν ΄ ἐπιπλέον εὐθυγραμμίζονταν ἕτσι οἱ δύο ἡμικίονές τους μὲ αὐτόν. Τὸ πίσω ἀπὸ τὸν κορινθιακὸ κίονα νότιο τμήμα τοῦ σηκοῦ, τὸ ἄδυτο, ἀποκτοῦσε σχετικὴ εὐρυχωρία καθὼς τὸ ζεῦγος τῶν τελευταίων παραστάδων ποὺ τὸ ὅριζε στὰ βόρεια σχημάτιζε ἀμβλεία γωνία ώς πρὸς αὐτὸ καὶ ἑπομένως ὀξεία ὡς πρὸς τὸν κυρίως σηκό. Τὸ τμῆμα αὐτοῦ τοῦ σηκοῦ εἶχε καὶ

#### ίδιαίτερη εἴσοδο στὸν ἀνατολικό του τοῖχο.



Κάτοψη τοῦ νεότερου ἢ «ἰκτίνειου» ναοῦ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὶς Βᾶσσες τῆς Φιγάλειας (ἀπὸ τὸν F. Krischen).

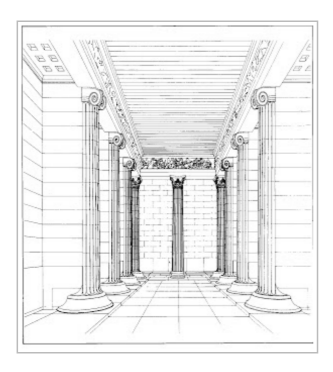
Τὸ λατρευτικὸ ἄγαλμα τοῦ θεοῦ ἦταν στημένο, κατὰ μία γνώμη, σὲ τοῦτο τὸ τμῆμα, μπρὸς ἀπὸ τὸν δυτικὸ τοῖχο, ἀπέναντι άπὸ τὴ δευτερεύουσα εἴσοδο, μὲ πρόσοψη δηλαδὴ πρὸς άνατολάς. Κατ' ἄλλη γνώμη, βρισκόταν στὴ συνήθη θέση τοῦ σηκοῦ, μπρὸς ἀπὸ τὸν κορινθιακὸ κίονα, μὲ πρόσοψη δηλαδὴ πρὸς βορρᾶν. "Ομως πουθενὰ στὸ πλακόστρωτο δάπεδο, ὅπως αὐτὸ διατηρείται σήμερα μὲ τὶς πλάκες του θρυμματισμένες, δὲν διακρίνονται τὰ ἴχνη βάσης ἀγάλματος. Τοῦτο δὲν ἀποκλείει βέβαια τὸ ἐνδεχόμενο νὰ ὑπῆρχε ἕνα ξόανο ὡς λατρευτικὸ εἴδωλο, προερχόμενο ἴσως καὶ ἀπὸ τὸν παλαιότερο ναό. Γιατὶ δὲν είναι δυνατὸν νὰ μὴν ὑπῆρχε ξόανο στὸν ἀρχαϊκὸ ναό. Ξέρουμε ότι τὰ ξόανα ἦταν ξύλινα λατρευτικὰ ὁμοιώματα τῶν θεοτήτων, ὄχι πολύ περίτεχνα κατασκευασμένα. Ἡ στήριξη ὅμως ἑνὸς ξύλινου ἀγάλματος τί ἴχνη θὰ μποροῦσε νὰ ἀφήσει στὸ δάπεδο; Τὸ βέβαιο πάντως εἶναι ὅτι ἔξω καὶ νοτιοδυτικὰ τοῦ ναοῦ, πάνω σὲ μεγάλο βάθρο, ὀρθωνόταν ἕνα μαρμάρινο ἄγαλμα τοῦ θεοῦ, σὲ άντικατάσταση ένὸς ἄλλου κολοσσιαίου, χάλκινου ἀγάλματός του, τὸ ὁποῖο εἶχε μεταφερθεῖ στὴ Μεγαλόπολη γιὰ τὸ στολισμὸ τῆς ἀγορᾶς της καὶ γιὰ τὸ ὁποῖο κάνει λόγο ὁ Παυσανίας[8] ποὺ έπισκέφτηκε τὴν περιοχὴ τὸν 2ο μ.Χ. αἰώνα. "Ομως καὶ στὴν Άκρόπολη τῶν Ἀθηνῶν, ἐκτὸς ἀπὸ τὸ χρυσελεφάντινο ἄγαλμα τῆς Άθηνᾶς, ἔργο τοῦ Φειδία, ποὺ φυλασσόταν μέσα στὸ σηκὸ τοῦ Παρθενώνα, ὀρθωνόταν πάνω σὲ βάθρο, μεταξὺ Προπυλαίων καὶ Έρεχθείου, τὸ ὑπερμέγεθες χάλκινο ἄγαλμα τῆς ἴδιας θεᾶς, ἔργο έπίσης τοῦ Φειδία. Ἐφόσον ὡστόσο δεχτοῦμε ὅτι στὸ σηκὸ τοῦ ναοῦ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος δὲν ὑπῆρχε τὸ σύνηθες λατρευτικό ἄγαλμα, είναι λογικό νὰ θεωρήσουμε ὅτι ὁ κορινθιακός κίονας έπεῖχε τὴ θέση τοῦ ἀγάλματος τούτου.



Ναὸς τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὶς Βᾶσσες τῆς Φιγάλειας. Παλαιότερη ἀναπαράσταση τοῦ ἐσωτερικοῦ τοῦ σηκοῦ ἀπὸ τὰ βόρεια, ὅπου ἦταν ἡ κύρια εἴσοδος, πρὸς τὰ νότια (ἀπὸ τὸν F. Krischen).

"Ας φανταστοῦμε τώρα γιὰ λίγο τί ἕβλεπε κάποιος ποὺ έρχόταν ώς προσκυνητής ἢ ἱκέτης στὸν οἶκο τοῦ Ἀπόλλωνος. Ὁ σωζόμενος κυρίως ναὸς ἔχει, ὅπως προαναφέρθηκε, δύο είσόδους, τὴν κύρια, βορινὴ εἴσοδο καὶ μία δευτερεύουσα ποὺ ύπάρχει στὸν ἀνατολικὸ τοῖχο τοῦ σηκοῦ, στὸ ὕψος τοῦ ἀδύτου. Κατὰ τὴν ἀρχαιότητα, κανονικὰ ὁ πιστός διέσχιζε τὴ βορινὴ κιονοστοιχία καὶ ἔφτανε στὸν πρόναο. Ἀπὸ ἐκεῖ, περνώντας ἀνάμεσα ἀπὸ τοὺς δύο δωρικοὺς κίονές του, ποὺ σὰν ζεῦγος φρουρών διαφέντευαν τὸ κατώφλι, ἕμπαινε στὸν κεντρικὸ χώρο τοῦ σηκοῦ. Κι ἀμέσως ἐντυπωσιαζόταν ἀπὸ τὶς δύο σειρὲς τῶν πέντε ή καθεμία παραστάδων, ποὺ ἔστεκαν -δεξιὰ καὶ ἀριστερὰσὰν ἐπιβλητικές, ὑπερφυσικὲς παρουσίες καὶ ὁδηγοῦσαν τὸ βλέμμα στὸ βάθος τῆς αἴθουσας. Ἐκεῖ ὀρθωνόταν ὁ ραδινὸς κορινθιακός κίονας. Γύρω γύρω, πάνω στὸ παραλληλεπίπεδο έπιστύλιο, ξεδιπλωνόταν ή συνολικοῦ μήκους 31 μέτρων ζωφόρος, μοναδική, ἀπ' ὅσο γνωρίζουμε, ζωφόρος ποὺ κοσμεῖ έσωτερικά, καὶ ὄχι έξωτερικά, ἕνα ναό. Τὴν ἀποτελοῦσαν συνολικά εἴκοσι τρεῖς μαρμάρινες πλάκες, ὕψους 63 ἑκατοστῶν, μὲ παραστάσεις κενταυρομαχίας καὶ ἀμαζονομαχίας, οἱ ὁποῖες άφαιρέθηκαν δολίως καὶ μεταφέρθηκαν τὸν 19ο αἰώνα στὴν Άγγλία ὅπου ἔκτοτε ἐκτίθενται, δυστυχῶς καὶ αὐτές, στὸ Βρετανικό Μουσεῖο τοῦ Λονδίνου. Τὸ φῶς ποὺ ἔμπαινε ἀπὸ τὴν άνατολικὴ εἴσοδο τοῦ ἀδύτου, καθὼς διοχετευόταν ἀπὸ τὶς δύο νοτιότερες καὶ στραμμένες πρὸς τὸν κυρίως ναὸ παραστάδες, θὰ πρέπει, ὁρισμένες ὧρες, νὰ ἔλουζε ἀπὸ πίσω τὸν κορινθιακὸ κίονα καὶ νὰ θάμπωνε τὸν πιστὸ ποὺ τὸν κοιτοῦσε κατ' ἐνώπιον, ἕτσι ποὺ ό κίονας νὰ χάνει τὶς λεπιομέρειες τοῦ γλυπτικοῦ του διάκοσμου καὶ νὰ φαντάζει κι αὐτὸς σὰν παρουσία ποὺ ἀπαγόρευε τὴν πρόσβαση στὸ ἄδυτο. Ὁ κορινθιακὸς κίονας ἀπὸ τὴν ἄλλη, στραμμένος πρὸς τὴ βορινὴ εἴσοδο τοῦ σηκοῦ, θὰ πρέπει νὰ άντίκριζε, κατά τὴν ἐαρινὴ ἰσημερία, τὴν ἐπιστροφὴ τοῦ

ύπερβόρειου Άπόλλωνος Ήλίου, ὁ ὁποῖος κάθε χρόνο, κατὰ τὴ φθινοπωρινὴ ἰσημερία, ἀποδημοῦσε στὴ χώρα τῶν Ὑπερβορείων – λαὸ εὐσεβή, εἰρηνικὸ καὶ δίκαιο ὅπως ἀναφέρεται ἀπὸ τὸν Ἡρόδοτο ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὸν Ἡσίοδο καὶ τὸν Πίνδαρο- ὅπου παρέμενε ὅλο τὸ χειμώνα μέχρι τὴν ἄνοιξη ὁπότε ἐπανερχόταν στὴ Δῆλο μὲ ἄρμα ποὺ τὸ ἔσερναν κύκνοι. Τὸ γεγονὸς τοῦτο γιορταζόταν στοὺς Δελφούς, τὴ μέρα τῆς ἐαρινῆς ἰσημερίας, ὡς Θεοφάνεια.



Ναὸς τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὶς Βᾶσσες τῆς Φιγάλειας. Νεότερη ἀναπαράσταση τοῦ ἐσωτερικοῦ τοῦ σηκοῦ ἀπὸ τὰ βόρεια πρὸς τὰ νότια (ἀπὸ τὸν Α. Mallwitz, 1962).

Είναι γνωστὸ ὅτι γιὰ τοὺς ἀρχαίους ελληνες ὁ δωρικὸς καὶ ὁ ίωνικὸς κίονας άντιπροσώπευαν άντίστοιχα τὸ ἄρρεν καὶ τὸ θῆλυ. Ό μὲν δωρικὸς κίονας, ποὺ ὀνομάστηκε ἔτσι ἐπειδὴ πρωτοεμφανίστηκε σὲ πόλεις τῶν Δωριέων, ἔδινε, κατὰ τὸν Βιτρούβιο, «στούς ναούς τὶς ἀναλογίες, τὴ στιβαρότητα καὶ τὴν όμορφιὰ τοῦ ἀνδρικοῦ σώματος». [9] Ὁ δὲ ἰωνικὸς κίονας, ποὺ όνομάστηκε ἔτσι ἐπειδὴ τὸν χρησιμοποίησαν πρῶτοι οἱ Ἰωνες, ὄντας πιὸ ραδινὸς στὴν ὄψη ἀπὸ τὸν δωρικό, ἔχει πιὸ γυναικεία χάρη. Πάντα κατὰ τὸν Βιτρούβιο, «στὴ βάση τοῦ κίονα τοποθέτησαν, σὰν ὑπόδημα, μία σπείρα, καὶ δεξιὰ καὶ ἀριστερὰ ἀπὸ τὸ κιονόκρανο δύο ἕλικες, ποὺ κρέμονται σὰν βόστρυχοι γυναικείας κόμης τὰ μέτωπα τὰ διακόσμησαν μὲ κυμάτια καὶ έγκαρπα στή θέση καλοχτενισμένων μαλλιών [ [ έκαναν τέλος] τίς ραβδώσεις τοῦ κορμοῦ τοῦ κίονα νὰ κατεβαίνουν σὰν πτυχὲς έσθήτας». [9] "Ετσι οἱ ἀρχαῖοι ἐπινόησαν ἀρχικὰ δύο κίονες: «τὸν ἕναν ἀνδρικό, γυμνό, χωρίς διάκοσμο, καὶ τὸν ἄλλο μὲ γυναικεία κομψότητα καὶ στολίδια καὶ μὲ γυναικεῖες ἀναλογίες». [9]

Καὶ ὁ κορινθιακὸς κίονας; Ὁ Βιτρούβιος ἀναφέρει ὅτι «ὁ τρίτος ρυθμός, ποὺ ὀνομάζεται «κορινθιακός», μιμεῖται τὴν παρθενικὴ λεπτότητα, καθὼς οἱ παρθένες, τρυφερὲς στὰ χρόνια,

έχουν λεπτότερα μέλη καὶ τὰ στολίδια τους ἔχουν μεγαλύτερη χάρη». [9] Μετὰ τὴν ἀντιστοίχιση τοῦ δωρικοῦ κίονα μὲ τὸ ἄρρεν καὶ τοῦ ἰωνικοῦ μὲ τὸ θῆλυ, διερωτῶμαι μήπως ὁ κορινθιακὸς ἀντιστοιχεῖ στὸ ἄφυλο ὄν, σὲ ἐκεῖνο ποὺ ὑπερβαίνει τὰ χαρακτηριστικὰ τῶν δύο φύλων. Καὶ ἐν πάσῃ περιπτώσει, τί γύρευε ἔνας κορινθιακὸς κίονας στὸ βάθος τοῦ ναοῦ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος, ὁ ὁποῖος προσαγορευόταν ἐπίσης Ἀλεξίκακος (ὅπως καὶ ἀπὸ τοὺς Ἀθηναίους), ἐπειδὴ ἀπέτρεψε ἀπ'αὐτοὺς τὴν ἀρρώστια, Παιήων, ὡς ἰατρὸς τῶν θεῶν, Καθάρσιος καὶ Σωτήρ.

Πρὶν ὅμως ἐπιχειρήσουμε νὰ ἀπαντήσουμε σὲ αὐτὰ τὰ ἐρωτήματα, ἃς ἀναφερθεῖ παρεμπιπτόντως ὅτι ὁ ἀριθμὸς 53 ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὸ ἄθροισμα ὅλων τῶν κιόνων τοῦ ναοῦ –οἱ 38 δωρικοὶ τοῦ περιστυλίου σὺν οἱ 2 δωρικοὶ τοῦ πρόναου σὺν οἱ 2 δωρικοὶ τοῦ ὁπισθόδομου σὺν οἱ 10 ἡμικίονες τῶν παραστάδων στὸ σηκὸ σὺν ὁ 1 κορινθιακὸς τοῦ σηκοῦ καὶ πάλι- μᾶς δίνει τὸν ἀριθμὸ 8, ὁ ὁποῖος ἀντιστοιχεῖ ἀριθμοσοφικά, κατὰ τὸ ἑλληνικὸ σύστημα ἀρίθμησης, στὴ λέξη «Ἀπόλλων» [1 (α) + 80 (π) + 70 (ο) + 30 (λ) + 30 (λ) + 800 (ω) + 50 (ν) = 1061 = 8]. Ἐπίσης δὲν στερεῖται σημασίας ἡ ἀντιστοιχία τὴν ὁποία βλέπει γιὰ τοὺς τρεῖς ρυθμοὺς ὁ ἑλευθεροτεκτονισμός, αὐτὸ τὸ χωνευτήρι ἀρχαίων παραδόσεων. Σύμφωνα λοιπὸν μὲ τὴν τεκτονικὴ παράδοση, ὁ δωρικὸς κίονας συμβολίζει τὴν ἰσχύ, ὁ ἰωνικὸς τὴ σοφία καὶ ὁ κορινθιακὸς τὸ κάλλος.

Έφόσον δεχτούμε ὅτι ὁ κίονας συμβολίζει τὸν ἄνθρωπο σὲ μία καθετότητα καὶ ἐναρμόνιση ὁλόκληρου τοῦ εἶναι του μὲ τὴν εὐθεία αἴσθηση, τότε λογικά τὸ κιονόκρανο ποὺ ἐπιστέφει τὸν κίονα ἰσοδυναμεῖ μὲ τὸ ἀνθρώπινο κεφάλι. "Οσον ἀφορᾶ τὸν ἄνθρωπο ὁ ὁποῖος συμβολιζόταν μυστικὰ ἀπὸ τὸν μοναδικὸ κορινθιακὸ κίονα ποὺ ὑπῆρχε στὸ ναὸ τοῦ Ἐπικούριου Άπόλλωνας, καὶ δὴ στὸ σηκό, ἀντὶ κατὰ πᾶσαν πιθανότητα τοῦ λατρευτικοῦ ἀγάλματος τοῦ θεοῦ, βλέπουμε ὅτι τὸ κεφάλι του ήταν ζωσμένο ἀπὸ φύλλα ἀκανθῶν. Ποιὸς ὅμως θὰ μποροῦσε νὰ ήταν ὁ ἐξέχων ἄνθρωπος, αὐτὸ τὸ ὄν, ὥστε νὰ τιμηθεῖ μὲ τόσο ύψηλὸ τρόπο; Καὶ ποιὰ εἶναι ἡ σχέση του μὲ τὸν Ἀπόλλωνα; Μήπως κάποιοι ἕλληνες μύστες είχαν φροντίσει νὰ προεικονιστεί, τέσσερις αίῶνες νωρίτερα, σὲ τοῦτο τὸ τέμενος τοῦ Ἀπόλλωνος Σωτήρος, πού προσωποποίησε στην άρχαιότητα τὸν ελληνα Θείο Λόγο, τὸ μαρτύριο τοῦ νέου Σωτῆρος, τοῦ Ἰησοῦ, ἱστορικῆς ένσάρκωσης τοῦ Θείου Λόγου στὴν έξελληνισμένη γῆ τῆς Παλαιστίνης των ρωμαϊκών χρόνων αὐτὴ τὴ φορά; Μήπως θέλησαν νὰ προϊδεάσουν τοὺς πιστοὺς γιὰ τὴν ἔλευση τοῦ Χριστοῦ; [10] "Αν πάλι δεχθοῦμε τὴν ἄποψη κάποιων ἀρχαιολόγων ότι, όπως προαναφέρθηκε, έκτὸς ἀπὸ τὸ κορινθιακὸ κιονόκρανο, ύπῆρχαν ἐπίσης στὶς δύο πλευρές του δύο κορινθιακὰ ήμικιονόκρανα, τὰ ὁποῖα ἔστεφαν τὸ ζεῦγος τῶν λοξῶν παραστάδων, δὲν μοιάζει εὕλογο νὰ εἶχαν μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο προαπεικονιστεί ἐπίσης οἱ δύο ληστὲς ποὺ πλαισίωναν τὸν Έσταυρωμένο;

Θὰ μπορούσαμε βέβαια νὰ δοῦμε κι ἄλλους πολλοὺς συμβολισμοὺς σὲ αὐτὸ τὸ σημεῖο, ὅπως φέρ' εἰπεῖν ὅτι τὰ δύο ἡμικιονόκρανα συμβολίζουν τὰ δύο ἡμισφαίρια τοῦ ἐγκεφάλου,

ένῶ τὸ κεντρικὸ κιονόκρανο συμβολίζει τὴ συνένωσή τους σ' ἕνα σύνολο, στὸ μεσεγκέφαλο, στὸν ὁποῖο πρέπει νὰ γίνει ἡ σύζευξη τῶν ἀντιθέτων ὅπως πραγματοποιεῖται στὴ Μονάδα ποὺ εἶναι ὁ Λόγος, ὁ Χριστός. "Αλλωστε καὶ οἱ δύο ληστὲς μὲ τὸν Έσταυρωμένο στὴ μέση μποροῦν κι αὐτοὶ κάλλιστα νὰ ἀντιστοιχήσουν στὰ δύο ἡμισφαίρια τοῦ ἐγκεφάλου καὶ τὸ μεσεγκέφαλο.

Οἱ ἀρχαῖοι Ἔλληνες εἶναι οἱ μόνοι στὴν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητας πού, μέσω τῆς τέχνης, ἐνανθρώπισαν τοὺς θεούς τους καὶ τοὺς λάτρεψαν ὑπὸ τὴν ἀνθρώπινη μορφή. Μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο ὑποδήλωσαν ὅτι ἀξία καὶ μέτρο τῶν πάντων εἶναι ὁ Ἄνθρωπος, σημαίνοντας τὴ θειότητα ἐντός του. Τὴν ἴδια ἀκριβῶς ἰδέα βλέπουμε νὰ ἐκφράζεται ἐπίσης στὴν ὀρθόδοξη θεολογία καὶ τέχνη, ἀφοῦ ὁ Χριστιανισμὸς ἐνανθρώπισε τὸν Θεὸ καὶ Τὸν εἰσήγαγε στὴν ἱστορία ὡς πρόσωπο, ἔτσι ποὺ ὁ Υἰὸς τοῦ Ἀνθρώπου καὶ ὁ Υἰὸς τοῦ Θεοῦ νὰ ταυτίζονται. Μέσα λοιπὸν σὲ αὐτὴ τὴν εἰς βάθος —στὸν πυρήνα του- ἀγχιστεία τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ πολιτισμοῦ μὲ τὴν Ὀρθοδοξία ὡς φυσική του συνέχεια, θὰ ἦταν ἄραγε αὐθαίρετο νὰ δεῖ κανεὶς στὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ τὸν τελευταῖο Ἕλληνα θεό, ὁ ὁποῖος γιὰ αὐτὸν ἀκριβῶς τὸ λόγο προαπεικονίστηκε κρυπτικὰ στὸ ναὸ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος;

### Σημειώσεις

- 1. Ἐπὶ τοῦ προκειμένου κρίνω σκόπιμο νὰ ἀναφερθεῖ ἡ ἀρχαία πόλη Ἄκανθος ποὺ βρίσκεται στὴν ἀνατολικὴ παραλία τῆς ἀνατολικότερης χερσονήσου τῆς Χαλκιδικῆς, τῆς Ἀκτῆς ἢ σήμερα τοῦ Ἁγίου "Όρους. Ἡ πόλη αὐτή, κτισμένη στὸ μυχὸ τοῦ Ἁκάνθιου κόλπου, ὅφειλε τὸ ὄνομά της πιθανότατα στὶς πολλὲς ἄκανθες ποὺ φύονται, ἀκόμα καὶ σήμερα, στὴν περιοχή της. Γύρω στὰ χρόνια του Χριστοῦ εἶχε πλήρως ἐκλατινιστεῖ ἑξαιτίας τῶν πολλῶν νέων ἀποίκων. Κατὰ μία ἄποψη, τότε πρέπει νὰ μετονομάστηκε μὲ τὴ μετάφραση τοῦ ὀνόματός της στὰ λατινικά: "Ακανθος Εricius Ἐρισσός Ἰερισσός. Πίσω
- 2. Στὰ ἑλληνικὰ μέσα στὸ λατινικὸ κείμενο. Πίσω
- 3. Βιτρούβιος, *Περὶ ἀρχιτεκτονικῆς*, Πλέθρον, Ἀθήνα 1997, σὲ μετάφραση Παύλου Λέφα.<u>Πίσω</u>
- 4. Τὸ Τελεστήριο ἦταν ἡ αἴθουσα ὅπου τελοῦνταν οἱ τελετὲς μύησης στὰ Ἐλευσίνια Μυστήρια. Πίσω
- 5. Γιὰ τὶς Βᾶσσες κάνει λόγο ὁ Παυσανίας στὰ Άρκαδικά του (41,7-9) Πίσω
- 6. Άπὸ μάρμαρο ἦταν μόνο τὰ κιονόκρανα τοῦ σηκοῦ, οἱ ἐναέτιες συνθέσεις τοῦ ναοῦ, οἱ εἴκοσι τρεῖς ἀνάγλυφες πλάκες τῆς ἐσωτερικῆς ζωφόρου καθὼς καὶ οἱ ἀνὰ ἕξι μετόπες μὲ ἀνάγλυφες παραστάσεις ποὺ κοσμοῦσαν τὸν πρόδομο καὶ τὸν ὁπισθόδομο. Πίσω
- 7. Μὲ τὸ σηκὸ καὶ τοὺς ἐσωτερικοὺς ἡμικίονες τοῦ ναοῦ ἀσχολήθηκε ἰδιαίτερα ὁ Alfred Mallwitz (*Ath. Mitteilungen*, 1962, 140 κπ. «Cella und Adyton des Apollontempels» καὶ πιὸ πρόσφατα: «Zur Architektur des Apollontempels in Bassai» στὸ βιβλίο τῆς Carline Hofkes Brukker, *Der Bassai Fries*, 1975). Πίσω
- 8. Άρκαδικά, 30. 4.<u>Πίσω</u>

- 9. Πάντοτε στὴ μετάφραση τοῦ Παύλου Λέφα. Πίσω
- 10. Άξίζει ἐν προκειμένῳ νὰ ἐπισημάνουμε τὶς ἐντυπωσιακὲς προφητεῖες γιὰ τὴν ἔλευση τοῦ Χριστοῦ ποὺ διατυπώθηκαν στὴν ἀρχαιότητα ἀπὸ τὶς Σίβυλλες. Σχετικὰ μὲ αὐτὸ τὸ θέμα βλ. Χάρης Σκαρλακίδης, Οἱ προάγγελοι τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Ἀπόλλων καὶ Σίβυλλες, Δήλιος, Ἀθήνα 2005, σ. 286. Πίσω
- \*Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ *ΠΑΡΟΔΟΣ,* τχ 15, σσ. 1667-1674.

|  |  | >= |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|--|--|----|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
|  |  |    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|  |  |    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|  |  |    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)