# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία των φυσικών μορφών

Σκέψεις πάνω στὴν ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν[\*]

Στὴν Ἰσιδα Κουνδούρου

Συχνὰ γίνεται λόγος γιὰ ἀνώτερες καὶ κατώτερες φυσικές μορφές. Πῶς ὅμως τολμᾶμε νὰ προβαίνουμε σὲ τέτοιου εἴδους κατηγοριοποιήσεις, ὅταν ὅλες ἀνεξαιρέτως οἱ μορφὲς ἔχουν δημιουργηθεῖ καὶ συγκροτηθεῖ κατὰ τέτοιον τρόπο ποὺ νὰ ίκανοποιοῦν ἀπολύτως ἕναν συγκεκριμένο σκοπό, ὅταν δηλαδή όλες εἶναι ἐξίσου ἀπαραίτητες στὴν ὑλικὴ Δημιουργία; Ἐξάλλου, καμία φυσική μορφή -στήν αἰθερική της τουλάχιστον προτύπωσηδὲν «ἐμπεριέχει» περισσότερο Θεῖον ἀπὸ κάποιαν ἄλλη. Ό,τι δημιουργεῖ ἄλλωστε ὁ Θεὸς ἀποκλείεται νὰ μὴν εἶναι όλοκληρωμένο, πλῆρες. Τὸ γεγονὸς τοῦτο καθιστᾶ ὅλες τὶς φυσικὲς μορφες ἀπολύτως ἰσότιμες μεταξύ τους, ἀσχέτως ἂν τελικὰ ἐπιτυγχάνουν ἢ ὄχι τὸ στόχο τους καὶ ἄν δικαιώνεται τελικὰ ἡ ὕπαρξή τους μέσα στὴ Δημιουργία. Ἀπὸ αὐτὴ τὴν ἄποψη, ὁ σκύλος, τὸ βλῆτο καὶ μία πέτρα εἶναι ἰσότιμες μορφὲς ἀφοῦ εἶναι ἐξίσου θεῖα δημιουργήματα, θεωρούμενες βέβαια ώς πρὸς τὴν πρωταρχική τους σύλληψη. Οί θεῖες Συλλήψεις εἶναι, ἐξυπακούεται, ἰσότιμες, όπως καὶ οἱ Ἰδέες ποὺ ἀπορρέουν ἀπὸ αὐτές. Ἐκεῖνες ποὺ διαβαθμίζονται εἶναι οἱ ἐκφράσεις τους στὸν κόσμο μας, δηλαδή οἱ ύλομορφοποιήσεις τους καὶ διαβαθμίζονται ώς πρὸς τὸ μοναδικὸ καὶ ἀνεπανάληπτο ἔργο ποὺ ἔχουν κληθεῖ νὰ ὑπηρετήσουν μέσα στή Δημιουργία, καὶ ὄχι ὡς πρὸς τὸ βαθμό ἀνταπόκρισής τους σὲ αὐτὸ τοῦτο τὸ ἔργο τους. Μόνο, λοιπόν, ώς πρὸς τὴ διαβάθμιση τοῦ μοναδικοῦ ἔργου τους θὰ μπορούσαμε νὰ τὶς χαρακτηρίσουμε, καταχοηστικώς καὶ μὲ ἀνθρώπινα πάντοτε κριτήρια, ἀνώτερες ἢ κατώτερες.

Ή ταξινόμηση τῶν ὑλικῶν μορφῶν τῆς Δημιουργίας, αὐθαίρετα, σὲ μορφὲς πρωτεύουσας, δευτερεύουσας, τριτεύουσας καὶ λοιπῆς τάξεως, ὀφείλεται σὲ ἀνθρωποκεντρικὴ θεώρηση τοῦ κόσμου, ἀνάλογα μὲ τὸ τί αὐτὲς προσφέρουν στὴ θεία ἐκείνη δραστηριότητα ἐπὶ τῆς γῆς ποὺ ἐκπροσωπεῖται ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο. ἄλλωστε, ὁλόκληρο τὸ γήινο περιβάλλον δημιουργήθηκε ὡς ὑποδομὴ προκειμένου νὰ ἀκουμπήσει πάνω του τὸ Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ ὑπὸ τὴ μορφὴ τοῦ Ἀνθρώπου-Ἀδάμ˙ καὶ τοῦτο προκειμένου νὰ ὑπηρετηθεῖ στὸ Ἔργο του ὁ ἄνθρωπος, ὁ ὁποῖος εἶναι ἡ ἀρχὴ ὅλης τῆς κλίμακας στὴν ὑλικὴ ἐτούτη τρισδιάστατη Δημιουργία καὶ ἄρα ἱερός. Συνεπῶς, τὸ ἀνώτερο καὶ τὸ κατώτερο, ὅσον ἀφορᾶ τὶς

## Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος

Προβολή πλήρους προφίλ

#### Σελίδες

Αοχική σελίδα

Ή γένεση τών μορφών

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ο ἄνθοωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Περὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μορφῶν

Πεοί δυσμοοφίας καὶ τερατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία των φυσικών μορφών

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουογός ύλικων μορφων

Απόλλων Σωτήο, ὁ Ἑλληνας Λόγος

Ο ἀρχαῖος έλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή Έλλάδα ώς όμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της ορθόδοξης εἰκονογραφίας

Ή μέσω τῆς τέχνης διαφοφετικὴ πνευματικὴ ὀπτικὴ Ἑλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορὲς

φυσικὲς μοφφὲς εἶναι ἀνυπόστατο καὶ νοεῖται μόνον ὡς πρὸς τὴ διαβάθμισή τους, ἡ ὁποία εἶναι συνάρτηση τῆς ἐμβέλειας, τοῦ στόχου καὶ τῆς διάστασης τοῦ ρόλου ἀκριβῶς ποὺ τὸ Πνεῦμα τοὺς ἔχει ἀναθέσει νὰ διαδραματίσουν μέσα στὴ Δημιουργία μὲ ἄλλα λόγια, εἶναι συνάρτηση τῆς προσφορᾶς τῆς κάθε μορφῆς στὸ ὅλο ἔργο τῆς ἀποκατάστασης τῆς Τάξης, ἡ ὁποία διαταράχτηκε ἀπὸ τὸ ΰψιστο πνευματικὸ ἐκεῖνο γεγονὸς ποὺ μυθολογικὰ τὸ ἀποκαλέσαμε «Πτώση».

Κάθε ἀνεξαιρέτως φυσική μορφή ἕλκει την καταγωγή της ἀπὸ τὴν ἴδια Πηγὴ καὶ εἶναι πλασμένη σύμφωνα μὲ κάποια Ἰδέα ποὺ πηγάζει ἀπὸ τὴ θεία Φαντασία. Ἐξάλλου, ὅλες οἱ Ἰδέες εἶναι, ὅπως προαναφέρθηκε, ἰσότιμες μεταξύ τους. Καὶ ἀφοῦ ἡ κάθε μορφή εἶναι τὸ ὑλικὸ ἐπένδυμα μιᾶς ἰδέας, ὅλες οἱ φυσικὲς μορφὲς εἶναι καὶ αὐτὲς ἰσότιμες μεταξύ τους. Άν καὶ ἰσότιμες, ἐμφανίζουν ώστόσο, ἀπὸ κατηγορία σὲ κατηγορία, τεράστιες διαφορὲς μεταξύ τους, καὶ βέβαια ὄχι μόνο τὶς μορφικὰ ἐμφανεῖς. Οἱ διαφορὲς ἐτοῦτες, ἐνῶ δὲν ἀναιροῦν τὴν ἰσοτιμία τῶν μορφῶν, ἀποδεικνύουν τή μή ἰσότητά τους. Άλλωστε, έξ όρισμοῦ, ή ἰσοτιμία ἀφορᾶ τὴν αναγνώριση αξίας, ενῶ ἡ ἰσότητα ἀφορᾶ ποσὰ ἢ μεγέθη. Ωστόσο ἐπικρατεῖ γενικῶς ἡ ἐσφαλμένη ἐντύπωση πὼς οἱ φυσικὲς μορφὲς δὲν εἶναι ἰσότιμες μεταξύ τους, ἀντὶ τῆς ὀρθῆς ἄποψης πώς δὲν εἶναι ἴσες. Ἐν πάση περιπτώσει, ἀπὸ τὶς παντοειδεῖς διαφορὲς ποὺ ἐμφανίζουν οἱ μορφὲς στὴ μεταξύ τους σύγκριση, ξεχωρίζουν ἐκεῖνες οἱ ὁποῖες ἀφοροῦν τὸ βαθμὸ ἀνταπόκρισης τῶν μορφῶν πρὸς τὸ περιβάλλον τους καθώς καὶ τὸν τρόπο ἐπικοινωνίας τους μὲ αὐτὸ.

Κάθε φυσική μορφή διαθέτει μιὰ γλώσσα ἐπικοινωνίας μὲ τὸ περιβάλλον της, εἴτε αὐτὴ ἀφορᾶ τὴν ὁμιλία ὅταν πρόκειται γιὰ τὸν ἄνθοωπο, εἴτε τὴ φωνή ὅταν ποόκειται γιὰ τὰ λοιπὰ ζῶα, εἴτε τέλος τὶς δονήσεις προκειμένου γιὰ τὶς μορφὲς τῆς ἄβιας ὕλης. Ὁ βαθμὸς ἐπικοινωνίας τῆς κάθε φυσικῆς μορφῆς μὲ τὶς ὑπόλοιπες δημιουργεῖ μία κλιμάκωση τῶν μορφῶν, μὲ ἀποκορύφωμα τὸν ἄνθρωπο, τουλάχιστον ἀπὸ ἀνθρωποκεντρική θεώρηση τοῦ ζητήματος. Ὁ ἄνθοωπος είδικότερα ἐπικοινωνεῖ μὲ λέξεις, τὶς ὁποῖες ὁ νοῦς του μετατρέπει σὲ ἔννοιες κι ἔτσι μπορεῖ νὰ διατυπώνει λεκτικὰ τὶς ίδέες του. Ώστόσο δὲν χρησιμοποιεῖ τὸν ἔναρθρο λόγο μόνο γιὰ νὰ ἐπικοινωνεῖ μὲ τὸ περιβάλλον του, ἀλλὰ καὶ γιὰ νὰ μαρτυρεῖ τἡ σχέση του μὲ τὸ Θεῖον. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ «ἡ ὁμιλία εἶναι μία ἀπὸ τὶς ἐν δυνάμει ἱκανότητες τοῦ ἀνθρώπου», μὲ τὴν ὁποία αὐτὸς ἐκφράζει -ἢ μᾶλλον ὀφείλει νὰ ἐκφράζει- τὸ λόγο τῆς ὕπαρξής του, ὅπως άλλωστε ή ίδια ή λέξη λόγος ἀμφίσημα σημαίνει: τὴν αἰτία, τὴ σχέση ἀλλὰ καὶ τὴ λογικὴ ἱκανότητα βέβαια. Μὲ ἄλλα λόγια, μὲ τὴν όμιλία ὀφείλει νὰ δηλώνει τὴν αἰτία τῆς ὕπαρξής του καθώς καὶ τὴ σχέση του πρὸς τὸν Δημιουργό. Γι' αὐτὸ ἄλλωστε, «ή ὁμιλία ἀποτελεῖ ἀδιάψευστη, ἀλάθητη ἀπόδειξη τῆς πνευματικῆς ὕψωσης ἢ κατάπτωσης τῆς ἀνθρώπινης νοοτροπίας».

Ή ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν δὲν τὶς καθιστᾶ, λοιπόν, ἴσες μεταξύ τους. Κάθε ἄλλο μάλιστα. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ἡ καθεμία ἔχει διαφορετικὸ ρόλο νὰ διαδραματίσει, νὰ ἐπιτελέσει μέσα στὴν τεράστια συμφωνικὴ ὀρχήστρα τῆς ὑλικῆς Δημιουργίας. Ἄλλωστε πουθενὰ μέσα στὴ Φύση δὲν διαπιστώνεται ἡ ὕπαρξη τῆς ἰσότητας,

μεταξὺ τῆς ἰερῆς εἰκόνας καὶ τοῦ Θρησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στὴν ἐλληνικὴ γοαμμὴ

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

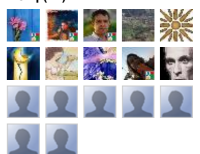
Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

#### Αναγνώστες

O

**Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου**Google Friend Connect

### Μέλη (17)



Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση

#### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**≥** 2010 (1)

μιᾶς ἔννοιας τόσο παρεξηγημένης. Όσον ἀφορᾶ εἰδικότερα τὰ ανθρώπινα όντα, αὐτὰ δὲν εἶναι ἴσα καὶ γιὰ ἕναν ἐπιπροσθέτως λόγο ἐκτὸς ἀπὸ τοὺς προφανεῖς βιολογικοὺς καὶ κοινωνικοταξικούς λόγους: τὴ μοναδικότητα τῶν φυσικῶν καὶ πνευματικῶν προδιαγραφῶν τοῦ καθενὸς ξεχωριστά, τὴ μοναδικότητα δηλαδή τῶν ἰδιαζόντων χαρακτηριστικῶν του κατὰ τὸ σῶμα, τὴν ψυχή καὶ τὸ πνεῦμα του, τὰ ὁποῖα συγκροτοῦν τὴ φυσική του προσωπικότητα. Έπομένως, ή μοναδική καὶ ἀνεπανάληπτη φυσική προσωπικότητα τοῦ κάθε ἀνθρώπου συντελεῖ ὥστε οἱ ἄνθρωποι νὰ μὴν εἶναι «δομικά» ἴσοι μεταξύ τους καὶ ἀναιρεῖ τὴν ἐσφαλμένη ἀντίληψη πώς εἶναι ἴσοι. Ἡ παρανοημένη ἰσότητα ὅσον ἀφορᾶ τὰ ἀνθρώπινα ὄντα πρέπει νὰ ἀναφέρεται μόνο στὰ ἴσα δικαιώματα ώς πρὸς τὴ Ζωή ποὺ πρέπει νὰ τοὺς ἀναγνωρίζονται, λόγω ἀκριβῶς τῆς ἀπόλυτης ἰσοτιμίας τους ἀπέναντι στὸ Θεῖον, καθώς καὶ τὶς ἴσες δυνατότητες που πρέπει νὰ τους παρέχονται γιὰ τὴν ἐλεύθερη, ἀπρόσκοπτη καὶ ὁλοκληρωμένη ἀνάπτυξη τῆς προσωπικότητάς τους, μὲ ἄλλα λόγια γιὰ τὴν αὐτοολοκλήρωσή τους. Όλοι ανεξαιρέτως οἱ ανθρωποι ἔχουν, λοιπόν, τὸ δικαίωμα νὰ διεκδικοῦν τὴν ἰσότητά τους ἀπέναντι στὸ νόμο καὶ τὴν πολιτεία, νὰ διεκδικοῦν δηλαδή την ἰσονομία καὶ την ἰσοπολιτεία τῶν πάντων.

Κάθε φυσική μορφή ἔχει, ὅπως προαναφέρθηκε, ἕναν αναντικατάστατο καὶ έπομένως μοναδικὸ ρόλο νὰ ἐπιτελέσει καὶ εἶναι πρὸς τοῦτο προικισμένη μὲ τὶς ἀπαραίτητες ἰδιότητες. Ώς ἐκ τούτου βρίσκεται σὲ ἀπόλυτη ἰσοτιμία -ὅχι ὅμως, ἐπαναλαμβάνω, σὲ ἰσότητα- μὲ ὅλες τὶς ἄλλες μορφὲς τῆς Δημιουργίας. Ἡ ἔννοια τοῦ ἀναντικατάστατου τοποθετεῖ ὅλες ἀνεξαιρέτως τὶς μορφὲς σὲ παραλληλότητα. δοιζόντια διάταξη καὶ Άντιθέτως, διαφοροποίηση τῶν μορφῶν ὡς πρὸς τὰ καθήκοντα ποὺ ἔχουν νὰ ἐκπληρώσουν καὶ τοὺς ρόλους ποὺ ἔχουν νὰ διαδραματίσουν, τὶς διαβαθμίζει καὶ τὶς καθιστᾶ μοναδικές. Άρα, ὅλες οἱ μορφές εἶναι ἰσότιμες, πλὴν ὅμως διαβαθμισμένες. Οἱ μορφὲς, λοιπόν, ίεραρχοῦνται ὁριζόντια ὡς πρὸς τὴν τεράστια ποικιλία τῶν εἰδῶν τους καὶ κάθετα ώς πρὸς τὴ σκοπιμότητά τους. Στὸν πνευματικὸ κόσμο ή ἱεράρχηση τῶν ὄντων εἶναι σημειακή. Ἡ διαβάθμιση, λοιπόν, τῶν φυσικῶν μορφῶν δὲν σημαίνει ἀνισοτιμία μεταξύ τους, σημαίνει ὅμως ἀνισότητα.

Ύπὸ τὴν ἔννοια τῆς ἀνισότητας, ἡ ὁποία χαρακτηρίζει άπαξάπασες τὶς φυσικὲς μορφές, μποροῦμε αὐτὲς νὰ τὶς διακρίνουμε σὲ ἁπλούστερες καὶ πολυπλοκότερες ἢ συνθετότερες. Τὸ ἀνθρώπινο ὂν εἶναι τὸ πολυπλοκότερο καὶ συνθετότερο ἀπὸ τὰ γήινα ὄντα, εἶναι τὸ κορυφαῖο ἐπίγειο εἶδος ἔμβιου ὄντος.

Καθώς ὅλες οἱ ἐπὶ μέρους μορφὲς μέσα στὸ ἴδιο εἶδος εἶναι ἀπόλυτα ἰσότιμες μεταξύ τους, ἐξίσου ἰσότιμα μεταξύ τους εἶναι καὶ ὅλα τὰ διαφορετικὰ εἴδη, ἀνεξαρτήτως τῆς διαβάθμισής τους ὡς πρὸς τὴ σκοπιμότητα καὶ τὸ ρόλο τους μέσα στὴν ὑλικὴ Δημιουργία. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ εἶναι ἀδιανόητο νὰ μὴν ἔχουν ὅλα ἀνεξαιρέτως τὰ εἴδη δημιουργηθεῖ γιὰ μιὰ ἰσότιμη συμμετοχή τους -ἀκόμα κι ἄν αὐτὸ δὲν εἶναι προφανὲς- στὴν ἐπίτευξη τοῦ κοινοῦ Ἔργου, ποὺ τοὺς ἔχει «ἐκ κατασκευῆς», ἐκ φύσεως ἀνατεθεῖ, κατὰ τὸν ἴδιο τρόπο ποὺ καὶ ἡ παραμικρότερη ψηφίδα ἔχει τὴ θέση της στὴ φιλοτέχνηση ένὸς ψηφιδωτοῦ, χωρὶς τὴν ὁποία δὲν μπορεῖ αὐτὸ νὰ

νοηθεῖ ὁλοκληφωμένο. Ἐτσι καὶ σ' ἕνα δέντρο, οἱ وίζες, ὁ κορμός, τὰ κλαδιὰ καὶ τὸ φύλλωμά του ἐξυπηρετοῦν τὸν ἴδιο σκοπό: νὰ ζήσει τὸ δέντρο, καὶ κανεὶς δὲν μπορεῖ νὰ ἰσχυριστεῖ πὼς κάποια ἀπὸ τὰ παραπάνω στοιχεῖα εἶναι ἀχρείαστα στὸ δέντρο.

Ανακεφαλαιώνοντας: ή παρουσία ὅλων τῶν φυσικῶν μορφῶν, πλὴν τοῦ ἀνθρώπου, ἀποσκοπεῖ στὸ νὰ ἐκπληρώσουν αὐτὲς ἰσότιμα τὸ ρόλο ποὺ τοὺς ἔχει ἀνατεθεῖ ἀπὸ τὸν Δημιουργό τους, συμβάλλοντας, ἡ καθεμία μὲ τὸν τρόπο της, στὴν ὁλοκλήρωση τοῦ κύκλου τῆς Ζωῆς. Ὑπὸ αὐτὴ τὴν ἔννοια, μποροῦμε δικαίως νὰ χαρακτηρίσουμε τὸ ρόλο τους ὡς ἑτερόνομο. Ἀπεναντίας, ὁ ρόλος τοῦ ἀνθρώπου εἶναι αὐτόνομος, πρωτοβουλιακός, ἐπειδὴ διαθέτει αὐταντίληψη καθὼς καὶ βαθμὸ συνείδησης ὡς σπίθα τοῦ «ποιητικοῦ θείου Νοός, πηγῆς πάσης ἀληθείας». Ἡ συνείδησή του ἐξάλλου τὸν διαφοροποιεῖ ἀπὸ ὅλες ἀνεξαιρέτως τὶς λοιπὲς μορφὲς τῆς ὑλικῆς Δημιουργίας καὶ τὸν παραλληλίζει «κατ΄ εἶκόνα καὶ ὁμοίωσιν» πρὸς τὸν Θεό. Ὠς ἐκ τούτου τὸν καθιστᾶ ἱκανὸ νὰ κατευθύνει τόσο τὸν ἑαυτό του ὅσο καὶ τὶς λοιπὲς μορφές, συντελώντας ἔτσι ὅχι μόνο στὴ δική του ἐξέλιξη καὶ ἀνέλιξη, ἀλλὰ καὶ στὴν ἐξέλιξη ὁλόκληρης τῆς Δημιουργίας.

Δὲν εἶναι ἀνώφελο νὰ τονιστεῖ γι' ἄλλη μία φορὰ στὸν αναγνώστη πώς ὅλη ἡ παραπάνω θεώρηση τῶν μορφῶν εἶναι ἐντελῶς ἀνθρωποκεντρική. Ποιὸς ἄλλωστε θεωρεῖ, ποιὸς ἀντιλαμβάνεται ἐν τέλει τὶς μορφές; Καὶ ποιὸς κάνει λόγο περὶ τὧν μορφων; Ο ἄνθρωπος εἶναι ἐκεῖνος ποὺ τοὺς προσδίδει διαφορετική σημασία, ἀνάλογα μὲ τὸ βαθμὸ ἀνταποκριτικότητάς τους πρὸς αὐτόν καθὼς καὶ μὲ τὸ βαθμὸ χρησιμότητας καὶ εὐαρέσκειας ποὺ ὁ ἴδιος εἰσπράττει ἀπ' αὐτές. Ὁ ἄνθρωπος χρειάζεται ἐπίσης νὰ τεμαχίζει σὲ μορφὲς τὴν εἰκόνα ποὺ σχηματίζει γιὰ τὸν Κόσμο μὲ βάση τὴ νοητική του λειτουργία, μὲ τὴν ὁποία τὸν προίκισε ὁ Δημιουργός του. Άλλωστε κι αὐτὸς ὁ χῶρος καὶ ὁ χρόνος δὲν εἶναι παρά δύο βασικές μορφές, οἱ ὁποῖες περιλαμβάνουν τὶς ὑπόλοιπες μορφές. Σὲ ἄλλες ὅμως πραγματικότητες ὁ χῶρος καὶ ὁ χρόνος εἶναι άνυπόστατοι. Ή άνθρώπινη θεώρηση τῶν μορφῶν δὲν ἀποτελεῖ, λοιπόν, μία έξ ἀντικειμένου ἀλήθεια, ἀλλὰ τὴν ὑποκειμενικότητα ποὺ ἀναγκαστικὰ βιώνει ὁ ἄνθρωπος μέσα ἀπὸ τὴ χωροχρονικὴ σύμβαση, την όποία ό ίδιος ό ανθρώπινος νοῦς ἐπεξεργάζεται καὶ ἀποδέχεται ώς κοινὸ συμφώνημα, βάσει τῶν πληροφοριῶν μὲ τὶς όποῖες τὸν τροφοδοτοῦν οἱ αἰσθήσεις του καθώς συγκρούονται μὲ τὴν πραγματικότητα. Τὸ παράδοξο ώστόσο εἶναι πὼς ὁ ἴδιος ὁ ανθρώπινος νοῦς ποὺ αντιλαμβάνεται τὸν μορφοποιημένο κόσμο, μπορεῖ ἐξίσου νὰ ἀντιλαμβάνεται καὶ τὴν ἀναίρεσή του ὡς ψευδαίσθησης (ἰνδ. Μάγια), σύμφωνα ἄλλωστε καὶ μὲ τὰ ἐντυπωσιακά εὑρήματα τῆς σύγχρονης κβαντικῆς φυσικῆς.

\*Ποωτοδημοσιεύτηκε στὸ πεοιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 26-27, [Άπο. 2009], σσ. 2981-2984.



Αοχική σελίδα

Εγγοαφή σε: Αναοτήσεις (Atom)