Κοινή χρήση

Περισσότερα

Επόμενο ιστολόγιο» piompinos@gmail.com Νεα Ανα

# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

## Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στήν Άργολίδα

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Ἀργολίδα

Στὸν Ἄγγελο Πάτερο

Στὶς διάφορες ἀνὰ τὸν κόσμο περιπλανήσεις μου, ὑπέπεσε στὴν ἀντίληψή μου πώς οἱ μετακινήσεις ἀπὸ τόπο σὲ τόπο διαφόρων ἐθνικῶν ὁμάδων, φυλῶν ἢ φατριῶν, οἱ μετοικήσεις τους, πραγματοποιήθηκαν πολλές φορές πρὸς περιοχές ποὺ τοὺς θύμιζαν τὴν κοιτίδα τους, τὴ χώρα ὅπου γεννήθηκε καὶ άναπτύχθηκε ὁ πολιτισμός τους.

Όταν, ποὶν ἀπὸ χοόνια, βοέθηκα στὴν Άβιλα τῆς Καστίλλης, ανιχνεύοντας τα βήματα τῆς μυστικίστριας άγίας Τερέζας, μοῦ ἔκανε ἐντύπωση τὸ τοπίο ποὺ μοῦ θύμιζε ἔντονα τὸ τοπίο τῆς Βρετάνης, λίκνου καὶ προπύργιου τοῦ κελτικοῦ πολιτισμοῦ, στὴν ἠπειρωτικὴ τουλάχιστον Εὐρώπη. Στὸν τουριστικὸ όδηγὸ τῆς Ισπανίας ποὺ εἶχα πάρει μαζί μου, διαπίστωσα ἐκ τῶν ὑστέρων ὅτι στήν περιοχή τῆς Άβιλας εἶχαν ζήσει στήν ἀρχαιότητα Κέλτες. Τοῦτο σὰν νὰ ἐπιβεβαίωνε μέσα μου τὴν προαναφερθείσα ἄποψή μου, τὴν ὁποία εἶχα σχηματίσει μὲ τὴν παρατήρηση, χωρὶς ώστόσο νὰ μπορῶ νὰ τὴν ὑποστηρίξω ἐπιστημονικά.

Έξάλλου, καὶ τὰ διάφορα ἀρχαῖα έλληνικὰ φύλα ἐποίκησαν περιοχές που τους θύμιζαν τη γενέτειρά τους καὶ κινήθηκαν μέσα σ' ἕναν εὐούτερο νοητὸ κύκλο μὲ κέντρο τὴν Ἀθήνα καὶ ἀκτίνα τὴν ἀπόσταση ἀπὸ τὴν Ἀθήνα ὡς καὶ τὴν Ἰωνία. Μήπως δὲν εἶναι έλληνικότατη ή φύση τῆς Κάτω Ἰταλίας καὶ τῆς Σικελίας, ποὺ ἀπετέλεσαν ἄλλωστε τὴ Μεγάλη Έλλάδα, μιὰ φύση ποὺ δὲν ἔχει μεγάλη σχέση μὲ ἐκείνη τῆς Βόρειας Ἰταλίας; Καὶ δὲν εἶναι συγκινητικά έλληνική ή φύση τῆς Κυρηναϊκῆς, ποὺ διαφέρει συνταρακτικά ἀπὸ τὸ βορειοαφρικανικὸ τοπίο τῆς ὑπόλοιπης Λιβύης; "Η ἀκόμα ή Μασσαλία στὴ μεσογειακὴ ἐσχατιὰ τοῦ γαλλικοῦ έξαγώνου; Καὶ πάντοτε θὰ θυμᾶμαι μὲ βαθύτατη συγκίνηση τὴν ἀρχαία Πριήνη στὰ αἰγαιακὰ παράλια τῆς Μικρᾶς Ασίας, την έλληνικότερη περιοχή που έχω ποτέ μου ἐπισκεφτεῖ ἔξω ἀπὸ τὰ σημερινὰ σύνορα τοῦ συρρικνωμένου πιὰ έλληνισμοῦ. Όμως ὅλα αὐτὰ ἀποτελοῦν προσωπικὲς ἐκτιμήσεις ποὺ ἀπαιτοῦν σοβαρή τεκμηρίωση γιὰ νὰ ύποστηριχθοῦν. Πάντως, ὅσον ἀφορᾶ εἰδικότερα τοὺς Ελληνες, ὅπου καὶ νὰ πῆγαν αὐτοὶ καὶ νὰ ἵδρυσαν τὶς ἀποικίες τους, ὑπῆρχε ἀπαραιτήτως ἡ γειτνίαση τῆς θάλασσας καὶ εὐδοκιμοῦσε ἡ ἐλιά.

Μέσα σὲ τοῦτο τὸ πνεῦμα, ἔχω ἐπίσης κατὰ καιροὺς

#### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος

Ποοβολή πλήρους ποοφίλ



#### Σελίδες

Αοχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ο ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μοοφές

Περί τής μοναδικότητας τών μοοφών

Περί δυσμορφίας καί τεοατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τών φυσικών μορφών

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουργός ύλικῶν μορφῶν

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Έλληνας Λόγος

Ο ἀρχαῖος έλληνικός ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή Έλλάδα ώς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Αετός

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριού στην Αργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της όρθόδοξης είχονογραφίας

Ή μέσω της τέχνης διαφορετική πνευματική όπτική Έλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορές

διαπιστώσει πὼς διάφορα κοινὰ στοιχεῖα μπορεῖ νὰ σφραγίζουν διαχρονικὰ μιὰ ὁλόκληρη περιοχή, ὅσο κι ἄν αὐτὸ εἶναι ἐπίσης παρακινδυνευμένο νὰ τὸ ἰσχυριστεῖ κανείς. Ἔτσι, μοῦ ἔχει κάνει λόγου χάριν μεγάλη ἐντύπωση ἡ ἀπὸ ἀρχαιοτάτων χρόνων συνεχὴς παρουσία τοῦ λιονταριοῦ ὡς συμβόλου στὴν εὐρύτερη περιοχὴ τῆς Ἀργολίδας. Τὸ λιοντάρι ἔχει μάλιστα σφραγίσει, θὰ ἔλεγε κανείς, τόσο πολὺ τὴν Ἀργολίδα ὤστε ἀκόμα καὶ κάποιοι κατακτητές της μὲ αὐτὸ τὸ σύμβολο στὸ ἔμβλημά τους κυρίευσαν καὶ διαφέντευσαν τὴν ἐν λόγω περιοχὴ ὅσον καιρὸ τὴν κράτησαν ὑπὸ τὴν κατοχή τους.

Καὶ ἐξηγοῦμαι.

Στὴ βόσεια ἄκρη τῆς ἀργολικῆς πεδιάδας, σὲ σχετικὰ μικρὴ ἀπόσταση ἀπὸ τὴν Τίρυνθα καὶ τὶς Μυκῆνες, άπλώνεται ὁ κάμπος τῆς Νεμέας μὲ μικρὲς σπηλιὲς στὰ περίχωρα. Ένα βουνὸ ἐκεῖ τὸ λένε Τρητό, δηλαδὴ τὸ «τρυπημένο», τὸ «διάτρητο». Σ΄ αὐτὴ τὴν περιοχὴ λημέριαζε, σὲ χρόνους μυθολογικούς, ἕνα λιοντάρι, ποὺ ἤταν ὁ φόβος καὶ ὁ τρόμος τῆς χώρας, κατασπαράζοντας τοὺς κατοίκους καὶ τὰ κοπάδια τους. Κάποιος θεὸς τὸ εἶχε στείλει γιὰ νὰ τιμωρήσει τοὺς κατοίκους τῆς Νεμέας, τοὺς ἀπογόνους τοῦ πρωτογενοῦς, σύμφωνα μὲ τοὺς πελοποννησιακοὺς μύθους, ἀνθρώπου, τοῦ Φορωνέα. Ἡταν τὸ πασίγνωστο λιοντάρι τῆς Νεμέας ἢ τῶν Κλεωνῶν. Αὐτὸ κατοικοῦσε σὲ μιὰν ἀμφίστομη σπηλιὰ καὶ ἦταν ἄτρωτο. Ἐνσάρκωνε τὸ θάνατο καὶ τὸν Ἅδη. Τὰ λιοντάρια, ποὺ οἱ ἀρχαῖοι καλλιτέχνες τὰ ἔστηναν πάνω στοὺς τάφους ὡς ἐπιτύμβια μνημεῖα, αὐτὸ τὸ πράγμα ὑπενθύμιζαν.

Ἐκεῖνα τὰ χρόνια, ὁ βασιλιὰς τοῦ Ἄργους καὶ τῶν Μυκηνῶν Εὐρυσθέας, ὁ «πολὺ δυνατός», ἀνέθεσε στὸν ἐξάδελφό του Ἡρακλῆ, ποὺ ἦρθε κι ἔμεινε ὡς ὑπήκοός του στὸ βασίλειό του, νὰ σκοτώσει τὸ τρομερὸ λιοντάρι. Ἔτσι δόθηκε στὸν Ἡρακλῆ τὸ ἔναυσμα νὰ ἐπιτελέσει τὸν πρῶτο ἀπὸ τοὺς περίφημους δώδεκα ἄθλους του. Ἁφοῦ κατόρθωσε ὁ Ἡρακλῆς νὰ σκοτώσει τὸ τέρας, ἔπεσε σὲ βαθύτατο ὕπνο, τὸν ἀδελφὸ τοῦ θανάτου. Ὅταν τὴν τριακοστὴ μέρα ξύπνησε, στεφανώθηκε μὲ σέλινο, σὰν νὰ ἦταν κάποιος ποὺ βγῆκε ἀπὸ τάφο, ἀφοῦ κοσμοῦσαν τοὺς τάφους μὲ σέλινο. Ὑστερα ἔγδαρε τὸ λιοντάρι μὲ τὰ νύχια τοῦ ίδιου τοῦ θηρίου κι ἔριξε τὸ ἄτρωτο δέρμα του – τὴ λεοντὴ – πάνω στοὺς ὤμους του σὰν άρματωσιά, ἐνῶ κάλυψε τὸ κεφάλι του μὲ τὸ κεφάλι τοῦ ζώου γιὰ περικεφαλαία κι ἀπὸ τότε δὲν ἔπαψε ποτὲ νὰ τὸ φοράει. Μὲ τὸ γεγονὸς τοῦτο ὑποδήλωσε ὅτι μεταμόρφωσε σὲ ὑπόσχεση σωτηρίας τῶν θνητῶν ὅ,τι τοὺς ἀπειλοῦσε προηγουμένως μὲ τὸ θάνατο.



μεταξὺ τῆς ἰερῆς εἰκόνας καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux



#### Αναγνώστες

Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου Google Friend Connect

#### Μέλη (16)





Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση



### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**▶** 2010 (1)



Ό Ήρακλῆς καὶ τὸ λιοντάρι τῆς Νεμέας, στάμνος (490 π.Χ.).

Φορώντας, λοιπόν, τὴ λεοντή, ἦρθε ὁ Ἡρακλῆς στὴν κατοικία τοῦ Εὐρυσθέα, στὶς Μυκῆνες. Ὁ βασιλιὰς ταράχτηκε τόσο πολὺ ἀπὸ τὴν ὑπερφυσικὴ πράξη τοῦ ἥρωα ἐξαδέλφου του ὥστε τοῦ ἀπαγόρευσε στὸ μέλλον νὰ ξαναμπεῖ μὲ τὴ λεία του στὴν ἀκρόπολη τῶν Μυκηνῶν. Τοῦ ἀρκοῦσε νὰ τοῦ τὸ δείχνει ὁ Ἡρακλῆς ἀπὸ τὶς πύλες. Τοποθέτησε μάλιστα ἔνα χάλκινο πιθάρι μέσα στὴ γῆ καὶ χωνόταν ἔντρομος σ΄ αὐτὸ ὅποτε ὁ Ἡρακλῆς πλησίαζε στὴν πόλη. Ὁ Ζεύς, γιὰ νὰ τιμήσει τὸν γιό του καὶ νὰ ἐξάρει τὸ κατόρθωμά του, ἀνύψωσε τὸ θηρίο σὲ οὐράνιο σύμβολο: ἔγινε ὁ Λέων στὸν ζωδιακὸ κύκλο [1].

Άς ἀφήσουμε ὅμως τοὺς μυθολογικοὺς χοόνους κι ἄς περάσουμε στοὺς ἱστορικούς.

Λόγω ἴσως καὶ τοῦ Εὐρυσθέα, ξαναβρίσκουμε τὸ λιοντάρι στὶς Μυκῆνες. Γνωστὴ εἶναι σὲ ὅλους τοὺς ἐπισκέπτες τοῦ ἀρχαιολογικοῦ χώρου ή Πύλη τῶν Λεόντων, κύρια εἴσοδος στὴν ἀκρόπολη τῶν Μυκηνῶν, μὲ τὸ ἐντυπωσιακὸ ἀνάγλυφο στὸ ανακουφιστικό τρίγωνο, ένα θαυμαστό μεγαλιθικό μνημείο. Οί παραστάδες τῆς Πύλης, κροκαλοπαγεῖς ὀγκόλιθοι, βαστάζουν ἕνα μονολιθικό ύπέρθυρο που ύπολογίζεται ὅτι ζυγίζει 18 τόνους, μήκους 4,50 μ., πλάτους 1,98 μ. καὶ πάχους στὴ μέση του 0,80 μ. Μεγάλη τριγωνική πλάκα ἀπὸ τιτανόλιθο, ὕψους 3,30 μ., μεγαλύτερου πλάτους στη βάση 3,90 μ. καὶ πάχους 0,70 μ. καλύπτει τὸ ἀνακουφιστικὸ τρίγωνο. Στὴν ἐξωτερικὴ ὄψη της ἡ πλάκα αὐτὴ φέρει ἀνάγλυφη παράσταση λεόντων, ἀπὸ τὴν ὁποία καὶ πῆρε τὸ ὄνομά της «Πύλη τῶν Λεόντων». Ἡ Πύλη κατασκευάστηκε τὸ 1250 π.Χ. περίπου. Όμως, «μολονότι στὶς Μυκῆνες ἔχουμε ἀκόμη ἀρχαιότερα δείγματα γλυπτικῆς, τὸ ἀνάγλυφο τῆς Πύλης θεωρεῖται τὸ ποῶτο καὶ ἀρχαιότερο δεῖγμα μνημειακῆς γλυπτικῆς στὸν δυτικὸ πολιτισμό»  $\frac{[2]}{}$ .



Ή Πύλη τῶν Λεόντων (περ. 1250 π.Χ.), μὲ τὸ ἐντυπωσιακὸ ἀνάγλυφο στὸ

ἀνακουφιστικὸ τρίγωνο, Μυκῆνες.

Ή παράστασή του εἶναι καταφανής. Δύο λιοντάρια στέκονται ἀντιμέτωπα, πατώντας, μὲ τὰ μπροστινά τους πόδια, πάνω σὲ ἄβακες, ποὺ ὑποστηρίζονται ἀπὸ δύο βωμούς. Ἀπὸ τοὺς βωμοὺς αὐτοὺς καὶ ἀνάμεσα στὰ θηρία ὑψώνεται κίονας μινωικοῦ τύπου (δηλαδὴ μὲ μεγαλύτερη διάμετρο κάτω ἀπὸ τὸ κιονόκρανο καὶ μικρότερη στὴ βάση), ποὺ συγκρατεῖ τμῆμα ξύλινης οἰκοδομῆς. Τὰ κεφάλια τῶν λιονταριῶν δὲν σώζονται. Ἦταν προφανῶς κατασκευασμένα ἀπὸ διαφορετικὸ ὑλικὸ καὶ εἰκονίζονταν κατ' ἐνώπιον στὴν ἐξωτερικὴ πλευρὰ τῆς Πύλης [3]. Κατὰ τὸν καθηγητὴ Γεώργιο Ε. Μυλωνᾶ, «στὸ ἀνάγλυφο τῆς Πύλης τῶν Λεόντων ἔχουμε τὸν βασιλικὸ θυρεὸ τῶν Μυκηνῶν, τὸν ἀρχαιότερο θυρεὸ τοῦ δυτικοῦ κόσμου. Τὸ λιοντάρι ἦταν τὸ ἔμβλημα τῶν Μυκηνῶν».

Άπὸ τὸ χῶρο ἐπίσης τῶν Μυκηνῶν, καὶ πιὸ συγκεκριμένα ἀπὸ τὸν τάφο IV τοῦ ταφικοῦ κύκλου Α, σώζεται χρυσὸ ρυτὸ σὲ σχῆμα λεοντοκεφαλῆς, τὸ ὁποῖο χρονολογεῖται στὸν ΙΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα καὶ φυλάσσεται στὸ Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν. Ἐξάλλου ἀπὸ τοὺς τάφους IV καὶ V τοῦ ἴδιου ταφικοῦ κύκλου Α σώζονται δύο χάλκινα ἐγχειρίδια μὲ ἔνθετη διακόσμηση ἀπὸ χρυσὸ καὶ ἄργυρο, μὲ παράσταση τριῶν λεαινῶν τὸ πρῶτο καὶ κυνηγιοῦ λιονταριῶν τὸ δεύτερο.



Χουσὸ ουτὸ σὲ σχῆμα λεοντοκεφαλῆς ἀπὸ τὸν τάφο ΙV τοῦ ταφικοῦ κύκλου Α (ΙΣΤ΄ π.Χ. αἰ.), Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.



Χάλκινα ἐγχειρίδια μὲ ἔνθετη διακόσμηση ἀπὸ χρυσὸ καὶ ἄργυρο, μὲ  $\pi$ αραστάσεις λιονταριῶν, ἀπὸ τοὺς τάφους IV καὶ V τοῦ ταφικοῦ κύκλου A (IΣΤ΄  $\pi$ .Χ. αὶ.), Έθνικὸ Άρχαιολογικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

Καὶ ἐρχόμαστε στὰ μεσαιωνικὰ χρόνια. Σύμφωνα μὲ ἀρχαῖο ἀνώνυμο χειρόγραφο, τὸ ὁποῖο δημοσιεύτηκε ἀπὸ τὸν Ἰωάννη Σακκελίωνα [4] καὶ ἀναγράφει εἴκοσι τρεῖς ἐπισκόπους Ναυπλίου καὶ Ἄργους, στὴν 21η θέση ἐμφανίζεται κάποιος ὀνόματι Λέων. Τὸ 1144, βασιλεύοντος τοῦ Κυροῦ Μανουὴλ Α΄ Κομνηνοῦ (1143-1180), ὁ ἐν λόγω ἐπίσκοπος Λέων ἵδρυσε στὴν Ἅρια τὴν ὑπάρχουσα καὶ σήμερα γυναικεία «Νέα» ἢ «Ἁγία Μονὴ» στὰ ἀνατολικὰ τῆς πόλης, κοντὰ στὴν ἀρχαία Ἄρεια, στὴ θέση τῆς ἀρχαίας πηγῆς Κανάθου ὅπου, σύμφωνα μὲ τὴν παράδοση, λουζόταν ἡ "Ἡρα. Γι' αὐτὸ ἄλλωστε ἡ Νέα Μονὴ εἶναι ἀφιερωμένη στὴ Ζωοδόχο Πηγή. Τὸ περικαλλὲς καθολικό της, ἀπὸ τὰ ἄριστα δείγματα τῆς βυζαντινῆς ἀρχιτεκτονικῆς, τοῦ ὁποίου ἡ ἀνέγερση περατώθηκε τὸ 1149, εἶναι ἕνας ναὸς σταυροειδὴς ἐγγεγραμμένος τετρακιόνιος μὲ ὀκτάγωνο τροῦλο. Περιβάλλεται ἀπὸ οἰκοδομὲς καὶ ξενῶνες γιὰ τὴ διαβίωση τῶν καλογραιῶν, οἱ ὁποῖες ἀνέρχονταν τὸ 1976 σὲ 16.



Ή Νέα ἢ Άγία Μονὴ ἄριας (12ος αἰ.).

Σύμφωνα μὲ ἄλλο κατάλογο τῶν ἐπισκόπων Ναυπλίου καὶ Άργους, τὸν ὁποῖο καταχωρίζει ὁ Lequien στὸ σύγγραμμά του Oriens Christianus Β. 183-186, μεταξὺ τῶν δεκαπέντε ἐπισκόπων ποὺ ἀναγράφονται σ' αὐτὸν τὴν ὄγδοη θέση καταλαμβάνει κάποιος Λέων, ὁ ὁποῖος μετεῖχε στὴ Σύνοδο τῆς Κωνσταντινουπόλεως (889)

[5]

Τὸ 1180, τελευταῖο ἔτος τῆς βασιλείας του, ὁ αὐτοκράτορας τοῦ Βυζαντίου Μανουήλ Α΄ Κομνηνὸς διόρισε ἄρχοντα τοῦ Ναυπλίου τὸν πλουσιότατο Ναυπλιέα Θεόδωρο Σγουρό, ὁ ὁποῖος καταδίωξε μὲ πλοῖα ποὺ εἶχαν κατασκευαστεῖ ἀπὸ εἰσφορές, τοὺς πειρατὲς ποὺ λυμαίνονταν τὴν περιοχή. Τὸν Θεόδωρο Σγουρὸ διαδέχτηκε τὸ 1200 ὁ γιός του Λέων – πάλι ἕνας λέων –, ἀπὸ τοὺς ἐπιφανέστερους ἀνεξάοτητους δυνάστες τῆς μεσαιωνικῆς Αὐτοκρατορίας. Ὁ Λέων Σγουρός, φιλόδοξος καὶ βίαιος, ἔγινε κύριος τῆς ἀνατολικῆς Πελοποννήσου, στὴ συνέχεια κατέλαβε καὶ τὴν ἀνατολικὴ Στεφεὰ Ἑλλάδα καὶ τελικὰ ἐπεξέτεινε τὸ κφάτος του, τὴν ἀρχοντία του, ὡς τὴ Λάρισα ὅπου τὸ 1204 νυμφεύτηκε τὴν Εὐδοκία, κόρη τοῦ ἔκπτωτου καὶ φυγάδα αὐτοκράτορα Άλεξίου Γ΄ Άγγέλου καὶ χήρα τοῦ Άλεξίου Ε΄ Δούκα, τοῦ ἐπονομαζόμενου Μουρτζούφλου (Σμιχτοφρύδη), που πρόλαβε να βασιλεύσει μόλις τρεῖς μῆνες (28/1-13/4/1204). Μὲ αὐτὸν τὸ γάμο του, ὁ Λέων Σγουρὸς *ἔλαβε* τὸν τίτλο τοῦ Σεβαστοϋπερτάτου.

Στὴν ἀρχή, ὁ Λέων Σγουρὸς διεξήγαγε ἐπιτυχεῖς πολέμους κατὰ τῶν ἐπεκτατικῶν σχεδίων τοῦ Βονιφατίου τοῦ Μομφερρατικοῦ (1154-1207) καὶ στὴ συνέχεια τοῦ Γοδοφοείδου Α΄ Βιλλαοδουίνου (Geoffroi de Villehardouin). Όμως ή ἰσχύς του ἄρχισε νὰ καταρρέει μετὰ τὸ 1204 καὶ ἡ ἀρχοντία του νὰ συρρικνώνεται δραματικά, ώσπου περιορίστηκε στην πόλη τοῦ Ναυπλίου, ὅπου τὸ 1208 πολιορκήθηκε ἀπὸ τοὺς Φράγκους. Λήγοντος τοῦ 1208 ἢ ἀρχομένου τοῦ 1209 καὶ ὕστερα ἀπὸ σθεναρὴ ἀντίσταση, ὁ Λέων Σγουρὸς φονεύθηκε πρὸ τῶν τειχῶν τοῦ Ναυπλίου, καταδιώκοντας λομβαρδούς ἐφίππους ποὺ οἱ στρατιῶτες του τοὺς εἶχαν τρέψει σὲ ἄτακτη φυγή [6]. Περὶ τοῦ θανάτου ώστόσο τοῦ Λέοντος Σγουροῦ ἐπικρατεῖ ἐπιστημονικὴ διχογνωμία, ἀφοῦ, κατὰ τοὺς λαϊκοὺς θούλους τῆς περιοχῆς, ὁ τελευταῖος ἄρχοντας τοῦ Ναυπλίου πρὶν ἀπὸ τὴν ἐγκαθίδουση τῆς φραγκικῆς δυναστείας τῆς Ἀργολίδας ἔπεσε ἔφιππος ἀπὸ τὸν Ἀκροκόρινθο στὸν γκρεμὸ «ἵνα γὰρ μὴ δούλειον ἦμας ἴδει». Τὸ θουλικὸ αὐτὸ τέλος τοῦ Λέοντος Σγουροῦ ἐνέπνευσε μάλιστα στὸν Ἄγγελο Σικελιανὸ τὸ ποίημά του «Στὸν Άκροκόρινθο». Κι ἐγώ, προσωπικά, ἐπιλέγω τὴν ἐκδοχὴ τοῦ Άκροκορίνθου ώς πιὸ εὐφάνταστη καὶ συναρπαστική. Πάντως, ὁ σύγχρονος τοῦ Σγουροῦ μεγάλος ίστορικὸς Νικήτας Ακομινᾶτος ὁ Χωνιάτης, ἐνῶ μνημονεύει τὸ θάνατο τοῦ ἄρχοντα στὸ ἔργο του Τὰ μετὰ τὴν ἄλωσιν συμβάντα τῆ πόλει, δὲν ἀναφέρει τίποτα γιὰ τὸν τρόπο τῆς τελευτῆς του.



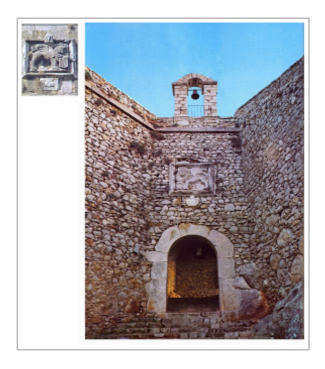
Άποψη τοῦ Άκροκορίνθου ἀπὸ τὴν ἀρχαία Κόρινθο.

Τὸ 1388, ἡ μόλις εἰκοσιπεντάχοονη Μαρία ντ' Ἀνγκιέν (Marie d'Enghien), χήρα τοῦ ἀντιβασιλέα τοῦ Άργους καὶ τοῦ Ναυπλίου Πέτρου Κορνάρου (Cornaro) καὶ τελευταία κληρονόμος τῆς φραγκικής δυναστείας τής Άργολίδας, ἐκχώρησε τὰ κυριαρχικά της δικαιώματα στὸν ένετὸ δόγη Ανδοέα Δάνδαλο (Dandolo), ὁ ὁποῖος ἐτιτλοφορεῖτο «αὐθέντης τοῦ ένὸς καὶ ἡμίσεος τετάρτου τῆς Έλληνικῆς Αὐτοκρατορίας». Κατ' ἐντολἡ τοῦ ἐν λόγω δόγη, ὁ Περάτσο Μαλιπιέρο (Perazzo Malipiero) κατέλαβε στὶς 26 Ίανουαρίου 1389 τὸ Ναύπλιο καὶ κατ΄ ἐπέκταση τὴν Ἀργολίδα στὸ ὄνομα τῆς Γαληνοτάτης – κατὰ τὴ βυζαντινὴ ἀπόδοση τοῦ ὅρου La Serenissima – Δημοκρατίας τῆς Βενετίας ἢ ἀλλιῶς τῆς Δημοκρατίας τοῦ Άγίου Μάρκου, ὅπως κατ' εὐφημισμὸ ὀνομάστηκε ἡ Ένετικὴ Αὐτοκρατορία. Έτσι ἔφεραν μαζί τους οἱ Ένετοὶ καὶ τὸν λέοντα τοῦ άγίου Μάρκου, σύμβολο τοῦ εὐαγγελιστῆ καὶ πολιούχου τῆς Βενετίας καὶ ώς ἐκ τούτου καὶ τῆς κραταιᾶς κοσμικῆς ἐξουσίας της. Ο ένετικὸς λέων παρέμεινε στὴν ἀργολικὴ γῆ μέχρι τὶς 20 Νοεμβοίου 1540 όπότε τὴν ἐγκατέλειψε μαζὶ μὲ τοὺς Ένετούς, οί όποῖοι ἀναγκάστηκαν νὰ παραδώσουν τὸ Ναύπλιο μὲ τὰ ἰσχυρὰ κάστρα του στούς Τούρκους.

Ό ένετικὸς λέων ἐπανέκαμψε ώστόσο 146 χρόνια ἀργότερα, ὅταν στὶς 22 Αὐγούστου 1686 – μήνα τοῦ ζωδίου τοῦ Λέοντος – ὁ ἱκανότατος ἑνετὸς ναύαρχος καὶ μετέπειτα δόγης τῆς Βενετίας Φραγκίσκος Μοροζίνης (Francesco Morosini), ὁ ἐπικληθεὶς Πελοποννησιακός, κατέλαβε τὸ Ναύπλιο ἀπὸ τοὺς Τούρκους, ἀφοῦ τὸ πολιόρκησε μὲ τὸ στόλο του καὶ ὕστερα ἀπὸ σφοδρότατο κανονιοβολισμό.

Όπως σὲ ὅλες τὶς πρώην κτήσεις τῆς Δημοκρατίας τοῦ Άγίου Μάρκου ὅπου ὁ θυρεὸς τῶν Ένετῶν κυριαρχεῖ μέχρι τῶν ἡμερῶν μας σὲ διάφορα δημόσια κτίρια καὶ μνημεῖα, ἔτσι καὶ στὸ Ναύπλιο σώζονται διάφορες ἀνάγλυφες παραστάσεις λεόντων ποὺ χρονολογοῦνται, φυσικά, ἀπὸ τὰ χρόνια τῆς Ένετοκρατίας. Ένδεικτικὰ ἀναφέρουμε τὸν λέοντα ποὺ κοσμεῖ τὸ ἐπιστέγασμα τῆς Πύλης τῆς Ξηρᾶς, ἐκεῖνον ποὺ βρίσκεται ἐνσωματωμένος στὸ τεῖχος τοῦ Παλαμηδίου πάνω ἀπὸ τὴν εἴσοδο τοῦ προμαχώνα τοῦ Άγίου Ανδρέα, ἐκεῖνον ποὺ βρίσκεται ἐντειχισμένος στὸν ἀνατολικὸ προμαχώνα τῆς Ἁκροναυπλίας, καθὼς καὶ ἐκεῖνον ποὺ εἶναι

ἐντοιχισμένος στὸ κτίριο τοῦ 1735, τὸ ὁποῖο ὑπῆρξε ἀρχικὰ ὁπλοστάσιο τοῦ ἑνετικοῦ στόλου καὶ στὸ ὁποῖο στεγάζεται, στὶς μέρες μας, τὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο τοῦ Ναυπλίου.

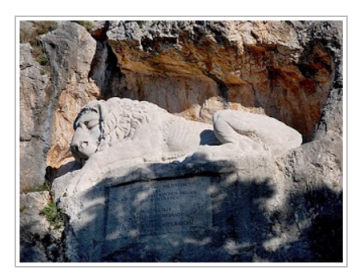


(Άριστερά) Άνάγλυφο τὸ λιοντάρι τοῦ Άγίου Μάρκου στὸν ἀνατολικὸ προμαχώνα τῆς Άκροναυπλίας.

(Δεξιά)

Ή εἴσοδος τοῦ προμαχώνα τοῦ Άγίου Ἀνδρέα στὸ κάστρο τοῦ Παλαμηδιοῦ. Πάνω ἀπὸ τὸ ἄνοιγμα τῆς πύλης διακρίνεται τὸ ἀνάγλυφο σύμβολο τῶν Ένετῶν, τὸ λιοντάρι τοῦ Άγίου Μάρκου.

Στούς νεότερους χρόνους, καὶ συγκεκριμένα τὴν 4η Μαΐου 1827, ψήφισμα τῆς Γ΄ τῶν Ἑλλήνων ἐθνοσυνέλευσης στὴν Τοοιζήνα ὅοισε τὸ Ναύπλιο ἔδοα τῆς κυβέονησης τοῦ νεοσύστατου έλληνικοῦ κρατικοῦ μορφώματος. Τὸ Ναύπλιο παρέμεινε καὶ προσωρινὰ πρωτεύουσα τοῦ πρώτου «ὀπερετικοῦ» έλληνικοῦ βασιλείου, ποὺ συγκροτήθηκε ύπὸ τὶς εὐλογίες τῶν τριῶν μεγάλων Προστάτιδων Δυνάμεων: τῆς Αγγλίας, τῆς Γαλλίας καὶ τῆς Ρωσίας. Αὐτὲς ἐπέβαλαν στὸν έξαθλιωμένο ἀπὸ τοὺς έξοντωτικούς ἀπελευθερωτικούς ἀγῶνες καὶ τὶς ἀδελφοκτόνες ἔριδες έλληνικὸ λαὸ τὸ βασιλικὸ ἀπολυταρχικὸ καθεστώς καὶ ἀνέθεσαν τὴν ἄσκησή του στή δυναστεία τοῦ βαυαρικοῦ οἴκου τῶν Βίττελσμπαχ (Wittelsbach). Ὁ θυρεὸς τοῦ ἐν λόγω βασιλικοῦ οἴκου κοσμεῖται ἀπὸ δύο έφαλδικούς λέοντες. Έτσι, τὴν 25η Ἰανουαφίου 1833, ἀποβιβάστηκε στὸ Ναύπλιο ὁ ἀνήλικος πρῶτος βασιλιὰς τῶν Έλλήνων Όθων μὲ τὴ βαυαρικὴ αὐλή του καὶ μαζί του ἐπανέκαμψε ό λέων – βαυαρικός αὐτὴ τὴ φορὰ – στὴν Ἀργολίδα [7]. Μέχρι σήμερα σώζεται τὸ λιοντάρι τῶν Βαυαρῶν, ποὺ τὸ λάξευσε (1840-41) ό γλύπτης Η. Siegel στὸ βράχο βορειοανατολικὰ τῆς Προνοίας [8], κατόπιν διαταγῆς καὶ μὲ δαπάνες τοῦ πατέρα τοῦ Όθωνα καὶ βασιλιᾶ τῆς Βαυαρίας Λουδοβίκου Α΄ σὲ ἀνάμνηση τῶν ἐκεῖ θαμμένων βαυαρῶν στρατιωτῶν, ποὺ εἶχαν πεθάνει ἀπὸ τύφο κατὰ τὸ 1833-34.



Ό βαυαρικὸς λέων τῆς ἐποχῆς τοῦ Ὀθωνα, λαξευμένος σὲ βράχο, στὸ Ναύπλιο.

Κλείνοντας τὴν ἐνδεικτικὴ παράθεση διαφόρων μυθολογικῶν καὶ ἱστορικῶν στοιχείων ποὺ συνδέουν τὸ λιοντάρι μὲ τὴν Ἀργολίδα, ἄς σημειωθεῖ ἐπίσης ὅτι παλαιόθεν ὁ λέων, ὡς ἡλιακό, ζωδιακὸ σύμβολο, χαρακτήριζε τὴν Ἀργολικὴ χώρα καὶ ἱδιαίτερα τὴν Έρμιόνη. Εἰδικότερα, ὁ ἄξονας Λέοντος - Ύδροχόου διαμορφώνει τὸ πλαίσιο τοῦ ἀστρολογικοῦ χάρτη τῆς ἀρχαίας Έλλάδας, καὶ ἡ καταγωγή του φαίνεται σαφῶς κρητο-αἰγυπτιακή. Ὁ ἄξονας αὐτός, ὁ ὁποῖος συνδέει τοὺς Δελφοὺς μὲ τὴν Έρμιόνη, διέρχεται ἀπὸ τὴν Κόρινθο, καὶ ἡ προέκτασή του συναντᾶ τὸ ὄρος Ἰδη τῆς Κρήτης καὶ τὴν Αἴγυπτο [9].

Κατόπιν τῶν ποραναφερθέντων στοιχείων, εἶναι ἢ δὲν εἶναι λοιπὸν περίεργο, παράδοξο ἢ ὅπως ἀλλιῶς θέλει νὰ τὸ χαρακτηρίσει κανείς, τὸ ὅτι διαπιστώνουμε τὴν παντὸς εἴδους παρουσία τοῦ λιονταριοῦ νὰ σφραγίζει τόσο ἔντονα μιὰ περιοχή; Κι ἀν δεχτοῦμε τὴν ἀρχὴ ἢ τὸ νόμο τῆς αἰτιότητας, τοῦ φιλοσοφικοῦ δηλαδὴ ἐκείνου ἀξιώματος κατὰ τὸ ὁποῖο κάθε γεγονὸς ἔχει μία αἰτία, ὁπότε δὲν ὑπάρχει τίποτα τὸ τυχαῖο, τίποτα τὸ ἀναίτιο – οὕτε γιὰ τὴν ἐπιστήμη, οὕτε ὅμως καὶ γιὰ τὴ μεταφυσική –, ἀλλὰ ὅλα ἔχουν ἕνα λόγο ὕπαρξης, πῶς μπορεῖ κανεὶς νὰ μὴ συνδέσει ἀξιοκρατικὰ τὸν λέοντα μὲ τὴν Ἀργολίδα; Βέβαια, ἡ ἐν λόγω διαπίστωση δὲν ἐξηγεῖ τὸ λόγο, ἀλλὰ τοῦτο ἄς ἀποτελέσει ἀντικείμενο περαιτέρω διερεύνησης τοῦ θέματος.

### Σημειώσεις

1. Γιὰ τὴ σχετικὴ ἀρχαία βιβλιογραφία βλ. Κ. Κερένυϊ, Η μυθολογία τῶν Ελλήνων, μτφρ. Δημήτρη Σταθόπουλου, Βιβλιοπωλεῖον τῆς «Έστίας» Ἰωάν. Δ. Κολλάρου καὶ Σίας Α.Ε., Ἀθήνα 1975, σελ. 659 ἐπίσης Pierre Grimal, Λεξικὸ τῆς ἐλληνικῆς καὶ ρωμαϊκῆς μυθολογίας, ἐπιμ. ἑλλ. ἔκδ. Βασιλείου Ἄτσαλου, University Studio Press, Θεσσαλονίκη 1991, σελ. 1193. Πίσω

- 2. Γεώργιος Ε. Μυλωνᾶς, Μυκῆναι. Τὰ μνημεῖα καὶ ή ἱστορία τους, Ἐκδοτικὴ Άθηνῶν Α.Ε., Άθήνα 1981, σελ. 96 (σσ. 19). Πίσω
- 3. Παυσανίας, ΙΙ Κορινθιακά, XVI 5 «Λείπεται δὲ ὅμως ἔτι καὶ ἄλλα τοῦ περιβόλου καὶ ἡ πύλη ΄ λέοντες δὲ ἐφεστήκασιν αὐτῆ ΄ Κυκλώπων δὲ καὶ ταῦτα ἔργα εἶναι λέγουσιν, οῖ Προίτῳ τὸ τεῖχος ἐποίησαν <τὸ> ἐν Τίρυνθι». [Διατηροῦνται ὅμως καὶ ἄλλα μέρη ἀπὸ τὸν περίβολο τοῦ τείχους καὶ ἡ πύλη, πάνω στὴν ὁποία εἶναι στημένα λιοντάρια. Λένε πὼς εἶναι κι αὐτὰ ἔργα τῶν Κυκλώπων, οἱ ὁποῖοι ἔχτισαν γιὰ τὸν Προῖτο τὸ τεῖχος στὴν Τίρυνθα]. Σημειωτέον ὅτι ὁ Παυσανίας εἶναι ὁ τελευταῖος ἀρχαῖος συγγραφέας ποὺ ἀναφέρει τὶς Μυκῆνες. Πίσω
- 4. Μιχαὴλ Γ. Λαμπουνίδης, H Ναυπλία ἀπὸ τῶν ἀρχαιστάτων χρόνων μέχρι τῶν καθ΄ ἡμᾶς, Ἐν Ἀθήναισι, τύποις Ἐκδοτικῆς Έταιρείας, 1898, σελ. 42.  $\Pi$ ίσω
- 5. Αὐτόθι, σελ. 44. <u>Πίσω</u>
- 6. Αὐτόθι, σελ. 73. Βλ. ἐπίσης Γιόνα Μικὲ-Παϊδούση, Η Ερμιονίδα ἀνὰ τοὺς αἰῶνες, Πελοποννησιακὸ Λαογραφικὸ Ἱδρυμα, Ἀθήνα 1996, ἡ ὁποία ἐπικαλεῖται τὸν ἱστορικὸ Βέη. Πίσω
- 7. Τὸ ὀσειχάλκινο ἄγαλμα-σύμβολο τῆς Βαυασίας (Bavaria), ἔργο τοῦ Λούντβιχ Σβάντχάλες (Schwanthaler, 1844-50), τὸ ὁποῖο δεσπόζει στὸ πάρκο Theresienwiese τοῦ Μονάχου, παριστάνει μία ὄρθια γυναίκα, ὕψους 18 μέτρων, ποὺ στέκει πλάι σ' ἕνα μεγαλόσωμο λιοντάςι. Πίσω



Γλυπτική προσωποποίηση τῆς Βαυαρίας.

- 8. Ποόκειται γιὰ ἀλλοτινὸ ποοάστιο τοῦ Ναυπλίου, τὸ ὁποῖο κτίστηκε τὸ 1828 ἀπὸ τὸν κυβερνήτη Ἰωάννη Καποδίστρια.  $\frac{\Pi i \sigma \omega}{2\pi}$
- 9. Νίκος Β. Λίτσας, H ίερη γεωγραφία τῆς  $E\lambda\lambda$ άδος, Έσοπτου, Αθήνα 2000, σ. 246.  $\frac{\Pi$ ίσω

| $^{*}$ Ποωτοδημοσιεύτηκε στὸ πεοιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 39-40, σσ. 4639-4644. |  |
|--------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                          |  |
|                                                                          |  |

Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)