## ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

### Περὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μορφῶν

Περὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μορφῶν[\*]

Στὸν Μιχάλη Κατσίκα

Στὴ Δημιουργία, ἡ ἀπειροσύνη τοῦ θείου Ένὸς μᾶς ὁδηγεῖ στὴν Ἰδέα τῆς Μοναδικότητας.

Ή Μοναδικότητα εἶναι θεῖος Νόμος, ὁ ὁποῖος διέπει τὴν ποικιλότροπη ἐκδίπλωση τοῦ θείου Ὅντος μέσα στὴ Δημιουργία γιὰ τὴν ὑπηρέτηση ἀπειράριθμων σκοπιμοτήτων μὲς στὸ πλαίσιο τοῦ θείου Ἐνός. Ὁ Θεὸς οὐδέποτε ἐπαναλαμβάνει τὸν «ἑαυτό» Του. Ως ἐκ τούτου, ἐκεῖνο ποὺ ἀποκαλοῦμε ἀπειροσύνη τοῦ Θεοῦ τὸ ἀντιλαμβανόμαστε στὴ διαφορετικότητα τῶν ἄπειρων -καθ΄ ἡμᾶς-ἐκφράσεών Του. Δὲν νοεῖται νὰ ἐκδηλώνεται ὁ Θεὸς ὁμοιοτρόπως, ἀφοῦ δὲν ἐνεργεῖ ποτὲ ἄσκοπα. Ἔτσι, κάθε Ἰδέα Του νοεῖται ἄπαξ διὰ παντός. Ἐστω καὶ μόνο δύο ταυτόσημες Ἰδέες στὸ Θεῖον εἶναι κάτι τὸ παντελῶς ἀδιανόητο. ἀν ὁ Θεὸς ἐκφραζόταν δύο φορὲς πανομοιότυπα, τοῦτο δὲν θὰ ἦταν μόνον ἄσκοπο καὶ ἀσύμβατο πρὸς τὴ θεία Οἰκονομία, ἀλλὰ θὰ κατέλυε τὸ λόγο τῆς πολλαπλότητας πρὸς τὴ Μονάδα. Ὀρθῶς λέγεται, λοιπόν, ὅτι τὸ Θεῖον μελίζεται, ἀλλὰ δὲν διαιρεῖται.

Άπειρες λοιπὸν καὶ μοναδικὲς εἶναι οἱ θεῖες Ἰδέες ΄ ἄπειρες, μοναδικές καὶ ἀνεπανάληπτες ἐπίσης οἱ διακεκριμένες ἐκφράσεις τους στὸν κόσμο τῆς ὕλης, δηλαδὴ οἱ παντοειδεῖς μορφές, ἄπειρη καὶ ή ποικιλία καὶ ή ἱεράρχηση τῶν ἰσότιμων μέν, πλὴν ὅμως ὅχι ἴσων μεταξύ τους, μορφῶν βάσει τῆς σκοπιμότητάς τους. Οὔτε ἕνα φύλλο δέντρου δὲν εἶναι παρόμοιο μὲ ὁποιοδήποτε φύλλο ὑπῆρξε ποτέ, ύπάρχει καὶ θὰ ύπάρξει στὸν αἰώνα τὸν ἄπαντα. Οὔτε μία μορφή δὲν ἔχει νὰ ὑπηρετήσει τὴν ἴδια ἀκριβῶς σκοπιμότητα μὲ κάποιαν ἄλλη. Κάθε μορφή ύπηρετεῖ, μέσα στοὺς αἰῶνες, ἕναν είδικὸ σκοπό, ὤστε ὅλες μαζὶ συνεργαζόμενες νὰ ὑπηρετήσουν τελικὰ τόν Ένα καὶ Μοναδικὸ Σκοπό, συνθέτοντας ταυτόχοονα αὐτὴ τὴν ἀπαράμιλλη Άρμονία ποὺ διέπει τὴ λειτουργία τῆς Φύσης. Τὴν περί μοναδικότητας αὐτὴ θέση τὴν ἀποδεικνύει περίτρανα καὶ ἀπόλυτα -στὸ ἀνθρώπινο τουλάχιστον ὂν- ἡ ὕπαρξη τῶν δακτυλικῶν ἀποτυπωμάτων ποὺ ἀποτελοῦν τὴν ἀνεπανάληπτη ύλική ταυτότητα κάθε ἀτόμου, ἀκόμα καὶ στὶς περιπτώσεις ἐκεῖνες ποὺ ἔχουμε νὰ κάνουμε μὲ τοὺς λεγόμενους μονοζυγῶτες διδύμους. Τελευταῖα δέ, ἐκτὸς ἀπὸ τὴ δακτυλοσκόπηση, καὶ ἡ ἰριδοσκόπηση ἀποτελεῖ, μεταξὺ ἄλλων, τὸν πιὸ εὐέλικτο καὶ ἀσφαλέστερο τρόπο

#### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος

Ποοβολή πλήρους ποοφίλ

#### Σελίδες

Αοχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διαχρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ο ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Περί τής μοναδικότητας τών μορφών

Πεοί δυσμοοφίας καὶ τερατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τών φυσικών μορφών

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουογός ύλικων μορφων

Απόλλων Σωτήο, ὁ Ἑλληνας Λόγος

Ο ἀρχαῖος έλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή Έλλάδα ώς όμφαλὸς καὶ ό Δικέφαλος Άετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της ορθόδοξης είκονογραφίας

Ή μέσω τῆς τέχνης διαφοφετικὴ πνευματικὴ ὀπτικὴ Ἑλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορὲς

ποὺ χοησιμοποιεῖ ἡ βιομετοικὴ γιὰ τὴν ταχεία ἀναγνώοιση τῆς ταυτότητας τοῦ ἀτόμου. Γιατὶ ἡ βιομετοικὴ χοησιμοποιεῖ ἐπίσης τὸ παλαμιαῖο ἀποτύπωμα, διάφορα ἄλλα στοιχεῖα τοῦ προσώπου τοῦ ἀτόμου, τὰ ὁποῖα ὅμως δὲν εἶναι πρὸς τὸ παρὸν τόσο ἀποτελεσματικά, καθὼς καὶ τὸ γενετικὸ ἀποτύπωμα, τὸ ὁποῖο εἶναι μὲν τὸ πιὸ ἀξιόπιστο μέσον, ἀλλὰ δὲν προβλέπεται ἐπὶ τοῦ παρόντος νὰ χρησιμοποιηθεῖ εὐρέως λόγω δυσχερειῶν οἰκονομικῆς φύσεως καθὼς καὶ λόγω δυσκολίας γιὰ τὴν ἀπόκτηση καὶ ἀνάλυση τῶν δεδομένων του.

Μοναδικὲς εἰκόνες τῶν θείων Ἰδεῶν εἶναι, φυσικά, καὶ οἱ αἰθερικὲς προτυπώσεις τῶν μορφῶν, ὅμως ὅλες μαζί, σὰν ἀπειράριθμες ψηφίδες, συνθέτουν τὴν εἰκόνα τῆς ἑνιαίας Δημιουργίας ώς ἀπέραντου ψηφιδωτοῦ.

Κάθε μοοφὴ διακρίνεται γιὰ ἕνα σύνολο ἰδιοτήτων, μὲ τὶς όποῖες κάνει αἰσθητὴ τὴν παρουσία της μέσα στὸ χωροχρόνο, ὑπηρετώντας μὲ μοναδικὸ καὶ ἀνεπανάληπτο τρόπο τὴν ἀναγκαιότητα τῆς δεδομένης στιγμῆς, κατὰ τὴν ὁποία ἐμφανίζεται. Όταν λέμε πὼς μιὰ μορφὴ διαφέρει ἀπὸ κάποιαν ἄλλη, ἐννοοῦμε πὼς ἡ μορφὴ αὐτὴ ἔχει διαφορετικὲς ἰδιότητες καὶ χαρακτηριστικὰ γνωρίσματα ἀπὸ τὴν ἄλλη. Τοῦτο ἰσχύει ἀκόμα κι ὅταν ἐνδέχεται μιὰ μορφὴ νὰ ἐμφανίζει πλῆθος ὁμοιοτήτων μὲ κάποιαν ἄλλη ἀρκεῖ ἕνα καὶ μόνον ἰδιάζον χαρακτηριστικό της γνώρισμα, μία καὶ μόνο ξεχωριστὴ ἰδιότητά της, γιὰ νὰ τὴ διαφοροποιεῖ ἀπὸ μίαν ἄλλη, ἔστω καὶ ἂν ὅλα τὰ ὑπόλοιπα χαρακτηριστικά τους εἶναι πανομοιότυπα.

Καθώς τὰ πάντα ἀνεξαιρέτως στὴ Φύση εἶναι μοναδικά, οί ἄνθοωποι εἶναι ἐπίσης διαφορετικοὶ μεταξύ τους, ἀφοῦ ὁ καθένας ἐκφράζει ἕνα βαθμὸ μιᾶς τουλάχιστον ἀρετῆς ἢ συνδυασμοῦ ἀρετῶν διαφορετικό  $\dot{\alpha}\pi\dot{o}$ ἐκεῖνον όποιουδήποτε ἄλλου συνανθοώπου του. Ή μοναδικότητα κάνει, λοιπόν, καὶ στὸ ανθρώπινο ὂν τὴν ἐμφάνισή της μέσω τῶν ἰδιαζόντων, τῶν ίδιαιτέρων χαρακτηριστικών του κατά το πνεύμα (ὅπως π.χ. ἡ παρατηρητικότητα, ή εὐστροφία κ.ἄ.), τὴν ψυχὴ (ὅπως π.χ. ἡ εὐαισθησία, ή φιλαυτία κ.ἄ.) καὶ τὸ σῶμα (ὅπως π.χ. τὸ ὕψος, τὸ χρώμα τῶν μαλλιῶν κ.ἄ.) τοῦτα δὲν εἶναι ἄλλα ἀπὸ τὶς σφραγίδες μιᾶς θείας ἀκτίνας πάνω στὶς τρεῖς ὑποστάσεις του -τὴν πνευματική, τὴν ψυχικὴ καὶ τὴν ύλική-, ἀκτίνας τῆς ὁποίας ἀποτελεῖ τὴν ἀπόληξη στὸν κόσμο τοῦτο. Ἐτσι, κάθε ἀνθρώπινο ὄν, ώς ἀποτύπωμα τῆς προβολῆς μίας θείας Ἰδέας στὸν κόσμο τῆς ύλης, ὄντας κατὰ μία θεώρηση τρισυπόστατο, φέρει τὴ σφραγίδα τῆς Ἰδέας αὐτῆς στὴν ὅλη του συγκρότηση, δηλαδὴ στὸ πνεῦμα, στήν ψυχή καὶ στὸ σῶμα του, καὶ διαφέρει ὡς πρὸς τὴν ποικιλία καὶ τὴ χροιὰ τῶν ἰδιοτήτων ποὺ ἐμφανίζει κατὰ ἕναν ὁρισμένο συνδυασμό καὶ τρόπο, μὲ ἄλλα λόγια διαφέρει ώς πρὸς τὴ φυσική του προσωπικότητα. Συνεπώς, ή μοναδικότητα άφορα καὶ τὶς τρεῖς ύποστάσεις τοῦ ἀνθρώπινου ὄντος. Γιὰ τὸ λόγο αὐτόν, οἱ ἄνθρωποι διαφέρουν μεταξύ τους ὄχι μόνον ώς πρὸς τὰ σωματικά τους γνωρίσματα, ποὺ εἶναι ἄλλωστε καὶ τὰ ἐμφανέστερα, ἀλλὰ καὶ ὡς πρὸς τὴν ψυχοσύνθεση, τὶς δεξιότητες, τὶς τάσεις, τὸν τρόπο σκέψης καὶ ἀντίληψης, τὴ νοοτροπία τους κ.λπ., κοντολογὶς ὡς πρὸς τὰ πάντα, ἀκόμα κι ὅταν ἐκδηλώνουν παραπλήσιες ἀρετές.

μεταξὺ τῆς ἰερῆς εἰκόνας καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

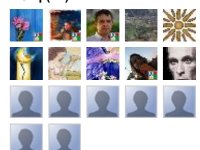
Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

#### Αναγνώστες

O

# **Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου**Google Friend Connect

#### Μέλη (17)



Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση

#### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)

Ἡ μοναδικὴ καὶ ἀνεπανάληπτη προσωπικότητα, τὴν ὁποία κατέχει κάθε ἀνεξαιρέτως ἀνθρώπινο ὄν, ἐντάσσεται κι αὐτή, ὡς έξυπακούεται, μέσα στὸ πλαίσιο τῆς Μοναδικότητας, ἡ ὁποία διέπει όλόκληρη τη Δημιουργία καὶ, φυσικώ τῷ λόγω, την ἀνθρωπότητα ΄ κι ἐπειδὴ οἱ Νόμοι εἶναι δημιουργικοί, ἡ Μοναδικότητα ὡς Νόμος εἶναι κι αὐτή, ἀκόμα κι ὅταν ἀφορᾶ τὸν κόσμο τοῦτο, δημιουργική. Ή Μοναδικότητα εἶναι τελικὰ ἐκείνη ποὺ ἐπιτρέπει στὴν καλῶς έννοούμενη ἀμοιβαιότητα, θεμέλιο κάθε κοινωνικής ζωής, νὰ χρωματίζει τὶς μεταξὺ τῶν ἀτόμων σχέσεις μέσα σὲ μιὰ ὁμάδα. Γι' αὐτό, τὸ κοινωνικὸ ἐκεῖνο σύνολο ποὺ χαρακτηρίζεται ἀπὸ ὀρθή αμοιβαιότητα τῶν μελῶν του δὲν νοεῖται νὰ ἐμποδίζει τὶς έλευθερίες τοῦ ἀτόμου, οὔτε τὴν ἀνεξαρτησία τῆς προσωπικότητάς του. Απεναντίας, οἱ εὐνοϊκὲς συνθῆκες ἀγάπης καὶ ἀγαστῆς συνύπαρξης ποὺ ἐπικρατοῦν σ' ἕνα τέτοιο ὑγιὲς κοινωνικὸ περιβάλλον, ἐπιτρέπουν σὲ κάθε ἄτομο νὰ ἐκφράζει καὶ νὰ βεβαιώνει ἀπρόσκοπτα, ἀνεμπόδιστα, τὴ μοναδικότητα τῆς προσωπικότητάς του, ἐπ' ώφελεία τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου.

Τὰ ἰδιάζοντα , λοιπόν, χαρακτηριστικὰ ένὸς ἀνθρώπου –κατὰ τὸ πνεῦμα, τὴν ψυχή καὶ τὸ σῶμα-, τὰ ὁποῖα συγκροτοῦν τὴ φυσική του προσωπικότητα, δὲν τὰ φέρει κανένας ἄλλος ἄνθρωπος τοῦ παρόντος, οὔτε τὰ ἔφερε στὸ παρελθόν, οὔτε καὶ θὰ τὰ φέρει στὸ μέλλον. Αὐτὰ εἶναι ποὺ χρωματίζουν μὲ μοναδικὸ καὶ ανεπανάληπτο τρόπο τὶς ἐν δυνάμει ἱκανότητες τῶν τριῶν ύποστάσεων τοῦ ἀνθρώπινου ὄντος, ἱκανότητες πού, αὐτές, εἶναι οἱ ἴδιες γιὰ ὅλους ἀνεξαιρέτως τοὺς ἀνθρώπους, ἂν καὶ μὲ διαφορετικὸ τρόπο ἐκδηλωμένες ἀπὸ ἄνθρωπο σὲ ἄνθρωπο. Αὐτὲς εἶναι είδικότερα: α) ή κίνηση, ή όμιλία καὶ οί πέντε αἰσθήσεις ὅσον ἀφορᾶ τὸ σῶμα, β) ή δεκτικότητα, ή αἰσθαντικότητα καὶ ή μεταφορικότητα ὄσον ἀφορᾶ τὴν ψυχὴ καὶ γ) ή φαντασία, ή βούληση καὶ ή ἰσχὺς ὅσον τὸ πνεῦμα. Τὰ ἰδιάζοντα χαρακτηριστικὰ συγκεκοιμένου ἀνθρώπου καὶ σὲ συγκεκοιμένο συνδυασμὸ ἐμφανίζονται, λοιπόν, ἄπαξ καὶ διὰ παντός, συγχρόνως μὲ τὴν ἐμφάνιση τοῦ ἐν λόγω ἀνθρώπου στὸν κόσμο μας. Οἱ ἐν δυνάμει όμως ἀνθρώπινες ίκανότητες εἶναι κοινὲς σὲ ὅλους τοὺς άνθοώπους, ἀσχέτως μὲ τὸ πῶς τὶς ἐκφράζει ὁ κάθε ἄνθοωπος.

Ή Μοναδικότητα ώς θεῖος Νόμος εἶναι, μὲς στὴν ἀπολυτότητά της, ἀπαραβίαστη ἐκ μέρους τοῦ ἀνθρώπου. Κατὰ συνέπεια, ἀκόμα καὶ στὴν περίπτωση τῆς κλωνοποίησης, ἡ Μοναδικότητα δὲν καταστρατηγεῖται, ἀφοῦ καὶ τὸ ἔμβιο-κλῶνος ποὺ θὰ γεννηθεῖ μέσω μιᾶς τέτοιας διαδικασίας θὰ εἶναι τελικὰ διαφορετικὸ ἀπὸ τὸν «γεννήτορά» του γιατὶ, καὶ μόνο λόγω τοῦ διαφορετικοῦ χρόνου τῆς ἐμφάνισής του πάνω στὴ γῆ, καὶ μόνο λόγω τοῦ διαφορετικοῦ χώρου τῆς ἐμφάνισής του, γίνεται ἀντικείμενο ἐπιρροῆς διαφορετικῶν κοσμικῶν δονήσεων ἀπὸ τὶς δονήσεις ποὺ ὑπέστη τὸ ἔμβιο ἐκεῖνο ὄν, τοῦ ὁποίου ἀποτελεῖ κλωνοποιημένο –ἀλλὰ ὅχι πιστό, πανομοιότυπο- «ἀντίγραφο».

Τὰ ἀνθοώπινα ὄντα εἶναι, λοιπόν, διαφορετικὰ μεταξύ τους, ἀκόμα κι ἀν ἐμφανίζουν τεράστιες ἐνδεχομένως ὁμοιότητες, ὅμως ἡ διαφορετικότητά τους δὲν ἀποκλείει τὴν πιθανότητα ὁμοιογένειας μεταξὺ κάποιων ἀπ' αὐτὰ ὡς πρός, λόγου χάριν, τὶς κλίσεις, τὸν τρόπο ἐκδήλωσης, τὰ ἐνδιαφέροντα, τὶς συνήθειές τους κ.λπ. Οἱ ἄνθρωποι μπορεῖ νὰ εἶναι δηλαδὴ ὁμοιογενεῖς ὡς πρὸς τὶς θεῖες

Άρετὲς ποὺ ἐκφράζουν, δὲν παύουν ὡστόσο νὰ διαφέρουν μεταξύ τους ὡς πρὸς τὸν τρόπο καὶ τὸ βαθμὸ ποὺ τὶς ἐκφράζουν.

Μέσα στὴ Φύση παρατηροῦμε πὼς ἡ δύναμη τῆς ὁμοιογένειας συντελεῖ στὸ νὰ συναθροίζονται, νὰ συγκεντρώνονται καὶ νὰ ὁμαδοποιοῦνται οἱ μορφὲς τοῦ ἴδιου εἴδους ἔτσι ὤστε νὰ δημιουργεῖται ἕνα ἰδιαίτερο, τρόπον τινά, περιβάλλον γιὰ κάθε ἐπὶ μέρους εἶδος, μέσα στὸ ὁποῖο νὰ μπορεῖ αὐτὸ νὰ ὑπάρχει καὶ νὰ δρᾶ μὲ ἀσφάλεια.

Μέσα σὲ τοῦτο λοιπὸν τὸ κλίμα ἀγχιστείας, ὁμοιογένειας, τὸ όποῖο εὐνοεῖ τὴ συγκέντρωση τῶν ὁμοειδῶν ἢ ὁμοιογενῶν ἀτόμων, κάθε ἄτομο τῆς ὕλης ἕλκει πρὸς τόν ἑαυτό του τὸ ἄτομο τοῦ δικοῦ του στοιχείου, τὰ δὲ ἄτομα συνενούμενα σχηματίζουν ἔτσι μιὰ φυσική μορφή, ή όποία βρίσκεται συνήθως σὲ στενή γειτνίαση μὲ ἄλλες όμοειδεῖς μορφές. Τοῦτος εἶναι ὁ λόγος ποὺ οἱ ἄνθρωποι εἴθισται νὰ ζοῦν κατὰ οἰκογένειες καὶ κατὰ εὐρύτερες κοινωνικὲς όμάδες ὅπως οἱ κοινότητες, οἱ φάρες, οἱ κάστες, οἱ φυλές, τὰ ἔθνη κ.λπ. Τὸ ἴδιο ἄλλωστε παρατηροῦμε νὰ συμβαίνει καὶ μὲ τὰ ύπόλοιπα θηλαστικά, τὰ πτηνά, τὰ ἔντομα καὶ τὰ ψάρια ποὺ ζοῦν συνήθως σὲ ἀγέλες, σὲ κοπάδια, σὲ σμήνη, σὲ σμάρια. Τὰ δάση ἀποτελοῦνται ἀπὸ χιλιάδες ὁμοειδὴ δέντρα (π.χ. τὸ ἐλατόδασος, τὸ πευκόδασος κ.ἄ.), καὶ οἱ φυτεῖες ἀπὸ ὁμοειδὴ φυτά (π.χ. ζαχαφοκάλαμα, μπανάνες, καφεόδεντοα κ.ἄ.). Τὸ ἴδιο βέβαια ἰσχύει ἐπίσης γιὰ ὅλες τὶς φυσικὲς μορφὲς ἄβιας ὕλης. Ὁ ἄνθρακας άνευρίσκεται σὲ ἀνθρακοφόρα κοιτάσματα, ὁ χρυσὸς σὲ χρυσοφόρα, τὰ διαμάντια σὲ ἀδαμαντοφόρα καὶ τὸ πετρέλαιο σὲ φλέβα πετοελαίου. Τοῦτο ἀποδεικνύει περίτρανα πώς κάθε μορφή χοειάζεται τὸ ἰδιαίτερο, συγγενικό της περιβάλλον γιὰ νὰ «ὑπάοξει».

Ή μοναδικότητα ὅμως δὲν χαρακτηρίζει ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο τὶς φυσικὲς μορφὲς τῆς Δημιουργίας ἀλλὰ καὶ τὶς ἀνθρωποποίητες μορφές. Καὶ γιὰ μὲν τὶς καλλιτεχνικὲς μορφὲς τοῦτο εἶναι προφανές, ἀφοῦ αὐτὲς ἀποτελοῦν ἐκφράσεις στὸ χῶρο τῶν καλῶν τεχνῶν διαφορετικῶν καλλιτεχνῶν, οἱ ὁποῖοι τὶς σφραγίζουν μὲ τὴ μοναδικότητα τῆς ἰδιαίτερης προσωπικότητάς τους. Δὲν συμβαίνει όμως τὸ ἴδιο, θὰ ἔλεγε ἕνας ἐπιπόλαιος παρατηρητής, μὲ τὶς ανθρωποποίητες ἐκεῖνες μορφές, οἱ ὁποῖες ἀφοροῦν βιομηχανικά, έν σειρά παραγόμενα, προϊόντα ποὺ φαίνονται πανομοιότυπα. Έντούτοις καὶ αὐτὲς ἀκόμα οἱ τεχνητὲς μορφές, παρὰ τὰ φαινόμενα, εἶναι κατ' οὐσίαν διαφορετικὲς μεταξύ τους, ἐφόσον θεωρήσουμε άπλῶς καὶ μόνο τὴ διαφορετικὴ μοριακή τους ἔστω σύνθεση καθώς καὶ τὸν διαφορετικὸ χρόνο καὶ τὶς διαφορετικὲς συνθῆκες κατασκευῆς τους. Ἐξάλλου, τὸ γεγονὸς καὶ μόνο ὅτι δὲν καταλαμβάνουν όλες την ίδια θέση μέσα στο χῶρο ἀρκεῖ ἐπίσης ώστε νὰ χαρακτηριστοῦν διαφορετικὲς μεταξύ τους. Τὰ πάντα, λοιπόν, σφοαγίζονται ἀπὸ τὴ Μοναδικότητα.

Έπομένως ή Μοναδικότητα ώς θεῖος Νόμος δὲν ἐπιδέχεται ἐξαιφέσεις καὶ δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ παφαβιαστεῖ ἀπὸ τὴ Φύση, ἀκόμα δὲ λιγότεφο ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο, γιὰ καμία ἀνεξαιφέτως ἀπὸ τὸς μοφφές, εἴτε αὐτὲς εἶναι φυσικὲς εἴτε τεχνητές.

| *Ποωτοδημοσιεύτηκε στὸ πεοιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 19, [Ἀπο. 2008], σσ. 2204-2208, ὑπὸ τὸν ἐλαφοῶς παραλλαγμένο τίτλο «Σκέψεις πάνω στὴ μοναδικότητα τῶν μορφῶν». |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>≥</b>                                                                                                                                                    |  |
|                                                                                                                                                             |  |

Αοχική σελίδα

Εγγραφή σε: <u>Αναοτήσεις (Atom)</u>