# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Ο ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ὁ ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς 🗀

Στὴ Μαρία Παπαϊωάννου

Άρχικὰ οἱ ναοὶ ἦταν ἀπλὴ ἀπομίμηση τοῦ μυκηναϊκοῦ μεγάρου [1]καὶ γι' αὐτὸ εἶχαν μόνο δύο κίονες στὴν πρόσοψή τους μεταξὺ τῶν δύο παραστάδων. Οἱ ναοὶ αὐτοὶ ὀνομάστηκαν ναοὶ ἐν παραστᾶσιν (templum in antis). Ἀπ' αὐτοὺς σημαντικότεροι γιὰ τὴν ποικιλία τῆς διακόσμησης τῶν παραστάδων ἦταν ὁ ναὸς τῆς Θέμιδος στὸν Ραμνούντα καὶ ὁ ναὸς τῆς Ἀθηνᾶς στὸ Σούνιο.

Μὲ τὸ πέρασμα ὅμως τῶν χρόνων, οἱ ναοὶ κοσμήθηκαν μὲ περισσότερους κίονες. Πρῶτα προστέθηκαν δύο ἀκόμα κίονες, καὶ οἱ ναοὶ ὀνομάστηκαν πρόστυλοι. ἀργότερα ἡ διάταξη αὐτὴ τῶν κιόνων ἐπαναλήφθηκε καὶ στὴν ὀπίσθια, στενὴ πλευρὰ κάποιων ναῶν ποὺ ὀνομάστηκαν ἀμφιπρόστυλοι. ἀντιπροσωπευτικὰ δείγματα πρόστυλων ναῶν εἶναι ὁ ναΐσκος ἢ θησαυρὸς τῶν Γελώων στὴν Ὀλυμπία καὶ τὸ ἀρτεμίσιο στὴν Ἐπίδαυρο. Γνωστότατο δεῖγμα ἀμφιπρόστυλου ναοῦ εἶναι ὁ ναὸς τῆς ἀπτέρου Νίκης στὴν ἀκρόπολη τῶν ἀθηνῶν. Οἱ πρόστυλοι καὶ ἀμφιπρόστυλοι ναοί, ποὺ συνήθως ἦταν κτίσματα μικρῶν διαστάσεων, ὀνομάζονται ἄπτεροι, ἀφοῦ δὲν ἔχουν περά.

Πτερόν ἢ ἀλλιῶς περίστασιν ἀποκαλοῦσαν οἱ ἀρχαῖοι Έλληνες τὴν περὶ τὸν ἀρχαῖο ναὸ κιονοστοιχία. *Πτερὸ* κατέληξε ώστόσο νὰ ἀποκαλεῖται κυρίως ἡ ἐξωτερικὴ κιονοστοιχία κατὰ μήκος καθεμιάς ἀπὸ τὶς πλαϊνὲς πλευρὲς τοῦ ναοῦ. Πτερὰ έπομένως ἀπέκτησαν οἱ ναοὶ ὅταν ἄρχισαν, κυρίως τὸν ΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα, νὰ μεγεθύνονται, ὁπότε αὐξήθηκε ὁ ἀριθμὸς τῶν κιόνων στίς στενές πλευρές τοῦ κτίσματος, καὶ οἱ μακρές πλευρές ἀπέκτησαν κι αὐτὲς κίονες. Ἀνάλογα μὲ τὸν ἀριθμὸ τῶν κιόνων άποκλειστικά καὶ μόνο τῆς πρόσοψης, οἱ ναοὶ κατατάσσονται σέ: τετράστυλους, δηλαδή σὲ ἐκείνους ποὺ ἔχουν τέσσερις κίονες στή στενή πλευρά τους (ὅπως ὁ ναὸς τῆς Ἀθηνᾶς στή Λίνδο τῆς Ρόδου), πεντάστυλους (ὅπως ὁ ναὸς στὸ Θέρμο τῆς Τριχωνίδας), έξάστυλους (ὅπως ὁ ναὸς τοῦ Ποσειδῶνος στὸ Σούνιο καὶ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὶς Βᾶσσες)[2], *ἑπτάστυλους* (ὅπως ὁ ναὸς τοῦ Διὸς στὸν Ἀκράγαντα), ὀκτάστυλους (ὅπως ὁ Παρθενώνας στὴν Ἀκρόπολη τῶν Ἀθηνῶν), ἐννεάστυλους (ὅπως ἡ «Βασιλική» στήν Ποσειδωνία τῆς Κάτω Ίταλίας), δεκάστυλους ἢ καὶ δωδεκάστυλους. Ὁ περίστυλος ναός, ἐκεῖνος δηλαδὴ ποὺ εἶχε στίς τέσσερις πλευρές του πτερά ἢ κιονοστοιχίες ὀνομάστηκε, περίπτερος καὶ ἀποτελεῖ τὴν ἀρχαιότερη μορφὴ τῶν κλασικῶν

#### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος **Προβολή πλήρους προφίλ** 

#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διαχρίσεις τῶν ὑλιχῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ό ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Ο ἄνθρωπος ώς δημιουργός ύλικων μορφών

Σπέψεις πάνω στὴν ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν

Σκόςπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γοαμμή

Πεοὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μοοφῶν

Πεοί δυσμορφίας καὶ τερατομορφίας

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Ἑλληνας Λόγος

Ή Ἑλλάδα ώς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

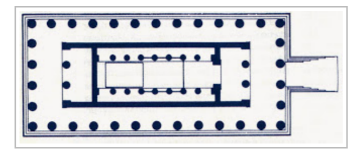
Σκέψεις πάνω στη θεματική της ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

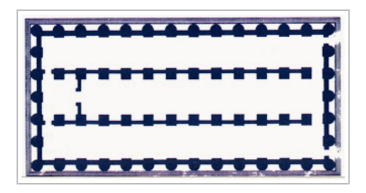
Le temple antique grec et l'Aigle Bicéphale

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

τύπων τοῦ ἑλληνικοῦ ναοῦ. Οἱ περίπτεροι ναοὶ ἦταν συνήθως έξάστυλοι, μερικοὶ ὡστόσο ἦταν ὀκτάστυλοι, ἐννεάστυλοι ἢ καὶ πεντάστυλοι, διακρίνονται δὲ σὲ τρεῖς κατηγορίες: α) τοὺς μονόπτερους β) τοὺς δίπτερους καὶ γ) τοὺς ψευδοδίπτερους. Υπάρχει συνήθως καὶ μία τέταρτη, άλλὰ σπανιότερη, κατηγορία: οἱ ψευδοπερίπτεροι.

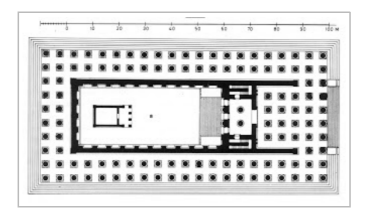


Κάτοψη τοῦ έξάστυλου ναοῦ τοῦ Διὸς στὴν 'Ολυμπία.



Κάτοψη τοῦ ἐπτάστυλου, ψευδοπερίπτερου ναοῦ τοῦ Διὸς στὸν Ἀκράγαντα.

Συνήθως οἱ περισσότεροι ναοὶ ἦταν μονόπτεροι, δηλαδὴ είχαν μιὰν ἀπλὴ περίσταση, ἕνα μόνο περιστύλιο, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ Παρθενώνας, τὸ Θησεῖο κ.ἄ. Ὑπῆρχαν ὅμως καὶ οἱ δίπτεροι ναοί, ἐκεῖνοι δηλαδή ποὺ εἶχαν διπλή σειρὰ κιόνων. Οἱ δίπτεροι ναοὶ ἦταν κατὰ κανόνα κολοσσιαῖοι καὶ μεγαλοπρεπεῖς, ὅπως φέρ' εἰπεῖν τὸ Ὀλυμπιεῖο τῆς Ἀθήνας. Συνήθως κτίζονταν ἀπὸ τοὺς Ἰωνες τῆς Μικρᾶς Ἀσίας, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ ναὸς τοῦ Ἀπόλλωνος στὰ Δίδυμα ἢ ὁ ναὸς τῆς Ἀρτέμιδος στὴν εφεσο, τὸν ὁποῖο ἔκτισε τὸν ΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα ὁ ἀρχιτέκτονας Χερσίφρων άπὸ τὴν Κνωσὸ μαζὶ μὲ



L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

#### Αναγνώστες

### Followers (23) Next































**Follow** 

## Αρχειοθήκη ιστολογίου

**2010** (1)

**▼** 05/16 - 05/23 (1)

ΕΡΓΑ Έλληνες άγιογοάφοι μέχοι τὸ 1821, 1η ἔκδ....

Κάτοψη τοῦ ἰωνικοῦ ναοῦ τοῦ Ἀπόλλωνα ΙΙ (περὶ τὸ 300 π.Χ.), Δίδυμα, στὰ δυτικὰ παράλια τῆς Μικρᾶς Ἀσίας.

τὸν γιό του Μεταγένη. Πολὺ σπανιότεροι εἶναι οἱ ψευδοδίπτεροι ναοί. Ψευδοδίπτερος καλεῖται ὁ ναὸς ἐκεῖνος ποὺ περιβάλλεται, ὄπως καὶ ὁ *μονόπτερος*, ἀπὸ μονὴ περίσταση ἢ κιονοστοιχία, τῆς όποίας, ὄμως ἡ ἀπόσταση ἀπὸ τοὺς τοίχους τοῦ κυρίως οίκοδομήματος είναι τόση ὄση θὰ ἦταν ἡ ἀπόσταση τῆς έξωτερικής κιονοστοιχίας ή πτερού ένὸς κανονικού δίπτερου ἀπὸ τοὺς τοίχους, χωρὶς ὡστόσο νὰ ὑπάρχει τὸ δεύτερο, μεσαῖο πτερό. Ὁ ρωμαῖος ἀρχιτέκτονας καὶ μηχανικὸς Μᾶρκος-Πωλλίων Βιτρούβιος (Marcus Pollio Vitruvius), ποὺ ἕζησε γύρω στὰ χρόνια τοῦ Ἰησοῦ, ἀναφέρει στὸ Περὶ ἀρχιτεκτονικῆς (De Architectura) δεκάτομο σύγγραμμά του, ποὺ συνέταξε μεταξὺ τοῦ 31 καὶ 23 π.Χ., πώς οἱ δίπτεροι καὶ οἱ ψευδοδίπτεροι ναοὶ ἦταν συνήθως όκτάστυλοι, δηλαδή είχαν όκτὼ κίονες στὶς στενὲς πλευρές τους καὶ δεκαπέντε στὶς μακρές, ἂν καὶ ὑπῆρχαν καὶ ἐπτάστυλοι. Ἐπινοητής αὐτής τής ίδιορρυθμίας ὑπήρξε, πάντοτε κατὰ τὸν Βιτρούβιο, ὁ Ἑρμογένης ἀπὸ τὰ/τὴν Ἀλάβανδα τῆς Καρίας, ὁ όποῖος ἔζησε πρὸς τὸ τέλος τοῦ Γ' π.Χ. αἰώνα<sup>[3]</sup> καὶ ἀνέγειρε τὸν ναὸ τῆς Λευκοφρυηνῆς Ἀρτέμιδος στὴ Μαγνησία τὴν ἐπὶ τοῦ Μαιάνδρου. "Αλλα χαρακτηριστικά δείγματα *ψευδοδίπτερων* ναῶν είναι ὁ ναὸς τῆς Ἀρτέμιδος στὶς Σάρδεις καὶ ἕνας ναὸς τῶν Μέσων τῆς Λέσβου. Προτοῦ νὰ κλείσουμε τὸ θέμα αὐτὸ, πρέπει νὰ ἀναφέρουμε ἐπίσης τὸν τύπο τοῦ ψευδοπερίπτερου ναοῦ, στοῦ ὁποίου τὴν ἐξωτερικὴ ὄψη τῶν πλευρικῶν τοίχων εἶναι ένσωματωμένοι κίονες ποὺ δίνουν τὴν ἐντύπωση ψευδοῦς πτεροῦ ή περίστασης, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ ναὸς τοῦ Ὀλυμπίου Διὸς στὸν Ἀκράγαντα τῆς Σικελίας. Οἱ κίονες τοῦ ναοῦ τούτου εἶναι κυλινδρικοί έξωτερικά καὶ τετράγωνοι έσωτερικά.

Ένα ἄλλο εἶδος ναοῦ εἶναι τὸ μονόπτερο, ποὺ ἀφορᾶ κυκλικὰ κτίσματα, χωρὶς σηκό, μ' ἔνα μόνο περιστύλιο. Τὰ κυκλικὰ αὐτὰ κτίσματα ἀποτελοῦνταν συνήθως ἀπὸ κρηπίδωμα, πάνω στὸ ὁποῖο ἑδραζόταν τὸ περιστύλιο ἀπὸ ἐννέα κίονες ποὺ ὑποβάσταζαν τὸ θόλο τοῦ μνημείου. Στὴν Ἀκρόπολη τῶν Ἀθηνῶν ὑπῆρχε τέτοιο μονόπτερο, ποὺ εἶχε ἰδρυθεῖ τὸ 27 π.Χ. Ἐπρόκειτο γιὰ ἕναν ἰωνικοῦ ρυθμοῦ ναὸ ἐννέα κιόνων, ἀφιερωμένο στὴ θεὰ Ρώμη καὶ τὸν αὐτοκράτορα Αὕγουστο. Ἄλλο γνωστὸ μονόπτερο στὴ Ρώμη εἶναι ὁ ναὸς τοῦ Ἡρακλῆ στὸ Φόρουμ Μποάριουμ (Forum Boarium)

"Υστερα ἀπὸ τὴν παραπάνω σχοινοτενὴ εἰσαγωγὴ περὶ πτερῶν καὶ παρεπομένως περὶ πτερωτῶν ναῶν, τίθεται τὸ εὔλογο ἐρώτημα γιατί οἱ ἀρχαῖοι ὀνόμαζαν ἔτσι τὶς κιονοστοιχίες. Μήπως ἐπειδὴ παρομοίαζαν τὸ ναὸ μὲ πτηνὸ ἕτοιμο ν' ἀπογειωθεῖ, νὰ πετάξει μακριά; Καὶ τί εἴδους πτηνὸ ἦταν αὐτό; Προχωρώντας στὴ μελέτη τῆς ἀρχαίας ναοδομίας, βλέπουμε πὼς ἕνα ἀπὸ τὰ χαρακτηριστικότερα γνωρίσματα τῆς ἀρχαιοελληνικῆς ἀρχιτεκτονικῆς ὑπῆρξε τὸ τριγωνικὸ ἀέτωμα ἢ ἀλλιῶς καὶ ἀετὸς καλούμενο, ποὺ πῆρε τὴν ὀνομασία αὐτή, καθὼς μᾶς πληροφοροῦν οἱ ἀρχαῖοι συγγραφεῖς, «διὰ τὸ ἐοικέναι πτέρυξιν ἀετοῦ». [5] \*Ηταν ὁ εὐπρεπέστερος στολισμὸς τῶν ναῶν, «τὸ

τιμιώτατον καὶ ἐπισημότατον μέρος τοῦ ἑλληνικοῦ ναοῦ καὶ ἀνῆκε ἀποκλειστικῶς εἰς τὰ ἱερὰ οἰκοδομήματα». [6]

Άέτωμα καλεῖται ὁλόκληρο τὸ τριγωνικὸ ἐπιστέγασμα τῶν στενών πλευρών, δηλαδή τών προσόψεων, τοῦ ἀρχαίου ναοῦ. Τὰ άετώματα όφείλουν τὸ τριγωνικὸ σχήμα τους στὴ σαμαρωτὴ ἢ ψαλιδωτή στέγη τοῦ ναοῦ, δημιουργήθηκαν δηλαδή ἀπὸ τὴν άμφικλινή στέγη τής όροφής, ὥστε τὰ ὄμβρια ὕδατα νὰ ἀπορρέουν πρὸς τὶς δύο μακρὲς πλευρές, ὁπότε σχηματίστηκαν κάθετοι χώροι ἰσοσκελώς τριγωνικοί, πάνω ἀπὸ τὶς δύο ἄλλες στενὲς πλευρές. Λείψανα πρώιμων ναῶν δυστυχῶς δὲν σώζονται πουθενά σὲ ὕψος ποὺ νὰ φτάνει τὸ ἀέτωμα, καὶ τὰ συμπεράσματα τῆς ἀρχαιολογίας στηρίζονται σὲ ἐνδείξεις, τὶς ὁποῖες μᾶς παρέχουν μικρά, πήλινα ὁμοιώματα, καὶ σὲ ὑποθέσεις. Τὸ βέβαιο εἶναι ὅτι ἡ ἁπλούστερη μορφὴ στέγης, ποὺ ἀπαντᾶ συχνὰ σὲ ίδιωτικὲς κατοικίες, άλλὰ καὶ σὲ πρώιμους ναούς, ὡς ἀπομιμήσεις κατοικιών τών θεών, ήταν ή ἐπίπεδη στέγη. «Ἐκτὸς ὅμως ἀπὸ τὴν έπίπεδη στέγη, έμφανίστηκαν ήδη μὲ τὸν Θ΄ π.Χ. αἰώνα καὶ έπικλινεῖς στέγες, ὅπως δείχνουν μελέτες κτιρίων καὶ μερικὰ όμοιώματα σπιτιῶν (μεταξὺ ἄλλων στὴ Σάμο καὶ στὴν Περαχώρα). Στούς ναούς ώστόσο, μετὰ ἀπὸ τὶς πρῶτες τετράκλινες ἢ τρίκλινες στέγες (Κόρινθος, Ίσθμία, Νεμέα), δεσμευτική οίκοδομική μορφή στήν πορεία τῆς ἐξέλιξης ἔγινε ἡ σαμαρωτή στέγη μὲ κλίση 13-16 μοιρῶν».[7] Ὁ Πίνδαρος (518 - περ. 438 π.Χ.) άποδίδει στοὺς Κορινθίους τὴν ἐπινόηση τῆς σαμαρωτῆς στέγης.

Ναοὶ ἀπὸ λίθους ἄρχισαν νὰ κατασκευάζονται στὴν Ἑλλάδα στὶς ἀρχὲς τοῦ ΣΤ' π.Χ. αἰώνα, ἐνῶ συγχρόνως ἐξακολουθοῦσε ἡ οἰκοδόμηση κτισμάτων ἀπὸ ξύλα καὶ ώμοὺς πλίνθους. Πάντως ἡ οἰκοδόμηση μὲ λίθους ἔδωσε στὸ ἀέτωμα τὴ μεγάλη εὐκαιρία νὰ έπικρατήσει στη ναοδομία. Άέτωμα όνομαζόταν άρχικα μόνο τὸ έσωτερικό τοῦ τριγωνικοῦ τούτου πλαισίου, δηλαδή τὸ ἐντὸς τοῦ τριγώνου -τοῦ ἀετοῦ- κενό, ποὺ ὀνομάστηκε κατόπιν *τύμπανο* τοῦ άετώματος. Σήμερα άέτωμα όνομάζουμε συνήθως τὶς γλυπτὲς διακοσμήσεις τοῦ τυμπάνου τοῦ ἀετώματος. Παραμένοντας στὴν ορολογία που έτυμολογείται ἀπὸ τὴ λέξη «ἀετός», τὰ γλυπτὰ τοῦ τυμπάνου ὀνομάζονται *ἐναέτια*, δηλαδή κατὰ λέξη τὰ ἐντὸς τοῦ άετοῦ γλυπτά, τὰ δὲ πλάγια γεῖσα τοῦ ἀετώματος ὀνομάζονται καταέτια. Σήμερα, ή κάτω πλευρά, ή βάση, τοῦ ἀετώματος λέγεται γείσο καὶ στηρίζεται πάνω στὸν θριγκό (τὴ ζωφόρο μαζὶ μὲ τὸ *ἐπιστύλιο*). Καὶ οἱ δύο πλάγιες, ἰσομήκεις πλευρὲς τοῦ τριγώνου λέγονται πιὰ σίμη οἱ κάτω ἄκρες της σίμης λέγονται ὑδρορροὲς καὶ ἀπολήγουν συνήθως σὲ λεοντοκεφαλές, ἀπὸ τὸ στόμα τῶν όποίων ἀπορρέουν τὰ ὄμβρια ὕδατα. Καὶ οἱ τρεῖς ἄκρες τῆς *σίμης* ἔφεραν διακοσμητικά γλυπτά στοιχεῖα, συνήθως έν εἴδει άνθεμίων, μὲ σπουδαιότερο καὶ ἐντυπωσιακότερο ἐκεῖνο τῆς κορυφής, τὰ ὁποῖα ὀνομάζονταν ἀκρωτήρια.



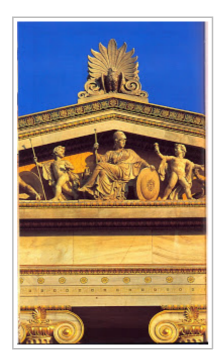
Ή ἔρις γιὰ τὸν δελφικὸ τρίποδα ἀπὸ τὸ μέσο τοῦ ἀνατολικοῦ ἀετώματος τοῦ Θησαυροῦ τῶν Σιφνίων (525 π.Χ.) στοὺς Δελφούς, Άρχαιολογικὸ Μουσεῖο Δελφῶν.

Στὴν ἀρχαιοελληνικὴ γραμματεία ὑπάρχουν δύο χωρία ποὺ άναφέρονται στὸ ἀέτωμα. Τὸ πρῶτο προέρχεται ἀπὸ τὸν ΙΓ' 'Ολυμπιόνικο (στ. 29-31) τοῦ Πίνδαρου καὶ ἀναφέρει: «...,/ἣ θεῶν δίδυμον/ἐπέθηκ';...»[8] οἰωνῶν βασιλέα έξυπακούεται, βέβαια, ὅτι ὁ βασιλιὰς τῶν ὄρνεων εἶναι ὁ ἀετὸς καὶ δὴ ὁ δικέφαλος ἀφοῦ εἶναι διπλός. Τὸ δεύτερο χωρίο προέρχεται ἀπὸ τοὺς "Ορνιθες (στ. 1109/10) τοῦ Άριστοφάνη (453α' εἰκοσαετία τοῦ Δ' π.Χ. αἰ.) καὶ ἀναφέρει: «Εἶτα πρὸς τούτοισιν *ὥσπερ ἐν ἱεροῖς οἰκήσετε/τὰς γὰρ ὑμῶν οἰκίας ἐρέψομεν πρὸς* αἰετόν». [9] Τοῦτες ἀποτελοῦν τὶς μόνες ἑλληνικὲς γραπτὲς μαρτυρίες ἀπὸ τὶς ὁποῖες καθίσταται ὁλοφάνερο ὅτι τὸ ἀέτωμα ύπηρξε τὸ κατεξοχὴν χαρακτηριστικὸ γνώρισμα τῶν ναῶν. "Εχουν βέβαια βρεθεῖ ἐλάχιστα πήλινα ὁμοιώματα οἰκιῶν μὲ ἀετωματική, τρόπον τινά, πρόσοψη, ὅμως χρονολογοῦνται στὸν Η' π.Χ. αἰώνα. [10] "Εκτοτε, καὶ κυρίως στὰ κλασικὰ χρόνια, ἐκτὸς ἀπὸ τὰ προαναφέρθηκε, ἀετώματα. ὄπως τῶν ναῶν, ὑπῆρξαν άετωματοειδεῖς ἢ άετωματικές ἐπιτύμβιες στῆλες καθώς καὶ άετώματα σὲ προσόψεις μακεδονικῶν τάφων. "Ολα ὅμως τὰ ἐν λόγω ἀρχιτεκτονήματα ἔχουν νὰ κάνουν κι αὐτὰ μὲ ἐκφράσεις τοῦ ἱεροῦ. Ἐπομένως, στὴν Ἀρχαία Ἑλλάδα, τὸ ἀέτωμα -ὅπως έπίσης τὰ φατνώματα ποὺ ἔφεραν ἀστέρες- ἦταν ἀναπόσπαστο άρχιτεκτονικό στοιχεῖο τῶν ἱερῶν οἰκοδομημάτων.

Στὴ συνέχεια, ἡ χρήση τοῦ ἀετώματος πέρασε στὴν Ἀρχαία Ρώμη. Οἱ Ρωμαῖοι ὡστόσο, οἱ ὁποῖοι θαρρεῖς καὶ εἶχαν σκοπὸ νὰ μειώσουν, νὰ ἐκχυδαΐσουν τὸ ἑλληνικὸ πνεῦμα ποὺ παρ' ὅλ' αὐτὰ ἑξαπλώθηκε, ἔστω κι ἔτσι ὑποβιβασμένο, μέσω τῶν λεγεώνων τους, ὡς τὰ πέρατα τοῦ τότε γνωστοῦ κόσμου, μιμούμενοι καθετὶ τὸ ἑλληνικό, υἰοθέτησαν μὲν τὸ ἀέτωμα, πλὴν ὅμως τὸ χρησιμοποίησαν καὶ γιὰ καθαρὰ διακοσμητικοὺς λόγους, ὅπως π.χ. γιὰ νὰ ἐπιστεγάσουν πόρτες, παράθυρα καὶ ἰδιαίτερα κόγχες. Ἀργότερα, στὸν Μεσαίωνα, οἱ δυτικοὶ τεχνίτες μεταχειρίστηκαν ἀετώματα γιὰ τὴ στέγαση κάποιων μερῶν οἰκοδομημάτων, τὰ ὁποῖα ἦταν πιὸ ὀξυκόρυφα ἀπὸ τὰ ἀρχαῖα. "Όμως πρωτίστως ἡ Ἀναγέννηση, κληρονόμος τῆς ρωμαϊκῆς κυρίως ἀρχαιότητας, τὰ παρέλαβε ἀπὸ τὴν ἀρχαία ἀρχιτεκτονικὴ καὶ τὰ ἐξάπλωσε σὲ ὁλόκληρη τὴ Δύση, ὅπου κυριάρχησαν, καὶ μέσω αὐτῆς τὰ χρησιμοποίησε ὁ νεότερος ἑκδυτικοποιημένος κόσμος.

Στὴν Ἑλλάδα ὅπου ἡ δύναμη τῆς παράδοσης ὑπῆρξε ἀνέκαθεν σημαντικότατη, τουλάχιστον ὢς τὴ λήξη τοῦ Β'

Παγκοσμίου πολέμου καὶ τοῦ ἐπακόλουθου ἐμφύλιου σπαραγμοῦ, τὸ ἀέτωμα, ὕστερα ἀπὸ τὴν κατάργηση τῆς ἀρχαίας λατρείας καὶ τὸ κλείσιμο τῶν ναῶν της, δὲν χρησιμοποιήθηκε ποτέ, ἐπὶ αἰῶνες, στὴν ἀρχιτεκτονική. Γιατὶ οἱ ελληνες σεβάστηκαν τὴν ἱερότητα τοῦ ἀρχιτεκτονικοῦ τούτου στοιχείου, κι ἂς μὴν τὸ ἔκαναν συνειδητά, ὅπως σεβάστηκαν ἄλλωστε καὶ πάμπολλα ἄλλα ἤθη ποὺ παρέλαβαν ἀπὸ τοὺς «ἐθνικοὺς» προπάτορές τους, γεγονὸς ποὺ ἀποδεικνύει περίτρανα, ἐκτὸς βέβαια ἀπὸ τὴ γλώσσα χρειαζόμαστε ἄραγε εὐλογοφανέστερο πειστήριο;- τὴν ἄρρηκτη, διαχρονική συνέχεια τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ. "Ομως δὲν εἶναι τοῦ παρόντος νὰ ἐπεκταθοῦμε σὲ τέτοια θέματα. Στὴν Ἑλλάδα, λοιπόν, τὸ ἀέτωμα ἄρχισε νὰ χρησιμοποιεῖται γιὰ πρώτη φορὰ σὲ μὴ ἱερῆς χρήσης οἰκοδομήματα μόλις τὸ δεύτερο μισὸ τοῦ 19ου αίώνα, ὅταν ξένοι ἀρχιτέκτονες ὅπως π.χ. οἱ δανοὶ ἀδελφοὶ Χριστιανὸς (1803-1883) καὶ Θεόφιλος (1813-1891) Χάνσεν (Hansen) καὶ ὁ Γερμανὸς Ἐρνέστος Τσίλλερ (Ziller, 1837-1893), ποὺ πλαισίωναν τὴν ξενόφερτη βαυαρικὴ αὐλὴ τοῦ "Οθωνα καὶ τῆς Άμαλίας, τὸ ἐνέταξαν ὡς ἀρχιτεκτονικὸ μέλος ὅχι μόνο στὰ δημόσια κτίρια άλλά καὶ στὶς ἀστικὲς κατοικίες τοῦ νεοκλασικοῦ λεγόμενου ρυθμού. Άπὸ τὸ πλήθος τῶν σχετικῶν ἔργων άναφέρουμε ένδεικτικά τὰ ὀκτὼ ἀετώματα τοῦ κτιρίου τῆς Άκαδημίας Άθηνῶν, τὰ ὁποῖα φιλοτέχνησε ὁ διαπρεπής στὴν έποχή του γλύπτης Λεωνίδας Δρόσης (1834-1882) ποὺ εἶχε πατέρα Βαυαρό.



Ή νεοκλασική πρόσοψη τοῦ Καποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου Άθηνῶν (19ος αἰ.).

Γιατί ὅμως γίνεται λόγος στὴν ἀρχαία ναοδομία περὶ ἀετοῦ καὶ πτερῶν; Καὶ γιατί οἱ ελληνες σεβάστηκαν μέχρι τὰ νεότερα χρόνια τὸ ἀρχιτεκτονικὸ τοῦτο στοιχεῖο;

Τὸ ἀέτωμα ἢ ἀετὸς ὀνομάστηκε ἔτσι ἀπὸ τὴν ἐντύπωση τοῦ ἀετοῦ μὲ ἀνοιγμένες τὶς φτεροῦγες του, τὴν ὁποία, ὅπως προαναφέρθηκε, ἔδινε στοὺς ἀρχαίους Ἑλληνες. Ἄλλωστε στὸ

τύμπανο τοῦ ἀετώματος, ποὺ τὸ ἔβαφαν συνήθως λαμπρὸ κυανό, πρέπει νὰ τοποθετοῦσαν ἀρχικὰ ἁπλὸ κόσμημα ποὺ ἀκριβῶς παρίστανε ἀετὸ μὲ τεντωμένες φτεροῦγες, καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ὁ ἀετός, «τελειότατος πετεηνῶν» κατὰ τὸν "Ομηρο, [11] ἦταν τὸ ἱερότατο καὶ φίλτατο πτηνὸ τοῦ Δία, πατέρα καὶ βασιλέα τῶν θεῶν, τὸν ὁποῖο ἐξυπηρετοῦσε στὰ πάντα καὶ στὸν ὁποῖο ἔφερε τὸν κεραυνὸ ἐναντίον τῶν Τιτάνων.

Άρχαῖες παραστάσεις ἀετώματος μὲ διακόσμηση ἀετοῦ δὲν μπόρεσα, μέχρι στιγμῆς τουλάχιστον, νὰ βρῶ, οὔτε γνωρίζω ἄν ὑπάρχουν, ἄν καὶ πολὺ ἀμφιβάλλω. Βρῆκα ὅμως μία τέτοια σὲ ἑλληνικὸ νόμισμα τῆς ρωμαϊκῆς ἐποχῆς, μιᾶς δηλαδὴ πολὺ ὄψιμης περιόδου. Συγκεκριμένα, σὲ νόμισμα τῆς Πέργης τῆς Παμφυλίας, τῆς ἐποχῆς τοῦ ρωμαίου αὐτοκράτορα Τραϊανοῦ (98-117μ.Χ.), εἰκονίζεται, στὴ μία πλευρά του, ἡ προστάτιδα τῆς πόλης θεὰ Ἄρτεμις, ἡ καλούμενη Περγαία ἄνασσα, πλαισιωμένη ἀπὸ δύο σφίγγες, στὴ μέση δίστυλου δωρικοῦ ναοῦ, στὸ ἀέτωμα τοῦ ὁποίου ὑπάρχει παράσταση ἀετοῦ στραμμένου πρὸς ἀνατολάς. Εἰρήσθω ἐν παρόδῳ ὅτι καὶ ἡ Σφίγγα ἔφερε πτέρυγες ἀετοῦ. Γεγονὸς πάντως εἶναι ὅτι, ἐπειδὴ τὸ ἀέτωμα ὀνομαζόταν καὶ ἀετός, ἐπικράτησε νὰ λέγονται ἐναέτια, δηλαδὴ ἐντὸς τοῦ ἀετοῦ, τὰ γλυπτὰ ποὺ κοσμοῦσαν τὸ τύμπανό του.



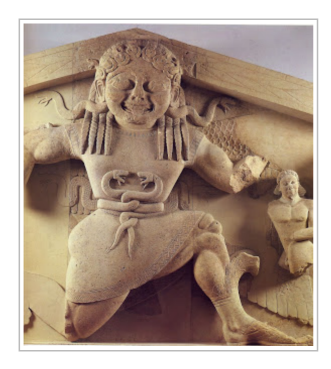
Νόμισμα τῆς Πέργης τῆς Παμφυλίας (98 – 117 μ.Χ.).

Στὴν ἰστορία τῆς ἀρχιτεκτονικῆς, ὁ πώρινος δωρικὸς ναὸς τῆς Ἀθηνᾶς, ὁ ἐπονομαζόμενος Ἐκατόμπεδον, ποὺ ὀρθωνόταν στὴν Ἀκρόπολη τῶν Ἀθηνῶν καὶ χρονολογεῖται ἀπὸ τὰ πρῶτα χρόνια τοῦ ΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα, εἰκάζεται ὅτι ἔφερε στὰ ἀετώματά του, πρῶτος αὐτός, ἄλλη διακόσμηση ἀπὸ τὸν ἀετό. Λείψανα τῆς διακόσμησης αὐτῆς (ἔκτυπα πώρινα χρωματισμένα ἀνάγλυφα, ὅπως ἕνα τρισώματο τέρας, ὁ Ἡρακλῆς φονεύων τὸν Τρίτωνα κ.ἄ.) βρέθηκαν διασκορπισμένα στὴ γύρω περιοχή. Αὐτὰ τὰ λείψανα εἶναι



Ή πάλη Ἡρακλῆ καὶ Τρίτωνα (πάνω) καὶ ὁ Τρισώματος δαίμων (κάτω) ἀπὸ τὸ ἀριστερὸ καὶ τὸ δεξιό, ἀντίστοιχα, τμῆμα ἀετώματος ἀρχαϊκοῦ ναοῦ τῆς Ἁκρόπολης (560-550 π.Χ.), Μουσεῖο Ἁκροπόλεως, Ἀθήνα.

σημαντικότατα, γιατὶ ἄλλοι δωρικοὶ ναοί, σύγχρονοι περίπου τοῦ Έκατόμπεδου, δὲν φαίνεται νὰ εἶχαν γλυπτὲς διακοσμήσεις. Στὴν Έλλάδα βρίσκουμε μὲν ἀετώματα τοῦ ΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα (βλ. π.χ. τὸ άέτωμα τῆς Γοργοῦς ἀπὸ τὸ ναὸ τῆς Ἀρτέμιδος στὴν Κέρκυρα), όλα όμως είναι μεταγενέστερα τοῦ Ἐκατόμπεδου. Πολὺ ἀργότερα ἄρχισαν νὰ κοσμοῦνται τὰ ἀετώματα μὲ μεγάλες συνθετικὲς παραστάσεις πλήρεις τεχνικής τελειότητας ἀλλὰ καλλιτεχνικής καὶ συνάμα ποιητικής ἕξαρσης. Συνήθως άποτελοῦσαν διάφορες μυθολογικές συνθέσεις ποὺ εἶχαν σχέση μὲ τὴ θεότητα, στὴν ὁποία ἦταν ἀφιερωμένος ὁ ναός, καὶ πολλὲς φορὲς σὲ μῆκος ἀναπτύγματος τὰ τριάντα μέτρα.



Ή Γοργώ ἀπὸ τὸ μέσο τοῦ δυτικοῦ ἀετώματος τοῦ ναοῦ τῆς Ἀρτέμιδος στὴν Κέρκυρα (περ. 580 π.Χ.), Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Κέρκυρας.

Ό ἀετὸς θεωρήθηκε ἀνέκαθεν ἀπὸ ὅλους σχεδὸν τοῦ λαοὺς τοῦ γνωστοῦ σὲ μᾶς ἀρχαίου κόσμου ὡς τὸ πτηνὸ τῶν θεῶν. Παγκοσμίως θεωρείται οὐράνιο καὶ συγχρόνως ἡλιακὸ σύμβολο, σύμβολο συνδεδεμένο μὲ τὶς ἡλιακὲς πνευματικὲς δυνάμεις. Λόγω τῆς ὀξείας ὅρασής του, παρομοιάζεται μὲ τὸν ὀφθαλμὸ «ος τὰ πάνθ' ὁρᾶ» καὶ ἑπομένως ἐκπροσωπεῖ τὸ Θεῖον. Ἐκτὸς ὅμως άπὸ σύμβολο πνευματικής άρχης κατὰ τὴν άρχαιότητα, ὑπήρξε άργότερα- καὶ σύμβολο βασιλικῆς έξουσίας. Στοὺς Ελληνες είδικότερα, ταυτίστηκε δικαίως μὲ τὸν Δία, «οίωνῶν βοτῆρα» (δηλαδή ποιμένα ἀετῶν), ἀφοῦ ποιὸς ἄλλος στὸ Δωδεκάθεο ἀπὸ τὸν Δία συγκέντρωνε στὸ πρόσωπό του τὴν ὕπατη πνευματικὴ καὶ βασιλική έξουσία; Στὸν δὲ χριστιανισμό, ὁ ἀετὸς ἀποτελεῖ τὸ σύμβολο ένὸς ἀπὸ τοὺς τέσσερις εὐαγγελιστές, τοῦ Ἰωάννη τοῦ Θεολόγου, καὶ συνθέτει μαζὶ μὲ τὰ σύμβολα τῶν ἄλλων τριῶν (ήτοι, κατὰ τὴν ἐπικρατήσασα ἄποψη: τὸν ἄνθρωπο γιὰ τὸν Ματθαῖο, τὸν λέοντα γιὰ τὸν Μᾶρκο καὶ τὸν ταῦρο γιὰ τὸν Λουκᾶ) τὸ «Τετράμορφο»[12] ὅπως ὁ Εἰρηναῖος (2ος μ.Χ. αἰ.) χαρακτήρισε τὸ συνδυασμὸ τῶν τεσσάρων συμβολικῶν ζώων τοῦ Ἰεζεκιὴλ (α', 5-10) [13] καὶ τῆς Ἀποκάλυψης (δ', 6-7).[14]

Έφόσον, λοιπόν, στὸ ἀέτωμα ἑνὸς ναοῦ ἀπεικονιζόταν, κατὰ τὸν ἀρχαϊκότερο τρόπο διακόσμησής του, ἕνας ἀετός, οἱ πλαϊνὲς κιονοστοιχίες τοῦ ναοῦ, ποὺ ὀνομάζονταν, ὅπως προαναφέρθηκε, περά, ἀποτελοῦσαν τὶς πτέρυγές του. Δὲν εἶναι βέβαια τυχαῖο ποὺ μέχρι σήμερα οἱ ἄνθρωποι στὴ Δύση ἐξακολουθοῦν νὰ κάνουν λόγο γιὰ τὶς πτέρυγες ἐνὸς νοσοκομείου, ἃς ποῦμε, ἢ ένὸς ἀνακτόρου ἢ ἄλλου δημόσιου κτιρίου, χωρὶς ὡστόσο νὰ ἔχουν ποτὲ σκεφτεῖ γιατί νὰ χρησιμοποιεῖται ὁ παράλογος τοῦτος ὄρος γιὰ ἔνα οἰκοδόμημα, ὅρος ποὺ ὅμως δὲν τοὺς ξενίζει, ἁπλῶς καὶ μόνο ἐπειδὴ ἔχει γίνει συνήθης στὴ χρήση του. Ὁ άρχαιοελληνικός ναός παριστάνει λοιπόν έναν ἱπτάμενο ἀετό, ὁ όποῖος ὡστόσο φέρει, ἐπάνω σὲ ἕνα σῶμα, δύο κεφαλές, ἀφοῦ έχει δύο ἀετώματα. Έπομένως, ὁ ἀρχαιοελληνικὸς ναὸς καὶ ἰδίως ό δίπτερος, στὴν ὑπέρτατη πραγμάτωσή του, συμβολίζει μυστικά, κρυπτικά, ἕναν Δικέφαλο Άετό, τὸ ἐννοηματικὸ τοῦτο σύμβολο τοῦ πνεύματος. "Ωστε ὁ ναὸς στὴν Άρχαία Ἑλλάδα δὲν εἶναι ἕνα ἀπλὸ ἀρχιτεκτόνημα ὅπου ὁ κάθε πιστὸς νὰ μπορεῖ νὰ ἐκφράζει τὸ θρησκευτικό του συναίσθημα, άλλὰ ὡς ἐσωτερικὴ ὑπόσταση εἶναι ή Ίδέα ένὸς πνευματικοῦ διπολικοῦ "Οντος.

Στὴν ἑλληνικὴ τέχνη, ὁ Δικέφαλος Άετὸς ἐμφανίζεται ἀπροκάλυπτα- ἤδη ἀπὸ τὸν ΙΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα ὡς τμῆμα χρυσοῦ μυκηναϊκοῦ περιδέραιου ποὺ φυλάσσεται στὸ Έθνικὸ Άρχαιολογικό Μουσεῖο στὴν Άθήνα, καὶ λέμε «ἀπροκάλυπτα», έπειδὴ τὸ ἐν λόγω ὕψιστο σύμβολο ἐμφανίζεται καθ' ὅλη τὴν άρχαιότητα μόνο κρυπτικά, ὅπως σὲ μυκηναϊκὸ τάφο τῆς Κύπρου, ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὸν ΙΑ΄ π.Χ. αἰώνα, ὑπὸ τὴ μορφὴ δύο άετῶν καθισμένων στὴν κορυφὴ ἑνὸς σκήπτρου. Σύμφωνα πάλι μὲ τὸν περιηγητή τοῦ 2ου μ.Χ. αἰώνα Παυσανία, «στήν πιὸ ψηλή κορυφή τοῦ βουνοῦ [τοῦ Λυκαίου ὄρους στήν Άρκαδία] ὑπάρχει βωμός τοῦ λύκαιου Δία, ἀποτελούμενος ἀπὸ σωρὸ χώματος. Τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς Πελοποννήσου εἶναι ὁρατὸ ἀπὸ τὸ μέρος αὐτό [ὕψους 1.421 μ.]. Μπροστὰ στὸ βωμό, στ' ἀνατολικά, ύψώνονται δύο κίονες, ἐπὶ τῶν ὁποίων ὑπῆρχαν παλαιότερα ἀετοὶ ἐπίχρυσοι». [15] Μέχρι σήμερα σώζονται οἱ βάσεις τῶν δύο τούτων κιόνων. Ἐξάλλου, οἱ Δελφοί, οἱ «γᾶς ὀμφαλὸς» κατὰ τὸν Πίνδαρο καὶ τοὺς τραγικούς, συνδέονται μὲ τὴν παρουσία τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ. Σύμφωνα μὲ πολὺ γνωστὸ θρύλο, [16] προκειμένου ὁ Ζεὺς νὰ καθορίσει τὸ κέντρο τῆς Γῆς, ἐξαπέλυσε ἀπὸ τὰ πέρατά της στὴν Άνατολὴ καὶ τὴ Δύση δύο ἐξίσου γρήγορους ἀετούς, ποὺ συναντήθηκαν στοὺς Δελφούς. Τὸ σημεῖο ἀκριβῶς ὅπου ταυτίστηκαν οἱ οὐρές τους ἦταν ὁ Ὁμφαλὸς ὅπου, σὲ ἀνάμνηση τοῦ γεγονότος τούτου, οἱ κάτοικοι ἔστησαν δύο χρυσοὺς ἀετοὺς ποὺ πλαισίωναν ἕναν μαρμάρινο λίθο. [17] Βασιζόμενος σὲ αὐτὸν τὸ θρύλο, ὁνόμασε ὁ Πίνδαρος τὴν Πυθία «Διὸς αἰετῶν πάρεδρον». [18]

Είς ἐπίρρωσιν ὅλων αὐτῶν, ἀξίζει νὰ ἀναφερθοῦν δύο άναθηματικά άνάγλυφα ποὺ ὑποδηλώνουν, ἀπὸ τὸ χῶρο τῆς τέχνης, τὴ σύνδεση τοῦ Ὀμφαλοῦ μὲ τὸν Δικέφαλο Ἀετό, ἔστω καὶ κρυπτικὰ ὑπὸ τὴ μορφὴ δύο ἀετῶν. Τὸ πρῶτο φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο τῆς Σπάρτης (ὑπ' ἀριθ. 468), ὅπου καὶ βρέθηκε, ἂν καὶ προέρχεται ἀπὸ κάλλιστο ἀττικὸ ἐργαστήρι. Στὴν ἀριστερὴ πλευρὰ τούτου εἰκονίζεται ὁ Ἀπόλλων κιθαρωδός, δηλαδὴ ὁ Πύθιος, καὶ ἀντικριστά του ἡ Ἄρτεμις σπένδουσα. [19] Στὴν άρχαιότητα, σπονδή όνομαζόταν ή τελετουργική πράξη κατά τήν όποία ἔχυναν κατὰ προτίμηση κρασὶ ἢ ἄλλο ὑγρὸ ἀπὸ ἀγγεῖο ἢ κύπελλο στὴ γῆ πρὸς τιμὴν τοῦ θεοῦ ἢ τῶν θεῶν στὴ διάρκεια ίεροτελεστιῶν ἢ συνθηκολογήσεων. Ἀνάμεσά τους, στὰ πόδια τους, ὑπάρχει ὀμφαλός, φρουρούμενος στὴ βάση του ἀπὸ δύο άντικριστά εύρισκόμενους άετούς, οἱ ὁποῖοι ὅμως κοιτάζουν ὁ ένας πρὸς ἀνατολὰς καὶ ὁ ἄλλος πρὸς δυσμάς. [20] Στὸ δεύτερο ἀνάγλυφο τοῦ Δ' π.Χ. αἰώνα, πού βρέθηκε στὴν Αἴγινα καὶ φυλάσσεται στὸ ἐκεῖ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο, εἰκονίζεται καὶ πάλι ό Ἀπόλλων κιθαρωδός νὰ στέκεται κατ'ένώπιον στὸ δεξιὸ μέρος μέσα σὲ πλαίσιο, ἀποτελούμενο ἀπὸ παραστάδες μὲ ἐπιστύλιο. Στὸ ἀριστερό του κρατάει λύρα καὶ στὸ δεξιό του φιάλη, μὲ τὴν όποία κάνει σπονδή πάνω ἀπὸ δελφικὸ ὀμφαλό, καλυμμένο μὲ άγρηνό, πάνω στὸν ὁποῖο στέκονται οἱ δύο ἀετοὶ τοῦ δελφικοῦ μύθου στραμμένοι ὁ ἕνας πρὸς τὸν ἄλλο, ἀλλ' ἀποστρέφοντες τὸ κεφάλι τους πρὸς τὰ δύο σημεῖα τοῦ ὁρίζοντα ἀπ' ὅπου κατὰ τὸ μύθο πέταξαν. Στ' ἀριστερὰ εἰκονίζεται ἄντρας ἰκέτης, κατὰ τὰ παραδεδεγμένα πολύ μικρότερος στὸ ἀνάστημα ἀπὸ τὸν θεό.[21] Σύμφωνα ἐπίσης μὲ ἄλλη παράδοση, στὴν οἰκία ὅπου γεννήθηκε ὁ Μέγας Άλέξανδρος κάθισε ζεῦγος ἀετῶν. Στὴ δὲ πόλη Τάξιλα, στὸ σημερινό Πακιστάν, τὴν ὁποία ἐπισκέφτηκε ὁ Μέγας Ἀλέξανδρος, σώζεται ναὸς τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ, ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῶν Ἐπιγόνων.





Άριστερά: Ὁ ναὸς τοῦ Δικέφαλου ಏετοῦ, Σιρκάπ (Τάξιλα), Πακιστάν. Δεξιά: Λεπτομέρεια ἀπὸ τὰ θωράκια τοῦ ναοῦ μὲ ἔκτυπη παράσταση Δικέφαλου ಏετοῦ.

"Οπως ἀναφέρεται σὲ χριστιανικὲς μυστικὲς παραδόσεις, ὁ Δικέφαλος Άετὸς καθιερώθηκε ἀπὸ τὸν Μέγα Κωνσταντῖνο (280/88-337 μ.Χ.) ώς ἱερὸ σύμβολο τῶν μεμυημένων, οἱ ὁποῖοι θὰ ύποστήριζαν τη Βυζαντινή Αύτοκρατορία στὸ ἔργο της. Πολλοί βυζαντινοί αὐτοκράτορες, καὶ πάντως οἱ πιὸ ξακουστοί, ὅπως γιὰ παράδειγμα ὁ Ἀλέξιος Α΄ Κομνηνὸς (1081-1118) καὶ ὁ Κωνσταντίνος ΙΑ΄ Παλαιολόγος (1449-1453), ὑπῆρξαν ἀρχηγοὶ μιᾶς μυητικής Έταιρείας, ἐκείνης τῶν Άδελφῶν τῆς Άνατολῆς, τῆς όποίας ἐσωτερικὸ ἔμβλημα ἦταν ὁ Δικέφαλος Ἀετός. Γι' αὐτό, ὁ ίμπεράτορας ήταν βαθμός καὶ ἀξίωμα τῆς ἐν λόγω Ἐταιρείας. "Ομως καὶ ἐξωτερικὰ ὁ Δικέφαλος Άετὸς ἔγινε ἔμβλημα τῆς θεοκρατικής ἀποστολής τοῦ Βυζαντίου -καὶ ὅχι σύμβολο ἐξουσίας όπως ἐσφαλμένα θεωρήθηκε- ἐπὶ Ἀνδρόνικου Β΄ Παλαιολόγου (1282-1328). Οἱ βυζαντινοὶ λόγιοι δὲν κάνουν βέβαια λόγο γιὰ Δικέφαλο Άετό, ἀφοῦ αὐτὸς ἀποτελοῦσε ἐσωτερικὸ ἔμβλημα μυητικής Έταιρείας, άλλὰ γιὰ «βασιλικούς ἀετούς» ἡ «διπλούς άετοὺς». Οἱ βυζαντινοὶ ὅμως αὐτοκράτορες, φέροντάς το στὸ στήθος τους, ἀπέτιαν φόρο τιμής πρὸς τὴν ἱερὴ τούτη έμβληματική είκόνα.

Μετὰ τὴν ἄλωση τῆς Βασιλεύουσας, ὁ Δικέφαλος Άετὸς υἰοθετήθηκε ὡς ἔμβλημα τῆς σκλαβωμένης Ἐκκλησίας, καὶ ἡ λαϊκὴ παράδοση τὸ διέσωσε ὡς σύμβολο σύνδεσης τοῦ Ἔθνους μὲ τὸ Βυζάντιο. Γι΄ αὐτό, πάμπολλους δικέφαλους ἀετοὺς βρίσκουμε σὲ λαϊκὰ κεντήματα καὶ ὑφαντά (π.χ. τὰ κρητικά), σὲ ξυλόγλυπα ἔπιπλα (π.χ. τὰ σκυριανά), σὲ πέτρινα ἢ μαρμάρινα ἀνάγλυφα (π.χ. τὰ τηνιακὰ ὑπέρθυρα), στὴ γιαννιώτικη ἀργυροχοΐα κ.λπ., ἀφοῦ μετὰ τὴν ὑποδούλωση τοῦ Γένους ὁ ἱερὸς Δικέφαλος καθίσταται ἐπίσης ἀλληγορικὴ εἰκόνα τῆς ἐθνικῆς Ἰδέας, ἡ ὁποία ἀποδείκνυε τὸ ἀδιάσπαστο τῆς ἑλληνικῆς συνοχῆς ἀνὰ τοὺς αἰῶνες.



Ό Δικέφαλος Άετὸς μὲ τὸ ἀμπέλι, μοτίβο ποὺ κυριάρχησε στὴν ἤΗπειρο ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Δεσποτάτου (1204-1337).

Παραμένοντας, λοιπόν, στὸν ἐλληνικὸ χῶρο, βλέπουμε πὼς ὁ Δικέφαλος Άετὸς ἀπετέλεσε ἐπὶ αἰῶνες, περισσότερο ὅμως στὰ χρόνια τοῦ ὕστερου, τοῦ θνήσκοντος Βυζαντίου καθὼς καὶ τῆς Τουρκοκρατίας, ἐθνικό, θὰ ἔλεγε κανείς, ἀλλὰ καὶ συνάμα θρησκευτικὸ σύμβολο, ποὺ συμπυκνώνει ἐπιπλέον ὑψηλότατη μυστικὴ δοξασία -δὲν θὰ ἐπεκταθῶ ἐδῶ στὴν ἐρμηνεία της-, ἡ ὁποία συνεγείρει τὸν ἀπανταχοῦ ελληνα, ἀκόμα κι ὅταν γνωσιολογικὰ τὴν ἀγνοεῖ, γιατὶ ἀπλούστατα τὴ βιώνει. Στὴν ψυχὴ τῶν Ἑλλήνων παραμένει μέχρι σήμερα χαραγμένο ἀνεξίτηλα ὡς σύνθημα ἀναγέννησης τοῦ ἐλληνισμοῦ. Τοῦτο αἰτιολογεῖ τὴ σθεναρὴ ἐπιβίωση μιᾶς μυθολογικῆς, φαινομενικά, συμβολικῆς εἰκόνας, ἐπιβίωση ποὺ ὀφείλεται βέβαια στὴν ἀρχετυπικὴ καὶ ὕψιστα πνευματικὴ ἀξία της.

Γιὰ νὰ ἐπανέλθουμε στὸν ἀρχαιοελληνικὸ ναὸ καὶ βάσει ὅσων προαναφέρθηκαν, αὐτὸς συμβόλιζε, κατὰ κάποιον τρόπο, ἕνα ὅχημα ἔτοιμο γιὰ ἀστρικὰ ταξίδια, καὶ ὁ πιστὸς ποὺ εἰσερχόταν στὸ ναὸ μποροῦσε νὰ μεταφερθεῖ ἀπὸ τὸν Δικέφαλο Ἀετὸ στὸν πνευματικὸ "Ολυμπο. Στὸν ἀρχαῖο ναὸ προαπεικονίστηκε, λοιπόν, τὸ ὕψιστο τοῦτο σύμβολο πνευματικῆς ἀρχῆς, σύμβολο, μεταξὺ ἄλλων, ἀπαλλαγῆς ἀπὸ τὰ δεσμὰ τοῦ σκότους καὶ πτήσης πρὸς τὴν πνευματικὴ ἐλευθερία σύμβολο ἐπίσης χριστιανικό, τὸ ὁποῖο μὲ τρόπο τόσο εὐρηματικό, ὑψηλὸ καὶ κρυπτικὸ ἀπέδωσε ἡ Όρθοδοξία, μόνη αὐτὴ ἀπὸ τὰ χριστιανικὰ δόγματα. Συγκεκριμένα, ἡ ὀρθόδοξη εἰκονογραφία τῆς μεταβυζαντινῆς περιόδου ἀπεικονίζει τὸν Ἰωάννη τὸν Βαπτιστὴ ὡς πτερωτὸ ὂν μὲ τεράστιες φτεροῦγες ποὺ φτάνουν ὡς τὴ γῆ καὶ μὲ δύο κεφαλές, ἡ μία μέσα σὲ πινάκιο.



Ό ἄγιος Ἰωάννης ὁ Πρόδρομος (πρῶτο ἥμισυ 16ου αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, 24,8x17,8 ἐκ., κρητικοῦ ἐργαστηρίου, Μουσεῖο Ἑρμιτάζ, Πετρούπολη.

Ἡ μόνη ἄλλη χαρακτηριστικὴ περίπτωση ἀπεικόνισης ἀπὸ τὴ βυζαντινότροπη ἀγιογραφία τοῦ ἰεροῦ Δικεφάλου, στὴ θήλεια ὅμως ἔκφρασή του, εἶναι ἐκείνη τῆς ἀγίας Παρασκευῆς, ἡ ὁποία παριστάνεται, πιὸ ὑπαινικτικά, μὲ δύο κεφαλὲς ἐπίσης, ἀφοῦ κατὰ κανόνα κρατάει ἕνα πινάκιο ποὺ περιέχει τὰ δύο μάτια της ἢ σπανιότατα ἕνα δεύτερο κεφάλι. Σημειωτέον, ἐξάλλου, ὅτι σὲ ἡμιθόλιο τοῦ ναοῦ τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων, στὸ χῶρο τῆς ἀρχαίας Ἁγορᾶς τῶν Ἀθηνῶν, σώζεται τοιχογραφία χρονολογούμενη ἀπὸ τὸν 11ο αἰώνα, στὴν ὁποία εἰκονίζεται ὁ Θεῖος Λόγος, ὁ "Ων, μὲ πτέρυγες ἀετοῦ, σημαίνοντας ὅτι ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς γίνεται Μονοκέφαλος. Ὁ "Ελληνας Λόγος ἑνοποιεῖ τὶς ἀντιθέσεις.



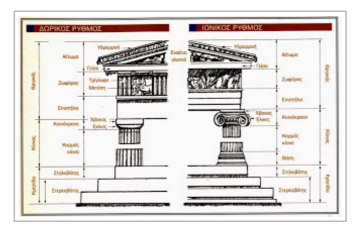
Ή ἀγία Παρασκευή, φορητὴ εἰκόνα σύγχρονης ἐποχῆς, προερχόμενη ἀπὸ τὸ ἀγιογραφεῖο τῆς Μονῆς Ὁσίου Μελετίου ಏττικῆς.

# Σημειώσεις

- 1. Κατὰ τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, μέγαρον ἐκαλεῖτο ἡ αἴθουσα ὑποδοχῆς στὸ μυκηναϊκὸ παλάτι, ἡ κύρια καὶ εὐρυχωρότερη αἴθουσα τῆς οίκίας, στὴν ὁποία δεξιωνόταν ὁ οἰκοδεσπότης τοὺς ξένους. Τέσσερις ξύλινοι κίονες, ἀπὸ κορμοὺς κυπαρισσιῶν, βάσταζαν τὴ στέγη τῆς πελώριας αὐτῆς αἴθουσας, στὸ κέντρο τῆς ὁποίας ύπῆρχε μία μεγάλη κυκλική έστία, που οί ποιητές καὶ οί φιλόσοφοι καλοῦν όμφαλόν. Έξάλλου ὑπῆρχε ἐκεῖ καὶ ὁ βασιλικὸς θρόνος. Τὰ καλύτερα σωζόμενα μέγαρα εἶναι τῆς Τίρυνθας (ἐπιφάνειας σχεδὸν 115 τ.μ.) καὶ τῶν Μυκηνῶν, ποὺ καταστράφηκε τὸ 1220 π.Χ. Ὁ τύπος τοῦ προϊστορικοῦ τούτου *μεγάρου* τῶν βασιλέων καὶ τῶν εὐγενῶν ἐνδέχεται νὰ χρησίμευσε ὡς ἀρχέτυπο τῶν άρχαιότερων ναῶν. "Ετσι τὸ μέγαρον ἀπέβη ἡ κατοικία τῶν θεῶν, άφοῦ τροποποιήθηκε βέβαια ὁ άρχικὸς τύπος σύμφωνα μὲ τὶς νέες ἀνάγκες. Άντὶ λοιπὸν τῶν τεσσάρων ἐσωτερικῶν κιόνων, τὸ μέγαρον-ναὸς εἶχε δύο μόνο κίονες στὴν πρόσοψη, ἡ δὲ ἑστία, ὁ βωμός μετατέθηκε πρό τοῦ ναοῦ. Ὁ ἀρχαιότερος ναὸς τοῦ τύπου τοῦ μεγάρου εἶναι ὁ ναὸς τοῦ Διὸς καὶ τῆς "Ηρας στὴν 'Ολυμπία, τὸ λεγόμενο Ήραῖον, ποὺ ἀποτελεῖ τὸν συνεκτικὸ κρίκο μεταξὺ τῶν μυκηναϊκῶν κτισμάτων καὶ τῶν ἑλληνικῶν ναῶν τῶν ίστορικῶν χρόνων. <u>Πίσω</u>
- 2. Γιὰ τὸ ναὸ τοῦ Ἐπικουρίου Ἀπόλλωνος στὶς Βᾶσσες, πρβλ στὸ ἴδιο blog τὸ ἄρθρο μου «Ἀπόλλων Σωτήρ, ὁ ελληνας Λόγος». Πίσω
- 3. «Pseudodipteros autem sic conlocatur, ut in fronte et postico sint columnae octonae, in lateribus cum angularibus quinae denae. Sint autem parietes cellae contra quaternas columnas medianas in fronte et postico. Ita duorum inter columniorum et imae crassitudinis columnae spatium erit ab parietibus circa ad extremos ordines columnarum.

Huius exemplar Roma non est, sed Magnesia Dianae Hermogenis Alabandei et Apollinis a Menesthe facta», Vitruvius, *De Architectura*, III,  $2.6.\Pi$ ( $\sigma\omega$ )

4. Σύμφωνα μὲ ὅσα προαναφέρθηκαν, ἡ περιγραφὴ ἐνὸς ἀρχαίου ναοῦ περιλαμβάνει τὸ ρυθμό (π.χ. δωρικὸς κ.ἄ.), τὸν ἀριθμὸ τῶν κιόνων στὴν πρόσοψή του (π.χ. τετράστυλος κ.ἄ.) καὶ τὴν ὕπαρξη ἢ μὴ πτερῶν (π.χ. ἄπτερος ἢ μονόπτερος κ.ἄ.). Ἔτσι, λόγου χάριν, ὁ ναὸς τοῦ Ποσειδῶνος στὸ Σούνιο χαρακτηρίζεται ὡς δωρικοῦ ρυθμοῦ, ἑξάστυλος καὶ περίπτερος, ἐνῶ ὁ ναὸς τῆς Ἀθηνᾶς Νίκης στὴν Ἀκρόπολη τῶν Ἀθηνῶν ὡς ἰωνικοῦ ρυθμοῦ, τετράστυλος καὶ ἄπτερος. Πίσω



- 5. Εὐστάθιος, Σχόλια στὴν Ἰλιάδα, (1352, 38). Πίσω
- 6. Π. Καββαδίας, *Ίστορία τῆς Ἑλληνικῆς τέχνης,* 1924 (σ. 304). <u>Πίσω</u>
- 7. Wolfgang Müller-Wiener, H άρχιτεκτονική στην Άρχαία Έλλάδα, μτφρ. Μπάρμπαρα Σμὶτ  $-\Delta$ ούνα, University Studio Press, Θεσσαλονίκη 1995 (σ. 106). Πίσω
- 8. «...ποιὸς στοὺς ναοὺς διπλὸ τὸν βασιλέα τῶν ὄρνεων/ἔβαλε;...» Πίσω
- 9. «Καὶ κοντὰ σ' αὐτά, οἱ κατοικίες σας θὰ θυμίζουνε ναούς, γιατὶ στὰ σπίτια σας θὰ χτίσουμε σὲ σχῆμα ἀητοῦ τὶς στέγες» (μτφρ. Νίκ. Σπ. Φιλίππα). Πίσω
- 10. Χ.Θ. Μπούρας, Μαθήματα ἱστορίας τῆς ἀρχιτεκτονικῆς, Ε.Μ.Π., Ἀθήνα 1981 (τόμ. Α΄, σ. 134).  $\overline{\text{Πίσω}}$
- 11. Ίλιάς, Θ΄ 247. <u>Πίσω</u>
- 12. Τὰ τέσσερα αὐτὰ συμβολικὰ ζῶα ζωγραφίζονταν ἀρχικὰ μόνα τους (βλ. π.χ. τὸ ἀψιδωτὸ ψηφιδωτὸ τῶν ἀρχῶν τοῦ 5ου αἰώνα στὴ Santa Pudenziana τῆς Ρώμης), ὅμως βραδύτερα ἄρχισαν νὰ ζωγραφίζονται δίπλα στὸν ἀντιστοιχοῦντα στὸ καθένα τους εὐαγγελιστή, ὅπως π.χ. στὶς περίφημες ψηφιδωτὲς εἰκόνες τοῦ 6ου αἰώνα στὸ ναὸ τοῦ Ἁγίου Βιταλίου τῆς Ραβέννας. Πίσω



Ψηφιδωτὸ ὅπου εἰκονίζονται τὰ τέσσερα συμβολικὰ ζῶα τῶν Εὐαγγελιστῶν (4ος αἰ.), στὴν κόγχη τοῦ ναοῦ τῆς Σάντα Πουντεντσιάνα, Ρώμη.

13. «Καὶ ἐν τῷ μέσῳ ὡς ὁμοίωμα τεσσάρων ζῷων ΄ καὶ αὕτη ἡ ὅρασις αὐτῶν ΄ ὁμοίωμα ἀνθρώπου ἐπ' αὐτοῖς, <sup>6</sup>καὶ τέσσαρα πρόσωπα τῷ ἐνί, καὶ τέσσαρες πτέρυγες τῷ ἐνί. <sup>7</sup>καὶ τὰ σκέλη αὐτῶν ὀρθά, καὶ πτερωτοὶ οἱ πόδες αὐτῶν, καὶ σπινθῆρες ὡς ἐξαστράπτων χαλκός, καὶ ἐλαφραὶ αἱ πτέρυγες αὐτῶν. <sup>8</sup>καὶ χεὶρ ἀνθρώπου ὑποκάτωθεν τῶν πτερύγων αὐτῶν ἐπὶ τὰ τέσσαρα μέρη αὐτῶν καὶ τὰ πρόσωπα αὐτῶν τῶν τεσσάρων <sup>9</sup>οὐκ ἐπεστρέφοντο ἐν τῷ βαδίζειν αὐτά, ἕκαστον κατέναντι τοῦ προσώπου αὐτῶν ἐπορεύοντο. <sup>10</sup>καὶ ὀμοίωσις τῶν προσώπων αὐτῶν ΄ πρόσωπον ἀνθρώπου καὶ πρόσωπον λέοντος ἐκ δεξιῶν τοῖς τέσσαρσιν καὶ πρόσωπον μόσχου ἐξ ἀριστερῶν τοῖς τέσσαρσιν καὶ πρόσωπον ἀετοῦ τοῖς τέσσαρσιν». Πίσω

14. «... καὶ ἐν μέσῳ τοῦ θρόνου καὶ κύκλῳ τοῦ θρόνου τέσσαρα ζῷα γέμοντα ὀφθαλμῶν ἔμπροσθεν καὶ ὅπισθεν καὶ τὸ ζῷον τὸ πρῶτον ὅμοιον λέοντι, καὶ τὸ δεύτερον ζῷον ὅμοιον μόσχῳ, καὶ τὸ τρίτον ζῷον ἔχον τὸ πρόσωπον ὡς ἀνθρώπου, καὶ τὸ τέταρτον ζῷον ὅμοιον ἀετῷ πεταμένῳ.» Πίσω

15. « Εστι δὲ ἐπὶ τῆ ἄκρα τῆ ἀνωτάτω τοῦ ὅρους γῆς χῶμα, Διὸς τοῦ λυκαίου βωμός, καὶ ἡ Πελοπόννησος τὰ πολλά ἐστιν ἀπ' αὐτοῦ σύνοπτος ΄ πρὸ δὲ τοῦ βωμοῦ κίονες δύο ὡς ἐπὶ ἀνίσχοντα ἑστήκασιν ἤλιον, ἀετοὶ δὲ ἐπ' αὐτοῖς ἐπίχρυσοι τά γε ἔτι παλαιότερα ἐπεποίηντο. Ἐπὶ τούτου τοῦ βωμοῦ τῷ λυκαίῳ Διὶ θύουσιν ἐν ἀπορρήτῳ ΄ πολυπραγμονῆσαι δέ οὔ μοι τὰ ἐς τὴν θυσίαν ἡδὺ ἦν, ἐχέτω δὲ ὡς ἔχει καὶ ὡς ἔσχεν ἐξ ἀρχῆς», ᾿Αρκαδικά, 38.7 (βλ. Παυσανίου Ἑλλάδος περιήγησις. Ἦχαϊκὰ καὶ Ἦρκαδικά, μτφρ. Νικ. Δ. Παπαχατζῆ, Ἐκδοτικὴ Ἡθηνῶν Α.Ε., Ἡθήνα 2004, τόμ.4, σελ. 348). Πίσω

16. «..., καὶ ἐκάλεσαν τῆς γῆς ὀμφαλόν, προσπλάσαντες καὶ μῦθον ὅν φησι Πίνδαρος, ὅτι συμπέσοιεν ἐνταῦθα οἱ ἀετοὶ οἱ ἀφεθέντες ὑπὸ τοῦ Διός, ὁ μὲν ἀπὸ τῆς δύσεως ὁ δ' ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς, οἱ δὲ κόρακάς φασι. Δείκνυται δὲ καὶ ὀμφαλός τις ἐν τῷ ναῷ τεταινιωμένος καὶ ἐπ'αὐτῷ αἱ δύο εἰκόνες τοῦ μύθου», Στράβων, Γεωγραφικῶν Θ΄ (Ἀνατολικὴ Ἑλλάδα), C.419. Πίσω

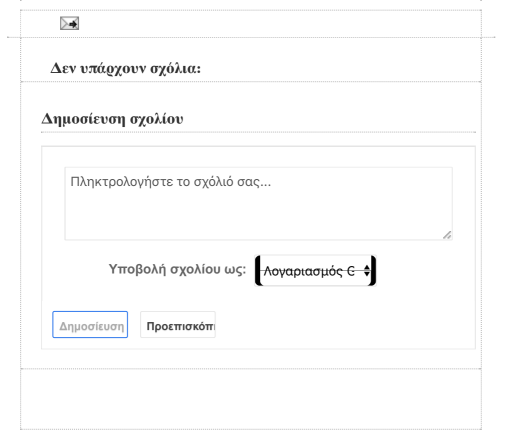
17. «Τὸν δὲ ὑπὸ Δελφῶν καλούμενον Ὁμφαλὸν λίθου

πεποιημένου λευκοῦ, τοῦτο εἶναι τὸ ἐν μέσῳ γῆς πάσης αὐτοί τε λέγουσιν οἱ Δελφοὶ καὶ ἐν ϣ̓δῇ τινι Πίνδαρος ὁμολογοῦντά σφισιν ἐποίησεν», Παυσανίας, Φωκικά, 16. 3. Πίσω

- 18. Πίνδαρος, Πυθιόνικος Δ΄ (Άρκεσιλάω Κυρηναίω ἄρματι), 4. Πίσω
- 19. Στὴν ἀρχαιότητα, σπονδὴ ὀνομαζόταν ἡ τελετουργικὴ πράξη κατὰ τὴν ὁποία ἔχυναν κατὰ προτίμηση κρασὶ ἢ ἄλλο ὑγρὸ ἀπὸ ἀγγεῖο ἢ κύπελλο στὴ γῆ πρὸς τιμὴν τοῦ θεοῦ ἢ τῶν θεῶν στὴ διάρκεια ἱεροτελεστιῶν ἢ συνθηκολογήσεων. Πίσω
- 20. Bλ. Paul Wolters στὸ *Mitteilungen des Kaiserlich-Deutschen Archaeologischen Instituts,* Athenische Abteilung, τόμ. 12, Verlag von Karl Wilberg, Athen 1887, σσ. 378-383, πίν. XII. Ἐπίσης Ulrich Hausmann, *Griechische Weihreliefs,* Walter de Gruyter & Co./Berlin 1960, σ. 65, πίν. 35. Πίσω
- 21. Βλ. Ἰωάννης Ν. Σβορῶνος, Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερίς, περιοδικὸν τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας, περίοδος τρίτη, τύποις Π. Δ. Σακελλαρίου, Ἀθήνησι 1912, σσ. 254-255, πίν. 22. Πίσω

\*Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 17, [Δεκ. 2007], σσ. 1914-1922.

Άπὸ τὸ ἐν λόγω κείμενο, σὲ συνδυασμὸ μὲ τὸ κείμενο «Ἡ Ἑλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετός», προέκυψε τὸ δοκίμιο Ἡ Ἑλλάδα καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετός, Ἐκδόσεις τοῦ Φοίνικα, Ἀθήνα 2019, 23X15,5, σ. 59.



Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)