

# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

Ή μέσω τῆς τέχνης διαφορετική πνευματική ὀπτική Ελλάδας καὶ Δύσης

Ή μέσω τῆς τέχνης διαφορετικὴ πνευματικὴ ὀπτικὴ Ἑλλάδας καὶ Δύσης 🗂

Μνήμη Θεόδωρου Στάμου

Σύμφωνα μὲ τὴν πλατωνικὴ θεώρηση, κάθε φυσικὴ μορφὴ ἀποτελεῖ τὴν ὑλικὴ ἔκφραση, τὸ ὑλικὸ ἐπένδυμα ἤ, ἂν θέλετε, τὸ ἀποτύπωμα στὸν κόσμο τῆς ὕλης μιᾶς θείας Ἰδέας ἢ μιᾶς ἐπὶ μέρους ἀπὸ τὶς ἄπειρες ἐκφράσεις τῆς σύνολης Ἰδέας, οἱ ὁποῖες προβάλλονται ὡς ἡλιακὲς ἀκτίνες στὸν δημιουργημένο κόσμο.

"Ολες οἱ Ἰδέες, συλλήψεις τῆς ὑπέροχης θείας Φαντασίας, κατὰ τὴν κάθοδό τους – ἢ καλύτερα τὴν προβολή τους – ἀπὸ τὸν Πνευματικό Κόσμο, προκειμένου νὰ συγκεκριμενοποιηθοῦν, νὰ ύλομορφοποιηθοῦν ἐδῶ κάτω, στὸν κόσμο τῆς Ύλης, διέρχονται άναγκαστικά άπὸ ἕναν ἐνδιάμεσο κόσμο, τὸν Αἰθερικὸ Κόσμο ἢ ἐν συντομία τὸ Αἰθερικό, τὸν κόσμο δηλαδή τῆς Παγκόσμιας Ψυχῆς, ὄπου είκονοποιοῦνται, πάει νὰ πεῖ γίνονται εἰκόνες ἡ ἀλλιῶς αίθερικὲς μορφὲς τῶν ἀρχέτυπων συλλήψεων. Οἱ αἰθερικὲς τοῦτες μορφὲς ἀποτελοῦν τὴν προτύπωση - τὴ μήτρα άπαξαπασών τών ύλικών μορφών. Σύμφωνα, λοιπόν, μὲ τὴν παραπάνω σχηματική καὶ χονδροειδώς διατυπωμένη διαδρομή τῶν Ἰδεῶν πρὸς τὴν ὑλομορφοποίησή τους, ὁ ἀνὰ τοὺς αἰῶνες τρόπος άναπαράστασής τους στὸν κόσμο μας ἀπὸ τοὺς καλλιτέχνες θὰ πρέπει, γιὰ νὰ φτάσει στὴν ἀποκορύφωσή του, νὰ ἀκολουθήσει κατ' ἀνάγκην τὴν ἀντίστροφη ἀκριβῶς πορεία Θὰ πρέπει δηλαδή ή μέσω της τέχνης διατύπωση τῶν Ἰδεῶν νὰ περάσει ἀπὸ τὸν γλυπτικὸ τρόπο ἀναπαράστασής τους στὸν είκονιστικό, ὥστε νὰ καταλήξει σ' ἕναν ἐντελῶς ἀφαιρετικό, «ἄυλο» τρόπο, πέρα ἀπὸ τὸν ὁποῖο μπορεῖ ἡ ἴδια ἡ τέχνη νὰ αὐτοαναιρεθεῖ, ἀφοῦ θὰ ἔχει πάψει νὰ ἔχει λόγο ὕπαρξης, νὰ ἔχει κάποιο νόημα.

Καὶ πράγματι, τοῦτο διαπιστώνεται ὁλοκάθαρα μελετώντας, ἐξετάζοντας τὴ διαχρονικὴ ἐξέλιξη τῆς τέχνης, ἐξέλιξη ποὺ βαίνει παράλληλα ἢ εἶναι ἀνάλογη πρὸς τὴν πνευματικὴ ἐξέλιξη τῆς ἀνθρωπότητας ὡς συνόλου. Ἄλλωστε ἡ τέχνη ἀποτελεῖ τὴν πιὸ ἀδιάψευστη καὶ πιστὴ μαρτυρία τῆς ἐκάστοτε συνειδησιακῆς κατάστασης μιᾶς κοινωνίας, τῆς πνευματικῆς της ἀνύψωσης καί, φυσικά, τοῦ ἐκάστοτε βαθμοῦ πνευματικῆς ἐνάργειας, τὸν ὁποῖο ἔχει ἐπιτύχει κάθε καλλιτέχνης ξεχωριστά.

### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος **Προβολή πλήφους προφίλ** 

#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ό ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Ο ἄνθρωπος ώς δημιουργός ύλικων μορφων

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν

Σκόςπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Πεοὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μοοφῶν

Πεοὶ δυσμορφίας καὶ τερατομορφίας

Απόλλων Σωτήρ, ὁ Ἑλληνας Λόγος

Ή Ἑλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Le temple antique grec et l'Aigle Bicéphale

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

"Ας παραμείνουμε, λοιπόν, στὸ χῶρο τῶν εἰκαστικῶν τεχνῶν. Καθ' ὅλη κυρίως τὴν πρὸ Χριστοῦ περίοδο ὅπου οἱ ἄνθρωποι ἦταν γενικά προσκολλημένοι στὴν είδωλομορφικὴ άναπαράσταση τοῦ Θείου καὶ τῶν ἐκδηλώσεών Του, στὸν εὐρύτερα μεσογειακὸ τουλάχιστον χώρο, οἱ ἀρχαῖοι ελληνες κατόρθωσαν νὰ έκφράσουν μὲ μοναδικό, ἀπαράμιλλο, ἀνυπέρβλητο τρόπο τὸ Ύψηλὸ μέσω τῆς γλυπτικῆς, ἀναβιβάζοντας τὴ γλυπτικὴ άναπαράσταση τῶν Ἰδεῶν σὲ τέτοιο ὑψηλὸ ἐπίπεδο ποὺ κανένας άλλος λαὸς στὸν κόσμο δὲν μπόρεσε ἔκτοτε συλλογικὰ νὰ φτάσει. Έμφάνισαν μάλιστα τὸ παράδοξο νὰ ὑπερβοῦν, μὲ τὴ γλυπτική ἐκφραστική τους δύναμη, τὴ μορφὴ μέσω ἀκριβῶς τῆς ἴδιας τῆς μορφῆς, κάτι ποὺ παραμένει ἀνεπανάληπτο διεθνῶς. Άπεναντίας, ἄλλοι σύγχρονοί τους λαοί, ὅπως λόγου χάριν οἱ Λατίνοι, έγκλωβίστηκαν γιὰ ὁλόκληρους αἰῶνες στὴ μορφή. "Αλλοι πάλι, ὅπως οἱ Αἰγύπτιοι, ἐπεδίωξαν νὰ ἐγκλείσουν μαγικὲς δυνάμεις στὰ ἐντυπωσιακά, ἀναμφισβήτητα, γλυπτά τους, κι άλλοι, οἱ Ἀσσυροβαβυλώνιοι, θέλησαν τὴν ἐγκόσμια δύναμη καὶ έξουσία να ύμνήσουν, να έξάρουν. Με ἄλλα λόγια, ένω οἱ ἀρχαῖοι Έλληνες οὐδέποτε ὑποτίμησαν ἢ περιφρόνησαν στὸ ἐλάχιστο τὶς μορφές - ἀπεναντίας, θὰ διατεινόταν κανείς σήμερα ὅτι τὶς λάτρεψαν, γι' αὐτὸ ἄλλωστε λάτρεψαν καὶ τὸ ἀνθρώπινο σῶμα -, ένῶ δὲν ὑπῆρξαν εἰκονοκλάστες, τὶς ἐξιδανίκευσαν σὲ τέτοιο βαθμὸ ὤστε, χωρὶς διόλου νὰ τὶς ἀναιρέσουν, τὶς ἀπήλλαξαν ἀπὸ κάθε ὑλιστικότητα καὶ πῆγαν πέρα ἀπὸ αὐτές, προβαίνοντας σὲ μιὰ «παραστατική» ἀφαίρεση. Τελικὰ μόνο οἱ ἀρχαῖοι ελληνες έκφράσανε σὲ τόσο ὑψηλὸ βαθμὸ τὸ κάλλος μέσα ἀπὸ τὶς μορφές, μὲ ὅποιον τρόπο κι ἂν τὶς ἀπέδωσαν εἰκαστικά.



Κοῦρος ποὺ εἶχε στηθεῖ πάνω στὸν τάφο τοῦ Κροίσου, στὴν Ἀνάβυσσο Άττικῆς (525 π.Χ.), ἀπὸ παριανὸ μάρμαρο, ὕψους 1,94 μ., Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

Στὰ χρόνια τοῦ περάσματος ἀπὸ τὴν ὕστερη ἀρχαιότητα στὴν

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

#### Αναγνώστες

# Followers (23) Next

































**Follow** 

# Αρχειοθήκη ιστολογίου

**V** 2010 (1)

**▼** 05/16 - 05/23 (1)

ΕΡΓΑ Έλληνες άγιογοάφοι <u>μέχοι τὸ 1821, 1η ἔκδ....</u>

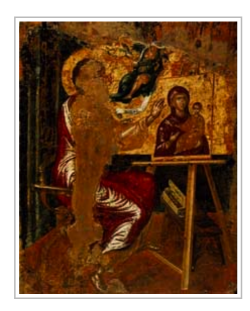
πρώιμη χριστιανική ἐποχή, ὑπῆρξε μία μεγάλη μεταβατική περίοδο πλήρους πνευματικοῦ ἀναβρασμοῦ. "Ενας ὁλόκληρος παλαιὸς κόσμος ἔπνεε τὰ λοίσθια, καὶ ἔνας ἄλλος καινούργιος κόσμος ζητοῦσε δικαιωματικὰ τὴν κατίσχυσή του καὶ τὸν τρόπο νὰ ἐκφραστεῖ. Μὲ τὴν ἐνανθρώπιση τοῦ Θείου Λόγου, ἡ ὁποία συνέβη ἰστορικὰ στὸν εὐρύτερο ἐλληνικὸ χῶρο ἤ, ἂν προτιμᾶτε, σὲ ἐξελληνισμένες, ἐλληνοτραφεῖσες περιοχές, ὅπως ἄλλωστε καὶ μυθολογικὰ στὸν ἐλληνικὸ καὶ πάλι χῶρο εἶχε συμβεῖ, καθὼς καὶ μὲ τὴν παρεπόμενη ἑδραίωση τοῦ Χριστιανισμοῦ, ἡ τότε γνωστὴ ἀνθρωπότητα ὡς σύνολο πέρασε σὲ ἀνώτερο πνευματικὸ ἐπίπεδο. Οἱ Ἑλληνες, ποὺ ἀνέκαθεν εἶχαν ὡς ἀποστολὴ καὶ ἔργο νὰ ἐκφράσουν τὶς Ἰδέες στὴν ἀνθρωπότητα, βρέθηκαν ἄλλη μία φορά, «σὰν ἔτοιμοι ἀπὸ παλιά», στὴν πρωτοπορία τῆς τέχνης, περνώντας, μὲ φυσικὴ θὰ ἔλεγε κανεὶς ἄνεση, σὲ ἀνώτερο ἐπίπεδο ἐκφραστικῆς δεινότητας.

Μὲ τὴν ἐξάπλωση τοῦ ἑλληνικοῦ πνεύματος, τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμού καὶ τού φορέα του, ποὺ δὲν εἶναι ἄλλος ἀπὸ τὴν έλληνική γλώσσα, μέσω κυρίως τοῦ Μεγάλου Άλεξάνδρου καὶ τῶν έπιγόνων του, ώς τὰ πέρατα τοῦ τότε γνωστοῦ σὲ μᾶς κόσμου, ἄρχισαν νὰ ἀνθίζουν νέα μεγάλα κέντρα τοῦ ἑλληνισμοῦ, ὅπως παραδείγματος χάριν ἡ Άλεξάνδρεια, ἡ Κυρήνη, ἡ Άντιόχεια, ἡ Πέργαμος κ.λπ., ὅπου ἕλληνες ἢ ἑλληνοτραφεῖς καλλιτέχνες πρωτοστάτησαν στὸ πέρασμα τῆς εἰκαστικῆς τέχνης σὲ νέο έπίπεδο καὶ νέους τρόπους ἔκφρασης. Πιὸ συγκεκριμένα, στὸν πανάρχαιο αίγυπτιακό χῶρο, κατὰ τὰ μεταβατικὰ χρόνια ποὺ ἡ Ρώμη ὁλοκλήρωσε νικηφόρα τὴν κατάκτηση τοῦ κόσμου καὶ έδραίωσε την «παγκόσμια» ήγεμονία της, ελληνες η έλληνίζοντες ζωγράφοι ἔθεσαν μὲ τὴν ἐγκαυστικὴ τεχνικὴ [1] τὶς βάσεις μιᾶς νέας μορφής ζωγραφικής, ή όποία ἔμελλε νὰ μετεξελιχθεῖ στὸ θαῦμα τῆς βυζαντινῆς ἀγιογραφικῆς τέχνης. Πρόκειται γιὰ τὴν εὐρύτερα γνωστὴ ὡς ζωγραφικὴ τοῦ Φαγιοὺμ ἀπὸ τὴν ὁμώνυμη ὄαση τῆς Σαχάρας ὅπου βρέθηκαν τὰ σπουδαιότερα δείγματά της.

Οἱ Βυζαντινοὶ ἤ, ὀρθότερα, οἱ Ρωμιοὶ τῆς Ἀνατολῆς, παίρνοντας μὲ τὴ σειρά τους τὴ σκυτάλη ἀπὸ τοὺς ἀρχαίους προπάτορές τους, οἱ ὁποῖοι εἶχαν ἤδη ἀναβιβάσει, ὅπως προαναφέρθηκε, τὴ γλυπτικὴ στὴν ὑπέρτατη τελειότητα, έπιδόθηκαν κατὰ κύριο λόγο στὴ ζωγραφική. Σὲ αὐτὴν βρῆκαν, μέσω τῆς φιλοτέχνησης τῶν ἱερῶν εἰκόνων, ἔναν ἀφαιρετικότερο τρόπο προβολής τῶν Ἰδεῶν ἀπὸ ἐκεῖνον τῶν ἀρχαίων άγαλματοποιῶν. Πέρασαν δηλαδή ἀπὸ τὸν τριδιάστατο τρόπο άναπαράστασης στὸν διδιάστατο, ἀπὸ τὴ μορφὴ στὴν εἰκόνα. Στὰ βυζαντινὰ δηλαδὴ χρόνια, ὁ ἐνθουσιασμὸς μὲ τὴ μορφὴ ἔδωσε σύντομα τὴ θέση του στὸν ἐνθουσιασμὸ γιὰ τὴν εἰκόνα. "Ετσι, οί βυζαντινοὶ καλλιτέχνες ἀσχολήθηκαν σχεδὸν ἀποκλειστικὰ μὲ τὴν μολονότι ἡ 'Ορθοδοξία, άπὸ τουλάχιστον ἄποψη, δὲν ἀπαγορεύει τὴ γλυπτικὴ ἀναπαράσταση θρησκευτικών θεμάτων καὶ βιβλικών σκηνών στὶς ἐκκλησίες. Μὲ τὸ πέρασμα τῶν αἰώνων καὶ τὴν κραταίωση τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, μετὰ τὶς εἰκονομαχικὲς ἔριδες καὶ τὴν ἀποκατάσταση τῶν εἰκόνων, ἡ ζωγραφικὴ (τοιχογραφία, είκονογραφία, ψηφιδογραφία καὶ μικρογραφία) στὴν καθ' ἡμᾶς Άνατολή ἔφτασε σὲ ὕψιστα ἐπίπεδα καλλιτεχνικῆς ἔκφρασης καὶ

#### πνευματικότητας.

Έπὶ τοῦ προκειμένου, ἀξίζει νὰ θυμηθοῦμε τί παραδίδεται περὶ τῶν λατρευτικῶν εἰκόνων ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία. Σύμφωνα μὲ τὴν παράδοση τῆς ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ὁ εὐαγγελιστὴς Λουκᾶς ὑπῆρξε ὁ πρῶτος ζωγράφος φορητῶν εἰκόνων καὶ μάλιστα ὁ προσωπογράφος τῆς Παναγίας, τὴν ὁποία ζωγράφισε ἐκ τοῦ φυσικοῦ. Ὅπως ὅμως θρυλεῖται, ἡ ἴδια ἡ Παναγία τοῦ ὑπέδειξε ἐπακριβῶς πῶς νὰ Τὴν ἀπεικονίσει, τοῦ ὑπέδειξε δηλαδὴ νὰ ὑπερβεῖ τὴν ἀπεικόνισή Της ὡς μιᾶς συγκεκριμένης γυναίκας, ὀνόματι Μαρίας, ἐπιλέγοντας τὴν πνευματικότερη ἀπεικόνισή Της ὡς Θεομήτορος. Ὁ θρύλος αὐτὸς μᾶς ὑποδηλώνει πὼς ἡ φορητὴ εἰκόνα ἀπετέλεσε ἐξαρχῆς ὑπέρβαση τῆς ρεαλιστικῆς ἀναπαράστασης ἑνὸς θέματος, ἀφοῦ ἐπιδιώκει νὰ ἀποδώσει τὴν αἰθερικὴ ὑπόσταση τῆς μορφῆς τὴν ὁποία ἀπεικονίζει. Ἅλλωστε καὶ οἱ αἰθερικὲς εἰκόνες τῶν Ἰδεῶν βρίσκονται σὲ ἀνώτερο ἐπίπεδο ἀπὸ ἐκεῖνο τῶν ὑλομορφοποιήσεών τους.



Δομήνικος Θεοτοκόπουλος, ὁ ἐπονομαζόμενος Ἑλ Γκρέκο, «Ὁ εὐαγγελιστὴς Λουκᾶς ζωγραφίζει τὴν εἰκόνα τῆς Παναγίας Ὀδηγήτριας» (πρὶν ἀπὸ τὸ 1567), φορητὴ εἰκόνα, αὐγοτέμπερα σὲ ξύλο, Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

Στὴ Δύση, ὅπου τὸ ἐν γένει πνευματικὸ καὶ πολιτιστικὸ ἐπίπεδο ὑπολειπόταν οὐσιωδῶς τοῦ ἀντίστοιχου ἑλληνικοῦ, ἦταν φυσικὸ καὶ οἱ εἰκαστικὲς τέχνες νὰ παραμείνουν πνευματικὰ πιὸ ἀνώριμες. Ἔτσι, ἡ περιρρέουσα ἀτμόσφαιρα δὲν ἐπέτρεψε στοὺς καλλιτέχνες, ἢ μᾶλλον δὲν τοὺς διευκόλυνε, νὰ ἀποκολληθοῦν ἀπὸ τὶς μορφὲς καὶ τὴ μορφικὴ ὀπτικὴ θεώρηση τοῦ κόσμου. Γι' αὐτὸ κι ἐκεῖνοι συνήθιζαν νὰ ἀναπαριστοῦν ρεαλιστικὰ ὅχι μόνο τὴν – ἔτσι κι ἀλλιῶς ψευδαισθητικὴ – πραγματικότητα ἀλλὰ καὶ τὴν περιοχὴ τοῦ ὑπερβατικοῦ. Τοῦτο ἑξηγεῖ τὸ λόγο ποὺ ἡ κατὰ τ' ἄλλα μετριότατη ρωμαϊκὴ γλυπτικὴ διακρίθηκε στὸ πλάσιμο προτομῶν μὲ σκοπὸ τὴ διαιώνιση τῆς φυσιογνωμίας ἐπιφανῶν προσωπικοτήτων. Ἐπομένως ἡ τέχνη τῶν Ρωμαίων ἔγινε, ὅπως ἦταν φυσικό, ἐκφραστὴς τοῦ τρυφηλοῦ βίου τους, ἀφοῦ χρησίμευε νὰ διακοσμεῖ τὶς πολυτελεῖς ἐπαύλεις τους, καὶ προπάντων κατέστη πομπώδης ἐκφραστὴς τῆς ἕπαρσης μιᾶς

κραταιᾶς κοσμοκράτειρας. Άντιθέτως οἱ ελληνες ἐπεδίωκαν πάντοτε νὰ ἐκφράζουν μέσω τῆς τέχνης τους τὸ Κάλλος ὡς συνώνυμο τοῦ Καλοῦ καὶ τοῦ Άληθινοῦ, νὰ προβάλλουν τὶς ὑψηλὲς ἀξίες τους, νὰ ἀυλοποιοῦν τὴν ὕλη, καὶ ὅχι ἀπλῶς νὰ ἀπεικονίζουν μὲ ἀληθοφάνεια τὸν κόσμο τους.

Στοὺς πρώτους αἰῶνες τῆς χριστιανικῆς τέχνης, ἡ θρησκευτικὴ ζωγραφικὴ ἀκολούθησε, τόσο στὴν Ἀνατολὴ ὅσο καὶ στὴ Δύση, τὴν ἴδια πορεία ἀπὸ τὴν ἄποψη τῆς τεχνοτροπίας καὶ τοῦ ἥθους. Οἱ εἰκόνες ἐντούτοις τῶν βυζαντινιζόντων ἰταλῶν ζωγράφων σὲ σχέση μὲ τὶς βυζαντινὲς εἰκόνες, ὅπως ἀναφέρει ὁ Ν. Χατζηκυριᾶκος - Γκίκας, «ἐμφανίζουν σημαντικὴ μείωση τῆς γεωμετρικότητας στὴ σύνθεση τοῦ πίνακα καὶ στὶς πτυχώσεις, μιὰ δειλία στὸ σχέδιο ποὺ παύει νὰ εἶναι ἀδρὸ καὶ βέβαιο, μιὰ ἔλλειψη αὐστηρότητας τοῦ ρυθμοῦ ποὺ ἔτσι χάνει τὸ συμφυὲς μεγαλεῖο τοῦ βυζαντινοῦ προτύπου, μιὰ παντελῆ ἀπουσία τῆς ἀφαιρέσεως καὶ τοῦ συμβολισμοῦ τῶν σχημάτων ποὺ ἀποτελεῖ τὸ τιμιότερο μέρος τῆς βυζαντινῆς τέχνης» [2].

Ένω ὅμως, μὲ τὴν ἐξάπλωση καὶ τελικὰ μὲ τὴν ἐπικράτηση τοῦ Χριστιανισμοῦ, οἱ ελληνες πέρασαν ὁμαλὰ – φυσιολογικὰ θὰ λέγαμε - στὴν ἐποχὴ τῆς εἰκόνας, ἐγκαταλείποντας πλήρως τὴν άγαλματοποιία ἀπὸ τὸ ρόλο της ὡς πρὸς τὴν έξυπηρέτηση τῆς λατρείας, στὴ Δύση ἡ γλυπτικὴ ἐξακολούθησε καὶ ἐξακολουθεῖ μέχρι σήμερα νὰ μετέχει ένεργῶς στὴ διακόσμηση τῶν έκκλησιῶν. Παράλληλα, ἡ δυτικὴ ζωγραφική, ἀκόμα καὶ ὅταν δὲν ήταν κοσμικοῦ άλλὰ θρησκευτικοῦ περιεχομένου, διαπνεόταν ἀπὸ αὐξανόμενο μὲ τὰ χρόνια ὑλιστικὸ φρόνημα καὶ ἐπιδείκνυε έκκοσμικευμένο χαρακτήρα. Άπεναντίας στὸ Βυζάντιο, ἡ ζωγραφική ἦταν σχεδὸν ἀποκλειστικὰ θρησκευτικοῦ περιεχομένου, οἱ δὲ ἀνώνυμοι «καλλιτέχνες» δὲν ἔπαψαν ποτὲ νὰ ἀπεικονίζουν τὰ οὐράνια καὶ ὅχι τὸν κόσμο τοῦ ὑπαρκτοῦ, ἔχοντας ἀναγάγει τὴ φορητὴ εἰκόνα στὸ κατ' έξοχὴν «καλλιτεχνικό» τους μέσον ἔκφρασης.

Οἱ δυτικοὶ καλλιτέχνες, ἀδυνατώντας νὰ συλλάβουν καὶ νὰ έκφράσουν τὶς Ἰδέες εἰκονιστικά, δηλαδὴ διδιάστατα ὅπως οἱ βυζαντινοὶ ἀγιογράφοι, παρέμειναν ἀναγκαστικὰ προσηλωμένοι στίς μορφές και παρεπομένως στήν τριδιάστατη άναπαράσταση τοῦ κόσμου, ὄχι μόνο τοῦ ὁρατοῦ ἀλλὰ καί, πλανημένα, τοῦ άόρατου. Ώς έκ τούτου, οἱ δυτικοὶ ζωγράφοι δὲν μπόρεσαν νὰ άκολουθήσουν τοὺς ὀρθόδοξους ὁμοτέχνους τους στὸ συνειδησιακό πέρασμά τους στὴν ἐποχὴ τῆς εἰκόνας καὶ ἄρχισαν νὰ διαφοροποιοῦνται οὐσιωδῶς ἀπ' αὐτούς, ἰδίως μετὰ τὸ Σχίσμα, ποὺ ὁδήγησε στὴ διαίρεση τῆς Ἐκκλησίας σὲ Ἀνατολικὴ καὶ Δυτική. Γι' αὐτό, φιλοτέχνησαν ζωγραφικούς πίνακες, στούς όποίους, ἀκόμα κι ἂν εἶχαν θρησκευτικὸ περιεχόμενο καὶ λατρευτικό σκοπό, εἰσήγαγαν τὴν προοπτικὴ – ἰδιοφυὴ μὲν καλλιτεχνικώς, πλήν ὅμως στρεβλή, πνευματικά, ἐπινόηση – ὡς όφθαλμαπάτη τῆς τρίτης διάστασης, τῆς αἴσθησης τοῦ βάθους, κατά τὴν ἀπεικόνιση τοῦ οὕτως ἢ ἄλλως ψευδαισθητικοῦ κόσμου μας.

Βέβαια, άξιόλογες προσπάθειες ώς πρὸς τὴν προοπτικὴ ἀνευρίσκουμε ἤδη στὴν ἐλληνικὴ πρώιμη τέχνη τῶν πλαστικῶν χρόνων. "Όμως τοῦτο ἦταν ἐντελῶς φυσικὸ τότε, ἀφοῦ οἱ ἀρχαῖοι Ἑλληνες βρίσκονταν στὴν ἐποχὴ τῶν γλυπτικῶν μορφῶν,

γεγονὸς ποὺ καθόριζε καὶ τὴν ἐκ μέρους τους ὁπτικὴ τῶν πραγμάτων. Κι ἐνῶ οἱ Αἰγύπτιοι δὲν γνώρισαν ποτὲ ἄλλη περιοχὴ πέρα ἀπὸ τὸ πρῶτο ἐπίπεδο, οἱ ἕλληνες ζωγράφοι, κατὰ μαρτυρία ἀρχαίων συγγραφέων, πειραματίστηκαν μὲ τὴν προοπτικὴ ὅπως ὁ Κίμων ὁ Κλεωναῖος (περὶ τὸ 500 π.Χ.), ὁ πρῶτος πιθανῶς ποὺ ἐπινόησε τὰ κατάγραφα [3] ἢ τὶς λοξὲς εἰκόνες. Στὴν περιοχὴ τῆς μεγάλης ζωγραφικῆς, πολὺ πέραν τοῦ Κίμωνος προχώρησε ὁ Θάσιος Πολύγνωτος (Ε΄ π.Χ. αἰ.), χωρὶς ὡστόσο κι αὐτὸς νὰ ἐπιτύχει πλήρως τὴν προοπτική. Πάντως, καθὼς γνωρίζουμε, τόσο ὁ Πολύγνωτος ὅσο καὶ οἱ μαθητές του ζωγράφιζαν πάνω σὲ κονίαμα, ποὺ ἀποτελοῦσε λευκὸ βάθος στὴν ἀπεικόνιση, καὶ ἔθεταν ἄλλες μορφὲς ψηλότερα κι ἄλλες χαμηλότερα, ἐνῶ ἐπιπλέον δημιουργοῦσαν ἐπιτυχεῖς σκιάσεις.

Αἰῶνες ἀργότερα, ἀπὸ τοὺς πρώτους καλλιτέχνες ποὺ έπιμελήθηκαν τὸ βάθος τῶν ζωγραφικῶν ἔργων στοὺς νεότερους χρόνους εἶναι ὁ Τζιόττο (Giotto, περ. 1266-1337). Ἰσχυρότατη ώστόσο ὤθηση στὴν ἐπίτευξη τῆς προοπτικῆς ἔδωσε ἡ ἰταλικὴ Άναγέννηση, μὲ τὴν οὐσιαστικὴ συμβολὴ τοῦ Λεονάρδου ντὰ Βίντσι (Leonardo da Vinci, 1459-1519). Τελικά, μέσω τῆς γενικότερης ἰταλικῆς τέχνης, ποὺ διακρίθηκε μὲ συνέπεια στὴν ἀπόδοση, κατὰ τὸ πλεῖστον, τοῦ ὑλικοῦ κάλλους, ἡ προοπτικὴ κατίσχυσε σὲ ὁλόκληρη τὴ δυτικὴ – εἴτε κοσμικὴ εἴτε θρησκευτική – ζωγραφική. Έξάλλου, ή δυτική ζωγραφική διέρρηξε παντελώς τὸν κανόνα τῆς κατὰ πρόσωπον, κατ' ἐνώπιον άπεικόνισης των μορφων στούς θρησκευτικούς πίνακες, δηλαδή τὸν κανόνα τῆς μετωπικότητας [4], τὸν ὁποῖον ἀνέκαθεν σεβάστηκαν οἱ ελληνες, μέχρι τουλάχιστον ποὺ ἄρχισαν κι αὐτοὶ νὰ ζωγραφίζουν πίνακες, μέχρι δηλαδή ποὺ ἄρχισαν, τὸν 19ο αίώνα, νὰ ἀπεικονίζουν τὴν πραγματικότητα, ἡ ὁποία ἕως τότε ήταν έξω άπὸ τὸ πεδίο τοῦ ἐνδιαφέροντός τους. Ὁ κανόνας τῆς μετωπικότητας ένσωματώθηκε έντούτοις σὲ διάφορες έκφράσεις τοῦ γνήσιου λαϊκοῦ μας πολιτισμοῦ. Αὐτὸ τὸν κανόνα, λόγου χάριν, τηροῦν σεβαστικὰ ἴσαμε σήμερα οἱ ρεμπέτικες κομπανίες μὲ τὸν τρόπο ποὺ κάθονται σὲ μία σειρὰ ὅλα τὰ μέλη τους, ἀπὸ τὰ πρωταγωνιστικά ώς τὰ δευτερότερα, στραμμένα κατὰ πρόσωπο πρὸς τοὺς θαμῶνες τῶν λαϊκῶν κέντρων διασκέδασης [5].



Ρεμπέτικη κομπανία. Στὸ κέντρο διακρίνεται ἡ Ρόζα Ἐσκενάζυ.

Τὸ καλοπροαίρετο καὶ εὑρηματικότατο ψεῦδος τῆς προοπτικής, που καταδυνάστευσε τη δυτική ζωγραφική ώς τὸν Σεζάν (Cézanne, 1839-1906), είχε ἔρθει νὰ καλύψει τὴν ἀνάγκη τῶν δυτικῶν καλλιτεχνῶν νὰ παρακάμψουν τὰ ἐμπόδια, τοὺς περιορισμούς που ή έπιπεδότητα των πινάκων έπέβαλε, κατά τήν έσφαλμένη γνώμη τους, στή νοοτροπία τους νὰ ἀπεικονίζουν ρεαλιστικά ὄχι μόνο τὰ ἐπίγεια άλλὰ καὶ τὰ οὐράνια. Ἡ έπιπεδότητα ὄμως τῆς σανίδας καὶ τοῦ τοίχου δὲν ἀπετέλεσε ποτὲ πρόβλημα γιὰ τοὺς ὀρθόδοξους ζωγράφους φορητῶν εἰκόνων καὶ τοὺς νωπογράφους, ἀφοῦ αὐτὴ δὲν ἀντιμαχόταν τὴν άρχὴ τῆς μετωπικότητας, τὴν ὁποία τηροῦσαν αὐστηρά. Ἡ ἀγάπη τῶν ἀγιογράφων πρὸς τὶς σχηματοποιημένες μορφές, καθὼς καὶ ἡ ἔλλειψη ἐλευθερίας κινήσεων καὶ ἡ ἀπουσία σφοδρῶν μεταλλαγών ἀπὸ τὶς εἰκόνες, καθ' ὅλα σύμφωνες πρὸς τὸν ξηρό, άσκητικό καὶ ἱεροπρεπή χαρακτήρα της ὀρθόδοξης ζωγραφικής, καθιστοῦσαν άχρείαστη, έντελως περιττή την έπινόηση ζωγραφικών λύσεων ὅπως ἡ προοπτική. Ἄλλωστε ἡ βυζαντινὴ ζωγραφική ἀπέδιδε κυριότατη σημασία στὸ θέμα παρὰ στὴν έκτέλεση του θέματος. Γι' αὐτὸ οἱ ἀγιογράφοι εἶχαν έξαρχῆς ἀποφύγει παντελῶς νὰ ἀποδώσουν τὴν ὀφθαλμαπάτη τοῦ βάθους, τὴν ὁποία ἡ προοπτικὴ πρόσφερε ὡς μέθοδο στοὺς δυτικοὺς καλλιτέχνες. "Ετσι, οἱ ἀγιογράφοι ζωγράφιζαν τὶς ὅποιες πολυπρόσωπες βιβλικές σκηνές καθ' ύψος, δηλαδή σὲ ἐπάλληλες, κάτω πρὸς τὰ πάνω, εἰκονογραφικὲς ζῶνες, ποὺ ύποκαθιστοῦσαν μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο σχηματικὰ τὰ διάφορα είς βάθος ἐπίπεδα. Οἱ ελληνες ἀπὸ νωρὶς ἐφάρμοσαν τὴν ἱππεύουσα προοπτική, ἡ ὁποία ὡς ὅρος εἴθισται νὰ χαρακτηρίζει τὴν ἰαπωνικὴ παραδοσιακή ζωγραφική τῶν κακεμόνο, δηλαδή τὴ μέθοδο τῶν ἐπάλληλων ἐπιπέδων ποὺ εἶναι ἐπίσης γνωστότατη καὶ στὴν κινεζική τέχνη.

Οἱ ζωγραφικοὶ πίνακες μὲ βιβλικὸ καὶ γενικότερα θρησκευτικὸ θέμα ἢ περιεχόμενο, ποὺ φιλοτεχνήθηκαν στὴ Δύση μετὰ τὴν ἀπομάκρυνσή τους ἀπὸ τὰ βυζαντινὰ πρότυπα, ἀπὸ τὸν Τζιόττο καὶ κυρίως ἀπὸ τὴν ἰταλικὴ ἀναγέννηση καὶ πέρα, ἀπέχουν θεολογικά, ίδεολογικά, ὑφολογικά, αίσθητικὰ καὶ κοντολογὶς πνευματικά - παρασάγγας ἀπὸ τὶς εἰκόνες τῶν ὀρθόδοξων ναῶν. Ή δυτική θρησκευτική ζωγραφική έχασε τή μεσαιωνική της ίεροπρέπεια μολύνθηκε ἀπὸ τὴν άναγεννησιακή, ἐκκοσμικευμένη άντίληψη. Στοὺς θρησκευτικούς πίνακες κυρίαρχα στοιχεῖα εἶναι ὁ γλυκασμὸς τῶν μορφῶν, ἡ προσπάθεια νὰ ἀποδοθεῖ ὄσο πιὸ νατουραλιστικὰ γίνεται ἡ ἔκφραση τῶν εἰκονιζόμενων προσώπων, ἡ ἕντονη ἀφηγηματικὴ τάση, ὁ διάχυτος δακρύβρεχτος συναισθηματισμός, οἱ ἐμφατικὲς κινήσεις τῶν ἁγίων, ἡ τάση πρὸς τὴν ὄσο τὸ δυνατὸν μεγαλύτερη φυσικότητα ποὺ ἐντείνεται ἀπὸ τὴ χρησιμοποιούμενη χρωματικὴ κλίμακα καὶ τὴ φωτοσκίαση ἔτσι ποὺ τὰ σχήματα νὰ παύουν νὰ άνήκουν στὸ διδιάστατο ἐπίπεδο τοῦ πίνακα, ἔτσι ποὺ ὁ πίνακας νὰ μὴ δίνει τὴν ἐντύπωση τῆς Ἀλήθειας καὶ τῆς Ζωῆς ἀλλὰ μιᾶς άναπαράστασης ένὸς ἐπεισοδίου ἡ μιᾶς βιβλικῆς σκηνῆς καὶ ὅλα αὐτὰ πολλὲς φορὲς μὲ φοβερὴ ζωγραφικὴ δεξιοτεχνία ποὺ δὲν μπορεί παρά νὰ προκαλεί τὸ θαυμασμό.

Δὲν εἶναι, λοιπόν, διόλου αὐθαίρετο ποὺ καὶ στὴ Δύση οἱ πάντες ἔχουν υἰοθετήσει τὸν ἑλληνικὸ ὅρο ἀναφερόμενοι στὶς εἰκόνες, ἐνῶ ἀπεναντίας κάνουν λόγο γιὰ θρησκευτικοὺς πίνακες

- ἢ ἀκόμα καὶ σκέτα γιὰ πίνακες, χωρὶς κάποιον ἐπιθετικὸ προσδιορισμὸ - ὅταν αὐτοὶ ἀφοροῦν ζωγραφικὲς ἀπεικονίσεις σκηνῶν ἀπὸ τὶς Γραφὲς καὶ ἔχουν φιλοτεχνηθεῖ γιὰ λατρευτικοὺς καὶ μόνο, ὑποτίθεται, λόγους. Ἄλλο ὡστόσο εἶναι ἕνας θρησκευτικὸς πίνακας (π.χ. «Ἡ Μαντόννα μὲ τὸ θεῖο Βρέφος καὶ τὸν ἄγιο Ἰωάννη» τοῦ Ραφαήλου, γνωστὴ ὡς «Ἡ Μαντόννα μὲ τὴν πολυθρόνα», στὸ φλωρεντινὸ Παλάτσο Πίττι) κι ἄλλο ἕνα εἰκόνισμα (π.χ. ἡ «Παναγία ἡ Γλυκοφιλοῦσα» τοῦ Ἐμμανουὴλ Λαμπάρδου, στὸ Μουσεῖο Μπενάκη). Γι' αὐτό, ὅσο παράλογο φαίνεται νὰ μιλᾶμε γιὰ πίνακες, ἀναφερόμενοι σὲ εἰκόνες τοῦ Κρητὸς Ἅγγελου Ἁκοτάντου (15ος αἰ.), ἄλλο τόσο - ἂν ὅχι περισσότερο - καταγέλαστο φαίνεται νὰ κάνουμε λόγο γιὰ εἰκόνες ὅταν ἀναφερόμαστε σὲ θρησκευτικοὺς πίνακες τοῦ Καραβάτζιο (Caravaggio, 1573-1610) ἢ τοῦ Βερονέζε (Veronese, περ. 1528-1588).



Ραφαήλ, «Ἡ Παναγία μὲ τὸ θεῖο Βρέφος καὶ τὸν ἄγιο Ἰωάννη», γνωστὴ ὡς «Ἡ Μαντόννα μὲ τὴν πολυθρόνα» (περ. 1514), ἐλαιογραφία σὲ ξύλο, διάμ. 71 ἐκ., Παλάτσο Πίττι, Φλωρεντία.



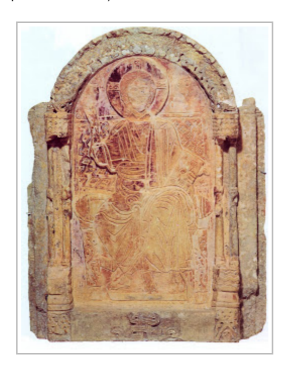
Έμμανουὴλ Λαμπάρδος, «Ἡ Γλυκοφιλοῦσα» (1609), φορητὴ εἰκόνα, Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

Ἡ σχέση τῶν ὀρθόδοξων χριστιανῶν μὲ τὶς εἰκόνες ἕλκει τὴν καταγωγή της ἀπευθείας ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ γραμμὴ λόγω ὅχι μόνο τῆς εἰκαστικῆς ἀρχῆς νὰ ἀπεικονίζονται τὰ πρόσωπα σὲ αὐστηρὰ κατὰ μέτωπον στάση, ἀλλὰ λόγω ἐπίσης τῆς ἔμφυτης στὸν Έλληνα οἰκειότητάς του μὲ τὸν Θεῖον καὶ κατ' ἐπέκταση μὲ τὰ σημαινόμενα ἀπὸ τὶς εἰκόνες ἱερὰ ὄντα εἶναι μιὰ σχέση ἡ ὁποία παραπέμπει στή φυσική άμεσότητα τής συνεχούς παρουσίας τών θεῶν στὰ ἀνθρώπινα δρώμενα [6]. "Αλλωστε ἀνέκαθεν ἡ ἑλληνικὴ τέχνη δὲν ἀποσκοποῦσε στὴν ἀναπαράσταση τοῦ κτιστοῦ κόσμου, άφοῦ τί νόημα θὰ εἶχε κάτι τέτοιο; "Ενα φυσικὸ δέντρο παραπέμπει ἀμεσότερα στὴ γενεσιουργό του Ἰδέα ἀπὸ τὴν όποιαδήποτε, ἔστω καὶ τὴν ἐπιτυχέστερη, ἀπομίμησή του. 'Εξάλλου πῶς εἶναι δυνατὸν νὰ ἀναπαρασταθεῖ ρεαλιστικὰ ὁ ίδεατός, ὁ ἄκτιστος κόσμος; Έξ οὖ καὶ ἡ παντελὴς ἀπουσία τόσο τής κοσμικής ζωγραφικής ὄσο καὶ τοῦ ρεαλισμοῦ ἀπὸ τὴν έλληνική τέχνη, μέχρι τουλάχιστον τή σύσταση τοῦ νεοελληνικοῦ κρατικού μορφώματος ώς εύρωπαϊκού προτεκτοράτου τῶν τριῶν Προστάτιδων Δυνάμεων (τῆς Άγγλίας, τῆς Γαλλίας καὶ τῆς Ρωσίας) ὑπὸ βαυαρικὴ ἡγεμονία. Ἡ βυζαντινὴ ζωγραφικὴ ὑπῆρξε διερμηνευτής των ἱερων κειμένων. Άπεναντίας ή δυτική τέχνη ύπῆρξε ἀντιγραφέας τῆς ἐξωτερικῆς πραγματικότητας καὶ ἀπέδωσε μὲ σκανδαλώδη ρεαλισμὸ καὶ ἐπαίσχυντο κοσμικὸ φρόνημα τὶς διάφορες σκηνὲς τῆς Ἁγίας Γραφῆς.

Οἱ βυζαντινοὶ ἀγιογράφοι, σχεδὸν ἀποκλειστικὰ ἀνώνυμοι καθότι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον μοναχοί, δὲν ἐνδιαφέρονταν γιὰ τὴν ἀπεικόνιση μορφῶν, ἀλλὰ γιὰ τὴν ἔλξη τῆς θείας χάριτος μέσω τῶν εἰκονιζόμενων ἁγίων καὶ ὁσιομαρτύρων, κάτι ποὺ ὁδηγεῖ στὸ πέραν τῆς μορφῆς. Στὴ Δύση ἀντιθέτως, ἀκόμα κι ὅταν οἱ καλλιτέχνες ζωγράφιζαν ἔργα γιὰ τὶς ἐκκλησίες τους, πίνακες

**ἔφτιαχναν άλλὰ ὄχι εἰκόνες**.

Ή τέχνη στὴν Ἑλλάδα ἔκανε, λοιπόν, ἐξαρχῆς τὸ τεράστιο καλλιτεχνικὸ ἄλμα ἀπὸ τὸ ἄγαλμα στὴν εἰκόνα. Γι' αὐτό, ὅποτε οἱ βυζαντινοὶ καλλιτέχνες χρειάστηκε νὰ προσφύγουν στὴ γλυπτικὴ γιὰ τὴ διακόσμηση καὶ μόνο τῶν ἱερῶν ναῶν, φιλοτέχνησαν ὑπέροχα κιονόκρανα, θωράκια στὰ μαρμάρινα τέμπλα καὶ ἀνάγλυφα συμβολικοῦ περιεχομένου, μὲ θέματα ἀντλημένα ἀπὸ τὸ φυτικὸ κυρίως ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὸ ζωικό, σπανιότερα, βασίλειο (ρόδακες, ρόμβοι, ἄκανθες, σταυροί, περιστέρια, παγόνια, λέοντες, δικέφαλοι ἀετοὶ κ.ἄ.)

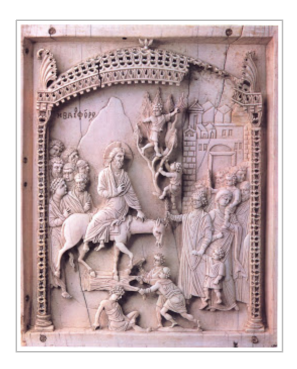


Μαρμάρινο προσκυνητάρι μὲ τὸν Χριστὸ ἔνθρονο (15ος αἰ.), 93,5x73,5x14 έκ., Μουσεῖο Μυστρᾶ (ἀριθ. 1166).



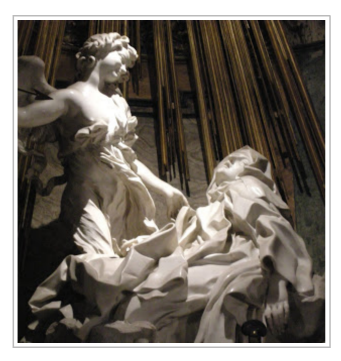
Μαρμάρινο ἀνάγλυφο δύο ἀντωπῶν παγωνιῶν, ἐντοιχισμένο στὴν ἐκκλησία τοῦ Ἁγίου Μάρκου, στὴ Βενετία.

έξαιρετικὰ σπάνια ἔχουμε ἀνάγλυφες ἀπεικονίσεις τῆς Θεομήτορος ἢ Άρχαγγέλων, δημιουργώντας μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο καὶ πάλι διδιάστατες κατ' οὐσίαν εἰκόνες, μὲ τὴ μόνη διαφορὰ πὼς δὲν εἶναι ζωγραφικὲς ἀλλὰ γλυπτικές [Ζ]. Ἡ γλυπτικὴ στὸ Βυζάντιο παρέμεινε μέχρι τέλους σὲ ἄμεση σχέση ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο μὲ τὴν ἀρχιτεκτονική. Ἡ σχεδὸν παντελὴς ἀπουσία τῆς ἀγαλματοποιίας στὰ βυζαντινὰ χρόνια δὲν πρέπει βέβαια νὰ μᾶς κάνει νὰ λησμονοῦμε τὴν ἄνθηση τῆς μικρογλυπτικῆς, ἡ ὁποία κληροδότησε στὴν ἀνθρωπότητα τὰ ὑπέροχα δημιουργήματά της κυρίως σὲ ἐλεφαντόδοντο καὶ σὲ στεατίτη ἀλλὰ καὶ σὲ ξύλο.



«Βαϊοφόρος» (τέλος 10ου - ἀρχὲς 11ου αί.), πλάκα ἀπὸ ἐλεφαντοστό, 18,4x14,7 ἐκ., Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz, Skulpturengalerie, Frühchristlich – Byzantinische Sammlung (ἀριθ. 1590), Βερολίνο.

Άξιοσημείωτη εἶναι, λοιπόν, ἡ παντελὴς ἀπουσία λατρευτικῶν ἀγαλμάτων ἀπὸ τοὺς ὀρθόδοξους ναούς, μολονότι ἡ Ὀρθοδοξία δὲν ἀπαγορεύει, ὅπως προαναφέρθηκε, κάτι τέτοιο. Οἱ ρωμαιοκαθολικὲς ἐκκλησίες ἀπεναντίας, κυρίως ἐκεῖνες τῆς ἐποχῆς τῆς Ἀντιμεταρρύθμισης, ἀλλὰ καὶ οἱ προτεσταντικές, βρίθουν ἀπὸ κακόγουστα, ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον, γλυπτὰ σὲ μελοδραματικὲς στάσεις καὶ μορφασμοὺς φτηνοῦ ρεαλισμοῦ.



Τζιὰν Λορέντσο Μπερνίνι, «Ἡ ἔκσταση τῆς ἁγίας Θηρεσίας» (1646), παρεκκλήσι Κορνάρο, ναὸς τῆς Σάντα Μαρία ντέλλα Βιτόρια, Ρώμη.

Άπὸ τὰ μέσα τοῦ 19ου αἰώνα καὶ πιὸ πολὺ ἀπὸ τὶς ἀρχὲς τοῦ 20oû αἰώνα κοσμογονικῶν αἰώνα, ρόνἀ πνευματικών άνακατατάξεων, που ὁ ἀντίκτυπός τους ἔγινε ἰδιαίτερα αἰσθητὸς στὸ πεδίο τῆς ἐπιστήμης, ἡ ἀνθρωπότητα ὡς σύνολο ἄρχισε νὰ έτοιμάζεται νὰ ὑποδεχτεῖ μία καινούργια Ἐποχὴ πνευματικῆς συνειδητότητας. Φυσικὸ ἦταν λοιπὸν καὶ ἡ τέχνη, ὡς γνήσιος έκφραστής της κάθε πνευματικής Έποχης, νὰ μή μείνει ἀδιάφορη σὲ ὅλο αὐτὸ τὸ πνευματικὸ γίγνεσθαι, ἀλλὰ ἀντιθέτως νὰ συμμετάσχει σὲ τοῦτο μὲ ἐπαναστατικὴ καὶ εἰκονοκλαστικὴ ὁρμή, ύπερβαίνοντας ὄχι μόνο τὶς μορφὲς ἀλλὰ καὶ τὶς εἰκόνες. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ ἡ ἀνθρωπότητα ἦταν πλέον πνευματικὰ ὥριμη νὰ κοινωνήσει ἀμεσότερα μὲ τὶς Ἰδέες δίχως τὴ μεσολάβηση τῶν εἰκόνων ἢ τῶν εἰκονιστικῶν συλλήψεων. Τὸ παράδοξο – ἀλλὰ καὶ συνάμα εύνόητο – είναι ὅτι τοῦτο συνέβη σὲ καιροὺς ὅπου ἄρχισε ή παντοκρατορία της φωτογραφικής είκόνας. Διότι ή ἐπανάσταση που ἐπέφερε στὰ εἰκαστικὰ ἡ ἐφεύρεση πρῶτα τῆς φωτογραφικῆς μηχανής καὶ ἀρκετὰ ἀργότερα τοῦ κινηματογράφου καθώς καὶ ό,τι ἀπέρρευσε ἀπ' αὐτὰ – τηλεόραση, ἀκτίνες Χ, μεγεθύνσεις τῆς πραγματικότητας μέσω τοῦ μικροσκοπίου, ήλεκτρονικά μικροσκόπια, ψηφιακή τεχνολογία, όλογραφία – μετέβαλε ραγδαῖα καὶ ἄρδην τὴν ὀπτικὴ θεώρηση τοῦ κόσμου ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο. "Ολα αὐτὰ ἀπήλλαξαν τοὺς καλλιτέχνες ἀπὸ τὴν ἀνάγκη τῆς ρεαλιστικῆς - τῆς φωτογραφικῆς θὰ λέμε στὸ ἑξῆς άπεικόνισης τῆς πραγματικότητας, ποὺ δὲν εἶναι ἄλλωστε – ἢ δὲν πρέπει νὰ εἶναι – ὁ σκοπός, τὸ ζητούμενο τῆς τέχνης, έπιτρέποντας στούς είκαστικούς καλλιτέχνες νὰ πειραματιστούν σὲ ἀφαιρετικότερες ἀναζητήσεις. Ἡ φωτογραφία τοὺς ἐπέτρεψε νὰ ἀναγνωρίσουν τὴν ἐγκυρότητα τοῦ καθαροῦ σχήματος, δηλαδή τοῦ ἀπαλλαγμένου ἀπὸ καθετὶ τὸ περιττό, τὸ ὁποῖο ἔχει κρατήσει μόνο τὰ στοιχεῖα ἀκριβῶς ἐκεῖνα ποὺ τὸ συνιστοῦν, τοῦ σχήματος ποὺ εἶναι ἀνεμπόδιστο άπὸ κάθε ύποκειμενικότητα, καὶ νὰ ἐπιδιώξουν, βασιζόμενοι σ' αὐτὴν

ἀκριβῶς τὴν καθαρότητα, νὰ δράσουν μέσα σ' αὐτό. Ἡ φωτογραφία ἀπελευθέρωσε κυρίως τὴ ζωγραφικὴ ἀπὸ τὰ στενὰ ὅρια, ἀπὸ τὰ δεσμὰ τῆς εἰκονικότητας, δηλαδὴ τῆς πιστῆς, ρεαλιστικῆς ἀπεικόνισης τοῦ περιβάλλοντος χώρου καὶ τῆς ἐν γένει πραγματικότητας, ἀφοῦ αὐτὴ ἀνέλαβε τοῦτον τὸ ρόλο.

"Ετσι ώστόσο καταλήξαμε «άνεπαισθήτως» νὰ κατακλύσουμε τὴν καθημερινότητά μας, σὲ ὅλες τὶς ἐκφάνσεις της, καὶ έπομένως καὶ ὁλόκληρη τὴ ζωή μας ἀπὸ τὴ φωτογραφία καὶ τὴν είκονική πραγματικότητα, ή όποία ἀποτελεῖ λαμπερή καὶ σαγηνευτική ψευδαίσθηση τῆς ἔτσι κι ἀλλιῶς ψευδαισθητικῆς, ἂν καὶ ἀπτῆς, πραγματικότητας, ποὺ πόρρω ἀπέχει ἀπὸ τὴν ἀλήθεια τῆς οὐσίας τῶν πραγμάτων. Τοῦτο εἶχε ὡς συνέπεια οἱ εἰκαστικὲς τέχνες νὰ ἐπανακάμψουν σ' ἕνα εἶδος νεοπαραστατικότητας. Ἡ ζωγραφική κατάντησε νὰ μιμεῖται συχνὰ τή φωτογραφία, ἐὰν βέβαια δὲν ἐπιδίδεται στὴ δουλικὴ ἀντιγραφὴ φωτογραφικῶν προτύπων. Τρανὸ παράδειγμα, μεταξὺ ἄλλων, μιᾶς τέτοιας περίπτωσης ἀποτελεῖ τὸ ἔργο τοῦ Ἀμερικανοῦ Νόρμαν Πέρσιβαλ Ρόκγουελ (Norman Percival Rockwell, 1894-1978), ὁ ὁποῖος πρῶτα ἔστηνε φωτογραφικά τὸ θέμα του μὲ ἰδιαίτερη ἐπιμέλεια καὶ κατόπιν τὸ ἀποτύπωνε ζωγραφικὰ σὲ πίνακα, ἀντιγράφοντας πιστὰ άκριβῶς τὴ φωτογραφία ποὺ ὁ ἴδιος τὴν εἶχε κυριολεκτικὰ σκηνοθετήσει.



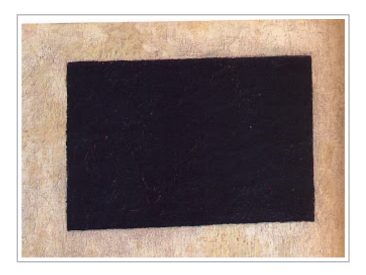
Άριστερὰ βλέπουμε μία φωτογραφία καὶ δεξιὰ τὴ ζωγραφική της ἀπόδοση ἀπὸ τὸν Νόρμαν Πέρσιβαλ Ρόκγουελ.

"Οπως προαναφέρθηκε, στὴν καθ' ἡμᾶς Ἀνατολή, ἡ ζωγραφική δὲν ἔπαψε ποτέ, ἐπὶ αἰῶνες, νὰ εἶναι θρησκευτική, έμμένοντας στὴ βυζαντινὴ παράδοση τῶν ἱερῶν εἰκόνων. Στὰ μέσα ώστόσο τοῦ 19ου αἰώνα ἄρχισε παράλληλα νὰ ἐμφανίζεται – δειλὰ στὴν ἀρχή, ἀλλὰ μὲ αὐξανόμενη ὁρμὴ – ἡ ἐκκοσμικευμένη ἢ κοσμική ζωγραφική, μέσω κυρίως τῶν ἐκπροσώπων τῆς Σχολῆς τοῦ Μονάχου, ἂν καὶ εἶχε δείξει τὰ πρῶτα σημάδια της λίγο νωρίτερα, ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο στὰ Ἐπτάνησα, λόγω τῆς μακρόχρονης ἐπίδρασης ποὺ ὑπέστησαν ἀπὸ τὴ Δύση, ἀφοῦ δὲν κατακτήθηκαν ποτὲ ἀπὸ τοὺς Ὀθωμανούς. Ἡ κοσμικὴ ζωγραφικὴ ήρθε νὰ καλύψει ἄλλες – καὶ ἐν πολλοῖς πρωτόγνωρες – ἀνάγκες πέρα ἀπὸ ἐκεῖνες ποὺ ὀφείλει νὰ ἱκανοποιεῖ ἡ καθαρὴ Τέχνη. Ἀπὸ τὴν ἴδια πάνω κάτω ἐποχή, ἡ κοσμικὴ πλευρὰ τῆς ζωγραφικῆς πιὰ κοινὴ γιὰ ὅλες τὶς ἀνεπτυγμένες έκβιομηχανιζόμενες χώρες, ὅπως κοινὴ ὑπῆρξε καὶ ἡ ἐξέλιξή της, μὲ κύριο σημεῖο καμπῆς τὸ ἔργο τοῦ μέγιστου, γιὰ τὴ συνεισφορά του, Σεζάν, ἔτσι ὥστε στὴν ἱστορία τῆς τέχνης νὰ μποροῦμε, χωρὶς ἐνδοιασμό, νὰ κάνουμε λόγο γιὰ τὴν πρὸ καὶ τὴ μετὰ Σεζὰν ζωγραφική.

Πρώτος ὁ Σεζὰν κατήγγειλε ζωγραφικὰ τὴν προοπτικὴ υἱοθετώντας κριτική - γιὰ νὰ μὴν ποῦμε ἐπαναστατική, ριζοσπαστική – στάση ἀπέναντι στὰ ἀσφυκτικὰ πλαίσια τοῦ άκαδημαϊσμού και τής άστικής νοοτροπίας περί την τέχνη πρώτος ὁ Σεζὰν ἄνοιξε τὸ δρόμο γιὰ τὶς ἐξελίξεις ἐκεῖνες στὴν τέχνη τοῦ 20οῦ αἰώνα ποὺ τὴν ἀφετηρία τους θὰ ἀποτελοῦσε ὁ κυβισμός. Μέσα στὸ κλίμα ὅλων τῶν καλλιτεχνικῶν ζυμώσεων καὶ άναστατώσεων ποὺ ξεκίνησαν μὲ τὸ ἔργο τοῦ Σεζάν, καθὼς καὶ μέσα στὸ κλίμα τῶν νέων πνευματικῶν ρευμάτων ποὺ κατέκλυσαν τὴν ἀνθρωπότητα, δὲν εἶναι διόλου τυχαῖο ποὺ σλάβοι καλλιτέχνες, καὶ ἄρα ὀρθόδοξοι στὸ θρήσκευμα, ὅπως λόγου χάριν ὁ Βασίλι Καντίνσκι (1866-1944) καὶ οἱ σουπρεματιστὲς Καζιμίρ Μαλέβιτς (1878-1935), Βλαντίμιρ Τάτλιν (1885-1953), Λιουμπὸβ Ποπόβα (1889-1924) κ.ἄ., κατήργησαν πρῶτοι τὶς είκονιστικές άναπαραστάσεις, ὄχι καταστρέφοντάς τες ἢ άπλῶς άναιρώντας τες, άλλὰ πηγαίνοντας πέρα ἀπ' αὐτές, ἀφήνοντάς τες πίσω τους. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ στὸν ὀρθόδοξο κόσμο ἦταν έτοιμα τὰ πνεύματα γιὰ τὸ ξεπέρασμα τῶν εἰκόνων, τὸ ὁποῖο εἶχε άκολουθήσει τὸ ξεπέρασμα τῶν γλυπτικῶν μορφῶν.



Λιουμπὸβ Ποπόβα, «Ζωγραφικὸ ἀρχιτεκτόνημα» (1916-17), Συλλογὴ Κωστάκη.



Καζιμὶρ Μαλέβιτς, «Μαῦρο ὀρθογώνιο», Συλλογὴ Κωστάκη.

Άπεναντίας στὴ Δύση ἡ ζωγραφικὴ μόχθησε νὰ κατανοήσει τὴν ἀφαίρεση, μολονότι ἀσχολήθηκε μὲ αὐτὴν στὴ μετὰ Σεζὰν έποχή, άφοῦ οὐσιαστικὰ δὲν κατάφερε νὰ ξεπεράσει τὶς μορφές, μέχρι τουλάχιστον τὸ τέλος τοῦ Β΄ Παγκοσμίου πολέμου καὶ πιὸ συγκεκριμενα μέχρι τὸν Πὶτ Μόντριαν (Piet Mondrian, 1872-1944) καὶ τὸν ἀμερικανικὸ μοντερνισμό, ποὺ ἐκφράστηκε ἀρχικὰ μέσω τοῦ ἀφαιρετικοῦ έξπρεσιονισμοῦ καὶ πάντως τὸ ἀργότερο μέχρι τὴ δεκαετία τοῦ '60 ὁπότε ἡ ἀνθρωπότητα μπῆκε γιὰ τὰ καλὰ σὲ νέα πνευματική Ἐποχή, τὴ λεγόμενη Ὑδροχοϊκή Ἐποχή. Στὴ Δύση, οἱ καλλιτέχνες δὲν μπόρεσαν, ὅπως προαναφέρθηκε, νὰ καταλάβουν τὴν ἀφαίρεση, ἂν καὶ ἀσχολήθηκαν ἀποκλειστικὰ μὲ αὐτήν, ἐπειδὴ ἁπλούστατα δὲν μπόρεσαν, γι' ἄλλη μία φορά, νὰ άνταποκριθοῦν στὰ πνευματικὰ κελεύσματα τῆς νέας ἐποχῆς ποὺ άνοιγόταν μπροστά τους. Οἱ κυβιστές, γιὰ παράδειγμα, δὲν κατόρθωσαν μέχρι τέλους νὰ συλλάβουν τὴν οὐσία τῆς άφαίρεσης καὶ νὰ πᾶνε πέρα ἀπὸ τὴν ἀπεικόνιση τῶν μορφῶν, άφοῦ ἀκριβῶς οἱ μορφὲς δὲν ἔπαψαν οὕτε στιγμὴ νὰ ἀποτελοῦν έπίκεντρο τοῦ ἐνδιαφέροντος καὶ τῶν αἰσθητικῶν άναζητήσεών τους. Μὲ τὶς μορφὲς ἀσχολήθηκαν κι ἀπὸ τὴν τυραννία τῶν μορφῶν πάσχισαν νὰ ἀπαλλαγοῦν, τεμαχίζοντάς τες ζωγραφικά, έξαρθρώνοντάς τες, κατακερματίζοντάς τες, διαστρεβλώνοντάς τες, ἀποδομώντας τες, ἀπεικονίζοντάς τες ὡς πολύπλευρα ή πολυεδρικά γεωμετρικά στερεά, δημιουργώντας δηλαδή τὰ προσεκτικὰ σχεδιασμένα γεωμετρικὰ σχήματα τοῦ συνθετικοῦ κυβισμοῦ οἱ μορφὲς καὶ μόνο οἱ μορφὲς ὑπῆρξαν ἡ συνεχής ἔγνοια καὶ ἀγωνία τους, ἀφοῦ ἀρχικὴ ἀφετηρία τοῦ κυβισμοῦ εἶναι συνήθως μιὰ νεκρὴ φύση ἢ ἕνα τοπίο, ἀκόμα κι ὄταν αὐτὰ δὲν εἶναι στὸ τελικὸ ἀποτέλεσμα ὁρατὰ ἢ ἀποκρυπτογραφήσιμα.

Οί σουρεαλιστές καὶ οἱ ντανταϊστές ἀπὸ τὴ μεριά τους δὲν διέλυσαν μὲν τὶς μορφές, ἀλλὰ ἀρκέστηκαν νὰ διαλύσουν τὴν παραδοσιακή, τὴ ρεαλιστικὴ θεώρηση τῶν μορφῶν καὶ τῆς γενικότερης πραγματικότητας. Ἔτσι, στοὺς σουρεαλιστικοὺς πίνακες, ἐνῶ οἱ ἐπὶ μέρους μορφὲς εἶναι συνήθως ρεαλιστικὰ ἀπεικονισμένες καὶ συνεπῶς ἀναγνωρίσιμες, ἡ σύνθεσή τους καὶ ὁ μεταξύ τους συνδυασμὸς ἑμφανίζεται μὲ μὴ ρεαλιστικό, μὲ

όνειρικὸ ἢ φαντασιακὸ τρόπο. Καὶ μόνο οἱ γνήσιοι ἀφαιρετικοὶ ζωγράφοι ἐξοβέλισαν τελείως τὶς μορφές, ἀκόμα καὶ τὰ σχήματα τῶν κονστρουκτιβιστῶν, ἀπὸ τὸ ἔργο τους, ἀφοῦ προηγουμένως κατόρθωσαν νὰ ἀποβάλουν κάθε ὑποκειμενική, ἀναπαραστασιακή, εἰκονιστικὴ πρόθεση. Στὸ χῶρο τῆς γλυπτικῆς τοῦτο πραγματοποιήθηκε μὲ τὸ προχώρημα πέρα ἀπὸ τὸ πλάσιμο ὄγκων στὴ δημιουργία διαφόρων εἰκαστικῶν «ἐγκαταστάσεων», οἱ ὁποῖες ὅμως βρίθουν ἐντέλει μορφῶν.

'Εδῶ εἶναι χρήσιμο, θαρρῶ, νὰ ἐπισκοπήσουμε τὴν ἀφετηρία του μοντερνισμοῦ στὴ δυτικὴ – καὶ ἑπομένως στὴν κυρίαρχη διεθνώς - τέχνη. Ὁ μοντερνισμός έμπνεύστηκε ἀπὸ τὴ χειροτεχνία διαφόρων ξεχασμένων έξαφανισμένων η «πρωτόγονων» πολιτισμών, δηλαδή τών πολιτισμών ἐκείνων ποὺ μᾶς κληροδότησαν ἔργα τὰ ὁποῖα δὲν φέρουν τὴ σφραγίδα μεμονωμένων δημιουργών, άλλὰ ἔχουν προκύψει μὲς στὸ συλλογικό πνεῦμα διαφόρων κοινοτήτων, καὶ τὰ ὁποῖα δὲν φτιάχτηκαν γιὰ καλλιτεχνικούς λόγους, πάει νὰ πεῖ γιὰ λόγους ποὺ ὁ «πολιτισμένος» - ἢ μᾶλλον ὁ οἰκονομικὰ καὶ τεχνολογικὰ προηγμένος - κόσμος θεωρεί ώς καλλιτεχνικούς, άλλὰ συνήθως γιὰ χρηστικούς λόγους ἐπίσης ἐμπνεύστηκε ἀπὸ τὴν ἀφρικανικὴ τέχνη, τὶς προϊστορικὲς καὶ πρωτοϊστορικὲς ἀρχαιότητες, τὴν άρχαϊκή καὶ τὴν κυκλαδική τέχνη, τὴν τέχνη τῶν χωρῶν τῆς Ἄπω Άνατολῆς καὶ ἐπίσης ἀπὸ κάθε τέχνη ποὺ ἔχει προκύψει ὡς ἔκφραση τῶν ἀγροτικῶν καὶ τῶν λαϊκῶν στρωμάτων στὶς προηγμένες χώρες καὶ χαρακτηρίζεται γενικά ὡς λαϊκὴ καθώς καὶ ἀπὸ τὴν τέχνη τῶν ναῒφ καλλιτεχνῶν. Τὰ προϊόντα τῶν προαναφερθέντων πολιτισμών, τὰ ὁποῖα ἡ Δύση τὰ ἀντιμετωπίζει πρωτίστως ώς καλλιτεχνήματα, δὲν ἐκτίθενται ώστόσο στὰ ἀνὰ τὸν κόσμο Μουσεῖα τῶν Καλῶν Τεχνῶν, ἀλλὰ στὰ Ἀρχαιολογικὰ Μουσεία καθώς καὶ σὲ μουσεία λαογραφικοῦ ἢ ἐθνολογικοῦ ένδιαφέροντος. Ό ρωσικὸς ἀπὸ τὴν ἄλλη μοντερνισμός, ἡ περίφημη ρωσική πρωτοπορία, ἐπηρεάστηκε βαθύτατα – ὅχι πάντοτε συνειδητά - ἀπὸ τὴ βυζαντινὴ ἁγιογραφικὴ τέχνη καὶ γενικότερα ἀπὸ τὴν ὀρθόδοξη κοσμοθεώρηση, ἡ ὁποία εἶχε άνέκαθεν ώς άρχὴ «τὴν ἀπεικόνιση τῆς μὴ ὁρατῆς πραγματικότητας», τῆς ἰδεατῆς πραγματικότητας [8].

Ἡ σχέση τοῦ μοντερνισμοῦ μὲ τὴ βυζαντινὴ τέχνη δὲν εἶναι άλλωστε ἄγνωστη οὔτε στὴ νεοελληνικὴ τέχνη καὶ ἀπετέλεσε μάλιστα ἀντικείμενο στοχασμοῦ καὶ καλλιτεχνικοῦ προβληματισμού δημιουργών τού διαμετρήματος τού Σπύρου Παπαλουκᾶ, τοῦ Φώτη Κόντογλου, τοῦ Γιάννη Τσαρούχη, τοῦ Δημήτρη Πικιώνη κ.ά., οἱ ὁποῖοι πῆραν μὲν τὶς ἀποστάσεις τους ἀπὸ τὸν ἀκαδημαϊσμό, πλὴν ὅμως δὲν ἄγγιξαν τὸν ριζοσπαστισμό, τὴν ὁρμὴ τῶν ρώσων πρωτοπόρων καὶ παρέμειναν παραστατικοί, μιμούμενοι ὄμως τὴ βυζαντινὴ τεχνοτροπία στὸ μέτρο τοῦ δυνατοῦ. Ὁ Οὐκρανὸς Καζιμὶρ Μαλέβιτς ὁμολογοῦσε πὼς έμιμεῖτο τὴν ἁγιογραφία γιὰ νὰ καταλήξει νὰ ζωγραφίζει ἕνα μαῦρο ἢ κόκκινο ὀρθογώνιο ἢ ἕναν μαῦρο κύκλο ἢ σταυρό. Ίσχυριζόταν μάλιστα πώς αὐτοὶ οἱ πίνακές του ἦταν οἱ σύγχρονες εἰκόνες. Ὁ Ρῶσος Βασίλι Καντίνσκι ἀντικατέστησε, μὲ τὸν πρῶτο μή παραστατικό του πίνακα τοῦ 1910, τὰ γεωμετρικὰ σχήματα τοῦ συνθετικού κυβισμού καὶ τού κονστρουκτιβισμού μὲ ἔντονες περιοχὲς ἀντικρουόμενων χρωμάτων.

"Ωσπου πολὺ ἀργότερα, κυρίως μετὰ τὴ λήξη τοῦ Β΄ Παγκοσμίου πολέμου καὶ τὴν ἑδραίωση τοῦ οἰκονομικοῦ ήγεμονισμού τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν τῆς Ἀμερικῆς, ὁ άμερικανικός άφαιρετικός έξπρεσιονισμός κατόρθωσε νὰ ὑπερβεῖ έπιτέλους τὴν εἰκονικότητα στὴ Δύση καὶ νὰ περάσει στὶς σφαῖρες τῆς καθαρῆς ἀφαίρεσης. "Ολοι αὐτοὶ μᾶς ἔδειξαν ἔτσι πώς ἕνας πίνακας μπορεί νὰ εἶναι μιὰ καθαρὰ χρωματικὴ ἀνάλυση ἣ σύνθεση, ἀνεξάρτητα ἀπὸ κάθε εἰκονιζόμενο μοτίβο. Ἐπὶ τοῦ προκειμένου ὅμως ἀξίζει νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι στὴν ἱδρυτικὴ ὁμάδα τοῦ ἐν λόγω καλλιτεχνικοῦ κινήματος, τῶν περίφημων «'Οξύθυμων» (The Irascibles, 1951), συμμετεῖχαν δύο Έλληνες καὶ έπομένως χριστιανοὶ ὀρθόδοξοι, ὁ Θεόδωρος Στάμος (1922-1997) καὶ ὁ Γουίλιαμ Μπαζιώτης (1912-1963), οἱ δὲ ὑπόλοιποι ἦταν στὴ συντριπτική πλειονότητά τους Έβραῖοι (ὅπως λ.χ. οἱ Μὰρκ Ρόθκο καὶ Μπάρνετ Νιούμαν), δηλαδή προέρχονταν ἀπὸ μιὰ πολιτισμική κοινότητα, τὴ σημιτική, ἡ ὁποία παραδοσιακὰ ἀπαγορεύει, γιὰ θεολογικούς λόγους, τὴν ὁποιασδήποτε μορφῆς ἀπεικόνιση τοῦ κόσμου καὶ φυσικά, πολὺ αὐστηρότερα, τῆς Θειότητας. Διότι, ὄπως ὑποστηρίζεται, ὅ,τι δὲν ἔχει μορφὴ εἶναι ἰερότερο ἀπὸ έκεῖνο ποὺ ἔχει μορφή καὶ διότι ἡ Παλαιὰ Διαθήκη σαφώς, ρητώς ορίζει: «Οὐ ποιήσεις σεαυτῷ εἴδωλον, οὐδὲ παντὸς ὁμοίωμα, ὅσα έν τῷ οὐρανῷ ἄνω καὶ ὅσα ἐν τῇ γῇ κάτω καὶ ὅσα ἐν τοῖς ὕδασιν ύποκάτω τῆς γῆς» ("Εξοδ. Κ΄, 4).

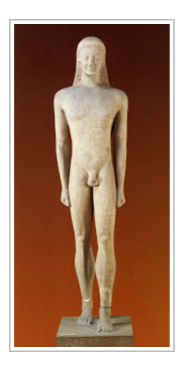


Θεόδωρος Στάμος, «Δελφοί» (1959), λάδι σὲ μουσαμά, 48x60´´, Συλλογὴ Mrs. F.W. Hilles, New Haven, ΗΠΑ.

Ένῶ, λοιπόν, ἡ Δύση δυσκολεύτηκε ἐπὶ αἰῶνες, καὶ πολλὲς φορὲς δυσκολεύεται ἀκόμη καὶ σήμερα νὰ ὑπερβεῖ τὶς μορφὲς (βλ. τὴν ἐπιστροφὴ τῆς ζωγραφικῆς στὴ νεοπαραστατικότητα), δὲν συνέβη τὸ ἴδιο γιὰ τοὺς λαοὺς τῆς Ἀνατολῆς, τοῦ ἑλληνικοῦ συμπεριλαμβανομένου, γιὰ τοὺς λαοὺς δηλαδὴ τῆς μὴ σειριακῆς ἢ τῆς κβαντικῆς ἢ παράδοξης ἢ ἀναλογικῆς σκέψης, σὲ ἀντίθεση μὲ τοὺς λαοὺς τῆς καρτεσιανῆς ἢ γραμμικῆς ἢ λογικῆς σκέψης.

Καὶ στὴ μὲν Ἐγγὺς ἢ Μέση Ἀνατολὴ ὅπου γεννήθηκαν καὶ πρωτοεξαπλώθηκαν οἱ δύο ἀπὸ τὶς τρεῖς «μονοθεϊστικὲς» αὐτοαποκαλούμενες — ἐσφαλμένα, κατὰ τὴ γνώμη μου, καὶ ἐντελῶς αὐθαίρετα — θρησκεῖες ἢ ἀλλιῶς ἐξ Ἀποκαλύψεως θρησκεῖες, δηλαδὴ ὁ Ἰουδαϊσμὸς καὶ ὁ Μωαμεθανισμὸς ἢ Ἰσλαμισμός, οἱ ὁποῖες ἀπαγορεύουν αὐστηρότατα τὴν ὁποιαδήποτε ἀναπαράσταση τοῦ κόσμου, οἱ καλλιτέχνες μὲ τὶς παραπάνω θρησκευτικὲς πεποιθήσεις προσέφυγαν στὴ γραμμική, γεωμετρικὴ ἢ ἀριθμοσοφικὴ ἀπεικόνιση τῶν ἰδεῶν (βλ. τὰ ἀραβουργήματα). Στὴ δὲ Ἅπω Ἀνατολὴ ἡ ζωγραφικὴ ὑπῆρξε πάντοτε ἰδεαλιστικὴ ὅπως ἄλλωστε καὶ στὴν Ἑλλάδα.

Καὶ έξηγοῦμαι. Οἱ σημιτικής καταγωγής λαοί, δηλαδή οἱ Έβραῖοι καὶ οἱ Ἄραβες, οἱ ἄσπονδοι αὐτοὶ ἑτεροθαλεῖς ἀδελφοί, ὄχι μόνο τὸ Θεῖον δὲν ἀπεικόνισαν ἀλλά, ὅπως προαναφέρθηκε, οὔτε καὶ τὸν κόσμο. "Ομως οἱ "Ελληνες, στὴ μακραίωνη ἱστορικὴ πορεία τους, τὶς Ἰδέες ἀπεικόνισαν ἀνέκαθεν, ὄχι τὴν πραγματικότητα. Κι ἂς δίνουν τὰ ἀγάλματα καὶ οἱ εἰκόνες ποὺ φιλοτέχνησαν τὴν ἀπατηλὴ ἐντύπωση πὼς ἀπεικονίζουν μορφὲς μὲ ἀνθρώπινο σχήμα. Οἱ μορφὲς αὐτὲς στὴν ἑλληνικὴ τέχνη στερούνται κάθε ρεαλιστικό ἢ νατουραλιστικό στοιχεῖο, ἀφού κατ' οὐσίαν πρόκειται γιὰ τελείως ἰδεαλιστική προσέγγισή τους. Στήν άρχαία Έλλάδα συναντοῦμε ἕνα μοναδικὸ στὴν παγκόσμια ίστορία τῆς τέχνης παράδοξο. Οἱ ελληνες γλύπτες πῆγαν πέρα ἀπὸ τὶς μορφές, ὄχι καταργώντας τες, ἀλλὰ ἀπεναντίας λατρεύοντάς τες, δοξάζοντάς τες, ἀφοῦ δὲν ἦταν ἕτοιμοι νὰ τὶς ύπερβοῦν έξωτερικά, ὅπως συνέβη στὶς λατρευτικὲς εἰκόνες, λόγω τοῦ ὅτι δὲν εἶχε ἀκόμη ἀνοίξει ἡ Χριστικὴ Ἐποχὴ μὲ τὴ μεγάλη ἀνατροπή που ἐπέφερε στὰ ἀνθρώπινα ἤθη καὶ νοοτροπίες. Μέσα ἀπὸ τὸ κάλλος, οἱ ἕλληνες ἀγαλματοποιοὶ άποπνευμάτωσαν τὴν ὕλη καὶ ἐμφύσησαν στὸ μάρμαρο ζωή, ὄποτε βέβαια κατόρθωσαν νὰ ἀρθοῦν στὸ ὕψος ἀληθινῶν δημιουργών. Οἱ κοῦροι, ὑπέροχοι μὲς στὴ γύμνια τους, ἀναδίδουν πνευματικότητα, χωρίς ποτὲ νὰ ὀλισθαίνουν στὸν εὐτελὴ αίσθησιασμό. Άδιάψευστη ἀπόδειξη τούτου ἀποτελεῖ ὁ Κοῦρος τῆς Μήλου, στὸ Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν, ὁ ὁποῖος ἀπὸ τὸ 550 π.Χ. δὲν ἔχει πάψει νὰ ἀναπνέει καὶ νὰ πάλλεται 🖳



«Ό Κοῦρος τῆς Μήλου», ἐπιτάφιο ἄγαλμα (περ. 550 π.Χ.), Ἐθνικὸ Άρχαιολογικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

"Οπως, λοιπόν, τὰ ἀγάλματα ὑπῆρξαν τὰ κύρια λατρευτικὰ μέσα τοῦ ἀρχαίου ἑλληνικοῦ κόσμου, ἔτσι καὶ οἱ ἱερὲς εἰκόνες ήταν καὶ ἐξακολουθοῦν νὰ εἶναι τὰ κατ' ἐξοχὴν λατρευτικὰ μέσα τοῦ χριστιανικοῦ ἑλληνικοῦ κόσμου καθώς καὶ τοῦ εὐρύτερα όρθόδοξου. Οἱ ἀρχαῖοι ελληνες ὑπῆρξαν ὁ μοναδικὸς μέχρι σήμερα σὲ ὁλόκληρο τὸν κόσμο λαὸς ποὺ ἐξανθρώπισε τὶς θεότητές του προκειμένου νὰ σημάνει ἀκριβῶς τὴ θειότητα ποὺ κρύβεται μέσα στὸν ἄνθρωπο, στὸν κάθε ἄνθρωπο [10]. Διότι στὴν Έλλάδα δὲν ἔπαψε ποτὲ νὰ εἶναι ὁ ἄνθρωπος τὸ μέτρο τοῦ παντός, ὁ ἄνθρωπος στὴν πνευματική του βέβαια διάσταση. Καὶ αὐτὸ θέλησαν οἱ ἀρχαῖοι ελληνες νὰ δείξουν - καὶ τὸ κατόρθωσαν – μέσω τῶν ἀγαλμάτων τους ὥστε νὰ ἀγάλλονται, ὄχι μόνο οἱ ἄνθρωποι, ἀλλὰ κυρίως οἱ θεοί. Τὴ θειότητα τοῦ άνθρώπου τὴν ἐσήμανε ἄλλωστε καὶ ἡ ἐνανθρώπιση τοῦ Θείου Λόγου, τοῦ Χριστοῦ καὶ τελευταίου "Ελληνα θεοῦ, ὡς Υίοῦ τοῦ Άνθρώπου, ὑποδεικνύοντάς μας ἔτσι τὴν προτύπωση τῆς «κατ' είκόνα καὶ καθ' ὁμοίωσιν» (Γέν. Α΄, 26) δημιουργίας τοῦ ἀνθρώπου άπὸ τὸν Πλάστη του.

# Άνακεφαλαίωση

"Οπως οἱ Ἰδέες γίνονται εἰκόνες προτοῦ νὰ ὑλομορφοποιηθοῦν, ἔτσι κατ' ἀντίστροφη φορὰ οἱ μορφὲς ἀναδιπλούμενες ἐπιστρέφουν μέσω τῶν εἰκόνων στὴν Άρχὴ τῶν πάντων, στὴ μοναδικὴ καὶ ἑνιαία ἀρχὴ τοῦ Παντός, στὴ Μονάδα.

Ἡ δύναμη τῆς τέχνης εἶναι πνευματικὴ καὶ παρεπομένως αἰσθητική, ἀφοῦ ἀποβλέπει πρωτίστως στὴν ἀγωγὴ ψυχῶν καὶ ὅχι κατ' ἀνάγκην στὴν τέρψη ὀφθαλμῶν. Σὲ ἀντιδιαστολὴ πρὸς τὴ διακοσμητική, τὴν περιγραφική, τὴν ἀφηγηματική, τὴν ἀπλῶς παραστατικὴ ἢ ἀνεκδοτολογικὴ τέχνη, τὴν ὀνομάζουμε ἱερὴ τέχνη ἢ ἀπλῶς Τέχνη μὲ ταῦ κεφαλαῖο.

Έπομένως, ἡ τέχνη εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ ἱερὴ ἢ δὲν εἶναι τέχνη καθετὶ ἄλλο ἀποτελεῖ καθαρὰ καλλιτεχνικὴ, ἀνάμεσα σὲ τόσες ἄλλες, ἔκφραση, ποὺ ἐμπίπτει στὸ χῶρο τῆς αἰσθητικῆς.

Ἡ Ἑλλάδα κατέχει τὸ μέγιστο προνόμιο νὰ βρίσκεται στὸ σταυροδρόμι μεταξὺ Ἀνατολῆς καὶ Δύσης.

Ή τέχνη στὴν Άνατολή, τῆς Ἑλλάδας συμπεριλαμβανομένης, μέχρι τουλάχιστον τὰ μέσα τοῦ 19ου αἰώνα, ὑπῆρξε θρησκευτικὴ καὶ σπανιότατα κοσμική. Μετὰ τὸν 19ο αἰώνα ἀκολούθησε τὴν πορεία καὶ τὴν τύχη τῆς δυτικῆς τέχνης.

Ή τέχνη στὴ Δύση εἶναι πρωτίστως κοσμικὴ καὶ δευτερευόντως θρησκευτική. Όμως ἀκόμα καὶ ἡ θρησκευτικὴ δυτικὴ τέχνη ὑπῆρξε, σὲ αὐξανόμενο μὲ τὰ χρόνια βαθμό, ἐκκοσμικευμένη, ἰδίως μετὰ τὸ Σχίσμα τῶν Ἐκκλησιῶν καὶ κυρίως τὴν περίοδο τῆς Ἀντιμεταρρύθμισης. Ἡ Δύση κατ' οὐσίαν τὰ ἐγκόσμια ζωγράφισε, ἀκόμα κι ὅταν οἱ πίνακές της εἶχαν θρησκευτικὸ περιεχόμενο ἢ θέμα.

Ή πνευματική έξέλιξη τῶν εἰκαστικῶν τεχνῶν στὸν εὐρύτερο ἑλληνικὸ χῶρο ἀκολούθησε τὴν προαναφερθείσα πορεία τῆς ἀναδίπλωσης τῶν μορφῶν στὶς γενεσιουργοὺς Ἰδέες. Ἔτσι, οἱ Ἕλληνες πέρασαν ἀπὸ τὶς γλυπτικὲς μορφὲς στὶς ἱερὲς εἰκόνες.

Ή Δύση πάντοτε βρίσκεται πνευματικά – ὅχι τεχνολογικὰ ἢ ἀναπτυξιακὰ – ἕνα στάδιο πίσω ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα. Γι' αὐτὸ παραμένει ἴσαμε σήμερα, ὡς πρὸς τὴ θρησκευτική της ἔκφραση, προσκολλημένη στὶς μορφές.

"Όταν ἡ Δύση ἀναγκάστηκε, λόγω καθόδου νέων πνευματικών ρευμάτων, νὰ παραμερίσει τὴ γλυπτικὴ καὶ νὰ δώσει ἔμφαση στὴ ζωγραφική, μὴ οὖσα πνευματικὰ ἔτοιμη νὰ δεχτεῖ τὴ διδιάστατη σύμβαση τῆς ὅποιας ἐπιφάνειας κλήθηκε νὰ διακοσμήσει, ἀκόμα καὶ γιὰ θρησκευτικοὺς λόγους, εἰσήγαγε στὰ ζωγραφικὰ πεδία της τὴν ψευδαίσθηση τῆς τρίτης διάστασης, μέσω τοῦ εὐφυέστατου τεχνάσματος τῆς προοπτικῆς. "Ετσι ὅμως ἀπὸ πνευματικὴ ἄποψη δὲν πέτυχε τίποτε ἄλλο παρὰ νὰ ἀναπαραστήσει ψευδαισθητικὰ τὴν οὕτως ἢ ἄλλως ψευδαισθητικὴ πραγματικότητα, πέτυχε δηλαδὴ νὰ δώσει ἔκφραση σὲ μιὰ πλανημένη στὸ τετράγωνο ζωγραφικὴ ἀντίληψη.

Οἱ Ἦλληνες ὑπερέβησαν τὶς μορφὲς λατρεύοντάς τες – ὧ ὕψιστο παράδοξο τῆς ἑλληνικῆς τέχνης! –, ὄχι ἀναιρώντας τες.

Άφότου οἱ "Ελληνες πέρασαν σὲ ἀνώτερο πνευματικὸ ἐπίπεδο, ἔχοντας προηγουμένως ὑψώσει τὴ γλυπτικὴ στὸ ἀπόγειό της, ἔδωσαν ἔμφαση στὴ ζωγραφική, μιὰ ζωγραφικὴ ὅμως ποὺ ἐπὶ αἰῶνες παρέμεινε σχεδὸν ἀποκλειστικὰ θρησκευτικὴ καὶ ὡς ἐκ τούτου δὲν ὑπῆρξε παραστατική, ὑπὸ τὴν ἔννοια ὅτι μέλημά της δὲν ἦταν ποτὲ ἡ ἀντιγραφή, ἡ ἀπόδοση τῆς ἀπατηλῆς πραγματικότητας, ἀλλὰ ἡ «ἀπεικόνιση» τοῦ ὑπερβατικοῦ, τοῦ ἰδεατοῦ.

Ἡ Όρθοδοξία εἶναι ὁ χριστιανισμὸς τῆς εἰκόνας στὸν ἴδιο βαθμὸ ποὺ ὁ Ρωμαιοκαθολικισμὸς εἶναι ὁ χριστιανισμὸς τοῦ ἀγάλματος καὶ «ἡ Μεταρρύθμιση τοῦ λειτουργικοῦ ἄσματος καὶ τῆς μουσικῆς», ἀρέσκεται νὰ εὐφυολογεῖ ὁ γάλλος πάστορας Μισὲλ Λεπλαί. Καὶ δικαίως, ἀφοῦ θὰ μπορούσαμε κάλλιστα νὰ χαρακτηρίσουμε τὰ χορωδιακὰ τῶν διαμαρτυρομένων ὡς ἡχητικὲς εἰκόνες.

"Όταν στὴν ἐπικράτεια τοῦ ἑλληνισμοῦ ζωγραφίζαμε ἱερὲς εἰκόνες, στὴ Δύση ζωγράφιζαν πίνακες, ἀκόμα καὶ γιὰ νὰ

διακοσμήσουν τὶς ἐκκλησίες τους.

Μιὰ ἱερὴ εἰκόνα συμπυκνώνει ὁλόκληρο τὸ Βυζάντιο. Γι' αὐτό, ἄν στίψεις ὁλόκληρο τὸν βυζαντινὸ ἐλληνισμό, τί ἀπομένει τελικά; Μιὰ Γλυκοφιλοῦσα, μιὰ Βρεφοκρατοῦσα, μιὰ Γαλακτοτροφοῦσα, μιὰ Παντάνασσα.





Άριστερά: Θεοφάνης ὁ Κρής, «Ἡ Βρεφοκρατοῦσα» (1546), φορητὴ εἰκόνα, Μονὴ Σταυρονικήτα, Ἅγιον Ὅρος. Δεξιά: «Ἡ Γαλακτοτροφοῦσα» (1783), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἁθηνῶν.

Ένῶ στὴ Δύση ἡ μεγάλη ζωγραφικὴ προσπάθησε καὶ τελικὰ πέτυχε νὰ προσδώσει στοὺς πίνακες τὴν αἴσθηση τοῦ βάθους ποὺ παρέχουν τὰ γλυπτά, στὴν Ὀρθοδοξία ἡ γλυπτικὴ περιορίστηκε σὲ ἀνάγλυφες διδιάστατες εἰκόνες.

"Όταν ἡ κοσμικὴ ζωγραφικὴ στὴ Δύση — ἡ θρησκευτικὴ ζωγραφικὴ οὖσα ἀνύπαρκτη —, μὲ πρωτοπόρο τὸν Σεζάν, ἀντιλήφθηκε τὸ μέγα, ἂν καὶ ἰδιοφυές, ψεῦδος καὶ ἐντέλει σφάλμα τῆς προοπτικῆς, κατάφερε, καὶ μὲ τὴ συνεπικουρία τῆς φωτογραφίας, νὰ πάει ἐπιτέλους πέρα ἀπὸ τὴ δουλικὴ ἀναπαράσταση τοῦ κόσμου τούτου.

Ένῶ ἡ τέχνη κατάφερε τὸν 20ὸ αἰώνα νὰ ὑπερβεῖ τὶς μορφὲς καὶ νὰ ἀπεγκλωβιστεῖ ἀπὸ τὸν ἀκαδημαϊσμό, σήμερα ἡ καθημερινότητά μας ἔχει κατακλυστεῖ ἀπὸ εἰκόνες – ὅχι βέβαια τὶς ἱερὲς ἀλλὰ τὶς βέβηλες – καθὼς κι ἀπὸ διαφημίσεις, σὲ βαθμὸ ποὺ νὰ γίνεται λόγος γιὰ τὸν σημερινὸ πολιτισμὸ τῆς εἰκόνας ἢ τῆς εἰκονικῆς πραγματικότητας.

Στὶς μέρες μας τὰ εἰκαστικὰ ἔχουν ἐπιστρέψει σὲ εἰκονιστικὲς ἐκφράσεις (εἰσβολὴ τῆς φωτογραφίας, ὑπερρεαλισμός, βίντεο, νέος ρεαλισμός, ἐγκαταστάσεις, arte povera, λὰντ-ἄρτ κ.λπ.).

"Αν καὶ ἡ δυτικὴ πρωτοπορία στὴ ζωγραφικὴ ἐπιχείρησε νὰ ὑπερβεῖ μέσω τῆς ἀφαίρεσης ἢ τῆς ἀκραίας ἔκφρασης τὶς ἀντινομίες τῆς παραδοσιακῆς ἀναπαράστασης, ἡ ὁρθόδοξη ἁγιογραφία παρέμεινε προσκολλημένη σὲ βυζαντινότροπες τεχνικὲς καὶ ἐκφράσεις.

Ἡ ὀρθόδοξη ἀγιογραφία ἀφίσταται τόσο πολὺ ἀπὸ κάθε νατουραλιστικὴ ἀναφορά, ὥστε δὲν θὰ ἦταν διόλου παρακινδυνευμένο νὰ χαρακτηρίσουμε τὴν εἰκονογραφία ὡς ἀφαιρετικὴ τέχνη, ἂν ὁ ὅρος «ἀφαίρεση» δὲν εἶχε πάρει στὶς

μέρες μας έντελως ἄλλη σημασία.

Οἱ ἀγιογράφοι δὲν ὑπῆρξαν ἢ δὲν χρειάστηκε ποτὲ νὰ γίνουν εἰκονοκλάστες, ὅπως οἱ ὑπόλοιποι δυτικοὶ ζωγράφοι, ἀφοῦ δὲν ὑπῆρξαν ποτὲ εἰκονιστές, εἰκονόφιλοι. Ἐνόσω ἀποκλειστική τους ἐνασχόληση ἦταν ἡ θρησκευτικὴ ζωγραφική, δὲν χρειάστηκε νὰ καινοτομήσουν.

"Όταν ἡ κοσμικὴ ζωγραφικὴ ἐπεκράτησε παγκοσμίως καὶ οἱ καλλιτέχνες αἰσθάνθηκαν τὴν ἀνάγκη νὰ ἐπαναστατήσουν γιὰ νὰ ξεπεράσουν τὴν παραστατικότητα, τὸ ρόλο αὐτὸν τὸν ἀνέλαβαν ὁρθόδοξοι στὴν κοσμοθεώρηση καλλιτέχνες.

Οἱ σημιτικῆς καταγωγῆς θρησκεῖες, δηλαδὴ ὁ Ἰουδαϊσμὸς καὶ ὁ Μωαμεθανισμός, δὲν κατάλαβαν τὴν ἀγιογραφία, ἀφοῦ ἀποκηρύσσουν μὲ ἀποτροπιασμὸ τὴν ὁποιασδήποτε μορφῆς ἀναπαράσταση τῶν μορφῶν, πόσω μᾶλλον τὴν ἀπεικόνιση ἱερῶν συμβάντων. "Όμως οἱ εἰκονιζόμενοι ἄγιοι δὲν εἶναι ποσῶς ρεαλιστικὰ ἀλλὰ ἰδεαλιστικὰ πρότυπα. Στὶς ἱερὲς εἰκόνες οἱ μορφὲς εἶναι ἐξαϋλωμένες, τὰ μέλη τους ὅμοια μὲ νευρόσπαστων, τὰ μάτια τους τεράστια καὶ οἱ μύτες τους μακριές, οἱ ἐπιδερμίδες τους ρικνές, τὰ τοπία φανταστικά, ἐξωπραγματικά, καὶ ὁ κάμπος κενός. Καὶ ἐνῶ ἡ ἀναπαράσταση τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων εἶναι πλαστική, ἡ ἀσκητικὴ παραμόρφωση καὶ ἡ ἀτέρμονη ἐξαΰλωση χαρακτηρίζουν τὴν ὀρθόδοξη ὀπτική [11].

Οὔτε ὅμως καὶ ἡ Δύση κατάλαβε ἐπὶ αἰῶνες τὴν ἁγιογραφία, θεωρώντας την ἄτεχνη, ἀδέξια, «πρωτόγονη». Χρειάστηκε νὰ ἀνατραπεῖ πλήρως ἡ δυτικὴ αἰσθητικὴ γιὰ νὰ ἀποκατασταθεῖ ἡ ἁγιογραφία στὸ βάθρο ποὺ τῆς ἀξίζει [12].

Σπάνια καλλιτέχνες μπόρεσαν νὰ δουλέψουν μὲ τὸ κενὸ ὅπως οἱ βυζαντινοὶ ἁγιογράφοι στὶς εἰκόνες τους, οἱ ὁποῖοι χρησιμοποίησαν πρὸς τοῦτο φύλλα ἀτόφιου χρυσοῦ, ἐνῶ οἱ σλάβοι ὁμόλογοί τους τὸ κόκκινο χρῶμα γιὰ τὸν κάμπο [13].

Ό Μωαμεθανισμός πέρασε στὴν ἀντίληψη τοῦ κενοῦ μέσω τοῦ κορεσμοῦ μὲ τὴ χρήση τῶν ἀραβουργημάτων, μέσω δηλαδὴ τῆς ἐξαντλητικῆς, τῆς καθ' ὑπερβολὴν χρήσης ἐπαναλαμβανόμενων διακοσμητικῶν μοτίβων καὶ τῆς ἀσφυκτικῆς κάλυψης μὲ αὐτὰ τῆς παραμικρότερης ἐπιφάνειας, τὴν ὁποία ὄφειλαν νὰ διακοσμήσουν, μὴν ἀφήνοντας τὸ παραμικρὸ κενό. Μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο τὸ βλέμμα ἀφήνεται ἀδέσμευτο, ἀπερίσπαστο νὰ περιπλανηθεῖ, δίχως νὰ καθηλώνεται, νὰ ἐγκλωβίζεται, νὰ παγιδεύεται ἀπὸ τίποτα.

Οἱ Ἀπωανατολίτες πέτυχαν τὸ ἴδιο ἀποτέλεσμα μὲ τὴν καλλιγραφία καὶ μὲ τὴν ἀφαιρετικότητα τῆς καλλιτεχνικῆς ἔκφρασης τοῦ Ζὲν-Βουδισμοῦ.

Τὸ ἀντίθετο συμβαίνει στὴ Δύση μὲ τὸ μπαρόκ – καὶ ἀκόμα χειρότερα μὲ τὸ κορεστικὸ ροκοκό –, ποὺ αἰχμαλωτίζει τὸ βλέμμα, τὸ μπουκώνει καὶ τὸ κουράζει.

"Όπως οἱ ἀρχαῖοι "Ελληνες ὑπερέβησαν τὶς μορφὲς λατρεύοντάς τες, ἔτσι καὶ οἱ μωαμεθανοὶ καλλιτέχνες συναντήθηκαν μὲ τὸ κενὸ μέσα ἀπὸ τὸ πλῆρες, συμφιλιώθηκαν μαζί του καταργώντας το, καλύπτοντας τελείως κάθε κενό, λὲς καὶ τοὺς διακατεῖχε ὁ τρόμος τοῦ κενοῦ (horror vacui) καὶ πάσχιζαν νὰ τὸν ἑξορκίσουν.

Οἱ βυζαντινοὶ καὶ οἱ βυζαντινότροποι ἁγιογράφοι ἀναμετρήθηκαν καταφατικὰ μὲ τὸ κενό ˙ δὲν τὸ ἀπέφυγαν

έντέχνως ὅπως οἱ μουσουλμάνοι, οὕτε ἀπαξίωσαν νὰ ἀσχοληθοῦν μαζί του ὅπως οἱ Ἰουδαῖοι. Ὁ χρυσὸς κάμπος στὶς φορητὲς εἰκόνες μαρτυρεῖ ἀδιάψευστα περὶ τούτου.

Έντέλει τὴν πραγματικὴ ἀφαίρεση στὴ ζωγραφικὴ τὴν ἐπέβαλαν οἱ ρῶσοι ζωγράφοι, «σὰν ἕτοιμοι ἀπὸ παλιά», λόγω τῆς ὀρθόδοξης παράδοσής τους.

Ή τέχνη δὲν προπορεύεται τῆς ἐποχῆς της ΄ ἀπλῶς οἱ ἄνθρωποι εἶναι πίσω ἀπὸ τὴν ἐποχή τους, ἀδυνατώντας νὰ τὴν ἀκολουθήσουν. Γι' αὐτὸ ἡ Τέχνη δὲν χρειάζεται νὰ εἶναι πρωτοποριακή, ἢ μᾶλλον εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ πρωτοποριακή ΄ γι' αὐτὸ καὶ ἡ βυζαντινὴ τέχνη παρέμεινε ἐπὶ αἰῶνες σχεδὸν ἀναλλοίωτη, ἀφοῦ δὲν ἔπαψε νὰ ἐκφράζει μὲ πληρότητα τὸ ὀρθόδοξο φρόνημα.

## Σημειώσεις

1. Μόλις μετὰ τὰ Περσικά, δηλαδὴ ἀπὸ τὸν Ε΄ π.Χ. αἰώνα, ἡ άρχαιοελληνική ζωγραφική πέρασε ἀπὸ τὰ ἀγγεῖα στοὺς τοίχους, άπὸ τὴν ἀγγειογραφία στὴν τοιχογραφία. Πρῶτος ὁ Σικυώνιος Παυσίας (Δ΄ π.Χ. αί.) εἰσήγαγε νέο τρόπο ζωγραφικῆς, τὸν όνομαζόμενο έγκαυστική. Τὸ δὲ 400 περίπου π.Χ. ὁ Ἀθηναῖος Άπολλόδωρος είσήγαγε τὴ σημαντικότατη καινοτομία τῆς ζωγραφικής πάνω σὲ ξύλινες σανίδες, τὴ λεγόμενη πινακογραφία. Αὐτὴ κατέστησε τὴ ζωγραφικὴ ἐλεύθερη, ἀφοῦ τὴν ἀποδέσμευσε ἀπὸ τὴν ἀρχιτεκτονική, καθιστώντας τοὺς πίνακες εὐκίνητα ἔργα τέχνης. Βέβαια σήμερα ἔχουμε δείγματα πινακογραφίας, τὰ ὁποῖα χρονολογοῦνται στὸν ΣΤ΄ π.Χ. αἰώνα. "Ομως πρόκειται γιὰ τέσσερις μόνο ξύλινους πίνακες, θαυμαστά διατηρημένους, πού βρέθηκαν στὸ σπήλαιο Σαφτουλῆ, κοντὰ στὸ χωριὸ Πιτσά, στὸ βουνὸ Χελιδορέα τοῦ νομοῦ Κορινθίας, ἔχουν τελετουργικὸ περιεχόμενο καὶ φυλάσσονται στὸ Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο, στὴν Ἀθήνα. Ώστόσο, στοὺς δύο αἰῶνες ποὺ μεσολαβοῦν μεταξὺ αὐτῶν τῶν πινάκων καὶ τῶν ἔργων τοῦ Ἀπολλόδωρου, τὰ ὁποῖα γνωρίζουμε ἀπὸ μαρτυρίες ἀρχαίων συγγραφέων, δὲν ἔχουμε κανένα ἄλλο δεῖγμα πινακογραφίας, οὕτε καμία ἄλλη μαρτυρία περὶ τούτου τοῦ εἴδους ζωγραφικῆς. Πίσω



Τελετική πομπή (6ος π.Χ. αί.), ζωγραφική ἐπὶ ξύλου, προερχόμενη ἀπὸ τὸ χωριὸ Πιτσὰ Κορινθίας, Ἐθνικὸ Ἀρχαιολογικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

2. Ν. Χατζηκυριᾶκος-Γκίκας, *Άνίχνευση τῆς ἑλληνικότητας*, Άστρολάβος / Εὐθύνη, 2η ἕκδ., Άθήνα 1994, σελ. 74. Πίσω 3. Κατὰ τὸν Πλίνιο (1ος μ.Χ. αἰ.), ὁ ὁποῖος πρῶτος ἀναφέρει τὴ λέξη αὐτή, ὁ ὅρος σημαίνει τὶς obliquas imagines, ποὺ τὴν ἐφεύρεσή τους αὐτὸς ἀποδίδει στὸν Κίμωνα τὸν Κλεωναῖο. Εἰκάζεται ὅτι μὲ τὸν ὅρο κατάγραφα ὁ Πλίνιος ἐννοεῖ τὶς προοπτικὲς συνιζήσεις ἢ ἐπιβραχύνσεις, τὶς λεγόμενες στὰ γαλλικὰ raccourcis. Πίσω



Χαρακτηριστικότατο δεῖγμα προοπτικῆς ἐπιβράχυνσης ἀποτελεῖ «Ό Ἐπιτάφιος Θρῆνος (ὁ νεκρὸς Χριστός)» (1480-90), τοῦ Ἀντρέα Μαντένια, τέμπερα σὲ μουσαμά, 66x81 ἑκ., Πινακοθήκη Μπρέρα, Μιλάνο.

4. Σύμφωνα μὲ τὸν κανόνα τῆς μετωπικότητας στὶς ἱερὲς εἰκόνες,

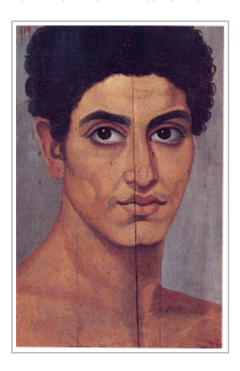
όλοι οἱ ἄγιοι καὶ οἱ ὁσιομάρτυρες κοιτάζουν κατάματα τὸν κάθε δεόμενο, ἀποκαθιστώντας ἔτσι ἐπικοινωνία μαζί του καὶ συγχρόνως μεσιτεύοντας γι' αὐτὸν πρὸς τὸν Θεό. Τὰ λίγα πρόσωπα ποὺ ἀπεικονίζονται σὲ πλάγια στάση στὶς διάφορες σύνθετες βιβλικὲς σκηνές, κυρίως τοῦ Δωδεκάορτου, εἶναι πρόσωπα ποὺ δὲν ἀπέκτησαν τὴν ἀγιότητα καὶ ὡς ἐκ τούτου δὲν χρειάζεται νὰ ἔρχονται σὲ ὁπτικὴ ἐπαφὴ μὲ τοὺς πιστούς. Πίσω 5. Τὴ μετωπικότητα, τὸ κατὰ πρόσωπον, ἐφάρμοσαν οἱ ἀθηναῖοι ἄντρες καὶ στὶς μεταξύ τους ἐρωτικὲς σχέσεις. Ἐξ οὖ καὶ τὸ ρῆμα μηρίζειν (= κτυπῶ τὸν μηρὸ τοῦ ἄλλου ἄντρα μὲ τὸν φαλλό μου, Διογ. Λ. 7. 172) ἀντὶ τοῦ ρήματος πυγίζειν (= ὀχεύω, βατεύω, Άριστ. Θεσμ. 1120, Θεόκρ. 5.41), ποὺ ἦταν αἰσχρότατη καὶ

προσβλητικότατη, κατάπτυστη πράξη γιὰ ὅποιον τὴν ὑφίστατο.

6. Ἄλλη ἀπόδειξη τοῦ ὅτι ἡ βυζαντινὴ ἀγιογραφία ἀκολούθησε τὴν ἑλληνικὴ γραμμὴ εἶναι ἡ χρησιμοποίηση ἀπὸ τοὺς ἀγιογράφους τοῦ προπλάσματος στὶς εἰκόνες, κάτι δηλαδὴ σὰν τὸ κονίαμα ποὺ ἀποτελοῦσε τὸ λευκὸ βάθος στὶς ἀπεικονίσεις τοῦ Πολύγνωτου. Πάνω στὸ πρόπλασμα ἀναδεικνύει ὁ εἰκονογράφος τὶς μορφὲς μὲ τὰ γραψίματα, τὰ φωτίσματα καὶ τὶς ψιμυθιές. Πίσω 7. Ἐνδεικτικὰ ἀναφέρουμε τὰ βυζαντινὰ ἀνάγλυφα στὴν Ἄρτα καὶ δύο ἀξιόλογες ἀνάγλυφες εἰκόνες τῆς Παναγίας ἀπὸ τὴ Θεσσαλονίκη, ποὺ φυλάσσονται στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο τῶν Ἀθηνῶν. Πίσω

- 8. Σήμερα γνωρίζουμε καλὰ πὼς πηγὴ ἔμπνευσης ἐκπροσώπων τῆς ρωσικῆς πρωτοπορίας, ὅπως οἱ Καντίνσκι, Μαλέβιτς, Τάτλιν, Ποπόβα, Γκοντσάροβα, Λαριόνοφ κ.ἄ., ὑπῆρξαν κυρίως οἱ λαϊκὲς εἰκόνες, ποὺ εἶχαν μεγάλη διάδοση στὰ χρόνια τους. Σημαντικοὶ ρῶσοι καλλιτέχνες, ὅπως ὁ Βασίλι Καντίνσκι, τὶς συνέλεγαν, ἐνῶ ἡ Λιουμπὸβ Ποπόβα μελετοῦσε τὴν τεχνική, τὴν ἐπεξεργασία τῶν χρωμάτων καὶ τὴ σύνθεση στὶς ρωσικὲς φορητὲς εἰκόνες. Πίσω
- 9. «Μόνο στὸν ἑλληνικὸ χῶρο στὴν ὁλότητά του καὶ ὑπὸ τὸ ἑλληνικὸ φῶς ἡ ὕλη κατέστη ἔμπλεως θείας Χάριτος» (ἄγ. Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός, P.G. 94, 1245 B).  $\Pi$ (σω
- 10. Μοναδική έξαίρεση, θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ ἀντιλέξει κανείς, ἀποτελεῖ ὁ Ἰνδουϊσμός. Σὲ τούτη ὅμως τὴ θρησκεία, οἱ θεότητες, όταν δὲν εἶναι ζωόμορφες, ὅπως π.χ. ὁ Γκανέσα, ὁ Χανουμὰν καὶ ὁ Γκαρούντα, άλλὰ ἀνθρωπόμορφες, εἶναι τερατώδεις καὶ ἀποτρόπαιες, ἀναπαριστάμενες μὲ πολλὰ χέρια καὶ πολλὰ κεφάλια (ὅπως π.χ. οἱ θεὲς Κάλι καὶ Ντούργκα). Ἐξάλλου στὸν Χριστιανισμό δὲν ἔχουμε νὰ κάνουμε μὲ μιὰν ὁποιαδήποτε θεότητα άλλὰ μὲ τὸν ἴδιο τὸν Θεῖο Λόγο, καὶ μάλιστα μὲ ἱστορικὰ βεβαιωμένη τὴν ἐνανθρώπισή Του, πράγμα ποὺ δὲν συμβαίνει μὲ τὶς ἰνδουϊστικὲς θεότητες. Διότι ὁ Χριστὸς δὲν εἶναι ἕνας οποιοσδήποτε ανθρώπινος ξενιστής τοῦ Θείου, αλλα ή απόλυτη ταύτιση ξενιστή καὶ ξενιζομένου. Άπὸ τὴν ἄλλη, πουθενὰ στὸν άρχαῖο κόσμο δὲν συναντοῦμε τὸ ἀπαράμιλλο κάλλος τῶν έλλήνων θεῶν. Ἀκόμα κι ὅταν στὴν έλληνικὴ μυθολογία ὑπάρχουν κάποια κατώτερα ὄντα κατὰ τὸ ἥμισυ ζωώδη, τὸ κεφάλι τους εἶναι άνθρωπόμορφο, τὸ ὁποῖο θέλει νὰ ὑποδηλώνει ὅτι τὸ ἀνθρώπινο στοιχεῖο ὑπερισχύει τοῦ ζωώδους (βλ. π.χ. τοὺς κένταυρους, τὶς άρπυιες, τὴ σφίγγα). Άντιθέτως, οἱ αἰγυπτιακὲς θεότητες ἔχουν άνθρώπινα σώματα μὲ ζωοκεφαλές (ὅπως π.χ. ὁ ἱερακοκέφαλος ιΩρος, ὁ θωοκέφαλος "Αννουβις, ἡ γαλοκέφαλη Βούβαστις καὶ ἡ δαμαλοκέφαλη Άθώρ). Πίσω
- 11. Στὸν νοῦ μου ἔρχονται οἱ θρησκευτικοὶ πίνακες τοῦ Δομήνικου Θεοτοκόπουλου, γνωστότερου στὴ Δύση ὡς Ἐλ Γκρέκο, μὲ τὶς παραμορφωτικὰ τραβηγμένες μορφές, ποὺ τὴν ὕπαρξή τους κάποιοι ἀνόητοι ἐρευνητὲς θέλησαν νὰ τὴν ἀποδώσουν ὡς καὶ σὲ προβλήματα τῆς ὅρασης τοῦ μέγιστου τούτου ζωγράφου, ἀντὶ νὰ τὴν ἀναζητήσουν στὶς κρητικὲς καταβολές του. Πίσω
- 12. Ἡ ἄποψη ποὺ κυριάρχησε στὴ Δύση ἐπὶ αἰῶνες μέχρι τὰ μέσα τουλάχιστον τοῦ 19ου αἰώνα - περὶ τῆς ἀδεξιότητας τῶν βυζαντινών άγιογράφων καὶ τῆς ἀτεχνίας, τῆς ἀκαλαισθησίας καὶ τοῦ «πρωτογονισμοῦ» τῆς βυζαντινῆς εἰκονογραφίας καταρρέει αὐτομάτως ἀρκεῖ καὶ μόνο νὰ ὑπενθυμιστεῖ πὼς ἕλληνες ζωγράφοι είχαν φιλοτεχνήσει ήδη πρὶν ἀπὸ μερικοὺς αἰῶνες τὶς ύπέροχες προσωπογραφίες τοῦ Φαγιοὺμ (1ος-3ος μ.Χ. αί.), οἰ όποῖες ὄχι μόνο δὲν εἶναι ἄτεχνες, ἀλλὰ ἀντιθέτως εἶναι πολὺ μοντέρνες ζωγραφικά. Ἡ τεχνική τους (ἐγκαυστική, χρήση τοῦ χρώματος, τής γραμμής κ.λπ.), ποὺ προέρχεται ἀπὸ τὴν άρχαιοελληνική ζωγραφική παράδοση, συνεχίστηκε έντυπωσιακές ὄντως όμοιότητες στὶς πρωτοχριστιανικές κηρόχυτες εἰκόνες τῆς σιναϊτικῆς Μονῆς τῆς Ἁγίας Αἰκατερίνας. Τὸ ἴδιο ἄλλωστε φρονοῦσε ἐπίσης ὁ βαθὺς γνώστης τῶν εἰκόνων καὶ ἁγιογράφος, καὶ ὁ ἴδιος, Φώτης Κόντογλου, ὁ ὁποῖος

ὑποστήριζε σθεναρὰ ὅτι πολλὰ ἀπὸ τὰ μυστικὰ τῆς ἀρχαίας ζωγραφικῆς καὶ τῆς τεχνικῆς της διατηροῦνται ζωντανὰ στὰ ἔργα τῆς βυζαντινῆς ἀγιογραφίας. Στὴν ἑλληνικὴ ζωγραφικὴ ἰδιαίτερα ἐντυπωσιάζει πάντοτε ἡ ἔμφαση ποὺ δίνεται στὴν ἔκφραση τῶν ματιῶν τόσο ἀπὸ τοὺς προσωπογράφους τοῦ Φαγιοὺμ ὅσο καὶ ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς ἀγιογράφους. Μελετώντας, λοιπόν, κανεὶς σὲ βάθος καὶ διαχρονικὰ τὴν ἑλληνικὴ ζωγραφική, εἶναι ἀδύνατον νὰ μὴ διαπιστώσει πὼς τὸ ἴδιο μυστικὸ νῆμα ἑνώνει σὲ ἀδιάσπαστη συνέχεια τοὺς προσωπογράφους τοῦ Φαγιοὺμ μὲ τοὺς χριστιανικοὺς ἐπιγόνους τους εἰκονογράφους. Πίσω



Προσωπογραφία νέου ἄνδρα, μὲ κερί, αὐγὸ καὶ λινέλαιο σὲ ξύλο, 031x0,28x0,0015-20 μ., ἀπὸ τὸ Φαγιούμ, περίοδος Φλαβίων (τέλη) ἢ περίοδος Τραϊανοῦ (ἀρχές), 81-117 μ.Χ., Βρετανικὸ Μουσεῖο, Τμῆμα Αἰγυπτιακῶν Άρχαιοτήτων (ΕΑ 747-11), Λονδίνο.



«Οἱ ἄγιοι Σέργιος καὶ Βάκχος» (7ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, προέλευση: Μονὴ Ἁγίας Αἰκατερίνας Σινᾶ. Δημοτικὸ Μουσεῖο Ἀνατολικῆς καὶ Δυτικῆς Τέχνης

(ἀρ. εὑρ. 111), Κίεβο Οὐκρανίας.

13. Τὸ κόκκινο, τὸ λευκὸ καὶ τὸ μαῦρο, ποὺ κυριαρχοῦν στὶς φορητὲς εἰκόνες τῆς Σχολῆς τοῦ Νόβγκοροντ, εἶναι ἐπίσης τὰ ἐμβληματικὰ χρώματα τοῦ σουπρεματισμοῦ. Τὸ κόκκινο εἰδικότερα χρῶμα εἶναι γιὰ τοὺς Ρώσους συνδεδεμένο μὲ τὰ πάθη τοῦ Χριστοῦ. Αὐτὴ ἡ προνομιακὴ θέση τοῦ κόκκινου χρώματος στὸ συλλογικὸ ρωσικὸ ὑποσυνείδητο θὰ πρέπει νὰ εἶναι ἡ βαθύτερη αἰτία ποὺ τὸ κόκκινο ἔγινε τὸ ἀποκλειστικὸ χρῶμα τῆς Ρωσικῆς Ἐπανάστασης. Ἄλλωστε στὸ παλαιὸ ρωσικὸ λεξιλόγιο τὸ ἐπίθετο κράσνυ σημαίνει τὸ κόκκινο καὶ τὸ ὡραῖο. Στὰ ρωσικὰ χωριατόσπιτα ἡ κύρια γωνιά, στραμμένη πάντοτε πρὸς τὴν Ἀνατολή, ὅπου τοποθετοῦνται τὸ εἰκονοστάσι καὶ τὸ καντήλι, ὀνομάζεται κόκκινη γωνιά. Καὶ ἡ περίφημη Ἐρυθρὰ Πλατεία τῆς Μόσχας δὲν ἔλαβε τὴν ὀνομασία της ἀπὸ τὴν Ὀκτωβριανἡ Ἐπανάσταση, ἀλλὰ τὴν ἔφερε ἀπὸ παλαιότερα, ἀφοῦ ἦταν ἡ πιὸ ὡραία πλατεία τῆς ρωσικῆς μεγαλούπολης. Πίσω

\* Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ Έμβόλιμον, τχ 60, Χειμώνας 2010 – "Ανοιξη 2011, σσ. 45-57.

Τὸ παρὸν κείμενο ἔχει κυκλοφορήσει σὲ βελτιωμένη ἐκδοχὴ ὑπὸ τὸν τίτλο Ἡ διαφορετικὴ πνευματικὴ ὁπτικὴ Ἑλλάδας καὶ Δύσης μέσα ἀπὸ τὴν τέχνη ἀπὸ τὶς Ἐκδόσεις τοῦ Φοίνικα, Ἀθήνα 2017, 23X15,5, σελ. 75.



Αοχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)