## Πάολα Μαρία Μινούτσι

## Η ΜΝΗΜΗ ΩΣ ΛΗΘΗ ΣΤΗΝ ΠΟΙΗΣΗ ΤΗΣ ΚΙΚΗΣ ΔΗΜΟΥΛΑ\*

Ο ΚΕΝΤΡΙΚΟΣ ΠΥΡΗΝΑΣ ΣΤΗΝ ΠΟΙΗΣΗ τῆς Κικῆς Δημουλᾶ –ὅπως εἶχα ἤδη τὴν εὐκαιρία νὰ τὸ τονίσω ἀλλοῦ – τροφοδοτεῖται πάντοτε ἀπὸ τὴ λογικὰ ἀδύνατη συμπαρουσία δύο ἀντίθετων πραγματικοτήτων¹, ἀπαρχὴ τῆς γλωσσικὰ παραβατικῆς ἰδιαιτερότητας στὸ ἔργο της. ἀρκεῖ νὰ σκεφτεῖ κανεὶς τὸ ποίημα ὑπὸ τὸν τίτλο «ἀπροσδοκίες», τίτλο ποὺ αὐτὴ ἡ ἴδια σχολίασε ὡς ἑξῆς μπρὸς στὴ μεταφραστικὴ ἀμηχανία μου: «Ἡ λέξη [ἀπροσδοκία] δὲν ὑπάρχει στὸ λεξικό. Κανονικά, σημαίνει πράγματα ποὺ δὲν μποροῦν νὰ συμβοῦν, ποὺ εἶναι ἀδύνατα. Ὅμως ἐγὼ ἤθελα νὰ διατηρήσω τὴ λέξη προσδοκίες, διότι παρὰ τὸ ὅτι δὲν μποροῦν νὰ συμβοῦν, ἐπιμένω νὰ προσδοκῶ [...] Γι' αὐτὸ καὶ βάζω μπροστὰ τὸ στερητικὸ ἀ-προσδοκίες. Ναὶ καὶ ὄχι»².

Έχεῖνο πού, θαρρῶ, συμβαίνει μὲ τὴ μνήμη, ἀποτελεῖ –ὅλοι συμφωνοῦν ἐπ' αὐτοῦ³– ἔνα ἀπὸ τὰ ἐξέχοντα θεματικὰ στοιχεῖα τῆς ποίησης τῆς Δημουλᾶ, ὅχι ὅμως λιγότερο σημαντικὸ ἀπὸ τὸ ἀντίθετό του, τὴ λήθη, ἡ ὁποία ἔδωσε καὶ τὸν τίτλο σὲ μία ποιητικὴ συλλογή της, τὴν Ἐφηβεία τῆς λήθης⁴. Μνήμη καὶ λήθη λοιπὸν ἀντάμα, μνήμη ὡς λήθη, ἀφοῦ –ὅπως ἡ ἴδια ἔχει γράψει– «ἡ λήθη εἶναι ἡ μόνη ὁδός»⁵ καὶ τότε ἡ ἀνάμνηση τοῦ παρελθόντος, ἡ ἀνασύστασή του στὴν ποίησή της μήπως εἶναι ἕνας τρόπος γιὰ νὰ τὸ μεταβάλει καὶ νὰ τὸ λησμονήσει στὴν ἀντικειμενική του ἀλήθεια; Σὲ αὐτὸ τὸ ἐρώτημα, ἡ ἴδια καὶ πάλι Δημουλᾶ ἀποκρίνεται:

« Έτσι κι ἀλλιῶς δὲν μᾶς λένε πάντα ὅλη τὴν παλιὰ ἀλήθεια τους τὰ βιώματα ποὺ ξεμάκρυναν στὸ παρελθόν. Τὴν παραποιοῦν μάλιστα»  $^6$ .

Μὲ αὐτὸ ἰδιαίτερα τὸ ζήτημα προτίθεμαι νὰ ἀσχοληθῶ σὲ τοῦτο τὸ κείμενο, ἐπιζητώντας νὰ κατανοήσω τὸ ρόλο καὶ τὴ σημασία τῆς μνήμης στὸ ἔργο τῆς Κικῆς Δημουλᾶ. Ὑπάρχει ἕνα ποίημά της ποὺ ἀπὸ χρόνια μὲ ἀπασχολεῖ ἐπίμονα, ἕνα ποίημα τὸ ὁποῖο ἀποτελεῖ, κατὰ τὴ γνώμη μου, ποιητικὴ δήλωση καὶ μὲ τὸ ὁποῖο ἡ Δημουλᾶ μᾶς ἐπιτρέπει νὰ εἰσχωρήσουμε στὸ δημιουργικὸ ἐργαστήρι της, ἀποκαλύπτοντάς μας τί ἀντιπροσωπεύει ἡ μνήμη καὶ συνάμα ἡ λήθη γι' αὐτήν. Τὸ ποίημα στὸ ὁποῖο ἀναφέρομαι εἶναι τὸ «Γενεὰ ὑπάγει καὶ γενεὰ ἔρχεται»<sup>7</sup>.

P.M.M.

<sup>\*</sup> Τὸ ἄρθρο αὐτὸ (στὰ ἰταλιχά: P. M. Minucci, «Memoria come oblio nella poesia di Kikì Dimoulà») γράφτηκε προχειμένου νὰ δημοσιευτεῖ στὸν τόμο Alle gentili arti ammaestra. Studi in onore di Alkistis Proiou, ἐπιμ. A. Armati – M. Cerasoli – C. Luciani, Testi e Studi Bizantino-Neoellenici, Dipartimento di Filologia Greca e Latina, Sapienza – Università di Roma, Ρώμη 2010, σσ. 565-581.

Τὴν ἀρχική του ἰδέα πάντως τὴν εἶχα παρουσιάσει στὸ φροντιστηριακὸ μάθημα ποὺ ἔκανα στὸ Πανεπιστήμιο τῆς Κύπρου τὸ 1999.

Τὸ 2008, το ΕΝΤΕΥΚΤΗΡΙΟ μοῦ ζήτησε νὰ γράψω ἔνα χείμενο στὸ ἀφιέρωμα ποὺ ἐτοίμαζε γιὰ τὴν Κικὴ Δημουλᾶ. Δὲν πρόλαβα ὅμως νὰ τὸ γράψω ἐξαιτίας σοβαρῶν οἰχογενειαχῶν λόγων. Τὸ ἔγραψα τὴν ἑπόμενη χρονιὰ καὶ τὸ δημοσίευσα πρῶτα στὰ ἰταλικὰ καὶ ἔπειτα τὸ ἔστειλα, ὅπως εἶχα ὑποσχεθεῖ, στὸ ΕΝΤΕΥΚΤΗΡΙΟ.

Τὸ 2002 εἶχα δημοσιεύσει στὸ τχ 57 τοῦ ΕΝΤΕΥΚΤΗΡΙΟΥ στὶς «Σελίδες γιὰ τὴν Κικὴ Δημουλᾶ» ἕνα ἄλλο ἄρθρο μου («Ἡ μεταφορὰ στὴν ποίηση τῆς Κικῆς Δημουλᾶ»).

## ΓΈΝΕΑ ΥΠΑΓΕΙ ΚΑΙ ΓΈΝΕΑ ΕΡΧΕΤΑΙ

Έρασιτέχνης ἄνθρωπος εἶμαι πόσο καλύτερα παράπονα νὰ φτιάξω;

Έχει θαμπώσει. Νυχθημερὸν τὸ ψαχουλεύει μὲ τὰ βρωμόχερά του ὁ χρόνος. Θέλει γυάλισμα. Βύθισέ το σὲ ἀραιωμένο ὀξὺ τῆς ἀνάκλησης κι ὕστερα μ' ἕνα μαλακὸ φανελένιο φωνῆεν.

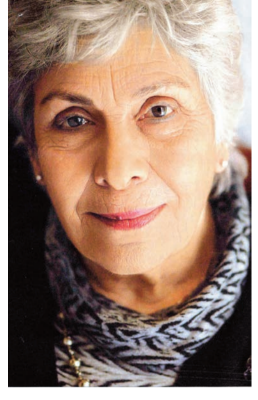
Μικρὸ ἀγγεῖο χάλκινο ποὺ σὰν παγούρι μοιάζει (γιά δυνάμωσε λίγο τὸν ἦχο τῆς παρομοίωσης δὲν ἀκούγεται καθόλου τὸ νερό).

Άμφορέας λήκυθος ἀρύβαλλος θήκη γιὰ ἀρώματα ἢ λάδι πρὶν τὸ ἀγώνισμα ν' ἀλείφουν οἱ ἀθλητὲς τὰ σώματά τους δὲν ἔμαθα ποτὲ τὴν ὀνομασία του ἀνοιχτὴ μοῦ ἀφέθηκε ἡ χρήση του πάρ' το εἶναι παλιὸ πολὸ παλιὸ ἀπ' τὸ βυθὸ τῆς θάλασσας βγαλμένο εἶπες καὶ μοῦ τὸ χάρισες παραμονὴ ποὸ θά 'φευγες ταξίδι – κι ἐγὼ γιατί τὸ πέρασα γιὰ ὅρκο;

Άπ' τὸ βυθὸ παραμονῆς ποὺ θά 'φευγες. Μήπως δακρυοθήκη;

Στὸ ἀγώνισμα – γιὰ σώματα.
Σώματα; Γιά ξαναπές το. Σώματα.
Έχει θαμπώσει δὲν ἀχούγεται. Ρώτα τὴν ἁφὴ θυμᾶται πρόφερε ποτὲ αὐτὴ τὴ λέξη;
– προσεκτικὰ συδαύλισε, ξέρεις ἡ ἀπορία ξαναθλίβει τοὺς θανάτους.
Δὲν βολιδοσκοπεῖς καλύτερα τὰ ὄνειρα;
Ξέρουν αὐτά. Συμπράξαν στὶς ληστεῖες.

"Η μᾶλλον ἄσε τώρα ποῦ νὰ φυτεύουμε νερὸ πάνω σὲ δάκρυα.



Ό τίτλος μᾶς εἰσάγει στὴ θεματικὴ τοῦ ποιήματος, δηλαδὴ τὸ χρόνο, καθὼς καὶ τὸ ἀναπόδραστο πέρασμά του ἀπὸ τὴ μιὰ γενεὰ στὴν ἄλλη. Ὁ βιβλικῆς προέλευσης τίτλος τοῦ ποιήματος τοῦ προσδίδει τὴν αὕρα ἀρχαίας ἱερῆς σοφίας<sup>8</sup>. Ἡ Δημουλᾶ μοιάζει νὰ ὑποκλίνεται μὲ δέος ἐνώπιον αὐτῆς τῆς ἀναπόδραστης συνθήκης τοῦ χρόνου. օτος στὸ σύμπαν της, τὸ ὁποῖο συντίθεται ἀπὸ ἀμφιβολίες καὶ ἀβεβαιότητες, ἀπὸ ὀξύμωρες πραγματικότητες, ὁ χρόνος καὶ τὸ πέρασμά του εἶναι ἡ μόνη βέβαιη πραγματικότητα, τὸ μόνο σταθερὸ σημεῖο ἀναφορᾶς.

ἀπ' αὐτὴ τὴν ἀδιαφιλονίκητη πραγματικότητα ὁ ἄνθρωπος συνθλίβεται, καὶ τὸ μόνο ποὺ τοῦ ἀπομένει εἶναι νὰ ἐκφράζει τὸν πόνο του καὶ τὴ διαμαρτυρία του. Ὁ πρῶτος ὡστόσο στίχος τοῦ ποιήματος μᾶς λέει καθαρά: «ἐρασιτέχνης ἄνθρωπος εἶμαι» καὶ γι' αὐτὸ τὸ παράπονο μοιάζει νὰ μὴν ἐκφράζεται ἐπαρκῶς: «πόσα καλύτερα παράπονα νὰ φτιάξω;» Τὸ ρῆμα «φτιάχνω» ποὺ χρησιμοποιεῖ ἡ Δημουλᾶ παραπέμπει σὲ κάτι τὸ συγκεκριμένο, καὶ τὰ καλύτερα παράπονα μοιάζουν νὰ ἀναφέρονται στὴν τέχνη τῆς συνομιλίας. Ὁ ἐρασιτέχνης ἄνθρωπος θὰ εἶναι λοιπὸν ὁ πρωτεργάτης αὐτῶν τῶν μέτριων παραπόνων, καὶ ὁ ποιητὴς ἕνας πλάστης τοῦ λόγου.

Ή δεύτερη στροφή («"Εχει θαμπώσει») μᾶς εἰσάγει σὲ μία φράση χωρὶς νὰ μᾶς δίδεται τὸ ὑποκείμενο. Τί ἔχει ὅμως θαμπώσει; Τὸ ἀπροσδιόριστο αὐτὸ ὑποκείμενο ποὺ δὲν δη-

λώνεται έδῶ θὰ γίνει στὴν ἀμέσως ἑπόμενη πρόταση τὸ ἄμεσο ἀντικείμενο τοῦ χρόνου: «Νυχθημερὸν τὸ ψαχουλεύει / μὲ τὰ βρωμόχερά του ὁ χρόνος». Τὸ ὅτι ὁ χρόνος μπορεῖ νὰ τὸ «ψαχουλεύει» σημαίνει πὼς τοῦτο ἔχει νὰ κάνει μὲ κάτι ποὺ βουλιάζει στὸ παρελθόν. Όμως ή σημασία τοῦ χρόνου σὲ ὁλόκληρο τὸ ἔργο τῆς Δημουλᾶ – τὸ γνωρίζουμε άλλωστε ἀπὸ τόσα ἄλλα ποιήματά της – δὲν ἔχει θετικὴ συνδήλωση εἶναι ἕνας χρόνος ποὺ φέρνει μαζί του, ὅπως καὶ στὸν Καβάφη<sup>9</sup>, τὰ γηρατειά, τὴν παρακμή, τὸν θάνατο, καὶ ἡ μνεία του ἔχει, καθὼς θὰ τὸ δοῦμε στὴ συνέχεια, τὸν δικό της λόγο ὕπαρξης. Ἐδῶ ό χρόνος, μὲ τὸ «ψαχούλεμά» του, μοιάζει νὰ ρυπαίνει καὶ καταλήγει σχεδὸν νὰ βιαιοπραγεῖ καὶ ὑπάρχει συσχετισμὸς ἀνάμεσα στὸ θάμπωμα καὶ τὸ ψαχούλεμα τοῦ χρόνου, πού μὲ τὰ «βρωμόχερά του» θαμπώνει ἀντὶ νὰ κάνει πιὸ διαυγὲς καὶ στιλπνὸ τὸ ἀντικείμενο ποὺ δὲν γνωρίζουμε τὸ ὄνομά του καὶ ποὺ ἡ χρήση του ὄχι μόνο παραμένει ἀκόμη άδιευχρίνιστη, άλλὰ -ὅπως διαβάζουμε πιὸ μπροστὰ- ἔχει ἀφεθεῖ ἀνοιχτή («ἀνοιχτή μοῦ ἀφέθηκε ή χρήση του»). Τὸ ἂν λοιπὸν εἶναι θαμπωμένο ὀφείλεται στὸ ὅτι εἶναι παλαιό, ἢ μᾶλλον ἀρχαῖο, καὶ στὸ ὅτι ἔχει περάσει τόσο πολὺς χρόνος ἀπὸ πάνω του. Ἐφόσον εἶναι βρόμιχο, φυσιχὸ εἶναι νὰ θέλει γυάλισμα («Βύθισέ το σὲ ἀραιωμένο ὀξύ...») Ἀπὸ ὅ,τι ἔγει προαναφερθεῖ, γίνεται φανερὸ πὼς θὰ πρέπει νὰ πρόχειται γιὰ χάποιο μεταλλιχὸ –χάλκινο ἢ μπρούντζινο– ἀντικείμενο, θαμπωμένο ἀπὸ τόσα πολλὰ χέρια ποὺ τὸ ἄγγιξαν, ἕνα άντιχείμενο ποὺ περιχλείει χάποιο μυστιχό, τὸ ὁποῖο δὲν γίνεται νὰ φανερωθεῖ μέχρις ότου τὸ ἀντικείμενο νὰ ἔχει βρεῖ τὴ στιλπνότητά του.

Ποιὸ εἶναι ὅμως τὸ ὀξὸ ἐχεῖνο ποὸ μπορεῖ νὰ μᾶς βοηθήσει νὰ τὸ γυαλίσουμε;

Έν προχειμένω, θέλω νὰ σταθῶ παρενθετικὰ στοὺς τρόπους τῆς ποιητικῆς ἀλλὰ καὶ συγκινησιακῆς δομῆς αὐτοῦ τοῦ ποιήματος καθὼς καὶ στὸ ἐν γένει ἔργο τῆς Κικῆς Δημουλᾶ. Μέχρι τὴ στιγμὴ ἐτούτη ὅλα εἶναι βυθισμένα σὲ ἀτμόσφαιρα μυστηρίου καὶ σασπὲνς ποὺ ἀποκαλύπτονται προοδευτικά, κι ἀπὸ τὸν ἀναγνώστη ζητεῖται νὰ καταστεῖ κάτι σὰν ντετέκτιβ στὴν προσπάθειά του νὰ φανερώσει τὴν ἀληθινή, σημασιολογικὴ ἀξία τοῦ λόγου. Πρόκειται γιὰ μιὰ τεχνικὴ ποὺ τὴν ἀνευρίσκουμε σὲ πολλὰ ἄλλα ποιήματα τῆς Δημουλᾶ καὶ ποὺ παραπέμπει λόγω ὁμοιότητας σ' ἕναν τυπικὸ καὶ ἐπαναλαμβανόμενο στὸν Καβάφη τρόπο, ὅπως λόγου χάριν στὰ ποιήματα «Δέησις», «Περιμένοντας τοὺς βαρβάρους», καθὼς καὶ σὲ πολλὰ ἄλλα<sup>10</sup>.

Ό Καβάφης, ὅπως καὶ ἡ Δημουλᾶ, κρατᾶ στὰ κείμενά του ζωντανὴ καὶ αὐξανόμενη τὴν ἔνταση ποὺ συνάδει μὲ τὴν ἀρετὴ ἑνὸς μυστηρίου, τὸ ὁποῖο δὲν ἀποκαλύπτεται παρὰ μονάχα στὸ τέλος, ὅπως συμβαίνει στὰ ἀστυνομικὰ μυθιστορήματα ποὺ τόσο πολὺ τοῦ ἄρεσε νὰ διαβάζει<sup>11</sup>.

Σύμφωνα μὲ τὴν τεχνικὴ τῆς Δημουλᾶ, τὴ μιὰ εἶναι τὸ μυστήριο καὶ τὴν ἄλλη εἶναι τὸ σημασιολογικὸ βάρος ποὺ ἀποκαλύπτεται στὸ τέλος τοῦ ποιήματος μὲ μικροὺς τελικοὺς στίχους, ὅπως συμβαίνει καὶ στὸ ποίημα ποὺ ἐξετάζουμε. Ἡ ἴδια ἡ Δημουλᾶ, σὲ μιὰ χειρόγραφη μαρτυρία της γιὰ τὴ σχέση της μὲ τὴν ποίηση τοῦ ἀλεξανδρινοῦ, ἀναγνωρίζει σὲ αὐτὴ τὴν τεχνικὴ ἕνα κατάλοιπο τῆς καβαφικῆς ἐπιρροῆς:

«Υποπτεύομαι σὰν καβαφικὸ κατάλοιπο, ὅτι ἀρκετὰ ποιήματά μου τελειώνουν μ' ἕνα συμπέρασμα. Τὸ διακινοῦν δυὸ ἢ τρεῖς ἢ καὶ ἕνας μόνο στίχοι ποὺ τοὺς ἀπομονώνω λίγο, στὸ χαρτί, ἀπὸ τὸ ποίημα ὥστε καὶ σὲ κεῖνο ν' ἀνήκουν ἀλλὰ καὶ στὴ δική τους ἀποκλειστικὰ μοναξιά. Μοιάζουν μὲ μικρὰ ἐπιτύμβια τοῦ ἴδιου τους τοῦ νοήματος. Ποὺ δὲν εἶναι διδακτικὸ πιεστικά, ἀλλὰ ὑπαινίσσεται»<sup>12</sup>.

"Ας ἐπανέλθουμε ὅμως στὸ ποίημα. Ὁ προσδιορισμὸς τῆς οὐσίας αὐτοῦ τοῦ ὀξέος, ἡ ὁποία δὲν εἶναι ἄλλη ἀπὸ τὴν «ἀνάκληση», μᾶλλον μᾶς αἰφνιδιάζει, καὶ ξαναβρισκόμαστε σὲ ἕνα σημασιολογικὸ πλαίσιο ποὺ εἶναι καὶ πάλι κατεξοχὴν καβαφικό. Μὲ τὸν προσδιορισμὸ αὐτόν, ἡ προσοχὴ μετατοπίζεται ἀπὸ τὸν πραγματικό, φυσικὸ καὶ συγκεκριμένο χῶρο, σ' ἕνα χῶρο ἐσωτερικὸ καὶ μεταφορικό, σύμφωνα μὲ μία πολὺ οἰκεία καὶ συνήθη στὴ Δημουλᾶ ποιητικὴ διαδικασία, ἡ ὁποία δίνει ἀκριβῶς τὸ ἰδιαίτερο στίγμα τῆς ποιητικῆς φωνῆς της<sup>13</sup>.

Βρισκόμαστε λοιπὸν στὸ χῶρο τῆς μνήμης, μιᾶς μνήμης ποὺ εἶναι ἤδη λήθη, στὸ χῶρο τῆς ἀπουσίας καὶ τῆς λύπης. Ἡ φορὰ αὐτῆς τῆς πορείας, ἡ ὁποία ἀποσκοπεῖ στὸ νὰ ἐπαναφωτίσει καὶ νὰ ἐπανεμφανίσει κάτι ἀπὸ τὸ βίωμά της ἤ, γιὰ νὰ μιλήσουμε μὲ τὸν δικό της μεταφορικὸ τρόπο, στὸ νὰ καθαρίσει, νὰ γυαλίσει, νὰ ἀφαιρέσει τὴ σκουριὰ τοῦ χρό-

νου, ή φορὰ λοιπὸν αὐτῆς τῆς πορείας εἶναι κάθετη καὶ ὁδεύει ἀπὸ τὴν ἐπιφάνεια πρὸς τὰ κάτω («Βύθισέ το...»), μὲ τὴν ἴδια κίνηση τοῦ μαγγανιοῦ ποὺ βυθίζει τὸν κουβὰ στὸ πηγάδι γιὰ νὰ ξαναφέρει στὴν ἐπιφάνεια κάτι ποὺ ὑπῆρχε ἀλλὰ ἦταν κρυμμένο. Ἡ κατάπληξη τοῦ ἀναγνώστη αὐξάνεται στὸν ἑπόμενο στίχο: «κι ὕστερα μ' ἕνα μαλακὸ φανελένιο φωνῆεν».

Στὴ συνέχεια τῶν ἐπιθέτων «μαλακὸ φανελένιο» τοῦ παραπάνω στίχου, θὰ περιμέναμε λογικὰ νὰ ἀκολουθεῖ ἡ λέξη «πανὶ» ἢ κάτι παραπλήσιο ὅμως κι ἐδῶ, γι' ἄλλη μία φορά, μᾶς ἐκπλήσσει ἡ ποιητικὴ τεχνικὴ τῆς Δημουλᾶ, ποὺ μὲ τὴ μεγαλύτερη ἄνεση προσεγγίζει δύο τομεῖς τῆς ἀνθρώπινης πραγματικότητας καὶ ποὺ μὲ μιὰ παρέκκλιση καὶ μιὰ αἰφνίδια, μεταφορικὴ καὶ ὑπερρεαλιστικὴ «σούζα» περνάει ἀπὸ τὸ συγκεκριμένο στὸ ἀφηρημένο, ἀπὸ τὸ λογικὸ στὸ παράλογο, κι ἔτσι ὁ κόσμος τῶν ἀντικειμένων ἀρχίζει νὰ μιλάει τὴ γλώσσα τοῦ ἐσωτερικοῦ της κόσμου.

"Άς σταθοῦμε γιὰ λίγο στὰ τρία ἐπίθετα ποὺ χρησιμοποιεῖ ἡ ποιήτρια: «ἀραιωμένο», «μαλακὸ φανελένιο». Μὲ αὐτὰ τὰ ἐπίθετα προσδιορίζονται οἱ τρόποι ποὺ χρειάζονται προκειμένου νὰ καθαριστεῖ τὸ ἀντικείμενο. Εἶναι τρία ἐπίθετα ποὺ κινοῦνται στὸν ἴδιο χῶρο τῆς μετριοπάθειας, τῆς μὴ βίας. Στὸ σημεῖο ἐτοῦτο ἔρχεται ἀρωγός μας αὐτὸ ποὺ ἡ Δημουλᾶ ἔγραψε στὸ προαναφερθὲν κείμενό της γιὰ τὸν Καβάφη, κάνοντας λόγο ἀκριβῶς γιὰ τὸ ποίημα «Ἐπέστρεφε»<sup>14</sup>, δηλαδὴ τὸ κατεξοχὴν ποίημα τῆς ἀνάκλησης. "Άς ξαναδιαβάσουμε αὐτὴ τὴ σελίδα. Στὴν προσπάθειά της νὰ δικαιολογήσει τὴν ἐσφαλμένη προστακτικὴ «ἐπέστρεφε» ἀντὶ τῆς ὀρθῆς «ἐπίστρεφε», ἡ Δημουλᾶ δηλώνει: «Μία σοφή, τολμηρή, "αἰσθηματοποιημένη" παραβίαση τοῦ γραμματικοῦ τύπου, γιὰ νὰ παρακάμψει τὴν ἠχητικὴ ἀγριότητα τοῦ ἰῶτα μέσα στὴ λέξη, ἐνῶ συγχρόνως μεταπλάθει τὴν ἀνεδαφικὴ γιὰ τὴν περίπτωση προστακτικὴ σὲ εὐχετική». Μὲ αὐτὴν τὴν παραβίαση, ὁ Καβάφης καταφέρνει, λοιπόν, νὰ μεταπλάσει τὴν «ἄγρια» προστακτική, θεωρώντας την ἀνάρμοστη καὶ ἀδικαιολόγητη: ὅταν κανεὶς ἀνακαλεῖ ἐκεῖνο ποὺ ἐπιθυμεῖ καὶ τείνει νὰ τὸ ἀναδημιουργήσει αἰσθητηριακά, δὲν διατάζει, ἀλλὰ μόνο νὰ ἱκετεύει καὶ νὰ ἐλπίζει μπορεῖ.

Κι ἔτσι ἐξηγεῖται, λοιπόν, τὸ νόημα καὶ τὸ γιατί τῶν ἐπιθέτων: «ἀραιωμένο», «μαλακὸ φανελένιο». Τώρα πιά, ἔχοντας ἀποσαφηνίσει ὅτι βρισκόμαστε στὸ χῶρο τῆς μνήμης ἑνὸς παρελθόντος τὸ ὁποῖο θέλουμε νὰ ἀνακαλέσουμε, μποροῦμε νὰ ἐπανέλθουμε πρὸς στιγμὴν στὸ στίχο: «μὲ τὰ βρωμόχερά του...» Γιατί ὅμως «βρωμόχερα»; Ἡ Δημουλᾶ μᾶς ἀπαντάει καὶ πάλι μὲ τὸ ἴδιο πάντοτε κείμενο, στὸ ὁποῖο προσδιορίζει τοὺς τρόπους τῆς ἀνάκλησης καὶ συνάμα τῆς ἀξίας καὶ αὐτῆς καθεαυτῆς τῆς πραγματικότητας τοῦ παρελθόντος. ἀνταποκρινόμενη σὲ αἴτημα νὰ γράψει περὶ τοῦ ρόλου ποὺ διαδραμάτισε ὁ Καβάφης γιὰ τὴν ἴδια καὶ γιὰ τὴν ποίησή της, καὶ ἑπομένως νὰ ἀναφερθεῖ στὴ γέννηση τῆς ποίησής της, γυρίζοντας πίσω στὸ χρόνο, δηλώνει μὲ ἀποκαλυπτικὸ τρόπο:

«[...] πρέπει νὰ γκρεμίσω ἀλλεπάλληλα τείχη χρόνου, νὰ γυρίσω πίσω σὲ πράγματα καὶ αἰσθαντικότητες, ποὺ κι ἄν ἀκόμα σώζεται τὸ περίγραμμά τους, τὰ χρώματα καὶ ἡ διέγερσή τους ἔχουν ξεθωριάσει. Κοντὰ σ' αὐτά, φοβᾶμαι μήπως ἔχει ἀλλοιωθεῖ ἡ εὐκρίνειά τους, ἄρα καὶ ἡ εἰλικρίνειά τους [...] Ἰσως γιὰ νὰ ταράζεται λιγότερο ἡ μνήμη, ἡ συνειδητότητα καὶ ν' ἀποθηριώνεται τὸ ὑποσυνείδητο»<sup>15</sup>.

Κι ἐδῶ, μιλώντας γιὰ τὸν ἑαυτό της ἡ Δημουλᾶ, μιλάει καὶ γιὰ τὸν Καβάφη καθὼς καὶ γιὰ τὴν κεκαλυμμένη, ας τὸ ποῦμε ἔτσι, διαδικασία τῆς «μνήμης σὲ πολλὰ ποιήματά του (στὸ «Μακρυὰ» καὶ σὲ τόσα ἄλλα)<sup>16</sup>. Ὅσα ὡστόσο γράφει, μᾶς βοηθοῦν νὰ διαβάσουμε καὶ τὸ περὶ οὖ ὁ λόγος ποίημα: ὁ χρόνος μὲ τὸ πέρασμά του καταστάλαξε πάνω στὰ ἐξωτερικὰ τοιχώματα τοῦ ἀντικειμένου μας καὶ τὸ λέρωσε μὲ τὶς διαδοχικὲς διαστρωματώσεις του, αὐτὰ καθαυτὰ τὰ τείχη ποὺ ἐμποδίζουν τὴν ὁρατότητα κι ἔτσι «ἔχει ἀλλοιωθεῖ ἡ εὐκρίνειά τους, ἄρα καὶ ἡ εἰλικρίνειά τους» ἢ μήπως –προσθέτω ἐγὼ– ὑπῆρξε ἡ θέληση νὰ ἀλλοιωθοῦν;

"Ας ἐπιστρέψουμε ὡστόσο στὸ ποίημα τῆς Δημουλᾶ. Ποιὸ εἶναι αὐτὸ τὸ μαλακὸ φανελένιο «πανὶ» τῆς ἀνάκλησης; 'Αντὶ νὰ βροῦμε τὴν αὐτονόητη ἀναφορὰ σὲ κάποιο «πανί», βρίσκουμε, ὅπως εἴδαμε, τὴν ἀναφορὰ στὸ φωνῆεν. Τί σημαίνει τοῦτο; Τὴν ἑρμηνευτικὴ ἀκριβῶς κλείδα μᾶς τὴν προσφέρει ὁ Καβάφης, στὴν ὁποία κλείδα ἔχει ἐξάλλου ἡ Δημουλᾶ σαφῶς ἀναφερθεῖ καὶ ἔχει στρέψει καθαρὰ τὴν προσοχή μας μ' ἕνα ὑποβλητικὸ κείμενο. "Αν ξαναδιαβάσουμε τὰ ποιήματα «Μέρες τοῦ 1908», «Μακρυὰ» καὶ «Καισα-

ρίων»<sup>17</sup>, γιὰ νὰ περιοριστῶ σὲ κάποια παραδείγματα<sup>18</sup>, βρίσκουμε πὼς τὸ ἐπιφώνημα «ἄ» ἀντιστοιχεῖ στὴ στιγμὴ ἐντονότερης ἀνάκλησης, στὴ στιγμὴ ὅπου ἐκεῖνο ποὺ θέλαμε νὰ ἀνακαλέσουμε ἐπιστρέφει σχεδὸν μαγικὰ στὸ παρόν:

"Α μέρες τοῦ καλοκαιριοῦ τοῦ ἐννιακόσια ὀκτώ, ἀπ' τὸ εἴδωμά σας, καλαισθητικά, ἔλειψε ἡ κανελιὰ ξεθωριασμένη φορεσιὰ «Μέρες τοῦ 1908»

Μόλις θυμοῦμαι πιὰ τὰ μάτια ἦσαν, θαρρῶ, μαβιά... και, μαβιά, ἕνα σαπφίρινο μαβί.

«Μακρυά»

"Α, νά, ἦρθες σὸ μὲ τὴν ἀόριστη γοητεία σου. Στὴν ἱστορία λίγες γραμμὲς μονάχα βρίσκονται γιὰ σένα, κ' ἔτσι πιὸ ἐλεύθερα σ' ἔπλασα μὲς στὸ νοῦ μου.

«Καισαρίων»

Γιὰ νὰ φτάσει ὁ Καβάφης σὲ αὐτὴ τὴ στιγμὴ ἔντονης ἀνάκλησης, ἀνατρέχει πότε στὴν ἀφήγηση («Ὁ καθρέφτης στὴν εἴσοδο»)19, πότε στὴν ἀναπαραγωγὴ τῆς ὅλης σκηνῆς («Ὁ ἥλιος τοῦ ἀπογεύματος» $^{20}$ , «Μία νύχτα») $^{21}$ , πότε στὴν περιγραφὴ ἑνὸς ἀγάλματος («Ἐνώπιον τοῦ ἀγάλματος τοῦ Ἐνδυμίωνος») $^{22}$  καὶ πότε σὲ μιὰ φωτογραφία («Ἀπ' τὸ συρτάρι») $^{23}$ . ἄλλες φορὲς ἡ στιγμὴ αὐτὴ ὑποκινεῖται ἀπὸ κάποιαν ἀπόχρωση («Μέρες τοῦ 1908» $^{24}$ , «Μακρυὰ» $^{25}$ ) κι ἄλλες πάλι φορὲς ἡ τυχαία συνάντηση, σὰν ἀσήμαντη λεπτομέρεια, ἀφυπνίζει κάτι μέσα μας, φωτίζοντας ἀστραπιαῖα τὸ σκοτάδι τῆς μνήμης καὶ δωρίζοντας στὸ παρὸν εἰκόνες, ἀναμνήσεις ποὺ ἀποτελοῦν πιὰ τὴ λεία τῆς λήθης:

Όταν κατόρθωσα τὴν ἐποχὴ νὰ ἐξακριβώσω θ' ἄφινα τὸ βιβλίο ἂν μία μνεία μικρή, κι ἀσήμαντη, τοῦ βασιλέως Καισαρίωνος δὲν εἴλκυε τὴν προσοχή μου ἀμέσως «Καισαρίων»

Τοῦ ἴδιου στίγματος εἶναι ἡ αἰτιότητα ποὺ ἀνευρίσκουμε σὲ ἕνα πρώιμο ποίημα τῆς Δημουλᾶ, τὸ ὁποῖο περιλαμβάνεται στὴν ποιητικὴ συλλογή της ὑπὸ τὸν τίτλο Ἐπὶ τὰ ἴχνη, ποὺ ἐκδόθηκε τὸ 1963. Ἐννοῶ τὸ ποίημα «Τί προκαλεῖ μία συζήτηση κι ἕνα φθινόπωρο» ὅπου διαβάζουμε:

Σὲ γλίτωσε ἀπ' τὸ παρελθὸν μία ἄσχετη ἐντελῶς συζήτηση [...]
Καὶ κάπου ἐκεῖ ἀνάμεσα ἔπεσε τὸ φευγάτο ὄνομά σου –χρόνια τῆς λήθης ὑποχείριο—πάνω στὴν ἀπροφύλαχτη στιγμή. [...]
καὶ σ' ἔφερε, παρὰ τὴ θέλησή σου [...]

Αὐτὴ ὅμως ἡ διαδικασία, ποὺ ἐδῶ ἐκφράζεται καθαρὰ καὶ συνδέεται μὲ τὴ μνήμη, θὰ ἀποτελέσει κατόπιν τὴ βάση τῆς ἔμπνευσής της. Ὁλόκληρη ἡ ποίησή της γεννιέται ἀπὸ ἕνα τυχαῖο καὶ «διαφορετικὸ» βλέμμα μέσ' ἀπὸ ἀσήμαντες ὀπτικὲς γωνίες τῆς πραγματικότητας, ἱκανὲς νὰ ἀφυπνίσουν ἀπρόοπτα σκέψεις καὶ αἰσθήσεις, οἱ ὁποῖες ἀναδύονται ἀπὸ τὰ βάθη τοῦ ἑαυτοῦ της καὶ γίνονται σημασιολογικὰ σπουδαῖες καὶ ἀποκαλυπτικές. Ἡ ἀπουσία γίνεται ἔτσι παρουσία, ἡ λήθη γίνεται μνήμη, καὶ δὲν ἔχει μεγάλη σημασία

τὸ ἂν ἡ παρουσία αὐτὴ ποὺ ἔχει ἐπαναποκτηθεῖ ἀπὸ τὰ βάθη τῆς μνήμης (ἢ μήπως τῆς λήθης;), ἀνταποκρίνεται ἢ ὅχι στὴν πραγματικότητα΄ «πιὸ ἐλεύθερα σ' ἔπλασα μὲς στὸ νοῦ μου»<sup>27</sup> μοιάζει νὰ λέει ἡ Δημουλᾶ μέσω τοῦ Καβάφη, μὲ τὴ συνενοχὴ τῆς φαντασίας. Ἡ μαγική, σχεδὸν θαυμαστὴ στιγμὴ εἶναι ἡ στιγμὴ τῆς κατάπληξης, τοῦ ἐπιφωνήματος, τοῦ φωνήεντος «ἄ», ἡ στιγμὴ κατὰ τὴν ὁποία τὸ ἐσωτερικὸ βλέμμα ἀναδύεται ἀπὸ τὸ σκοτάδι ξαναβρίσκοντας τὴν ὅρασή του.

Τὸ μέσον στὸ ὁποῖο καταφεύγει ἡ ποίησή της εἶναι συχνὰ ἡ φωτογραφία (βλ. «Ἀπροσδοκίες», «Φωτογραφία 1948», «Ὑποκατάστατο», «Μοντάζ»)<sup>28</sup>. Κάνοντας λόγο γιὰ τὸ ποίημά της «Ἀπροσδοκίες», ἡ Δημουλᾶ γράφει σὲ μιὰν ἀνέκδοτη σελίδα της:

«Ἡ ἔμπνευση γιὰ τὸ ποίημα εἶναι φυσικὰ ἡ ἀπουσία. Τὴν ὁποία θέλω, προσπαθῶ, νὰ διαψεύσω, δίνοντας ὀντότητα στὴ φωτογραφία, μιλώντας στὸν ἀπόντα μέσω αὐτῆς, μέσω τῆς στασιμότητάς της, μέσω τῆς διφορούμενης ἔκφρασής της: κοιτάζεις ζωντανά, σὰ νὰ ἔρχεσαι, χαμογελᾶς ὅμως σὰ νὰ μὲ ἐμπαίζεις, σὰ νὰ μὴν ἔρχεσαι».

Στὴν ποίηση τῆς Δημουλᾶ –ὅπως τὸ τόνισε σωστὰ ὁ Νίχος Δήμου– γίνεται ἀμφίβολη ἡ αὐθεντικότητα τῆς φωτογραφίας, καὶ τοῦτο πάει νὰ πεῖ ὅτι «γίνεται ἀμφίβολη ἡ ἀλήθεια τῆς μνήμης – γιατί ὅχι καὶ ἡ ἀλήθεια τοῦ ὅντος»<sup>29</sup>. Παραδόξως θὰ μποροῦσε νὰ πεῖ κανεὶς πὼς ἡ μνήμη στὴ Δημουλᾶ καταλήγει νὰ συμπίπτει μὲ τὴ λήθη, πὼς γίνεται τὸ μέσον γιὰ τὴν ἐξάλειψη ἢ τὴ μεταβολὴ τοῦ παρελθόντος. Τότε ἡ καταφυγὴ σὲ αὐτὴν γίνεται ὁ τρόπος γιὰ τὴ λησμοσύνη ἢ τὴν ἀναδημιουργία. Ὅπως ἔχει γράψει ὁ Νίκος Δήμου: «Ἡ φωτογραφία μοιάζει νὰ εἶναι ἕνα ἀπὸ τὰ ἐλάχιστα σωσίβια στὸν ἀχεανὸ τοῦ Τίποτα»<sup>30</sup> ἢ μήπως ἐκείνου ποὺ βούλιαξε στὸ σκοτάδι τῆς λήθης καὶ τοῦ ὑποσυνείδητου; Ἡ φωτογραφία, τὸ ὄργανο ἐτοῦτο τῆς μνήμης, δὲν ἀποτελεῖ παθητικὴ ἀπεικόνιση τοῦ παρελθόντος, ἀλλὰ παρεμβαίνει δραστικὰ στὸ παρόν. Ἔτσι διαβάζουμε:

Υπῆρχε ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τιμόνι ἢ ἔκανε μοντὰζ ὁ φωτογράφος κι ἀπόκτησε τιμόνι τὸ ἀκυβέρνητο, ὅπως βρέθηκαν οἱ ἀγρότες οἱ παπποῦδες μας στὰ κάδρα μὲ γραβάτα;

«Μοντὰζ»<sup>31</sup>

Δὲν ξέρει πῶς συνέβη, ἀλλὰ ἡ φωτογραφία ἐνημερώνεται:

Πῶς ἐνημερώθηκε ἡ φωτογραφία χρόνος ἀληθινὸς σὲ χρόνο χάρτινο πῶς μπῆκε. «Passe-partout»<sup>32</sup>

"Άν λοιπὸν ἀπὸ ὅλα ὅσα ἐπεζήτησα νὰ φανερώσω προχύπτει πὼς ἡ ποιητιχὴ διαδιχασία καὶ ὁ δημιουργικὸς τρόπος τῆς Δημουλᾶ πρόσχεινται οὐσιαστικὰ στὴ διαδιχασία καὶ τὸν τρόπο τοῦ Καβάφη, τὸ ποιητικὸ καὶ σημασιολογικὸ πλαίσιο γίνεται κατόπιν διαφορετικό. Οἱ δρόμοι τῆς ποίησής τους ἀποκλίνουν. Στὸν Καβάφη τὸ παρὸν καὶ τὸ παρελθὸν καταλήγουν νὰ συμπίπτουν καὶ νὰ συγχέονται, ἐνῶ στὴ Δημουλᾶ παραμένουν ἡ λήθη καὶ ὁ ἐπαμφοτερισμός, ἂν τὸ παρελθὸν ποὺ ἐπιστρέφει παραμένει πιστὸ στὸ παρελθὸν ἢ ἀπεναντίας ἀλλοιώνεται, κακοποιημένο ἀπὸ τὸ παρόν. Τελικά, τὸ παρελθὸν καὶ ἡ μνήμη τοῦ παρελθόντος εἶναι γιὰ τὴ Δημουλᾶ διακριτὲς ὀντότητες, διαφορετικὲς πραγματικότητες. Πρωταγωνιστὴς τῆς ποίησής της εἶναι ἐντέλει αὐτὸς ἀκριβῶς ὁ ἐπαμφοτερισμός, ὅχι πιὰ τὸ παρελθὸν καὶ ἡ μνήμη τοῦ παρελθόντος στὸ παρόν, ἀλλὰ ἡ λήθη καὶ ἡ μνήμη ἀντάμα. "Αν ὁ Καβάφης πηγαίνει πέρα ἀπὸ τὸν πεζολογικὸ ρεαλισμό, κερδίζοντας στιγμὲς ἀληθινῆς λυρικῆς ἔμπνευσης, στὴ Δημουλᾶ ἀπεναντίας δὲν ὑπάρχει λυρισμός ὑπάρχει τὸ πολὸ κάποια στιγμὴ χάριτος ποὺ τὴ λυτρώνει ἀπὸ τὸ δῆγμα τῆς ἀβεβαιότητας, δίνοντας μιὰν ὅραση, ἡ ὁποία μὲ τὴ συμβολὴ τῆς φαντασίας καθίσταται πιὸ διαπεραστική.

Έπιστρέφοντας πράγματι στὸ ποίημά μας, ἀφοῦ τὸ μυστηριῶδες ἀντικείμενο ἔχει προηγουμένως ἐμβαπτιστεῖ στὸ ὀξὸ τῆς ἀνάκλησης καὶ λειανθεῖ μὲ ἕνα «μαλακὸ [...] φωνῆεν», μοιάζει νὰ ἀναδύεται κάποια ἄτολμη, ἀκαθόριστη ἀποσαφήνιση: «Μικρὸ ἀγγεῖο χάλκινο ποὺ σὰν παγούρι μοιάζει». Συνειρμικὰ ἡ λέξη «παγούρι» παραπέμπει ἄμεσα στὸ νερό, τὸ ὁποῖο περιέχεται σὲ αὐτό, καὶ ἡ ποίηση πιθανῶς μᾶς διευκρινίζει τὴν ἔννοια αὐτῆς τῆς παρομοίωσης, ποὺ ἡ ἀξία της ἐνισχύεται ἀπὸ τὸ ἐπίμονο, ἐντὸς παρενθέσεως, κέλευσμα: «(γιά δυνάμωσε λίγο τὸν ἦχο τῆς παρομοίωσης / δὲν ἀκούγεται καθόλου τὸ νερό)».

Τὸ μικρὸ αὐτὸ ἀγγεῖο εἶναι χάλκινο<sup>33</sup>, εἰδάλλως θὰ εἶχε σκουριάσει, ὅπως γίνεται φανερὸ διαβάζοντας στὴν ἑπόμενη στροφὴ τὸ στίχο: «εἶναι παλιὸ πολὸ παλιὸ / ἀπ' τὸ βυθὸ τῆς θάλασσας βγαλμένο». Ἡ παλαιότητά του, ποὸ τονίζει τὴν πολυτιμότητά του, προβάλλει ἀπὸ τὸ βυθὸ τῆς θάλασσας, ποὸ γι' ἄλλη μία φορὰ παραπέμπει, κατὰ γενικὸ τρόπο, μεταφορικά, στὴ θάλασσα τοῦ ὑποσυνειδήτου, ἔτσι ὅπως ἴσως καὶ τὸ νερὸ τοῦ παγουριοῦ – ἡ παλαιότητά του ποὸ ἔχει ἄλλωστε ἤδη σημανθεῖ στὴν προηγούμενη στροφή: «Νυχθημερὸν τὸ ψαχουλεύει / [...] ὁ χρόνος».

Στὸ τέλος μονάχα τῆς τέταρτης στροφῆς ἐμφανίζεται ὡς γραμματικὸ ὑποκείμενο τὸ πρόσωπο, στὸ ὁποῖο καταλαβαίνουμε, ἔμμεσα καὶ ἐκ τῶν ὑστέρων, πὼς ἀναφέρεται ὁλόκληρο τὸ ποίημα:

Εἶπες καὶ μοῦ τὸ χάρισες παραμονὴ ποὺ θά 'φευγες ταξίδι.

Τελικὰ εἶναι σαφὲς ὅτι τὸ ἀντικείμενο ποὺ δὲν προσδιορίζεται εἶναι ἕνα δῶρο ποὺ τὸ ἄφησε τὸ «ἐσὺ» τοῦ ποιήματος τὴν παραμονὴ τῆς ἀναχώρησής του, δηλαδὴ τῆς ἀπουσίας του. Αὐτὸ τὸ δῶρο – τὸ ξέρουμε πιὰ – εἶναι ἡ μνήμη, μιὰ «μνήμη» ποὺ ἀβέβαια περιστρέφεται, στὴν τέταρτη στροφή, ἀνάμεσα στὸν ἀμφορέα καὶ τὶς ὀνομασίες διαφόρων ἀγγείων («ἀμφορέας λήκυθος ἀρύβαλλος θήκη / γιὰ ἀρώματα ἢ λάδι πρὶν τὸ ἀγώνισμα»), καὶ τελικὰ τὸ ἀγγεῖο καθορίζεται, πλὴν ὅμως ἐρωτηματικὰ –στὴ Δημουλᾶ δὲν ὑπάρχει ποτὲ ἕνα βέβαιο καὶ μονοσήμαντο ναὶ ἢ ὅχι– ὡς «δακρυοθήκη», ἕνα ἀγγεῖο δηλαδὴ ποὺ δέχεται τὸν πόνο καὶ τὴν ἔκφρασή του.

Ένῶ τὸ αἰσθησιακὸ κάλεσμα τῶν γυμνῶν σωμάτων τῶν ἀθλητῶν πέφτει στὸ κενὸ καὶ ἐκπέμπει ἔναν πνιχτὸ ἦχο, ἡ ἁφὴ μοιάζει ἀνεπαίσθητη καὶ σβησμένη στὸ κάλεσμα τοῦ σώματος:

Σώματα; Γιά ξαναπές το. Σώματα. Έχει θαμπώσει δὲν ἀκούγεται. Ρώτα τὴν ἁφὴ θυμᾶται πρόφερε ποτὲ αὐτὴ τὴ λέξη;

Ύστερα ἀπὸ ἕνα ὁλόκληρο ποίημα ποὺ παραπέμπει, ἄμεσα ἢ ἔμμεσα, στὴν ἔννοια τῆς μνήμης, δίχως νὰ κατορθώνει νὰ τὴν προσδιορίσει καὶ σχεδὸν νὰ τὴν κατονομάσει, ἐκτὸς ἀπὸ μία φορὰ μέσω τῆς «ἀνάκλησης», ἐμφανίζεται «ἄπαξ» στὸ τέλος τὸ ρῆμα «θυμᾶται», καὶ μάλιστα σὲ μία ἐρωτηματικὴ πρόταση ποὺ χρωματίζεται ἀπὸ πικρὴ εἰρωνεία, ἡ ὁποία ἀρνεῖται ἐντέλει τὴν ὕπαρξή του. Ἐκεῖνο ποὺ ὑπάρχει μόνο εἶναι ἡ μὴ θύμηση, ἡ λήθη. Κι ἄν ὑπῆρξε ποτὲ τὸ ἀντικείμενο αὐτῆς τῆς «μὴ θύμησης», θὰ ἔπρεπε νὰ τὸ συδαυλίσει κανείς ἡ δύναμή του θὰ ἀναζητηθεῖ στὰ ὄνειρα ποὺ πρέπει νὰ βολιδοσκοπηθοῦν προκειμένου νὰ τὸ ἐπαναφέρουν στὸ φῶς, ὅπως ἀκριβῶς δηλώνεται στὴν τέταρτη στροφή («ἀπ' τὸ βυθὸ τῆς θάλασσας βγαλμένο»). Γι' αὐτό, εἶναι φυσικὴ ἡ χρήση τοῦ ρήματος «βολιδοσκοπῶ», τὸ ὁποῖο ὅμως ἔρχεται αἰφνιδιαστικὰ ἐδῶ νὰ συσχετιστεῖ μὲ τὰ ὄνειρα. Θάλασσα καὶ ὄνειρα ἀλληλοπροστίθενται, συμπίπτοντας σὲ μιὰ βαθιὰ ἔννοια, ἡ ὁποία παραπέμπει στὸ ὑποσυνείδητο.

Ἡ μνήμη ώστόσο μοιάζει νὰ συμπίπτει – καὶ ἐδῶ καὶ σὲ τόσα ἄλλα ποιήματα τῆς Κικῆς  $\Delta$ ημουλᾶ – μὲ τὸν πόνο («Μήπως δακρυοθήκη»)<sup>34</sup>, καὶ ἡ μόνη ὁδὸς διαφυγῆς ἀπὸ τὸν πόνο τὸν ὁποῖο τῆς προξένησε ἐκεῖνος ποὺ ἦταν κάποτε ζωντανός, δὲν εἶναι ἡ μνήμη ἀλλὰ ἡ λήθη («ἡ λήθη εἶναι ἡ μόνη ὁδὸς») – ὅπως τὸ ἔχω ἐπισημάνει στὴν ἀρχὴ τοῦ ἐν λόγω κειμένου<sup>35</sup> – μιὰ μνήμη-λήθη λοιπὸν ποὺ ἐπενεργεῖ στὴν πραγματικότητα γιὰ νὰ τὴ μεταβάλει ὅπως σ' ἕνα φωτομοντάζ.

## Σημειώσεις

- 1. Πρβλ. «Introduzione» στὸ Κ. Dimulà, *L'adolescenza dell' oblio*, μὲ ἐπιμ. τῆς Ρ. Μ. Minucci, ἔκδ. Crocetti, Μιλάνο 2000. «La metafora dell'assenza nella poesia di Kikì Dimulà», στὸ Α. Proiou-Α, Armati (ἐπιμ. τῶν), *La presenza femminile nella letteratura neogreca*, Testi e Studi Bizantino-Neoellenici, Ρώμη 2003, σσ. 379-385.
- 2. Άνέκδοτη σημείωση ποὺ βρίσκεται στὴν κατοχή μου ἀπὸ τὴν ἀπάντηση ποὺ ἔδωσε ἡ Κικὴ Δημουλᾶ σὲ κάποιες ἀπορίες μου ὡς πρὸς τὴ μετάφραση τοῦ ἔργου της. Δημοσιεύεται ἐδῶ μὲ τὴν ἄδειά της, μαζὶ καὶ μἐ ἄλλες ἀνέκδοτες σελίδες τῆς ποιήτριας.
- 3. Πολλοὶ εἶναι οἱ κριτικοὶ ποὺ ὑπογράμμισαν τὴ σπουδαιότητα τῆς μνήμης στὴν ποίηση τῆς Κικῆς Δημουλᾶ. Περιορίζομαι νὰ ἀναφέρω μερικοὺς ἀπὸ αὐτούς, χωρὶς καμιὰν ἀξίωση πληρότητας. Πρῶτο μεταξὺ ὅλων τὸ δοκίμιο τοῦ Ν. Δήμου, Στὴν τετράγωνη νύχτα τῆς φωτογραφίας. Σημειώσεις σὲ ποιήματα τῆς Κικῆς Δημουλᾶ, Στιγμή, Ἀθήνα 1991, σ. 37. Αὐτὴν τὴν ἄποψη γιὰ τὴν ποίηση τῆς Δημουλᾶ ἔχουν εὐρέως πραγματευτεῖ καὶ οἱ Α. Γεωργιάδου-Ε. Δεληγιάννη, Διαβάζοντας Κικὴ Δημουλᾶ, Ἑλληνικὰ Γράμματα, Ἀθήνα 2001, σ. 178. Πρβλ. ἐπίσης Ν. Γ. Δαββέτας, «Ἡ συμπεριφορὰ τῶν ἀγαλμάτων στὴν ποίηση τῆς Δημουλᾶ», Ἡ λέξη, 84 (1989), σσ. 343- 346. Πιὸ πρόσφατα: Π. Μπουκάλας, «Ν' ἀντέξεις εἶναι τὸ ζητούμενο...», ΕΝΤΕΥΚΤΗΡΙΟ, 57 (Άπρ.-Ἰούν. 2002), σσ. 12-16 καὶ τὸ ἄρθρο τῆς Μ. Κέντρου-Ἁγαθοπούλου, «Τὸ ἰδιάζον κοίταγμα», ὅ.π., σσ. 41-44. Πολὸ ἐνδιαφέρον εἶναι ἐπίσης ἀπ' αὐτὴ τὴν ἄποψη τὸ ἄρθρο τοῦ Δημ. Δασκαλόπουλου, «"Ο μελαγχολικὸς ἄνεμος τῆς ζωῆς". Εἰσαγωγικὰ στὴν ποίηση τῆς Κικῆς Δημουλᾶ», ΕΝΤΕΥΚΤΗΡΙΟ, 83 (Όκτ.-Δεκ. 2008), σσ. 26-32.
- 4. Κ. Δημουλᾶ, Ή ἐφηβεία τῆς λήθης, Στιγμή, Ἀθήνα 1994, σ. 93, τώρα στὸ Ποιήματα, Ἰκαρος, Ἀθήνα 1998, σ. 404-486.
- 5. Κ. Δημουλᾶ, «Κάθε Σάββατο», στὸ Ἡ ἐφηβεία τῆς λήθης, ὅ.π., σσ. 73-75, τώρα στὸ Ποιήματα, ὅ.π., σσ. 472-473: Ἡ λήθη εἶναι ἡ μόνη ὁδός. / Ξεχνώντας τους αὐτόματα συγχωρεῖς. / Μοιάζουν σὰν δίδυμες / ἡ λησμονιὰ μὲ τὴ συγγνώμη.
- 6. K. Dimulà, «L'illustre protetto della poesia», στὸ P. M. Minucci (ἐπιμ.), Costantino Kavafis riletto da cinque poeti greci, στὸ *Poesia*, 58 (Ἰαν. 1993), σ. 2. Τὸ σύντομο δοχίμιο παρέμεινε ἀνέχδοτο στὰ ἑλληνικά ἀναφέρω τὸ κείμενο ἀπὸ ἕνα χειρόγραφο ποὺ βρίσκεται στὴν κατοχή μου.
  - Δημουλᾶ, Ποιήματα, ὅ.π., σσ. 448-449.
  - 8. Ποβλ. Έχχλ. Ι, 4.
- 9. Διάφοροι χριτιχοὶ ἔχουν ἤδη συσχετίσει τὴν ποίηση τῆς Δημουλᾶ μὲ τὴν ποίηση τοῦ Καβάφη εἰδιχότερα ἀναφέρω τὸν Τ. Καρβέλη, «Ἡ ποίηση τῆς "πολλαπλασιαστιχῆς εὐαισθησίας" καὶ τῆς "λυριχῆς ἀφαίρεσης"», Διαβάζω, 48 (1981), σσ. 83-86, ὁ ὁποῖος σημειώνει ὅσα εἰχε ἤδη γράψει ὁ 治. Καραντώνης. Τὸ δοχίμιο τοῦ Καρβέλη τὸ ἀναφέρει καὶ ὁ Δημ. Δασκαλόπουλος, Έλληνικὰ καβαφογενῆ ποιήματα (1909-2001). ἀνθολογία. Ἐπιλογὴ-Παρουσίαση-Σχόλια, Πανεπιστήμιο Πατρῶν, Πάτρα 2003, σ. 272, καὶ πρόσφατα πάλι ὁ Δημ. Δασκαλόπουλος, «Ὁ μελαγχολιχὸς ἄνεμος τῆς ζωῆς», ὅ.π., σσ. 26-32 καθὼς καὶ ὁ 治λ. Ζήρας, «Τὸ ἄγχος τῆς οὐσιαστικῆς μεταφορᾶς. Σχόλια στὶς ποιητικὲς διαδικασίες τῆς Κικῆς Δημουλᾶ», Ἡ λέξη, 194 (2007), σσ. 360-367. Γιὰ τὸ ἴδιο θέμα εἰχα κάνει φροντιστηριαχὸ μάθημα στὴ Φιλοσοφικὴ Σχολὴ τοῦ Πανεπιστημίου Κύπρου ἤδη τὸν Ἀπρίλιο 1999.
  - 10. Κ. Π. Καβάφης, Τὰ ποιήματα, τόμ. Ι, ὅ.π., ἀντίστοιχα στὶς σσ. 103 καὶ 110.
- 11. Τὸ ποίημα «Περιμένοντας τοὺς βαρβάρους» εἶναι ὁλόκληρο κατασκευασμένο πάνω στὸ διάλογο δύο προσώπων, τὰ ὁποῖα δὲν προσδιορίζονται. Μόνο μέσα ἀπὸ τὴν ἐξέλιξη τοῦ διαλόγου καὶ τὶς λέξεις ποὺ χρησιμοποιοῦν οἱ δύο συνομιλητὲς (βάρβαροι, Σύγκλητος, αὐτοκράτωρ, ὕπατοι, πραίτορες) συγκεκριμενοποιεῖται σταδιακὰ τὸ πλαίσιο δράσης. Ἐξάλλου, τὸ εὖρος τῆς κρίσης θὰ ἀποκαλυφθεῖ μονάχα στὸ τέλος, στὴ σκοτεινὴ ἀπόγνωση τοῦ καταληκτικοῦ ἐρωτήματος, ποὺ ἡχεῖ σὰν φοβισμένη διαπίστωση: «Καὶ τώρα τί θὰ γένουμε χωρὶς βαρβάρους;»
  - 12. Dimulà, «L'illustre protetto della poesia»,  $\delta.\pi$ .
- 13. Εἶναι μία διαδικασία τόσο σύμφυτη μὲ τὴν ποίηση τῆς Κικῆς Δημουλᾶ, ὥστε εἶναι ἀδύνατον νὰ ἀναφέρει κανεἰς τὸ ἕνα ἢ τὸ ἄλλο ἀπὸ τὰ ποιήματά της μὲ ἐπεξηγηματικὸ τρόπο΄ στὴν πραγματικότητα, θὰ ἔπρεπε νὰ τὰ ἀναφέρουμε ὅλα. Ἀρκοῦμαι νὰ θυμίσω τὸ ἐκτενέστερο ποίημά της «Σκόνη», στὸ ὁποῖο ἡ τεχνικὴ αὐτὴ γίνεται τὸ ἐμπνευστικὸ στοιχεῖο της.
  - 14. Κ. Π. Καβάφης, Τὰ ποιήματα, τόμ. Ι, ὅ.π., σ. 60.
  - 15. Οἱ ὑπογραμμίσεις εἶναι δικές μου.
  - 16. Κ. Π. Καβάφης, Τὰ ποιήματα, τόμ. Ι, ὅ.π., σ. 61.
  - 17. Αὐτόθι, ἀντίστοιχα στοὺς τόμους ΙΙ, σ. 95, Ι, σσ. 61, 73.
- 18. Τὸ ἴδιο ἰσχύει γιὰ τὸ ποίημα «Ὁ ἥλιος τοῦ ἀπογεύματος» στὸ στίχο: «Ἡ ἡ κάμαρα αὐτή, τί γνώριμη ποὺ εἶναι», ἀλλὰ καὶ γιὰ τὸ ποίημα «Ἡπ' τὸ συρτάρι»: «Αὐτὰ τὰ χείλη, αὐτὸ τὸ πρόσωπο— / ἄ γιὰ μία μέρα μόνο, γιὰ μίαν ὥρα / μόνο, νὰ ἐπέστρεφε τὸ παρελθόν τους».
  - 19. Κ. Π. Καβάφης, Τὰ ποιήματα, τόμ. ΙΙ, ὅ.π., σ. 87.
  - 20. *Αὐτόθι*, τόμ. ΙΙ, σ. 13.
  - 21. Αὐτόθι, τόμ. Ι, σ. 59.
  - 22. Αὐτόθι, τόμ. Ι, σ. 69.
  - 23. Κ. Π. Καβάφης, Κρυμμένα ποιήματα 1877-1923, Ἰκαρος, Ἀθήνα 2000, σ. 109.
  - 24. Κ. Π. Καβάφης, Τὰ ποιήματα, τόμ. ΙΙ, ὅ.π., σ. 95.
  - 25. *Αὐτόθι*, τόμ. Ι, σ. 61.
  - 26. Κ. Δημουλᾶ, Έπὶ τὰ ἴχνη, Στιγμή, Άθήνα 1989, σ. 27, τώρα στὸ Ποιήματα, ὅ.π., σ. 95.
  - 27. Κ. Π. Καβάφης, Tα ποιήματα, τόμ. Ι, ὅ.π., σ. 73.
  - 28. Κ. Δημουλᾶ, Ποιήματα, ὅ.π., σσ. 155, 394, 157.

- 29. Ν. Δήμου, Στὴν τετράγωνη νύχτα τῆς φωτογραφίας, ὅ.π., σ. 29.
- 30. Αὐτόθι, σ. 27.
- 31. Κ. Δημουλᾶ, Ποιήματα, ὅ.π., σσ. 157-158.
- 32. Αὐτόθι, σσ. 373-374.
- 33. Άξίζει τὸν χόπο νὰ ὑπενθυμιστεῖ πὼς ὁ χαλχὸς εἶναι βέλτιστος ἀγωγὸς χαὶ εὕπλαστο μέταλλο, ἀνθεχτιχὸ στὴ διάβρωση ἀπὸ τὴν ὑγρασία. Νομίζω πὼς αὐτὰ τὰ χαραχτηριστιχὰ γνωρίσματα τοῦ χαλχοῦ συνετέλεσαν ἢ συντελοῦν, μὲ λανθάνοντα καὶ ὑπαινιχτιχὸ τρόπο, στὴ μνήμη κατὰ τὴν ἱδιαίτερη ἐχδοχὴ τῆς Δημουλᾶ ποὺ ἑνώνει δραστιχὰ τὸ παρελθὸν μὲ τὸ παρόν (ἀγωγός), ἱχανὴ νὰ «διαπλάθει» τὸ παρελθόν (εὕπλαστο μέταλλο), ἀνατρέχοντας σὲ αὐτὸ καὶ μεταβάλλοντάς το («βολιδοσχοπώντας τὰ ὄνειρα», σύμφωνα μὲ τὸ ποίημα), δηλαδὴ ἀναδιφώντας τὸ ὑποσυνείδητο (ἀνθεχτιχὸ στὴ διάβρωση ἀπὸ τὴν ὑγρασία).
  - 34. Αὐτὸ τονίζεται καὶ στὸ δοκίμιο τῶν Α. Γεωργιάδου Ε. Δεληγιάννη, ὅ.π., σ. 138.
  - 35. Πρβλ. ὑποσημ. 5 τοῦ παρόντος δοκιμίου.



Ἡ ἰταλίδα ἑλληνίστρια Πάολα Μαρία Μινούτσι (Paola Maria Minucci) γεννήθηκε τὸ 1948 στὸ Γκροσέτο τῆς Τοσκάνης. Σπούδασε ἰταλική φιλολογία στὴ Φλωρεντία καὶ νεοελληνική στὴ Θεσσαλονίκη, ὅπου ἐπὶ ἔξι κρόνια ἐργάστηκε στὸ Τμῆμα Ἰταλικῆς Φιλολογίας τοῦ Ἀριστοτέλειου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. Απὸ τὸ 1981 διδάσκει νεοελληνικὴ φιλολογία στὸ Πανεπιστήμιο Sapienza τῆς Ρώμης. Ἔκει στὸ ἐνεργητικό της πολλὲς μεταφράσεις καὶ κριτικὰ δοκίμια γιὰ τὴν ἑλληνικὴ ποίηση καὶ πεζογραφία τοῦ 20οῦ αἰώνα, εἰδικὰ γιὰ τὸν Κ. Π. Καβάφη, τὸν Ὀδυσσέα Ἐλύτη, τὸν Μίλτο Σαχτούρη, τὴν Κικὴ Δημουλᾶ καὶ τὸν Μιχάλη Γκανᾶ. Ἔκει ἐπίσης ἀσχοληθεῖ, μὲ ἄρθρα καὶ μεταφράσεις της, μὲ τὸν κινηματογράφο τοῦ Θεόδωρου Ἁγγελόπουλου.