# Ή παράσταση τῆς Βρεφοκρατούσας στὴν ὀρθόδοξη καὶ τὴ δυτικὴ ζωγραφικὴ

Καθώς δὲν ἕπαψε νὰ μὲ ἀπασχολεῖ ἀπὸ χρόνια ἡ θεματικὴ τῆς βυζαντινῆς εἰκονογραφίας καὶ πρὸ πάντων οἱ διαφορές της ἀπὸ τὴν ἀντίστοιχη τῆς δυτικῆς θρησκευτικῆς ζωγραφικῆς¹, μὲ ἀπασχόλησε ὡς εἶναι φυσικὸ καὶ ὁ τρόπος ἀπεικόνισης τῆς Βρεφοκρατούσας καὶ παρεπομένως τοῦ θείου Βρέφους. Θεωρῶ πὼς οἱ διαφορὲς αὐτὲς εἶναι, ἀκόμα καὶ γιὰ τοὺς ἀδαεῖς περὶ τοῦ ζητήματος τῆς ἁγιογραφίας, ὀφθαλμοφανέστατες, γιὰ νὰ μὴν τὶς χαρακτηρίσω ἀβυσσαλέες, ὅπως ἄλλωστε ἀβυσσαλέα εἶναι ἡ διαφορὰ τῆς κοσμοθεώρησης (Weltanschauung) μεταξὺ ἀφενὸς τῆς Ἀνατολικῆς Ὀρθόδοξης καὶ ἀφετέρου τῆς Δυτικῆς Λατινικῆς Ἐκκλησίας.

Ή άγιογραφία εἶναι τελείως ἄσχετη μὲ τὴν κοσμικὴ ζωγραφικὴ ὅπως κατεξοχὴν εἶναι ἡ δυτική, ἀκόμα καὶ ἡ θρησκευτικοῦ περιεχομένου, πλὴν ὅμως ὑλιστικοῦ φρονήματος, ζωγραφική. Ἡ πρώτη εἶναι πνευματική, λατρευτικὴ καὶ μυστική, ἡ δεύτερη εἶναι ὑλιστική, ἀναπαραστατικὴ καὶ ψυχολογική. Ἡ άγιογραφία μεταμορφώνει τὴν εἰκόνα ἀπὸ ὑλικὴ σὲ πνευματική. Σκοπός της δὲν εἶναι νὰ συγκινεῖ τὸν ἄνθρωπο αἰσθητικά, ἀλλὰ νὰ ἀναπλάθει, νὰ μετουσιώνει κάθε αἴσθημά του. Σκοπός της εἶναι νὰ ἀνάγει τοὺς πιστοὺς ἀπὸ τὰ αἰσθητὰ στὰ νοητά, ἀπὸ τὰ ἐφήμερα στὰ αἰώνια. Γι' αὐτὸ εἶναι ἀνόητο νὰ ἐξετάζουμε τὴ βυζαντινὴ τέχνη ἔξω ἀπὸ τὸ λατρευτικό της πλαίσιο, ψυχρὰ ἐπιστημονικά, ἀρχαιολογικά. Ἀκόμα πιὸ μακριὰ ἀπὸ τὴν οὐσία της εἶναι νὰ τὴν ἐξετάζουμε μὲ τοὺς ὅρους τῆς αἰσθητικῆς.

Οἱ ἕλληνες ἁγιογράφοι δὲν διανοήθηκαν ποτὲ νὰ μιμηθοῦν, νὰ ἀντιγράψουν τὴν οὕτως ἢ ἄλλως ψευδαισθητικὴ πραγματικότητα καὶ ἑπομένως δὲν ζωγράφιζαν ποτὲ ἐκ τοῦ φυσικοῦ, δὲν ἔκαναν ποτὲ ρεαλιστική, ἀναπαραστατικὴ ζωγραφικὴ ἀλλὰ ἄκρως ἰδεαλιστική. Ἡ εἰκαστική τους ἔκφραση οὐδέποτε ὑπῆρξε «φυσική», ἀφοῦ δὲν εἶχε σκοπὸ νὰ ἀποδώσει τὸ φυσικὸ ἀλλὰ τὸ ὑπερφυσικό, ὄχι ὅ,τι βλέπουμε μὲ τὰ φυσικά μας μάτια ἀλλὰ μὲ τοὺς πνευματικούς μας ὀφθαλμούς. Καὶ πῶς εἶναι δυνατὸν τὸ «ὑπὲρ φύσιν» νὰ παρασταθεῖ μὲ φυσικὰ μέτρα; Ἀπεναντίας στὴ Δύση, ἀκόμα κι ὅταν οἱ ζωγράφοι φιλοτέχνησαν θρησκευτικούς, ὑποτίθεται ἰδεαλιστικούς, πίνακες, ἀπεικόνισαν ρεαλιστικὰ τὰ ἐπιμέρους στοιχεῖα τους.

Γιὰ τοὺς ἁγιογράφους ἡ ἱερὴ εἰκόνα ἦταν ὑπέρβαση τῆς ρεαλιστικῆς παράστασης ἑνὸς θέματος καὶ γι' αὐτὸ ἐπεδίωκαν νὰ ἀποδώσουν τὴν αἰθερικὴ ὑπόσταση τῶν μορφῶν τὶς ὁποῖες ἀπεικόνιζαν. Εὔστοχα ἔλεγε ὁ ἄγιος Θεόδωρος ὁ Στουδίτης (759-826) σχετικά: «Παντὸς εἰκονιζομένου προσώπου οὐχ ἡ φύσις ἀλλ' ἡ ὑπόστασις εἰκονίζεται».

Ή βυζαντινή εἰκόνα ὄφειλε νὰ μὴν ἀπομακρύνεται διόλου ἀπὸ τὸν λειτουργικό, λατρευτικὸ σκοπό της καὶ νὰ μεταβάλλεται σὲ ἔργο τέχνης. Καθὼς ἡ ἁγιογραφία ἀποβλέπει στὰ αἰώνια στοιχεῖα τοῦ κόσμου, ἔχει χαρακτήρα σταθερὸ καὶ αἰώνιο. Ὅντας ἔκφραση πνευματική, δὲν διακατέχεται ἀπὸ τὴ μανία τῆς ἀλλαγῆς, τῆς καινοτομίας, καὶ ἡ ὀμορφιά της εἶναι διαχρονική. Ἔτσι, οἱ ἁγιογράφοι δὲν ἐκφράσανε μόνο τὴν ἐποχή τους, ὅπως ἔκαναν στὴ Δύση ἀκόμα καὶ οἱ ὀνομαστοὶ ζωγράφοι, ἀλλὰ μὲ στοιχεῖα ἀκριβῶς τῆς ἐποχῆς τους ἐκφράσανε, ὑπερβαίνοντας τὸ χρόνο, τὸ αἰώνιο.

Άχόμα λοιπὸν καὶ στὴ μεταβυζαντινὴ – τὴν πρώιμη τουλάχιστον – περίοδο, οἱ ἁγιογράφοι δὲν διανοοῦνται, ὡς φαίνεται, νὰ ἀπομακρυνθοῦν πολὺ ἀπὸ τὰ πατροπαράδοτα. Οἱ ζωγραφικοὶ τύποι ὑπὸ τοὺς ὁποίους ἀναπαριστάνονται ὅλα τὰ ἱερὰ πρόσωπα τῶν εἰκόνων (Χριστός, Παρθένος, ἀπόστολοι, εὐαγγελιστές, ἅγιοι, ὅσιοι καὶ προφῆτες) εἶναι ἐντελῶς αὐστηρὰ καὶ ἀπαρέγκλητα καθορισμένοι, δίχως νὰ ἀλλάζουν ὄψη ἀνάλογα μὲ τὴν ὀργιώδη ἢ μὴ φαντασία τοῦ ζωγράφου. Ὁ ἁγιογράφος ὀφείλει ἁπλῶς νὰ ἀκολουθεῖ τὰ χνάρια τῆς ἱερῆς παράδοσης, ἡ ὁποία κωδικοποιήθηκε κατὰ τὴν Τουρκοκρατία ἀπὸ σημαντικὸ ἀριθμὸ χειρογράφων μὲ ἀνώνυμες Ερμηνεῖες τῆς ζωγραφικῆς². Αὐτὲς προορίζονταν πρὸς χρῆσιν τῶν ἁγιογράφων καὶ περιεῖχαν μεταξὸ ἄλλων τεχνικὲς ὁδηγίες καὶ συνταγές, καθὼς καὶ τὴν κατὰ τὸ δυνατὸν λεπτομερὴ περιγραφὴ τῶν κύριων εἰκονογραφικῶν τύπων καὶ θεμάτων, ὅπως εἶναι π.χ. οἱ διάφορες διηγήσεις τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, οἱ «ὑποθέσεις» ἀπὸ τὰ θεῖα καὶ ἱερὰ Εὐαγγέλια, τὰ Ἅγια Πάθη κ.λπ.

Βάσει τῶν ἐν λόγω Ἑρμηνειῶν, «ὁ ἄγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς» εἰκονίζεται ὑποχρεωτικὰ «πολιός, πλατεῖαν ἔχων τὴν γενειάδα», «ὁ ἄγιος ἀντώνιος, γέρων κοντοδιχαλογένειος, ἔχων γυμνὸν ὀλίγον τὸν πώγωνα», «ὁ ἄγιος Ἱλαρίων ὁ Μέγας, γέρων βουρλογένειος, εἰς τρία χωρίζων τὸ γένειον», «ὁ ἄγιος ἀρσένιος, γέρων σγουροκέφαλος μακρυπλατυγένειος», «ὁ ἄγιος Πέτρος ὁ ἀθωνίτης, γέρων πολλά, μακρυμάλλης, ὁλόγυμνος, μὲ τὸ γένειον μακρὸν ἔως τῶν γονάτων, κρατῶν σταυρὸν ἐπάνω εἰς κοντάρι καὶ εἰλητάριον», «ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ Καλυβίτης, νέος σπανὸς μὲ μαλλιὰ ἀκτένιστα, κρατῶν κεκλεισμένον Εὐαγγέλων», «ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς γέρων διχαλογένης, ἔχων μὲ σαρίκι τυλιγμένην τὴν κεφαλήν του, κρατῶν εἰλητάριον», «ὁ ἄγιος Μᾶρκος ὁ ὰθηναῖος, γυμνὸς ὡς ὁ Ὀνούφριος, κρατῶν σταυρὸν καὶ φύλλα περιζωσμένος», «ὁ ἄγιος Βαρλαὰμ ὁ Μετεωρίτης, γέρων μακρυγένης, μὲ τὸν πώγωνα διχαλωτὸν καὶ βαδαρὸν καὶ τὴν μύτην βαρεῖαν καὶ γυριστήν», «ὁ ἄγιος Μωυσῆς ὁ Αἰθίοψ, γέρων ἀράπης, μὲ μαῦρον δέρμα καὶ σγουρὸν γένειον, φορῶν κουκούλιον εἰς τὴν κεφαλήν», «ὁ ἄγιος Ὠρ ὁ ἐν τῆ Νιτρία, γέρων πολλά, ἀλλὰ ὑγιής, λαμπρὸς τὸ πρόσωπον, μακρυμάλλης καὶ μακρυγένης», «ὁ ἄγιος Καπίτων, ὁ πρώην ληστής, γέρων σγουρομάλλης καὶ κοντογένης» κ.λπ.

Ἡ Έρμηνεία τῆς ζωγραφικῆς δίνει βέβαια σαφεῖς ὁδηγίες καὶ γιὰ τὸ πῶς πρέπει νὰ άγιογραφεῖται ἡ Παναγία. Ἐνδεικτικὰ ἀναφέρουμε μικρὸ ἀπόσπασμα ποὺ ὁρίζει πὼς «ἡ ὑπεραγία Θεοτόκος ἦν τῆ ἡλικία τρίπηχυς, μακρόφρυς, μεσόρριν, μακρόλαιμος, μακροδάκτυλος, εὕστολος, ταπεινή, ἀσχημάτιστος (ἀπροσποίητη), ἀβλάκευτος, ἱμάτια αὐτόρραφα (ἢ αὐτόβαφα) ἀγαπῶσα. Τὸ δὲ ἦθος Αὐτῆς οὕτως εἶχε: σεμνή, ὀλιγόλαλος, ταχυπήκοος, ἀπαρρησίαστος πρὸς πάντα ἄνθρωπον, ἀγέλαστος, ἀτάραχος, ἀόργητος, εὐπροσήγορος, τιμητική (τιμῶσα πάντα ἄνθρωπον), ὥστε θαυμάζειν πάντας τὴν σύνεσιν Αὐτῆς καὶ τὸν λόγον».

Γιὰ τοὺς παραπάνω λοιπὸν λόγους, ὁποιοσδήποτε ὀρθόδοξος πιστὸς βρεθεῖ μπρὸς σ' ἕνα εἰκόνισμα ξέρει πολὺ καλὰ ποιὸ ἱερὸ πρόσωπο εἰκονίζει αὐτό. Μιὰ ρωσίδα προσκυνήτρια σὲ ἑλληνικὸ μοναστήρι θὰ καταλάβει εὐκολότατα μπρὸς στὸ εἰκόνισμα λόγου χάριν τοῦ ἁγίου Νικολάου ἢ τῆς ἁγίας Παρασκευῆς περὶ ποίων ἁγίων πρόκειται κι ἂς μὴν μπορεῖ νὰ διαβάσει τὶς ἐπιγραφὲς τῶν εἰκόνων. Τὸ ἴδιο θὰ συμβεῖ κι ὅταν βρεθεῖ μπρὸς σὲ μιὰν εἰκόνα τῆς Βρεφοκρατούσας οὐδεμία περίπτωση ὑπάρχει νὰ μὴν ἀναγνωρίσει πὼς πρόκειται γιὰ τὴν Παναγία, ἀσχέτως τοῦ ζωγραφικοῦ τύπου ὑπὸ τὸν ὁποῖο εἰκονίζεται: ὡς Γαλακτοτροφοῦσα, Γλυκοφιλοῦσα, Γοργοεπήκοος, Γρηγοροῦσα, Διασώζουσα, Ἐλεοῦσα, 'Οδηγήτρια τοῦ Πάθους, Παμμακάριστος, Παρηγορήτισσα κ.λπ. Στοὺς δυτικοὺς θρησκευτικοὺς πίνακες ἀντιθέτως καμία Παναγία δὲν ἐμφανίζει μιὰν ἔστω καὶ μακρινὴ ὁμοιογένεια μὲ κάποιαν ἄλλη, ἀφοῦ δὲν ὑπάρχει ἕνας κατὰ κάποιον τρόπο παρεμφερὴς τύπος ἀπεικόνισής Της. Καθὼς διάφορες ἦταν οἱ γυναῖκες ποὺ χρησίμευσαν ἀνὰ τοὺς αἰῶνες ὡς μοντέλα, παντελῶς διαφορετικὰ μεταξύ τους εἶναι καὶ τὰ ἀπεικονιζόμενα γυναικεῖα πρόσωπα, τὰ ὁποῖα χαρακτηρίστηκαν τελείως αὐθαίρετα ὡς Παναγίες ἀπὸ τοὺς φιλοτεχνήσαντές τα καλλιτέχνες.

Ή τυποποίηση βέβαια τῆς μορφῆς τῶν ἱερῶν προσώπων στὶς εἰκόνες, τὸ καθορισμένο ἀπὸ τὴν ἁγιογραφικὴ ἔκφραση μορφολογικὸ πλαίσιο τῶν εἰκόνων, οὐδόλως περιορίζει τὴν ἀπρόσκοπτη ἐκδήλωση τῆς δημιουργικότητας τοῦ ἁγιογράφου, ἀφοῦ ἡ ἰδιαίτερη προσωπικότητά του δὲν γίνεται νὰ ἀναιρεθεῖ. Γι' αὐτὸ μποροῦμε κάλλιστα νὰ ἰσχυριστοῦμε ὅτι στὴ βυζαντινὴ ἁγιογραφία βασιλεύει ἡ πρωτοτυπία, χωρὶς ὡστόσο αὐτὴ νὰ ἀσεβεῖ πρὸς τὴν παράδοση. Ὁ κάθε ἁγιογράφος διατηρεῖ στὸ ἀκέραιο τὴν ἐλευθερία τοῦ στησίματος καὶ τοῦ πλασίματος τῶν ἀπεικονιζόμενων ἱερῶν προσώπων, τῆς χρωματικῆς ἐπιλογῆς, – μέγας ὁ χρωματικὸς πλοῦτος τῆς ἁγιογραφίας! – τοῦ σχεδιασμοῦ τῶν ἐνδυμάτων καὶ τῶν πτυχώσεών τους κ.λπ. Ὠς ἐκ τούτου πάμπολλες εἰκόνες καταλήγουν σὲ διακοσμητικὴ λαμπρότητα χρωμάτων καὶ σχημάτων, μολονότι ἡ βυζαντινὴ ἀγιογραφία δὲν εἶχε

ποτὲ διακοσμητικὸ χαρακτήρα, παρὰ μόνο αὐστηρὰ λατρευτικό. Ἐξάλλου πρόθεση τοῦ γνήσιου ἁγιογράφου δὲν ὑπῆρξε ποτὲ ἡ προβολὴ τῆς ζωγραφικῆς δεξιότητάς του οὕτε ἡ ἱκανοποίηση προσωπικῆς ματαιοδοξίας. Τοῦτο ἀποδεικνύεται περίτρανα ἀπὸ τὴν ἐκ μέρους τους τήρηση τῆς ἀνωνυμίας τους. Οἱ ἁγιογράφοι ἦταν ἄνθρωποι «συντετριμμένοι καὶ τεταπεινωμένοι», ποὺ νήστευαν, προσεύχονταν, ἔκλαιγαν καὶ «πορεύοντο σκυθρωπάζοντες ὅλην τὴν ἡμέραν». Δεδομένος εἶναι λοιπὸν ὁ τύπος στὴν ἁγιογραφία, πλὴν ὅμως ὁ κάθε ἀγιογράφος τὸν ἑρμηνεύει ἀνάλογα μὲ τὴν εὐσέβεια καὶ τὴ δεξιότητά του, ὅπως ἡ θεία Λειτουργία εἶναι πάντοτε ἡ ἴδια ὡς κείμενο, ἀλλὰ τελεῖται ἀπὸ πάμπολλους διάφορους ἱερεῖς, ποὺ ὁ καθένας τους τὴ διεκπεραιώνει μὲ διαφορετικὴ κατάνυξη εἶναι δὲ μοναδικὴ κάθε φορὰ καὶ ἀνεπανάληπτη, ἀκόμα κι ὅταν τελεῖται ἀπὸ τὸν ἴδιο λειτουργὸ ἱερέα. Ἄλλωστε ἡ εἰκόνα εἶναι μιὰ ἀναπαράσταση τόσο ἱερὴ ὅσο καὶ ἡ θεία Λειτουργία ποὺ ἀναπαριστᾶ τὸ θεῖο Πάθος.

Στὴ βυζαντινὴ ζωγραφικὴ ὁ ἁγιογράφος τίθεται ἀφ' ἑαυτοῦ κατὰ μέρος, ἐξ οὖ καὶ παραμένει ἀνώνυμος, ἀφοῦ εἶναι ὑποχρεωμένος νὰ ἐργάζεται κατὰ τὶς ὑποδείξεις τῶν δογματικῶν κανόνων. Ὁ ἁγιογράφος εἶναι ἕνας ἀπρόσωπος ἐργάτης παραγωγῆς λατρευτικῶν ἀντικειμένων, ὅπως εἶναι οἱ εἰκόνες, ὑποτακτικὸς στὴν παράδοση καὶ τὸ δόγμα, ὁ ὁποῖος συντελεῖ στὴ διὰ τῶν ἱερῶν εἰκόνων κατήχηση τῶν ἀγράμματων πιστῶν.

Τὰ παραπάνω ἰσχύουν ἀπολύτως γιὰ τὴ βυζαντινὴ περίοδο. Οἱ ἐπιδράσεις ὅμως τῆς ἑνετικῆς τέχνης ἔβγαλαν βαθμιαῖα τὸν ἁγιογράφο ἀπὸ τὴν ἀνωνυμία, ἄν καὶ αὐτὸς ἐξακολούθησε νὰ διατηρεῖ τὴν ταπεινοφροσύνη του 'γι' αὐτὸ χρησιμοποιοῦσε, ὑπογράφοντας τὰ ἔργα του, ἐκεῖνο τὸ ἀνεπανάληπτο «διὰ χειρός», μὲ τὸ ὁποῖο δήλωνε πὼς δὲν ἦταν αὐτὸς ὁ δημιουργὸς τῆς εἰκόνας, ἀλλὰ πὼς ἁπλῶς μεσολάβησε τὸ χέρι του γιὰ νὰ φιλοτεχνηθεῖ αὐτή. Ὠστόσο ἀπὸ τὸν 17ο αἰώνα καὶ ἐφεξῆς, ὁ ἁγιογράφος μετατράπηκε σὲ καλλιτέχνη, ὁ ὁποῖος, στὴν περίπτωση ἰδίως τῆς Έπτανησιακῆς Σχολῆς κατὰ τὸν 18ο αἰώνα, οὐδεμία σχέση εἶχε πλέον πρὸς ἕναν ἁγιογράφο, μολονότι ἐργαζόταν ἐπὶ ἱερῶν θεμάτων καὶ τὰ ἔργα του – ζωγραφικοὶ πλέον πίνακες, ὅχι ἱερὲς εἰκόνες – κοσμοῦσαν ἐκκλησίες.

Καὶ ἐνῶ στὴν καθ' ἡμᾶς Ἀνατολὴ δὲν ὑπῆρξε κοσμικὴ ζωγραφική, ἀλλὰ αὐτὴ ἦταν ἀποκλειστικὰ λατρευτική, τουλάχιστον ὡς τὰ μέσα τοῦ 19ου αἰώνα, στὴ Δύση ἡ πορεία τῆς ζωγραφικῆς, ὅχι μόνο τῆς κοσμικῆς ἀλλὰ καὶ τῆς θρησκευτικῆς, ὑπῆρξε διαφορετικὴ καὶ ἡ ἐξέλιξή της ἁλματώδης. Ἐκεῖ, κατὰ τὴν Ἀναγέννηση, ἀρχῆς γενομένης ἀπὸ τὴν Ἰταλικὴ χερσόνησο, ἡ ἐγκόσμια γνώση ποὺ σημείωσε τεράστια ἀνάπτυξη χρειαζόταν πλέον ἐγκόσμια τέχνη γιὰ νὰ ἐκφραστεῖ. Ὁ ἔντονος πολιτιστικὸς ἀναβρασμὸς ποὺ κυριάρχησε σὲ ὁλόκληρη τὴν Ἑσπερία εἰσήγαγε ἕνα νέο τεχνολογικὸ καὶ εἰκονογραφικὸ σύστημα, τὸ ὁποῖο ἦρθε σὲ πλήρη ἀντίθεση μὲ τὴ μέχρι τότε ἐπικρατούσα μεσαιωνικὴ ἀντίληψη τοῦ κόσμου, πόσω μᾶλλον τῆς τέχνης. Στὴν Ἰταλία, λοιπόν, σταδιακὰ ἀπὸ τὸν 14ο αἰώνα, ἡ τέχνη – ἡ κοσμικὴ καὶ πρὸ πάντων ἡ θρησκευτικὴ – ἔχασε τὸν ὑψηλὸ χαρακτήρα της πρὸς ὄφελος τοῦ ψυχολογικοῦ, ἀναπαραστατικοῦ. Τὴ χαριστικὴ βολὴ στὴν πνευματικότητα τῆς δυτικῆς θρησκευτικῆς πρωτίστως τέχνης τὴν ἔδωσε ἡ Ἀντιμεταρρύθμιση, τότε ποὺ ἡ Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία ἔνιωσε νὰ ἀπειλεῖται ἀπὸ τὴν αὐξανόμενη δύναμη τοῦ Λουθηρανισμοῦ καὶ θεώρησε πὼς ἔπρεπε νὰ ἀμυνθεῖ κυρίως πολιτιστικά.

Σύμφωνα μὲ τὸν Π.Α. Μιχελῆ³, στὸ βάθος κάθε θρησκευτικῆς καλλιτεχνικῆς ἐκδήλωσης κρύβεται καὶ μιὰ διάθεση ὑψηλή. Τὸ Ὑψηλὸ διαχωρίζεται βέβαια ἀπὸ τὸ Ὠραῖο. Τὸ Ὠραῖο ἀφορᾶ τὴ μορφὴ τῶν ἔργων, ἐνῶ τὸ Ὑψηλὸ ἀφορᾶ τὸ περιεχόμενό τους, τὸ βαθύτερο νόημά τους. Μὲ τὸ Ὠραῖο δίνεται στὴ μορφὴ ἔνα περιεχόμενο, ἐνῶ μὲ τὸ Ὑψηλὸ δίνεται στὸ περιεχόμενο μιὰ μορφή. Κατὰ τὴν ἄποψη τοῦ Μιχελῆ, τρεῖς εἶναι οἱ ὅροι ποὺ χαρακτηρίζουν ἐπιγραμματικὰ τὶς μεταπτώσεις τοῦ Ὑψηλοῦ: ἔκταση, ἔνταση καὶ ἔμφαση. ἀπὸ τὸ ἕνα ἀπὰ αὐτὰ στάδιο στὸ ἑπόμενο παρατηρεῖται σημαντικὴ ἐξέλιξη καὶ μεταμόρφωση τοῦ χαρακτήρα τῶν ἔργων καὶ ἑπομένως μιὰ διαφορὰ στὴ βίωση τοῦ Ὑψηλοῦ, ἀφοῦ πίσω ἀπὸ κάθε αἰσθητικῆς χροιᾶς μεταβολὴ κρύβεται καὶ ἀνάλογη μεταβολὴ στὴν ἀντίληψη τοῦ χριστιανικοῦ ἰδεώδους.

Γιὰ νὰ ἐπανέλθουμε στὴν Ἀντιμεταρρύθμιση, αὐτὴ πέρασε μὲ ὁρμητικὴ κίνηση στὸ στάδιο τῆς ἔμφασης. Ἔκτοτε χάθηκε ἡ καθολικότητα ἀπὸ τὴ θρησκευτικὴ ζωγραφική, ἡ

όποία μᾶς ἐνδιαφέρει περισσότερο ἐπὶ τοῦ προκειμένου, τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας, καὶ ὑπεισῆλθε τὸ προσωπικὸ στοιχεῖο τοῦ καλλιτέχνη. ἀκολούθησαν βέβαια καὶ οἱ ἄλλες δυτικὲς χῶρες ἀνεξαρτήτως τοῦ θρησκευτικοῦ τους δόγματος.

Οἱ δυτικοὶ καλλιτέχνες συναγωνίζονταν στὴν προβολὴ καινοτόμων προτάσεων στὸ ἔργο τους, καὶ οἱ πίνακές τους ἔγιναν πεδίο δεξιοτεχνικῶν ἐπιδείξεων ὀφθαλμαπάτης, ὅπως λόγου χάριν ἡ προοπτική. ἀκόμα καὶ τοὺς θρησκευτικοῦ περιεχομένου ζωγραφικούς τους πίνακες συνήθισαν νὰ τοὺς συνθέτουν μὲ σκηνοθετικὴ ματιὰ καὶ δραματικὴ – ἢ μᾶλλον μελοδραματικὴ ἐνίοτε – θεατρικότητα. Σὲ αὐτούς, πρωταγωνιστοῦν ζωγραφισμένοι ἡθοποιοί, ποὺ δείχνουν νὰ ὑποδύονται τὸν Χριστὸ καὶ τοὺς άγίους, ὅπως εὕστοχα παρατηρεῖ ὁ Φώτης Κόντογλου⁴. Οἱ μπαρὸκ θρησκευτικοὶ πίνακες βρίθουν βίαιων κινήσεων, παθητικῶν στάσεων, θεατρικῶν χειρονομιῶν. Σὲ αὐτοὺς ὁ μορφασμὸς ἀντικαθιστᾶ συχνὰ τὸ βάθος τοῦ αἰσθήματος, καὶ κυρίαρχη εἶναι ἡ ἐπιφανειακὴ ἀντιμετώπιση τοῦ εἰκονογραφικοῦ θέματος. Ἐν ὀλίγοις εἰκονογραφοῦν ἕναν κόσμο ἐφήμερων συγκινήσεων, ὑλικό, ὅπου ἡ θρησκεία εἶναι πρόφαση γιὰ τὴν ἔκφραση ρηχῶν συναισθημάτων, ὄχι ἕναν πνευματικὸ κόσμο ὅπου κυριαρχοῦν μόνο οἱ ἀλήθειες τῆς ἁγνῆς πίστης.

Μὲς σὲ αὐτὸ τὸ διάχυτο κοσμικὸ πνεῦμα, πολλοὶ ζωγράφοι στὴ Δύση συνήθιζαν νὰ ζωγραφίζουν τὶς ἐρωμένες τους ἢ τὶς συζύγους τῶν παραγγελιοδοτῶν τους ὡς Μαντόνες. Συχνὰ μάλιστα οἱ καλλιτέχνες ὑπερέβαλλαν ὡς πρὸς τὴν ὀμορφιὰ τῶν μοντέλων τους, ἀποδίδοντάς τα ὀμορφότερα ἀπ' ὅ,τι πραγματικὰ ἦταν. Ἔτσι, ἡ ὑπεραγία Θεοτόκος στὴ Δύση ἔχασε σταδιακὰ τὰ πνευματικὰ χαρακτηριστικά Της, ἔγινε πιὸ ἀνθρώπινη, πιὸ γήινη, πιὸ προσιτὴ καὶ οἰκεία στὸν ἀνθρώπινο συναισθηματισμό. Κοντολογίς, τὸ διαχρονικό, καθότι καθαρὰ πνευματικό, κάλλος τῆς Παναγίας ἔγινε ἡ ἐφήμερη, φθαρτὴ ὀμορφιὰ τῆς Μαντόνας. Τὸ πνευματικὸ στοιχεῖο τῶν θρησκευτικῶν πινάκων περιορίστηκε στὴν καθαρὰ τεχνικὴ δεινότητα τῶν καλλιτεχνῶν ποὺ σὲ μερικοὺς ἔφτασε σὲ πραγματικὰ ὑψηλὰ ἐπίπεδα ζωγραφικῆς τελειότητας.

Ώς πρὸς τὴν καθαρὰ βυζαντινὴ τέχνη καὶ τὴν ἀπεικόνιση κάθε ἱεροῦ προσώπου καὶ κάθε «ὑπόθεσης», δηλαδὴ κάθε πολυπρόσωπης σύνθεσης, ἀξίζει νὰ ἀναφερθεῖ τί παραδίδεται περὶ τῶν ἱερῶν εἰκόνων ἐν γένει στὴν Ὀρθοδοξία. Σύμφωνα, λοιπόν, μὲ τὴν ἱερὴ παράδοση τῆς Ἑλληνορθόδοξης Ἐκκλησίας, ὁ εὐαγγελιστὴς Λουκᾶς ὑπῆρξε ὁ πρῶτος ζωγράφος φορητῶν εἰκόνων. Ὁ ἴδιος ὑπῆρξε καὶ ὁ προσωπογράφος τῆς παρθένου Μαρίας, Τὴν ὁποία ζωγράφισε μάλιστα ἐκ τοῦ φυσικοῦ⁵. Ὅπως ὅμως θρυλεῖται, ἡ ἴδια ἡ Παναγία τοῦ ὑπέδειξε ἐπακριβῶς πῶς νὰ Τὴν ἀπεικονίσει, ὄχι βέβαια ὡς μιὰ τυχαία γυναίκα ὀνόματι Μαρία΄ τοῦ ὑπέδειξε δηλαδὴ τὴν πνευματικότερη ἀπεικόνισή Της ὡς Θεομήτορος. Ἄλλωστε ἡ Βασίλισσα τῶν Οὐρανῶν, ἡ Παντάνασσα, ἡ Μητέρα ὅλης τῆς ἀνθρωπότητας καὶ ἐνσάρκωση τῆς ἀπόλυτης συμπόνιας ἀποτελεῖ τὴ θήλεια πλευρὰ τοῦ Θείου, τὴ θηλυκὴ ὑπόσταση τοῦ Θείου. Ὅπως ἐξάλλου παραδίδεται, ὅταν ἡ Παναγία ἀντίκρισε τὴ φιλοτεχνηθείσα ἀπὸ τὸν Λουκᾶ προσωπογραφία Της, εἶπε εὐλογώντας την: «Ἡ χάρις τοῦ ἐξ ἐμοῦ τεχθέντος εἴη, δι' ἐμοῦ, μετ' αὐτῶν».



Μάρτεν ντὲ Φός (1523-1603), «Ὁ ἄγιος Λουχᾶς ζωγραφίζει τὴν Παναγία» (1602), Βασιλιχὸ Μουσεῖο Καλῶν Τεχνῶν (Koninklijk Museum voor Schone Kunsten), Ἀμβέρσα.



Δομήνιχος Θεοτοχόπουλος, ό ἐπονομαζόμενος Ἑλ Γχρέχο, «Ό εὐαγγελιστὴς Λουχᾶς ζωγραφίζει τὴν εἰχόνα τῆς Παναγίας 'Όδηγήτριας» (πρὶν ἀπὸ τὸ 1567), αὐγοτέμπερα σὲ ξύλο, Μουσεῖο Μπενάχη, Άθήνα.

Στὶς βυζαντινὲς νωπογραφίες ἡ Παναγία ὡς Πλατυτέρα τῶν Οὐρανῶν εἰκονίζεται πάντοτε στὴν κόγχη τοῦ ἱεροῦ Βήματος τῶν ναῶν. Λέγεται ἐπίσης Παναγία τῶν Βλαχερνῶν, ἐπειδὴ ἐκεῖ πρωτοσυναντοῦμε ὁλοκληρωμένον αὐτὸ τὸν τύπο ἀπεικόνισής Της. Ἀρχικὰ εἰκονιζόταν μόνη Της, ὅμως ἀργότερα προστέθηκε στὴ σύνθεση ὁ μικρὸς Ἰησοῦς. Ἡ Παναγία ζωγραφίζεται κατὰ μέτωπο, ἔνθρονη ἢ σὲ ὄρθια στάση, μὲ τὰ χέρια ὑψωμένα σὲ δέηση ἢ κατεβασμένα, φέροντας τὸν Ἰησοῦ μπροστά Της, στὸ ὕψος τῆς κοιλίας Της, χωρὶς πολλὲς φορὲς νὰ Τὸν κρατάει, οὕτε κὰν νὰ Τὸν ἀγγίζει, ἔτσι ποὺ τὸ θεῖο Βρέφος μοιάζει νὰ αἰωρεῖται καὶ θὰ ἔπρεπε κανονικὰ νὰ Τῆς γλιστροῦσε καὶ νὰ ἔπεφτε κάτω ἂν δὲν ἦταν ζωγραφισμένο. Ἐφόσον ὁ χῶρος τῆς κόγχης τὸ ἐπιτρέπει, ἀριστερὰ καὶ δεξιὰ τῆς Παναγίας στέκονται οἱ ἀρχάγγελοι Μιχαὴλ καὶ Γαβριήλ, φορώντας ἄλλοτε ἀρχαίους μανδύες σὲ στάση παρακλητικὴ καὶ ἄλλοτε στιχάρια ὡς διάκονοι ποὺ κρατοῦν εἰλητάρια.



Στὶς βυζαντινὲς φορητὲς εἰκόνες ἡ Βρεφοκρατοῦσα σπάνια παριστάνεται ὁλόσωμη. Στὴ συντριπτικὴ πλειονότητά τους εἰκονίζεται ἐν προτομῆ, κρατώντας τὸ θεῖο Βρέφος μὲ τὸ ἀριστερό Της χέρι καὶ σπανιότατα μὲ τὸ δεξί (Δεξιοκρατοῦσα). Μερικὲς φορὲς ὁ μικρὸς Ἰησοῦς δὲν ζωγραφίζεται στὴν ἀγκαλιά Της ἀλλὰ μπροστὰ Της σὰν σὲ ἔμψυχο θρόνο κατὰ τὸν τρόπο ποὺ ψέλνουμε στὸν Ἰκαθιστο Ὑμνο: «Χαῖρε, θρόνε πύρινε τοῦ Παντοκράτορος», ὅπως καὶ στὴν Α΄ Στάση τῶν Οἴκων τῆς Θεοτόκου: «Χαῖρε, ὅτι ὑπάρχεις Βασιλέως καθέδρα χαῖρε, ὅτι βαστάζεις τὸν βαστάζοντα πάντα». Ἰκόμα σπανιότερα, ὁ Χριστὸς ζωγραφίζεται μέσα σὲ κύκλο, τὸν λεγόμενο στηθάριον, νὰ εὐλογεῖ μὲ τὴ δεξιά Του καὶ νὰ κρατεῖ εἰλητάριο μὲ τὴν ἀριστερά Του.

Ή ἱεροπρεπὴς μορφὴ τῆς Παρθένου εἶναι ἐπιβλητικὴ καὶ αὐστηρή<sup>6</sup>. Στὶς μεταβυζαντινὲς εἰκόνες ἀπαλύνονται, γλυκαίνουν κάπως τὰ άδρὰ χαρακτηριστικὰ τοῦ προσώπου Της.

Δὲν κοιτάζει ποτὲ τὸν Ἰησοῦ, ἀκόμα κι ὅταν Τὸν θηλάζει. Ὅταν δὲν κοιτάει τοὺς πιστοὺς κατάματα, τὸ βλέμμα Της βρίσκεται συνήθως σὲ κατάσταση ἐνδοστροφῆς. Στὸ πανάγραντο πρόσωπό Της ποὺ ἔχει σταρένιο γρῶμα, τὰ στεφανωμένα μὲ ἔντονα μαῦρα φρύδια μάτια της εἶναι μεγάλα καὶ ἀμυγδαλωτά, ἡ μύτη της λεπτὴ καὶ ὁλόισια, τὸ στόμα Της μικρό, ἐνῶ τὰ ἀφτιά Της καλύπτονται ἀπὸ τὸν κεκρύφαλο<sup>7</sup> ποὺ ἀφήνει νὰ φαίνονται μόνο οί λοβοί τους. Οὔτε τὰ μαλλιά Της φαίνονται καθόλου, ἀφοῦ εἶναι τυλιγμένα μὲ λευκὸ ἢ βαθυπράσινο ἢ βαθὺ κυανὸ ὕφασμα. Τρεῖς χρυσοὶ ἀστερίσκοι, οἱ λεγόμενοι παρθενόσημα, κοσμοῦν τὸ μέτωπό Της καὶ τὸν κάθε ὧμο Της. Τὸ ἐσωτερικὸ Της ἱμάτιο εἶναι σκούρου κυανοῦ ἢ πράσινου χρώματος καὶ συμβολίζει τὴν ψυχρὴ ἀνθρώπινη φύση. Ὁ ἐξωτερικὸς μανδύας Της, σὲ χρῶμα κόκκινο ἢ βυσσινί, συμβολίζει τὸ πῦρ τῆς θείας Χάριτος ποὺ Τὴν περιέβαλε, ὅταν δέχτηκε νὰ κυοφορήσει τὸν Λυτρωτή. Τὰ ὁλόχρυσα σειρήτια καὶ κρόσσια στὰ μανίκια Της συμβολίζουν τὰ χαρίσματα τοῦ Άγίου Πνεύματος ποὺ Τὴν κοσμοῦν καὶ τὶς ἀρετὲς ποὺ Ἐκείνη συγκέντρωσε στὸ χαρακτήρα Της. Σὲ παλαιότερες εἰκόνες τὰ κρόσσια σχημάτιζαν γράμματα καὶ διαβαζόταν ή φράση: «Ἐν κροσσωτοῖς χρυσοῖς περιβεβλημένη, πεποιχιλμένη». (Ψαλμ. 44, 14). Σὲ κάποιες εἰκόνες τῆς Βρεφοκρατούσας ποὺ ονομάζονται Παναγίες τοῦ Πάθους, εἰχονίζεται ἀριστερὰ καὶ δεξιὰ πάνω ἀπὸ τὴ Θεοτόκο άνὰ ἕνας ἄγγελος σὲ μικρογραφία μὲ τὰ σύμβολα τοῦ Πάθους, στὰ μὲν ἀριστερά, σύμφωνα μὲ τὴν ἱερὴ παράδοση, ὁ Μιχαὴλ ποὺ κρατάει τὴ λόγγη καὶ τὸ σπόγγο, στὰ δὲ δεξιὰ ό Γαβριὴλ ποὺ κρατάει τὸ Σταυρό. Μὲ τὶς ἐν λόγω εἰκόνες ἡ ἁγιογραφία θέλει νὰ ὑπενθυμίζει στοὺς πιστοὺς τὸ ὅτι ἡ Παναγία εἶχε λάβει γνώση γιὰ τὸ μελλοντικὸ Πάθος τοῦ Υἱοῦ Της τὴν ἡμέρα τῆς Ύπαπαντῆς ὁπότε ὁ θεοδόχος Συμεὼν εἶχε δώσει στὴ Θεομήτορα τὴ φρικτὴ προφητεία: «Καὶ σοῦ δὲ αὐτῆς τὴν ψυχὴν διελεύσεται ρομφαία». (Λουκ. β΄, 35)







είκ. 2



είκ. 3



είκ. 4



είκ. 5



είκ. 6

Στοὺς δυτικοὺς θρησκευτικοῦ περιεχομένου πίνακες ποὺ ἀπεικονίζουν τὴν Παναγία μὲ τὸ παιδίον Ἰησοῦ, ἔχει ἐγκαταλειφθεῖ σταδιακὰ τὸ ὁμοιόμορφο χρυσὸ φόντο τῶν ἱερῶν εἰκόνων καὶ ἐμφανίζονται, κυρίως σὲ αὐτό, ποικιλόμορφα ἀφηγηματικὰ ἢ ἀμιγῶς διακοσμητικά στοιχεῖα (π.χ. τοπία, πόλεις, ἐσωτερικά οἰκιῶν, ἔπιπλα, βαρύτιμα παραπετάσματα, ἀφιερωτὲς κ.λπ.), παντελῶς ἄσχετα πρὸς τὸ κεντρικὸ θέμα τοῦ πίνακα. "Ετσι λόγου χάριν στὸν πίνακα «Ὁ ἄγιος Λουκᾶς ζωγραφίζει τὴν Παρθένο» (περ. 1450) τοῦ Φλαμανδοῦ Ροζιὲ βὰν ντὲρ Βέυντεν (περ. 1400-1464) ποὺ φυλάσσεται στὴν Παλαιὰ Πινακοθήκη τοῦ Μονάχου, εἰκονίζεται ἡ Παναγία πλουσιότατα ντυμένη νὰ θηλάζει τὸ γυμνὸ θεῖο Βρέφος σὲ πολυτελὲς δωμάτιο, ποὺ ἀπὸ τὸν ἐξώστη του φαίνεται μιὰ πόλη, σύγχρονη τοῦ ζωγράφου, κτισμένη στὶς δύο ὄχθες ἑνὸς ποταμοῦ στὸν πίνακα «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος μὲ δύο ἀγγέλους» (1490-91) τοῦ ἐπίσης Φλαμανδοῦ Χὰνς Μέμλινγκ (περ. 1433-1494) ποὺ ἐχτίθεται στὸ Μουσεῖο Uffizi τῆς Φλωρεντίας, πίσω ἀπὸ τὸν πολυτελὴ θρόνο ὅπου χάθεται ἡ Παναγία μὲ τὸ γυμνὸ θεῖο Βρέφος στὴν ἀγχαλιά, διαχρίνεται μιὰ μεσαιωνική πόλη κι ἕνα ποτάμι΄ στὸν πίνακα «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος» τοῦ Ἰταλοῦ Λούκα Σινιορέλλι (1441-1523) ποὺ φυλάσσεται στὸ ἴδιο φλωρεντινὸ μουσεῖο, βλέπουμε στὸ βάθος τῆς σύνθεσης ὁλόχληρο τοπίο μὲ ἀρχαΐζοντα κτίρια καὶ βραχώδεις σχηματισμούς, καθώς καὶ τέσσερις γυμνοὺς ἢ ἡμίγυμνους ἄντρες κι ἕνα ἄλογο νὰ βόσκει τέλος, στὸν πίνακα «Ἡ Παρθένος τῶν Βράχων» (1483) τοῦ ἐπίσης Ἰταλοῦ Λεονάρντο ντὰ Βίντσι (1459-1519) ποὺ ἐχτίθεται στὸ παρισινὸ Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, ἡ Παναγία εἰχονίζεται μαζὶ μὲ τοὺς μικροὺς γυμνοὺς Ἰησοῦ καὶ Ἰωάννη τὸν Πρόδρομο καθισμένη σ' ἕνα τοπίο ἀνεκδιήγητων, πολύπλοκων βραχωδῶν σχηματισμῶν, ποὺ αἰχμαλωτίζουν τὸ βλέμμα τοῦ θεατή εἰς βάρος τοῦ κεντρικοῦ θέματος, τὸ ὁποῖο ὑποτίθεται πὼς εἶναι θρησκευτικό.







είκ. 1

είκ. 2

είκ. 3







είκ. 4

είκ. 5

είκ. 6

Στὶς ἀντίστοιχου θέματος, βυζαντινοῦ ὕφους καὶ ὀρθόδοξου ἤθους, άγιογραφίες δὲν ἀπεικονίζεται κανένα περιττό, κανένα ξένο στοιχεῖο, κανένα μὴ ἱερό, κοσμικὸ στοιχεῖο. Μόνο ὁ κάμπος ὑπάρχει σὲ αὐτές, ὁ συνήθης σὲ ὅλες τὶς εἰκόνες ὁλόχρυσος κάμπος, ὁ φιλοτεχνημένος ὄχι μὲ χρῶμα, ἀλλὰ ἀπὸ λεπτότατα φύλλα ἀμιγοῦς χρυσοῦ, καὶ τίποτε ἄλλο. Τὸ χρυσὸ αὐτὸ φόντο μᾶς δίνει τὴν αἴσθηση τοῦ πλασματικοῦ χώρου. Σημειωτέον ὅτι καὶ στὶς ρωσικὲς εἰκόνες ὁ κάμπος εἶναι φυσικὰ μονόχρωμος, πλὴν ὅμως δὲν εἶναι χρυσὸς άλλὰ συνήθως κόκκινος ἢ ἄσπρος. Στὶς μεταβυζαντινὲς εἰκόνες ἐμφανίζονται ἐνίστε ἐπιπλέον νεαροί ἄγγελοι σὲ μικρογραφία, ἕνας σὲ κάθε πάνω γωνία τῆς εἰκόνας, οἱ ὁποῖοι στέφουν τη Θεοτόκο, Την παραστέκουν η κρατοῦν τὰ σύμβολα τῶν Ἁγίων Παθῶν. Κι ὅταν σὲ διάφορες «ὑποθέσεις», δηλαδή σὲ πολυπρόσωπες εἰκόνες, ὅπως π.χ. ἐκεῖνες μὲ θέματα άντλημένα ἀπὸ τὸ Δωδεκάορτο, ὑπάρχουν ἀναγκαστικὰ παραστάσεις τοπίων ἢ ἀρχιτεκτονημάτων, αὐτὰ εἶναι πάντοτε μὲ παρεμφερή, διαχρονικὸ τρόπο ζωγραφισμένα, αὐστηρὰ σχηματοποιημένα (π.χ. βραχώδη, καφεκίτρινα ξερὰ βουνά, μὲ τὶς πέτρες σχισμένες σὰν σκαλούνια, ὅπως εἶναι στοὺς βράχους ποὺ λέγονται σχιστίτες, νὰ γέρνουν, όπως καὶ τὰ δέντρα, λὲς καὶ ὑποκλίνονται ἐνώπιον τοῦ Χριστοῦ, ἐνῶ τὰ κτίρια εἶναι πολλὲς φορὲς ένωμένα, γιὰ περισσότερη εὐμορφία, ἀπὸ τὴ σχέπη τοῦ ένὸς στὸ ἄλλο, μὲ κάποια ἁπλωμένα σὰν παραπετάσματα πανιά, τὰ λεγόμενα βῆλα). Τὰ δὲ ἱερὰ πρόσωπα κοιτάζουν κατ' ἐνώπιον τοὺς δεομένους. Τὰ λιγοστὰ πρόσωπα ποὺ ἀπεικονίζονται σὲ πλάγια στάση σημαίνουν ὅτι δὲν ἀπέκτησαν τὴν ἁγιότητα καὶ ὡς ἐκ τούτου δὲν εἶναι ἀπαραίτητο νὰ ἔρχονται σὲ ὀπτικὴ ἐπαφὴ μὲ τοὺς πιστούς.

Ένδιαφέρον παρουσιάζει ἐπίσης ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἀπεικόνισε ἡ δυτικὴ ζωγραφικὴ τὸ θεῖο Βρέφος ὡς τὸ παιδίον Ἰησοῦς (γαλλ. l'enfant Jésus, ἰσπαν. el niño Jesù, ἰταλ. il bambino Gesù). Ὅλοι ἀνεξαιρέτως οἱ δυτικοί, ἢ μᾶλλον οἱ μὴ ὀρθόδοξοι, ζωγράφοι θρησκευτικῶν πινάκων ἀπεικόνισαν – ἢ τουλάχιστον ἐπεχείρησαν νὰ ἀπεικονίσουν – ρεαλιστικὰ τὸ βρέφος Ἰησοῦ. Ὅμως εἶναι, ὡς γνωστόν, ἐξαιρετικὰ δύσκολο, ἂν ὅχι ἀκατόρθωτο, νὰ ἀποδοθεῖ ἕνα βρέφος ζωγραφικά. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ τὸ βρέφος δὲν διαθέτει ἕνα γραμμένο, ἕνα χαραγμένο ἀπὸ τὸ πέρασμα τοῦ χρόνου καὶ τὶς βιοτικὲς ἐμπειρίες πρόσωπο. Τὸ πρόσωπό του εἶναι λεῖο, χωρὶς ρυτίδες ἔκφρασης ποὺ προσδίδουν χαρακτήρα στὸ πρόσωπο τῶν ἐνηλίκων. Ὠς ἐκ τούτου ὁ καλλιτέχνης δὲν βοηθιέται διόλου στὴν προσπάθειά του νὰ ζωγραφίσει ἕνα βρέφος. Ἔτσι, ἡ ἐμμονὴ τῶν δυτικῶν ζωγράφων, ἀκόμα καὶ τῶν διαπρεπέστερων, νὰ ἀπεικονίσουν τὸ βρέφος Ἰησοῦ κατὰ τὸ δυνατὸν ρεαλιστικὰ κατέληξε σὲ παταγώδη ἀποτυχία, γιὰ νὰ μὴν κάνουμε λόγο γιὰ ζωγραφικὴ πανωλεθρία.

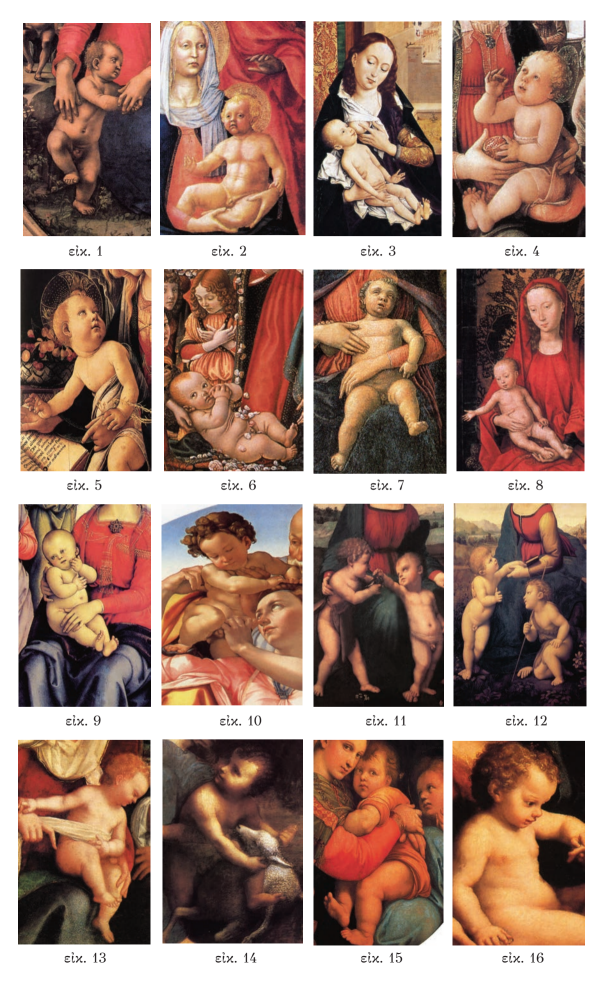
Οἱ ὀρθόδοξοι ἁγιογράφοι παρέκαμψαν τὸν παραπάνω σκόπελο ἀποδίδοντας τὸ θεῖο Βρέφος ἀφύσικα σοβαρὸ γιὰ μωρό. Καὶ τοῦτο ἐπειδὴ τοῦ ἔδωσαν ἀκριβῶς χαρακτηριστικὰ ἐνήλικου, θὰ λέγαμε, ἄντρα, ἢ ἔστω τριάχρονου παιδιοῦ μὲ ἔκφραση ώστόσο ὥριμου ἄντρα κατὰ τὸ λόγο τοῦ Παύλου: «... εἰς ἄνδρα τέλειον, εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ» (Ἐφ. 4, 13) καὶ πάντως δὲν διανοήθηκαν νὰ τὸ ἀποδώσουν ὡς ἕνα τυχαῖο βρέφος. Πῶς θὰ μποροῦσε ἄλλωστε νὰ ἀπειχονιστεῖ τὸ θεῖο Βρέφος ὡς ἕνα όποιοδήποτε μωρό; Τὸ παιδίον Ἰησοῦς εἰκονίζεται ντυμένο σὰν μικρὸς ἀρχιερέας, μὲ άκαμπτο σῶμα καὶ σοβαρότητα γέροντα νηπίου σὲ ἱεροπρεπὴ στάση ποὺ δὲν προσιδιάζει καθόλου σὲ κανονικὸ παιδί, νὰ εὐλογεῖ συνήθως τοὺς προσερχόμενους πιστοὺς μὲ τὸ δεξί Του χέρι, ἐνῶ μὲ τὸ ἀριστερό του κρατάει εἰλητάριο. Μὲ αὐτὴ τὴν εἰκονογράφηση ὑπενθυμίζεται στοὺς πιστοὺς ἐκεῖνο ποὺ στοὺς κόλπους τοῦ ἐσωτερισμοῦ θεωρεῖται ἐπιτυχὴς κατάληξη μιᾶς πνευματικῆς πορείας, δηλαδὴ τὸ νὰ ἀποχωρεῖ κανεὶς ἀπὸ τὸν ἀπατηλὸ καὶ μάταιο τοῦτο κόσμο γέρων μέν, πλὴν ὅμως ὡς νήπιον. Νήπιος εἶναι ὁ καθαρὸς καὶ άμόλευτος ἀπὸ ἀνώφελες σοφίες ἄνθρωπος, ἐχεῖνος ποὺ δὲν εἶναι προσχολλημένος στὴν ύλη, ποὺ εἶναι ἀπαλλαγμένος ἀπὸ τὸ «σαρκικό», πάει νὰ πεῖ τὸ ὑλιστικό, φρόνημα. Αὐτὴ τὴν πνευματικὴ κατάσταση ἐννοεῖ ἡ εὐαγγελικὴ περικοπή: «... ὅτι ἔκρυψας ταῦτα ἀπὸ σοφῶν καὶ συνετῶν καὶ ἀπεκάλυψας αὐτὰ νηπίοις». (Ματθ. ια', 25)8.

Τὰ προλεχθέντα ἀφοροῦν κατὰ κύριο λόγο τὴ βυζαντινὴ ἁγιογραφία. Στὴ μεταβυζαντινὴ ἁγιογραφία ὁ Ἰησοῦς παριστάνεται στὴν ἀγκαλιὰ τῆς Παναγίας κάπως πιὸ ρεαλιστικά, ὡστόσο εἰκονίζεται πάντοτε ντυμένος, ποτὲ γυμνὸς ἢ σπαργανωμένος, καὶ μὲ σοβαρὴ ἔκφραση στὸ πρόσωπο.

Συνήθως ή μία πατούσα τοῦ μικροῦ Ἰησοῦ παρουσιάζεται γυμνὴ καὶ ἐπιδεικτικὰ στραμμένη πρὸς τὸ μέρος μας μὲ λυμένο τὸ σανδάλι, τὸ ὁποῖο λέγεται πὼς συμβολίζει τοὺς δερμάτινους ἱμάντες ποὺ μᾶς δένουν μὲ τὸ προπατορικὸ ἁμάρτημα, ποὺ τὸ κληρονομήσαμε ὅλοι οἱ ἄνθρωποι πλὴν τοῦ Θεανθρώπου.



Στὴ δυτικὴ ζωγραφικὴ ὁ Ἰησοῦς τῆς βρεφικῆς ἡλικίας εἰκονογραφεῖται σχεδὸν πάντοτε γυμνός, σπανιότατα σπαργανωμένος, μὲ ροδαλά, ὅλο σαρχιχὲς ζάρες χαὶ φοβερὲς δίπλες, μέλη. Ἐντύπωση προχαλεῖ στοὺς ὀρθοδόξους ἡ νοσηρὴ ἐμμονὴ πάμπολλων ζωγράφων τῆς περιόδου ἀπὸ τὸν 14ο ὡς τὸν 16ο αἰώνα (Μπελλίνι, Βερόχιο, Τισιανὸς κ.ἄ.) νὰ τονίζουν τὰ γεννητικὰ ὄργανα τοῦ βρέφους, καθιστώντας τα μάλιστα στοιχεῖο τῆς σύνθεσής τους. Σὲ σκηνὲς ἀπὸ τὴ Γέννηση, τὰ γεννητικὰ ὄργανα τοῦ βρέφους ἐπισημαίνονται ἀπὸ τὸ χέρι τῆς μητέρας του ἢ τοῦ ἴδιου τοῦ μικροῦ Ἰησοῦ, οἱ δὲ προσκυνητὲς Μάγοι ἐμφανίζονται συχνά νὰ κοιτάζουν πρὸς τὴν περιοχὴ τοῦ βρεφικοῦ σώματος μεταξὸ τοῦ ὀμφαλοῦ καὶ τῶν γεννητικῶν ὀργάνων του, τὰ ὁποῖα στὴν ἀναπαράσταση τῆς Περιτομῆς ἀναδεικνύονται καὶ πάλι σὲ κεντρικὸ στοιχεῖο. Τὸ παιδίον Ἰησοῦς ἔχει συχνὰ ἀντιπαθητικὴ ἔκφραση πού δὲν τὴν ἔχουν τὰ πραγματικὰ βρέφη. Εἰκονίζεται συνηθέστατα στὴν ἀγκαλιὰ τῆς Παρθένου καὶ σπανιότερα νὰ παίζει μὲ ἕνα ἄλλο, πιὸ ἄσχημο, γυμνὸ κι αὐτὸ μωρό, πού εἶναι, κατὰ δήλωση τοῦ καλλιτέχνη, ὁ Ἰωάννης ὁ Πρόδρομος. Καὶ ἐνῶ οἱ Παναγίες στὴ Δύση, χυρίως οἱ ἰταλικὲς Μαντόνες, εἶναι στὴν πλειονότητά τους, ἀπὸ καθαρὰ ζωγραφικὴ ἄποψη, ἔξοχα φιλοτεχνημένες – ἂν καὶ δὲν παραπέμπουν σὲ Παναγίες, ἀλλὰ σὲ ὡραιότατες χωριατοποῦλες, έταῖρες, ἀστὲς ἢ ἀριστοκράτισσες –, ὁ Ἰησοῦς ὡς βρέφος εἶναι συνήθως ἄσχημος, ἂν ὄχι μερικές φορές τερατώδης.







Πλήρως ἐναρμονισμένο ζωγραφικὰ μὲ τὸ πνεῦμα καὶ τὴν αἰσθητικὴ ποὺ διέπουν τοὺς θρησκευτικοὺς πίνακες τῆς ἰταλικῆς κυρίως καὶ γενικότερα ὅλης τῆς καθολικῆς τέχνης, τὸ θεῖο Βρέφος συναγωνίζεται ἐντέλει σὲ κακογουστιὰ τὰ ἀπαράμιλλης ἀφέλειας, στρουμπουλά, ροδαλὰ καὶ ξανθόμαλλα ἀγγελάκια ποὺ περιφέρουν ὁλόγυμνα τὸ πλαδαρὸ κορμάκι τους ἢ κάνουν οὐράνιες κωλοτοῦμπες ἀκόμα καὶ στὶς συνθέσεις τῶν ξακουστῶν δυτικῶν καλλιτεχνῶν.





Οἱ παραπάνω κρίσεις ἀφοροῦν κυρίως στὰ ἀναγεννησιακὰ καὶ μπαρὸκ «ἀπαισιουργήματα», καὶ δὴ ἐπιφανῶν ζωγράφων, ποὺ ἐκτίθενται στὶς σπουδαιότερες Πινακοθῆκες τῆς Ἑσπερίας καὶ ἀποτελοῦν ὡς μουσειακὰ ἐκθέματα ἀντικείμενα θαυμασμοῦ τῶν δυτικῶν φιλοτέχνων, ὅχι ὅμως λατρείας τῶν πιστῶν. Οὐδόλως ἀναφέρομαι βέβαια στὶς ἀσυναγώνιστης κακογουστιᾶς καὶ φτηνοῦ μελοδραματισμοῦ εἰκονίτσες καὶ ἄλλα προϊόντα τοῦ δυτικοῦ εὐσεβισμοῦ (λατ. pietismus). Καὶ αὐτὰ ἀκόμα πόρρω ἀπέχουν στὴ χαμηλὴ αἰσθητική τους ἀπὸ τὰ δικά μας ἀντίστοιχα θρησκευτικὰ προϊόντα ποὺ ὀφείλονται στὴν ἄκρως καταλυτικὴ ἐπίδραση τῆς αἰσθητικῆς τῶν Ναζαρηνῶν ζωγράφων<sup>10</sup>, ξενόφερτης καὶ αὐτῆς μαζὶ μὲ ἄλλα πολλὰ ποὺ ἔφερε στὴν Ἑλλάδα μὲ τὶς ἀποσκευές της ἡ ὀπερετικὴ βαυαρικὴ αὐλὴ τοῦ Ὅθωνα τῶν Βίττελσμπαχ καὶ τῆς Ὠμαλίας.





Σύγχρονα δείγματα λαϊκῆς ἀεικόνισης τοῦ παιδίου Ἰησοῦ ἀπὸ τὴ Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία

#### Σημειώσεις

- 1. Πρβλ. στὴν ἴδια ἱστοσελίδα τὸ κείμενό μου «Σκέψεις πάνω στὴ θεματικὴ τῆς ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας».
- 2. Υπῆρξε μάλιστα καὶ ἡ ἐνυπόγραφη Ἐρμηνεία τῆς ζωγραφικῆς τέχνης καὶ αἱ κύριαι πηγαὶ αὐτῆς, ἡ ὁποία συντάχθηκε μεταξὸ τοῦ 1728 καὶ τοῦ 1733 ἀπὸ τὸν ἱερομόναχο ἁγιογράφο Διονύσιο τὸν ἐκ Φουρνᾶ (περ. 1670 μετὰ τὸ 1744), μὲ τὴ συνεργασία τοῦ μαθητῆ του, ἐπίσης ἱερομονάχου Κυρίλλου τοῦ Χίου (†1753), καὶ γνώρισε πολλὲς ἐπανεκδόσεις καὶ μεταφράσεις.
  - 3. Π. Α. Μιχελῆς, Αἰσθητικὴ θεώρηση τῆς βυζαντινῆς τέχνης, Ἀθῆναι 1978. σελ. 332.
- 4. Φώτης Κόντογλου, «Ἡ βυζαντινὴ ζωγραφικὴ καὶ ἡ ἀληθινὴ ἀξία της», Ἡ πονεμένη ρωμιοσύνη, ἐκδ. «Ἅγκυρα» Δ. Α. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ Α.Β.Ε.Ε., Ἀθήνα 2011, σσ. 115-144.
- 5. Γι' αὐτὸ ψάλλουμε τὴν Μιχρὴ Παράχληση: «Ἄλαλα τὰ χείλη τῶν ἀσεβῶν, τῶν μὴ προσχυνούντων τὴν εἰχόνα σου τὴν σεπτήν, τὴν ἱστορηθεῖσαν ὑπὸ τοῦ ἀποστόλου Λουχᾶ ἱερωτάτου, τὴν ὑδηγήτριαν».
- 6. Ὁ καλλιτέχνης ποὺ ἐπινόησε τὸ χαμόγελο καὶ τὰ δάκρυα τῆς Θεοτόκου δὲν θὰ μποροῦσε παρὰ νὰ ἦταν δυτικός. Ὁ ἀγιογράφος Τῆς ἔδωσε τὴν ἔκφραση τῆς χαρμολύπης.
- 7. Ὁ κεκρύφαλος εἶναι ἕνα δικτυωτὸ πλέγμα, τὸ ὁποῖο χρησιμοποιοῦσαν εὐρέως οἱ γυναῖκες στὴν Ἑλλάδα, κατὰ τοὺς κλασικοὺς ἰδίως χρόνους. γιὰ νὰ καλύπτουν τὸ κεφάλι τους καὶ νὰ συγκρατοῦν ἔτσι τὴν κόμη τους.
- 8. Πρβλ. τὰ θρυλούμενα σχετικὰ μὲ τὸν κινέζο φιλόσοφο Λὶ-Ἔρ, παγκοίνως γνωστὸ ὑπὸ τὴν ἐπωνυμία Λάο-τσὲ ἢ Λάο-Τσέου, ἡ ὁποία σημαίνει «γέρων φιλόσοφος» καὶ συμφωνεῖ μὲ τὴν παράδοση ποὺ τὸν θέλει νὰ γεννήθηκε ἀσπρομάλλης, ἀφοῦ ἡ μητέρα του τὸν ἐκύησε ἐπὶ 62 χρόνια.
  - 9. Βλ. σχετικά Leo Steinberg, The Sexuality of Christ in Renaissance Art and in Modern Oblivion.
- 10. Άπ' αὐτὴ τὴν ποταπὴ αἰσθητικὴ ἔσωσε τὴν ἁγιογραφικὴ τέχνη ἡ σημαντικότατη ἠθικὴ συμβολὴ τοῦ Φώτη Κόντογλου (1895-1965), ὁ ὁποῖος πρωτοστάτησε κατὰ τὸν Μεσοπόλεμο στὴν κίνηση γιὰ τὴν ἐπιστροφὴ στὶς ρίζες τοῦ ἔθνους καὶ τὴν ἀναζήτηση τῶν πηγῶν τοῦ ἑλληνισμοῦ στὸ Βυζάντιο καὶ στὸν λαϊκὸ ἀγροτικὸ πολιτισμό.

# Α. Κατάλογος φορητῶν εἰκόνων ἀπὸ τὶς ὁποῖες προέρχονται οἱ ἀπεικονίσεις τῶν ἀγγέλων

- είκ. 1 & 2 « Ένθρονος Βρεφοκρατοῦσα πλαισιωμένη ἀπὸ δύο ἀγγέλους» (17° αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Μονύδριο Ἀκαθίστου Αἰξωνῆς, Γλυφάδα.
- είκ. 3 & 4 «Υπεραγία Θεοτόκος Μαρία Λαμποβίτισσα» (17° αἰ.), 1,14x0,80 έκ., Μονόδριο ἀκαθίστου Αἰξωνῆς, Γλυφάδα.
- εἰκ. 5 «Βρεφοκρατοῦσα πλαισιωμένη ἀπὸ δύο ἀγγέλους» (15° αἰ.), Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.
- είκ. 6 «Όδηγήτρια» (15°ς αί.), ναὸς τοῦ Χριστοῦ, Πάτμος.
- είκ. 7 «Παναγία τοῦ Πάθους» (16°ς 17°ς αἰ.), Κρητικῆς Σχολῆς, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

#### Β. Κατάλογος φορητῶν εἰκόνων τῆς Βρεφοκρατούσας

- είκ. 1 «Βρεφοκρατοῦσα» (14°ς αἰ.), ναὸς Ἁγίου Νικολάου τοῦ Ὀρφανοῦ, Θεσσαλονίκη.
- είκ. 2 «Όδηγήτρια» (15° αί.), ναὸς τοῦ Χριστοῦ, Πάτμος.
- εἰκ. 3 Θεοφάνης ὁ Κρής, «Θεοτόκος Βρεφοκρατοῦσα» (1546), Μονὴ Σταυρονικήτα, Ἅγιον ρος.
- είκ. 4 Άνδρέας Ρίτζος, «Όδηγήτρια» (2° μισὸ τοῦ 15° αἰ.), Σερβορθόδοξη Κοινότητα (Comunità Serbo-ortodossa), Τεργέστη.
- είκ. 5 Ἰωάννης Σκορδίλης, «Ἐλεοῦσα» (16°ς αἰ.), Συλλογὴ Λοβέρδου, Ἀθήνα.
- εἰκ. 6 Ἐμμανουὴλ Λαμπάρδος, «Βρεφοκρατοῦσα» (ἀρχὲς  $17^{\text{ou}}$  αἰ.), Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

### Γ. Κατάλογος δυτικῶν πινάκων τῆς Βρεφοκρατούσας

- είκ. 1 Λεονάρντο ντὰ Βίντσι (Leonardo da Vinci), «Ἡ Παναγία Benois» (περ. 1480), λάδι σὲ καμβά, 49,5x31,5 ἑκ., Ἐρμιτάζ, Πετρούπολη.
- εἰκ. 2 Σάντρο Μποτιτσέλλι (Sandro Boticelli), «Ἡ Παναγία τοῦ Magnificat» ἢ «Τὸ Δοξαστικὸ τῆς Παναγίας» (1481-1485), ὑδατόχρωμα σὲ ξύλο, διάμετρος: 118 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 3 Σάντρο Μποτιτσέλλι (Sandro Boticelli), «Ἡ Παναγία τοῦ Ροδιοῦ» (1487), ὑδατό-χρωμα σὲ ξύλο, διάμετρος: 143,5 έκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 4 Ραφαήλ (Raphael), «Ἡ Παναγία τοῦ Baldacchino» (1507), λάδι σὲ ξύλο, 279x217 έκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.
- είκ. 5 Πάολο Βερονέζε (Paolo Veronese), «Ἡ ἁγία Οἰκογένεια μὲ τὴν ἁγία Βαρβάρα καὶ τὸν μικρὸ ἄγιο Ἰωάννη τὸν Βαπτιστή» (1564), λάδι σὲ μουσαμά, 86x122 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 6 Άρτεμισία Τζεντιλέσκι (Artemisia Gentileschi), «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος» (περ. 1609), λάδι σὲ μουσαμά, Πινακοθήκη Σπάντα (Spada), Ρώμη.

# Δ. Κατάλογος τῶν εἰκόνων ἀπὸ τὶς ὁποῖες προέρχονται οἱ ἀπεικονίσεις τοῦ θείου Βρέφους

- είκ. 1 «Βρεφοκρατοῦσα», ψηφιδωτό, Άγία Σοφία, Κωνσταντινούπολη.
- είκ. 2 «Βρεφοκρατοῦσα» (16°ς αἰ.), φορητή εἰκόνα, Μονή Γρηγορίου, Ἅγιον "Όρος.
- είκ. 3 Ἐμμανουὴλ Τζάνες, «Βρεφοκρατοῦσα ἔνθρονος» (17° αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.
- είκ. 4 Ἰωάννης Τζενέτος, «Βρεφοκρατοῦσα ἔνθρονος» (17°ς αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, προερχόμενη ἀπὸ τὸ παλαιὸ τέμπλο τοῦ καθολικοῦ τῆς Μονῆς Πεντέλης, συλλογὴ Μονῆς Πεντέλης.
- εἰκ. 5 «Ἔνθρονος Βρεφοκρατοῦσα πλαισιωμένη ἀπὸ δύο ἀγγέλους» (17°ς αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Μονύδριο Ἀκαθίστου Αἰξωνῆς, Γλυφάδα.
- είκ. 6 «Ύπεραγία Θεοτόκος Μαρία Λαμποβίτισσα» (17° αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, 1,14x0,80 έκ., Μονύδριο Ἀκαθίστου Αἰξωνῆς, Γλυφάδα.
- είκ. 7 « Ένθρονος Βρεφοκρατοῦσα μὲ τὸν ἄγιο Ἰωάννη σὲ στάση δέησης στὰ ἀριστερά» (17°ς αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Μονὴ Διονυσίου, Ἅγιον Ὅρος.
- είκ. 8 «"Ενθρονος Θεοτόκος» (18°ς αί.), φορητή είκόνα, σερβικός ναός στό Sivac.

# Ε. Κατάλογος τῶν δυτικῶν πινάκων ἀπὸ τοὺς ὁποίους προέρχονται οἱ ἀπεικονίσεις τοῦ θείου Βρέφους

- είκ. 1 Λούκα Σινιορέλλι (Luca Signorelli), «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος» (περ. 1390), λάδι σὲ ξύλο, 170x117,5 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- εἰκ. 2 Μαζολίνο ντὰ Πανίκαλε καὶ Μαζάτσιο (Masolino da Panicale καὶ Masaccio), «Ἡ Παρθένος, τὸ θεῖο Βρέφος καὶ ἡ ἁγία Ἄννα Metterza» (1424), ὑδατόχρωμα σὲ ξύλο, 175x103 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- εἰκ. 3 Ροζιὲ βὰν ντὲρ Βέυντεν (Rogier van der Weyden), «Ὁ ἄγιος Λουκᾶς ζωγραφίζει τὴν Παρθένο» (περ. 1450), λάδι σὲ ξύλο, 138x110 ἑκ., Παλαιὰ Πινακοθήκη, Μόναχο.
- είκ. 4 Φρὰ Φιλίππο Λίππι (Fra Filippo Lippi), «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος ἀπὸ τὴ ζωὴ τῆς ἁγίας Ἄννας» (1452), ὑδατόχρωμα σὰ ξύλο, διάμετρος: 135 ἐκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.
- είκ. 5 Σάντρο Μποτιτσέλλι (Sandro Boticelli), «Ἡ Παρθένος καὶ τὸ θεῖο Βρέφος» (1480), ζωγραφικὴ σὰ ξύλο, 58x39,6 ἑκ. Μουσεῖο Poldi Pezzoli, Μιλάνο.
- είκ. 6 Φραντσέσκο ντὶ Τζιοβάννι Μποττιτσίνι (Francesco di Giovanni Botticini), «Ἡ λατρεία τοῦ θείου Βρέφους» (1482), ὑδατόχρωμα σὰ ξύλο, διάμετρος: 123 ἑκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.
- είκ. 7 Άντρέα Μαντένια (Andrea Mantegna), «Ἡ Παναγία τῶν Σπηλαίων» (1489-1490), ὑδατόχρωμα σὰ ξύλο, 29x21,5 ἐκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 8 Χὰνς Μέμλινγκ (Hans Memling), «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος μὲ δύο ἀγγέλους» (1490-1491), λάδι σὲ ξύλο, 57κ42 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 9 Περουτζίνο (Perugino), «Ἡ Παρθένος καὶ τὸ θεῖο Βρέφος, συνοδευόμενοι ἀπὸ δύο

- ἀγγέλους, τὴν ἁγία Ρόζα καὶ τὴν ἁγία Αἰκατερίνα» (περ. 1492), λάδι σὲ ξύλο, διάμετρος: 148 ἑκ., Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, Παρίσι.
- είκ. 10 Μιχαὴλ Ἄγγελος Μπουοναρρότι (Michelangelo Buonarroti), «Ἡ ἁγία οἰκογένεια καὶ ὁ μικρὸς ἄγιος Ἰωάννης ὁ Βαπτιστής» (1504-1507), λάδι σὲ ξύλο, διάμετρος: 120 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 11 Ραφαήλ (Raphael), «Ἡ Παναγία τῆς Καρδερίνας» (1505-1506), λάδι σὲ ξύλο, 107x77,2 ἐκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- εἰκ. 12 Ραφαήλ (Raphael), «Ἡ μορφη Κηπουρός» (1507), λάδι σὲ ξύλο, 122x80 ἐκ., Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, Παρίσι.
- είκ. 13 Σεμπαστιάνο ντὲλ Πιόμπο (Sebastiano del Piombo), «Ἡ ἁγία οἰκογένεια μὲ τὴν ἁγία Αἰκατερίνα καὶ τὸν ἄγιο Σεβαστιανὸ καὶ ἕναν δωρητή» (περ. 1507), λάδι σὲ ξύλο, 95x136 ἑκ., Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, Παρίσι.
- εἰκ. 14 Λεονάρντο ντὰ Βίντσι (Leonardo da Vinci), «Ἡ Παρθένος καὶ τὸ θεῖο Βρέφος μὲ τὴν ἁγία Ἄννα» (περ. 1510), ζωγραφικὴ σὲ ξύλο, 168x130 ἑκ., Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, Παρίσι.
- είκ. 15 Ραφαήλ (Raphael), «Ἡ Παναγία μὲ τὸ Κάθισμα» (1513), λάδι σὲ ξύλο, διάμετρος: 71 ἐκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.
- εἰκ. 16 Κορρέτζιο (Correggio), «Ὁ μυστικιστικὸς γάμος τῆς ἁγίας Αἰκατερίνας μὲ τὸν Χριστό», (περ. 1526), λάδι σὲ ξύλο, 105x102 ἐκ., Μουσεῖο τοῦ Λούβρου, Παρίσι.
- εἰκ. 17 Λούκας Κράναχ (Lucas Cranach), «Ἡ Παρθένος κάτω ἀπὸ τὴ μηλιά» (περ. 1530), λάδι σὲ μουσαμά (μεταφερμένο ἀπὸ ξύλο), 87x59 ἐκ., Ἐρμιτάζ, Πετρούπολη.
- εἰκ. 18 Παρμιτζιανίνο (Parmigianino), «Ἡ Παναγία μὲ τὸν μακρὸ λαιμό» (1534), λάδι σὲ ξύλο, 219x135 ἑκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 19 Άνιόλο Μπροντζίνο (Agnolo Bronzino), «Ἡ ἁγία οἰκογένεια» (περ. 1540), λάδι σὲ ξύλο, 117x93 ἐκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είκ. 20 Κοραβάτζιο (Caravaggio), «Ἡ Παναγία τοῦ Λορέτο (Madonna dei pellegrini)», (1603-1606), λάδι σὲ μουσαμά, 260x150 ἑκ., ἐκκλησία τοῦ Ἁγίου Αὐγουστίνου (Sant' Agostino), Ρώμη.
- είκ. 21 Πέτερ Πάουλ Ροῦμπενς (Peter Paul Rubens), «Ἡ Παναγία τοῦ Καλαθιοῦ» (περ. 1615), λάδι σὲ μουσαμά, 114x88 ἐκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.
- εἰκ. 22 Τζιοβάννι Μπαττίστα Καρατσιόλο (Giovanni Battista Caracciolo), «Ἀνάπαυση στὸ ταξίδι στὴν Αἴγυπτο» (1618), λάδι σὲ μουσαμά, 205x186 ἐκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- εἰκ. 23 Διέγο Βελάσκεθ (Diego Velàsquez), «Ἡ Προσκύνηση τῶν Μάγων» (1619), λάδι σὲ μουσαμά, 203x125 ἐκ., Μουσεῖο Πράντο, Μαδρίτη.
- είκ. 24 Μπαρτολομὲ Ἐστεμπὰν Μουρίγιο (Bartolomé Esteban Murillo), «Ἡ Παναγία καὶ τὸ θεῖο Βρέφος» (περ. 1650), λάδι σὲ μουσαμά, 155x107 ἑκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.

# ΣΤ. Κατάλογος τῶν δυτικῶν πινάκων ἀπὸ τοὺς ὁποίους προέρχονται οἱ ἀπεικονίσεις μὲ τὰ ἀγγελάκια

είκ. 1 Ραφαήλ (Raphael), «Ἡ Παναγία τοῦ Baldacchino» (1507), λάδι σὲ ξύλο, 279x217 έκ., Πινακοθήκη Πίττι, Φλωρεντία.

- εἰκ. 2 Ἀντρέα Σάκι (Andrea Sacchi), «Οἱ τρεῖς Μαγδαληνές» (1628-1639), λάδι σὲ ὑδατόχρωμα σὲ μουσαμά, 287x197 έκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.
- είχ. 3 Μπαρτολομὲ Ἐστεμπὰν Μουρίγιο (Bartolomé Estebán Murillo), «Ἡ ἄμωμος Σύλληψις» (1650-1660), λάδι σὲ μουσαμά, 222χ118 έχ., Μουσεῖο Πράντο, Μαδρίτη.
- εἰκ. 4 Λούκα Τζορντάνο (Luca Giordano), «Ἡ ἀγία Ἄννα καὶ ἡ Μαρία βρέφος» (1657), λάδι σὲ μουσαμά, 341x249 ἑκ., ἐκκλησία τῆς Ἀναλήψεως στὴν Κιάια (chiesa dell'Ascensione a Chiaia), Νάπολη.
- είκ. 5 Χουὰν ντὲ Βαλδὲς-Λεάλ (Juan de Valdés-Leal), «Ἡ Ἄσπιλη» (1661), λάδι σὲ μουσαμά, 190x204 έκ., Ἐθνικὴ Πινακοθήκη, Λονδίνο.
- είκ. 6 Πέτερ Πάουλ Ροῦμπενς (Peter Paul Rubens), «Ἡ Ἀνάληψη τῆς Παρθένους» (περ. 1620), λάδι σὲ μουσαμά, 458x297 ἐκ., Kunsthistorisches Museum, Βιέννη.
- είκ. 7 Ρέμπραντ (Rembrandt), «Ἡ ἀγία Οἰκογένεια μὲ ἀγγέλους» (περ. 1645), λάδι σὲ μουσαμά, 117x91 ἑκ., Ἐρμιτάζ, Πετρούπολη.
- είκ. 8 Μπαρτολομὲ Ἐστεμπὰν Μουρίγιο (Bartolomé Estebán Murillo), «Ὁ Εὐαγγελισμός» (1660-1665), λάδι σὲ μουσαμά, 142x 107,5 ἐκ., Μουσεῖο Πράντο, Μαδρίτη.
- εἰκ. 9 Ἀντόνιο ντὰ Περέντα (Antonio de Pereda), «Ἡ ἄσπιλη Σύλληψη» (μέσα τοῦ 17ου αἰ.), λάδι σὰ μουσαμά, Μουσεῖο Καλῶν Τεχνῶν, Λυών.