## ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Σκέψεις πάνω στη θεματική της ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Σκέψεις πάνω στὴ θεματικὴ τῆς ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας[\*]

Μνήμη Γιάννη Πιομπίνου

Άνέκαθεν ἐντυπωσίαζαν μè οί τεράστιες διαφορές, εἰκονογραφικῆς καὶ ἄρα θεολογικῆς φύσεως, ποὺ συναντᾶ κανεὶς συγκρίνοντας ἕναν θρησκευτικὸ πίνακα τῆς Δύσης μὲ μιὰν αντίστοιχου θέματος εἰκόνα τῆς αὐστηρὰ ὀρθόδοξης παράδοσης. Οἱ διαφορές ἐτοῦτες ἐκφράζουν ἄλλωστε καὶ τὶς ἀγεφύρωτες ιδεολογικές διαφορές που ύπάρχουν ἀνάμεσα ἀφενὸς στὸ ὀρθόδοξο καὶ ἀφετέρου σὲ ὁποιοδήποτε ἄλλο χριστιανικὸ δόγμα, τὰ ὁποῖα χωρίζει ἀβυσσαλέα διάσταση ὄχι μόνον ώς πρὸς τὶς θεολογικὲς ἀπόψεις –τοῦτο εἶναι τελικὰ ἔλασσον ζήτημα-, ἀλλὰ προπάντων ώς πρὸς τὴν ἐν γένει θεώρηση τοῦ κόσμου, δηλαδὴ ὡς πρὸς τὴν κοσμοαντίληψη. Τέτοιες διαφορές γίνονται βέβαια ἐμφανέστατες στὴν Τέχνη, ἡ ὁποία ἀπεικονίζει πάντοτε εὔγλωττα τὴν κοινωνία ἐντὸς τῆς ὁποίας καλλιεργεῖται. Παρατηρώντας τὰ προϊόντα τῆς Τέχνης ένὸς λαοῦ, μπορεῖ κανεὶς νὰ καταλάβει τὸν λαὸ αὐτὸν πληρέστερα παρὰ μέσα ἀπὸ τὴν ὅποια βαρυσήμαντη, περισπούδαστη μελέτη ἔχει πραγματοποιηθεῖ γι' αὐτὸν στὸ πλαίσιο πολιτισμικῆς, πολιτικῆς καὶ οἰκολογικῆς τῆς κοινωνικῆς, άνθοωπολογίας.

Άξίζει νὰ ὑπενθυμιστεῖ τί παραδίδεται περὶ τῶν ἱερῶν εἰκόνων ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία. Σύμφωνα, λοιπόν, μὲ τὴν ἱερὴ παράδοση τῆς Όρθόδοξης Άνατολικῆς Ἐκκλησίας, ὁ εὐαγγελιστὴς Λουκᾶς ὑπῆρξε ποῶτος ζωγοάφος φορητῶν εἰκόνων καὶ μάλιστα ὁ προσωπογράφος τῆς Παναγίας, τὴν ὁποία ζωγράφισε ἐκ τοῦ φυσικοῦ. Όπως θουλεῖται, ή ἴδια ή Παναγία τοῦ ὑπέδειξε ἐπακριβῶς πῶς νὰ Τὴν ἀπεικονίσει, τοῦ ὑπέδειξε δηλαδὴ τὴν ύπέρβαση τῆς ἀπεικόνισής Της ὡς μιᾶς συγκεκριμένης γυναίκας, ονόματι Μαρίας, γιὰ τὴν πνευματικότερη ἀπεικόνισή Της ὡς Θεομήτορος. Ό θούλος αὐτὸς μᾶς ὑποδηλώνει πὼς ἡ φορητὴ εἰκόνα ἀπετέλεσε ἐξαρχῆς ὑπέρβαση τῆς ρεαλιστικῆς ἀναπαράστασης ένὸς θέματος, σὲ ἀντίθεση πρὸς τὸν δυτικό, θρησκευτικοῦ περιεχομένου, πίνακα, ἀφοῦ ἐπιδιώκει νὰ ἀποδώσει τὴν αἰθερικὴ ύπόσταση τῆς μορφῆς τὴν ὁποία ἀπεικονίζει. Άλλωστε καὶ οί αὶθερικὲς εἰκόνες τῶν θείων Ἰδεῶν βρίσκονται σὲ ἀνώτερο ἐπίπεδο ἀπὸ ἐκεῖνο τῶν ὑλομορφοποιήσεών τους.

#### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος Ποοβολή πλήρους ποοφίλ

#### Σελίδες

Αοχική σελίδα

Ή γένεση τῶν μορφῶν

Οἱ διαχρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ή διερεύνηση τῶν μορφῶν

Ο ἄνθρωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Περὶ τῆς μοναδικότητας τῶν μορφῶν

Πεοί δυσμοοφίας καὶ τερατομοοφίας

Σκέψεις πάνω στην ἰσοτιμία τών φυσικών μορφών

<u>Ό ἄνθοωπος ώς δημιουογός</u> ύλικῶν μορφῶν

Απόλλων Σωτήο, ὁ Ἑλληνας Λόγος

<u>Ό ἀρχαῖος ἐλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ</u> Δικέφαλος Άετὸς

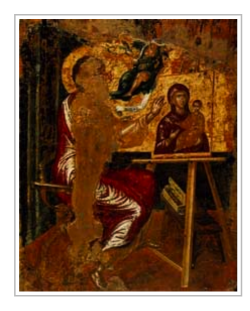
Ή Ελλάδα ώς όμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Άετὸς

Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στὴ θεματικὴ τῆς ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Ή μέσω της τέχνης διαφοφετική πνευματική όπτική Έλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορές



Δομήνικος Θεοτοκόπουλος, ό ἐπονομαζόμενος Ἐλ Γκφέκο, «Ὁ εὐαγγελιστής Λουκᾶς ζωγφαφίζει τὴν εἰκόνα τῆς Παναγίας Ὁδηγήτριας» (πρὶν ἀπὸ τὸ 1567), αὐγοτέμπερα σὲ ξύλο,Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα.

Στὸν ἑλληνισμό, δηλαδή στὴν εὐούτερη ἀπὸ τὸν σημερινὸ ἑλλαδικὸ χῶρο περιοχὴ ἀκτινοβολίας τῶν ἑλληνικῶν ἰδεωδῶν, δὲν ὑπῆρξε, ἐπὶ αἰῶνες, κοσμικὴ ζωγραφικὴ ἀλλὰ μόνο θρησκευτική, λατρευτική, λειτουργική. Ἡ εἰκονογραφία παρέμεινε ἐπὶ αἰῶνες ἡ μοναδικὴ ζωγραφικὴ ἔκφρασή του, δηλαδὴ μιὰ βαθύτατα καὶ οὐσιαστικὰ παραδοσιακή, διαχρονικὴ τέχνη, μιὰ ἀποκλειστικὰ ἐκκλησιαστικὴ τέχνη, καθόσον ἄρρηκτα συνδεδεμένη μὲ τὴν ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καὶ τὶς λειτουργικές της παραδόσεις, μιὰ κατ' οὐσίαν θρησκευτικὴ καὶ ὄχι καλλιτεχνικὴ πράξη.

Οί φορητές εἰκόνες θεωροῦνταν στοὺς πρωτοχριστιανικοὺς χρόνους ἀχειροποίητες ἢ ἀποδίδονταν στὸ χρωστήρα τοῦ εὐαγγελιστῆ Λουκᾶ. Οἱ άγιογράφοι δὲν ὑπηρέτησαν ποτὲ τὴν εἰκονογραφία ὡς καλλιτέχνες, μὲ τὸ νόημα ποὺ δίνει ἡ δυτικὴ θεώρηση τῆς λέξης, ἀλλὰ ὡς διάμεσα. ἄλλωστε, ἐπὶ αἰῶνες, οί άγιογράφοι προέρχονταν ἀπὸ τὶς τάξεις τοῦ μοναχισμοῦ καὶ τοῦ εὐούτερου κλήρου καὶ ώς ἐκ τούτου δὲν ἔβλεπαν τὴν εἰκονογραφία ώς τέχνη άλλὰ ώς καθημερινή ἄσκηση. Θεωρώντας, λοιπόν, κατὰ κανόνα τὸν ἑαυτό τους ταπεινὸ θεράποντά της, κράτησαν αὐστηρὰ τὴν ἀνωνυμία τους. Αὐτὸ τὸ ἦθος τὸ ἐξέφρασαν μοναδικὰ στὸν κόσμο οἱ ὀρθόδοξοι ζωγράφοι φορητῶν εἰκόνων, τοιχογράφοι καὶ μικρογράφοι, ἀκόμα κι ὅταν ἄρχισαν νὰ ὑπογράφουν τὰ ἔργα τους, καὶ δὴ μὲ ἐκεῖνο τὸ ἀνεπανάληπτο «διὰ χειρὸς» ποὺ προέτασσαν τῆς ὑπογραφῆς τους. Τοῦτο συνέβη ἀφότου οἱ εἰκόνες ἄρχισαν, στὰ μεταβυζαντινά κυρίως χρόνια, νὰ φιλοτεχνοῦνται σὲ ἐργαστήρια τῆς ένετοκρατούμενης Κρήτης ἀλλὰ καὶ τῶν Ἑπτανήσων κατόπιν παραγγελίας καὶ ὡς ἐκ τούτου νὰ ἀποτελοῦν ἀντικείμενα ἐμπορίου, βιοπορισμοῦ καὶ πλουτισμοῦ. Οἱ ἐπαγγελματίες πλέον, καὶ ὅχι κατ' ἀνάγκην μοναχοί, εἰκονογράφοι βγῆκαν ἀπὸ τὴν ἀνωνυμία τῶν βυζαντινῶν ὁμοτέχνων τους, ἐπιζητώντας κάποιαν ἔστω ἐλάχιστη ποοβολή, ἀλλὰ διατηρώντας παράλληλα τὴν ταπεινότητά τους.

Έν πάση περιπτώσει, ή ζωγραφική τῶν ἑλληνικῶν πληθυσμῶν,

μεταξύ της ίερης είκόνας καὶ τοῦ θρησκευτικοῦ πίνακα

Σκόοπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

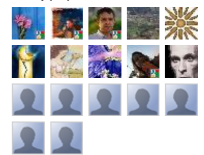
#### Αναγνώστες

O

### Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου

Google Friend Connect

#### Μέλη (17)



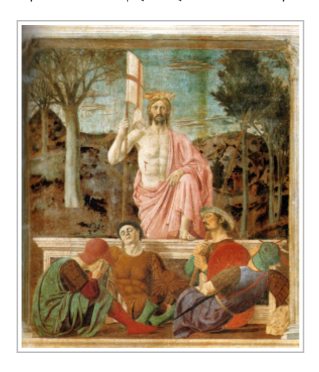
Είστε ήδη μέλος; <u>Σύνδεση</u>

#### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**≥** 2010 (1)

καθώς καὶ τῶν ἄλλων ὀρθόδοξων λαῶν τῆς νοτιοανατολικῆς Εὐρώπης, ἐξακολούθησε καὶ μετὰ τὴν ἄλωση τῆς Πόλης νὰ διακρίνεται ἔντονα ἀπὸ ἐκείνη τῆς Δύσης, μὲ κύριο χαρακτηριστικὸ τὴν προσήλωσή της στὶς παραδόσεις τῆς βυζαντινῆς τέχνης ποὺ ἐπικράτησε ἐπὶ δεκαπέντε σχεδὸν αἰῶνες καί, παρ' ὅλο τὸν «συντηρητικὸ» χαρακτήρα της, δὲν ἔπαψε νὰ εἶναι ζωντανὴ ἔκφραση, μέχρι τουλάχιστον τὴν ἵδρυση τοῦ συρρικνωμένου ἑλληνικοῦ κράτους.

Τὶς προάλλες, θαύμαζα μία φωτογραφικὴ ἀναπαραγωγὴ τῆς ἐντυπωσιακῆς «Ἀνάστασης» τοῦ Κυρίου, τὴν ὁποία φιλοτέχνησε γύρω στὸ 1463 ὁ Πιέρο ντέλλα Φραντσέσκα (Piero della Francesca, 1410/20-1492) γιὰ τὸ Κοινοτικὸ Μέγαρο τῆς ἰδιαίτερης πατρίδας του, τοῦ χωριοῦ Σὰν Σεπόλκρο (San Sepolcro) στὴν Τοσκάνη. Καὶ συνειδητοποίησα τὸ πόσο διαφέρει ὁ τρόπος ἀπεικόνισης τοῦ μέγι-



Πιέφο ντέλλα Φραντσέσκα, «Ἡ Ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ» (περ. 1463), νωπογραφία, 225Χ220 έκ., Δημοτικὴ Πινακοθήκη τοῦ Σὰν Σεπόλκρο, Τοσκάνη.

στου τούτου πνευματικοῦ γεγονότος, τὸν ὁποῖο ἔχει υἱοθετήσει ἡ Δυτική Ἐκκλησία, ἀπὸ τὸν συνήθη τρόπο ἀπεικόνισής του ἀπὸ τὴν Άνατολική Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία. Σημειωτέον ὅτι στή δυτική θοησκευτική ζωγραφική δίδεται μεγαλύτερη ἔμφαση στή Σταύρωση τοῦ Κυρίου καὶ γενικότερα στὸ μαρτύριό Του, παρὰ στὴν Ἀνάστασή Του, ή όποία εἰκονίζεται μὲ τὸν ἴδιο πάντοτε τρόπο. Κατ' αὐτόν, ό Χριστὸς ἱστορεῖται νὰ ἐξέρχεται ὁρμητικὰ καὶ θριαμβευτικά, σὰν νὰ ἐκτινάσσεται, ἀπὸ τὸν τάφο πρὸς τὰ οὐράνια, κρατώντας λευκὸ συνήθως λάβαρο. Χαρακτηριστικό δεῖγμα αὐτοῦ εἰκονογραφικοῦ τύπου εἶναι ἡ «Ανάσταση» ποὺ ζωγράφισε ὁ ήμέτερος Δομήνικος Θεοτοκόπουλος, γνωστότερος στὴν Ἑσπερία ώς Ἐλ Γκρέκο, μεταξύ τῶν ἐτῶν 1590 καὶ 1595, καὶ πού φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο Πράντο τῆς Μαδρίτης. Μιὰ ἄλλη, παρόμοιας αντίληψης, ἐμβληματικὴ «Ἀνά-



Δομήνικος Θεοτοκόπουλος, ό ἐπονομαζόμενος Ἐλ Γκρέκο, «Ἡ Ἀνάσταση τοῦ Κυρίου», ἐλαιογραφία σὲ μουσαμά, Μουσεῖο Πράντο, Μαδρίτη.

σταση» ποὺ μοῦ ἔρχεται πρόχειρα στὴ θύμηση εἶναι ἐκείνη ποὺ καλύπτει τὸ δεξὶ πλευρικὸ φύλλο τοῦ κεντρικοῦ τριπτύχου ἀπὸ τὸ γνωστὸ προσέρεισμα βωμοῦ ἀπὸ τὸ Ἰζενχάιμ (Isenheimer Altar), φιλοτεχνημένο γύρω στὸ 1515 ἀπὸ τὸν Γερμανὸ Ματίας Γκρύνεβαλντ (Mathias Grünewald, περ. 1475-1528), τὸ ὁποῖο ἐκτίθεται στὸ Μουσεῖο Unterlinden, στὸ Κολμὰρ τῆς Ἀλσατίας.

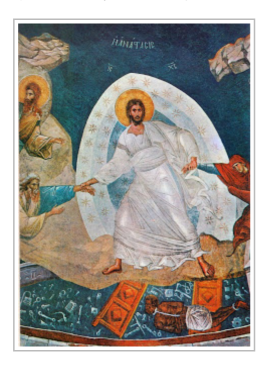


Ματίας Γκούνεβαλντ, «Ή Άνάσταση τοῦ Χοιστοῦ» (γύοω στὸ 1515), δεξὶ πλευρικὸ φύλλο τοῦ κεντρικοῦ τριπτύχου στὸ προσέρεισμα βωμοῦ ἀπὸ τὸ Τζενχάιμ (Isenheimer Altar), Μουσεῖο Unterlinden, Κολμὰρ τῆς Άλσατίας.

Ο παραπάνω εἰκονογραφικὸς τύπος υἱοθετήθηκε βέβαια καὶ

ἀπὸ ὀρθόδοξους εἰκονογράφους. Τοῦτο συνέβη ὅμως στὰ μεταβυζαντινά χρόνια ύπὸ τὴν ἐπίδραση τῆς δυτικῆς ζωγραφικῆς ποὺ πέρασε στὴν Ἑλλάδα μέσω κυρίως τῶν ἑνετοκρατούμενων έλληνικῶν περιοχῶν. Τέτοιες φορητὲς εἰκόνες τοῦ 16ου καὶ τοῦ 17ου αἰώνα φυλάσσονται ἐκτὸς τῶν ἄλλων καὶ στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικό Μουσείο Άθηνῶν. Πόσο ώστόσο στερεῖται ό δυτικότροπος τοῦτος τύπος εἰκονογράφησης τοῦ πνευματικοῦ καὶ μυστικοῦ νοήματος ποὺ ἔχει ἡ βυζαντινότροπη ἀπεικόνιση τῆς Άνάστασης! Κατὰ τὴν ὀρθόδοξη βέβαια εἰκονογραφία, δὲν πρόκειται κατ' οὐσίαν γιὰ τὴν Ἀνάσταση ἀλλὰ γιὰ τὴν «Εἰς Άδου Κάθοδον» τοῦ Κυρίου, γιὰ τὴν ὁποία ἔγραψε ὁ ἐπίσκοπος Κύπρου Έπιφάνιος (ἀρχὲς 4ου αἰ.-403), ἂν καὶ δὲν ἀναφέρεται αὐτὴ πουθενὰ στὰ Εὐαγγέλια. Όμως καὶ γιὰ τὴν Ἀνάσταση αὐτὴ καθαυτὴ τοῦ Κυρίου σιγοῦν τόσο τὰ Εὐαγγέλια ὅσο καὶ ἡ ἱερὴ Παράδοση, ἀφοῦ ἔγινε θεοπρεπῶς, μὲ τρόπο ἀπρόσιτο γιὰ τὰ ἀνθρώπινα μάτια, καὶ δὲν ὑπῆρξαν αὐτόπτες μάρτυρες γιὰ νὰ τὴν περιγράψουν. Πῶς λοιπὸν μπορεῖ ή δυτική θρησκευτική ζωγραφική νὰ εἰκονογραφεῖ ἕνα γεγονὸς ποὺ ὁ ἴδιος ὁ Χριστὸς τὸ κράτησε μυστικὸ ἀπὸ τοὺς άνθοώπους; Γι' αὐτό, ή ὀρθόδοξη εἰκονογραφία εἴθισται νὰ μὴν ίστοςεῖ τὴν Ἀνάσταση τοῦ Κυςίου ἀλλὰ τὴ νίκη Του ἐναντίον τοῦ θανάτου με την κάθοδό Του στὸν Άδη. Γιὰ την Ὀρθοδοξία, ή Άνάσταση τοῦ Χριστοῦ παραμένει οὐσιαστικὰ ἀνεικόνιστη.

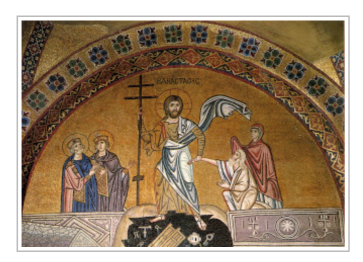
Στὶς πιὸ μνημειακὲς ἀναπαραστάσεις τῆς «Εἰς Άδου Καθόδου» συγκαταλέγεται ἡ ἀριστουργηματικὴ τοιχογραφία ποὺ κοσμεῖ τὸ ἡμιθόλιο πάνω ἀπὸ τὴν ἁψίδα στὸ παρεκκλήσιο τῆς Μονῆς τοῦ Σωτῆρος τῆς Χώρας (νῦν Khariye Camii), στὴν Κωνσταντινούπολη,



«Ἡ Ἀνάστασις» (γύοω στὸ 1320), νωπογοαφία, Μονὴ τῆς Χώοας (Khariye Camii), Κωνσταντινούπολη.

ποὺ εἰκάζεται πὼς φιλοτεχνήθηκε γύοω στὸ 1320 καὶ ἀποτελεῖ ἔξοχο δεῖγμα τῆς παλαιολόγειας τέχνης. Στὸν νοῦ μου ἔρχεται πρόχειρα ἡ ἰδίου ἐπίσης θέματος τοιχογραφία τοῦ 14ου αἰώνα ποὺ κοσμεῖ τὴν ἐκκλησία τοῦ Ἁγίου Νικολάου Ὀρφανοῦ, στὴ

Θεσσαλονίκη, καθώς καὶ ἐκείνη τοῦ 1539, ἡ ὁποία ἀποδίδεται στὸν Φράγκο Κατελάνο, στὴ Μονὴ Μυρτιᾶς Αἰτωλίας. Ἐξάλλου, ἀπὸ τοῦ ἰδίου θέματος ψηφιδωτὰ ἂς ἀναφερθοῦν ἐνδεικτικά ἐκεῖνα τοῦ 11ου αἰώνα, ποὺ κοσμοῦν τὸν κυρίως ναὸ τόσο τῆς Μονῆς Ὁσίου Λουκᾶ Βοιωτίας ὅσο καὶ τῆς Μο-



«Ἡ Ανάστασις» (11ος αἰ.), ψηφιδωτό, Μονὴ Όσίου Λουκᾶ, Βοιωτία.

νῆς Δαφνίου, καθὼς καὶ ἐκεῖνο τοῦ 13ου αἰώνα, ποὺ φιλοτεχνήθηκε ἀπὸ βυζαντινοὺς ψηφοθέτες στὴ βασιλικὴ Giudizio Universale, στὸ νησάκι Τορτσέλλο (Torcello) τῆς λιμνοθάλασσας τῆς Βενετίας. Σημειωτέον ὅμως ὅτι ὅλα τὰ παραπάνω εἰκονογραφικὰ παραδείγματα ἐπιγράφονται ὡς «Ἀναστάσεις».



«Ἡ Ἀνάστασις» (13ος αἰ.), ψηφιδωτό, βασιλικὴ Giudizio Universale, Τορτσέλλο Βενετίας.

Στὴν «Εἰς ἄδου Κάθοδον» εἰκονίζονται στὸν «κάμπο» ἀπότομα βραχώδη βουνά, μὲ τὶς πέτρες σχισμένες σὰν σκαλούνια ὅπως εἰναι στοὺς βράχους ποὺ λέγονται σχιστίτες. Ὁ Χριστὸς στέκεται ὄρθιος, συνήθως κατ' ἐνώπιον, καὶ πολὺ σπανιότερα στραμμένος πρὸς τὰ δεξιὰ τῆς εἰκόνας, φορώντας ἀστραφτερὸ ἱμάτιο μὲ χρυσοκονδυλιά. Πατάει πάνω σὲ δύο θυρόφυλλα ποὺ κείτονται τὸ ἔνα πάνω στὸ ἄλλο σταυρωτά. Μὲ τὸ δεξί Του χέρι τραβάει τὸν ἄδὰμ καὶ μὲ τὸ ἀριστερὸ τὴν Εὕα ἀπὸ τὰ μνήματα. Τὰ χέρια καὶ τὰ πόδια Του ἔχουν «τὸν τύπον τῶν ἥλων». Γύρω Του βρίσκονται σκορπισμένα κλειδιὰ

καὶ κλεῖθοα καὶ μοχλοί, σὰν νὰ τὰ ἐκσφενδόνισε κάποια ὑπερφυσικὴ δύναμη, γιὰ νὰ εἰκονιστεῖ ἡ προφητεία τοῦ Ἡσαΐα ποὺ λέει: «Θύρας χαλκᾶς συντρίψω καὶ μοχλοὺς σιδηροῦς συγκλάσω» (Ἡσ. με', 2). Κάτω ἀπὸ τὰ θυρόφυλλα εἰκονίζεται ἕνας ἀναμαλλιασμένος ἡμίγυμνος καὶ άλυσοδεμένος ἔντρομος γέρος, ὁ ὁποῖος παριστάνει τὸ θάνατο. Σὲ μεταγενέστερης ἐποχῆς εἰκόνες, ὁ Ἅδης ζωγραφίζεται ὡς δαίμονας ποὺ τὸν δένουν πισθάγκωνα δύο ἄγγελοι. Ὁ θάνατος ἔχει πλέον νικηθεῖ συντριπτικά.

Έντύπωση προκαλεῖ σὲ ἕναν ὀρθόδοξο χριστιανὸ τὸ γεγονὸς ότι στη δυτική τέχνη, ἐνῶ πλεονάζουν οἱ θρησκευτικοὶ πίνακες ποὺ παριστάνουν τὴ Σταύρωση, τὴν Ἀποκαθήλωση καὶ γενικότερα τὰ πάθη τοῦ Ἰησοῦ, ἐξαίροντας ἔτσι τὸ μαρτύριο, εἶναι σημαντικὰ λιγότεροι ἐκεῖνοι ποὺ δείχνουν τὴν Ἀνάστασή Του. Στὴν ὀρθόδοξη ἀπεναντίας Ἐκκλησία ὅπου κυριαρχεῖ τὸ ἀναστάσιμο μήνυμα, τὸ βάρος δίδεται στὴν κάθοδο τοῦ Χριστοῦ στὸν Άδη γιὰ τὴ λύτρωση τοῦ ἀνθρώπινου γένους. Τοῦτο ἄλλωστε μᾶς λέει καὶ τὸ τροπάριο τῆς Αναστάσεως: «Κατῆλθες ἐν τοῖς κατωτάτοις τῆς γῆς, καὶ συνέτριψας μοχλούς αἰωνίους, κατόχους πεπεδημένων, Χριστέ, καὶ τριήμερος, ώς ἐκ κήτους Ἰωνᾶς, ἐξανέστης τοῦ τάφου». Γιατὶ, γιὰ τοὺς ὀρθοδόξους, τὸ πρωτεῦον στὸ βίο τοῦ Ἰησοῦ δὲν εἶναι ὅτι αναστήθηκε ό Χριστός, κάτι τὸ τελείως αναμενόμενο καὶ φυσικὸ γιὰ τὸν Λόγο. Άλλωστε ὁ Χριστὸς δὲν πέθανε ποτὲ ὤστε νὰ χρειαστεῖ νὰ ἀναστηθεῖ. Ὁ Λόγος, ὁ φορέας τῆς Ζωῆς, δὲν νοεῖται νὰ πεθαίνει. Γιὰ τὸν Ἰησοῦ τὰ ἀνθρώπινα πάθη Του ἦταν μόνο ἡ ἐκπλήρωση ἑνὸς τμήματος τῆς ἀποστολῆς Του. Τὸ κυριότερο μέρος της ἔπρεπε νὰ τὸ ἐκπληρώσει μετὰ τὸν γήινο θάνατο, ὡς Πνεῦμα, νικώντας τὶς δυνάμεις τοῦ σκότους. Ὁ σταυρικὸς θάνατος ἦταν μονάχα ή προϋπόθεση γι' αὐτή τὴ νίκη. Ἐκεῖνο ἑπομένως ποὺ μετράει γιὰ τοὺς ὀρθοδόξους στὸν πασχάλιο κύκλο εἶναι ὅτι ὁ Χριστὸς κατασυνέτριψε, μὲ τὸν σταυρικὸ θάνατο, τὸ κράτος καὶ τὴν ἰσχὺ τοῦ Άδη ὅπου κατῆλθε καὶ ἄνοιξε τὴ δίοδο γιὰ νὰ περάσουν όλες οἱ ἐγκλωβισμένες ἐκεῖ ψυχὲς τῶν δικαίων. Έπομένως ἔχουμε «Άνάσταση» γιὰ τὴ Δυτικὴ Ἐκκλησία καὶ «Εἰς Άδου Κάθοδον» γιὰ την Ανατολική. Ένω λοιπόν στη δυτική θρησκευτική τέχνη ή Άνάσταση φαίνεται πως ἀφορᾶ μόνο τὸν Χριστὸ ποὺ θαμπώνει καὶ συντρίβει τοὺς ἀνθρώπους μὲ τὴν ὑπερφυσική Του δύναμη, στὴν ανατολική ὀρθόδοξη εἰκονογραφία ή Ανάσταση εἶναι ἄρρηκτα συνδεδεμένη μὲ τὴν ἀνάσταση τοῦ ἀνθρώπου.

Στὴν «Εἰς Άδου Κάθοδον» ὁ Χριστιανισμὸς συναντάει τὴν ἀρχαιοελληνική μυθολογία. Σύμφωνα μὲ αὐτήν, ὁ Θησεὺς συνόδευσε τὸν φίλο του Πειρίθοα στὸν Άδη γιὰ νὰ ἀπαγάγει τὴν Περσεφόνη καὶ νὰ τὴ νυμφευτεῖ. Οἱ δύο φίλοι ἔφτασαν καλὰ ὡς τὸν Κάτω Κόσμο, ἀλλὰ δὲν κατάφεραν νὰ βγοῦν ἀπὸ ἐκεῖ. Στὴ συνέχεια, ὁ Ἡρακλῆς κατέβηκε, μέσα ἀπὸ τὸ Ταίναρο, στὸν Άδη γιὰ νὰ φέρει τὸν τρικέφαλο Κέρβερο στὸν Εὐρυσθέα, ἐκπληρώνοντας ἔτσι τὸν δωδέκατο ἄθλο του. Ἐκεῖ συνάντησε τὸν Θησέα καὶ τὸν Πειρίθοα ζωντανούς άλλὰ άλυσοδεμένους. Μὲ τὴν ἄδεια τῆς Πεοσεφόνης, ὁ Ἡρακλῆς ἀπελευθέρωσε τὸν Θησέα, ὅμως ὁ Πειρίθους ύποχρεώθηκε νὰ παραμείνει στὸν Άδη, τιμωρούμενος γιὰ τὸ θράσος του. Στὸν Άδη κατέβηκε ἐπίσης ὁ Ὀρφεὺς γιὰ νὰ ζητήσει την πολυαγαπημένη του Εὐουδίκη. Καὶ ὁ Ὀδυσσεὺς ώστόσο προσπάθησε νὰ μπεῖ στὸ βασίλειο τῶν νεκρῶν, ὅμως δὲν ἔφτασε μέχρι τὰ Ἡλύσια Πεδία, ἀλλὰ συνομίλησε μὲ τοὺς ἥρωες, τοὺς όποίους κάλεσε ἔξω ἀπ' αὐτά. Έξάλλου, στὴν κωμωδία του Βάτραχοι, ὁ Ἀριστοφάνης κατέβασε στὸν Άδη τὸν θεὸ Διόνυσο μὲ τὸν ὑπηρέτη του Ξανθία κι ἕνα γαϊδουράκι γιὰ νὰ ἐπαναφέρουν στὴ γῆ τὸν Αἰσχύλο ἢ τὸν Εὐριπίδη, ὤστε νὰ ἀναζωογονηθεῖ τὸ ψυχορραγοῦν δραματικὸ θέατρο, τοῦ ὁποίου προστάτης ἦταν ὁ Βάκχος. Ἄς ἀναφερθοῦν ἐπίσης τὰ ἔργα Νεκρικοὶ Διάλογοι καὶ Μένιππος ἢ Νεκυομαντεία τοῦ περίφημου σοφιστῆ καὶ συγγραφέα Λουκιανοῦ τοῦ Σαμοσατέως (2ος μ.Χ. αἰ.). Εἰδικότερα στὸ δεύτερο ἀπὸ τὰ παραπάνω ἔργα, ὁ Λουκιανὸς ἀφηγεῖται τί εἶδε ὁ κυνικὸς φιλόσοφος Μένιππος στὸν Άδη.

Ένα ἄλλο θεολογικὸ θέμα, ποὺ ἡ φοάγκικη θοησκευτικὴ τέχνη τὸ χειρίζεται τόσο διαφορετικὰ ἀπὸ τὴν ὀρθόδοξη άγιογραφία, εἶναι τὸ θέμα τῆς Ἁγίας Τριάδας. Ὠς παράδειγμα τῆς δυτικότροπης ἀπεικόνισης τοῦ ἐν λόγω θέματος ἄς ἀναφερθεῖ ὁ θρησκευτικὸς πίνακας τῆς «Ἁγίας Τριάδας» τῶν ἀρχῶν τοῦ 15ου αἰώνα, ποὺ ἀποδίδεται στὴν Αὐστριακὴ Σχολὴ καὶ ἐκτίθεται στὴν Ἐθνικὴ Πινακοθήκη τοῦ Λονδίνου (ἀριθ. 3662).



«Ἡ Ἁγία Τοιάδα» (ἀρχὲς τοῦ 15ου αἰ.), Αὐστοιακὴ Σχολή, ξύλο, 117Χ115 ἑκ., Ἐθνικὴ Πινακοθήκη τοῦ Λονδίνου (ἀριθ. 3662).

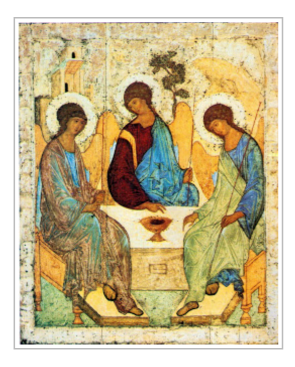
Ή Άγία Τοιάδα εἰκονίζεται μὲ τὸν συνήθη στὴ δυτικὴ τέχνη τοῦ 14ου, 15ου καὶ 16ου αἰώνα τύπο. Κατ' αὐτόν, εἰκονίζεται ὁ Πατήρ, ὡς σεβάσμιος γέροντας μὲ πάλλευκα μαλλιά, νὰ κάθεται σὲ λευκό, γοτθικοῦ ουθμοῦ, θοόνο, πλαισιωμένος ἀπὸ δύο ἀγγέλους, στραμμένους ποὸς αὐτόν, ὁ ἕνας, ὁ ἀριστερός, μὲ χουσοκόκκινο ἔνδυμα καὶ πράσινες φτεροῦγες, κι ὁ ἄλλος, ὁ δεξιός, μὲ χουσοπράσινο ἔνδυμα καὶ κόκκινες φτεροῦγες. Ὁ Πατὴρ κρατάει στὰ χέρια Του τὸ σταυρό μὲ τὸν ἐσταυρωμένο Υίό Του, στὸ φωτοστέφανο τοῦ ὁποίου ἀκουμπᾶ ἡ λευκὴ περιστερά, ποὺ συμβολίζει φυσικά, τὸ Ἅγιο Πνεῦμα. ἀλλὰ καὶ στὰ καθ' ἡμᾶς σώζεται μεταβυζαντινὴ φορητὴ εἰκόνα τῆς «Θείας Λειτουργίας», ἔργο τοῦ 1579-1584, φιλοτεχνημένο ἀπὸ τὸν Μιχαὴλ Δαμασκηνό. Στὸ κέντρο τῆς ὅλης σύνθεσης εἰκονίζεται νὰ εὐλογεῖ τὴ Θεία

Λειτουργία ή Άγία Τριάδα ύπὸ τὸν Υίό, τὸν λευκοντυμένο καὶ ψαρομάλλη Πατέρα, στὰ ἀριστερὰ καὶ δεξιὰ ἀντιστοίχως καὶ ἐλαφρὰ πιὸ πίσω ἀπὸ μία κόκκινη ἁγία τράπεζα, καὶ τὴ λευκὴ περιστερὰ ἀνάμεσά Τους.



Μιχαὴλ Δαμασκηνός, «Ή Θεία Λειτουργία» (1579-1584), ἔκθεση είκόνων καὶ κειμηλίων Γερᾶς Άρχιεπισκοπῆς Κρήτης, Ἡράκλειο.

Πόσο μακριὰ βρίσκεται ὁ εἰκονογραφικὸς αὐτὸς τύπος ἀπὸ τὸν ἐντελῶς συμβολικὸ καὶ τελείως ἐσωτερικὸ τρόπο τὸν ὁποῖο ἔχει υίοθετήσει ή ὀρθόδοξη εἰκονογραφία γιὰ νὰ σημαίνει τὴν Άγία Τριάδα! Άναφέρομαι στη «Φιλοξενία τοῦ Άβραὰμ» ὅπως τόσο ἔξοχα την ἀπέδωσε, μεταξύ ἄλλων, ὁ Ρῶσος Αντρέι Ρουμπλιόφ (1370 -περ. 1430), ἀντάξιος μαθητής τοῦ Θεοφάνη τοῦ Ελληνα, στήν πασίγνωστη φορητή εἰκόνα του ποὺ φυλάσσεται στὸ μοσχοβίτικο Μουσείο Τρετιακόφ καὶ χρονολογείται στὸ 1410. Ἡ εἰκόνα αὐτή δείχνει τρεῖς ἀγγέλους -κατὰ τὴν παράδοση τὸν Μιχαήλ, τὸν Ραφαήλ καὶ τὸν Γαβριήλ, ἀπὸ τὰ ἀριστερὰ πρὸς τὰ δεξιὰ- γύρω ἀπὸ ένα ὀρθογώνιο τραπέζι, στὸ ὁποῖο ὑπάρχει ἕνα σὰν δισκοπότηρο σκεῦος. Ὁ ἕνας ἄγγελος κάθεται στὴ μέση τοῦ τραπεζιοῦ, ἐνῶ οἱ δύο ἄλλοι στὰ ἄκρα του, στραμμένοι ὅμως πρὸς τὸν μεσαῖο. Ὁ εἰκονογραφικὸς αὐτὸς τύπος παραπέμπει σὲ ἐδάφιο τῆς Γένεσης (18, 1-8) τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης ὅπου γίνεται λόγος γιὰ τὴ φιλοξενία ποὺ πρόσφερε ὁ Άβραὰμ σὲ τρεῖς ξένους, οἱ ὁποῖοι ἦταν ἄγγελοι. Έξάλλου, παραπέμπει καὶ σὲ ἐδάφιο τῆς Καινῆς Διαθήκης, ἡ ὁποία ύποδεικνύει τὸ καθῆκον τῆς φιλοξενίας, ἐντελλόμενη «τῆς φιλοξενίας μη ἐπιλανθάνεσθε» (Έβο. 13, 2΄ ποβλ. Ρωμ. 12, 13 καὶ Α' Πέτο. 4, 9 καὶ ἀλλοῦ) καὶ τὴ θεωρεῖ πὼς συντείνει στὴ σωτηρία: «ἐπείνασα γὰρ καὶ ἐδώκατέ μοι φαγεῖν, ἐδίψησα καὶ ἐποτίσατέ με, ξένος ἤμην καὶ συνηγάγετέ με» (Ματθ. 25. 35).



Αντρέι Ρουμπλιόφ, «Ή φιλοξενία τοῦ Άβραάμ» (1410), φορητὴ εἰκόνα, Μουσεῖο Τρετιακόφ, Μόσχα.

Στὶς ἀντιστοίχου θέματος βυζαντινὲς καὶ μεταβυζαντινὲς φορητὲς εἰκόνες ἐμφανίζονται συνήθως ἐπιπλέον ὁ Ἀβραὰμ καὶ ἡ Σάρα, οἱ ὁποῖοι πλαισιώνουν τὸν μεσαῖο ἄγγελο καὶ βρίσκονται ὁ μὲν Ἀβραὰμ μεταξὺ τοῦ ἀριστεροῦ καὶ τοῦ μεσαίου ἀγγέλου, ἡ δὲ Σάρα μεταξὺ τοῦ μεσαίου καὶ τοῦ δεξιοῦ ἀγγέλου, ὅπως λόγου χάριν σὲ εἰκόνα τοῦ 14ου αἰώνα ποὺ ἐκτίθεται στὸ Μουσεῖο Μπενάκη καθὼς καὶ σὲ εἰκόνα τῶν μέσων τοῦ 16ου αἰώνα ποὺ ἀπόκειται στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.



«Ή φιλοξενία τοῦ Άβραάμ» (14ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Μουσεῖο Μπενάκη,  $\label{eq:continuous} \text{Aθήνα}.$ 



«Ή φιλοξενία τοῦ Άβραάμ» (μέσα τοῦ 16ου αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

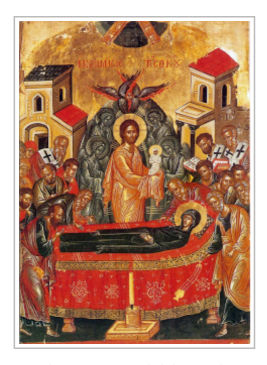
Έξάλλου, σὲ γνωστότατη τοιχογοαφία τοῦ 12ου αἰώνα ποὺ κοσμεῖ τὴ Μονὴ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου, στὴν Πάτμο, ὁ μεσαῖος ἄγγελος -πιθανότατα ἐκεῖνος ποὺ συμβολίζει τὸν Πατέρα-εἰκονίζεται ἐμφανέστατα μεγαλύτερος καὶ ἐπιβλητικότερος ἀπὸ τοὺς δύο πλαϊνούς του ἀγγέλους, ἐνῶ ἱστορεῖται μόνο ὁ Ἀβραὰμ καὶ μάλιστα σὲ πολὺ μικρότερο μέγεθος ἀπὸ τοὺς ἀγγέλους, ἔτσι ὅπως εἴθισται νὰ παριστάνονται οἱ δωρητὲς τῶν εἰκόνων ἢ οἱ κτήτορες τῶν ναῶν καὶ τῶν μοναστηριῶν- νὰ προσέρχεται ἀπὸ τὰ ἀριστερὰ προσφέροντας μία γαβάθα μὲ φαΐ.



«Ἡ φιλοξενία τοῦ Ἀβραάμ» (12ος αἰ.), νωπογραφία, Μονὴ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου, Πάτμος.

Διαφοφετικὰ θεματικὰ στοιχεῖα παφουσιάζει ἐπίσης ἡ βυζαντινότφοπη ἀπεικόνιση τῆς κοίμησης τῆς Θεοτόκου ἀπὸ τὴν ἀντίστοιχη δυτικότφοπη. Στὴ βυζαντινὴ τέχνη ἡ «Κοίμηση τῆς Θεοτόκου» ἄφχισε νὰ εἰκονίζεται μετὰ τοὺς εἰκονομαχικοὺς χφόνους καὶ μάλιστα μετὰ τὸν 10ο αἰώνα. Ώς βάση γιὰ τὴ

δημιουργία τῆς παράστασης χρησίμευσε ἀπόκρυφη διήγηση φερόμενη ύπὸ τὸ ὄνομα τοῦ άγίου Ἰωάννη τοῦ Θεολόγου, τῆς όποίας περίληψη εἶναι τὰ ἀναγραφόμενα στὰ συναξάρια. Στὴ συνήθη καὶ άπλούστερη ἀπεικόνιση αὐτῆς τῆς σκηνῆς ἀπὸ τοὺς ορθόδοξους άγιογράφους, ή νεκρή Θεοτόκος παριστάνεται ξαπλωμένη, ἀπὸ τὰ ἀριστερὰ πρὸς τὰ δεξιὰ τῆς εἰκόνας, σὲ κλίνη γύρω ἀπὸ τὴν ὁποία παρευρίσκονται οἱ ἀπόστολοι, μὲ ἐπικεφαλῆς τὸν Πέτρο καὶ τὸν Παῦλο, καθώς ἐπίσης καὶ οἱ ἱεράρχες Διονύσιος ὁ Άρεοπαγίτης, Ίερόθεος καὶ Τιμόθεος. Στὸ κέντρο τῆς ὅλης σύνθεσης καὶ πίσω ἀπὸ τὴν κλίνη εἰκονίζεται πάντοτε κατ' ἐνώπιον ὁ Χριστός, κρατώντας στὰ χέρια Του τὴν ψυχὴ τῆς Θεομήτορος ὑπὸ τὴ μορφὴ σχεδὸν πάντοτε- μικροσκοπικῆς σπαργανωμένης ὤριμης γυναίκας, όπως π.χ. σὲ φορητὴ εἰκόνα τοῦ 1546 ποὺ βρίσκεται στὴν άγιοφείτικη Μονή Σταυφονικήτα. Τοῦτο μᾶς ὑποδηλώνει ὅτι, ὅπως ἡ Παναγία ύπῆςξε ή γεννήτως τοῦ Χριστοῦ στὸν κόσμο τοῦτο καὶ ὡς Βοεφοκρατοῦσα Τὸν κράτησε στὴν ἀγκαλιά Της, ἔτσι καὶ ὁ Χριστός, «ὁ ἀμήτωρ ἐκ πατρὸς καὶ ἀπάτωρ ἐκ μητρός», ἔγινε ὁ γεννήτως τῆς μητέρας Του. Απὸ τὸν 14ο αἰώνα ἡ ἀπεικόνιση τῆς «Κοίμησης τῆς Θεοτόκου» γίνεται συνθετότερη καθώς προστίθενται νέα ἐπεισόδια σὲ αὐτήν, ὅπως μεταξὺ ἄλλων ὁ ἄγγελος ποὺ ἀποκόβει μὲ وομφαία τὰ βέβηλα χέρια τοῦ Έβραίου Ἰεφωνία, ὁ ὁποῖος τόλμησε νὰ ἀγγίξει τὴν κλίνη τῆς Παναγίας.



«Ή Κοίμησις τῆς Θεοτόκου» (1546), φορητὴ εἰκόνα, Μονὴ Σταυρονικήτα, Άγιον Όρος.

Στοὺς ἰδίου θέματος θοησκευτικοὺς πίνακες τῆς Δύσης, ποὺ εἶναι φιλοτεχνημένοι μὲ ρεαλιστικότερο τρόπο, δὲν ἀπεικονίζεται βέβαια ἡ ψυχὴ τῆς Παναγίας. Στὴ Δυτικὴ Ἐκκλησία ἄλλωστε εἰκονίζεται συνήθως ἡ Μετάσταση τῆς Παναγίας (λατ. assumptio), ἡ ὁποία στὴν ὀρθόδοξη εἰκονογραφία δὲν ἔχει βρεῖ τὴν ἀντίστοιχη βαρύτητα μὲ τὴν Κοίμησή Της (λατ. dormitio), μολονότι τὸ οὐσιῶδες δὲν εἶναι ὅτι κοιμήθηκε ἡ Θεοτόκος, ἀλλὰ ὅτι μετέστη στοὺς οὐρανούς. Στὴν Ὀρθοδοξία ὡστόσο βλέπουμε συχνὰ τὴ

θεομητορική Κοίμηση καὶ Μετάσταση νὰ συνυπάρχουν στὴν ἴδια φορητή εἰκόνα. Ἐτσι, σὲ πολλὲς ἀπεικονίσεις τῆς «Κοίμησης τῆς Θεοτόκου», πάνω ἀπὸ τὸν παριστάμενο Χριστό, ἱστορεῖται ἡ Θεοτόκος στὰ οὐράνια ἐν πλήρη δόξη, περιστοιχισμένη ἀπὸ πλῆθος ἱπτάμενων καὶ δοξολογούντων ἀγγέλων.

Έξάλλου, σὲ καμία βυζαντινὴ ἀπεικόνιση τοῦ «Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου» δὲν ἱστορεῖται ὁ ἀρχάγγελος Γαβριὴλ νὰ προσφέρει στὴν Παναγία ἕνα κρίνο νὰ μυρίσει, ὅπως τὸ βλέπουμε συνήθως νὰ συμβαίνει στοὺς παρόμοιου θέματος θρησκευτικοὺς πίνακες τῆς Δύσης. Ἄς ἀναφερθοῦν ἐνδεικτικὰ οἱ «Εὐαγγελισμοὶ» τοῦ Σιμόνε Μαρτίνι (Simone Martini περ. 1284-1344) καὶ τοῦ Λεονάρδου ντὰ



Σιμόνε Μαρτίνι, «Ο Εὐαγγελισμὸς τῆς Θεοτόκου» (1333), τέμπερα σὲ ξύλο,  $184 X210 \ \text{έκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία}.$ 



Λεονάοδος ντὰ Βίντσι, «Ὁ Εὐαγγελισμός» (λεπτομέρεια, περ. 1472-1475), λάδι καὶ ὑδατόχρωμα σὲ ξύλο, 98Χ217 έκ., Galleria degli Uffizi, Φλωρεντία.

Βίντσι (Leonardo da Vinci, 1459-1519), ποὺ ἐκτίθενται στὴ φλωρεντινὴ Galleria degli Uffizi. Ἄλλωστε κάτι τέτοιο δὲν ἀναφέρεται στὰ Εὐαγγέλια. Στὶς ρωμαϊκὲς μάλιστα κατακόμβες ὁ ἀρχάγγελος Γαβριὴλ εἰκονίζεται χωρὶς φτεροῦγες, ἐνῶ στὴ βυζαντινὴ εἰκονογραφία κρατάει ράβδο, ὅπως γιὰ παράδειγμα σὲ ψηφιδωτὸ τοῦ 11ου αἰώνα στὴ Μονὴ Δαφνίου, καθὼς καὶ σὲ φορητὴ εἰκόνα τοῦ 14ου αἰώνα, στὸ ναὸ τοῦ Άγίου Κλήμεντος στὴν Ἀχρίδα.



«Ό Εὐαγγελισμὸς τῆς Θεοτόκου» (11ος αἰ.), ψηφιδωτό, Μονή Δαφνίου.



«Ό Εὐαγγελισμὸς τῆς Θεοτόκου» (14ος αἰ.), φορητή εἰκόνα, προερχόμενη ἀπὸ ἐργαστήριο τῆς Κωνσταντινούπολης, ναὸς τοῦ Άγίου Κλήμεντος, Ἀχρίδα.

Έντυπωσιακά, ἀλλὰ ὅχι ἀνεξήγητα, διαφορετικὸς εἶναι ἐπίσης ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο ἡ βυζαντινὴ άγιογραφία ἀπεικονίζει τὸ παιδίον Ἰησοῦ ἀπὸ τὸν ἀντίστοιχο τῆς ἐν γένει δυτικῆς θρησκευτικῆς ζωγραφικῆς. Σὲ ὅλες ἀνεξαιρέτως τὶς ἱερὲς εἰκόνες ὅπου ἀπεικονίζονται οἱ διάφοροι τύποι τῆς Βρεφοκρατούσας (π.χ. Γαλακτοτροφοῦσα, Γλυκοφιλοῦσα, Γοργοεπήκοος, Διασώζουσα, Έλεοῦσα, Μυρτιδιώτισσα, Όδηγήτρια, τοῦ Πάθους, Παρηγορήτισσα, Παμμακάριστος, Πορταΐτισσα, Προυσιώτισσα, Φανερωμένη) οἱ

βυζαντινοὶ άγιογράφοι δίνουν πάντοτε στὸ παιδίον Ἰησοῦ τὰ χαρακτηριστικά προσώπου ἐνήλικα ἄντρα, σὲ σμίκρυνση θὰ ἔλεγε κανείς. Ὁ Ἰησοῦς εἰκονίζεται σοβαρότατος, σὲ ἱεροπρεπή στάση, ποὺ δὲν ταιριάζει διόλου σ' ἕνα κανονικὸ παιδί, καὶ πάντως οὔτε γυμνὸς οὔτε σπαργανωμένος ἀλλὰ συχνὰ ντυμένος μὲ ἱερατικὴ ἐνδυμασία, νὰ εὐλογεῖ τὸ ἐκκλησίασμα ἢ τοὺς προσκυνητὲς τῆς εἰκόνας. Ἀπεναντίας, σὲ ὅλους τοὺς δυτικοὺς θρησκευτικοὺς πίνακες, τὸ θεῖο Βοέφος εἰκονίζεται τελείως οεαλιστικὰ στὴν άγκαλιὰ τῆς Θεοτόκου ὡς ἕνα ὁποιοδήποτε μωρό, πάντοτε γυμνό, μὲ οοδαλὰ τὰ στρουμπουλά, ὅλο σαρκικὲς δίπλες, μέλη του, ἢ ἄλλοτε νὰ παίζει μ' ἕνα ἄλλο μωρὸ ποὺ εἶναι, ὑποτίθεται, ὁ Ίωάννης ὁ Ποόδοομος [βλ. λ.χ. τὴν «Παρθένο τῶν βράχων» (1483) τοῦ Λεονάρδου ντὰ Βίντσι, τὴν «Παναγία τῆς καρδερίνας» (1505-1506) τοῦ Ραφαήλου, τὴν «Ὅμορφη κηπουρὸ» (1507) τοῦ Ραφαήλου ἐπίσης καθώς καὶ τὴν «Παναγία τοῦ καλαθιοῦ» (1615) τοῦ Πέτερ Πάουλ Ροῦμπενς].



Λεονάοδος ντὰ Βίντσι, «Ἡ Παναγία Benois» (περ. 1480), ἐλαιογραφία σὲ καμβά, 49,5x31,5 έκ., Μουσεῖο Ἑρμιτάζ, Πετρούπολη.



«Βρεφοκρατοῦσα» (14ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα προερχόμενη ἀπὸ τὸ θησαυροφυλάκειο τῆς Μονῆς Βλατάδων, ναὸς Ἁγίου Νικολάου τοῦ Ὁρφανοῦ, Θεσσαλονίκη.

Στὴν ὀρθόδοξη άγιογραφία βλέπουμε συχνότατα στὴν ἴδια εἰκόνα νὰ λατρεύονται δύο ἄγιοι. Ἐπίσης συναντοῦμε ἱεροὺς ναοὺς νὰ εἶναι ἀφιερωμένοι σὲ δίδυμο άγίων. Ἐτσι ἔχουμε τὸν ἄγιο Κωνσταντῖνο πάντοτε μαζὶ μὲ τὴν άγία Ἑλένη, τὸ δίδυμο τῶν άγίων Ἀναργύρων, τῶν ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου (καὶ μάλιστα ἀνταλλάσοντας ἀσπασμό), πολλὲς φορὲς τῶν άγίων Θεοδώρων ἢ τῶν ἀρχαγγέλων Μιχαὴλ καὶ Γαβριήλ, σπανιότερα τῶν ἁγίων Δημητρίου καὶ Γεωργίου ἢ τῶν ἁγίων Ἰσιδώρων κ.ἄ.

Ο εἰκονογραφικὸς τοῦτος τύπος ὑποδηλώνει κρυπτικὰ τὴν έννοια τῆς διπολικότητας, τῆς ἄρρενας καὶ τῆς θήλειας πνευματικής φύσης, ή όποία μάλιστα ἐκφέρεται στὶς εἰκόνες ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὸ φύλο τῶν εἰκονιζόμενων ἁγίων. Ἡ διπολικότητα αὐτὴ ἀποτελεῖ ἐκδίπλωση, στὸν κόσμο τοῦτο τῆς ύλης, τῆς ἔκφοασης τῆς Σοφίας καὶ τῆς Ἁγάπης τοῦ Θεοῦ, τῆς ανώτατης θείας δημιουργικῆς Δυάδας, ή όποία ακόμα πιὸ κρυπτικά ἐκφράζεται σχηματικὰ μὲ τὸ ἀρχέτυπο τοῦ Δικέφαλου Άετοῦ. Άλλωστε, ἀπὸ τὰ βάθη τῆς ἀνθρωπότητας, ἔχουν διασωθεῖ πληροφορίες, ἀναφορὲς καὶ παραστάσεις ζευγῶν ἱερῶν προσώπων, ὅπως ὁ Οὐρανὸς καὶ ἡ Γαῖα, ὁ Κρόνος καὶ ἡ Ρέα, ὁ Ζεὺς καὶ ἡ Ἡρα, ὁ Όσιοις καὶ ἡ Ἰσις κ.ἄ. Στὴ μυθολογία ἔχουμε, μεταξὺ ἄλλων, τὰ ζεύγη τοῦ Ὀρφέα καὶ τῆς Εὐρυδίκης, τοῦ Θησέα καὶ τῆς Ἀριάδνης, τοῦ Ἰάσονα καὶ τῆς Μήδειας τοῦ Κάστορα καὶ τοῦ Πολυδεύκη, ἐνῶ καὶ στὴ Βίβλο πάμπολλα ζεύγη ἀναφέρονται, ἐκτὸς βέβαια ἀπὸ τοὺς προπάτορες Άδὰμ καὶ Εὔα, ὅπως π.χ. ὁ Ἀβραὰμ καὶ ἡ Σάρα, ὁ Τακώβ καὶ ή Ρεβέκκα, ὁ Σολομῶν καὶ ή βασίλισσα τοῦ Σαββᾶ, ὁ Ζαχαρίας καὶ ἡ Ἐλισάβετ, ὁ Ἰωακεὶμ καὶ ἡ ἄννα. Αὐτὰ τὰ δίπολα, ἡ διπολικότητα τέτοιων θείων ζευγῶν, μᾶς προβάλλουν τὴν ἰσοτιμία τῶν δύο δημιουργικῶν θείων ἐκφράσεων: τῆς Ἀγάπης καὶ τῆς Σοφίας.

Όπως στὸ σύμπαν, ἔτσι καὶ μέσα στὸν ἄνθοωπο ποέπει νὰ ἐναομονιστεῖ ἡ ἀγάπη καὶ ἡ σοφία, ὤστε διὰ τῆς ταυτόχρονης

ἔκφοασής τους νὰ ἐκδηλωθεῖ ἡ ἱερὴ Μονάδα ἐντός του, εἰδάλλως δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ ὑπάοξουν ἀκεραιωμένα δημιουργικὰ ἀποτελέσματα γιατὶ, χωρὶς ἀγάπη, ἡ γνώση γίνεται σκληρότητα, καὶ χωρὶς σοφία, ἡ ἀγάπη γίνεται ἐπιπολαιότητα, ἀνοησία.

Καθώς μέσα στὸ σύμπαν εἶναι διάχυτη ἡ ἄροενα θεία Ἀρχὴ ἢ ἐνεργητικὴ θεία Δύναμη καὶ ἡ θήλεια θεία Ἀρχὴ ἢ δεκτικὴ θεία Δύναμη, πάμπολλα εἶναι τὰ σύμβολα τὰ ὁποῖα κατὰ καιροὺς υἱοθετήθηκαν στὸ χῶρο τῆς μύησης καὶ στὰ ὁποῖα ἀνευρίσκουμε τὴ θεία δημιουργικὴ Δυάδα Ἁγάπη-Σοφία. Ἐνδεικτικὰ ἀναφέρουμε τὸ σύμβολο τῆς Ἱσιδας, ποὺ συντίθεται ἀπὸ τὸν ἐρυθρὸ ἡλιακὸ δίσκο, ὁ ὁποῖος ἀκουμπάει μέσα στὸν ἀργυρὸ σεληνιακὸ μηνίσκο, τὸν μινωικὸ διπλοῦν πέλεκυ τῶν Κρητῶν (τὸν λάβρυ), τὸ μινωικὸ καὶ πάλι σύμβολο τῶν δύο κεράτων τοῦ ταύρου, τὶς δύο στῆλες Γιακὶν καὶ Μποὰζ τοῦ ναοῦ τοῦ Σολομῶντος, τοὺς δύο ὀφεις τοὺς τοποθετημένους ἀντικριστὰ στὴν κορυφὴ τῆς ποιμαντικῆς ράβδου τῶν ἀρχιερέων, τὴ ζυγαριὰ καθὼς καὶ ὅλα τὰ διπλὰ ἀντωπά, δηλαδὴ ἀντικριστὰ ἱστάμενα, ἢ μὲ περιπλεγμένους λαιμοὺς ζῶα ἢ πτηνά (λιοντάρια, παγώνια, περιστέρια κ.ἄ.), μὲ προεξάρχοντα τὸν ἀετὸ μὲ τὶς δύο κεφαλές.

Στὴ χριστιανικὴ θρησκεία σημειώνεται ἐπίσης ἡ παρουσία τοῦ ἱεροῦ Διπόλου Ἁγάπης - Σοφίας στὸ μυστήριο τῆς θείας Κοινωνίας, μέσα ἀπὸ τὴν ὁποία ὁ κοινωνῶν δέχεται μετουσιωμένο ἄρτο καὶ οἶνο σὲ σῶμα καὶ αἷμα Χριστοῦ, δηλαδὴ σὲ Ἁγάπη καὶ Σοφία Θεοῦ.

Ή Όρθοδοξία ἐξάλλου, μόνη αὐτὴ ἀπὸ τὰ λοιπὰ χριστιανικὰ δόγματα, ἀπέδωσε μὲ ἐντελῶς εύρηματικό, ύψηλὸ καὶ κρυπτικὸ τρόπο, μέσω τῆς ἑλληνικῆς κυρίως εἰκονογραφίας, τὸ ἱερό, ὅπως προαναφέρθηκε, Δίπολο τῆς Αγάπης καὶ τῆς Σοφίας τοῦ Θεοῦ, κάνοντας χρήση τοῦ ὕψιστου συμβόλου πνευματικῆς Άρχῆς ποὺ εἶναι ὁ Δικέφαλος Αετός. Συγκεκριμένα, ἡ ὀρθόδοξη εἰκονογραφία τῆς μεταβυζαντινῆς κυρίως περιόδου ἀπεικονίζει τὸν Ἰωάννη τὸν Βαπτιστὴ ὡς πτερωτὸ Ὁν μὲ τεράστιες φτεροῦγες ποὺ φτάνουν ὡς τὴ γῆ καὶ μὲ δύο κεφαλές, ἄν καὶ ἡ μία μέσα σὲ πινάκιο.



«Ό ἄγιος Ἰωάννης ὁ Πρόδρομος» (τέλη τοῦ 17ου αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

Ή ζωγραφική ἐτούτη παράσταση τοῦ Ἰωάννη τοῦ Βαπτιστῆ, ποὺ γι' αὐτὸ ἄλλωστε ὀνομάστηκε ἐπίσης Ἀποκεφαλισθείς, εἶναι συνήθης σὲ φορητὲς εἰκόνες. Μὲ τὸ σεπτὸ κεφάλι του μέσα σὲ πινάκιο ἀκουμπισμένο στὰ πόδια του παριστάνεται σὲ ἑλληνικὲς εἰκόνες ἀπὸ τὸν 15ο αἰώνα, ἐνῶ μὲ τὴν ἀποτετμημένη κάρα του στὰ χέρια του ἀπαντᾶται γιὰ πρώτη φορὰ σὲ εἰκόνα τοῦ 16ου αἰώνα ἀπὸ τὸ Νόβγκοροντ τῆς Ρωσίας. Ώς πτερωτὸ ὂν ὁ Ἰωάννης ὁ Βαπτιστὴς εἰκονίζεται γιὰ πρώτη φορὰ σὲ βυζαντινὴ νωπογραφία ἀπὸ τὸν 14ο αἰώνα.

Ή μοναδικὴ ἄλλη χαρακτηριστικὴ περίπτωση ἀπεικόνισης ἀπὸ τὴ βυζαντινότροπη, πλὴν ὅμως λαϊκὴ αὐτὴ τὴ φορά, άγιογραφία τοῦ ἱεροῦ Δικέφαλου, στὴ θήλεια ὅμως ἔκφρασή του, εἶναι ἐκείνη τῆς ἁγίας Παρασκευῆς, ἡ ὁποία εἰκονίζεται συχνὰ μὲ δύο κεφαλὲς ἐπίσης, ἀκόμα πιὸ ὑπαινικτικὰ ώστόσο, ἀφοῦ κατὰ κανόνα κρατάει ἕνα πινάκιο ποὺ περιέχει τὰ δύο μάτια της κι ἐντελῶς σπανιότατα ἕνα δεύτερο κεφάλι.



«Ἡ άγία Παρασκευή», σύγχρονη λαϊκή χρωμολιθογραφία.

Ἄς ἀναφερθοῦν ἐδῶ ἐπίσης δύο φορητὲς εἰκόνες σπανιότατης ἀπεικόνισης τοῦ άγίου Γεωργίου ὡς Κεφαλοφόρου, ὅπως ἀποκαλεῖται ὁ ἄγιος ὅταν «φέρει» δύο κεφαλές. Χαρακτηριστικὰ δείγματα αὐτοῦ τοῦ τύπου εἶναι δύο εἰκόνες ποὺ ἐκτίθενται στὸ Μουσεῖο Μπενάκη. Ἡ μία εἶναι κρητικοῦ ἐργαστηρίου τῶν τελῶν τοῦ 16ου ἢ τῶν ἀρχῶν τοῦ 17ου αἰώνα, προερχόμενη ἀπὸ τὴν Κωνσταντινούπολη, καὶ ἡ ἄλλη τοῦ δευτέρου τετάρτου τοῦ 17ου αἰώνα καὶ φέρει τὴν ὑπογραφὴ τοῦ Γεωργίου Βλαστοῦ. Σὲ ὅλες ὅμως αὐτοῦ τοῦ τύπου τὶς εἰκόνες ὁ ἄγιος Γεώργιος εἶναι ἄπτερος.



«Ό ἄγιος Γεώργιος Κεφαλοφόρος» (16ος-17ος αἰ.), φορητή εἰκόνα τῆς Κρητικῆς Σχολῆς, 70x51 έκ., Ιστορικὸ Μουσεῖο Μόσχας.

Έξάλλου, καὶ σὲ φορητὲς εἰκόνες τῆς άγίας Αἰκατερίνας, ἄλλης μιᾶς θήλειας ἔκφρασης τοῦ ἱεροῦ Δικεφάλου, βλέπουμε τὸ ὑπέρτατο τοῦτο σύμβολο νὰ εἰκονίζεται στὸ μανδύα τῆς άγίας μὲ τρόπο ποὺ ἡ καθεμιὰ κεφαλὴ τοῦ Δικέφαλου Ἀετοῦ νὰ ἀποτυπώνεται στὸ κάθε μέρος τοῦ ἐνδύματος (βλ. τέτοιες εἰκόνες στὸ Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο τῶν Ἀθηνῶν, ὅπως π.χ. ἐκεῖνες ποὺ φιλοτεχνήθηκαν τὸν 17ο αἰώνα ἀπὸ τοὺς άγιογράφους Βίκτορα καὶ ἱερομόναχο Σίλβεστρο).



Σίλβεστρος ίερομόναχος, «Ἡ άγία Αἰκατερίνα» (17ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Ἀθηνῶν.

παραπάνω συνοπτική παράθεση κάποιων Àπὸ τὴν εἰκονογραφικῶν τύπων στὴν Ὀρθοδοξία, ἀντιλαμβάνεται κανεὶς τὴ βαθύτερη νοηματική οὐσία ποὺ κρύβουν οἱ εἰκόνες, ἀφοῦ καὶ ἡ παραμικρότερη θεματική λεπτομέρεια έχει τή συμβολική θέση της στὸ εἰκονιζόμενο συμβὰν καὶ εἶναι φορτισμένη μὲ βαθὺ θεολογικὸ νόημα, που πρέπει πρῶτοι νὰ τὸ καθιέρωσαν ἄγνωστοι μέν, πλὴν όμως σοφότατοι θεολόγοι, οἱ ὁποῖοι κατεῖχαν εἰς βάθος τὴ συμβολική ἐπιστήμη. Οἱ μετέπειτα εἰκονογράφοι, ἀκολουθώντας ανά τους αίωνες την εκκλησιαστική παράδοση ώς πιστοί θεματοφύλακές της, διέσωσαν ὅλον ἐτοῦτο τὸν πλούσιο εἰκονογραφικὸ συμβολισμό, ἀκόμα κι ἂν ἐνδεχομένως εἶχαν πιὰ ξεχάσει την έρμηνεία του καὶ ἀγνοοῦσαν τη δυναμική του. Ένα ἀπὸ τὰ πολλὰ ἐνδεικτικὸ παράδειγμα ἀποτελεῖ ἡ εἰκονογραφικὴ παράσταση τῶν ἁγίων Γεωργίου καὶ Δημητρίου, οἱ ὁποῖοι φέρουν ονόματα που παραπέμπουν στη γεωργία και την καλλιέργεια τῶν δημητριακῶν. Σύμφωνα μὲ τὸ τυπικὸ τῆς ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας, ὅπως αὐτὴ ἔχει αὐστηρὰ καὶ ἀπαρέγκλιτα κωδικοποιηθεῖ ἀπὸ σημαντικό ἀριθμό χειρογράφων μὲ ἀνώνυμες Έρμηνεῖες τῆς ζωγραφικῆς<sup>[2]</sup> κατὰ τὴν Τουρκοκρατία, καὶ οἱ δύο ἄγιοι εἰκονίζονται συνήθως ἔφιπποι. Καὶ ὁ μὲν ἄγιος Δημήτριος, ἱππεύοντας ἐρυθρὸ άλογο, φονεύει ἕναν ἄνθρωπο, τὸν ἐθνικὸ Λυαῖο, ὁ δὲ ἄγιος Γεώργιος σκοτώνει ἀπὸ τὸ λευκὸ ἄτι του ἕναν δράκοντα. Σὲ πολλὲς μάλιστα μεταβυζαντινὲς εἰκόνες βλέπουμε στὸ ἄλογο τοῦ άγίου Γεωργίου νὰ κάθεται πισωκάπουλα μία μικροσκοπική, σὲ σύγκριση μὲ τὸν ἄγιο, πριγκιποπούλα. Ἐφόσον δεχτοῦμε τὴ σύμβαση ὅτι τὸ ἄλογο συμβολίζει ἕνα ὄχημα, ἀφοῦ μεταφέρει τὸν ἀναβάτη του, τότε ὁ ἄγιος Δημήτριος εἶναι ἐκεῖνος ποὺ μὲ ὄχημα τὴν ἀγάπη, τὴν όποία τὸ κόκκινο χοῶμα τοῦ ἀλόγου συμβολίζει, κατορθώνει νὰ νικήσει τὴν ἀνθρώπινη φύση, τὸ κακὸ μέσα του. Ὁ ἄγιος Γεώργιος, ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, εἶναι ἐκεῖνος ποὺ μὲ ὄχημα τὴν ἁγνότητα, τὴν όποία τὸ λευκὸ χοῶμα τοῦ ἀλόγου συμβολίζει, κατορθώνει νὰ κατατροπώσει τὸ ἀπρόσωπο κακὸ καὶ νὰ ἐλευθερώσει καὶ νὰ διασώσει την ψυχη τοῦ ἀνθρώπου, ή ὁποία προσωποιεῖται ἀπὸ την πριγκιποπούλα.

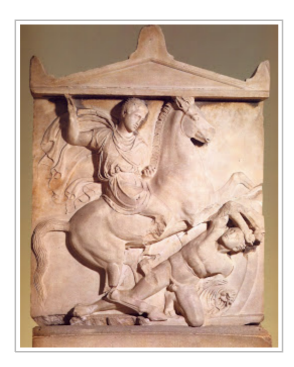


Έμμανουὴλ Τζάνες, «Ὁ ἄγιος Δημήτριος καὶ σκηνὲς τοῦ βίου του» (1646), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.



«Ό ἄγιος Γεώργιος» (16ος αἰ.), φορητὴ εἰκόνα, Βυζαντινὸ καὶ Χριστιανικὸ Μουσεῖο Άθηνῶν.

Σημειωτέον ὅτι ἡ ἀπεικόνιση τοῦ ἁγίου Δημητρίου ὡς καβαλάρη ποὺ φονεύει τὸν Λυαῖο εἶναι ἡ κατευθεῖαν ζωγραφικὴ ἀπόδοση τῆς ἐπιτύμβιας, ἀναθηματικῆς στήλης τοῦ εὐγενοῦς Αθηναίου ἱππέα Δεξίλεω, ὁ ὁποῖος ἔπεσε μόλις εἰκοσαετὴς στὸ πεδίο τῆς μάχης, στὴν Κόρινθο, τὸ 394 π.Χ. Στὸ ἐν λόγω μαρμάρινο ἔκτυπο ἀνάγλυφο, ἄριστο ἔργο ἀττικοῦ ἐργαστηρίου, τὸ ὁποῖο μπορεῖ κανεὶς νὰ θαυμάσει στὸ Μουσεῖο τοῦ Κεραμεικοῦ, βλέπουμε τὸν ἔφιππο Δεξίλεω ὡς ἄλλον ἄγιο Δημήτριο νὰ σκοτώνει πεζὸν ἐχθρό.



«Ἐπιτάφιο ἀνάγλυφο τοῦ Δεξίλεω» (394 π.Χ.), Μουσεῖο Κεραμεικοῦ, Ἀθήνα.

Απ΄ ὅλα, λοιπόν, τὰ παραπάνω, παρατηροῦμε πὼς ἡ θρησκευτικὴ ζωγραφικὴ στὴ Δύση στόχευε κυρίως στὴν αἰσθητικὴ ίκανοποίηση ἐκείνων ποὺ τὴν παράγγελναν, μέσω ἄψογης τεχνικῆς, σύνθεσης καὶ ἐκτέλεσης, ἐξ οὖ καὶ ἡ ρεαλιστικὴ ἀπεικόνιση τῶν διαφόρων βιβλικῶν ἀφηγήσεων καὶ ἐπεισοδίων. Γι' αὐτὸ οἱ περίφημες μαντόννες τῶν ξακουστῶν ζωγράφων μπορεῖ νὰ ἀπεικονίζουν ὑπέροχα ζωγραφισμένες χωριατοποῦλες, ἑταῖρες ἢ ἀστές, ὅμως Παναγίες δὲν εἶναι. Ἡ θρησκευτικὴ φράγκικη ζωγραφικὴ εἶναι φλύαρη, γεμάτη θεατρικὲς χειρονομίες, ἐπιδείξεις δεξιοτήτων ὅπως ἡ προοπτική, ἐκκοσμικευμένη νοοτροπία καὶ ἀνεκδοτολογικὸ ἢ ψυχολογικὸ χαρακτήρα. Παριστάνει τὴν ψευδαισθητικὴ πραγματικότητα τοῦ κόσμου τῶν αἰσθήσεων καὶ τῶν αἰσθημάτων κατὰ τὸν τρόπο ποὺ τὸν βλέπει κάθε καλλιτέχνης, ἀπηχώντας τὸ προσωπικὸ –εἴτε καλὸ εἴτε κακὸ-γοῦστο του.

Σὲ ἀντίθεση πρὸς τὸν θρησκευτικὸ πίνακα, ἡ ἱερὴ εἰκόνα δὲν εἶναι ἀντικείμενο ποὺ παρέχει αἰσθητικὴ ἀπόλαυση –ἂν καὶ δὲν αποκλείεται αὐτή- ἢ ποὺ ὑποκινεῖ ἐπιστημονικὴ περιέργεια. Ἡ εἰκόνα εἶναι μία άγιογραφία, ὄχι μία ζωγραφιὰ θρησκευτική, ἔχει τὸν δικό της χαρακτήρα, τοὺς ἰδιαίτερους κανόνες της καὶ δὲν προσδιορίζεται ἀπὸ τὸ ὕφος ἑνὸς αἰώνα ἢ μιᾶς ἐθνικῆς ἰδιοφυΐας, άλλὰ ἀπὸ τὸ κατὰ πόσο μένει πιστή στὸν προορισμό της, ποὺ εἶναι οἰκουμενικός. Ἡ εἰκόνα εἶναι λακωνική, ἀφοῦ δείχνει μόνο ὅ,τι εἶναι οὐσιαστικό, χωρὶς τὴν ἐπίδειξη περιττῶν πραγμάτων, μόνο καὶ μόνο ἐπειδὴ ἀρέσουν στὸν ζωγράφο καὶ τέρπουν αἰσθητικὰ τὸν θεατή. Οἱ λεπτομέφειες ἐπιτφέπονται μόνο ἐφόσον εἶναι θεολογικὰ ἀπαραίτητες. Ἡ εἰκόνα παριστάνει τὴν ἀλήθεια ποὺ δὲν εἶναι τοῦ πεπτωκότος τούτου κόσμου, εἶναι κατὰ κάποιον τρόπο μιὰ ζωγραφιὰ καμωμένη ἐκ τοῦ φυσικοῦ -ὅπως μᾶς τὸ ἔδειξε ὁ θρύλος γιὰ τὸν εὐαγγελιστὴ Λουκᾶ-, ὄχι ὅμως ἀπὸ τὴ χαλασμένη καὶ άμαρτωλή φύση, άλλὰ ἀπὸ τὴν ἀνακαινισμένη, μὲ τὴ βοήθεια τῶν συμβόλων, φύση. Τέλος, ή εἰκόνα δὲν ἀναιρεῖ τὴν καλλιτεχνικὴ αἰσθητική τοῦ πίνακα, ἀλλὰ τὸ ἀποϊεροποιημένο ἦθος του. Θρησκευτικοί λοιπὸν πίνακες στὴ Δύση, εἰκόνες στὴν Ὀρθοδοξία, «ζωγραφιές, κάδρα στη Δύση, καὶ εἰκόνες, εἰκονίσματα στην Όρθοδοξία», ὅπως ἔλεγε ὁ Φώτης Κόντογλου. [3]

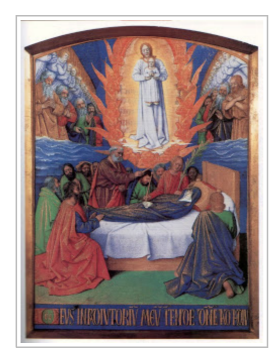
Κλείνω αὐτὴ τὴν παρουσίαση τῶν σκέψεών μου μὲ τὴν ἀφήγηση ένὸς ἔντονου βιώματος ποὺ μοῦ συνέβη κάποτε νὰ ζήσω ἀπροσδόκητα. Εἶχε ἤδη νυχτώσει γιὰ τὰ καλὰ ὅταν, περνώντας μιὰ μέρα ἔξω ἀπὸ τὴ Μονὴ Ἀσωμάτων Πετράκη, σκέφτηκα νὰ μπῶ μέσα γιὰ ν' ἀνάψω ἕνα κεράκι. Ὁ ναὸς ἦταν σχεδὸν κατασκότεινος κι ἔρημος. Κάποια μονάχα ἀναμμένα καντήλια φώτιζαν ἀμυδρὰ τὶς δεσποτικὲς εἰκόνες στὸ ξυλόγλυπτο εἰκονοστάσι ὅπως καὶ κάποιες ἄλλες ἐδῶ κι ἐκεῖ, ἐπιτείνοντας τὴ διάχυτη κατανυκτικὴ ἀτμόσφαιρα. Καθὼς διάβηκα τὸ μαρμάρινο κατώφλι τοῦ νάρθηκα, ἀνατρίχιασα ἀπὸ τὴν παλλόμενη, βαθιὰ σιγὴ ποὺ βασίλευε στὸ χῶρο καὶ ἔκανε τ' ἀφτιά μου νὰ βουίζουν. Ἀόρατες ἀρχαγγελικὲς παρουσίες δονοῦσαν τὴν περιρρέουσα ἀτμόσφαιρα, ἐνῶ τεράστιες σκιὲς τρεμόπαιζαν πάνω στὶς ξεθωριασμένες τοιχογραφίες,

κάνοντας νὰ προβάλλουν περιστασιακὰ οἱ ἀσκητικές, ἀποστεωμένες μορφὲς διαφόρων ἁγίων μέσα στὸ μισοσκόταδο.

Κοντοστάθηκα ἐντυπωσιασμένος ἀπὸ τὸ δυναμισμὸ τοῦ χώρου κι ὕστερα προχώρησα πρὸς τὸν κυρίως ναό, κοιτάζοντας μὲ θαυμασμό τὶς μεγάλες δεσποτικές εἰκόνες τῆς Παναγίας καὶ τοῦ Χριστοῦ, ἀριστερὰ καὶ δεξιὰ τῆς Ώραίας Πύλης. Στὸ ἡμίφως τῶν καντηλιῶν ἔλαμπε ὁ χουσὸς «κάμπος» τῶν εἰκόνων, ἐνῶ ἀπὸ τὶς κατ' ἐνώπιον εἰκονιζόμενες σὲ προτομὴ πάνσεπτες μορφὲς διακρινόταν μόνο τὸ περίγραμμά τους, ποὺ τὶς ἔκανε νὰ μοιάζουν μὲ ὑπερμεγέθεις κλειδαρότουπες, ἔτσι κατασκότεινες ποὺ φάνταζαν. Καὶ τότε ἀντιλήφθηκα ἄλλη μιὰ ὕψιστη λειτουργία τῆς πνευματικής διάστασης τῶν εἰκόνων. Ὁ κάθε πιστὸς ποὺ πλησιάζει τὶς ἱερὲς εἰκόνες μπορεῖ, μὲ τὴ μεσολάβηση τῶν εἰκονιζόμενων άγίων καὶ ὁσιομαρτύρων, νὰ περάσει σὰν μέσα ἀπὸ μία κλειδαρότουπα ἀπὸ τὸν βέβηλο καὶ χονδροειδή τοῦτο κόσμο τῶν μορφῶν καὶ τῆς ψευδαίσθησης στὸ ἄπλετο χρυσὸ φῶς τοῦ νοητοῦ ήλιου, ποὺ συμβολίζεται ἀπὸ τὸν καλυμμένο μὲ φύλλα γνήσιου χουσοῦ «κάμπο». Έτσι, οἱ φορητὲς εἰκόνες ἀναβιβάζονται σὲ διόδους ἐπικοινωνίας τοῦ ὁρατοῦ κόσμου μας μὲ τὸν ἀόρατο κόσμο τῶν αἰώνιων θείων Ἰδεῶν.

#### Σημειώσεις

1. Μία ἀπὸ τὶς ἐλάχιστες ἐξαιρέσεις ἀπεικόνισης, στὴ δυτικὴ ζωγραφική, τοῦ Χριστοῦ νὰ κρατάει τὴν ψυχὴ τῆς Παναγίας ἀποτελεῖ, καθ' ὅσον εἶμαι σὲ θέση νὰ γνωρίζω, ὁ «Θάνατος τῆς Παρθένου» ἀπὸ τὸ Βιβλίο τῶν Ώρῶν τοῦ Etienne Chevalier, ἕνα εἰκονογραφημένο (1452-1460) ἀπὸ τὸν Ζὰν Φουκὲ (Jean Fouquet) χειρόγραφο, τὸ ὁποῖο φυλάσσεται στὸ Μουσεῖο Κοντὲ (Condé) τῆς γαλλικῆς πόλης Σαντιγύ (Chantilly). Πίσω



Ζὰν Φουκέ, «Ὁ θάνατος τῆς Παρθένου» (1452-1460), εἰκονογραφημένο χειρόγραφο ἀπὸ τὸ Bιβλίο τῶν  $\Omega$ ρῶν τοῦ Ἐτιὲν  $\Sigma$ εβαλιέ, Μουσεῖο Κοντέ,  $\Sigma$ αντιγύ.

- 2. Ποόκειται γιὰ κείμενα ποὺ προορίζονταν γιὰ πρακτικὴ χρήση τῶν εἰκονογράφων καὶ ὡς ἐκ τούτου περιεῖχαν, μεταξὺ ἄλλων, τεχνικὲς όδηγίες καὶ συνταγὲς καθὼς καὶ τὴν περιγραφὴ τῶν κύριων εἰκονογραφικῶν στοιχείων. Στὴν ἴδια χορεία κειμένων συγκαταλέγεται καὶ τὸ ὀνομαστὸ σύγγραμμα Ερμηνεία τῆς ζωγραφικῆς τέχνης καὶ αἱ κύριαι πηγαὶ αὐτῆς, τὸ ὁποῖο όλοκλήρωσε ὁ μοναχὸς καὶ ζωγράφος Διονύσιος ὁ ἐκ Φουρνᾶ Εὐρυτανίας, μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1728 καὶ 1733, μὲ τὴ συνδρομὴ τοῦ ἐπίσης ἱερομονάχου Κυρίλλου Φωτεινοῦ τοῦ Χίου (+1753). Τοῦτο τυπώθηκε καὶ μεταφράστηκε πολλὲς φορές, γιατὶ τὸν 19ο αἰώνα ὑπερτιμήθηκε ἡ σημασία του: θεωρήθηκε ὅτι παρεῖχε τοὺς βασικοὺς κανόνες γιὰ τὴ σύνθεση καὶ τὴν ἐκτέλεση καὶ συνεπῶς τὴν κατανόηση όλόκληρης τῆς βυζαντινῆς ζωγραφικῆς.
- 3. Γιὰ περισσότερα περὶ εἰκόνων βλ. Λεωνίδα Οὐσπένσκη, Η εἰκόνα. Λίγα λόγια γιὰ τὴ δογματικὴ ἔννοιά της, μτφρ. Φώτη Κόντογλου, ἐκδ. οἶκος «ΑΣΤΗΡ» Άλ. & Ε. Παπαδημητρίου, Ἀθῆναι 1952, σελ 79. Ἐπίσης, Φώτη Κόντογλου, Ἐκφρασις τῆς ὀρθοδόξου εἰκονογραφίας, ἐκδ. οἶκος «ΑΣΤΗΡ» Άλ. & Ε. Παπαδημητρίου, Ἀθῆναι 1960, τ. Α΄, κείμ. σελ 513, τ. Β΄, κείμ. σελ. 27, εἰκ. 230. Πίσω

\*Ποωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 35, Μάρτ. 2010, σσ. 4190-4200.

| <b>≥</b> |  |
|----------|--|
|          |  |
|          |  |
|          |  |
|          |  |

Αρχική σελίδα

Εγγραφή σε: Αναρτήσεις (Atom)