More

Next Blog»

Create Blog Sign In

# ΦΟΙΒΟΣ Ι. ΠΙΟΜΠΙΝΟΣ

# Ο ἄνθοωπος ώς δημιουργός ὑλικῶν μορφῶν

Ο ἄνθοωπος ώς δημιουργός ύλικῶν μορφῶν [\*]

Μνήμη Εὐαγγελίας Μπούρα

Γιὰ νὰ γίνει ὁποιοδήποτε δημιούργημα χρειάζεται ἡ ὕπαρξη μιᾶς Ἰδέας καθὼς καὶ ἡ πρώτη ὕλη, μὲ τὸ ἐπένδυμα τῆς ὁποίας θὰ ἐμφανιστεῖ ἡ Ἰδέα αὐτή. Ἐκεῖνο ποὺ προκύπτει στὸν κόσμο ἐτοῦτο εἶναι ἡ μορφή. Γιὰ νὰ δημιουργηθεῖ ώστόσο ἡ μορφὴ, χρειάζεται ἐπίσης ἡ αἰθερικὴ μήτρα, μέσα στὴν ὁποία θὰ κυοφορηθεῖ αὐτή. Ἐπομένως ὅλες ἀνεξαιρέτως οἱ φυσικὲς μορφὲς ἀποτελοῦν, κατὰ τὴν εὐρεία πλατωνικὴ θεώρηση, ὑλομορφοποιήσεις αἰθερικῶν προτυπώσεων τῶν θείων Ἰδεῶν. Τὸ ἀνθρώπινο πνεῦμα ὅμως δὲν γεννᾶ Ἰδέες ὁ ἄνθρωπος δὲν ἐκφαίνει δικές του, πρωτότυπες ἰδέες, οὕτε μπορεῖ ἀπὸ τὸ μὴ ὑπάρχειν, ἐκ τοῦ μηδενός, νὰ δημιουργήσει κάτι, ἀλλὰ μόνο νὰ συλλαμβάνει, μὲ πληρέστερο ἢ ἐλλειπέστερο τρόπο, προϋπάρχουσες Ἰδέες. Τὸ συλληφθὲν ἀπὸ τὸν ἀνθρώπινο νοῦ εἶναι τελικὰ ὁ ἀπώτερος ἀπόηχός τους.

Ο Θεὸς δημιουργεῖ ἐκ τοῦ μηδενὸς τὴν Ύλη καὶ παρεπομένως τὶς φυσικὲς μορφές, ἐνῶ ὁ ἄνθρωπος τὸ μόνο ποὺ εἶναι σὲ θέση νὰ κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀναπλάθει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀνασυνθέτει, νὰ ἀνασυνθέτει τὴν ὑπάρχουσα ὕλη κάνει εἶναι εῖναι εῖνα εῖναι εῖναι εῖναι εῖνα εῖναι εῖνα εῖναι εῖναι εῖναι εῖναι εῖναι εῖναι εῖνα εῖνα εῖνα εῖνα ε δίνει νέα ἐμφάνιση στὶς ὑπάρχουσες φυσικὲς μορφὲς τοῦ Κόσμου τῆς Ύλης, μεταπλάθοντάς τες, νὰ μεταποιεῖ τὰ ὑφιστάμενα πρωταρχικά μορφικά στοιχεῖα, τὰ ὁποῖα ἀντλεῖ ἀπὸ τὴν ὑλικὴ Δημιουργία, καὶ νὰ φτιάχνει μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο νέες -κατὰ τὴν ἄποψή του- μορφές. Οἱ ἀνθρωποποίητες μορφὲς δὲν εἶναι, λοιπόν, τίποτε ἄλλο παρὰ ἀναπλάσεις, μεταποιήσεις τῆς ὑφιστάμενης πρώτης ύλης, άπλὲς ἀνασυνθέσεις -ὅσο μεγαλοφυεῖς κι ἂν μᾶς φαίνονται- κάποιων ἐπὶ μέρους, φυσικῶν πάντοτε μορφῶν τῆς ύλικῆς Δημιουργίας σὲ νέα μορφικὰ σύνολα. Κατὰ συνέπεια, ὁ ἄνθοωπος δὲν δημιουργεῖ, ἀφοῦ δημιούργημα θεωροῦμε μόνον ὅ,τι φέρει τη σφραγίδα της Ζωης, ὅ,τι εἶναι στοιχεῖο Ζωης. Ὁ ἄνθρωπος άπλῶς παράγει, κατασκευάζει παντὸς εἴδους προϊόντα ἢ καλλιτεχνήματα.

Όταν ὁ ἀμερικανὸς ἀρχιτέκτονας, ἐφευρέτης, μηχανικὸς καὶ ποιητὴς Ρίτσαρντ Μπάκμινστερ Φοῦλλερ (Richard Buckminster Fuller, 1895-1983) παρουσίασε γιὰ πρώτη φορὰ τὸν γεωδαιτικὸ ἐκεῖνο θόλο (Geodesic Dome) ποὺ θὰ παρέμενε ἀπὸ τότε περίφημος μὲ τὸ ὄνομα τοῦ ἐφευρέτη του, ἡ διεθνὴς ἀρχιτεκτονικὴ κοινότητα χαιρέτησε ώς πρωτότυπη καὶ εύρηματικὴ τὴν ἰδέα κατασκευῆς τοῦ

### Πληφοφοφίες



Φοίβος Ι. Πιομπίνος Προβολή πλήρους ποοφίλ

#### Σελίδες

Αρχική σελίδα

Ή γένεση τών μορφών

Οἱ διακρίσεις τῶν ὑλικῶν μορφῶν καὶ τὰ χαρακτηριστικά τους

Ο ἄνθοωπος καὶ οἱ λοιπὲς φυσικὲς μορφὲς

Περί τής μοναδικότητας τών μορφών

Περί δυσμορφίας καὶ τερατομορφίας

Σκέψεις πάνω στὴν ἰσοτιμία τῶν φυσικῶν μορφῶν

Ό ἄνθρωπος ὡς δημιουργὸς ὑλικῶν μορφῶν

Απόλλων Σωτής, ό Έλληνας Λόγος

Ό ἀρχαῖος ἑλληνικὸς ναὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

Ή Ἑλλάδα ὡς ὀμφαλὸς καὶ ὁ Δικέφαλος Ἀετὸς

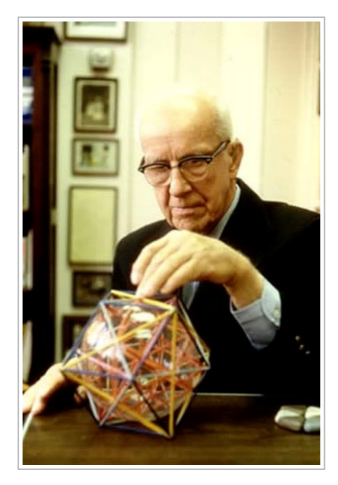
Ή συμβολική παρουσία τοῦ λιονταριοῦ στὴν Άργολίδα

Σκέψεις πάνω στη θεματική της ὀρθόδοξης εἰκονογραφίας

Ή μέσω τῆς τέχνης διαφορετική πνευματική όπτική Έλλάδας καὶ Δύσης

Σκέψεις πάνω στὶς διαφορὲς μεταξὺ τῆς ἱερῆς εἰκόνας καὶ τοῦ

ἐν λόγω πρωτοποριακοῦ οἰκοδομήματος. Ἀργότερα ώστόσο, τὸ 1985 καὶ πάντως μετὰ τὸ θάνατο τοῦ ἀρχιτέκτονα, ἀνακαλύφτηκε πειραματικά στὰ ἐνδοαστρικὰ νεφελώματα, ἀφοῦ προηγουμένως εἶχε ἐντοπιστεῖ θεωρητικά, μία τρίτη, ἄγνωστη μέχρι τότε καὶ ἰσχυρότερη ἀλλοτροπική μορφή τοῦ ἄνθρακα, ἐκτὸς ἀπὸ τὸν άδάμαντα καὶ τὸν γραφίτη: ὁ ἄνθρακας-60 (C60). Πρόκειται γιὰ ἕνα σφαιοικό μόριο ἀποτελούμενο ἀπὸ 60 ἄτομα ἄνθρακα, πού, λόγω τῆς ὁμοιότητάς του, μορφικά, μὲ τὸν παραπάνω γεωδαιτικὸ θόλο, ονομάστηκε πρὸς τιμὴν  $\tau o \tilde{\upsilon}$ ἀρχιτέκτονά μπακμινστερφουλλερένιο, καὶ *άπλ*ούστερα φουλλερένιο φουλλερίτης. Τοῦτο ἀποδεικνύει γι' ἄλλη μία φορὰ περίτρανα ὅτι καμιὰ ἀνθοώπινη σύλληψη, ἀκόμα κι ὅταν μοιάζει καινοφανής, δὲν είναι οὐσιαστικὰ πρωτότυπη. Μιὰ ἄλλη ἀπόδειξη τούτου είναι οί ονειρικές μορφές πού δέν τὶς ἔχουμε ξαναδεῖ ποτέ. Εἶναι ἄραγε οί ἄυλες αὐτὲς μορφὲς άπλῶς προϊόντα τῆς φαντασίας μας; Κι ἂν εὐσταθεῖ αὐτὴ ἡ ὑπόθεση, ἀπὸ ποῦ τὶς ἀντλεῖ ἡ φαντασία μας; Μὰ ἀπὸ ποῦ ἀλλοῦ παρὰ ἀπὸ τὸ Αἰθερικὸ (ἢ ἀλλιῶς Παγκόσμια Ψυχὴ) οπου ύπάρχουν οἱ αἰθερικὲς προτυπώσεις τους. Μὲ αὐτὲς συνδεόμαστε ὅταν βρεθοῦμε στὴν κατάσταση τοῦ ὕπνου, κατὰ τὴν όποία ἐπιτελεῖται ἡ μετάβαση τῆς ἀτομικῆς μας ψυχῆς ἀπὸ τὸ ὑλικὸ στὸ αἰθερικὸ ἐπίπεδο. Ἄρα, τίποτα τὸ ἀνθρωποποίητο δὲν μπορεῖ νὰ διεκδικεῖ δάφνες πρωτοτυπίας, ἀφοῦ «οὐδὲν καινὸν ὑπὸ τὸν ἥλιον»: άπλῶς ἔρχεται κάποτε ἡ ὥρα, ἡ στιγμή, ποὺ ἀποσύρεται κάποια πτυχή τοῦ πέπλου, τὸ ὁποῖο καλύπτει τὴν ἀπειροαιώνια Ἀλήθεια, κι ἔτσι ἀποκαλύπτεται κάπως ἡ Φύσις- Ἰσις.



Ο Ρίτσα<br/>οντ Μπάκμινστες Φοῦλλες

#### θοησκευτικοῦ πίνακα

Σκόςπιες σκέψεις πάνω στην έλληνική γραμμή

Apollon Sauveur, le Logos Grec.

Le temple antique grec et l'Aigle Bicéphale

Réflexions sur la thématique de l'iconographie orthodoxe

L'art en tant que révélateur des divergences spirituelles entre la Grèce et l'Occident

Réflexions sur les différences entre une icône et un tableau religieux

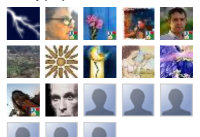
#### Αναγνώστες

O

# Γίνετε μέλος αυτού ιστότοπου

Google Friend Connect

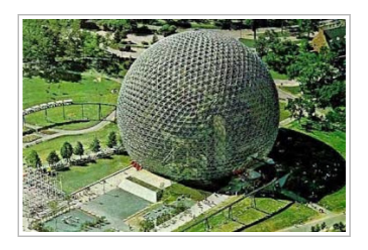
### Μέλη (18)



Είστε ήδη μέλος; Σύνδεση

#### Αρχειοθήκη ιστολογίου

**▶** 2010 (1)



Ό Γεωδαιτικὸς Θόλος

Όπως προαναφέρθηκε, ὅλες ἀνεξαιρέτως οἱ ὑλικὲς μορφές - τόσο οἱ φυσικὲς ὅσο καὶ οἱ ἀνθρωποποίητες, ἀκόμα δὲ καὶ οἱ λεγόμενες «φανταστικές»-, ἀποτελοῦν ὑλομορφοποιήσεις αἰθερικῶν προτυπώσεων τῶν θείων Ἰδεῶν. Τοῦτο ἐξηγεῖ τὴν ἐμφάνιση ταυτόσημων ἢ παραπλήσιων μυθολογικῶν ἢ συμβολικῶν μορφῶν σὲ διαφορετικοὺς πολιτισμούς, ποὺ δὲν εἶχαν κατ'ἀνάγκην ἔρθει σὲ ἐπαφὴ μεταξύ τους. Ἐνδεικτικὰ ἄς ἀναφερθοῦν οἱ μορφὲς τοῦ ἀγγέλου καὶ τοῦ δράκοντα ἢ τὰ παγκόσμια σύμβολα τοῦ κύκλου καὶ τοῦ σταυροῦ.

Οἱ μορφὲς αὐτὲς ποὺ ἀφοροῦν τὸ χῶρο τῆς μυθολογίας (π.χ. ὁ κένταυρος, ή χίμαιρα, ή γοργόνα κ.ἄ.) δείχνουν νὰ εἶναι πιὸ έλεύθερες, ύπὸ τὴν ἔννοια ὅτι δὲν φαίνεται νὰ ύπακούουν, ὅπως οί φυσικές μορφές, στὸν καταναγκασμὸ τῶν Νόμων, παρὰ μόνο στὴ φαντασία καὶ στὴν εύρηματικότητα τοῦ ἀνθρώπινου νοῦ. Έντούτοις, ἂν τὶς παρατηρήσει κανεὶς προσεκτικότερα, θὰ διαπιστώσει ὅτι δὲν ὑπάρχει οὔτε μία φανταστικὴ μορφὴ ποὺ νὰ μὴ διαθέτει ἔστω καὶ ἕνα μόνο γνωστὸ ἢ ἀναγνωρίσιμο στοιχεῖο. Ἔτσι, μιὰ μυθολογική μορφή μπορεῖ μὲν νὰ εἶναι φανταστική, πλὴν ὅμως δὲν παύει νὰ περιέχει σαφεῖς ἀναφορὲς στὸν κόσμο τοῦ ὑπαρκτοῦ. Καὶ τοῦτο γιατὶ ὁ ἀνθρώπινος νοῦς δὲν εἶναι οὐσιαστικὰ ἱκανὸς νὰ συλλάβει, νὰ φανταστεῖ κάτι τὸ μὴ ὑπάρχον. Μπορεῖ μόνο νὰ ἀνακαλεῖ, νὰ ἀναπαριστάνει, νὰ σχηματίζει καὶ νὰ συνδυάζει έλεύθερα εἰκόνες καὶ παραστάσεις ποὺ ἔχουν ὑποπέσει στὴν ἀντίληψή του. Συνεπῶς ὁ ἄνθρωπος ἀδυνατεῖ νὰ δημιουργήσει κάτι ποὺ νὰ ὀΦείλεται ἀποκλειστικὰ στὴν ἐπινόησή του ἤ, γιὰ νὰ τὸ ποῦμε κι ἀλλιῶς, ὁ ἄνθρωπος δὲν μπορεῖ νὰ δημιουργήσει καμία μορφή ἐκ τοῦ μὴ ὄντος. Μπορεῖ ώστόσο νὰ δημιουργήσει νέες μορφές με τὸ συνδυασμὸ ἄλλων μορφῶν ἢ στοιχείων ὑπαρχουσῶν μορφῶν. Καὶ βέβαια μπορεῖ νὰ καταστρέφει μορφές, ἀλλὰ ὅχι νὰ έξαλείψει την αίθερική τους προτύπωση, κι ἐπίσης μπορεῖ νὰ έπιτύχει την άφαίρεση έπὶ τῆς μορφῆς, σὲ μιὰ συνειδητή προσπάθειά του νὰ τὴν ὑπερβεῖ.

Ό ἄνθοωπος εἶναι συνεχῶς πομπὸς ἀλλὰ καὶ δέκτης πάσης φύσεως ἐνεργειῶν, τὶς ὁποῖες ἀποκρυσταλλώνει ὡς σκέψη, ἐπεξεργάζεται νοητικὰ καὶ στὴ συνέχεια μορφοποιεῖ. Ὅταν οί

ένέργειες που δέχεται είναι άρνητικές, ό ἄνθρωπος ἐπηρεάζεται, φυσικά, ἀρνητικὰ καὶ ὁδηγεῖται στὴν παραγωγή μορφῶν, οἱ ὁποῖες ἐναντιώνονται πρὸς τὴ Ζωή. Τὸ παράδοξο τῆς ὕπαρξης τῶν ἀρνητικῶν ἐνεργειῶν θεωρεῖται, ἀπὸ τὶς τρεῖς τουλάχιστον λεγόμενες «μονοθεϊστικές» θρησκεῖες καθώς καὶ ἀπὸ τὶς ἐσωτερικὲς παραδόσεις, συνέπεια τοῦ πνευματικοῦ ἐκείνου συμβάντος τὸ ὁποῖο ἀποκαλεῖται «Πτώση». Τὸ ὅτι ὁ ἄνθρωπος άφήνεται νὰ δέχεται τὴν ἐπήρεια εἴτε θετικῶν εἴτε ἀρνητικῶν ἐνεργειῶν συμβαίνει ἐπειδὴ εἶναι φύσει ἐλεύθερος νὰ ἐπιλέγει κάθε στιγμή τὴν ταύτισή του εἴτε μὲ τὸ καλὸ εἴτε μὲ τὸ κακό. Ἡ ταύτισή του αὐτὴ ἐξαρτᾶται ἀπόλυτα ἀπὸ τὴν ἁγνότητά του, ἡ ὁποία τοῦ ἐπιτοέπει νὰ ἀναπτύξει τὴν πνευματικὴ ἀρετὴ τῆς διάκρισης. Ἀπὸ όλα τὰ προαναφερθέντα προκύπτει πὼς οἱ ἀνθρωποποίητες ἢ τεχνητές μορφές δέν εἶναι ἀποτυπώματα θείων Ἰδεῶν ἀλλὰ ἀποκυήματα τῆς ἀνθρώπινης νόησης, καὶ μάλιστα τόσο ἐπιτυχέστερα ὅσο μεγαλύτερη εἶναι ἡ ἱκανότητα τοῦ ἀνθρώπου ἀφενὸς νὰ συλλαμβάνει ἰδέες καὶ ἀφετέρου νὰ τὶς ἀποτυπώνει στὴν ύλη μὲ τὴν κατάλληλη μορφή, ἀκολουθώντας, φυσικά, τὴ διαίσθησή του καὶ ύπακούοντας στὴν ἔμπνευσή του.

Μόνον ὁ Θεὸς εἶναι Δημιουργός. Ἀποτελεῖ, ἑπομένως, ὕβρη πρὸς τὸν Δημιουργὸ τοῦ Παντὸς νὰ χαρακτηρίζεται δημιουργὸς ὁ ἄνθρωπος, ἀφοῦ «οὐ δύναται μίαν τρίχα λευκὴν ἢ μέλαιναν ποιῆσαι» (Ματθ. ε΄. 36). Στὴν πραγματικότητα, ὁ ἄνθρωπος δὲν δημιουργεῖ, ἀλλὰ μιμεῖται, κατὰ τὸ μᾶλλον ἢ ἦττον ἐπιτυχῶς, ἀρχέτυπα μορφῶν. Δὲν εἶναι, λοιπόν, πρωτότυπος ἢ ἄμεσος δημιουργός εἶναι άπλῶς ἔμμεσος, θὰ λέγαμε, δημιουργός, ὁ ὁποῖος «δημιουργεῖ» τότε μόνον ὅταν φτάνει στὸ σημεῖο ἐκεῖνο τῆς ἐσωτερικῆς, τῆς πνευματικῆς ἐξέλιξης ποὺ τοῦ παρέχει τὴ μοναδικότητα τοῦ νὰ συντονίζεται ὅσο τὸ δυνατόν τελειότερα μὲ τὸν κόσμο τῶν Ἰδεῶν, νὰ δονεῖται ἀπὸ αὐτὲς καὶ νὰ δίνει μορφὴ στὸ πρωτογενὲς ὑλικὸ τῶν Ἰδεῶν ποὺ συνέλαβε. Μόνον ἔτσι ἀναβιβάζεται ἀπὸ παραγωγὸς προϊόντων, ἀπὸ κατασκευαστής, σὲ παράλληλο «δημιουργό» μόνον ἔτσι καθίσταται, τρόπον τινά, «συνδημιουργὸς» τοῦ κόσμου ἐντὸς τοῦ ὁποίου ζεῖ.

Απὸ τὶς ἀνθοωποποίητες ἢ τεχνητές μορφὲς, μόνο τὰ ἔργα τέχνης, τὰ ὁποῖα ἀπηχοῦν τὴν ἐπιδίωξη τοῦ ἀνθοώπου νὰ ἐκφράζει τὴν Ἀλήθεια στὸν κόσμο τῶν μορφῶν, ἀποδίδοντάς την ὡς Κάλλος, μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ χαρακτηρίζουμε, ἀναλογικὰ καὶ ἐντελῶς καταχρηστικά, ἕναν καλλιτέχνη ὡς δημιουργό. Τὸ ἴδιο ἰσχύει, κατὰ κάποιον τρόπο, καὶ γιὰ τὰ προϊόντα τῆς λεγόμενης «τεχνολογίας αἰχμῆς», τὰ ὁποῖα δικαιοῦνται νὰ ἀναβιβάζουν -ἀναλογικὰ ἐπίσης-τὸν ἐφευρέτη καὶ κατασκευαστή τους στὸ ἐπίπεδο τοῦ δημιουργοῦ.

Τίποτα λοιπὸν ἀπ' ὅ,τι ἀφορᾶ τὴν Ἀρχὴ Ὑλη δὲν μπορεῖ νὰ δημιουργήσει ὁ ἄνθρωπος οὕτε ἄλλωστε καὶ νὰ τὸ καταστρέψει, ὑπὸ τὴν ἔννοια ὅτι δὲν μπορεῖ νὰ ἀναιρέσει τὴν Ὑλη, νὰ τὴν ἀφανίσει, νὰ τὴν ἐξαλείψει, ἀφοῦ ἡ ποσότητά της στὸν κόσμο εἶναι σταθερή. Σύμφωνα μὲ τὸ ἀξίωμα τῆς ἀφθαρσίας τῆς Ὑλης τοῦ Λαβουαζιέ (Lavoisier, 1743-1794), πρὶν καὶ μετὰ ἀπὸ κάθε χημικὴ μεταβολή, ἡ μάζα τῶν ἀντιδρώντων σωμάτων μένει ἀναλλοίωτη. Τὸ ἀξίωμα τοῦτο εἶχε ἤδη διατυπωθεῖ ὡς φιλοσοφικὸ ἀξίωμα ἀπὸ τοὺς ἀρχαίους ἕλληνες φιλοσόφους Ἐμπεδοκλῆ (περ. 493 - περ. 433 π.Χ.)

καὶ Ἀναξαγόρα (ἀρχὲς Ε΄ π.Χ. αὶ. - 428/427 π.Χ.), καὶ ἀργότερα ἀπὸ τὸν Δημόκριτο ὡς ἑξῆς: «Μηδὲν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος γίγνεσθαι μηδὲ εἰς τὸ ὂν φθείρεσθαι». Έπομένως, ἡ "Υλη δὲν ἐκμηδενίζεται οὕτε φθείρεται, μολονότι μπορεῖ νὰ μεταβάλλει μορφὴ μέχρι ὁρισμένου βαθμοῦ. Ὁ ἄνθρωπος μπορεῖ ὡστόσο νὰ ἀλλοιώνει ἢ νὰ καταστρέφει τὶς φυσικὲς μορφές, ὅπως ἐπίσης μπορεῖ βεβαίως, νὰ καταστρέψει καὶ τὴ δική του μορφὴ μὲ τὸν αὐτοχειριασμό. Όμως τίποτε ἀπ' αὐτὰ ποὺ πλανᾶται νὰ νομίζει πὼς καταστρέφει δὲν χάνεται, ἀλλὰ παραμένει ἕτοιμο ὑλικὸ γιὰ νέα δημιουργία. Έτσι κι ἀλλιῶς οἱ αἰθερικὲς προτυπώσεις ὅλων τῶν μορφῶν παραμένουν ἐσαεὶ ἀναλλοίωτες.

Ἐξάλλου, ἐνῶ οἱ μορφὲς τῆς Φύσεως, ὄντας θεῖα ἀποτυπώματα, εἶναι «αἰώνιες» μὲς στὴ σχετικότητά τους, οἱ ἀνθρωποποίητες μορφὲς εἶναι καὶ ἐμφανίζονται προσωρινές, φθαρτές, ἀναπλασσόμενες μόνον ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο, ὅπως ἄλλωστε τὸ μαρτυρεῖ καὶ ὁ ἐπιθετικὸς προσδιορισμός τους.

Ό ἄνθρωπος, δημιούργημα «κατ' εἰκόνα καὶ καθ' ὁμοίωσιν» (Γέν. Α', 26) τοῦ θείου Πατρός, ὑπερεκτιμώντας τὶς -δοτὲς σὲ αὐτὸνδυνατότητές του, ξιππάστηκε καὶ πίστεψε πὼς θὰ μποροῦσε νὰ Τὸν μιμηθεῖ ἢ ἀκόμα καὶ νὰ Τὸν ὑποκαταστήσει ὡς δημιουργός. Δὲν περιορίστηκε, λοιπόν, στὸ οὕτως ἢ ἄλλως ὕψιστο ἔργο του νὰ ἐκφράζει ἰδέες στὸν ύλικὸ κόσμο μέσα ἀπὸ τὶς τεράστιες ἱκανότητες ποὺ διαθέτει δὲν ἀρκέστηκε νὰ μεταπλάθει τὴν ὕλη, προκειμένου νὰ ἀποδίδει μέσω δικῶν του, ἀνθρωποποίητων, μορφῶν τὶς ὅποιες ίδέες τοῦ ἐπιτρέπει ἡ διάνοιά του νὰ συλαμβάνει. Άντ' αὐτοῦ, θέλησε νὰ παρεμβαίνει στὶς δημιουργημένες ἀπὸ τὸν Θεὸ μορφές, κινούμενος ἴσως ἀπὸ μιὰν ἐνδόμυχη ἀνάγκη νὰ ἐξορκίζει τὸν ἀρχέγονο φόβο ποὺ τοῦ προξενεῖ ἡ Φύση, δαμάζοντάς την, ὅπως ἐνδεχομένως πλανᾶται νὰ νομίζει. Έτσι, διέπραξε τὴν ὕβρη νὰ προσπαθεῖ νὰ μεταβάλλει, κατὰ τὸ δοκοῦν, διάφορες μορφὲς τοῦ περιβάλλοντός του, ἀποτυπώνοντας πάνω τους τὴ δική του σφραγίδα. Ένδεικτικά ἀναφέρουμε τὰ ὑβρίδια, ἐκεῖνα δηλαδὴ τὰ φυτὰ ἢ ζῶα ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὴ διασταύρωση γενετικῶς ανόμοιων ατόμων και γι' αὐτὸ αποτελοῦν μικοὲς ὕβοεις ποὸς τὴ Φύση ΄ ἢ τὴν παραμόρφωση διαφόρων μερῶν τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, τὴν ὁποία πραγματοποιοῦν ἐθιμικὰ διάφορες «πρωτόγονες» φυλές κυρίως τῆς μαύρης Αφρικῆς καὶ τῆς Ὠκεανίας, ἢ ἐπίσης τὴν ἰαπωνικὴ τέχνη μπονσάι, ποὺ ἀφορᾶ τὴν καλλιέργεια σὲ φορητὰ δοχεῖα αἰωνόβιων δέντρων-νάνων μ' ἕνα πολύπλοκο σύστημα, τὸ ὁποῖο παρεμποδίζει τὴν ἀνάπτυξή τους.

\*Πρωτοδημοσιεύτηκε στὸ περιοδικὸ ΠΑΡΟΔΟΣ, τχ 33-34, [Ἰαν. 2010], σσ. 3710-3714.



## Αοχική σελίδα

Εγγοαφή σε: Αναοτήσεις (Atom)