## အင္အသာလိနီမူလဋီကာ နိဿယ `

## ကာမကုသိုလ်ပဒဘာဇနီအဖွင့်

ြားဖြင့် ထုတ်ပြအပြီးသော သောအစရှိသောတရား, ထိုတရားတို့မှကြင်းသော ယေဝါပနက တရားတို့ကိုလည်း။ ဂဟေတွာ၊ တစ်ပေါင်းတည်းယူ၍။ အပွေတုံး အပြီးအသုံးသို့ ရေမာဒိက် ပို့မှု စပ်မှု ပို့သည် လည်း။ ဟော့နှို့၊ ကုန်၏။ ကုတ်၊ သို့မှု ဟောတိသဒွေန၊ ဟောတိ–သဒ္ဒါနှင့်။ ဝါ၊ ဟူဓာတ်ဖြစ်သော သဒ္ဒါနှင့်။ (တိ–သဒ္ဒါ ဓာတုနိုးရှိဋ္ဌာ) သမွန္နဲ့၊ စပ်သည်ကို။ ကတွာ။ နှ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မမှုအပ်။ ပန၊ အန္တယ။ ဥဒ္ဒိဋ္ဌာဝသေသေစ၊ သရုပ် အားဖြင့် ထုတ်ပြအပ်ပြီးသော သောအစရှိသောတရား, ထိုတရားတို့မှကြင်းသော ယေဝါပနက တရားတို့ကိုလည်း။ ဂဟေတွာ၊ တစ်ပေါင်းတည်းယူ၍။ ဣမေမမွာ ကုသလာတိ၊ ဟူ၍။ အပွေတုံ၊ အပြီးအဆုံးသို့ ရောက်စေခြင်းငှာ။ (နိဂုံးအုပ်ခြင်းငှာ။) ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ဣတိ၊ ဤသို့နှလုံးသွင်း၍။ အပ္ပနာယ၊ အပ္ပနာ၌။ (သင်္ဂဟကာရေန။) အဝရောဓိတ၊ သက်ရောက်စေအပ်ပြီ။ ဝါ၊ သွင်းအပ်ပြီ။ စေဥ တတွာ ဤအကြောင်းကြောင့်။ နိဒ္ဒေသပိ၊ နိဒ္ဒေသ၌လည်း။ တေသာ၊ ဤယေဝါပန။

၁။ ယေဝါပန္။ ပန န ဝုတ္ထဲ။ ။ အဋ္ဌကထာ၌ "ယေဝါပန္။ ပ။ အရူပိနော ဓမ္မာ" ဟူသော ပါဠိတော်စကားကို "ဣမေ ဓမ္မာ ကုသလာ"နှင့်တွဲ၍ အပ္ပနာပရိစ္ဆေဒ၌ သွင်းထား၏။ ထိုသို့ သွင်းထားရာ၌ အဋ္ဌကထာ ဆရာ၏ ယူဆချက်ကား ယေဝါပန္။ပ။ ဓမ္မာ"ဟူသော စကားရပ်ကို "အေသာ ဟောတိုး ဝေဒနာ ဟောတို" စသည်တို့ကဲ့သို့ "ဟောန္တိ "ဟု ကြိယာနှင့် ဆက်သွယ်၍ ဘုရားရှင် ဟောတော်မမူအပ်။ ထို့ကြောင့် "သေသာဟောတိ" စသည်တို့ကဲ့သို့ ဓမ္မဒ္ဒေသ ပရိစ္ဆေဒ၌ မပါဝင်သင့်။ "ဣမေ ဓမ္မာကုသလာ"ဟူသော နိဂုံး၌သာ ပါဝင်သင့်၏ ဟု ယူဆသည်။

၂။ စ၀ဥ္ၾကတ္မွာ။ ။ ထိုသို့နိဂုံး၌ ပါဝင်သောကြောင့်ပင် နောက်အကျယ်ပြသော နိဒ္ဒေသ၌လည်း ဤ "ယေဝါ ပန။ ပ။ အရုပ်နော ဓမ္မာ"အတွက် ပဒဘာစနီယကို ဘုရားရှင် ပြတော်မမူ။ [ ဥဒ္ဒိဋ္ဌာဝသေသေ၌ ဥဒ္ဒိဋ္ဌဟူသည် သရုပ်အားဖြင့် ထုတ်ပြအပ်ပြီးသော "မဿ၊ ဝေဒနာ" စသည်တို့တည်း။ အဝသေသဟူသည် ထို တရားတို့မှ ကြွင်းသော ယေဝါပနက တရားတို့တည်း။]

ပ။ ဓမ္မာ ဟူသောစကားရပ်၏။ ပဒဘာဇနီယံ၊ ပဒဘာဇနီကို။န ဝုတ္တံ၊ ဟောတော် မမူအပ်။ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

ပနာ ထိုသို့ အဋ္ဌကထာဆရာက အပွနာ၌ သွင်းပါသော်လည်း။ သရုပေန၊ သရုပ်သကောင်အားဖြင့်။ အဒဿိတတ္တားမပြအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (မဿာ ဟောတိ စသည်တို့ကဲ့သို့ သရုပ်သကောင်အားဖြင့် မပြအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) အတ္ထီတိ၊ဟူ၍။ ဝတ္တာ၊ ဟောတော်မူပြီး၍။ ဒုတိယေန၊ ဒုတိယဖြစ်သော။ ဟောတိ သဒ္ဒေန၊ နှင့်။ သမ္မန္ဓော၊ စပ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း။ နိဒ္ဒေသော စ၊ အကျယ် နိဒ္ဒေသကိုလည်းကောင်း။ န ကတော၊ ဘုရားရှင်ပြုတော်မမူအပ်။ ပန၊ ဆက်။ သင်္ခေပေန ကေတြင်းချုပ်အားဖြင့်။ ဥဒ္ဒိသိတွာ၊ ပြပီး၍။ သင်္ခေပေနေဝ၊ အားဖြင့်ပင်။ ယေဝါပန ဓမ္မာ၊ ယေဝါ ပနတရားတို့ကို။ နိဒ္ဒိဋ္ဌာ၊ ညွှန်ပြအပ်ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ ဧတဿ ဓမ္မဿ၊ ဤယေဝါပနက တရားကို။ ဥဒ္ဒေသ၊ ဥဒ္ဒေသ၌။ (ဓမ္မုဒ္ဒေသ ပရိစ္ဆေဒ၌။) အဝရာဓော၊ သွင်းခြင်းသည်။ ယုတ္တော၊ သင့်မြတ်၏။

၁။ သရုလေန။ ပမဂုတ္ထတ္တာတိ။ ။ ဤစကားကား မူလဋီကာဆရာ၏ မိမိအယူကို ပြသောစကားတည်း။ ဆိုလိုရင်းမှာ "ယေဝါပန။ပ။ အရုပ်နော ဓမ္မာ"့ဟူသောစကားကိုအဋ္ဌကထာ ဆရာ သွင်းသလို အပ္ပနာပရိစ္ဆေဒ၌ မသွင်းဘဲ ဥဒ္ဒေသဝယ် ဓမ္မဒ္ဒေသ ပရိစ္ဆေဒ၌လည်းကောင်း၊ နိဒ္ဒေသအဆုံးဝယ် ဓမ္မနိဒ္ဒေသ၌လည်းကောင်း သွင်းသင့်သည်ဟူလို။

၂။ အတ္တီတိုးပမန ကတော။ ။ မွေခွေသ၌သွင်းလျှင် "မသော ဟောတိ"စသည်တို့ကဲ့သို့ ဟောတိသဒ္ဒါ မပါပါတကားဟု စောဒနာဖွယ် ရှိသောကြောင့် "အတ္ထီတိစတွာ။ ပ။နကတော"ဟု မိန့်သည်။ "အတ္ထိ ပဋိစ္စသမုပ္ပန္ရာ"ဟု ဟော တာ်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် "ဒုတိယ ဟောတိကြီယာနှင့် ဆက်စပ်မှုကို မပြုအပ်တော့"ဟူလို။ အြတ္ထိနှင့်ဟောတိသည် ဘူဓာတ်၏ အနက်ချင်းတူသောကြောင့် အတ္ထိကို ပထမ၊ နောက်မှဟောရမည့် ဟောတိသဒ္ဒါကို ဒုတိယဟု ဆိုထားသည်။]

၃။ သင်္ဗေပေန ပန္။ ။ သို့ဖြစ်လျှင် နိဒ္ဒေသ၌ အဘယ်ကြောင့် အကျယ်ပြတော်မမူ အပ်သနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "သင်္ခေပေန။ ပ။ နိဒ္ဒိဋ္ဌာ"ဟု မိန့်သည်။ "မသော ဟောတိ ဝေဒနာ ဟောတိ"စသည်တို့ကဲ့သို့ သရုပ်အားဖြင့် မပြဘဲ "ယေဝါပနာပ။ အရုပ်နော ဓမ္မာ"ဟု အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ဥဒ္ဒေသ၌ ပြခဲ့သောကြောင့် နိဒ္ဒေသ၌လည်း အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့်ပင် ပြရတော့သည်–ဟူလို။

ပုံနွာ၏အရကောက်။ ၊ အတ္ထတော ပန သဗ္ဗာပိ (ပုစ္ဆာ) တထာပဝတ္တဲ့ ဝစနံ – ထိုမေးသော အခြင်းအရာအားဖြင့် ဖြစ်သောစကား။ (တစ်နည်း) တခုပ္ပါဒကော ဝါ စိတ္တုပ္ပါဒေါ – ထို အမေးစကားကို ဖြစ်စေတတ်သော စိတ္တုပ္ပါဒ်။ –အနှင့်ကာ။

ဓမ္မဿ၊ ဤ ယေဝါပနက တရ်ားကို။) ဓမ္မနိဒ္ဒေသ စ၊ ဓမ္မနိဒ္ဒေသ၌လည်း။ (အဝရောဓော ယုတ္တော။) ဣတိ၊ ကား။ (နော၊ ငါတို့၏။ မတိ၊ အလိုတည်း။)

ပုစ္ဆာပရိစ္အေဒဝစနေနေဝ၊ ပုစ္ဆာ ပရိစ္အေဒ စကားဖြင့်ပင်။ ("ကတမေမမွာ ကုသလာတိ အယံ ပုစ္ဆာနာမ"ဟူသော ပုစ္ဆာပရိစ္အေဒ စကားဖြင့်ပင်။) ပုစ္ဆာဘာဝေ၊ ပုစ္ဆာ၏ အဖြစ်ကို။ ဝိညာတေ၊ သိအပ်ပြီးသော်။ ပုစ္ဆာဝိသေသ ဉာပနတ္ထံ၊ ပုစ္ဆာအထူးကို သိစေခြင်းအကျိုးငှာ။ (ပုစ္ဆာ ၅–မိုးတွင် ကထေတု ကမျတာပုစ္ဆာဟူသော ပုစ္ဆာအထူးဖြစ်ကြောင်းကို သိစေခြင်း အကျိုးငှာ။) အယံ ကထေတုကမျတာ ပုစ္ဆာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ၊ ပြီ။ ပဉ္စဝိဓာဟီတိ၊ ဟူသောပါ၌ဖြင့်။ မဟာနိဒ္ဒေသေ၊ မဟာနိဒ္ဒေသ ပါဠိတော်၌။ အာဂတာ၊ လာကုန်သော။ ပုစ္ဆာ၊ ပုစ္ဆာတို့ကို။ ဒဿတိ၊ ၏။

လက္ခဏန္တိ၊ ကား။ဉာတုံ၊ ငှာ။ ဣန္တိတော၊ သော။ ယော ကောစိ၊ သော။ သဘာဝေါ၊ သဘောတည်း။ အညာတန္တိ၊ ပါဠိဖြင့်။ ယေန ကေနစိ၊ သော။ ဉာဏေန၊ ဖြင့်။ အညာတသာဝံ၊ သိအဝ်ပြီး မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ အာဟ၊ မိန့်တော်မူပြီ။ အဒိဋ္ဌန္တိ၊ ဖြင့်။ ဒဿနဘူတေန၊ မျက်ဝါးထင်ထင် မြင်တတ်သည်ဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ ဉာဏေန၊ ဖြင့်။ပစ္စက္ခံ ဝိယ၊ မျက်မှောက်ကိုကဲ့သို့။ အဒိဋ္ဌတံ၊ မြင်အဝ်ပြီး မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ (အာဟ။) အတုလိတန္တိ၊ ဖြင့် ဣဒံ၊ ဤ အရာဝတ္ထုသည်။ တွေကဲ၊ ဤမျှ အတိုင်းအရှည်ရှိ၏။ ဣသိ၊သို့။ တုလာဘူတာယ၊ ချိန်ခွင်သဖွယ် ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ပညာယ၊ ဖြင့်။ အတုလိတတံ၊ နိုင်းချိန်အပ်ပြီး မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ (အာဟ။) အတိရိတန္တိ၊ ဖြင့်။ တိရဏဘူတာယ၊ ဆုံးဖြတ်တတ်သည် ဖြစ်ဖြစ်သော။ ပညာယ၊ ဖြင့်။ အကတဉာဏ ကိရိယာ သမာဝနတံ၊ မပြုအဝ်သေးသော ဉာဏ်အမူအရာကို ပြီးဆုံးစေခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ ဝါ၊ ဉာဏ်အမူအရာကို ပြီးဆုံးအောင် မပြုအဝ်သေးသည်၏အဖြစ်ကို။ (အာဟာ) အဝိဘူတန္တိ၊ ဖြင့်။ ဉာဏသာ၊ အား။ အဝါကဋာကဝံ၊ မထင်ရှားသေးသည်၏ အဖြစ်ကို။ (အာဟာ) အဝိဘာဝိတန္တိ၊ ဖြင့်။ ဉာဏေန၊ ဖြင့်။ အဝါကဋီကတဘာဝံ၊ ထင်စွာမပြအပ်သေးသည်၏ အဖြစ်ကို။ (အာဟာ) အဝိဘာဝိတန္တိ၊ ဖြင့်။ ဥာဏေန၊ ဖြင့်။ အဝါကဋီကတဘာဝံ၊ ထင်စွာမပြုအပ်သေးသည်၏ အဖြစ်ကို။ (အာဟာ)

တောယ၊ ဤ ပုစ္ဆာဖြင့်။ အဒိဋ္ဌံ၊ သိမြင်အပ်ပြီး မဟုတ်သော သဘောကို။ ဇောတိယတိ၊ ထွန်းပြအပ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ထိုသို့ သိမြင်အပ်ပြီးမဟုတ်သော သဘောကို ထွန်းပြကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သာ၊ ထိုပုစ္ဆာသည်။) အဒိဋ္ဌဇောတနာ၊ မည်၏။ အနုမတိယာ၊ တရားနာသူတို့၏ အလိုကို။ ပုစ္ဆာ၊ မေးကြောင်းစကားသည်။ အနုမတိပုစ္ဆာ၊ မည်၏။ ဟိ၊ မှန်၏။ တံ ကိုမညထ ဘိက္ခဝေတိ အာဒိ ပုစ္ဆာယ၊ တံ ကိ မညထ ဘိက္စဝေ အစရှိသော ပုစ္ဆာဖြင့်။ တုမှာ့ကံ၊ သင်တို့၏။ အနုမတိ၊ အလိုသည်။ ကာ၊ အဘယ်နည်း။ ဣတိ၊ သို့။ အနုမတိ၊ အလိုသည်။ ဝါ၊ ကို။ ပုစ္ဆိတာ၊ မေးတော်မူအပ်သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ကထေတုကမျတာတိ၊ ကား။ ကထေ့တုကမျတာယ၊ ဖြေခြင်းငှာ အလိုတော်ရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ပဉ္စံ ပုစ္ဆတိ–၌ စပ်။)

ပဘေ့ဒတော ဓမ္မာနံ ဒေသနန္တိ၊ –ဟူသောပါဌ်ဖြင့်။ မာတိကာဒေသနံ၊ မာတိကာ ဒေသနာတော်ကို။ (သင်္ဂဟကာရော။) အာဟ။ ဟို၊ မှန်။ (တစ်နည်း– ကသူာ ဝိညာယတိ။) ဟိ ယသူာ။ တတ္ထ၊ ထို မာတိကာ ဒေသနာတော်၌။ ပုရတော၊ ဓမ္မသဒ္ဒါ၏ ရှေ့၌။ ကုသလာဒိကေ၊ အစရှိကုန်သော။ ပဘေဒေ၊ အထူးအပြားတို့ကို။ ဝတ္ထာ၊ ဟောတော်မူပြီး၍။ ပစ္ဆတော၊ နောက်၌။ (ကုသိုလ် အစရှိသော ပဘေဒတို့မှ နောက်၌။) ဓမ္မာ၊ ဓမ္မတို့ကို။ ဝုတ္ထာ၊ ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ပဘေဒတော ဓမ္မာနံ ဒေသနန္တိ မာတိကာဒေသနံ သင်္ဂဟကာရော အာဟ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) ပဘေဒဝန္တဒဿနတ္တန္တိ၊ ပါဌ်ဖြင့်။ နိဒ္ဒေသံ၊

ဣခံ ဝုတ္တံ ဟောတိုး (ကိ' ဝုတ္တံ ဟောတိ)။ မာတိကာယ၊ မာတိကာဒေသနာ တော်၌။ သဝိသေသနာ၊ ကုသလာ အကုသလာ စသော ဝိသေသနနှင့်တကွ ဖြစ်ကုန်သော။ ဓမ္မာ၊ ဓမ္မတို့ကို။ ဝုတ္တာ၊ ကုန်ပြီ။ ဝေ.စ၊ ထို ဓမ္မတို့သည်လည်း။ ဝိသေသိတဗ္ဗတ္တာ၊ ဝိသေသျှတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပဓာနာ၊ ပြဋ္ဌာန်းကုန်၏။ ပဓာနံ စ၊ ပြဋ္ဌာန်းသော တရားသည်လည်း။ ဣတိ ကတ္တဗ္ဗတာယ ၊ ဤသို့ မေးမှ ဖြေမှုကို ပြုထိုက်သည်၏ အဖြစ်၌။ ယုခ္ခတိ၊ သင့်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပဓာနာနံး ကုန်သော။ ဓမ္မာနမေဝ၊ ဓမ္မတို့၏သာလျှင်။ ပုစ္ဆိတဗ္ဗတာ၊ မေးထိုက်ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်လည်းကောင်း။ ဝိဿဇ္နိတဗ္ဗတာစ၊ သည်လည်းကောင်း။ ဟောတိ၊ တသ္မာ။ တေ ပုစ္ဆိတဗ္ဗေ၊ ထို မေးထိုက်သော ဓမ္မတို့ကို။ ဒသောတုံ၊ ပြတော်မူခြင်းငှာ။ ကတမေ ဓမ္မာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ပန၊ ဆက်။ ဝိသေသစန္တေဝ၊

၁။ ဣတိ ကတ္တဗ္မတာဃ။ ။ ဣတိသဒ္ဒါသည် ဆိုအပ်လတ္တဲ့သော ပုစ္ဆိတဗ္မတာ ဝိဿနို တဗ္မတာကို ညွှန်ပြသော စကားတည်း။ [ ဣတိတိ ဣမိနာပကာရေန ပုစ္ထိတဗ္ဗ ဝိဿနိုတဗ္ဗဘာဝ သန်းတေန။ –မစု။] "ကတ္တဗ္မတာ၊ ပြုထိုက်သည်၏အဖြစ်" ဟူသည် ပုစ္ဆာအဖြစ်ဖြင့် ပြုထိုက် ခြင်း၊ ဝိဿန္ဒနအဖြစ်ဖြင့် ပြုထိုက်ခြင်းတည်း။ ဆိုလိုရင်းမှာ ပစာနဖြစ်သော ဓမ္မတို့ကိုသာမေးသင့် ဖြေသင့်သည်–ဟူလို။

ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ဤအဓိပ္ပာယ်ကို။ ဒဿေတုံ၊ ၄၁။ ပုန္။ ကုသလာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ ဣတိ ဧဝံ၊ ဤ ဆိုအပ်ပြီးသော အကြောင်းကြောင့်။ ပဘေဒဝန္တ ဒဿနတ္ထံ၊ အထူးအပြားရှိသော ဓမ္မတို့ကို ပြတော်မုခြင်း အကျိုးငှာ။ အယံ ပဒါနက္ကမော၊ ဤကတမေ ဓမ္မာ ကုသလာ ဟုသော ပုဒ်အစဉ်ကို။ ကတော၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ဤအနက်သည်။ ဝါ၊ ကို။ (ဝုတ္တံ ဟောတိ။) ဣမေ ဓမ္မာ ကုသလာတိ ဝိဿစ္နနေပိ၊ ဣမေ ဓမ္မာ ကုသလာဟူသော အဖြေ၌လည်း။ ဧဝမေဝ၊ ဤအတူသာလျှင်။ ယောဇနာ၊ ယှဉ်စေခြင်းကို။ (ပုဒ်တို့ကို ယှဉ်စေခြင်းဟူသော ပဒယောဇနာ၊ အနက်တို့ကို ယှဉ်စေခြင်းဟူသော အတ္ထယောဇနာကို။) ကာတဗွာ၊ ၏။

ပဘေဒတော။ပူး ဒီပေတွာတို တေသာ၊ ဟူသော ဤပါဌ်၏။ အတ္ထံ၊ အနက်ကို။ ဝိဝရိတုံ၊ ဖွင့်ခြင်းငှာ။ ဣမသို့ဦတို အာဒီ ၊ အစရှိသော စကားကို။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ အနေကပ္ပဘေဒါ၊ တစ်ပါးမက များသော အပြားရှိကုန်သော မွေတို့ကို။ ဒေသေတဗွာ၊ ဟောထိုက်ကုန်၏။ ဣတိ၊ သို့။ သမ္မနွေ၁၊ စပ်ခြင်းသည်။ ("ဒေသေတဗ္ဗာ"ဟုကြိယာကို ထည့်၍ စပ်ခြင်းသည်။ ဟောတိ။)

တသွာတိ၊ ကား။ အဝေါဟာရ ဒေသနတော၊ ဝေါဟာရ ဒေသနာမဟုတ် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (သုတ္တန်ဒေသနာ မဟုတ်သည့်အတွက်။) ဓမ္မာနမေဝ၊ ပရမတ္တဓမ္မတို့၏သာ။ ဝါ၊ တို့ကိုသာ။ ဒေသေတဗ္ဗတ္တာ၊ ဟောထိုက်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ တေသံ၊ ထို ဓမ္မတို့၏။ ဃနဝိနိဗ္ဘောဂ ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏာ ဝဟနတော၊ ဃနဝိနိဗ္ဘောဂဉာဏ် ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ်ကို ဆောင်နိုင်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဆောင်နိုင်ကုန်သည့်အတွက်။) ပဘေဒဝန္တာနံ၊ အထူးအပြားရှိသော ဓမ္မတို့၏။ ဝါ၊ တို့ကို။ ဒေသေတဗ္ဗတ္တာစ၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။ ကုသလာ။ ပ။ ဒီပေတွာငဒိ ဧတေန။ ဤပါဌ်နှင့်။ သမ္မန္ဓော၊ စပ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) ဟိ၊ မှန်။

၁။ ဝုတ္ထံတိကတောတိုး ။ ဆက်နေသော ၂–ဝါကျ၌ ဣတိ ၂–ပုဒ်ပါနေ၏။ ရှေ့ဣတိကို စစ်နှင့်တွဲ၍ "ဣတိ ဧစ် ကာရကေန"ဟုလည်းကောင်း၊ နောက်ဣတိကို "ဣဒံ ဝုတ္ထံ ဟောတိ" သို့ ပြန်လည့်၍ စပ်ဖို့ရန်လည်းကောင်း မရ၌ ဒုတိယနည်းဖွင့်၏။ ထို ဒုတိယနည်းကိုမှီး၍ သင့်တော်အောင် အနက်ပေးလိုက်ပါသည်။

၂။ အဝေါဟာရ။ပ။တစ္မွတ္ထား ။ အဝေါဟာရဒေသနတောမှ စ၍ ပဘေဒဝန္တာနံ ဒေသေတဗ္ဗတ္တာ တိုင်အောင်သော စကားရပ်ဖြင့် တသွာ၏ စွဲနက်ကိုပြသည်။ ထိုသို့ပြရာ၌ အဋ္ဌကထာဝယ် တသွာမောက်က "မွော ဧဝ။ ပ။ဟောတိတိ" စသော အကျယ်ကို ကြည့်၍ ပြခြင်းဖြစ်သည်ဟု မှတ်ပါ။

စဝမေဝ၊ ဤအတိုင်းပင်။ ယထာဝုတ္တဒိပနဿ၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော ဒိပနုကြိယာ၏။ (ဓမ္မာနံ ဒေသနံ ဒိပေတွာ၌ ဒိပနကြိယာ၏။) သကာရ၏း အကြောင်းနှင့်တကွဖြစ်သော။ ဟေတုံ၊ မူလဟိတ်ကို။ ပကာသေတုံ၊ ထင်ရှားပြခြင်းငှာ။ ပုန၊ တစ်ဖန်။ ("တသ္မာ"ဟူသော ဟိတ်မှတစ်ဖန်။) ဓမ္မာ စဝါတိအာဒိ၊ အစရှိသော စကားကို။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တဲ့။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ (တစ်နည်း-- ရှေ့က "ကသ္မာ ဝိညာယတိ ဟိ၊ ယသ္မာ"ဟုပေးပြီးလျှင် "ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝိညာယတိ၊ ၏"ဟုလည်း ပေးနိုင်၏့။)

မွောတိ သာမညမတ္တဝစနေန၊ ဓမ္မာ ဟု သာမညမျှဖြစ်သော စကားဖြင့်။ [ကုသလာ အကုသလာ စသော ဝိသေသန မပါဘဲ ဓမ္မာဟူသော သာမညမျှ ဖြစ်သော စကားဖြင့်။] သမူဟာဒိဃနဝသေန၊သမူဟ အစရှိသော တစ်ခဲနက်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဧကတ္တဂ္ဂဟဏ်၊ ဓမ္မတစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်ကို ယူခြင်းသည်။ ဟောတိုး ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဓမ္မာ ဟု သာမညဟောလိုက်လျှင် ဓမ္မ တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်ကို ယူစရာရှိသောကြောင့်။) ပဘေဒဒေသနာ၊ ကုသိုလ် အကုသိုလ် စသော အပြားအားဖြင့် ဟောတော်မူအပ်သော ဒေသနာတော်သည်။ ဧကတ္တဝိနိဗ္ဘောဂကရဏံ၊ တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်ကို အသီးသီးခွဲစိတ်မှုကို ပြုတတ်သော။ ဃနဝိနိဗ္ဘောဂဉာဏံ ဃနဝိနဗ္ဘောဂ ဉာဏ်ကို။ အာဝဟတိ၊ ဆောင်နိုင်၏။ ထထာ၊ ထိုမှတစ်ပါး။ (ပဘေဒဒေသနာ၊ သည်။) ကုသလာဒိ ဓမ္မာနံ၊ ကုသိုလ်အစရှိသော အကြောင်းတရား တို့ကိုလည်းကောင်း။ အဗျာ—ကတာဒိ အတ္တာနဉ္စ၊ အဗျာကတ အစရှိသော အကျိုး တရားတို့ကိုလည်းကောင်း။ ဒီပနတော၊ ပြတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဓမ္မပဋိ သမ္ဘိဒါဒိဉာဏဉ္စ၊ ဓမ္မပဋိသမ္ဘိဒါ အစရှိသော ဉာဏ်ကိုလည်း။ ဝါ၊ ဓမ္မပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ် အတ္တပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ်ကိုလည်း။ အာဝဟတိ၊ ၏။

ပဘေဒ၀န္တ ဒဿနတ္ထံတိ ဧတံ၊ ဟူသော ဤပါဌ်ကို။ ၀ိ၀ရိတုံ၊ ၄၁။ ဣဒါနိ ယေ တေနာတိအာဒိ ၊ စကားကို။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ ဣတိ ကတ္တဗွတာ ယုတ္တဿ၊ ဤသို့ မေးမှုဖြေမှုကို ပြုထိုက်သည်၏ အဖြစ်အား သင့်လျော်သော မ္မေ၏။ ဝိသေသနတ္တာ၊ (ကုသလာ အကုသလာ စသည်တို့က) ဝိသေသနတို့၏

၁။ ဧဟတုံ သကာရက်။ ။ ရှေ့ဟိတ်အတွက် "(ယသူာ) နာယံ ဝေါဟာရသေနာ"ဟူသော ဟိတ်ကူကို "ကာရက"ဟုလည်းကောင်း၊ "(တသူာ) ဓမ္မာ ဧဝ ဣစ အသေတစ္စာ" ဟူသော မူလဟိတ်ကို "ဟေတုံ"ဟုလည်းကောင်း ဆို၏။ ထို့ပြင် နောက်ဟိတ်အတွက် "ပဘေဒတော ဟိ ဒေသနာ။ပ။ ဝဟာ ဟောတိ"ဟူသော ဟိတ်ကူကို "ကာရက"ဟုလည်းကောင်း၊ "တေစ။ ပ။ ဒေသေတစွာ"ဟူသော မူလဟိတ်ကို "ဟေတု"ဟုလည်းကောင်းဆိုသည်။

အဖြစ်ကြောင့်။ ပဘေဒဝနွေသု၊ (ကုသိုလ် အကုသိုလ် စသောအားဖြင့်) အထူးအပြား ရှိသော ဓမ္မတို့ကို။ ဒဿိတေသု၊ ရှေးဦးစွာ ပြအပ်ကုန်ပြီးသော်။ ဝါ၊ ကုန်ပြီးမှ။ ပဘေဒေါ၊ ကုသိုလ် အကုသိုလ် စသောအပြားသည်။ ဝါ၊ ကို။ ဒဿိယမာနေား နောက်မှ ပြအပ်သော်။ ယုစ္စတို၊ သင့်၏။

ငြီကာဆရာ၏ အတ္တနောမတိ အဖြေကိုပြလို၍ "အထ ဝါ" စသည်ကိုမိန့်။] အထ ဝါ၊ အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။ ဥဒ္ဒေသော၊ ဥဒ္ဒေသသည်။ ဝါ၊ မာတိကာသည်။ ဓမ္မပ္မဓာနော၊ ဓမ္မပဓာနရှိ၏။ ဝါ၊ ပြဋ္ဌာန်းသော ဓမ္မရှိ၏။ ပုစ္ထား ပုစ္ဆာသည်။ သံသယိတပ္ပဓာနာ၊ ယုံမှားအပ်သော အနက်လျှင်ပဓာနရှိ၏။ စ၊ဆက်။ ဓမ္မဘာဝေါ၊ ဓမ္မ၏အဖြစ်ကို။ န သံသယိတော၊ မယုံမှားအပ်။ ကုသလာဒိဘေဒေါ ပန၊ ကုသိုလ် အစရှိသော အပြားကိုကား။ သံသယိတော၊ ယုံမှားအပ်၏။ ဣတိ၊ ကောင့်။ နိစ္ထိတသံသယိတာသေန၊ ဆုံးဖြတ်အပ်ပြီးသော ဓမ္မ၊ ယုံမှားအပ်သောကုသလ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ အယံ ပဒါနက္ကမော၊ ဤဓမ္မာ ကုသလာဟူသော ပုဒ်တို့၏ အစဉ်ကို။ (ဘဂဝတာ) ကတော။ ဤြအလိုလည်း "ကကမေ ဓမ္မာ၊ အဘယ်ဓမ္မတို့သည်။ ကုသလာ၊ ကုသိုလ်တို့မည်သနည်း"ဟုဝင် ပေးပါ။]

စတ္ထာတိ၊ ကား။ ဧတသို့ ဝစနေ၊ ဤ စကားရပ်၌။ ကိမတ္ထံ၊ အဘယ်အကျိုးတာ။ ဘဂဝါ၊ သည်။ အာဟ၊ "ယသို့ သမယေ ကာမာဝစရံ ကုသလံ စိတ္တဲ"ဟု ဟောတော်မူပါသနည်း။ ဣတိ၊ ဤသို့ မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့်။ တဲ၊ ထိုအကျိုးကို။ အဿတုံ၊ ငှာ။ သမယေ နိုဒ္ဒိသိ စိတ္တန္တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ ["ကိမတ္ထံ၊ အဘယ်အကျိုးရှိသောစိတ်ကို။ ဘဂဝါ၊ သည်။ အာဟ၊ ဟောတော်မူ သနည်း"ဟု မခုဖွင့်လေ၏။] ပရိယောသာနေတိ၊ ကား။ သမယေ၊ သမယ၌။ စိတ္တနိဒ္ဒေသသာ၊ စိတ်ကို အကျယ်ညွှန်ပြကြောင်း ဖြစ်သော။ ယသို့ ။ ပ။ အရဗ္ဘာတိ တေသာ၊ ဟူသော ဤပါ၌၏။ ပရိယောသာနေ၊ အဆုံး၌။ တသို့ သမယေတိ၊ ကား။ တသို့ စိတ္တုပွာဒသမယေ၊ ထို စိတ်ဖြစ်ရာအခါ၌။ (အသာ ဟောတိ စသည်၌စပ်။) စိတ္တေန၊ စိတ်ဖြင့်။ သမယဲ၊ သမယကို။ နိယမေတွာန၊ မှတ်သားပြီး၍။ (အထူးပြုပြီး၍။) အထ ပစ္ဆာ၊ ၌။ ဗောဓေတုံ၊ သိစေတော်မူခြင်းငှာ။ ဣတိ၊ ဤကား။ သမ္မနော၊ ပုဒ်တို့၏ စပ်ခြင်းတည်း။ )"နိယမေတွာန အထ"ဟူသော ပုဒ်တို့ကို "ဗောဓေတုံ"၌ စပ်ပါဟူလို။)

ဘောဇနဂမနာဒိသမယနာနတ္တေ၊ စားရာအခါ သွားရာအခါ အစရှိသော သမယတို့၏ ကွဲပြားကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်လည်းကောင်း။ (ဤပါဌိဖြင့် သမယသဒ္ဒါ၏ ကာလအနက်ကိုပြသည်။) သမဝါယာဒိနာနတ္တေစ၊ သမဝါယ အရှေသည်တို့ ထုးကုန်သည်၏အဖြစ်သည်လည်းကောင်း။(ဤပါဠ်ဖြင့် သမယသဒ္ဒါ၏ သမဝါယ အစရှိသောအနက်ကို ပြသည်။) ဝိဇ္ဇမာနေပို၊ ထင်ရှားရှိပါသော်လည်း။ ယထာဝုတ္တစိတ္တနိယမိတာ၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော စိတ်ဖြင့်မှတ်သား အပ်သော။ဝိသေသိတာ အထူးပြုအပ်သောသမယမှ။ (နိယမိတာကိုပင် "ဝိသေသိတာ" ဟု ထပ်ဖွင့်သည်။) အညည္မို အခြားသော။ သမယေး သမယ၌။ ယထာဓိပ္မေတာနံ၊ အကြင်အကြင် ဟောတော်မူလိုအပ်ကုန်သော။ ဖဿဒိနံ၊ ဖဿ အစရှိသော တရားတို့၏။ အဘဝါ၊ မရှိခြင်းကြောင့်။ စိတ္တနိယမိတေ၊ စိတ်ဖြင့် မှတ်သားအပ်သော။ သမယေ၊ သမယ၌။ မဿာဒယော၊ မဿအစရှိသော တရား တို့ကို။ ဧဇာစေတုံ၊ ၄၁။ တာဝ၊ သမယမှ ရှေးဦးစွာ။ ဝိသေသနမေဝ၊ ဝိသေသန သလျှင် ဖြစ်သော။ စိတ္တံ၊ ကို။ ဒဿေတုံ၊ ၄၁။ သမယေ၊ ဝိသေသနဖြစ်သော သမယ၌။ စိတ္တံ၊ ဝိသသနဖြစ်သော သမယ၌။ စိတ္တံ၊ ဝိသေသနဖြစ်သော သမယ၌။ စိတ္တံ၊ ဝိသေသနဖြစ်သော စိတ်ကို။ နိုဒ္ဓိသိ၊ အကျယ် ညွှန်ပြတော်မူပြီ။ ဣတိ အတ္တော။

ဟို၊ မှန်။ (တစ်နည်း၊ ကသွာ ဣတိ အတ္တော စညာယတိ၊ ဟိ ယသွာ။ (ပိသေသိတဗွောပိုး စိသေသျလည်းဖြစ်သော။ သမယော၊ သမယသည်။ (တသွိ သမယော်၌ သမယသည်။) အတ္တနော၊ မိမိဟူသော သမယအား။ ဥပကာရတ္ထံ၊ သောက်ရ၏။ [ ယသို့ သမယေတုန်းက စိသေသန၏အဖြစ်သို့ ရောက်ရသည်။] ေကက်ရ၏။ [ ယသို့ သမယေတုန်းက စိသေသန၏အဖြစ်သို့ ရောက်ရသည်။] ေသသနဘုတ်၊ စိသေသန ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ စိတ္တံ ဝ၊ စိတ်သည်လည်း။ (တသ္မို သမယ အားလျော်သော ကျေးဇူးကို ဖြုခြင်းအကျိုးငှာ။ စိသေသိတဗ္ဗဘာဝံ၊ စိသေသျ၏ ဘားလျော်သော ကျေးဇူးကို ဖြုခြင်းအကျိုးငှာ။ စိသေသိတဗ္ဗဘာဝံ၊ စိသေသျ၏ အဖြစ်သို့။ (အာပဇ္ဇတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဣတိ၊ သို့။ အတ္တော၊ ကို။ စိညာယတိ၊ ခြော

သန္က တိယနာဒိနံ၊ သန္တ တိယန<sup>ာ</sup> အစရှိသည်ဘို့၏။ အယံ၊ ကား။ ဝိသေသော၊ တည်း။ ပုရိမပစ္ဆိမာနံ၊ ရှေးကာလ၌ ဖြစ်ကုန် နောက်ကာလ၌ဖြစ်ကုန်သော

၁။ သန္တတိယန္း ။ သန္တတိယာ၊ ရှေ့စိတ် နောက်စိတ်တို့၏ အစဉ်အဆက်ထားဖြင့် - ယနဲ့၊ တစ်ခုတည်းကဲ့သို့ တစ်ခဲနက်ဖြစ်သော စိတ်တည်း။ သန္တတိယနဲ့၊ စိတ်။ မဉ္စရွါရာဝစ္စန်း ကျုပ်ညည် သေည်တို့၏ ဖြစ်ရာအခါ၌ ရှေ့စိတ်နောက်ပိတ်တို့သည် တစ်ခုတည်းမဟုတ်သော်လည်း ထိုစိတ် ၂-ခုတို့အကြား၌ ကာလအခြားမရှိသားကြောင့် တစ်စိတ်တည်းကဲ့သို့ ဖြစ်သွားဖြင်းသည် သန္တတိယနတာမည်၏။ အနေ့ကေပါ ဧကောပိယ ဟုတွာ ဘုတာ ဧကီဘုတာ။ ဧကနောင် အရွှေ့ တတရှော အနက်၌ စီ-ပစ္စည်းသက်။ မီးဧက်စိုင်း ရမ်းသောအခါ တစ်ခုတည်း မဟုတ်သော် လည်း တစ်ခုတည်းဖြစ်ခြင်းမျိုးကဲ့သို့ စိတ်တွေစဉ်တန်း၍ ဖြစ်ကု၌ တစ်စိတ်တည်းမဟုတ်ထာာ်လည်း တင်စိတ်တည်းကဲ့သို့ ထင်ရလောက်သောင် တစ်ခဲနက်ဖြစ်ခြင်း။

စိတ်တို့၏။ နိရန္တရတာယ၊ အကြားမရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဧကီဘူတာနမိဂ၊ တစ်စိတ်တည်း မဟုတ်သော်လည်း တစ်စိတ်တည်းကဲ့သို့ဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သကဲ့သို့။ ပဝတ္တိုး ဖြစ်ခြင်းသည်။ သန္တတိဃနတာ၊ သန္တတိဃန၏အဖြစ် မည်၏။ တတာ၊ ထိုမှတစ်ပါး။ ဖဿာဒီနံ၊ ဖဿ အစရှိသော တရားတို့၏။ ဧကသမူဟဝသေန၊ တစ်ပေါင်းတည်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ (သမူဟဃန၏ ဝိသေသနတည်း၊ ဧကီဘူတာနမိဝ ပဝတ္တိ-၌စပ်။) ဒုဗ္ဓိညေယျကိစ္စဘေဒဝသေန၊ သာမန်ဉာဏ်ရှင်တို့ မသိအပ် မသိနိုင်သော ကိစ္စအထူးအပြား၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ (ကိစ္စဃန၏ ဝိသေသနတည်း။) ဧကာရမူဏတာ ဝသေနစ၊ တစ်ခုတည်းသော အာရုံရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ (အာရမူဏဃန၏ ဝိသေသနတည်း။) ဧကီ ဘူတာနမိဝ၊ တစ်ခုတည်း မဟုတ်သော်လည်း တစ်ခုတည်းကဲ့သို့မြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သကဲ့သို့။ ပဝတ္တိ၊သည်။ သမူဟာဒီဃနတာ၊ သမူဟာဒိဃန–၏ အဖြစ်မည်၏။ ဝါ၊သမူဟဃန, ကိစ္စဃန,အာရမ္မဏဃန–၏ အဖြစ်မည်၏။ ထုတ်သာ၊ တည်း။)

ကာလဥ္ သမယဥ္စာတိ၊ က်ား်၊ ယုတ္တကာလဥ္စ၊ လာသင့်ရာ အချိန်အခါကို လည်းကောင်း။ ပစ္စယသာမဂ္ဂိ စ၊ အကြောင်း၏ ညီညွှတ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း။ (ဥပါဒါယ၊ ဉာဏ်ဖြင့်ယူ၍ – ၌စပ်။)...ခဏောတိ၊ ကား။ ဩကာသော၊ အခွင့်တည်း။ ဟိ၊ မှန်။ တထာဂတုပ္ပါဒါဒိကော၊ မြတ်စွာဘုရား၏ ပွင့်တော်မူခြင်း အစရှိသော အကြောင်းသည်။ မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယဿ၊ မဂ္ဂဗြဟ္မစရိယ၏။ ဩကာသော၊ အခွင့်တည်း။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) တထာဂတုပ္ပါဒါဒိကဿ၊ ၏။ တပ္ပစ္စယ ပဋိလာဘ ဟေတုတ္တာ၊ ထိုမဂ္ဂဗြဟ္မစရိယ၏ အကြောင်းကိုရခြင်း၏ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ စ၊ ဆက်။ ခဏာ ဧဝ၊ ခဏသည်ပင်။ သမယော၊ သမယမည်၏။ ယော (ဩကာသော) အကြင်အခွင့်ကို။ ဓဏောတိ စ၊ ခဏဟူ၍ လည်းကောင်း။ သမယောတိ စ၊ သမယဟူ၍လည်းကောင်း။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။ သော (ဩကာသော)၊

၁။ တထာ။ပ။ဃနတာ။ ။ တြထာကို ပက္ခန္တ ရစောတက ဟု ယူရိုးရှိ၏။ မခု၌ကား "တထာတီ ဥပငြူဟနတ္တေ (ကပ်၍ တိုးပွားစေခြင်း ဟူသောအနက်၌)နိပါတော"ဟု ဇွင့်၏။ ဤအလို "တထာ၊ ထို့ပြင်။ ဝါ၊ သည်သာ ကေသေး။"ဟုပေးပါ။] စသာ ဝေဒနာစသော စိတ် စေတသိက်တို့ အတူတကျွဖြစ်ရာ၌ တစ်ပေါင်းတည်းဖြစ်သောကြောင့် တစ်ခုတည်းကဲ့သို့ ဖြစ်ခြင်းကို "သမုဟဃနတာ"ဟု ဆိုသည်။ ဖဿသည် သံဃဌနကိစ္စရှိ၏။ ဝေဒနာသည် အနုဘဝနကိစ္စရှိ၏။ ဤသို့ကိစ္စ ကွဲပြားသော်လည်း အတူတကျွယှဉ်၍ ဖြစ်ကြရာဝယ် ထိုကိစ္စအထူးကို မသိ နိုင်လောက်အောင် တစ်ခုတည်းကဲ့သို့ တစ်ခဲနက် ဖြစ်ကြခြင်းသည် ကိစ္စဃနတာ မည်၏။ စက္ခုဒ္ဓါရဝီထိ၌ ဖြစ်ကြသော စိတ်စေတသိက် တစ်စဉ်တစ်တန်းလုံးသည်ပင် ရူပါရုံတစ်ခုတည်းကို အာရုံပြုရသည့်အတွက် တစ်ခုတည်းကဲ့သို့ တစ်ခဲနက် ဖြစ်နေခြင်းသည် အာရမွကဃနတာ မည်၏။

သည်။ ဧကောဝ၊ တစ်ခုတည်းသော တထာဂတုပ္ပါဒ အစရှိသည်တည်း။ ဣတိ အတ္တော။

မဟာသမယောတိ၊ ကား။ မဟာသမုဟော၊ များစွာသော အပေါင်းသည်။ (ဟောတိုး ဖြစ်ပါ၏။)...သမယောပိုး ခေါတိုး ကား။ သိက္ခာပရိပူရတသာ၊ သိက္ခာကို ဖြည့်ကျင့်ခြင်း၏။ ဟေတုပို၊ အကြောင်းသည်လည်း။ ဝါ၊ ကိုလည်း။ (အပ္ပဋိဝိဒ္ဓေါ အဟောသိ-၌စပ်)...သမယပ္ပဝါဒကေတိ၊ ကား။ ဒိဋိပ္ပဝါဒကေ၊ အယူကို အပြားအားဖြင့် ပြောဆိုရာဖြစ်သော။ (မလ္လိကာယ အာရာမေ-၌ စပ်။) ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ကသ္မာ၊ ကြောင့်။ သမယပ္ပဝါဒကေတိပဒဿ၊ ၏။ ဒိဋိပ္ပဝါဒ ကေတိ အတ္တော၊ ကို။ ဝိညာယတိ၊ နည်း။ဟိ(ယသ္မာ)။တတ္တာထိုမလ္လိကာ၏ အရံ၌။ နိသိန္နာ၊ နေကုန်သော။ တိတ္ထိယာ၊ တို့သည်။ အတ္တနော အတ္တနော၊ ၏၊ သမယံ၊ အယူကို။ ပဝဒန္တ ၊ အပြားအားဖြင့်ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (သမယပ္ပ ဝါဒကေတိ ပဒဿ ဒိဋိပ္ပဝါဒကေတိ အတ္တော ဝိညာယတိ။)...အတ္တာဘိ သမယာတိ၊ ကား။ ဟိတပဋိလာဘာ၊ စီးပွားကို ရခြင်းကြောင့်။(ပဏ္ဍိတောတိ ပဝုစ္စတိ-၌ စပ်။)

အဘိသမေတဗ္ဗော၊ ထိုးထွင်း၍ သိထိုက်၏။ ဣတိ အဘိသမယော။ အဘိသမယော၊ ထိုးထွင်း၍ သိထိုက်သော။ အတ္တော၊ သဘောသည်။ အဘိသမ ယတ္တော၊] မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ပိဋ္ဌနာဒီနီး ပိဋ္ဌန အစရှိသော လေးနက်တို့ကို။ အဘိသမိ တဗ္ဗဘာဝေန၊ ထိုးထွင်း၍ သိထိုက်ကုန်သည်၏ အဖြစ်အားဖြင့်။ ကေီဘာဝ၊ တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်သို့။ ဥပနေတွာ၊ ကပ်ဆောင်၍။ (အဘိသမယဋ္ဌော ဟုဧကဝုစ်၏အဖြစ်သို့ ကပ်ဆောင်၍။) ဝုတ္တာနီ၊ ဟောတော်မူအပ်ကုန်ပြီ။

ဝါ၊ တစ်နည်း။ အဘိသမယဿ ပဋိဝေဿေ၊ ထိုးထွင်း၍ သိတတ်သော ဉာဏ်၏။ ဝိသယဘူတော၊ အာရုံဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ အတ္တော၊ အနက်သဘောသည်။ အဘိသမယဋ္ဌော၊ မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ တာနေဝ၊ ထို ပီဠန အစရှိသည်တို့ကိုပင်။ တထာ၊ ထို တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်သို့ ကပ်ဆောင်၍။ ဧကတ္တေန၊ တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (ဧကဝုစ်သင်္ချာဖြင့်။) ဝုတ္တာနို။

တက္က၊ ထိုပိဋန အစရှိသော အနက်တို့တွင်။ ပိဋနံ၊ ပိဋန ဟုသည်။ ဒုက္ခသစ္စသာ၊ ဒုက္ခသစ္စာ၏။ တံသမင်္ဂိနော၊ ထိုဒုက္ခသစ္စာနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို။ ဟို သနံ၊ ညှဉ်းဆဲခြင်းတည်း။ အဝိပ္စာရိကတာကရဏံ၊ ပြန့်ပွားခြင်း မရှိသည်၏ အဖြစ်ကို ပြုခြင်းတည်း။ သန္တာပေါ၊ ဟူသည်။ ဒုက္ခ ဒုက္ကတာဒိဘာဝေန၊ ဒုက္ခ ဒုက္ခတာအစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ဖြင့်။ သန္တာပနံ၊ ပြင်းစွာ ပူလောင်ခြင်းတည်း။ ပရိဒဟနံ၊ ထက်ဝန်းကျင် လောင်ခြင်းတည်း။ အကုသလေသု၊ အကုသိုလ်တရားတို့၌လည်းကောင်း။ ကေသုစိ၊ ကုန်သော။ အဗျာကတေသု စ၊ တို့၌လည်းကောင်း။ စစာဿ၊ စစာအနက်၏။ အသမ္ဘဝတော၊ မဖြစ်သင့်ခြင်းကြောင့်။ အကုသိုလ်နှင့် စက္ခုဝိညာဉ် စသော အချို့ အဗျာကတတို့၌ တထာဂတုပွာဒါဒိကစသော ့စစာအနက်၏ မရနိုင်ခြင်းကြောင့်။] ဣဓာတိဝစနံ၊ ဣဓ ဟူသော သဒ္ဒါကို။ (ဤ ကုသိုလ်အရာ၌ ဟူသောစကားကို။ ဝုတ္တံ။]

ကုသလာနဉ္စု ကုသိုလ်တို့၏လည်း။ နဝမေန၊ ၉–ခုမြောက်ဖြစ်သော။ ခဏေန၊ တထာဂတုပ္ပာခါဒီက စသော စဏနင့်။ ဝိနာ၊ ကင်း၍။ ဥပ္ပတ္တိ၊ သည်။ ဟောတိ နနု၊ လော။ (သာသနာပ၌လည်း ကုသိုလ်များဖြစ်နိုင်သည် မဟုတ်ပါလော –ဟူလို။) ဣတိ၊ ဤကား အမေးတည်း။ နော န ဟောတိ၊ မဖြစ်နိုင်သည်မဟုတ် ဖြစ်နိုင်သည်သာ။ ပန၊ ထိုသို့ပင် ဖြစ်နိုင်ပါသော်လည်း။ ခဏော၊ ခဏဟူသည်။ နဝမောဝ၊ နဝမခဏ သည်သာ။ န၊ မဟုတ်သေး။ စတုစက္ကာနိပိ၊ လေးပါးသော သမ္ပတ္တိစက်တို့ကိုလည်း။ ခဏောတိ၊ဟူ၍။ ဝုတ္တာနိ၊ ဆိုအပ်ကုန်ပြီ။ သဗ္ဗန္တိမေန၊ အလုံးစုံသော အပိုင်းအခြားတို့၏ အဆုံး၌ဖြစ်သော၊ ပရိုစ္ဆေဒေန၊ အပိုင်းအခြားအားဖြင့်။ အတ္တသမ္မာပဏိဓိ စဏကို။ အန္တ ရေန၊ ကြဉ်၍။ ကုသလဿ၊ ၏။ ဥပ္ပတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ နတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ခဏာဝ၊ ခဏအနက်ကို။ ဣဝ၊ ဤ ကုသိုလ်အရာ၌။ ဂဟိတော၊ ပြီ။

ဝိညာဏံ၊ ပဉ္စဝိညာဉ်သည်။<sup>၂</sup> ဣန္ဒြိယဝိသယမနသိကာရာဒီနံ၊ စက္ခုပသာဒ စသော ဣန္ဒြေ, ရူပစသော အာရံ, မနသိကာရ အစရှိသည်တို့၏။ (သာဓာရဏ ဖလံ၊ ဆက်ဆံသော အကျိုးတည်း။) ဣတိ စေမာဒိ၊ သော။ သာဓာရဏဖလံ၊ကို။

၁။ နော န ဟောတီးပးဂဟိတေား ။ တထာဂတုပ္ပားပါဒိက နဝမစဏကိုကြဉ်၍ သာသနာပ၌ ကုသိုလ်ဖဖြစ်နိုင်သည်မဟုတ်၊ ဖြစ်နိုင်သည်သား၊ သို့သော် စဏအနက်၌ နဝမစဏ သာမက စတုစက္ကသမ္ပတ္တိ ကိုလည်း ယူရသေး၏။ ထိုစတုစက္ကသမ္ပတ္တိတွင် အတ္တသမ္မာပဏိမိ (မိမိစိတ် မိမိကိုယ်ကို ကောင်းစွာထားကြောင်းဟူသော ယောနိသောမနသိကာရ) စက်ကိုကြဉ်၍ ကုသိုလ်မဖြစ်နိုင်။ ထို့ကြောင့် စဏအနက်ကို ဤကုသိုလ်အရာ၌သာ ယူရသည်။

၂။ ဣန္ဒိယးပးခဋ္တမ္မွဲး ။ စက္ခုဝိညာဉ်ဖြစ်ဖို့ရန် စက္ခုပသာ၁၊ ရူပါရုံး မနသိကာရဟု အကြောင်း ၃–မျိုးရှိရ၏။ ထို့ကြောင့် စက္ခုဝိညာဉ်သည် ထို၃–ပါးသောအကြောင်းတို့၏ သာဓာရဏဗလ ဖြစ်၏။ မနည်ကာရာဒီနဲ့၌ အာဒိဖြင့် စက္ခုဝိညာဉ်ဖြစ်ဖို့ရန် အာလောက၊ သောတဝိညာဉ်ဖြစ်ဖို့ရန် ဝိဝရ (အာကာသ)၊ ဃာနဝိညာဉ်ဖြစ်ဖို့ရန် ဝါယောဓာတ်၊ ဓိတုဝိညာဉ်ဖြစ်ဖို့ ရန် အာပေါဓာတ်၊ ကာယဝိညဉ်ဖြစ်ဖို့ရန် ပထဝီဓာတ်တို့ကို ယူ။ ဝိညာဏ် အရ ပဉ္စဝိညာဉ်ကိုယူ၍

ဒင္အဗ္ဗုံ။အင္အက္စ္စဏေ၊ ရှစ်ပါးသော အက္စဏတို့ကို။ ဥပါဒါယ၊ ဉာဏ်ဖြင့်ယူ၍။ ဝါ၊ ထောက်စာ၍။ နဝမောတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။

စတုစက္ကံ ဝတ္တတီတိ၊ ကား။ ပုနး တစ်ဖန်။ ပဋိရုပ ဒေသဝါသာဒိ၊ ပဋိရုပ ဒေသဝါသ အစရှိသော။ သမ္မတ္တိစတုစက္ကံ၊ သမ္မတ္တိစက် လေးပါးအပေါင်းသည်။ ပရိဝတ္တတိ၊ အဖန်ဖန် လည်၏။ ဝါ၊ အဆက်ဆက် လည်၏။ ဣတိ အတ္ထော။ (ဝိပရိဝတ္တတိ ဟုရှိသည်ကား မကောင်း၊ မခု၌ "ပရိဝတ္တတိ" ဟုသာရှိ၏။)... သြကာသ ဘူတာနီတိ၊ ကား၊ အတ္တနော၊ မိမိဟူသော သမ္မတ္တိစက်၏၊ နိဗ္ဗတ္တိယာ၊ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်။ (အနုမတိဒါနံ ဝိယ ဘူတာနီ–၌ စပ်။) ဣဒါနီ၊ သမ္မတ္တိစက်လေးပါး ပြည့်စုံရာ ယခုအခါ၌။ ကုသလာနီ၊ တို့သည်။ ဥပ္ပစ္နွန္တု၊ ဖြစ်လှည့်ကြကုန်တော့။ ဣတိ၊ သို့။ အနုမတိဒါနဲ ဝိယ၊ အခွင့်ပေးခြင်းကဲ့သို့။ ဘူတာနီ၊ ဖြစ်ကုန်၏။ [အခွင့်မပေးတတ် သော်လည်း အခွင့်ပေးတတ်သကဲ့သို့ ဖြစ်ကုန်၏–ဟူလို၊ ဝိယသဒ္ဒါ ဥပရိကျာ ဇောတက။]

စိတ္တကာလောတိ၊ ဟူသောပါဌ်၌။ သတာ၊ ထင်ရှားရှိသော။ ခမ္မေနေဝ၊ စိတ်ဟူသော ဓမ္မဖြင့်သာလျှင်။ ကာလော၊ ကာလကို။ ဝိသေသိတော၊ အထူးပြုအပ်ပြီ။ တဿ၊ ထိုစိတ်၏။ (အဝတ္ထာ-၌ စပ်။) ပဝတ္ထိတ္ဆ၊ အတိတ်၌ ဖြစ်ခဲ့ပြီ။ ပဝတ္တိဿတိ၊ အနာဂတ်၌ ဖြစ်လတ္တံ့။ ပဝတ္ထတိ၊ ပစ္စုပ္ပန်ဖြစ်ဆဲ။ ဣတိ၊ သို့။ တေန အဝတ္ထာဝိသေသန၊ ဤအခိုက်အတန့်အထူးဖြင့်။ န (ဝိသေသိတော)၊ အထူးပြုအပ်သည် မဟုတ်။ တဿ၊ ထိုစိတ်၏။ ဝိဇာနန ကိစ္စေနာပိ၊ သိခြင်းကိစ္စ အားဖြင့်လည်း။ န (ဝိသေသိတော) တသ္ခာ။ ဧဝံ ဝိရေး ဤသို့ဝိသေသန မပါသော သဘောရှိကုန်သော။ မေမ္မ၊ စိတ်စသော ဓမ္မတို့ကို။ ဥပါဒါယ၊ ဉာဏ်ဖြင့်ယူ၍။ ပညတ္တော၊ အပ်ပြီ။ဣတိ၊ သို့။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တော။

စေမာဒိ၌ အာဒိဖြင့် မနောဝိညာဉ်ကို ယူပါ။ [ အာဒိသဒ္ဒေန အာလောက ဝိဝရ ဝါယောဓာတု အာပေါဓာတု ပထဝိဓာတုယော သင်္ဂဏှာတိ၊ ဝိညာဏ် ပဉ္စဝိညာက်။ အာဒိသဒ္ဒေန မနောဝိညာဏ် သင်္ဂဏူတိ၊ ဝိညာဏ်။ ~မရ။'']

၁။ ဓမ္မွေနေဝးပ။ဂုတ္တော။ ။ အဋ္ဌကထာ၌ "အတိတော"စသည်ဖြင့် ဓမ္မတို့၏ ဖြစ်ခြင်း ကိုလည်းကောင်း၊ ဓမ္မတို့၏ အစဉ်ကိုလည်းကောင်း၊ ဓမ္မတို့၏ လက္ခဏာစသည်ကို လည်းကောင်း နောက်၌ အဆင့်ဆင့်ပြထား၏။ ထိုသို့ "ဝုတ္တိ–ပဋိပါဋိ" စသော ဝိသေသန မပါဘဲ ဓမ္မ သက်သက်ဖြင့် ကာလကို ပညတ်သောကြောင့် "ဓမ္မေနေဝ"ဟု ဧဝဖြင့် ဆိုသည်။ ထို ဧဝဖြင့် "ဓမ္မဝုတ္တိ"ကိုလည်းကောင်း။ "ဓမ္မပဋိပါဋိ"စသည်ကိုလည်းကောင်း ကန့်ပါ။ ထို့ကြောင့် "န ကသာ ပဝတ္တိတ္တ"စသည်ကို ဧဝ၏ နိဝတ္တေတဗ္ဗ အနက်ပြဟု မှတ်ပါ။

ကမပ္မဝတ္တာ၊ အစဉ်အားဖြင့် ဖြစ်ကုန်သော။ ဝိသေသာ ဝေ၊ ဗီဇ အင်္ကရ စသော အထူးတို့သည်ပင်။ ပဋိပါဋိ၊ အစဉ်တည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဗီဇဘာဝေါစ၊ မျိုးစေ့၏ အဖြစ်သည်လည်း။ ပဋိပါဋိ၊ စ၍ဖြစ်သော အစဉ်တည်း။ ဣတိ၊ သို့။ ဝတ္ဆုံ၊ ငှာ။ အရဟတိ၊ ၏။ ဣတိ ဣမိနာ အဓိပ္ပာယေန၊ ဖြင့်။ ဗီဇကာလောတိ။ပ။ ပညတ္တောတိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ သံဃာများကို စဉ်တန်းရာ၌ ပထမဆုံး စရသောပုဂ္ဂိုလ်လည်း ထိုအစဉ်တွင် ပါဝင်သကဲ့သို့ မျိုးစေ့ အညွှန့် အရွက် စသည်ဖြင့် ဖြစ်ပုံကို စဉ်တန်းရာ၌လည်း အစဆုံး မျိုးစေ့လည်း ထိုအစဉ်တွင် ပါဝင်နိုင်သည်-ဟူလို] ဝါ၊ တစ်နည်းကား။ အဋ္ဌကလာပဓမ္မေ၊ အဋ္ဌကလာဝ်ရုပ် တရားတို့ကို၊ သန္ဓာယ၊ ၍၊ ဓမ္မပဋိပါဋို ဝါတို ၊ ဟူ၍။ အာဟ။

သဉ္စိတာဝိယ၊ ပေါင်းစုအပ်ကုန်သကဲ့သို့။ ဂယုမာနကာလာ ဝေ၊ ယူအပ်သော ကာလတို့သည်ပင်။ ကာလသဉ္စယော၊ မည်၏။ တြစ်နေ့နှင့် တစ်ညဉ်ကာလပေါင်း ၁၅-ခု ပေါင်းမိလျှင် "အမူမာသ"ဟု နာမည်ပညတ် ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် "ကာလသဉ္စယ"ဟုဆိုသည်။] ဧကံ သဘာဝံ၊ တစ်ခုသော ပရမတ္ထ သဘောကိ။ ယထာ ဝါတထာ ဝါ၊ ဟုတ်ဟုတ်ညားညားသော အပြားအားဖြင့်လည်း။ ကာလောတိ၊ ကာလဟု၍။ ဂဟေတွာ၊ ၍။ အဘိနိဝေသံ၊ စွဲစွဲမြဲမြဲ နှလုံးသွင်းခြင်းကို။ ကရောန္တသာ၊ ပြုသူ၏။ တဒဘိနိဝေသနိသောနတ္တဲ့၊ ထိုအဘိနိဝေသကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုးငှာ။ သော ပနေသ။ ပ။ မတ္တကောတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ။

၁။ မွေပဋိပါဋိ ဝါတိ။ ။ မခုဋိကာဝယ် "မွေပဋိပါဋိ ဝါတိဝါ"ဟုဆိုလိုလျက် နောက်ဝါသဒ္ဒါကျေသည်ဟု ဖွင့်ထား၏။ ထိုအလို "မွေပဋိပါဋိ ဝါ"ဟူသော စကားရပ်သည် အနက်တစ်မျိုးကိုဖွင့်သော စကားရပ်တည်း။ ဤအဖွင့်အရ ဓမ္မပဋိပါဋိဝယ် မွေအရ အဋ္ဌကလာပဲရုပ်ကို . ယူရ၏။ ရှေးနည်းအလိုအားဖြင့်ကား "ဗီဇ–အင်္ကရ သေည်ဖြင့် ခေါ်အပ်သော ပညတ္တိမွေကို ယူရမည်"ဟုဆိုလိုသည်။

၂။ ယတာ ဝါ။ပ။ကရောန္တည္။ ၂။ တချိုက ကာလကိုပင် "သဘာဝမွေတစ်ခု"ဟု ယူဆ၍ "ကာလေန ဝတ္တတိ လောကော၊ ဤလောကကြီးသည် ကာလကြောင့် ဖြစ်ရ၏။ ကာလော နာမ ဘာဝေါ၊ ကာလဆိုတာ ပရမတ္ထသဘော တစ်မျိုးတည်း။ ဝတ္တနလက္မလော၊ ဖြစ်စေခြင်း လက္ခဏာရှိ၏၊ ဘာဝါနံ ပဝတ္တိ ဩကာသဒါယကော၊ ပရမတ္ထ သဘာဝဓမမှတို့အား ဖြစ်ခွင့်ကိုပေးတတ်၏ "ဤသို့အားဖြင့် ကာလကို သဘာဝ ဓမ္မတစ်ခု ဟု ယူဆကြ၏။ ထိုအယူကို တားမြစ်လိုသောကြောင့် "သော ပနေသ။ပ။ ပညတ္တိမတ္တကော"ဟု မိန့်သည်။ ယထာ တထာ ဝါတိ။ပ။ ယေန တေန ပကာရေန။∽အန။]

ဥတွာ၊ သိပြီး၍။ ဝိညေယျော၊ သိထိုက်၏ ။ ဣတိ၊ သို့ ။ သမ္မန္မော၊ ပုဒ်တို့၏ စပ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။)...ပန၊ ကား။ ဣတရော၊ ကာလသမူဟသမယတို့မှ တစ်ပါးသော။ ဟေတူတိ၊ ဟေတုဟူသော။ သေ သမယော၊ ဤ သမယကို။ ပစ္စယောဝ၊ အကြောင်း ဟူ၍သာ။ ဝိညေယျော၊ ၏ ။ တွောတိ၊ ကား။ ဧတသို့ အဓိကာရေ ၊ ဤ သမယ၏ အနက်ကို ပြရာ၌။ (ပစ္စယောဝ၊ ကိုသာ။ ဝိညေယျော၊ ၏ ။ ဘာဓာရဏဟတု စ၊ ဟာတု ဟေတု၊ ဟေတုဟိတ်ကိုလည်းကောင်း။ သာဓာရဏဟတု စ၊ သာဓာရဏဟိတ်ကိုလည်းကောင်း။ န (ဝိညေယျော)၊ ဣတိ အတ္တော။

သမဝါယော၊ သမဝါယဟူသည်။ ပစ္စယသာမဂ္ဂိ၊ အကြောင်းတို့၏ ညီညွှတ်ခြင်း တည်း။ ဝါ၊ ညီညွှတ်သော အကြောင်း အပေါင်းတည်း။ ဟေတုပန၊ ဟိတ်သည်ကား။ ဧကေကာ၊ တစ်ပါး တစ်ပါးသော။ ပစ္စယော၊ အကြောင်းတည်း။ ဣတိ၊ သို့။ ဧတသံ၊ ဤ သမဝါယ ဟေတုတို့၏။ အယံ ဝိသေသော၊ ကို။ ဝေဒိတဗွော၊ ၏။ <sup>၂</sup> စက္ခုဝိညာဏာဒီနံ၊ စက္ခုဝိညာဉ်အစရှိသော ဝိညာဉ်တို့၏။ အနေကပစ္စယဒဿနေန၊ တစ်ပါးမက များသော အကြောင်းတို့ကို ပြကြောင်းဖြစ်သောစကားဖြင့်။ ("စက္ခု ဝိညာဏာဒီနံ စက္ခုရုပအာလောက မနည်ကာရာဒယော ပစ္စယာ" စသော စကားဖြင့်။) တံ တံ ဒွါရိကာနံ၊ ထိုထိုဒွါရ၌ဖြစ်ကုန်သော။ ကုသလာနဉ့်၊

၁။ စတသို့ အဓိကာရေ။ ။ မခု၌ "စတသို့ အဓိကာရေ"ကို "ဤဂါထာဗန္စအရာ၌" ဟုဖွင့်၏။ သို့သော်–သမယသဒ္ဒါ၏ အနက်ကို ပြနေရာဌာန ဖြစ်သောကြောင့် "ဤသမယ၏ အနက်ကို ပြရာ၌"ဟုပေးလိုက်သည်။ ["ဟေတူတိ ပစ္စယောတတ္တေ"မှ တွေကို ဖွင့်သောကြောင့် "ပစ္စယောဝဝိညေယျော"ဟု ထည့်၍စပ်ပါ။]

ဆက်ဦးဆုံ-ဟေတုဟေတု၊ သာဓာရဏဟေတု။ ပစ္စယဟေတု၊ ဥတ္တမဟေတု-ဟု ဟိတ် ၄-မြိုးရှိ၏။ ထို ၄-မြိုးအကျယ်သည် ရူပကဏ္ဍ အစ၌ လာလိမ့်မည်။ ထိုတွင် ပစ္စယောဝ၌ • စဝဖြင့် ဟေတုဟိတ်နှင့် သာဓာရဏဟိတ် ၂-ပါးကို စားမြစ်လို၍ "နုဟေတု။ပါ အတ္တော"ဟု အဓိပ္ပာယတ္တ ဖွင့်သည်။ ကုသိုလ်ကံ အကုသိုလ်ကံဟူသော ဥတ္တမဟိတ်မှာ ဤ သမယအနက်ကို ဖြဲရာ၌ မလိုလားအပ်သော်လည်း လျဉ်းပါးဖွယ်မရှိသောကြောင့် အထူးမပြတော့။ ကြုစ ဥတ္တမဟေတုနော သမ္တဝေါစဝနတ္တိ၈ –အနု။}

၂။ စကူပိညာဏာဒီနံးပ။အသောတီ။ ။ ကုသိုလ်ကို ပြသောအရာဝယ် စကျွပ်ညာဉ်စသော ပိညာဉ်တို့၏ (စက္ခုပသာဒ၊ ရှပါရုံ၊ အာလောက၊ မနည်ကာရ–စသောအားဖြင့်) များသော အကြောင်းတို့ကို ပြခြင်းဖြင့် အဘယ်ကို ပြရာရောက်သနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "စက္ခုပိညာဏာဒီနံးပ။အသောတိ"ဟု မိန့်သည်။ ဆိုလိုရင်းကား–စက္ခုပိညာဉ်စသော ပိညာဉ်တို့၏ အကြောင်းများစွာကို ပြခြင်းဖြင့် ထိုထို စက္ခုဒ္ဓါရသော ၅–ဥါရ၌ ဖြစ်ကုန်သော ကုသိုလ်စော တို့၏လည်း ရုပါရဲ့သော အာရံ၊ ယောနိသောမနည်ကာရအားဖြင့် များသောအကြောင်းရှိပုံကို လည်း ပြရာရောက်သည်–ဟူလို။

တို့၏လည်း။ [စဖြင့် စက္စုဝိညာဉ်စသည်ကိုပေါင်း။] တပ္ပစ္စယတံ၊ ထိုများသော အကြောင်းရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဒသောတိ။

အဋ္ဌကထာစရိယေဟိ၊ တို့သည်။ ပရိဂ္ဂဟော၊ သိမ်းယူခြင်းကို၊ ကတော၊ ြူအပ်သနည်း။ ("ကသ္မွာ။ပ။ကတော"ဟူသောအဋ္ဌကထာ၏အဖွင့်။)... ဧကကာရဏ ဝါဒေါ<sup>ာ</sup>တိ၊ ကား။ ပကတိ<sup>၂</sup> ကာရဏဝါဒေါ၊ ပကတိဟူသော အကြောင်းရှိ၏

၁။ ဧကတာရဏဝါဒေါ။ ။ "ပကတိကာရဏဝါဒေါ, ဣဿရကာရဏဝါဒေါဝါ"ဟု ဇွင့်ရာ၌ ပကတိကာရဏ–ဣဿရကာရဏသည် ဧကကာရဏ (အကြောင်းတစ်ခု)၏ သရုပ်ပြတည်း။ "အားလုံးသော အရာဝတ္ထုသည် စကတိဟူသော အကြောင်း တစ်ခုသာရှိ၏။ ထူဿရဝါဒီတို့ကလည်း "ဣဿရ"ဟူသော အကြောင်းတစ်ခုသာရှိ၏။ များစွာသော အကြောင်း မရှိ"–ဟူလို။ အနှင့်ကာ၌ထိုကာရဏ ၂–မျိုးကို ပြခြင်းသည် နိုဒဿနနည်းမျှသာ၊ ပဇာပတိ–ပုရိသ–ကာလဝိသေသတို့ကိုလည်း ဧကကာရဏ အရ ယူရမည်ဟု ဆို၏။ နိဒဿနနည်းဟု မဆိုလျှင် ထို ပစာပတိ စသည်ကို "ဝါဒေါဝါ"၌ အဝုတ္တဝိကပ္ပန ဝါသဒ္ဒါဖြင့် ယူပါဟု ဆို၏။

၂။ ပကတိ<sup>။</sup> ။ ပကတိဝါဒိနော သတ္တရစတမသင်္ခါတာနဲ တိဏ္ထံ ဂုဏာနဲ သမဘာဝေါ ပကတိ၊ သာ စ နိစ္နာ။–ကထာဝတ္ထု အနုဋိကာ–ပုဂ္ဂလကထာ။ ဩကာသ ကမ္ဘာလောကကြီး နှင့်တကွ သက်ရှိ သက်မဲ့ အရာဝတ္ထု ဟူသမျှသည် ပကတိမှ စ၍ ဖြစ်၏။ ထို ပကတိ ဟူသော ပင်ကိုကား ကမ္ဘာပျက်သော်လည်း မပျက်စီးဘဲမြဲ၏၊ ဤသို့ ပကတိဝါဒီတို့က ဆိုကြ၏။ ထိုပကတိဟူသည် "သတ္မ–ရစ–တမ"ဟူသော သတ္တိ၃–ခု၏ အပေါင်းတည်း။

ရဲ့ဦးဆုံ-ပကတိသဒ္ဒါကို။ သတ္မွာဒိသာမျာဝတ္ထာယံ၊ သတ္မွ စသောဂုဏ် ၃-ပါးတို့၏ တူမျှသော အခိုက်အတန့်၌ လည်းကောင်း၊ ဤရိတာ၊ ဆိုအပ်၏။ -အဘိဓာန်(၈၁၈)။ ဤအဘိဓာန်နှင့် အညီ ဗိဿနိုးနတ်မင်းကြီးသည် ကမ္ဘာကို ဖန်ဆင်းလိုသောအခါ ရှေးဦးစွာ ပကတိနှင့် ပုရိသကို ဖန်ဆင်းလိုက်၏။ ပြကတိကို "မာယာ"ဟုလည်းခေါ်၏၊ ပုရိသကို "အတ္တ"ဟုလည်း ခေါ်၏။ ထိုတွင် ပကတိသည် စိတ်စေတနာ မရှိ။ သတ္တ၊ ရ၈၊ တမ-ဟုသော ဂုဏ်သတ္တိ ၃-မျိုးရှိ၏။ ပုရိသကား စိတ်စေတနာရှိသည်။

**ဂုဏ် ၃–မျိုး** ။ သတေား သူတော်ကောင်း၏+ဘာဝေါ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ ဘက်သည်း သတွဲး သတ္မမည်၏။ ဤသတ္မသည် သုံး၏ အကြောင်းတည်း။ "ရေ"ဟူသည် ရာဂတည်း၊ ဤရစသည် ဒုက္ခ၏အကြောင်းတည်း။ "တမ"ဟူသည် ဝိတ်ဆို့တတ်သော အမိုက်မှောင်တည်း။ ဤ တမသည် မောဟ၏အကြောင်းတည်း။ ထို သုံး ဒုက္ခ မောဟတို့၏ အကြောင်းဖြစ်သော သတ္မ၊ ရေ၊ တမ ၃–ခု အပေါင်းကိုပင် ပကတိ(မူလ ပင်ကိုသဘော)ဟု ခေါ်ရသည်။

**ပုရိသ(အတ္တ)နှင့်ပေါင်းပုံ**။ ။ထို ပကတိသည် ပုရိသ (အတ္တ)နှင့် ပေါင်းစပ်မိသောအခါ နှဂိုသဘောမှ ချောက်ဈား၍ ဖောက်ပြားခြင်းသို့ ရောက်ရကား ဗုဒ္ဓိတတွ (ဉာဏ်ပညာ၏ ဖြစ်ခြင်း) ဟူသော် မဟာ၊ ငါဟူသော အဘိမာန၊ ပထဝိ အာပေါစသော ဓာတ်ကြီး၊ စူဝသဒ္ဒ ဟူသော အယူဝါဒသည်လည်းကောင်း။ ဝါ၊ ကိုလည်းကောင်း။ (ပဋိသေဓိတော ဟောတိ။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဣဿရ'ကာရတဝါဒေါ၊ ဗြဟ္မာ ဗိဿနိုး အစိုးရသူ ဟူသော အကြောင်းရှိ၏ဟူသော အယူဝါဒသည်။ ဝါ၊ ကို။ (ပဋိသေဓိတော ဟောတိ။)

အဝယဝါနံ၊ အစိတ်အကြောင်းတို့၏၊ အညမညာပေက္ခတာယ၊ အချင်းချင်း ငှဲခြင်းရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သမုဒါယော၊ အပေါင်းကို။ အညမညာပေက္ခာ<sup>၂</sup>တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန)ဝုတ္တော၊ အပေက္ခာ စ<sup>၃</sup>၊ အပေက္ခာ ဟူသည်လည်း။ ယာဝ၊

စသော အာရုံ၊ စက္ခု သောတ စညော ပသာဒရပ် ဤသို့စသော အားဖြင့် ရုပ် နာမ် ခန္ဓာ ဖြစ်ပေါ်လာ၏။ ဤသို့ဖြစ်ဖို့ရန် အခြေခံ အကြောင်းရင်းမျိုးစေ့သည် ပုရိသ (အတ္တ)မဟုတ် ပကတိသာတည်း။ ထို့ကြောင့် ပကတိဝါဒကို "ဧကကာရဏဝါဒ"ဟုဆိုရသည်။ အတ္တ၏ သတ္တိကိုကား သင်္ဂြိုဟ်ဘာသာဋီကာဝယ် အတ္တဝါဒပါဒါန် အခန်း၌ ပြထားပြီး ဤအဓိပ္ပာယ်ကို အဘယာရာမဆရာတော်၏(၉၂) အဘိဓာန် နိဿယသစ်မှ ယူထားသည်။]

၁။ ဣဿရ။ ။ ဗြဟ္မဇာလသုတ်၌လာသော "ဣဿရော ကတ္တာ နိမ္မာတာ"နှင့်အညီ ကမ္ဘာလောကကြီးနှင့်တကွ သတ္တဝါတို့၏ အကြောင်းရင်း အစသည်"မဟာဗြဟ္မာ"ဟူသော ဣဿရ (အစိုးရသူ)ပင်တည်း။ ဤသို့ ဣဿရဝါဒီတို့က ယူကြ၏။

ပမာပတိ၊ ပုရိသ။ ။ "ပမာပတိ"ဟူသည် သတ္တဝါတို့၏ အရှင်သခင်ဖြစ်သော ထိုဣဿရပင်တည်း။ "ပုရိသ"ဟူသည်လည်း ကမ္ဘာကို ဖန်ဆင်းနိုင်လောက်အောင် တန်ခိုးအထူး ရှိသော ထို ဣဿရယောက်ျားပင်တည်း။ ယြထာ စ ဣဿရော, ဧဝံပမာပတိ, ပုရိသော စ၊ နာမမတ္တမေဝ ဟေတ္ထ ဝိသေသော။–ကထာဝတ္ထု အနှင့်ကာ။]

ကာလဝိသေသ။ ။ "ကာလကြောင့် သက်ရှိသက်မဲ့ အရာဝတ္ထုတွေဖြစ်ရ၏"ဟု အဟူရှိသော ကာလဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်တို့က "ကာလသည် မူလအကြောင်းတည်း"ဟုဆိုကြ၏။ [ရှေ့ "ယထာ ဝါ"အဖွင့်၌ ကာလ၏သတ္တိကို ပြခဲ့ပြီ။]

အကုမြူဝါဒ။ ။ ထို့ပြင်-ကမ္ဘာပျက်သောအခါ ပရမာဏုမြူသာကျန်တော့၏။ တို ပရမာဏုမြူ ၂-ခုပေါင်း၍ ရိုအဏုမြူ ဖြစ်၏။ ဧကအဏုမြူ နှင့် ရိုအဏုမြူ ပေါင်းလျှင် ဘိအဏုမြူဖြစ်၏။ ရိုအဏုမြူ ၂-ခုပေါင်းလျှင် စတုအဏုမြူဖြစ်၏။ ဤသို့အားဖြင့် သက်ရှိ သက်မဲ့ ဟူသမျှသည် အဏုမြူအပေါင်းသာ ဖြစ်ရကား "ပရမာဏုမြူသည် အကြောင်းရင်းတည်း" ဟု ယူဆသော အဏုမြူဝါဒလည်းရှိ၏။ ဤသို့ "ဧကကာရဏ အကြောင်းတစ်ခုသာရှိ၏။ များစွာသော အကြောင်းတို့ကြောင့် ကုသိုလ်ဆော တရားတိုဖြစ်ရသည်မဟုတ်" ဟု ယူဆဘောဝါဒအမျိုးမို့းကို "ဧကကာရဏဝါဒ"ဟုခေါ်သည်။

၂။ အညမညာပေက္ခာ။ ။အပေက္ခာသဒ္ဒါသည် ဣတ္ထိလိင်ရှိ၏။ ဤ၌ သမဝါယောကို အရကောက်ရသောကြောင့် ဗဟုဗ္ဓိဟိသမာသ်ပြု၍ "အပေကွော"ဟုထားသည်။ အညမည်+အကာကွာ ယဿာတိ အညမညာပေကွော"ဟုပြု။ ဤသို့ စိဂြိုဟ်ပြုရသောကြောင့် "အညမညာပေကွော" အရ အပေါင်းအစုလျှင် တစ်ပေါင်းတစ်စု တစ်ခုတည်းဖြစ်သောကြောင့် အချင်းချင်း ငဲ့စရာဖလို၊ လောက်။ သဟာယကာရဏသမာဂမော၊ အဖော်ဖြစ်သော အကြောင်းတို့၏ ပေါင်းဆုံ မိခြင်းသည်။, နဟောတို့၊ သေး။ တာဝ၊ ထို အဖော်အကြောင်းတို့ မပေါင်းဆုံမိ ေးးမျှ။ ဖလဿ၊ အကျိုးကို။ အနိပ္စာဒနံ၊ မပြီးစေနိုင်ခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ (ြီးစေဖို့ ရန်အကြောင်း မဖြစ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း။) နိပ္စာဒနသမတ္တဿ၊ ပြီးစေခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သော အကြောင်းအစိတ်၏။ သမာဂမေ၊ ပေါင်းဆုံမိခြင်းသည်။ (သတိ။) နိပ္စာဒန္ဥ၊ အကျိုးကို ပြီးစေခြင်းသည် လည်းကောင်းတည်း။

သမာဂမော စ<sup>ီ</sup>၊ သမာဂမဟူသည်လည်း။ ယေသု၊ အကြင် အကြောင်းတရား တို့သည်။ ယုဇ္ဇမာနေသု၊ ယှဉ်မိကုန်လတ်သော်။ နိဗျာပါရေသုပ်၊ အကျိုးကို

သို့ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် "အညမညာပေကွော"ဟု ဆိုရသနည်းဟု မေးဖွယ် ရှိရကား "အဝယဝါနံ အညမညာပေကွတာယ သမုဒါယော ဝုတ္တော"ဟုဗွင့်သည်။ စက္ခုပသာဒ ရူပါရုံ စသော အစိတ်တို့၏ အညမညာပေကူ အမည်ကို အပေါင်းသမဝါယ၌ တင်စား၍အပေါင်း သမဝါယကိုပင် အဝယဝူပစာရ (စကဒေသူပစာရ)အားဖြင့် "အညမညာပေကူ"ဟု အဋ္ဌကထာ ဆရာဆိုပါသည်–ဟူလို။

အနင်္ဂီကာ။ ။ အဝယဝ။ပူးသမုဒါယော ဝုတ္တေဂ အဝယဝမမွေန သမုဒါယဿ အပဒိသိတဗ္ဗတ္တာ။ ယထာ-သမိစုက္ဆံ (ညိမျှသောဆေးမှုန့်) အလက်တော အဝဒတ္တော (တန်ဆာဆင် အပ်သော အဝဒတ်။)..."သမံစုက္ဆံ"ဟူသော စကားသည် ဆေးတစ်ဖုံလုံးကို ပြောသောစကားတည်း၊ ထိုတစ်ဖုံလုံးသည် "သမ"မဖြစ်နိုင်။ အစိတ် အစိတ်ဆေးတို့၏ သမအမည်ကို ဆေးတစ်ဖုံလုံး၌ တင်စား၍ အဝယဝုပစာ (ဧကဒေသူပစာရ)အားဖြင့် "သမံစုက္ဆံ"ဟု ဆိုသကဲ့သို့လည်းကောင်း။ "အလက်တော အဝဒတ္တော"၌ တန်ဆာဆင်၍ဖြစ်နိုင်သော ဦးခေါင်း လက် စသော အစိတ် အင်္ဂါတို့၏ အလက်တ အမည်ကို အဝဒတ်တစ်ကိုယ်လုံး၌ တင်စား၍ ထိုဥပစာရအားဖြင့်ပင် "အလက်တောအဝဒတ္တော"ဟု ဆိုသကဲ့သို့လည်းကောင်းတည်း။

၃။ အပေကွာ ေ။ ။ အညမညာပေကွောနှင့်စပ်၍ အပေကွာ၏ အဓိပ္ပာယ်ကို ပြလိုသော ကြောင့် "အပေကွာ ေ"ဟု မိန့်သည်။ အကျိုးတစ်ခုကို အတူပြုဖက်အဖော်ဖြစ်သော အကြောင်းတို့၏ မပေါင်းမိသေးလျှင် ထိုအကျိုးကို မဖြစ်နေနိုင်ခြင်း၊ ပေါင်းမိလျှင်ကား ထိုအကျိုးကို ဖြစ်နေနိုင်ခြင်း ကို "အပေက္ခာ"ဟု ခေါ်သည်။ [အကျိုးတစ်ခုကို မပြီးစေနိုင်သော အကြောင်းတွေ ရာထောင်မက ပေါင်းမိသော်လည်း အကျိုးမပြီးသောကြောင့် "သမာဂမေ နိပ္စာဒနသမတ္တသာ"ဟု သမတ္တသဒ္ဒါကို ထည့်၍ဆိုသည်။ ထို ငှဲခြင်းလည်း ထမ်းစင်ထမ်းသူ လူ၄–ဟောက်တို့ တစ်ယောက်တစ်ယောက်ကို လာရောက်ပို့ရန် ငှဲခြင်း၊ စောင့်မျှော်ခြင်းနှင့်တူ၏။ ထို့ကြောင့် "အပေကွာဝိယာတိ အပေက္ခာ ဒဋ္ဌဗွာ"ဟု အနှင့်ကာ မိန့်သည်။]

၁။ သမာဂမော စ။ ။ ရှေ့ဝါကျ၌ပါသော"သမာဂမ"ဟူရာ၌ ထမ်းစင်ထမ်းရာဝယ် လူ၄–ယောက်သည် ထမ်းစင်အနား၌ ပေါင်းစုမိကြသကဲ့သို့ စံကျပသာဒ၊ ရှပါရုံ စသော ပြီးစေဖို့ရန် ဗျာပါရ မရှိပါကုန်သော်လည်း။ ဖလဿ၊ အကျိုး၏။ ပဝတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) တေသံ၊ ထို အကြောင်းတို့၏။ သစ္ဘာဝေါ၊ ထင်ရှား ရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်တည်း။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ သြစ္ဘာဝေါကို မခု၌ "သဟဘာဝေါ မမ္မောတိ အတွော–အတူတကျဖြစ်သော သဘော"ဟုဖွင့်၏။ ထိုအကြောင်းတို့ အတူမဖြစ်နိုင်သောကြောင့် ထိုအဖွင့်ကို စဉ်းစားသင့်သည်။]

အသာမဂ္ဂ်ီ။ပ။ပတ္တိတောတိ၊ ကား။ အသမဝေတာနံ၊ အညီအမျှ တကွ မဖြစ် ကုန်သော။ စက္ခု၊ပ။ရာနံ၊ စုက္ခုပသာဒ, ရုပါရံ, အာလောက, မနည်ကာရတို့၏။ စက္ခုဝိညာဏဿ၊ ၏။ အဟေတုဘာဝေ၊ အကြောင်းမဟုတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ သတိ၊ သော်။ သမဝေတာနံ၊ အညီအမျှ တကွဖြစ်ကုန်သော့။ (စက္ခုရုပါလောက မနည်ကာရာနံ စ၊ တို့၏လည်း။) တံသဘာဝါဝိနိ ဝတ္တိတော၊ ထိုအကြောင်း မဖြစ်ခြင်းဟူသော သဘောမှ မဆုတ်နစ်ခြင်းကြောင့်။ ဝါ၊ သည့်အတွက်။ ဟေတုဘာဝါနာပတ္တိတော့၊ အကြောင်း၏အဖြစ်သို့ မရောက်ခြင်းကြောင့်။ (အဋ္ဌကထာဝယ် တံန ယုတ္တံ–၌ စပ်။) ဣတိ အတ္တော။

ိဟို၊ မှန်။ တစ်နည်း၊ ဟိ(ယသ္ခာ)။ သဘာဝန္တ ရဲ၊ ဖဿ စသော သဘော တစ်မျိုးသည်။ အညေန၊ အခြားသော ဝေဒနာ စသော သဘောတစ်မျိုးနှင့်။ သဟိတံ၊ တကွဖြစ်သည်။ ( သမာနံ။) သဘာဝန္တ ရဲ၊ ဝေဒနာစသောသဘော တစ်မျိုးသည်။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်နိုင်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အသမဝေတာနံ စက္ခု ရူပါလောက မနသိကာရာနံ။ ပ။ တံ သဘာဝါဝိနိဝတ္တိ၊ ထိုအကြောင်း မဖြစ်ခြင်း ဟူသော သဘောမှ မဆုတ်မနစ်ခြင်းသည်။ ဟောတိ။)

ဧကသို့န္တိ၊ ကား။ အန္ဓသတေ၊ သူကန်းတစ်ရာတွင်။ ဧကေကသို့၊ သော။ အန္ဓေ၊ သူကန်းသည်။ (ဒဋ္ဌု အသက္ကောန္တေ –၌ စပ်။) ဣတိ အယံ၊ ကား။

အကြောင်းတို့သည် တစ်နေရာတည်း၌ ပေါင်းစုကြခြင်း မဟုတ်၊ စက္ခုပသာဒစသော အကြောင်းတို့၏ အကျိုးကို ပြီးစေဖို့ရန် ဗျာပါရမရှိကြသော်လည်း (ကိုယ့်နေရာ၌ ကိုယ့်ဘာသာ တည်ရှိကြလျက် ပင်) အကျိုးတရား ဖြစ်လောက်အောင် ထင်ရှားရှိခြင်းကိုပင် ထမ်းစင်ထမ်းသူ လူ၄--ယောက် ပေါင်းမိခြင်းနှင့်တူသောကြောင့် "သမာဂမ (ပေါင်းမိခြင်း)"ဟု ခေါ်ရသည်။

၁**ႏန ဟိုး ပ။ သဘာဝန္ဟ ရံ ဟောတိုး** ။ စောဒကပုဂ္ဂိုလ်၏ မိမိစကားကို ခိုင်မြဲစေသော ဒဋိပါကျ၊ (တစ်နည်း) ထောက်ခဲသော ဟေတုဝါကျတည်း။ ဖဿစသော သဘောတစ်မျိုးသည် ဝေဒနာနှင့်အတူဖြစ်သောအခါ ဝေဒနာသဘောတစ်မျိုးသို့ မပြောင်းနိုင်သောကြောင့် မပေါင်းမိခင်က အကြောင်းမဖြစ်သော တရားအစုလည်း ပေါင်းမိမှ အကြောင်းမဖြစ်နိုင်ပါ-ဟူလို။

အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၍ အလိုတည်း။ အညထား (ဧကေကသို့ ဟု ဝိစ္ဆာအနက်ကို ယူခြင်းမှ) တစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်၊ ယထာရုတဝသေန၊ အကြင်အကြင် ရွတ်ဆိုအပ်သော သဒ္ဒါ၏အစွမ်းဖြင့်။ (အဋ္ဌကထာ၌ "ဧကသို့ အနေ့"ဟု တိုက်ရိုက်ရွတ်ဆိုအပ်သော သဒ္ဒါ၏အစွမ်းဖြင့်။) အတွေး ဝိစ္ဆာမဟုတ်သော အနက်ကို။ ဂယုမာနေ၊ သော်။ ဧကဿ၊ သော။ အန္ဒဿ၊ ၏။ ဒဿနာသမတ္ထတာ၊ မြင်ခြင်း၌ မစွမ်းနိုင်သည်၏ အဖြစ်သည်။ သဗ္ဗေသမွိ၊ အလုံးစုံသော သူကန်းတို့၏ အတွက်လည်း။ နှ ဟောတိ၊ နိုင်။ ဒီကေဿ၊ သူကန်းတစ်ယောက်၏။ အသမတ္ထ တာယ၊ မြင်ခြင်း၌ မစွမ်းနိုင်သည်၏အဖြစ်ကြောင့်။ သဗ္ဗေသမွိ၊ အလုံးစုံသော သူကန်းတို့၏လည်း။ အသမတ္ထတာပိ၊ ကိုလည်း။ နှ ဝုတ္တာ၊ မဆိုအပ်။ ဝါး မဆိုလို။ ကိုကန္တု၊ စင်စစ်သော်ကား။ သဗ္ဗေသံ၊ တို့၏။ ဝိသုံ၊ အသီးအသီး။ ဝါး တစ်ယောက်စီတစ်ယောက်စီ။ အသမတ္ထတာပဲ၊ လို့၏။ ဝိသုံ၊ အသီးအသီး။ ဝါး တစ်ယောက်စီတစ်ယောက်စီ။ အသမတ္ထတာယ စဝး ကြောင့်သာ။ (သဗ္ဗေသမွိ အသမတ္ထတာ ဝုတ္တာ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ယထာရတဝသေန အတွေ ဂယုမာနေ။)

၁။ အညတားပးဂယ္မမာနေ။ ။ "အန္မသတေ ဧကေကသို့ အနေ့"ဟူသော အဓိပ္ပာယ်ကို အညတာ၏ အပါဒါနှံခံပါ။ "သူကန်းတစ်ရာတွင် တစ်ယောက်တစ်ယောက်သော သူကန်းဟူသော အနက်မှတစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်" ဟူလို။ "ထိုတစ်ပါးသော အခြင်းအရာ"ဟူသည် ပါ၌ရှိအတိုင်း "သူကန်းတစ်ယောက်သည် မြင်ခြင်းငှာမစွမ်းနိုင်သော်"ဟူသောအနက်တည်း။ ထို့ကြောင့် "ယထာရတဝသေန အတ္တေဂယုမာနေ"ကို အညထာ၏ အနက်ဖွင့်ဟုမှတ်ပါ။ "ဤဂယုမာနေ"ကိုနောက် "နယုစ္စယျေး နာပိ သမ္မန္မော"တို့၌ စပ်ပါ။

၂။ ဧကဿ အန္ဒဿႜ၊ပန ဗောာတိ။ မေခုဋိကာ၌ "သဗွေသမို ဟောတိသဗွေသံ အသမတ္ထတာ သိယာတိ အတ္တော"ဟု (န) မပါဘဲ ဖွင့်ထား၏။ သို့သော် "နာပိ"စသည်ဖြင့် တက်သော နောက်ဝါကျကိုထောက်လျှင် ရှေ့ဝါကျ၌(န)ပါသောကြောင့် "သမ္ပိဏ္ဍန အပိသဒ္ဒါ နှင့်တကွ ဆိုသည်"ဟုသိသာ၏။ ထို့ကြောင့် "သဗ္ဗေသမိုန ဟောတိ"ဟုသာရှိသင့်၏ ဆိုလိုရင်းကား– "သူကန်းတစ်ယောက်၏ ဒဿန အသမတ္ထတာသည် သူကန်းအားလုံး၏ ဒဿနအသမတ္တတာ မဖြစ်နိုင်"ဟု ဆိုလိုသည်။

**၃။ နာဝိ။ပခဝုတ္ထား** ။ ထိုသို့ မဖြစ်နိုင်ရုံသာမက သင်္ဂဟအဋ္ဌကထာ ဆရာလည်း သူကန်းတစ်ယောက်၏ ဒဿနကိစ္စ၌ အသမတ္ထဖြစ်မှုကြောင့် သူကန်း တစ်ရာလုံး၏ အသမတ္ထ အဖြစ်ကိုလည်း ဆိုလိုသည် မဟုတ်။

၄။ ကိန္ထုၿပားစပါတီ။ ။ စင်စစ်အားဖြင့် သင်္ဂဟအဋ္ဌကတာဆိုလိုရင်းမှာ သူကန်းအားလုံး တွင် တစ်ယောက်စီတစ်ယောက်စီ၏ မြင်ခြင်းကိစ္စ၌ မစ္စမ်းနိုင်ခြင်းကြောင့်သာ အားလုံးပေါင်းမိ သော်လည်း မစ္စမ်းနိုင်ပုံကို ဆိုလိုရင်းဖြစ်၏။ "ဝေါတ်"၌ ဤတိကို ရှေ့ "ဂယုမာနေ"၌ ပြန်၍ စပ်ပါ။

ဥပမာဝစန်၊ ဥပမာ စကားသည်။ (ဧကသို့' အနေ့စသော ဥပမာစကားသည်။) န ယုဒ္ဓေယျ။

🗐 ဥပမောပမိတဗ္ဗသမ္မန္မောပိ၊ ဥပမာန ဥပမေယျတို့၏ စပ်ခြင်းသည်လည်း။ န္ ၊ မဖြစ်။ ဟိ၊ မှန်။ တစ်နည်း၊ ဟိ (ယသ္မာ)။ ဥပမိတဗ္ဗေသု၊ နိုင်းယှဉ်ထိုက်ကုန်ဆော။ (ဥပမေယျဖြစ်ထိုက်ကုန်သေား) စကွာဒိသ၊ တို့တွင်း၊ (စက္ခုပသာဒ ရုပါရုံ, အာလောက, မနည်ကာရတို့တွင်။) ကေသာ၊ တစ်ပါးတစ်ပါးသော တရား၏။ အသမတ္တတာယ၊ စကျွဝိညာဉ် ဖြစ်စေခြင်း၌ မစွမ်းနိုင်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သဗ္ဓေသမ္ပိ၊ အလုံးစုံသော တရားတို့၏လည်း။ အသမိတ္တတာ၊ ကို။ န ဝုတ္တာ၊ မဆိုအပ်။ ဝါ၊ မဆိုလို။ ကိန္တု၊ ကား။ သဗ္ဗေသံ၊ အလုံးစုံသော စက္စုပသာဒ စသည်တို့၏။ ဝိသုံ။ အသမတ္ထတာယ၊ ကြောင့်။ သဟိတာနံ၊ တကွဖြစ်ကုန်သော တရားတို့၏။ အသမတ္တတား ကို။ (ဝုတ္တာ၊ ဆိုအပ်၏။ ဝါ၊ ဆိုလို၏။) ဣတိ၊ ကြောင့်၊ (ဥပမောပမိတဗ္ဗသမ္မနွော နှ ဟောတိ။) ၈၊ ဆက်။ အန္မသတံ ပဿတိတိ (ဗတ္ထ)၊ ၌။ အန္မသတဲ၊သည်။ သဟိတ်၊ တကွဖြစ်သည်။ ဝါ၊ ပေါင်းမိသည်။ (သမာနံ) န ပဿတိ။ (အဋ္ဌကထာမှ န~ကို ယူပေးသည်။) ဣတိ အယံ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ တည်း၊ (ကသူာ၊ နည်း။) အညထာ၊ ("သဟိတံ"ဟု ထည့်ခြင်းမှ)၊ တစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ (ယထာရုတင်သန အတ္တေ ဂယုမာနေ။) ဝုတ္တနယေန၊ ဖြင့်။ ဥပမိတဗ္ဗာ သမာနတာ ပတ္တိတော၊ဥပမေယျနှင့် မတူသည်၏ အဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းကြောင့်တည်း။

သာခာရဏားပါးဋီတဘာဝေါတ်းဟူသောပါဠ်ဖြင့်။ (ပဝတ္တိမာဟ-၌စပ်။) ယေသု၊ အကြင် အကြောင်းတို့သည်။ ဝိဇ္ဇမာနေသု၊ ထင်ရှားရှိကုန်လတ်သော်။ ဖလပ္ပဝတ္တိ၊ ကွေးဝိညာဉ်စသော အကျိုး၏ဖြစ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) တေသံ၊ ထိုစကျပသာဒ အဝရှိသော အကြောင်းတို့၏။ သမောမာနေ၊ ပေါင်းဆုံရာအခါ၌။ (ပဝတ္တိမာဟ-၌ ဝပ်။) ယထာ၊ အကြင် နို့သာယ အာရမ္မဏ ဝသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ဘေသု၊ ထို ဝက္စပသာဒ ဝသော အကြောင်းတို့သည်။ ပဝတ္တမာနေသု၊ သော်။ ဖလပ္ပဝတ္တိ၊ ကွေ့ဝိညာဉ်စသော အကျိုး၏ဖြစ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) တထာ၊ ထို နို့သာယ အာရမ္မဏ ဝသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ပဝတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းကို။ (သင်္ဂဟ အသုံး အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုကုန်သော။ အနေ ကေသံ၊ တစ်ပါးမက များစွာသော အကြောင်းတို့၏၊ သမောဓာနမတ္တံ၊ ပေါင်းဆုံခြင်း ရသည်။ သာမဂ္ဂိ၊ သာမဂ္ဂိမည်သည်။ န၊ မဟုတ်။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း-ကသ္မာ ယေသံ ကေသဦ အနေကေသံ သမောဓာနမတ္တံ သာမဂ္ဂိ၊ န၊ မဟုတ်။ ကုတိ၊ သို့။

ဝိညာယတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။ သဒ္ဒ။ပ။သမောဓာနံး သဒ္ဒါရံ, ဂန္ဓာရံ,ရသာရံ, ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံတို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်းသည်၊ စက္ခုဝိညာဏဿ၊ ၏။ (ဟေဘု၊ အကြောင်းသည်။) န၊ မဖြစ်။ ဝါး တစ်နည်း။ သာသနာတော်နည်းမှ တစ်ပါးလောက နည်းကား။) ကဋ္ဌ။ပ။သမောဓာနံ၊ သစ်တုံး အိုးခြမ်းခွဲ ကျောက်ခဲတို့၏ ပေါင်းဆုံ ခြင်းသည်။ သောတဝိညာဏဿ၊ ၏။ ဟေတု၊ သည်။ န၊ မဖြစ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ယေသံ ကေသ၌။ပ။သာမဂ္ဂိ။ န၊ မဟုတ်။ ဣတိ ဝိညာယတိ။)

တန္တိုး ကား။ တံဒဿနံ၊ ထိုမြင်ခြင်းသည်။ ဝါ၊ ထို မြင်တတ်သော စက္စု ဝိညာဉ်သည်။ (သာဓာရဏဖလံ၊ ဆက်ဆံသောအကျိုးတည်း။) စက္ခာဒီနဲ ပနတ် သာဓာရဏဖလံ၌ တံ၏ အဖွင့်။)...အသာ။ပ။သိဒ္ဓေါတ်၊ ကား။ အယံအတွေား ဤအနက်ကို။ (မညီညွှတ်ရာ အခါ၌ အကြောင်း မဟုတ်သော တရားတို့၏ ညီညွှတ်ရာအခါ၌ အကြောင်းဖြစ်ခြင်းဟူသော ဤအနက်ကို။) န သာဓေ တဗ္ဗေား ယုတ္တိဖြင့် မပြီးစေထိုက်။ (ယုတ္တိဖြင့် ပြီးစေဖွယ်မလို။ ကသ္မား နည်း။) ဝိသုံ၊ အသီး အသီး။ အဟေတူနံ့၊ အကြောင်း မဖြစ်ကုန်သော။ စက္ခာဒီနံ၊ စက္စု အစရှိသော အကြောင်းတို့၏။ သဟိတာနံ၊ တကွဖြစ်ကုန်သည်ဖြစ်၍။ (သမာနာနံ၊ ဖြစ်ကုန် လတ်သော်။) ဟေတုဘာဝဿ၊ အကြောင်းတို့၏ အဖြစ်၏။ ပစ္စကူသိဒ္ဓတ္တား မျက်မှောက်အားဖြင့် ပြီးသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ဣတိ အတ္တော၊ ဤကား အဓိပ္ပာယ်နက်။ ဟိ၊ မုန်။ (တစ်နည်း–ကည္မာ အယံ အတ္တော။ န သာဓေတဗ္ဗော၊ သနည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။ ပစ္စကူသိဒ္ဓေ၊ မျက်မှောက်အားဖြင့် ထင်ရှားသော အနက်၌။ ယုတ္တိမဂ္ဂနံ၊ ယုတ္တိကို ရှာနေခြင်းသည်။ န ယုတ္တံ၊ မသင့်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အယံ အတ္တော န သာဓေတဗ္ဗော။)

ခဏအနက်ကို ဖွင့်ပြသော အဋ္ဌကထာဝယ် "ခဏသာမဂ္ဂိ ဝိနာ နိတ္ထိ"၌ ခဏသာမဂ္ဂိ ကို ဖွင့်ပြလိုသောကြောင့် "ဂနညာတ္တာဒီနံ" စသည်ကို မိန့်။] မနညာတ္တာဒီနံ၊ မနညာတ္တ အစရှိကုန်သော။ ခဏာဝယဝါနံ၊ ခဏ အစိတ်တို့၏။ သမဂ္ဂိ၊ ပေါင်းဆုံ ညီညွှတ်ခြင်းသည်၊ ခဏသာမဂ္ဂိ၊ ခဏသာမဂ္ဂိမည်၏။ တံ၊ ထို ခဏသာမဂ္ဂိကို။ ဝိနာ၊ ၍။ နဝမစက္ကသမ္မတ္တိသင်္ခါတော၊ နဝမခဏ စတုစက္ကသမ္မတ္တိ ခဏ ဟုဆိုအပ်သော။ သော ခဏော၊ ထို ခဏသည်။ နတ္တိ။ ဟိ၊ မှန်။ သာ ဧဝ

၁။ သာ ဇဝ သော ခဏေ။ ။ ဤစကားအရ "နဝမခဏ"ဟူသည် ဗုဒ္ဓါပ္ပါဒ (ဘုရား ပွင့်ရာအခါ) တစ်ပါးတည်းသာမက ဗုဒ္ဓုပ္ပါဒ ဓမ္မဒေသနာ စသော အစိတ်ခဏတို့၏ အပေါင်းကိုမှ "နဝမခဏ"ခေါ်သည်ဟု သိပါ။ [ယခုအခါ ဗုဒ္ဓုပ္ပါဒ–ဘုရားပွင့်တော်မူ ခြင်း တစ်ပါးကိုသာ "နဝမခဏ"ဟု ယူမှားကြသည်။] စတုစက္ကသမ္မတ္တိခဏဟူသည်လည်း စက်တစ်ပါးတည်းသာမက စက် ၄–ပါးအပေါင်းတည်းဟု သိပါ။

ခဏသာ မဂ္ဂ်ီး ထိုခဏသာဂ္ဂ်ီသည်ပင်။ (ထိုအစိတ် ခဏတို့၏ ပေါင်းဆုံ ညီညွှတ်ခြင်းသည်ပင်။) သော ခဏာ၊ ထို နဝမခဏ စတုစက္ကသမ္မတ္တိခဏ ့ မည်၏။ ဣတိ အတ္တော၊ အနက်။

အတ္တနော၊ မိမိဟူသော အခွင့်၏။ ဒုလ္လဘတာယ၊ ခဲယဉ်းသဖြင့် ရအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ ခဏသင်္ခါတော၊ ခဏ ဟု ဆိုအပ်သော။ သမယော၊ သမယသည်။ ဝါ၊ အခွင့်သည်။ ကုသလုပ္ပတ္တိယာ၊ ဝိဝဋ္ဌနိဿိတ ကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း၏။ ဒုလ္လဘဘာဝံ၊ ကို။ ဒီပေတိုး ၏။ ဣတိ အတ္တော။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ခဏတ္တော၊ ခဏအနက်ရှိသော။ သမယသဒ္ဒေါ၊ သမယ သဒ္ဒါကို။ ခဏသင်္ခါတော သမယောတိ၊ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တော။[ "ခဏတ္ထသင်္ခါတော"ဟု ဆိုလိုလျက် အတ္တကျေသည်ဟု မခုဖွင့်၏။] သော၊ ထိုခဏအနက်ရှိသော သမယ သဒ္ဒါသည်။ (ဒီပေတိ–၌ စပ်။) ခုလ္လဘား သော။ ယသ္မွိခဏေ၊ အကြင် နဝမခဏ စတုစက္က သမ္ပတ္တိခဏ သည်။ သတိ၊ သော်။ [ကုသလံှ စိတ္တံ ဥပ္ပန္နံ ဟောတိ–၌ စပ်ဖို့ရာ "ယသ္မိံ ခဏေ"ဟုလက္ခဏအနက် ဆိုသည်။] ဣတိ ဣမဿ အတ္တဿ၊ ဤအနက်ကို။ ဝိဘာဝနဝသေန၊ ထင်စွာပြခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ တဒါယတ္တာယ၊ တိုခဏနှင့် စပ်သော ကုသလုပ္ပတ္တိယာ၊ ၏။ ဒုလ္လဘဘာဝံ ဒီပေတိ။ "ဧတေနပါယေန၊ ကပ်၍ သိကြောင်းဖြစ်သော ဤနည်းဖြင့်။ သမဝါယ။ ပ။ဝုတ္တိ ဒီပေတီတိတ္ထေး ဒီပေတိ ဟူသော ဆိုအပ်ပြီးသော ဤပါ၌၌လည်းကောင်း။ ဣဇောာ ဤစဏအနက်မှ။ပရေသု စ၊ နောက်ဖြစ်သောကာလ, သမူဟ, ဟေတုအနက်တို့၌ လည်းကောင်း။ ယောဇနာ၊ အနက်တို့ကို ယှဉ်စေခြင်းကို။ တဿ တဿး ထိုထို သမယ၏။ တံ တံဒီပနေ၊ ထိုထို အတ္ထဝိသေသကို ပြခြင်း၌။ ကာတဗ္ဗာ၊ ၏။

တဿ ပုရိသဿာတိ၊ ကား။ သေယျထာပိ ဘိက္စဝေ။ပ။ အာဟုရိဿာမိတိ၊ ဟူ၍။ ဧဝံ၊ သို့။ ဝုတ္တဝေန ပုရိသဿ၊ ဟောတော်မူအပ်သော လျင်မြန်သော ယောက်ျား၏။ (ယထာ ယော ဇဝေါ အတ္ထိ~၌ စပ်။) [ဘိက္စဝေ၊ တို့။ သေယျထာပိ၊

၁။ စတေနပါလေနဖေးကာတဗ္ဗာ။ ။"ဥပါယေန"ကို "ဥပါယဘူတေန နယ ဘူတေန"ဟု အနင္ရိကာအဖွင့်၏။ (၁) သမဝါယ သမယ၌ ယောစနာပုံ –သမဝါယ။ပူး ဝုတ္တို ဒီပေတို သယံ ပစ္စယသာမဂ္ဂိဘာဝတော။ သမဝါယတ္တော ဝါ သမယသဒေ့ါ သမဝါယသင်္ခါတော သမယော၊ သော ယာယ ပစ္စယသာမဂ္ဂိ ယာသတိဘိ ဣမဿ အတ္တဿ ပကာသနဝသေန ဓမ္မာနံ အနေကဟေတုတော ဝုတ္တိ ဒီပေတိ။ ဤအတိုင်း အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ အနက်တစ်နည်း ပေးပုံကို ပြထားသည်။]

<sup>(</sup>၂) ကာလသမယ၌ ယောဇနာပုံ– ကာလ။ပ။ပရိတ္တတံ ဒီပေတိ၊ အတ္တနော အတိပရိတ္တတာယ။ (၃) သမူဟအနက်၌ ယောဇနာပုံ–သမူဟ။ပ။သဟုပ္ပတ္တိ ဒီပေတိသယံ

ဤသို့ဖြစ်က, နိုင်းချိန်ဆ၍, သိကြဖို့ရာ, ဥပမာ မည်သည်ကား။ စတ္တာရော၊ လေးယောက်ကုန်သော။ ဒဋဓမ္မာ<sup>ခ</sup>၊ ခိုင်ခံ့သော လေးရှိကုန်သော။ သိက္စိတာ<sup>၂</sup>၊ သင်အပ်ပြီးသော လေးအတတ်ရှိကုန်သော။ ကတဟတ္တာ<sup>ချ</sup> ပြုအပ်ပြီးသော လက်အကျင့်ရှိကုန်သော။ (လေးအတတ်ကို လေ့လာပြီးကုန်သော။) ကတုပါသနာ<sup>9</sup>၊

မွောနံ သမုဒါယဘာဝတော။ (၄) ဟေတုအနက်၌ ယောဇနာပုံ–ဟေဟု။ပ။ ဝုတ္ထိ တံဒီပေတိ သတိစဝ အတ္တနိအတ္တနော ပလာနံ သမ္ဘဝတောတိ အတ္တပက္မေ စ၊ (ဤကား သမယသဒ္ဒါက သမဝါယ စသောအနက်ကို ဟောရာ၌ အတ္ထဝိသေသ ဖြပုံတည်း။)

သဒ္ဒပက္မွေ စ (သမဝါယစသော အနက်ရှိသော သမယသဒ္ဒါက အတ္ထဝိသေသ ပြပုံ၌ကား) ယသ္မွီ' အတိပရိတ္တေကာလေ ယသ္မိ'မွေသမုဒါယေ ယမှိ ဟေတုမှိသတိတိ တေသာ အတ္တသာ ဉာပနဝသေန တဒါဓာရာယ တဒဓိနာယ စ ကုသလဒမ္မပ္မဝတ္တိယာ ခုပ္ပဋိစိဈွတံ အနေကေသံ သဟုပ္ပတ္တိ' ပရာစီနပ္မဝတ္တိ' စ ဒီပေတီတိ။–အနဋိကာ။

ဆက်ဦးအုံ–ဤအနှငိုကာ၌"တဒါဓာရာယးပ။ ဒုပ္ပင်မိစ္စုတံ"သည် ကာလအနက်ရှိသော သမယသဒ္ဒါက ပြပုံတည်း။ "အနေကေသံ သဟုပ္ပတ္တိ"သည် သမူဟအနက်ရှိသော သမယသဒ္ဒါက ပြပုံတည်း။ "ပရာဓီနပ္ပဝတ္တိ"သည် ဟေတုအနက်ရှိသော သမယသဒ္ဒါက ပြပုံတည်း။ ထိုသို့ ပြရာ၌ ကာလနှင့် သမူဟအနက်သည် အဓိကရဏ အနက်ဖြစ်သောကြောင့် "သတိ"ဟု ထေည့်ရာ ကျန်၃–နက်ကိုပြရာ၌ ဘာဝလက္ခဏ အနက်ဖြစ်သောကြောင့်"သတိ"ဟု ထည့်ရပုံ ကိုလည်း သတိပြုပါ။

၁။ ဒဋ္ဌမမွာ။ ။ ဒဋ္ဌမွောပုဒ်၏ ရုပ်ပြီးပုံကို ကစ္စည်းဘာသာဋီကာ "နေမှာ စ"သုတ်၌ ကြည့်ပါ။ "ဒဋ္ဌ+နေ – စိုင်ခဲ့သန်မာသော လေး"ဟူသည် ညှို့တင်ထားအပ်သော လေး၏ ညှို့၌ ပိုလ်အချိန် ၂ – ထောင် (တစ်ပိုလ်လျှင် ၄ – ကျပ်သားရှိသောကြောင့် ကျပ်ချိန်ရှစ်ထောင်)ရှိသော ကြေး၊ သို့မဟုတ် – သံကို ဆွဲထားပြီးနောက် မြှောက်လိုက်သည်ရှိသော် မြေမှမြောက်၍ပါလာ၏ ။ လေးကိုင်းလည်းမကျိုး၊ ကြိုးလည်းမပြတ်၊ ထိုမျှလောက် ခိုင်ခဲ့သန်မာသောလေးကို "ဒဋ္ဌနေ"ဟု ခေါ်၏။ ဒြဋ္ဌမနေနာမ ဒိုသဟဿထာမံ ၃စ္စတိ။ – အနေ။ ပလာနံ ဒိုသဟဿထာမံး – သံယုတ်ဋီကား)

၂။ သိက္ရွိတာ။ ။ သိက္ရွိတဗွာတိ သိက္နာ။ သိက္နာ+သဥ္မွာတာ ဧတေသန္တိ သိက္ရွိတာ— ကောင်းရွာ ဖြစ်ပြီးသော သင်ထိုက်သော အတတ်ရှိသူတို့။ လေးအတတ်ကိုသင်ပြီး တတ်ပြီးသူတို့။ ["ဒွါဒသဝဿာနိ အာစရိယကုလေ ဥဂ္ဂဟိတသိပ္စာ–၁၂နှစ်တို့ပတ်လုံး ဆရာအိမ်၌ သင်အပ်ပြီးသော အတတ်ရှိသူတို့"ဟု သံယုတ်အဋ္ဌကထာအတိုင်း အနုဖွင့်သည်ကား အဓိပ္ပာယ်ဖွင့်သာ။]

၃။ ကတဟတ္တာ။ ။ဟတ္တဖြင့် လက်သာမက "လိက်ဖြင့်ပြုအပ်ဆော လေ့ကျင့်မှုတိုင်အောင်" ယူပါ။ ထို့ကြောင့် "စိတ္ထဝသိဘာဝါ –လေ့လာအပ်ပြီးသော ဝသိဘော် (အလေ့အကျင့်)ရှိသူတို့"ဟု ဖွင့်ကြသည်။ "ကတော+ဟတ္တော ယေဟီတိ ကတဟတ္တာ"ဟုပြု။

၄။ ကတုပါသနား ။အသုဓာတ်သည် ခိပန (ပစ်ချခြင်း အနက်ဟောတည်း။ ဥပၢ မင်း၏ နန်းတော်စသည်သို့ ချဉ်းကပ်၍+အသန်းမြားကို ပဲစ်ချခြင်း။ လေးအတတ်ပြခြင်း။ ဥပါသန်း ခြင်း။ ကတံ+ဥပါသန် ယေဟီတီ ကတုပါသနာ။ (သံယုတ်ဋီကာ။) "ရာစကုလာဒီသု ဒဿိတသိပ္ပာ"ကား အဓိပ္ပာယတ္တူ မင်းနန်းတော် စသည်သို့ကပ်၍ ပြုအပ်ပြီးသော မြားပစ်ခြင်း အတတ်ရှိကုန်သော။ (မင်းပွဲသတင် စသည်၌ လေးအတတ်ကို ပြပြီးကုန်သော။) ခန့ဂ္ဂဟာ၊ လေးတော်သားတို့သည်။ စတုဒ္ဒိသာ"၊ အရပ်လေးမျက်နှာရှိကုန်သည်။ ဝါး အရပ်လေး မျက်နှာသို့ ရှေးရှုကုန်သည်။ (ဟုတွာ။) ပြီတာ၊ တည်ကုန်သည်။ အသု၊ ဖြစ်ကုန်ရာ၏။ အထ၊ ထိုအခါ၌။ ပုရိသော၊ ယောက်ျား တစ်ယောက်သည်။ အာဂစ္ဆေယျ၊ လာရာ၏။ (ကိ ၊ အဘယ်သို့ပြော၍ လာရာသနည်း။) အဟံ၊ အကျွန်ုပ်သည်၊ စတုနဲ့၊ လေးယောက်ကုန်သော။ ဒဋ္ဌဓမ္မာနဲ၊ ကုန်သော။ သိက္ခိတာနဲ့၊ ကုန်သော။ ကတပတ္တာနဲ့၊ ကုန်သော။ ကတပတ္တာနဲ့၊ ကုန်သော။ ကတပတ္တာနဲ့၊ ကုန်သော။ ကတုပါသနာနဲ့၊ ကုန်သော။ ကုမေသံ စန္ဂပ္ဂဟာနဲ့၊ တို့၏။ ဝါ၊ တို့သည်။ စတုဒ္ဒိသာ၊ အရပ်၄-မျက်နာတို့သို့။ (ပါဠိတော်၌ ဤပုဒ်ပါ၏။) ခိတ္တေ ခိတ္တေ၊ ပစ်အပ်ကုန် ပစ်အပ်ကုန်သော။ ကဏ္ခေ၊ မြားတို့ကို။ ပထဝိယံ၊ မြေ၌။ အပ္မတိဋ္ဌိတေ၊ မတည်ကုန်သေးမီ။ ဂဟေတွာ၊ ဖမ်းယူ၍။ အာဟရိဿာမိ၊ ဆောင်ပါအံ့။ ဣတိ၊ ဤသို့ ပြော၍။ (အာဂစ္ဆေယျ။)

တာဝပရိတ္တကောတိုး ကား။ ဂမနဿာဒါနံး၊ ပြေးသွားခြင်း၌ သာယာခြင်း ရှိကုန်သော။ ဒေဝပုတ္တာနံ၊ တို့၏။ ဝါ၊ တို့သည်။ ဟေဋ္ဌုပရိယာလေန၊ အောက်အထက် ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့်၊ (အောက်ထက်ပြောင်းပြန် ကျွမ်းလှန်၍ ပြေးခြင်းအားဖြင့်။) ပဋိမုခံ၊ ရှေးရှု။ (ဓာဝန္တာနံ၊ ပြေးကုန်လတ်သော်၊ ဝါ၊ ကုန်သော။ ဒေဝပုတ္တာနံ၊ တို့၏။ သိရသိ၊ ဦးခေါင်း၌လည်းကောင်း၊ ပါဒေစ၊ ခြေ၌လည်းကောင်း။ ဗဒ္ဓခုရဓာရာ သန္နိပါတတော စ၊ ဖွဲ့ အပ်သော သင်ခုန်းသွားတို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်းထက်လည်း။ ကာလော၊ စိတ်ဖြစ်ရာကာလသည်။ ပရိတ္တတရော၊ သာ၍ တိုလျ၏။

ကာလသင်္ခါတော၊ ကာလဟု ဆိုအပ်သော။ သံမယော။ သမယသည်။ ဝါ။ အခါသည်။ စိတ္တပရိစ္ဆိန္နော၊ စိတ်ဖြင့်ပိုင်းခြားအပ်သည်။ (ဟုတွာ။) ၂၀စ္စမာေနာ၊

၁၈ စတုဒ္ဒိသာ။ ။ "စတုဒ္ဒိသာဘိမှခါ"ဟု အနုဋီကာဖွင့်၏ ။ "စတသော+ဒိသာစတေသံတိ စတုဒ္ဒိသာ"ဟုပြု။ "အရပ် ၄–မျက်နှာရှိ"ဟူသည် အရပ် ၄–မျက်နှာသို့ မျက်နှာပြုနေကြသူ တည်း။ တိုင်ကိုဖြစ်စေ၊ သစ်ပင်ကိုဖြစ်စေ၊ တစ်စုံတစ်ခုကို ကျောမှီ၍ အရပ်၄–မျက်နှာသို့ မျက်နှာပြုလျက် ရပ်နေကြသည်–ဟူလို။

၂၈ ဂမနဿာဒါနဲ။ ။လ-နေတို့၏ ရဲခါ ရှေ့ကပြေးကြ၊ ရဲခါနောက်က လိုက်၍ ပြေးကြသောကြောင့် ထိုနတ်များကို "ဂမနဿာဒ-ပြေးသွားခြင်း၌ သာယာခြင်းရှိသူများ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုနတ်တို့ ပြေးသွားရာ၌ ရိုးရိုးပြေးသွားခြင်းမဟုတ်၊ ထက်အောက်ပြောင်းပြန် ကျွမ်းထိုး၍ ပြွေးခြင်းဖြစ်၏။ ဦးခေါင်းနှင့် ခြေတို့၌လည်း သင်ခုန်းသွားတွေ ဖွဲ့ချည်ထားသေး၏။ ထိုကျွမ်းထိုးသောအခါ ထိုသင်ခုန်းတို့၏ အသွားတွေ ပေါင်းမိပုံ မြန်သည်ထက် ကာလဆိုသော ပညတ်က သာ၍ မြန်ပါသေးသည်-ဟူလို။

ဆိုအပ်သော။ တေနေဝ ပရိစ္ဆေဒကစိတ္တေန၊ ထို ပိုင်းခြားကြောင်း စိတ်ဖြင့်ပင်။ အဟံ၊ ကာလဟူသော ငါသည်။ ဧဝံပရိတ္တော၊ ဤသို့တိုလျ၏။ (သို့ကလောက်ပင် တိုလျ၏။) ဣတိ၊ သို့။ အတ္တနော၊ မိမိဟူသော ကာလ၏။ ပရိတ္တတံ ဒီပေတိ။ စိတ်၏အဖြစ်အပျက် တိုသလောက် ထိုစိတ်ဖြစ်ရာကာလလည်း တိုသည်-ဟူလို။) စ၊ မိမိ တိုလျပုံကို ပြရုံသာ မကသေး။ အဟံ၊ ကာလဟူသော ငါသည်။ (ပရိတ္တော) ယထာ၊ တိုလျ သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ သဗ္ဗော၊ သော။ ကုသလ စိတ္တပ္ပဝတ္တိကာလော၊ ကုသိုလ်စိတ်၏ ဖြစ်ရာကာလသည်။ (ပရိတ္တော၊ တိုလျ၏။) ဣတိ၊ သို့။ တဿ၊ ထို ကုသိုလ်စိတ်ဖြစ်ရာကာလ၏။ ပရိတ္တတံဒီပေတိ။ ဘာရာသာ၊ ကာလ အနက်ရှိသော သဒ္ဒါ၏။ ဒီပနာ၊ ပြခြင်းကို။ ဝုတ္တနယာ နသာရေန၊ ဆိုအပ်ပြီးသောနည်းကို အစဉ်လိုက်သဖြင့်။ ဝေဒိ တဗ္ဗာ။

ြောလိုလည်းကောင်း။ ဧကသောဝး တစ်ခုသာလျှင်ဖြစ်သော။ (ဓမ္မဿ ဥပ္ပတ္တိ ပဋိသေဓိတာ ဟောတိ-၌ စပ်။)

<sup>၃</sup>ဟေတု။ ပ။ ဝုတ္တိတံဒီပေတီတိ၊ ပါဋ္ဌ်ဖြင့်။ (ဝုတ္တာ–၌စပ်။) ပစ္စယာယတ္တ

၁၈ သဒ္မဿ ဒီပနာ။ ။ကာလသစ်ါတောကို "ကာလအနက်ရှိသည်ဟု ဆိုအပ်သော"ဟု ပေးလျှင်"သမယ"အရ သဒ္ဒါရ၏၊ ရှေ့၌ ပြအပ်ပြီးသော အနက်သည် ကာလအနက်ဖြစ်သော သမယဖြင့်ပြအပ်သော အနက်တည်း။ ကာလအနက်ကို ဟောသော သမယ သဒ္ဒါက အတ္ထဝိသေသ ပြပုံကို"ယသို့ ခုလ္လဘောကော သတိ"ဟူသော ဆိုအပ်ပြီးသောနည်းကို မှီး၍သိပါ–ဟုဆိုလိုသည်။ နည်းမှီပုံကို အနှင့်ကာအဖွင့်အတိုင်း အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ပြထားပြီ။

၂။ ပကတိ။ပ။ဧကသောဝ။ ့။ ဗြဟွာမင်းက ပကတိနှင့် ပုရိသကို စ၍ဖန်ဆင်းပြီး သောအခါ ထို ပကတိသည် ဗုဒ္ဓိတတွ(အသိဉာဏ်)ဟူသော မဟာကိုလည်းကောင်း၊ အဟံကာရ ဟူသော အတိမာန စသည်ကိုလည်းကောင်း ဖြစ်စေ၏။ ထို မဟာသည် ပကတိဟူသော မူလ သသော တစ်ခုတည်းသာ ဖြစ်သကဲ့သို့ လည်းကောင်း ဒိုအဏုကသည် အကူမြူဟူသော မူလ အထည်ကိုယ်ရှိ၍ တစ်ခုတည်းဖြစ်သကဲ့သို့ လည်းကောင်း။ တစ်ခုတည်းသော တရား၏ ဖြစ်ခြင်းကို တားမြင်္ဂသည်–ဟူလို။

၃။ ဟေတုးပးဒီပနတာ ဝုတ္တာ။ ။ ဟေတုသည် "အကြောင်း"ဟူသောအနက်ကို ဟောသောကြောင့် "ဟေတု သင်္ခါတော ပန သမယော ပစ္စယာယတ္တဝုတ္တိတဲ ဒီပေတိ"ဟု အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုထိုက်သည် မဟုတ်ပါလော။ အဘယ့်ကြောင့် "ပရာယတ္တဝုတ္တိတဲ ဒီပေတိ"ဟု ဆိုပါသနည်း–ဟု 'မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဟေတု။ပႏဒီပနတာဝုတ္တာ"ဟု မိန့်သည်။…ဆိုလို ရင်းကား–"ပစ္စယာယတ္တ"ဟုရာ၌ ပစ္စယဟူသည် စက္စုပသာဒ ရုပါရုံအာလောက မနသိကာရကဲ့သို့ ဝုတ္တိ ဒီပနတော၊ ပစ္စယာယတ္တဝုတ္တိဒီပန၊ ထက်။ ဟေတုသင်္ခါတဿ၊ ဟေတုဟု ဆိုအပ်သော။ (သမယဿ၊ သမယ၏။) "တပ္ပရဘာဝါ၊ ထို ပရာယတ္တဝုတ္တိကို ပြခြင်း၌ လွန်မြတ်သောသဘော ရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပရာယတ္တ ဝုတ္တိဒီပန၏ အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တာ၊ ဆိုအပ်ပြီ။ သမဝါယ အနက်ကို ပြတုန်း ကတော့ အဘယ့်ကြောင့် ပရာယတ္တဝုတ္တိဒီပနအဖြစ်ကို မဆိုအပ်ပါသနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "သတိ ပနျပျန ဝုတ္တာ"ဟု မိန့်သည်။] ပန၊ ဆက်။ ပစ္စယာယတ္တဘာဝေ၊ ပစ္စယာယတ္တ၏ အဖြစ်သည်။ သတိ၊ ဖြစ်လတ်သော်။ ပစ္စယာသာမဂ္ဂိအာယတ္တတာ၊ အကြောင်းညီညွတ်ခြင်းနှင့် စပ်သည်၏အဖြစ်ကို။ သမဝါယ သခါတေန၊ သော။ (သမယေန၊ သမယသည်။) ဒီပိယတိ၊ ပြအပ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဿ၊ ထို သမယ၏။ အတပ္ပရဘာဝတော၊ ထို ပစ္စယာသာမဂ္ဂိအာယတ္တကို ပြခင်း၌ လွန်ကဲသော အတိုင်းအရှည်မရှိသည်၏အဖြစ်ကြောင့်၊ တံ ဒီပနတာ၊ ထို ပရာယတ္တကို ပြတတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ န ဝုတ္တာ။

ကတ္တုဘူတေန၊ ကတ္တားဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ အနေန သမယေန၊ ဤသမယ သဒ္ဒါသည်။ (ပဋိသေဓိတော၊ တားမြစ်အပ်ပြီးသည်။ ဟောတို့။) ဝါး တစ်နည်း။ ကရဏဘူတေန၊ ကရိုဏ်းဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ အနေန သမယေန၊ ဖြင့်။ ဘဂဝတာ၊ သည်။ ပဋိသေဓိတော(ဟောတိ)၊ ဣတိ အတ္တော။ ပုရိမာသု၊ ကုန်သော။ ဒီပနာသု၊ 'ဒီပနာတို့၌။ ဧသ နယော၊ ဤနည်းတည်း။[ရှေ့၌ ဆိုအပ်ပြီးသော "ဧဝံဒီပေနွှေန အနေန"၌ "အနေန"ကို ဤနည်းအတိုင်း ကတ္တားအနက်၊ ကရိုဏ်းအနက် ၂~မျိုး

ညီညွှတ်နေသော အကြောင်းများတည်း။ ဧဟတု ဟူသည်ကား ထိုအကြောင်းတို့တွင် ထူးခြားသော ပဓာန အကြောင်းတည်း။ ဤသို့လျှင် ပစ္စယာယတ္တဒိပနထက် ပရာယတ္တဒိပနက လွန်ကဲသော ပမာဏရှိသောကြောင့် ဟေတု အနက်ဖြစ်သော သမယအတွက် ပရာယတ္တစုတ္တိ ဒီပနအဖြစ်ကို ဆိုပါသည်–ဟူလို။

၁။ တပ္ပရာဘဝါ ဟေတုသစီါတသာ။ ။ အန၌ "တပ္ပရဘာဝတော"ဟု ဖွင့်ပြီးလျှင် "ဟေတုသင်္ခါတသာ သဲမယသာ ပရာယတ္တဝုတ္တိဒီပနေ ဧကန္တ ဗျာဝဋသဘာဝတော တိအတ္တော" ဟုဖွင့်၏။ ထိုလ "ပရာယတ္တဝုတ္တိဒီပနေ"ဖြင့် တ–သဒ္ဒါ၏ အစွဲကိုဖွင့်၏။ "ဧကန္တ ဗျာဝဋ"ဖြင့်ပရ၏ လွန်မြတ်ဟူသော အနက်ကိုဖွင့်၏။ "သဘာဝတော"ဖြင့် ဘာဝါ၏ အနက်ကိုဖွင့်၏။ ထို့ကြောင့် "တသ္လိ'+ပရံ (ပမာဏ်) ယသာာတိ တပ္ပရော (ဟေတုသမယော)၊ တပ္ပရော+ဘာဝေါ ယသာာတိ တပ္ပရဘာဝေါ"ဟုပြုပါ။

ပေးနိုင့်သည် – ဟူလို။ ညို့သော် "ဩဝါဒေါဒိန္နော"၌ကား "ဘဂဝတာ"ဟု ကတ္တားထည့်သင့်သောကြောင့် ကရိုဏ်းအနက်သာ ပေးပါ။]

အဓိကရဏဝသေနာတိ၊ ကား။ အာဓာရဝသေန၊ တည်ရာ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဆွောတိ(ပဒဿ)၊ ၏။ ကာလသမှုဟသင်္ခါတေ၊ ကာလအနက် သမူဟအနက်ဟု ဆိုအပ်သော။ သမယေ၊ သမယကို။ ဂဟိတေ၊ ယူအပ်သော်။ ဣတိအတ္တော။ ဟိုး မှန်။ စိတ္တပရိစ္ထိန္ဓေား စိတ်ဖြင့် ပိုင်းခြားအပ်သော။ ကာလောပိ၊ ကာလကိုလည်း။ ("စိတ္တက္ခဏ")ဟု ဆိုအပ်သော ခဏတ္တယ ကာလကိုလည်း။) လသဘာဝတော၊ ပရမတ္ထ သဘောအားဖြင့်။ အဝိစ္စာမာနောပိ။ ထင်ရှား မရှိပါသော်လည်း။ အာဓာရာဘဝေ နေဝ၊ တည်ရာ၏အဖြစ်ဖြင့်သာလျှင်။ သညာတော၊ အသိအမှတ် ပြုအပ်သည်။ (မခု၌ ပညာတော–ထင်ရှားသည်"ဟု ရှိ၏။) (ဟုတွာ။) အဓိကရဏန္တိ၊ တည်ရာဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တော။ (ကသ္မားနည်း။) တခင်္ကာပူဝတ္တာနံ။ ထိုခဏ၌ဖြစ်ကုန်သော တရားတို့၏။ တတော၊ ထိုတစ်ခဏမှ။(တင်္ခဏတ္တယမှ။) ပုဗွေ၊ ရှေ့၌လည်းကောင်း။ ပရတော စ၊ နောက်၌လည်းကောင်း။ အဘာဝါ၊ မရှိခြင်းကြောင့်တည်း။ စိတ်ဖြစ်ရာကာလ၌ ထိုကာလ၏ ရေ့ကပ်လျက်လည်းကောင်း၊ ထိုကာလ၏ နောက်ကပ်လျက်လည်းကောင်း၊ ထိုတာလ၏ နောက်ကပ်လျက်လည်းကောင်း၊ ထိုကာလ၏ နောက်ကပ်လျက်လည်းကောင်း၊ တိုစိတ်မဖြစ်။ ထို့ကြောင့် ထို ကာလကို ထိုစိတ်၏ တည်ရာဟု အသိအမှတ်ပြုအပ်သည်–ဟူလို။ ဇသာ စသည်တို့၏ တည်ရာပြစ်ပုံကိုလည်း ဤနည်းအတိုင်း သိပါ။]

ဘာဝေါတိုး ကား။ ကိရိယာ၊ ကြိယာတည်း။ ကိရိယာယ၊ ကြိယာတစ်ပါး ဖြင့်။ ကိရိယန္တ ရလက္ခဏံ၊ ကြိယာတစ်ပါးကို မှတ်သားခြင်းသည်။ ဘာဝေန ဘာဝလက္ခဏံ၊ ဘာဝေနဘာဝလက္ခဏာ မည်၏။ ဂါဝိသု။ နွားမတို့ကို။ ဒုယှမာနာသု၊ နို့ညှစ်အပ်ကုန်ဆဲ ဖြစ်လတ်သော်။ (ပုရိသော၊ သည်။) ဂတော၊ သွား၏။ (ဂါဝိသု၊ တို့ကို။) ဒုဒ္ဓါသု၊ နို့ညှစ်အပ်ပြီး ကုန်လတ်သော်။ (ပုရိသော၊သည်။) အာဂတော၊ ပြန်လာ၏၊ ဣတိ၊ ဤဥဒါဟရက်၌။ ဒေါဟနကိရိယာ၊ နို့ညှစ်ခြင်း ကြိယာသည်၊ ဂမနကိရိယာယ၊ သွားခြင်း ကြိယာကို။ လက္ခဏံ၊ မှတ်ကြောင်းသည်။ ဟောတိ ယထာ၊ ကဲ့သို့။ တြချို့စာအုပ်၌ "ဒေါဟနကိရိယာယ"ဟု ရှိ၏။ "ဒေါဟနကိရိယာယ၊ ဖြင့်။ ဂမနကိရိယာယ၊ ကို။ လက္ခဏံ၊ မှတ်ခြင်းသည်။ ဟောတိ ယထာ၊ ကဲ့သို့ "ဟု ပေးပါ။] စဝံ၊ တူ။ ဣဟာပါးဤ ယသို့ သမယေ အစရှိသော ပါ၌၌လည်း။ ယသို့ သမယေတိ၊ ဟူ၍လည်းကောင်း။ တသို့ သမယေတိ စ၊ ဟူ၌လည်း။ ယသို့ သမယေတိ၊ ဟူ၍လည်းကောင်း။ ဝုတ္ဆေးဆိုအပ်သော်။ သတိတိ အယမတ္တော၊ သတိဟူသော ဤအနက်သည်။ ဝါးကို။ ဝုတ္ဆာ၊ဆိုအပ်သော်။ သတိတိ အယမတ္တော၊ သတိဟူသော ဤအနက်သည်။ ဝါးကို။ ဝိညာယမာနေ၁ ဝေ၊ သိအပ်သည်သာ။ ဟောတိ။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အညကိရိယာ

သမွန္မာဘာဝေန၊ အခြားကြီယာနှင့် စပ်ခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်။ ဝါး မရှိလတ်သော်။ ပဒတ္ထဿ၊ ပုဒ်အနက်၏။ သတ္တာဝိရဟာဘာဝတော ၊ သတ္တာ ကြီယာမှ ကင်းခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်တည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သမယဿ၊ သမယ၏။ (ခဏ, သမဝါယ, ဟေတုအနက်ဖြစ်သော သမယ၏။) သတာကိရိယာယ၊ သတ္တာကြိယာ ဖြင့်။ စိတ္တုပ္ပါဒကိရိယာ၊ စိတ်၏ ဖြစ်ခြင်းကြိယာကိုလည်းကောင်း။ ("စိတ္တံ ဥပ္ပန္နံ့ ဟောတိ"ကို ရည်ရွယ်သည်။) ဖဿာဒိဘဝန ကိရိယာ စ၊ ဖဿ အစရှိသည်တို့၏ ဖြစ်ခြင်း ကြိယာကိုလည်းကောင်း။ ("ထေသာဟောတိ ဝေဒနာ ဟောတိ"စသည်ကို ရည်ရွယ်သည်။) လက္ခံယတိ၊ မှတ်သားအပ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဥဘယတ္ထ၊ ယသ္မိံသမယေ တသ္မိ သမယေအားဖြင့် ၂–ပါးစုံသော သမယသဒ္ဒါ၌။ လက္ခဏဘူတ ဘာဝယုတ္တော၊ လက္ခဏဖြစ်၍ဖြစ်သော သတိဟူသောကြယာနှင့် ယှဉ်သော။ ဘုမ္မနိဒ္ဒေသာ၊ သမယေဟု သတ္တမိဝိဘတ်ဖြင့် ညွှန်ပြခြင်းကို။ ကတော၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ဤသို့မှတ်အပ်၏။

ဥဒ္ဒါနတောတိ၊ ကား။ ဥဒ္ဒေသတော၊ ဥဒ္ဒေသအားဖြင့်။ သင်္ခေပတော၊ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့်။ (ဒွေ၊ ၂–ပါးတို့တည်း။) ["စ၊ ဆက်"ဟု မခု၌(စ) အကျေ ကြသည်။] ကိလေသကာမော၊ ကိလေသကာမသည်။ ဝတ္ထုကာမဘာဝဲ၊ ဝတ္ထုကာမ၏ အဖြစ်သို့။ ဘဇန္တေ၁၊ ကပ်ဝင်လတ်သော်။ ကာမနီယဝညေန၊ လိုလားတောင့်တ အပ်သည်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဘဇတိ၊ ကပ်ဝင်၏။ ကာမနဝသေန၊ လိုလားတောင့်တ

၁။ သတ္တာဝိရဟာဘာဝတော့။ ။ ယသို့ သမယေ စသည်ကို လက္ခဏဝန္တကတ္တား အနက်ပေးရာ၌ ထိုကတ္တား၏ စပ်ဖို့ရာ လက္ခဏကြယာမရှိသေး၊ ထိုသို့မရှိလျှင် "ကြယာသညာ ကတ္တာ နာမ နတ္ထိ"နှင့် အညီထို လက္ခဏကြိယာကို ထည့်ရလိမ့်မည်။ ထိုသို့ ထည့်သောအအခါ" သတ္တာ ကရဏရူပါဟို, ဓာတ္မတ္တာ သကလာ တတော"ဟူသော ဘေဒစိန္တာနှင့်အညီ"ဘူ –သတ္တာ ယံ"ဟု ဓာတ်နက်ဆိုအပ်သော သတ္တာကြိယာ တစ်မျိုးမျိုးကို ထည့်ရ၏။ ထို့ကြောင့် "သတိ"ဟု အသဓာတ်ကြိယာကို ထည့်ရသည်။ အခြားနေရာဝယ် ပြောတိ၊ အတ္တိ"ဟု ထည့်ရာ၌လည်း နည်းတူ။

၂။ ကိုလေသကာမော။ပမဟောတီ။ ။ ရှေးရှေး ကိုလေသာသည် နောက်နောက် ကိုလေသာက အလိုရှိအပ်သောကြောင့် (နောက်နောက်ရာဂက ရှေ့ရှေ့ရာဂကို သာယာသောကြောင့် ကိုလေသကာမလည်း ဝတ္ထုကာမသဘော သက်ရောက်၏။ ထို့ကြောင့် အချုပ်အားဖြင့်ဆိုလျှင် ကာမတစ်ပါးသာ ဖြစ်ထိုက်သည် မဟုတ်ပါလော ဟု စောကြောဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ကိုလေသကာမော" စသည်ကိုမိန့်။ ကိုလေသကာမသည် ဝတ္ထု ကာမ၏အဖြစ်သို့ ကပ်ဝင်သောအခါ နောက်နောက်ကာမသည် အလိုရှိအပ်သည့်အတွက် "ကာမီယတီတိ ကာမော" အရတွင် ပါဝင်၏။ "ကာမေတိတိ ကာမော့"အရ၌ကား ကိုလေသကာမ သက်သက်သာတည်း။ ထို့ကြောင့် အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ကာမသည် တစ်ပါးမဖြစ်၊ နှစ်ပါးသာ ဖြစ်သည့်–ဟူလို။

တတ်သည်၏ အစွမ်းဖြင့်။ န(ဘဇတိ)၊ ကပ်ဝင်သည်မဟုတ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကာမနဝသေန၊ ဖြင့်။ ကိလေသကာမော ဝေ၊ သည်သာ။ (ကာမော့၊ ကာမ မည်သည်။) ဟောတိ၊ ဝတ္ထုကာမော၊ သည်၊ (ကာမော့၊ သည်။) န(ဟောတိ)။

ခုဝိဓော ပေသောတိ ဝစနေန၊ ဟူသော စကားဖြင့်။ ခုဝိဓာဿပီး လည်းဖြစ်သော။ သဟိတဿ၊ (အာရုံ အာရုံမွှုဏ်က အဖြစ်ဖြင့်) တကွဖြစ်သော ကာမ၏။ အဝစရဏပ္ပဒေသံ၊ သက်ဝင်၍ဖြစ်ရာ ကာမဘုံအရပ်ကို။ သင်္ဂဏာတိ၊ သမ်းယူ၏။ ထြိစကား၏ လခွဂုဏ်ကို ပြလို၍ "တေန"စသည် မိန့်။) တေန၊ ထို့ကြောင့်၊ (ထိုသို့ အတူတကွဖြစ်သော ကာမ ၂–မျိုး၏ အဝစရဏအရပ်ကို သိမ်းယူခြင်းကြောင့်။) ဝတ္ထုကာမသောဝ၊ ဝတ္ထုကာမ၏သာ။ ပဝတ္တိဒေသော၊ ဖြစ်ရာအရပ် ဖြစ်သော။ ရူပါ ရုပ ဓာတုခွယ်၊ ရူပဓာတ် အရူပဓာတ် ၂–ပါး အပေါင်းကို။ (ရူပဘုံအရုပ ဘုံကို။) အပနိတံ၊ မယ်ထုတ်အပ်သည်။ ဟောတိ။ ရူပ သခွာသော ဝတ္ထုကာမသာရှိ၍ ကာမတဏှာကား ရုပ အရုပဘုံ၌မရှိ။]

["ဒုဝိသောပိ သဟိတဿ"နှင့် စပ်၍ွစောဒနာကို ပြလိုသောကြောင့်၊ "နန္စစ" စသည် မိန့်။] နန္စစ၊ စောဒနာပါဦးအဲ့။ (ကိ ၊ နည်း။) ဒုဝိဓောပိ၊ သော။ သဟိတော၊ တကွဖြစ်သော ကာမသည်။ ရူပါရုပဓာတူသု၊ တို့၌။ ပဝတ္တတိနန္၊ ဖြစ်သည်မဟုတ်ပါလော။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) ရူပါ ရူပါဝစရ ဓမ္မာနံ၊ ရူပါဝစရ အရူပါဝစရ တရားတို့၏။ ဝတ္ထုကာမတ္တာ၊ ဝတ္ထုကာမတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ လည်းကောင်း။ တဒါရမ္မဏာနံ၊ ထို ရူပါဝစရ အရူပါဝစရ တရားဟူသော အာရုံ ရှိကုန်သော။ ရူပါရူပ ရာဂါနံး ရုပ်ရာဂ အရူပရာဂတို့၏။ ကိလေသကာမ ဘာဝ သိဒ္ဓိတောစ၊ ကိလေသကာမ၏ အဖြစ်၏ ပြီးစီးခြင်းကြောင့် လည်းကောင်းတည်း။ က္ကတိ၊ သို့၊ (နန္ စ စောဒေမိ၊ စောဒနာပါ၏။) တဲ၊ ထိုစကားသည်၊ န၊ မဟုတ်။ (ကသ္မာ၊နည်း။) ဗဟလ ကိလသသာ၊ ထူထဲသော ကိလေသာဖြစ်သော၊ ကာမရာဂဿ၊ ကာမရာဂ၏။ ဝါ၊ ကို၊ ကိလေသကာမဘာမဝန၊ ကိလေသကာမ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ က္ကခႏက္ဆုံခုဝိတေ ပေသော်ဟူသောစကားရပ်၌။ သင်္ဂဟိတတ္တာ၊ သိမ်းယူအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ေဥ့ကတွာ၊ ဤအကြောင်းကြောင့်။ ့ရုပါ ရူပါဓာတူသု၊ တို့၌။ ပဝတ္တမာနေသု၊ ကုန်သော။ ကာမာဝစရမမ္မေသု၊ ကာမာဝစရ တရားတို့၌။ နိကန္တိုး တပ်နှစ်သက်ခြင်းကို။ ဣဓး ဤ ဒုဝိဓောပေသော ဟူသောစကားရပ်၌။ နှ သင်္ဂဟိတာ၊ မသွင်းယူအပ်။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) သုခုမတ္တာ၊ သိမ်မွေ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ အြဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာ ဘာသာဋီကာ၌ အမေး အဖြေ အဖြစ်ဖြင့် ပြထားပြီ။]

ဟို၊ မှန်။ တစ်နည်း ဟိယသ္မာ။ ဥဒ္ဒါနတောနွေ ကာမာတို၊ ဟူသော စကားရပ်၌။ သဗ္ဗကာမေ၊ အလုံးစုံသော ကာမတို့ကို။ (ဝတ္ထုကာမ အားလုံးနှင့် တကွ ဗဟလသုခုမဖြစ်သော ကိလေသကာမ အားလုံးတို့ကို။) ဥဒ္ဒိသိတွာပို၊ အကျဉ်းချုပ် ပြပြီး၍လည်း။ ဒုဝိဓော ပေသောတိ တွေ၊ ဟူသော စကားရပ်၌။ တခေကဒေသဘူတာ၊ ထို ကာမတို့၏ တစ်စိတ်တစ်ပိုင်း ဖြစ်၍ဖြစ်ကုန်သော။ အညမညာဟိတတာ ပရိစ္ဆိန္အား အချင်းချင်း တကျွဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့် ပိုင်းခြားအပ်ကုန်သော။ ကာမရာဂတဗ္ဗတ္တုကမ္မောဝ၊ ကာမရာဂ ထိုကာမရာဂ၏ တည်ရာ အာရံဖြစ်သော တရားတို့ကိုသာ။ သင်္ဂဟိတာ၊ ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ရုပါရုပ ဓာတူသု၊ တို့၌။ ပဝတ္တမာနေသု ကာမာဝစရစမွေသူ နိကန္တိဣခန သင်္ဂဟိတာ။)

🛒 ဝါ၊ တစ်နည်း။ နိရဝသေသော<sup>၂</sup>၊ အကြွင်းအကျန်မရှိသော။ ကာမရာဂကာမ တဏှာ။ပ။တဏှာဘေဒေါ၊ ကာမရာဂ, ကာမတဏှာ, ရုပတဏှာ အရှုပတဏှာ,

၁။ အညမည္။ပ။ပရိန္တိန္မွာ။ ။ဝတ္ထုကာမ ဟူရာ၌ ရူပါရဲ့ စသော ကာမဂုဏ်ငါးပါးနှင့် အခြားသော တေဘူမက ဝင္ခ်တရားတည်း။ ကာမဘုံ၌ ရူပါရဲ့ စသော ကာမကို အာရုံပြုသော ကာမတဏှာလည်းရှိ၏။ အခြားသော အာရုံများကို အာရုံပြုသော ကာမတဏှာလည်းရှိ၏။ အခြားသော အာရုံများကို အာရုံပြုသော ကာမတဏှာလည်းရှိ၏။ ဤသို့ အချင်းချင်း ဝတ္ထုကာမနှင့် ကိုလေသကာမတို့ တကျွဖြစ်ခြင်းကို "အညမည သဟိတတာ"ဟု ဆိုသည်။ ရုပဘုံ၌ကား ရုပ သဒ္ဒဟူသော နှစ်သက်စရာ အာရုံရှိသော်လည်း ရုပတဏှာဟူသော ကာမတဏှာကား မရှိ။ ထို့ကြောင့် အညမညသဟိတတာ မဖြစ်။ ဤနေရာ၌အညမည သဟိတ အဖြစ်ဖြင့် ပိုင်းခြားအပ်သော ကာမရာဂ။ ထို ကာမရာဂ၏ တည်ရာ ဝတ္ထုကာမတို့ကိုသာ "ခုဝိမောပိကာမော" အရ ယုရသည်။

၂။ နိရဝသေဆာ ဝါ။ ။ "ခုဝိဓောပေသာ၊ ၂--ပါးလုံးလည်း ဖြစ်သော ဤကာမ"ဟု အဝယဝ သမုစ္စည်းလည်းဖြစ်နိုင်၊ အများနောက်ထိုင်သောကြောင့် သမ္ဘာဝနာလည်း ဖြစ်နိုင်သော ပိသဒ္ဒါဖြင့် ဆိုသောကြောင့် "အကြွင်းမရှိသော ကိလေသကာမကိုလည်းကောင်း၊ အများဆုံးဖြစ် နိုင်သော ဝတ္ထုကာမကိုလည်းကောင်း ယူထားသည်"ဟု သိသာ၏။ မှန်၏ -- ကာမာဝစရဘုံ၌ ရုပ သဒ္ဒ စသည့်အာရဲ ကာမဂုဏ်ငါးပါး၌ ဖြစ်သော ကာမရာဂ၊ ကြွင်းသော ကာမတရားစုကို အာရုံပြုသော ကာမတရား၊ ရုပ စိတ် စေတသိက်ကို အာရုံပြုသော ရုပတဏှာ၊အရုပ စိတ် စေတသိက်ကို အာရုံပြုသော ရုပတဏှာ၊အရုပ စိတ် စေတသိက်ကို အာရုံပြုသော အရုပတဏှာ၊ ဥစ္ဆေဒဒိဋ္ဌိနှင့်တကျွဖြစ်သော နိရောဓတဏှာ ဤရာဂ တဏှာအားလုံးကို ကိလေသကာမဟု ခေါ်၏ ။ ထိုကိလေသကာမသည် ကာမဘုံတွင် အစုံအလင် ရှိ၏။

နီရောတေၾာ အပြားရှိသော။ ကိလေသကာမော၊ ကိလေသကာမသည်။ [ကိလေသကာမော၏ ဝိသေသနချည်း ဖြစ်သောကြောင့် "ကာမရာဂကာမဂဏာ။ ပ။ဘေဒေါ"ဟု တစ်ပုဒ်တည်းရှိရမည်။] ဣဓး ဤ ကာမဘုံ၌။ ပဝတ္တတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အနဝသေသ ပဝတ္တိတဲ၊ အကြွင်းအကျန်မရှိသောအားဖြင့် ဖြစ်ခြင်း ရှိသည်၏အဖြစ်ကို။ သန္ဓာယ၊ ၍။ ဒုဝိဓော ပေသောတိ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တံ၊ စ၊ ဆက်။ ဝတ္ထုကာမောပိ'၊ သည်လည်း။ ရူပါရုပါဝစရဝိပါကမတ္တော၊ ရုပါဝစရဝိပါက် အရုပါဝစရဝိပါက်မျှ ဖြစ်သော။ အပ္ပကော၊ အနည်းငယ်သည်။ ဣဓ၊ ဤကာမဘုံ၌။ နာပဝတ္တတိ၊ မဖြစ်။ (ဣဓာပိ၌ ပို-ပိုဟန်တူ၏။) တတာဝိ၊ ထိုသို့ အနည်းငယ်သော ဝတ္ထုကာမ မဖြစ်ပါသော်လည်း။ ကာမဝစရမ္မောနံ၊ တို့၏။ (ဟိတ်၏သမ္မန်ထည့်သည်။) ပရိပုဏ္ဏဝတ္ထုကာမတ္တာ၊ ပြည့်စုံသော ဝတ္ထုကာမတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကာမာဝစရဓမ္မာဝ၊ ကာမာဝစရ တရားတို့ကိုသာ။ ဣဓ၊ ဤ ဒုဝိဓော ပေသော

၁။ ဝတ္ထုကာမောပိ ၈။ ဧ (အနဝသေသပွဝတ္တိကို ရည်ရွယ်လျှင် ဝတ္ထုကာမ ကား။ တချို့ မြေစီသည် မဟုတ်ပါလေး၊ အဘယ်နည်းဖြင့် ဝတ္ထုကာမအတွက် အနဝသေသပွဝတ္တိဖြစ်ပုံကို မှတ်ရမည်နည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဝတ္ထုကာမောပိ ၈" စသည်ကိုမိန့်သည်။ "ဝတ္ထုကာမဲ"ဟု ခေါ် အပ်သော ရုပ သဒ္ဒစသည် အာရုံကာမဂုဏ်နှင့် ကြွင်းသော တေဘူမက ဝင့်တရားတွင် လည်း ကာမဘုံ၌ ရူပဝိပါက် အရူပဝိပါက်မျှသာ မရှိပါ။ ကျန်ဝတ္ထုကာမ အားလုံးရှိ၏။ ထိုရူဝဝိပါက်အရူပဝိပါက်များ မရှိသော်လည်း ယေဘုယျနည်းအားဖြင့် (သို့မဟုတ်--သဘော ကွဲပြားသော တရား မကျန်တော့သည့်အတွက် ပြည့်စုံသလောက် ဖြစ်နေသော သဒိသူပစာရအားဖြင့်) ဝတ္ထု ကာမလည်းပြည့်စုံသည်ပင် မည်နိုင်ပါသည်။ (ယေဘုယျဘာဝတော, အနဝသေသော ဝိယအနဝ သေသော တိဝါ အတွော ဂဟေတဗွောတိ ဒဿန္ဘော ဝတ္ထုကာမောပိတိ အာဒိမာဟာ အနဝ သေသသဒိသတာ စေတ္တ သဘာဝဘိန္နည်း ကသာစိ အနဝသေသတော။--အန္။

၂။ တထာပိဖေရပတိတာ။ ။ ဤကာမဘုံ၌ ရူပ အရပ ဝိပါက်မှတစ်ပါး ဝတ္ထုကာမ ဟုခေါ် ရသော တေဘူမက ဝင်ရာရားသည် ပြည့်စုံစွာရှိပါသော်လည်း ဝတ္ထုကာမအတွက် ထိုအားလုံးကို မယူဘဲ ရူပ သဒ္ဒ စသည်အာရံ ကာမဂုဏ်ပြည့်စုံသော ကာမာဝစရတရားတို့ကိုသာ (ကာမစိတ် စေတသိက်တို့ကိုသာ) ယူထားသည်။ ဤစကားအရ "အလုံးစုံသော ကိလေသကာမဖြင့် လည်းကောင်း။ ကာမာဝစရ တရားဟူသော ဝတ္ထုကာမတို့ဖြင့်လည်းကောင်း-ဤကာမ(၁၁)ဘုံ အရပ်ကို မှတ်သား၍ "ကာမာဝစရဘုံ"ဟု ခေါ်ထားကြောင်းကိုပြသည်။ ကြမိနာ ဝိကပွေန သဒ္ဒေန ကိလေသကာမေန ဝတ္ထုကာမေပိ ကာမာဝစရခုမ်မှုန စ ကောဒသကာမာဝစရပဒေသုပ လက္ခဏံ ယုတ္တံတိ ဒသောတိ။-မစု။]

ဟူသောစကားရပ်၌။ ဂဟိတာ၊ ကုန်ပြီ။ <sup>°</sup>စေဥကတွား ကြောင့်။ သသတ္တာဝစရောပမာ၊ သသတ္တာဝ၈ရ<sup>ု</sup> ဥပမာသည်။ 'ယုတ္တာ၊ 'သင့်သည်။ 'ဟောတိ။

ရူပူပပတ္တိယာ မဂ္ဂံ ဘာဝေတီတိ ဧတ္ထ၊ ဤပါဌ်၌၊ (ရူပါဝစရကုသလ ပဒဘာဇနီပါဌ်၌။) ရူပဘဝေါ၊ ရူပဘဝကို။ ဥတ္တရပဒလောပံ၊ ဘဝဟူသော နောက်ပုဒ်ကို ချေခြင်းကို။ ကတွာ။ ရူပန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တော(ယထာ)၊ ကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ဣဓာပိ၊ ဤကာမာဝစရော ဟူသော ပုဒ်၌လည်း။ ဥတ္တရပ်ဒလောပေါ၊ အဝစရ ဟူသော နောက်ပုဒ်ကို ချေခြင်းကို။ ဒဋ္ဌဗွော၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း ကသ္မာ ဒဋ္ဌဗွော။) ဟို (ယသ္မာ)။ အညထာ၊ ဤသို့ မဟုတ်လျှင်။ (နောက်ပုဒ်ကို မချေလျှင်။) စိတ္တံ၊ စိတ်ကို။ ကာမာဝစရာဝစရန္တိ၊ (ဟူ၍။ ဝုစ္စေယျ၊ ဟောတော် မူအပ်ရာ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဥတ္တရပဒလောပေါ ခဋ္ဌဗွော။) ..

ြ"အာရမ္မဏကရဏဝသေန ဧတ္ထ ကာမော အဝစရတီတိပိ"စသောနည်းကို ဖွင့်ပြလို၍ "အာရမ္မဏ"စသည် မိန့်။ အာရမ္မဏကရဏ ဝသေနာတိ အာဒိကေ၊ အစရှိသော စကားရပ်၌။ ကာမောတိ၊ ကာမော ဟူသောပါ၌ဖြင့်။ သဗ္ဗံး သော။ တဏှ၊ ကို။ (ဗဟလ၊ သုခုမတဏှာ အားလုံးကို။) အာဟ၊ဆိုပြီ။ တသ္မာ။ ကာမဥ္ဓေ သာတိအာဒိါစကားကို။ ဝုတ္တံ၊ပြီ။

[အပိစ စသည်ဖြင့် တက်သောနည်းကို ဖွင့်ပြလို၍ "ကာမော"စသည်မိန့်။] ကာမေ အဝစာရေတီတိ ကာမာဝစရန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝတ္တဗွေ၊ ဆိုထိုက်လျက်။ ဝါ၊ ဆိုလိုလျက်။ စာသဒ္ဒဿ၊ စာသဒ္ဒါ၏၊ (စာ၌ အာ၏။) ရဿတ္တဲ့၊ ရဿ အဖြစ်ကို။ ကတဲ့၊ ပြီ။

ရဋိသဒ္ဒေနာတိ၊ ကား။ <sup>၂</sup> ဉာဏသမ္မယုပ္တေတ္တသု၊ ဉာဏသိမ္မယုတ် ကုသိုလ် စိတ်တို့၌။ ရန္အေန၊ တက်ရောက်ထင်ရှားပြီးသော။ သဒ္ဒေန၊ သဒ္ဒါအားဖြင့်။ ("ကုသလမေဝ–ကုသိုလ် မည်သည်သာ"ဟု အဋ္ဌကထာ၌စပ်။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဉာဏသမ္မယုတ္တေသု<sup>ာ</sup>၊ တို့၌။ ပဝတ္တိတွာ၊ ဖြစ်ပြီး၍။ အနဝ**္ခ**သုခဝိပါကတာယ၊

၂။ ဉာဏသမွယုတ္တေသ ရုဋ္ဌေန။ ။ ကောသလ္လသမ္ဘူတ အနက်ကြောင့်ဖြစ်သော ကုသလသဒ္ဒါသည် ဉာဏသမွယုတ် ကုသိုလ်စိတ်တို့၌ တက်ရောက်ထင်ရှားသော အထင်ရင္စီ

၁။ ဧဝဥ္ၾကတွားပန္ဝုတ္တာ။ ။ လခ္ခဂုဏ်ဝါကျတည်း။ [ဧဝဥ္စက္ခတ္တာတိ–ကိလေသကာမ ဝတ္ထုကာမာနံ အနဝသေသ ပရိပုဏ္ဏဘာဝေန အဘိလက္ခိတ္တာတိ အတ္တော။ အနု။] သသတ္တာဝစရ ကို ဥပမာပြရာ၌ လက်နက်မပါသော အခြားအခြေ ၂–ချောင်း အခြေ၄–ချောင်း သတ္တဝါတွေ ရှိနေသော်လည်း လက်နက်ရှိသူ လူတို့ဖြင့် မှတ်သား၍ "သသတ္တာဝစရ အရပ်"ဟု ခေါ်သံကဲ့သို့ ဤကာမဘုံ၌ ရူပါရုပ လောကုတ္တရာ တရားတွေ ရှိနေသော်လည်း ကိလေသာကာမ ဝတ္ထုကာမ ၂–မျိုးဖြင့် မှတ်သား၍ ဥပလက္ခဏနည်းအားဖြင့် ကာမာဝစရဘုံ ဟုခေါ်ထားသည်–ဟူလို။

အနဝစ္မွ သုခ၀ိပါက၏ အဖြစ်ဖြင့်။ တံ သဒ်သေသု၊ ထို ဉာဏသုမ္ပယုတ်နှင့်တူ့ ကုန်သော။ ဉာဏဝိပ္ပယုတ္တေသု၊ တို့၌။,ရုပ္စေန၊ တတ်ရောက်စေအပ် တင်စားအပ်သော။ သဒ္ဒေန၊ (အတင်ရုဦ) သဒ္ဒါအားဖြင့်။ (ကုသလမေဝ။)

အထဝါ-၂၊ ထိုပြင် တစ်နည်းကူး။ ကိဥ္စ္ပို သွော။ နိမိတ္တဲ့၊ သဒ္ဒါဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို။ (သဒ္ဒပ္ပဝတ္တိနိမိတ်ကို။) ဂဟေတွာ၊ ယူ၍။ (ပဝတ္တိ-၌ စပ်။) အညသ္မိုး ထိုအနက်မှု အခြားသော။ တံ နိမိတ္တယုတ္တေး ထို သဒ္ဒပ္ပဝတ္တိနိမိုတ်နှင့် ယှဉ်သော။ ကိသ္မိဥ္စိဒေဝ၊ တစ်စုံတစ်ခုသာလျှင် ဖြစ်သော။ ဝိသယေ၊ ဟောရာ ဖြစ်သော- အနက်ဒြစ်သည်။ သုတိပါ၊ လည်း။ သမ္မုတိယာ၊ သမုတ်အပ်သော အမည်၏။ စိရကာလတာဝသေန၊ ကြာမြင့်သော ကာလ ရှိသည်၏ အဖြစ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ နိမိတ္တဝိရဟေပို၊ သဒ္ဒပ္ပဝတ္တိနိုမိတ်မှ ကင်းသော မူလအနက်၌လည်း။ ပဝတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ ရုံဦ နာမရုံဦ မည်၏။မဟိယံ၊ မြေ၌။ သေတိ၊ အိပ်တတ်၏။ ထုတ်။ မဟိသော၊ မည်၏။ ဂစ္ဆန္တိ၊ ကုန်၏။ ထုတိ။ ဂါဝေါ၊ ဂါတို့မည်၏။ ထုတ၊

သဒ္ဒါတည်း။ ထို အထင်ရုဋိသဒ္ဒါဖြင့် ဉာဏဝိပ္ပယုတ် ကုသိုလ်လည်း ကုသိုလ်ချင်း တူသောကြောင့် ကုသလအမည် ရသည်–ဟူလို။ [တေန ရုဋ္ဌေန ကာရကဘူတေန တံ သဒိသံ ဉာဏဝိပ္ပယုတ္တံပိ ကုသလမေဝါတို့ ယောစနာ။–မှုစု။]

မှတ်ဈက်။ ။ ဤနည်း၌ အစစ်အမှန်အားဖြင့် ကုသလအမည် ရနိုင်သော ဉာဏသမှု ယုတ်ကို ဟောရာဝယ် ကုသလသဒ္ဒါကို အထင်ရဦသဒ္ဒါဟု ဆိုရကား ယခုခေတ်ယူရီး အဓိပ္ပာယ် မျိုးမဟုတ်ပါ။ ယခုခေတ်၌က်ား အစစ်အမှန်အနက်မှ အခြားအနက်ကို ဟောရာ၌သာ ရှင့် ဟု ဆိုသည်။

ာ။ ညကာသမွယုတ္တေသ ဝါ။ ။ ကောသလ္လသမ္ဘူတ အနက်ရှိသော ကုသလသဒ္ဒါကို ညကာသမွယုတ်တို့၌ ရှေးဦးစွာ မုချတ္တ (အစစ်အမှန်အနက်) အားဖြင့်ဖြစ်စေ၍ ထို့နောက် ညကာဝိပ္ပယုတ်တို့၌လည်း အနဝစ္စသုခဝိပါကချင်း တူသောကြောင့် တင်စားအပ်သော သဒိသူပစာ ရှင္စိသိဒ္ဒါဖြင့်--ဟူလို။ တင်စားအပ်သောကြာင့် ဤရုဋိကို "အတင်ရုဋိ"ဟုခေါ်သည်။ ဤနည်းကား ယခုခေတ် ယူရိုးနည်းတည်း။

၂။ အထဝါ။ ။ ဤနည်း၌ အထင်-အတွင် ၂~မျိုးရသော ရှင့်တည်း။ ကိပ္စိနိမိတ္တဲ့ကဟေတွာ-မြေ၌အိပ်ခြင်းကို အကြောင်းပဝတ္တိနိမိတ်ပြု၍ ကျွဲကို "မဟိ သော"ဟုခေါ် ထားရာ၌ သတိပိ။ပ။ ဝိသယေ–မြေ၌အိပ်ခြင်းဟူသော ပဝတ္ထိနိမိတ်ရှိသော "ဆင်"စသော အခြား သတ္တဝါဒြဗ် ရှိသော် လည်း မြေ၌အိပ်ခြင်းကြိယာက ကျွဲ၌သာထင်ရှားသောကြောင့် အထင်ရှင့်အားဖြင့် ကျွဲကိုသာ "မဟိသ"ဟု ခေါ် ရသည်။

၃။ နီမိတ္တဝိရဟေပီ ပဝတ္ထိ။ ။ ထိုကျွဲသည် မြေ၌မအိပ်ဘဲ သွားနေသောအခါ ထိုနိမိတ်မှ ကင်းသော်လည်း မဟိသ နာမည်၏ ကျွဲအပေါ်ဝယ် ကြာမြင့်စွာသောကာလက ဖြစ်နေခြင်း (နာမည်တွင်နေခြင်း)ကြောင့် အတွင်ရှင့်အားဖြင့်လည်း မဟိ သောသည် ရှင့်သဒ္ဒါ ဖြစ်ပြန်၏။ သွားခြင်းကြွဲယာကို အကြောင်း ပဝတ္ထိနိမိတ်ပြု၍ ဖြစ်သော ဂေါသဒ္ဒါ၏ ရှင့်ဖြစ်ပုံလည်း နည်းတူ။ ဤ ဥဒါတိရုဏ်တို့၌။(ရုဋ္ဌိဘာဝေါ၊ ကို။ ဝေဒိတဗွော) ယထာ။ ဒီဝေံးတူ။ ကုသလသဒ္ဒ ဿပိ၊ ၏လည်း။ ရုဋ္ဌိဘာဝေါ 'ဝေဒိတဗွော။ ''

ပညာနိဒ္ဒေသး ပညာနိဒ္ဒေသ၌။ ကောသလ္လန္တိ၊ ဟူ၍။ အဘိဓမ္မေ၊ အဘိဓမ္မာ ပါဠိတော်၌။ ဝုတ္တဲ့၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ တဿ စ၊ ထို ကောသလ္လ၏လည်း။ ဘာဝါ၊ ရှိခြင်းကြောင့်။ (ဉာဏသမ္မဟုတ် ကုသိုလ်စိတ်၌ သဒ္ဒပ္ပဝတ္တိ နိမိတ်အဖြစ်ဖြင့် ရှိခြင်းကြောင့်။) ကုသလသဒ္ဒပ္ပဝတ္တိ၊ ကုသလ–သခ္ခါ၏ ဖြစ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ၊၏။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ထိုသို့ အဘိဓမ္မာ၌ "ကောသလ္လ"ဟု ဟောတော်မူခြင်း, ထို ကောသလ္လကြောင့် ကုသလသဒ္ဒါ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်။) ကောသလ္လဟောဂါ ကုသလဲဟူသော။ အယံ၊ ဤ ပရိယာယ်သည်။ ကုသလန္တိ၊ ကောသလ္လဟောဂါ ကုသလဲဟူသော။ အယံ၊ ဤ ပရိယာယ်သည်။ အဘိဓမ္မပရိယာယော၊ အဘိဓမ္မာ ဒေသနာနည်းသည်။ ဟောတိ။ ကုသလန္တိ၊ ပုဒ်ဖြင့်။ ကုသလဘာဝံ၊ ကုသိုလ်၏အဖြစ်ကို။ အာဟ၊ ပြီ။ ကြသလဲ၌ ဘာဝပ္ပဓာန –ဘာဝလောပကြပါ –ဟူလို။]

ဝိပါကာဒီနံ၊ ဝိပါက် အစရှိသည်တို့၏။ (အာဒီဖြင့် ကြိယာကိုယူ။) အဝန္မ ပဋိပက္ခတာ၊ အပြစ်၏ ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အဖြစ်သည်။ ("ဝန္ဓမေဝ အဝန္ခံ" ဟုပြု၊ "သာဝန္ခ"ဟူရိုလျှင် ကောင်း၏။) နတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကုသလမေဝး ကုသိုလ်ကိုသာ။ အနဝန္ဓလက္ခဏံ၊ အနဝန္ဓလက္ခဏာရှိ၏ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ အနဝန္ဓ လက္ခဏမောါတိ (ဧတ္ထ)၊ ဟူသော ဤပါ၌၌။ သုခဝိပါကဘာဝဿ၊ သုခဝိပါက အဖြစ်၏။ လက္ခဏဘာဝနိဝါရဏတ္ထံ၊ လက္ခဏာ၏ အဖြစ်ကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုး၄ာ။ အဝဓာရဏံ၊ ဧဝ သဒ္ဒါကို။ ကတံ၊ ပြီ။ တံ နိဝါရဏဥ္မ၊ ထိုသုခဝိပါက ကို တားမြစ်ခြင်းကိုလည်း။ တဿ၊ ထို သုခဝိပါက၏။ ပစ္စုပဋ္ဌာနတံ၊ ပစ္စုပဋ္ဌာန်၏

**၁။ ဧဝံ ကုသလသဒ္ဒဿပို**။ ။ ကုသလသဒ္ဒါလည်း ကောသလ္လသမ္ဘူတကြောင့် ဉာဏသမ္ဗယုတ်ကုသိုလ်၌ ထင်ရှားပြီးသော အထင်ရင့်သဒ္ဒါ ဖြစ်ရကား ကောသလ္လသမ္ဘူတ ဖြစ်သော ဉာဏသမ္ဗယုတ် ဝိဝါက် ကြိယာတို့၌ ကုသယအမည် မရတော့။ ဉာဏဝိပ္မယုတ် ကုသိုလ်ဖြစ်သော အဓါလည်း ဉာဏသမ္မယုတ်တုန်းက တွင်နေသော အတွင်, ရှင့်အားဖြင့် "ကုသလ"ဟုပင်ခေါ် ရသည်~ ဟူလို။

၂။ ပညာနီခွေသေ။ပ။ဟောတိုး ။အဘိဓမ္မာ၌ ကောသလ္လသမ္ဘုတ အနက်မပါပါ တကား ...၊ အဘယ်ကြောင့် ကောသလ္လသမ္ဘုတ အနက်၌ ကုသလ–သဒ္ဒါကို အဘိဓမ္မပရိယာယ ဟုဆို ရသနည်း ဟု မေးဖွယ် ရှိသောကြောင့် "ပညာနီ ဒွေသေ" စသည်ကို မိန့်။ အဘိဓမ္မာပါဠိတော်ဝယ်"ပညာ ဟောတိ"ဟူသော ဥဒ္ဒေသ၏ ပဒင်္ဘာဇနီ၌ "ကောသလ္လံ"ဟု ပါရှိ၏။ ထို ကောသလ္လ(ဉာဏ်) ကြောင့် ကုသလဟူသော အမည်ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ကောသလ္လသမ္ဘု တတ္ထကုသလကို အဘိဓမ္မပရိယာယ ဟု ဆိုသည်-ဟူလို။

အဖြစ်ကို။ ဝတ္တႏကာမတာယ၊ ဆိုလိုသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကတံ၊ ပြီ။ သမ္မတ္တိအတ္တေန၊ သမ္မတ္တိ အနက်ရှိသော။ ရသေန၊ ရသအားဖြင့်။ ဝေါဒါနဘာဝရသံ၊ ဖြူစင်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော ရသရှိ၏။ ဖလဋ္ဌေန၊ အကျိုးအနက်ရှိသော။ ပစ္စုပဋ္ဌာနေန၊ ပစ္စုပဋ္ဌာန်အားဖြင့်။ ဣဋ္ဌဝိပါက ပစ္စုပဋ္ဌာနံ၊ ဣဋ္ဌဝိပါက်ဟူသော ပစ္စုပဋ္ဌာန်ရှိ၏။

သဘာဝေါ ၊ သဘာဝဟူသည်။ ကက္စဋ္ဌာအဒိဖုသနာဒိကော၊ ကက္ခဋ္ဌ အစရှိ, ဖုသန အစရှိသော။ အသာဓာရဏော၊ အခြားတရားတို့နှင့် မဆက်ဆံသော သဘောတည်း။ (ကက္ခဋ္ဌာဒိဖြင့် ရုပ်အားလုံးကိုပြ၍၊ ဖုသနာဒိဖြင့် နာမ်အားလုံးကို ပြသည်။) သာမည်၊ သာမည ဟူသည်။ သာဓာရဏော၊ အခြားတရားတို့နှင့် ဆက်ဆံသော။ အနိစ္စာဒိဘာဝေါ၊ အနိစ္စ အစရှိသည်တို့၏အဖြစ်တည်း။ [အခြား နေရာ၌ လက္ခဏာကို "အနိစ္စတာ"ဟု ဆို၏။ ထို့ကြောင့် "အနိစ္စာဒိဘာဝေါ"ဟု ရှိသင့်၏။ ယခုစာအုပ်များ၌ "အနိစ္စာဒိသဘာဝေါ"ဟုရှိသည်ကို စဉ်းမားသင့်၏။]

စ၊ ဆက်။ ဣဓ၊ ဤ လက္ခဏ စသည်ကို ပြရာ၌၊ ကုသလလက္ခဏံ၊ ကုသိုလ်၏ လက္ခဏာကို။ (အနဝန္ခသုခဝိပါက လက္ခဏာကို လည်းကောင်း၊ နောက်တစ်နည်း အလိုအားဖြင့် အနဝန္ခလက္ခဏာကိုသာလည်းကောင်း ရည်ရွယ်၍ "ကုသလလက္ခဏံ"ဟု ဆိုသည်။] သဗ္ဗကုသလသာဓာရဏသဘာဝတ္တာ၊ အလုံးစုံသော ကုသိုလ်နှင့် ဆက်ဆံသော သဘော၏အဖြစ်ကြောင့်။ သာမည်၊ သာမည်လက္ခဏာ ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အကုသလာဒီဟိ၊ တို့နှင့်။ အသာဓာရဏတာယ၊ ကြောင့်။ သဘာဝေါ့၊ သဘာဝလက္ခဏာ ဟူ၍။ (ဒဋ္ဌဗ္ဗံ။) ဥပဋ္ဌာနကာရောတိ၊ ကား။ ဂဟေတဗ္ဗဘာဝေန၊ ဉာဏ်ဖြင့် ယူထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဉာဏသာ၊ အား။ ဥပဋ္ဌဟနာကရော၊ ထင်လာသော အခြင်းအရာတည်း။ ဖလံ ပန၊ အကျိုးသည်ကား။ အတ္တနော၊ မိမိ၏ ကာရဆံ၊ အကြောင်းကို။ ပဋိစ္စ၊ စွဲ၍။ တပ္ပင္ရိဗိမ္မဘာဝေန၊ ထို အကြောင်း၏ အတူ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဝါ၊ ထိုအကြောင်းနှင့် တူသည်၏အဖြစ်ဖြင့်။ (ဥပဋ္ဌာတိ၊ ကပ်၍ တည်တတ်၏။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပဋိမုခံ၊ အကြောင်းသို့ ရှေးရှ။ ဥပဋ္ဌာတိ၊ တည်နေတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပစ္စုပဌာနံ၊ န မည်၏။ ["ဥပဋ္ဌာတိတိ ဥပဋ္ဌာနံ၊ ပဋိစ္စ+ဥပဋ္ဌာနံ ပစ္စုပဋ္ဌာနံ၊ (တစ်နည်း) ပဋိမုခံ+ဥပဋ္ဌာနံ ပစ္စုပဋ္ဌာနံ" ဟု ပြု။]

ြော ဝိဇာနာတီတိ၊ ဟူသောပါဌ်ဖြင့်။ သညာပညာကိစ္စဝိသိဋ္ဌံ၊ သညာ၏ သဥ္စာနန ကိစ္စ, ပညာ၏ ပဇာနနကိစ္စမှ ထူးခြားသော။ ဝိသယဂ္ဂဟဏံ၊ အာရုံကို ယူခြင်း ကိစ္စကို။ အာဟ၊ ပြီ။ သဗ္ဗစိတ္တာသာဓာရဏတ္တာ၊ အလုံးစုံသော စိတ်တို့နှင့် ဆက်ဆံ သည်၏အဖြစ်ကြောင့်။ (စိတ္တံဟူသော ဤသဒ္ဒါက အလုံးစုံသောစိတ်ကို ဟောနိုင် သောကြောင့်။) ယတ္ထ ယတ္ထ၊ အကြင်အကြင် စိတ်၌။ ယထာယထာ၊ အကြင်အကြင် အခြင်းအရာအားဖြင့်။ အတ္ထော၊ အနက်ကို။ လမ္ဘတိ၊ ၏။ တတ္ထ တတ္ထ၊ ထိုထို စိတ်၌။ တထာ တထာ၊ ထိုထို အခြင်းအရာအားဖြင့်။ (အတ္ထော၊ ကို။) ဂဟေတဗွော၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ နှလုံးသွင်း၍။ (ဝုတ္တံ၌ စပ်။)

ယံ၊ အကြင် လောက်ကုသိုလ် အကုသိုလ် ကြံယာစိတ်သည်။ အားသဝန ပစ္စယဘာဝေန၊ အာသေဝနပစ္စည်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ စိနောတိ၊ စီတတ်၏။ ယဥ္စ၊ အကြင် ဝိပါက်စိတ်ကိုလည်း။ ကမ္မုနာ၊ ကံသည်။ အဘိသင်္ခတဗ္ဘာ၊ ပြုစီမံအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ စိတဲ၊ စီအပ်၏။ တံ၊ ထို စိတ်ကို။ တထာ၊ ထိုအခြင်းအရာ အားဖြင့်။ စိတ္တန္တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တဲ။ ပြနာ၊ ဆက်။ယံ၊ အကြင်စိတ် သည်။ တထာ၊ ထို အခြင်းအရာအားဖြင့်။ နေဟာတိ၊ မဖြစ်။ ပရိတ္တကိရိယဒွယ်၊ ကာမကြိယာ ၂-ပါးအပေါင်းလည်းဖြစ်သော။ အန္တိမဝဝနဥ္၊ အဆုံးဇောလည်း ဖြစ်သော။ တံ၊ ထို စိတ်ကို။ ဝါ၊ သည်။ လစ္စမာနစိန္တ နဝိစိတ္တတာဒီဝသေန၊ ရအပ်သော စိန္တ နအနက်, ဝိစိတ္တတာအနက် အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ စိတ္တံ၊ စိတ္တမည်၏။ ဣတိ ဝေဒိတဗ္ဗံ။ ဟသိတုပ္ပါဒေါ ပန ၊ သည်ကား။ အညစဝနဂတိကောဝ၊ အခြားဇော၏ ဖြစ်ခြင်းနှင့်တူသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်သာ။ ဝါ၊ အခြားဇောနှင့် အလားတူသည်သာ။

**၁။ သဗ္ဗနိတ္ကားပနဝုတ္ထဲ။ ။** "အာရမှုက စိန္တေတီတိ စိတ္တဲ့"ဟူသော ပထမနည်းကိုသာ ဆိုသင့်သည် မဟုတ်ပါလော၊ အဘယ်ကြောင့် "စိနောတီတိ စိတ္တဲ့၊ စိတန္တိ စိတ္တဲ့"ဟူသော ခုတိယ–တတိယနည်းတို့ကို ဆိုရပါသနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "သဗ္ဗစိတ္တသာဓာရကတ္တာ" စသည်မိန့်။ အဓိပ္ပာယ်မှာ ပါ၌လျှောက်အတိုင်း သိသာပြီ။[ ဂဟေတဗွောတိနောက်၌ ရှေးစာအုပ် များဝယ် ဝါသဒ္ဒါပါသည်ကား အပိုသာတည်း။ ဣတိကိုလည်း ဝုတ္တဲ့–၌ စပ်ရမည်ဖြစ်သောကြောင့် ထို ဣတိနောက်၌ ပိုဒ်မရှိသင့်။]

၂။ ယံ ပန္မမာေဝေဒီတစ္ခဲ့။ မောကိစ္စမတပ်သော အာဝစ္စန်းရွေးဟူသော ကြိယာနှင့် သတ္တမဗောစသော နောက်ဆုံးဗောတို့သည် အာသေဝနသတ္တိဖြင့်လည်း မစိတတ်၊ ကံ–ကလည်း မပြု မစိအပ်သောကြောင့် အဘယ်နည်းဖြင့် စိတ္တမည်သနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ယံပန"စသည်မိန့်။ ထိုစိတ်တို့သည် "အာရမှုကဲ စိန္တေတိ"အရ စိန္တ နကြိယာကြောင့်လည်းကောင်း၊ နောက်၌လာမည့် စိတ္တတာယအတွက် ဝိစိတ္တအနက်ကြောင့် လည်းကောင်း၊ စိတ္တကရက အနက်ကြောင့် လည်းကောင်း စိတ္တအမည်ရနိုင်ပါသည်–ဟူလို။

၃။ ဟသိတုပ္ပါ၏ ပန္း ။ ပရိတ္တကြယာ ဟူသော အာဝစ္ခန်းခွေး အတွက် အကြောင်း ပြ၍ သိရပါပြီး ဟသိတုပ္ပါဒ်ကို အဘယ်သို့ မှတ်ရမည်နည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဟသိတုပ္ပါဒေါပန" စသည်မိန့်။ အခြားစောကဲ့သို့ မိမိကိုယ်ကို မိမိဘာသာ စော ၇–ကြိမ် စသည်ဖြင့် စီတတ်ပါသည်–ဟူလို။

စိတ္တာနံ ပနာတိ (ပဒဿ)၊ ၏။ ဝိစိတြာနံ၊ ဆန်းကြယ်သော စိတ်တို့၏၊ ကူတိ အတ္တော။ ဟိ၊ မှန်။ တဒန္တေဂဂတ္တာ၊ ထို ဆန်းကြယ်သောစိတ်တို့၌ ပါဝင်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သမုဒါယဝေါဟာရေန၊ အပေါင်း၏ စိတ္တဟူသော ဝေါဟာရဖြင့်။ အဝယဝေါပိ၊ အစိတ်ဖြစ်သော စိတ်ကိုလည်း။ စိတ္တန္တိ ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ဆိုအပ် ဆိုနိုင်၏။ ပဗ္ဗတ။ပ။ ဒေသေသု၊ တောင်တစ်စိတ်, မြစ်တစ်စိတ်, သမုဒ္ဒရာ တစ်စိတ် အစရှိသော အစိတ်တို့ကို။ ဒိဋ္ဌေသု၊ မြင်အပ်ပြီးကုန်သော်။ ပဗ္ဗာတာဒယော၊ တို့ကို။ (မယာ၊ သည်။) ဒိဋ္ဌာ၊ မြင်အပ်ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ သို့။ ဝုစ္စန္တိ ၊ ဆိုအပ်ကုန်၏။ ဣတိ ယထာ၊ ဤ ဥဒါဟရုဏ်ကဲ့သို့တည်း။

စရဏံ နာမ၊ စရဏ မည်သည်ကား။ ဂဟေတွာ၊ သွားလေရာရာယူ၍။ စရိ တဗ္ဗစိတ္တပဋော၊ လှည့်လည်ထိုက်သော ဆန်းကြယ်သော ပန်းချီအဝတ်တည်း။ ရူပါနီတိ၊ ကား။ ဗိမ္ဗာနိ၊ အရုပ်တို့ကို။ (ကာတဗ္ဗာနိ–၌ စပ်။)

အရွုတ္တိကံတိ၊ ဟူသောပါဌ်ဖြင့်။ ဣန္ဒြိယဗဒ္ဓံ၊ ဣန္ဒြိယဗဒ္ဓံ ဖြစ်သော အတ္တ ဘောကို။ ဝဒတိ၊ ဆို၏။... စိတ္တကတမေဝါတိ၊ စကားကို။ စိတ္တဿ၊ စံတ်၏။ မူလကာရဏတဲ၊ မူလအကြောင်း၏ အဖြစ်ကို။ ဝါ၊ အကြောင်းရင်း၏ အဖြစ်ကို။ သန္နာယ ဝုတ္တဲ့၊ ကြံက ပြုစီမံအပ်သောကြောင့် ကံသည် အကြောင်းဖြစ်သော်လည်း ထိုကံ၏ အကြောင်းကိုရှာလျှင် စိတ်ကိုတွေ့ရသည်၊ ထို့ကြောင့်စိတ်သည် ဂတိ-စသည်တို့ ဆန်းကြယ်ဖို့ရာ မူလအကြောင်းဖြစ်၍ "စိတ္တဿ မူလကာရဏတံ"ဟု ဆိုအပ်ပါသည် ဟူလို။] ဟိုး မှန်။ (တစ်နည်း–ကသွာ ဝိညာယတိ၊) ဟိ (ယသ္မာ)။ တော် စိတ္တဲ့၊ ဤစိတ်သည်။ ကမ္မဿ၊ ကုံ၏။ ကာရဏံး အကြောင်းတည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (စိတ္တကတမေဝါတိ၊ ကို။ စိတ္တညာ မူလ ကာရဏတံ သန္ဓာယ ဝုတ္တဲ့၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) ပန၊ ဆက်။ တံ အတ္ထဲ၊ ထိုအနက်ကို။ (စိတ်၏ မူလအကြောင်း ၏ အဖြစ်ဟူသော အနက်ကို။) ဝိဘာဝေတံ့၊ ထင်စွာဖြစ်စေခြင်းငှာ။ ကာယကမ္မာဒိဘေခန္တိအာဒိ ၊ ကို။ အာဟ။

လိင်္ဂနာနတ္တန္တိုး ကား။ သဏ္ဌာနနာနတ္တံ၊ လက်ခြေစသော ပုံသဏ္ဌာန်၏ ကွဲပြားသည်၏ အဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။) ဝါး တစ်နည်း။ ဘိန္န္ ။ပ။ဝတော၊ ကွဲပြားသော ပုံသဏ္ဌာန်ရှိသော အင်္ဂါကြီးငယ်ရှိသော။ သရီရသာ၊ ကိုယ်၏ မနာနတ္တံ(ဟောတိ)။ ဝေါဟာရဝသေန၊ အခေါ် အဝေါ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဣတ္ထိပုရိသာဒိ ဘာဝေန၊ မိန်းမ ယောက်ျား အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (မိန်းမ ယောက်ျား စသောအမည်ဖြင့်။) ဝေါဟရိတဗ္ဗေသု၊ ခေါ် ဝေါ် ထိုက်သောခြင်တို့၌။ ပတ္တနာဝိသေသာ၊ တောင့်တခြင်း အထူးတို့သည်။ ("ဣတ္ထိ ဘဝေယျာမိ စသော တောင့်တခြင်း

အထူးတို့သည်။) ဥပ္ပစ္ခန္တ ။ ကုန်၏။ ကတော၊ ထိုသို့ ပတ္ထနာဝိသေသ ဖြစ်ခြင်း ကြောင့်၊ ကမ္မဝိသေသာ၊ ပစ္စုပွန် ကဲအထူးတို့သည်။ (ဥပ္ပစ္ခန္တိ ။) ဧဝံ၊ လျှင်။ ဣဒံ ကမ္မနာနတ္တံ၊ ဤပစ္စုပွန်ကဲ၏ ကွဲပြားသည်၏အဖြစ်သည်။ ဝေါဟာရနာနတ္တတော၊ ကြောင့်။ ဟောတိ၊ ၏။ အပါဒက။ပ။ဝေမာဒိသ၊ တို့၌။ အာဒိသဒ္ဓေဟိ၊ ၄–ခုသော အာဒိသဒ္ဓါတို့ဖြင့်။ ဂတိယာ၊ ဂတိ၌လည်းကောင်း။ ဥပပတ္တိယာ၊ ကံကြောင့်ဖြစ်သော ဥပပတ္တိဘဝ၌လည်းကောင်း။ အတ္တဘာဝေ၊ အတ္တဘော၌လည်းကောင်း။ လောကဓမ္မေသ၊ လောကခံတို့၌လည်းကောင်း။ သုတ္တာဂတာနိ၊ သာဧက သုတ်၌ လာကုန်သော။ နာနာကရဏာနိ၊ အသီးအခြားပြုကြောင်း အထူးတို့ကို။ သင်္ဂဏှာတိ၊ သိမ်းယူ၏။

ကမ္မနာနတ္တာဒီဝသေနာတိ စတ္ထု၊ ဟူသော ဤပါဌ်၌။ ("ကမ္မနာနတ္တပုထုတ္တ ပဘေဒဝ ဝတ္တာနဝသေန"ဟူသော အဋ္ဌကထာပါဌ်ကို "ကမ္မနာနတ္တာဒီဝသေနာတိ"ဟု ချုံး၍ ဆိုထားသည်။) ကုသ့လာကုသလဝသေန၊ ကုသိုလ်ကံ အကုသိုလ်ကံတို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ကမ္မနာနတ္တံ၊ ကမ္မနာနတ္တကို။ ဝေဒိတဗ္ဗံ။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသ္မာ ကုသလာကုသလဝသေန ကမ္မနာနတ္တံ။ ဝေဒိတဗ္ဗံ။ နည်း။) ဟိ (ယသူာ)။ ဝိသဒိသသဘာဝတာ၊ မတူသော သဘောရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ နာနတ္တံ၊ ထူးသည်၏ အဖြစ်တည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ကုသလာကုသလဝသေန။ပ။ဝေဒိတဗ္ဗံ။) ကုသလကမ္မဿ၊ ၏။ ဒါနာဒီဝသေန၊ ဒါန အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်လည်း ကောင်း။ ကာယသုစရိတာဒိဘာဝေန စ၊ ဖြင့်လည်းကောင်း။ ပုထုတ္တံ၊ များသည်၏ အဖြစ်ကို။ (ဝေဒိတဗ္ဗံ။) အကုသလကမ္မဿ စ၊ ၏လည်းကောင်း။ မစ္ဆရိယာဒီဟိ၊ တို့ဖြင့်လည်းကောင်း။ ကာယခုစ္စရိတာဒီဟိ စ၊ တို့ဖြင့်လည်းကောင်း။ ပုထုတ္တံ (ဝေဒိတဗ္ဗံ)။ ဟိ၊ မှန်။(တစ်နည်း–ကသ္မာ ကုသလကမ္မသာ။ပ။ပုထုတ္တံ၊ ဝေဒိတဗ္ဗံ၊ သနည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။ ဗဟုပ္မကာရတာ၊ များသောအပြားရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ ပုထုတ္တံ။ ပုထုတ္တ တည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ကုသလကမ္မသာ။ပ။ဝ။ဝေဒိ တဗ္ဗံ။)

အန္ဒဒါနာဒီဝသေန၊ ထမင်းအလှူ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ (အာဒီဖြင့် ပါနဒါန စသော ကျန်၉-ပါးတို့ကို ယူ။) ဒါနာဒီနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ပါဏာတိပါတဝိရတိအာဒီဝသေန၊ ဖြင့်။ ကာယသုစရိတာဒီနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ အာဝါသမစ္ဆရိယာဒီဝသေန၊ အာဝါသမစ္ဆရိယ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ မစ္ဆရိယာဒီနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း၊ ပါဏာတိပါတာဒီဝသေန၊ဖြင့်။ ကာယခုစ္စရိတာ ဒီနံ့ဥ၊ တို့၏လည်းကောင်း၊ ပါဏာတိပါတာဒီဝသေန၊ဖြင့်။ ကာယခုစ္စရိတာ ဒီနံ့ဥ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ပဘေဒေါ၊ တစ်ခုတစ်ခုသောအစု၏ ကွဲပြားခြင်းကို။ (ဝေဒိတဗ္ဗော၊ ကသ္မာ အန္ဒဒါနာဒီဝသေန။ပ။ ဝေဒိတဗ္ဗော၊) ဟိ(ယသ္မာ)။

ဧကေကဿ၊ တစ်ခုတစ်ခုသော။ ပကာရဿ၊ အမျိုးအစား၏။ ဘေဒေါ၊ အပြားသည်။ ပဘေဒေါ၊ ပဘေဒတည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အန္နဒါနာဒီဝသေန။ပၢဝေဒိတဗွော။) [သစ်ကိုင်း အခက်မကြီးမှ အခက်ငယ်တွေဖြာ၍ ကွဲပြားခြင်းမျိုးကို "ပဘေဒ"ဟု ဆိုသည်။]

တထာ တထာ၊ ထိုထိုကုသိုလ်, အကုသိုလ်,ဒါန, မစ္ဆရိယစသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ (ကုသလာကုသလဝသေန စသည်ကို ကြည့်၍ ပေးသည်။) ဝဝတ္ထိတတာ၊ အသီးအသီး ပိုင်းခြား၍ ထားအပ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ နိုစ္ထိတတာ၊ ဆုံးဖြတ်အပ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ နာနတ္တာဒီနံ၊ နာနတ္တ အစရှိသည် တို့ကို၊ (အာဒိဖြင့် ပုထုတ္တ, ပဘေဒတို့ကို ယူ။) ဝဝတ္ထာနံ၊ အသီးအသီး ပိုင်းခြား သတ်မှတ်ဆုံးဖြတ်ခြင်းမည်၏။ တောနပါယေန၊ ဖြင့်။ လိင်္ဂနာနတ္တာဒီနို၊ လိင်္ဂနာနတ္တ အစရှိသည်တို့ကို။ ဝေဒိတဗ္ဗာနို။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသ္မာစတေနပါယေန။ ပျစေဒိတဗ္ဗာနို) ဟိယသွာ။ ကမ္မနာနတ္တာဒီဟိ၊ တို့ကြောင့်။ တာနို၊ ထို လိင်္ဂနာနတ္တ အစရှိသည်တို့သည်။ နိဗ္ဗတ္တာနို၊ ဖြစ်ရကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (စ တေနပါယေန။ ပ။ဝေဒိတဗ္ဗာနို။)

ပစ္စုပ္ပန္ရသား ပစ္စုပ္ပန်ဖြစ်သော။ လိင်္ဂသား အသွင်သဏ္ဌာန်၏။ ကမ္မတော၊ အတိတ်ကံကြောင့်။ ပဝတ္တီး ဖြစ်ပုံကိုလည်းကောင်း။ တဒနက္ကမေန၊ ထိုအစဉ်အားဖြင့်။ ပစ္စုပ္ပန္နကမ္မသား၏။ နိပ္မတ္တိဥ္၊ ပြီးစီးပုံကိုလည်းကောင်း။ ဒဿေတွာ၊ ပြပြီး၍။ တတော၊ ထို ပစ္စုပ္ပန်ကံကြောင့်။ အနာဂတာ။ ပ။ဒဿနေန။ အနာဂတ်ဖြစ်သော လိင်္ဂနာနတ္တ အစရှိသည်တို့၏ ပြီးစီးပုံကို ပြခြင်းဖြင့်။ သံသာရံ၊ သံသရာကို။ ဃဋေန္တော၊ ဆက်စပ်တော်မူလိုသည်။ (ဟုတွာ။) ကမ္မနာနာကရဏံ ပဋိစ္စာတိအာဒီ ၊ ကို။ အာဟ။ ပြငိစ္စသမုပ္ပါဒ် အင်္ဂါတို့ကို ပြလို၍ တတ္ထစသည်မိန့်။ တတ္ထ၊ ထိုကမ္မ လိင်္ဂ စသည်တို့တွင်။ ပုရိမေန၊ ရှေ့ဖြစ်သော။ ကမ္မဝစနေန၊ ကမ္မသဒ္ဒါဖြင့်။ အဝိဇ္ဓာ သင်္ခါရာ၊ တို့ကို။ (ဂဟိတာ။) လိင်္ဂါဒီဝသေန၊ ဖြင့်။ ဝိညာဏာဒီနီ၊ ကုန်သော၊ ဘဝပရိယောသာနာနို၊ ဘဝအဆုံးရှိသော ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်အင်္ဂါတို့ကို။ (ဂဟိတာနိ။) ဂတိအာဒီဝစနေန၊ ဂတိ အစရှိသော သဒ္ဒါဖြင့်။ (အာဒီဖြင့် ဥပပတ္တိ စသည်ကိုယူ။) ဇာတိ ဧရာ မရအာနိ၊ တို့ကို။ ဂဟိတာနိ၊ က္မတိ ဒဋ္ဌဗာနိ။

တတ္ထ၊ထိုဂတိ စသည်တို့တွင်။ နိရယာဒယော၊ ကုန်သော။ ပဉ္စ၊ ကုန်သော၊ ဂတိယော၊ ဂတိတို့ကို။ ဂတိတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စန္တိ၊ ကုန်၏။ တာသံထို ဂတိတို့၏။ နာနာကရဏံ၊ သည်။ အပဒါဒီ ဘာဝေါ၊ အပဒ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်သည်။ - (ဟောတိ။) ဟို၊မှန်။ တစ်နည်း~ကသွာ တာသံ။ ဟောတိ၊ နည်း။ ဟိ(ယသွာ)။



တာ၊ ထို ဂတိတို့သည်။ တထာ၊ ထို အပဒ အစရှိသော အပြားအားဖြင့်။ ဘိန္နာ၊ ပြားကုန်၏ ။ ဣတိ၊ကြောင့်။ (တာသံ။ပ။ဟောတိ။) ဂေါမဟိ သာဒိ။ပ။ဥပပတ္တိယော နွား ကျွဲ အစရှိသောဇာတ်, ခတ္တိယ အစရှိသောဇာတ်, စာတုမဟာရာစ် အစရှိသော ဇာတ်တို့ကို။ ဥပပတ္တီတိ၊ ဟူ၍။ **(၃စ္စန္တိ ။) [**ဂေါမဟိ သာဒိဖြင့် နတ်ဇာတ်ကိုပြသည်။] တာသံ၊ ထို ဥပပတ္တိတို့၏။ နာနာကရဏံ၊ သည်။ ဥစ္စာဒိတာ၊ ဥစ္စ အစရိသည်တို့၏ အဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။) ဟို၊ မှန်။ (တစ်နည်း ကသူာ တာသံ။ပ။ဟောတိ၊ နည်း။)၊ ဟိ (ယသ္မွာ)။ ခတ္တိယော ဧဝ၊ ခတ္တိယသည်ပင်။ (ခတ္တိယချင်း တူပါလျက်။) ကေစွော၊ အချို့ ခတ္တိယသည်။ မြခု၌ "ဧ၀"ကို ဧကစ္စော နောင် ထိုင်စေလို၏၊ အာဘော်ကျမည်မထင်။] ကုလ။ပ။ ဒီဟိ၊ အမျိုး,စည်းစိမ်,အစိုးရသူ၏အဖြစ် အစရှိသည်တို့ဖြင့်။ ဥစ္စော၊ မြင့်သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဧကစ္စော၊ သည်။ (ကုလ။ပ။ ဒီဟိ၊ တို့ဖြင့်။) နီစော၊ နိမ့်သည်။ (ဟောတိ။) တေဟိ ဧဝ၊ ထို ကုလ အစရှိသည် တို့ဖြင့်ပင်။ ဟိနတာယ၊ ယုတ်ညံ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဟိနော၊ ဟိနသည်။ (ဟောတိ။) ပဓာနဘာဝံ၊ ပြဋ္ဌာန်းသည်၏ အဖြစ်သို့။ နီတတာယ၊ ဆောင်အပ်သည် ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပဏီတော၊ ပဏီတ သည်။ (ဟောတိ။) ပြဏီတောကို "ပ+ဏီတော"ဟု ခွဲ၍ "ပ"ကို "ပဓာနဘာဝံ"ဟု လည်းကောင်း၊ "ဏီတော"ကို "နီတတာယ"ဟုလည်းကောင်း ဖွင့်၏။ ပ(ပြ)ဥပသာရကြောင့် န~ကို ဏ– ပြန်စေရသည်။]

အၾကာယ၊ ကြွယ်ဝသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သုဂတော၊ ချမ်းသာသို့ ရောက်သူသည်။ (ဟောတိ။) ဒလိဒ္ဒတာယ၊ ဆင်းရဲသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဒုဂ္ဂတော၊ ဒုက္ခသို့ ရောက်သူသည်။ (ဟောတိ။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ ကုလဝသေန၊ ဖြင့်။ ဥစ္စနိစတာ၊ ဥစ္စ နိစ-၏ အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။ ဣဿရိယဝသေန၊ အစိုးရသူ၏ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ ရာထူးဌာနန္တ ရ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဟိန ပဏိတတာ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဘောဂဝသေန၊ ဖြင့်။ သုဂတဒုဂ္ဂတတာ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဟောဝေသန၊ ဖြင့်။ သုဂတဒုဂ္ဂတတာ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဟောဝေတဗ္ဗာ၊ ၏။ သုဝဏ္ဏဒုဗ္ဗဏ္ဏတာတိ၊ ဟူသောစကားကို။ ဩဒါတ။ပ။ ဝသေန၊ ဖြူသောအဆင်း ရွှေသောအဆင်း အစရှိသော အဆင်း၏ စင်ကြယ်ခြင်း မစင်ကြယ်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဝုတ္တ၊ ပြီ။ သုဓာတ ဒုဇ္ဇာတတာတိ၊ ကို။ နိုကြော။ပေ။ပရိကာဟောဟိ၊ ပညောင်ပင်ဝန်းကဲ့သို့ ဝန်းဝိုင်းသော ကိုယ်ရှိသူ အစရှိသော အရပ်အလုံးတို့ဖြင့်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ လက္ခဏောဟိ၊ လက်ခြေစသော ရုပ်လက္ခဏာတို့ဖြင့်။ အတ္တ။ပ။ဝသေန၊ အတ္တဘော၏ ပြည်စုံသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ် မပြည့်စုံသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ် မပြည့်စုံသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ် မပြည့်စုံသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ် မပြည့်စုံသော ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏

ဒုဿဏ္ဍိတတာတိ၊ ကို။ အင်္ဂပစ္စင်္ဂါနဲ့၊တို့၏။ သဏ္ဌာနဝသေန၊ ဖြင့်။ (ဝုတ္တံ၊ ပြီ။)

အပရမ္ပို အခြားလည်းဖြစ်သော။ ယထာ ဝုတ္တဿ၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော။ ("ဒေဝမနဿနိရယတိရစ္ဆာနဘေဒါသ ဂတိသု ကမ္မလိင်္ဂသညာဝေါ ဟာရှာဒိဘေဒံ အစ္ဈတ္တိကဲ" စသည်ဖြင့် ဆိုအပ်ပြီးသော) အစ္ဈတ္တိက စိတ္တဿ၊ အစ္ဈတ္တိက ဆန်းကြယ်သော အကျိုး၏။ စိတ္တကတ ဘာဝသာဓကံ၊ စိတ်သည် ပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်ကို ပြီးစေတတ်သော။ ကမ္မတောတိ အာဒိ၊ သော။ သုတ္တံ၊ ကို။ (ဘဂဝတာ) ဝုတ္တဲ။ ဟိ၊ မှန်။ ကမ္မံ၊ ကံသည်။ စိတ္တတော၊ စိတ်ကြောင့်။ နိုဗ္မတ္တဲ့၊ ဖြစ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တတော၊ ထို ကံကြောင့်။ နိပ္ဖစ္စမာနံ၊ ပြီးစီးသော။ သဗ္ဗမ္ဗိ၊ သော။ စိတ္တဲ၊ ဆန်းကြယ်သော အကျိုးကို။ စိတ္တကတမေဝ၊ အရင်းခံစိတ်သည် ပြုအပ်သည်သာ။ ဣတိ၊ ဤ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို။ သာဓေတိ၊ ပြီးစေ၏။

ကမ္မနိဗ္ဗတ္တတော၊ ကံကြောင့် ဖြစ်သော။ လိင်ကောင့်။ ဝတ္တမာနာ၊ ဖြစ်ကုန်သော။ လိင်ကြောင့်ဖြစ်သော သညာတို့သည်။ မူလကာရဏတော၊ မူလအကြောင်းဖြစ်သော။ ကမ္မတော၊ ကံကြောင့်လည်းကောင်း။ အာသန္နကာရဏတော၊ နီးကဝ်သော အကြောင်းဖြစ်သော။ လိင်ကော စ၊ လိင်ကြောင့် လည်းကောင်း။ ပဝတ္တာ၊ ဖြစ်ကုန်သည်။ ဟော့န္တိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကမ္မတော။ပ။ ပဝတ္တရေတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ။ ["ကမ္မတော လိင်္ဂတော စေဝ၊ လိင်္ဂသညာ ပဝတ္တရေ"၏ အဖွင့်ဖြစ်သောကြောင့် "ပဝတ္တာဟောန္တိ"ဟု ့ဗဟုဝုစ်ရှိသင့်မည် ထင်သည်။] အထဝါ၊ ကား။ လိင်္ဂာ့၊ အသွင်သဏ္ဌာန်လည်း။ သညာ စ၊ အမှတ် အသားလည်း။ လိင်္ဂသညာ၊ တို့၊ တာ၊ ထို အသွင်သဏ္ဌာန် အမှတ်အသားတို့သည်။ ယထာသင်္ချ၊ အစဉ်အတိုင်း။ ကမ္မတော၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။ လိင်္ဂတော စ၊ လိင်ကြောင့် လည်းကောင်း။ ပဝတ္တရေ၊ ဖြစ်ကုန်၏။ ဣတိ အတ္တော။

သညာတော ဘေဒံ ဂစ္ဆန္တီတိ၊ ကား။ တေ ဓမ္မာ၊ ထို တရားတို့သည်။ ဣတ္ထိ ပုရိသာဒိလိင်္ဂသညာတော၊ ဣတ္ထိ ပုရိသ အစရှိသော အသွင်သဏ္ဌာန်,အမှတ်အသား ကြောင့်။ ဣတ္ထိပုရိသာဒိဝေါဟာရဘေဒံ၊ ဣတ္ထိ ပုရိသ အစရှိသော ဝေါဟာရ၏ ကွဲပြားခြင်းသို့။ ဂစ္ဆန္တိ၊ ရောက်ကုန်၏။ တထာ တထာ၊ ထိုထို ဣတ္ထိ ပုရိသ အစရှိသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ဝေါဟရိတဗ္ဗာ၊ ခေါ်ဝေါ်ထိုက်ကုန်၏။ ဣတိ အတ္ဆော။ ဣမာယ ဂါထာယ၊ ဤ ပထမ ဂါထာဖြင့်။ အတိတပစ္စုပ္ပန္နဒ္ဓ ပဋိစ္စသမုပ္ပာဒဝသေန၊ အတိတ်ကာလ ပစ္စုပ္ပန်ကာလဖြစ်သော ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ စိတ္တကတံ၊ စိတ်သည်ပြုအပ်သော။ စိတ္တံ၊ ဆန်းကြယ်သော အကျိုးကို။ အသိတ၊ ပြီ။ ကြမ္မတောဖြင့် အတိတ်ကကို ပြ၏။ လိင်္ဂသညာ–စသည်ဖြင့်

ပစ္စုပ္ပန်အကျိုးကို ပြ၏။ ထို့ကြောင့် "အတီတ။ပ။ဝသေန"ဟုဆိုသည်။]

လောကော ဧဝ၊ သတ္တဝါအပေါင်းသည်ပင်။ ပဓာတတ္တာ၊ ကံကြောင့် အပြားအားဖြင့် ဖြစ်ရသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပဓာ၊ ပဓာမည်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပစ္ဆိမပါဒေါ၊ ကမ္မုနာ ဝတ္တတိပဓာ–ဟူသော နောက်ပါဒကို၊ ပုရိမပါဒဿ၊ ကမ္မုနာ ဝတ္တတိ လောကော–ဟူသော ရှေ့ပါဒ၏။ ဝိဝရဏံ၊ ဖွင့်ကြောင်းစကားဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗော၊ ၏။ ရထဿ၊ ရထား၏။ (လှည်း၏။) အာဏီ၊ နားပန်းစောင့် ယေနသည်။ နိုဗန္နနာ၊ ဘီးမကျွတ်အောင် ဖွဲ့ ထားတတ်သည်။ (ဟောတိ) ယထာ၊ ကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ သတ္တလောကရထဿ၊ သတ္တလောက ဟူသော ရထား၏။ ကမ္မံ၊ ကံသည်။ နိဗန္နနံ၊ အဖွဲ့သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ သို့။ ဥပမာသံသန္နနံ၊ ဥပဓာနကို ဥပမေယျနှင့် ရောနောခြင်းကို။ ဝေဒိတဗ္ဗံ၊ ၏။ စ၊ ဆက်။ ဣမာယ ဂါထာယ၊ ဤ ဒုတိယဂါထာဖြင့်။ အဒ္ဓဒ္ဓယဝသေန၊ အတိတ် ပစ္စုပွန် အခွန့် ၂–ခု အပေါင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ စိတ္တဿ၊ ဆန်းကြယ်သော အကျိုးတရား၏။ ကမ္မဝိညာဏ်ကတတာ၊ ကမ္မဝိညာဉ်သည် ပြုအပ်သည်၏အဖြစ်ကို။ ဒဿိတာ။

ကိတ္တိန္တိ၊ ကား။ ပရမ္မုခါ၊ မျက်ကွယ်၌။ ကိတ္တနံ၊ ပြောဆို ချီးမွမ်းခြင်းကို။ ပတ္ထင္ဒယသတံ၊ ပျံ့နံ့သော ကျော်စောခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ (လဘတေ၌ စပ်။) ပသံသန္တိ၊ ကား။ သမ္မုခါ၊ မျက်မှောက်၌။ ပသံသနံ၊ ချီးမွမ်းခြင်းကို။ ထုတိ၊ ချီးမွမ်းခြင်းကို။ လဘတေ။) ကမ္မနာနာကရဏန္တိ၊ ကား။ ကမ္မတော၊ ကံကြောင့်။ နိဗ္ဗတ္တ နာနာကရဏံ၊ ဖြစ်သောအကျိုး၏ အထူးကို။ဝါ၊ တစ်နည်း။ ကမ္မဇေဟိ၊ ကံကြောင့်ပြစ်သော အကျိုးတို့ဖြင့်။ အနုမိယမာနံ၊ မှန်းဆ၍သိအပ်သော။ ကမ္မသောဝ၊ ကံ၏ပင်။ နာနာကရဏံ၊ ကို။ (ဝိဒိတ္တာ၌ စပ်။)

ော် ကမ္မဿကာတိ၊ ကား။ ကမ္မဿယာ၊ ကံဟူသော မှီရာရှိကုန်၏။ ကမ္မဿ၊ ကံ၏။ ဒါယံ၊ အမွေကို။ တေနး ထို ကံသည်။ ဒါတဗွး ပေးထိုက်သော အမွေကို။ အာဒိယန္တိ၊ ယူကြရကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကမ္မဒါယာဒါ၊ တို့မည်၏။ တောသံ၊ ဤ သတ္တဝါတို့၏။ (ယောနိ-၌ စပ်။) အန္ဓဇာဒီနံ၊ အန္ဓဇ အစရှိကုန်သော။ ယောနီနံ စ၊ ယောနိတို့၏လည်း။ ကမ္မတော၊ ကံကြောင့်။ နိဗ္ဗတ္တတ္တာ၊ ဖြစ်ရကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကမ္မမေဝ၊ ကံသာလျှင်ဖြစ်သော။ ယောနိ၊ အကြောင်းသည်။ အတ္တဘာဝ ပဋိလာဘနိမိတ္တ၊ အတ္တဘာကို ရခြင်း၏ အကြောင်းသည်။ (အတ္ထိ) ဣတိ။ ကမ္မယောနီ၊ တို့မည်၏။ တောသံ၊ ဤသတ္တဝါတို့၏။ ဗန္ဓနုဋ္ဌေန၊ ဖွဲ့တတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကမ္မ၊ ကမ္မ၊ ကဟူသော။ ဗန္ဓု၊ ဆွေမျိုးသည်။ (အတ္ထိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကင္ဗဗန္ဓူ၊ တို့မည်၏။

စိတ္တင်္သာတိ၊ ကား။ ကမ္မဝိညာဏဿ၊ ကမ္မဝိညာဉ်၏။ စိတ္တိဿ၌ စိတ္တသဒ္ဒါ၏ ဝိစိတြာနက် ယူမည်စိုး၍လည်းကောင်း။ စိတ်အားလုံးကို ယူရမည် စိုး၍လည်းကောင်း "ကမ္မဝိညာဏဿ"ဟု ဖွင့်သည်။ စိတ်ဟူသောအနက်ကိုယူပါ။ စိတ်အားလုံးတွင် ကုမ္မဝိညာဉ်ဟူသော ကုသိုလ် အကုသိုလ်စိတ်ကို ယူပါ–ဟူလို။] ပန၊ စက်။ တဿ၊ ထိုစိတ်၏။ အလဒ္ဓေါကာသတာ၊ မရအပ်သော အခွင့်ရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ အညေန၊ သော၊ ကမေမွန၊ ကံသည်။ ပဋိဗာဟိတတ္တာ၊ တားမြစ်အပ် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း၊ တဒဝိပစ္စနောကာသေ၊ ထိုကံ၏ အကျိုးမပေး နိုင်ရာအရပ်၌။ ပုဂ္ဂလဿး ကံကိုပြုခဲ့သော ပုဂ္ဂိုလ်၏။ နိဗ္ဗတ္တတ္တာ စ၊ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ ဝေဒိတဗွာ၊ ၏။ ဝိစ္စမာနမွိ၊ ထင်ရှားရှိသည်လည်း ဖြစ်သော။ အပရာပရိယ ဝေဒနိယကမ္မဝိညာဏ်၊ အပရာပရိယ ဝေဒနိယကံ ဟူသော ဝိညာဉ်ကို။ (ဒဋ္ဌဗ္ဗံ-၌ စပ်။) ကာလ။ပ။ဝိကလိတ်ာယ၊ ကာလ, ဂတိ, ပယောဂ–အစရှိသော အတူတက္မွ အကျိုးကိုပြုလေ့ရှိသော အကြောင်းတို့၏ ချို့တဲ့ ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အဝသေသပစ္စယလေကလ္လံ၊ ကြွင်းသောအကြောင်းတို့မှ ချို့တဲ့၏ဟူ၍၊ ဒဋ္ဌိဗ္ဗို၏။ အြပရာပရိယ ဆဒ္ဒိနီယ ကမ္မိဝိညာဏနှင့် အလေသပစ္စ ယဝေကလ္လွဲသည့် အရတူ၏။ ထို့ကြောင့် "ဝိကလံ"ရှိလျှင်ကောင်း၏။ သို့မဟုတ် "ဝိကလံယေဝဝေကလ္လံ"ဟု သွတ္တ၌ ကျပစ္စည်းသက်ပါ။]

ဧကစ္စစိတ္တန္တိ ၊ ့ဟူသောပါဠိဖြင့်။ ("ဧကစ္စစိတ္တကရဏာ ဘာဝတော"၌ ဧကစ္စစိတ္တ ဟူသောပါဠိဖြင့်။) စိတ္တေန၊ ကမ္မဝိညာဉ် ဟူသော စိတ်သည်။ ကတ္တဗ္ဗ စိတြေ၊ ပြုထိုက်သော ဆန်းကြယ်သောအကျိုးတွင်။ (တချို့စာအုပ်များ၌ "ကတ္တဗ္ဗစိတြေန"ဟုရှိသည်၊ အနက်တူပင်။) ဧကစ္စဘူတံ၊ အချို့ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ တေန၊ ကို ကမ္မဝိညာဉ်ဟူသော စိတ်သည်။ ကတ္တဗ္ဗစိတြံ၊ ပြုထိုက်သော ဆန်းကြယ်သော အကျိုးကို။ အာဟ၊ ပြီ။ ထြိစိက်သည် ပြုထိုက်သောအကျိုးထဲက အချို့သော အကျိုးကို "ဧကစ္စစိတ္တ"ဟုခေါ်သည်။]

အနဘဝိတွာ၊ ခံစားပြီး၍လည်းကောင်း။ ဘဝိတွာ စ၊ ဖြစ်ပြီး၍ လည်းကောင်း။ အပဂတံ၊ ကင်းပြီးသောသင်္ခတတရားသည်။ ဘူတာပဂတံ၊ မည်၏။ ဟိ၊ မှန်။ အနဘူတဘူတာ၊ ခံစားပြီးသောတရား ဖြစ်ပြီးသောတရားတို့ကို။ ဘူတတာ သာမညေန၊ ဘူတ၏အဖြစ်ဖြင့် တူသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဘူတသဒ္ဒေန၊ ဘူတသဒ္ဒါ တစ်ခုတည်း သည်။ ဝုတ္တာ၊ ဟောအပ်ဂုန်ပြီ။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသ္မွာ အနုဘူတဘူတာ။ပ။ ဝုတ္တာ။ ဣတိဝိညာယတိ။) ဟိ (ယသ္မာ။) သာမညမေဝ၊ ဘဝနကြိယာ သမညကိုသာ။ (အနုဘဝနနှင့်လည်းကောင်း၊ ဘဝနနှင့်လည်းကောင်း ဆိုင်သောသာမညဘဝနကြိယာ ကိုသာ။ ဘူတတ္ထသင်္ခါတဲ့ သာမည် ဧဝ။–မခု။) ဥပသဂျေန၊ အနု ဥပသာရသည်။ ဝိသေသိယတိ၊ အထူးပြုအပ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အနုဘူတဘုတာ။ပ။ ဝုတ္ထာ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) စ၊ ဆက်။ အနုဘူတ–သဒ္ဒေါ၊ကို။ ကမ္မဝစနိစ္ထာဘာဝတော၊ ကံအနက်ကို ဆိုခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်။ အနုဘဝကဝါစကော၊ ခံစားတတ်ဟူသော အနက်ကို ဟော၏ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗွော၊ ၏။ အြနုဘူတ–သဒ္ဒါသည် "ခံစားအပ်"ဟူသော ကံအနက်ကို များသောအားဖြင့် ဟောသော်လည်း ဤနေရာ၌ ကတ္တားအနက်ဟော ဟု မှတ်ပါ။]

ခိုင်ကျွင်္ဂါဟဝသေန၊ အာရုံကို ကြံကြဲဖန်ဖန် ယူခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ရာဂါဒီဟိ၊ ရာဂ-အစရှိသော အကုသိုလ် စေတသိက်တို့ကြောင့်လည်းကောင်း။ တဗ္ဗိပက္စေဟိ စ၊ ထို ရာဂ-စသည်တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော အလောဘစသော စေတသိက် တို့ကြောင့်လည်းကောင်း။ အကုသလံ၊ အကုသိုလ်သည် လည်းကောင်း။ ကုသလဥ္စ၊ သည်လည်းကောင်း။ အာရုမ္မဏရသံ၊ အာရုံ၏အရသာကို။ အနုဘဝတိ၊ ခံစားတတ်၏။ . ဝိပါကော၊ ဝိပါက်သည်။ (အာရုမ္မဏရသံ၊) န (အနုဘဝတိ)၊ နိုင်။ (ကသ္မာ။) ကမ္မဝေဂက္ခိတ္တတ္တာ၊ ကံအဟုန်သည် ပစ်ချအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ကိရိယာပိ၊ ကြံယာ သည်လည်း။ (အာရုမ္မဏရသံ) န (အနုဘဝတိ)၊ (ကသ္မာ။) အဟေတုကာနံ၊ အဟိတ်ကြဲယာစိတ်တို့၏။ အတိဒုဗ္ဓလတာယ၊ အလွန် အားမရှိ ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ ခံဏ ကိလေသသ၊ ကုန်ပြီးသော

၁။ ဝိက်ပွာပေးအနုဘဝတီး ။ "အာရမ္မကရသံ အနုဘဝိတွာ နိရုဒ္ခံ အနုဘူတာပဂတ သင်္ခါတံ ကုသလာကုသလံ"ဟု အဋ္ဌကထာဆိုရာ၌ ကုသိုလ် အကုသိုလ်တို့သာ အာရုံ၏ အရသာကို ခံစားကြပါသလော။ စေးနာနှင့် တကွဖြစ်သော ဝိပါက်ကြံယာတို့ကား အဘယ့်ကြောင့် အာရုံ၏အရသာကို မခံစားကြပါသနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဝိကပ္ပမေ။ အတိသန္တဝုတ္တိတ္တာ" ဟု မိန့်သည်။ "ဝိကပ္ပဂါဟ-အာရုံကို ကြံကြံမန်မန်ယူခြင်း"ဟူသည် အနိဋ္ဌာရဲ ဖြစ်သော သားကလေးကိုပင် မိခင်၏ မေတ္တာစိတ် သို့မဟုတ် လောဘစိတ်ဖြင့် ဣဋ္ဌာရဲ အဖြစ်ဖြင့်ယူနိုင်ခြင်း၊ ဣဋ္ဌာရုံကိုလည်း ရန်သူက ဒေါသစိတ်ဖြင့်လည်းကောင်း၊ ယောဂီတို့က ဝိပဿနာစိတ်ဖြင့် လည်းကောင်း အနိဋ္ဌာရဲ အဖြစ်ဖြင့် ယူနိုင်ခြင်းတည်း။ ထိုသို့ယူမှုသည်ရာဂ-စသော စေတသိက်၏အစွမ်း၊ အလောဘ-စသော စေတသိက်တို့၏ အစွမ်းဖြစ်ရကား ထို စေတသိက် တို့နှင့် ယှဉ်ကြသော အကုသိုလ် ကုသိုလ်စိတ်တို့သာ ထိုသို့ယူမှုကို ပြုနိုင်ကြ၏။ ထိုသို့ ယူခြင်းကိုပင် ထိုအာရုံ၏ ဣဋ္ဌ-အနိဋ္ဌ အရသာကို ခံစားခြင်း အနဘူတဟု ဆိုသည်။ တြင္ခိ ပတ္မွတိတိ-အလောဘာဒီဟိ။-မစု။]

ကိလေသာရှိသော။ ဆင္ပင်္ဂပေက္ခာဝတော<sup>း</sup>၊ ဆင္ပ်င်္ဂပေက္ခာရှိသော ရဟန္တခုပိုဂ္ဂိုလ်၏ သန္တခန်၌။ ဥပ္ပစ္စမာနာနံ၊ ဖြစ်ရကုန်သော။ သဟေတုကာနံ၊ သဟိတ် ကြိယာစိတ် တို့၏။ အတိသန္တ ဝုတ္တိတ္တာ စ၊ အလွန်ငြိမ်သက်သောဖြစ်ခြင်း ရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်းတည်း။

်စ၊ ဆက်။ ဧတ္ထ၊ ဤနည်း ၂–ပါးတို့တွင်။ (အနဘူတာ ပဂတ္၊ ဘူတာပဂတဟူသော နည်း ၂–ပါးတို့တွင်။) ပုရိမေယေ၊ ၌။ ကုသလာ ကုသလမေဝ၊ ကုသိုလ် အကုသိုလ်စိတ်ကိုသာ။ ဝတ္ထု၊ ဝဒန္တ ပုဂ္ဂိုလ်၏။ (ဝတ္ထု ဟုရှိသည်ကား– မကောင်း။) အဓိပ္ပဲာယဝသေန၊ အလို၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဘူတာပဂတန္တ ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ ၊ ယံ၊ ယင်းကုသိုလ် အကုသိုလ်ကို။ ဥပ္ပန္နာနံ။ ပါး၌တိယာတိ ဧတ္ထ၊ ပါ၌၌။ ဥပ္ပန္နန္တိ၊ ဟူ၍။ ဂဟေတွာ၊ ယူတော်မူ၍။ တံသဒိသာနံ၊ ထို ဥပ္ပန္န အကုသလ, ဥပ္ပန္နကုသလနှင့်

၁။ ဆုဋ္ဌဝုံပေကွာဝတော၊ ။ ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည် ရူပါရဲ့သော အာရံ ၆-ပါးကို အာရံ ပြုရာ၌ ဣဋ္ဌာရုံဖြစ်စေကာမူ လောဘာက်သို့လည်း မကျရောက်အောင်၊ အနိဋ္ဌာရုံ ဖြစ်စေကာမူ ဒေါသဘက်သို့လည်း မကျရောက်အောင် အသင့်အားဖြင့် ရွတတ်၏။ အာရံ ၆-ပါး၌ ထိုသို့ရွ နိုင်သော ဥပေကွာ ၆-မျိုးကို "ဆဠ်ဂုံပေကွာ"ဟု ခေါ်၏။ [ ဆ+အင်္ဂါနိ ယသဘိတိ ဆဠင်္ဂါ စ+သာ+ဥပေကွာ စာတိ ဆဠင်္ဂပေကွာ။] ထိုဆဠင်္ဂပေကွာရှိသော ရဟန္တာတို့၏ ကြီယာဓိတ်သည် အလွန်ငြိမ်သက်သော ဖြစ်ခြင်း ရှိသောကြောင့် အာရံ၏ အရသာကို ကုသိုလ် အကုသိုလ်တို့ကဲ့သို့ မခံစားကြတော့။

၂။ ဧတ္တ ဧၿပနဝုတ္ထံ။ ။ အဋ္ဌကထာ၌ ဘူတာဝဂတုပ္ပန္နကို ပြရာဝယ် "အာရမ္မကရသံ။ပ။ ကုသလာ ကုသလံ"ဟုလည်းကောင်း၊ "ဥပ္ပါဒါဒိတ္တယ်။ပ။ သေသသင်္ခတဥ္"ဟုလည်းကောင်း အဘယ်ကြောင့် ၂--နည်းပြသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "တွေစ" ဝသည်မိန့်။ ဝဒန္တ ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သော သင်္ဂဟ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုအားဖြင့် ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကိုသာ "ဘူတာပဂဲတ"ဟု ဆိုလို၏။ ထိုအလိုအတိုင်း ပထနေည်းကို ဆိုထားသည်-ဟူလို။ ["ဝတ္ထု-ဝဒန္တ ပုဂ္ဂိုလ်၏+အဓိပ္ပာယ-အလို"ဟူသည် ကုသိုလ် အကုသိုလ်၏ အဗျာကတထက် လွန်ကဲသော ခံစားခြင်း အခြင်းအရာကို ဆိုလိုခြင်းတည်း။] --

၃။ ယံ ဥပ္ပန္မာနံ ။ပ။ဝုတ္ထာ။ ။ ထို ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကို "ဥပ္ပန္န"ဟု ယူထားသော (ဟောထားသော) ပါဠိတော် ရှိပါ၏ လော–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ယံ။ပ။ဝုတ္ထာ"ဟု မိန့်သည်။ "ဥပ္ပန္နာနံ့ အကုသလာနံ။ပ။ဠိတိယာ"ဟူသော သမ္မပ္မဓာန် ပါဠိတော်များ၌ အတိတ် ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကို ,"ဥပ္ပန္န"ဟု ထူ၍ ထို အကုသိုလ်နှင့်တူသော အနာဂုတ်အကုသိုလ်ကို ပယ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း။ ထို ကုသိုလ်နှင့်တူသော အနာဂတ်ကုသိုလ်၏ တည်တဲ့ တိုးပွားခြင်း ကိုလည်းကောင်း ဟောတော်မူသည်။ ဤပါဠိတော်ကိုထောက်၍ ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကို "ဥပ္ပန္န"ဟု သုံးရွဲရိုးရှိကြောင်း သိနိုင်ပါသည်-ဟူလို။

တူကုန်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ်တို့၏။ ဝါ၊ တို့ကို။ ပဟာနံ၊ ပယ်ခြင်းကို လည်းကောင်း။ ဝုဒ္ဓိ စ၊ တိုးပွားခြင်းကိုလည်းကောင်း။ ဝုဒ္ဓာ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ["အကုသလ ပဟာန, ကုသလဝုဒ္ဓိ"ဟု ယထာသင်္ချနည်းအားဖြင့် ယူပါ။] ပစ္ထိမ နယေ၊ပန၊ ၌ကား။ စသဒ္ဒေန၊ ဖြင့်။ ကုသလာ ကုသလဥ္စ၊ ကိုလည်း။ အာကမိုတွာ၊ ငင်၍။ ဘူတာ။ ပ။ ဓိပ္ပာယေန၊ ဘူတာပဂတ အဖြစ်ကို ဆိုလိုခြင်းကြောင့်။ သဗွံ၊ သော။ သင်္ခတံ၊ သင်္ခတ တရားကို။ (ကုသိုလ် အကုသိုလ်နှင့် တကူသော သင်္ခတ တရားကို။ (ကုသိုလ် အကုသိုလ်နှင့် တကူသော သင်္ခတ တရားကို။) ဝုတ္တံ၊ (ဘူတာပဂတ)ဟု ဆိုအပ်ပြီ။

ဝိပစ္စိတုံ၊ မှည့်ရင့်ခြင်းငှာ။ (အကျိုးကို ဖြစ်စေခြင်းငှာ။) ညကာသ ကရဏ ဝသေန၊ အခွင့်ပြုခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဥပ္ပတိတံ၊ ခုန်ကျော်လာသကဲ့သို့ ဖြစ်သော။ (အတိတ်ကံအများတွင် ဤကံတစ်ပါးသာ ထင်လာသည့်အတွက် အများထဲမှ ခုန်၍ ထွက်လာသကဲ့သို့ ဖြစ်သော။) အတိတကမွဉ့၊ အတိတ်ကံကို လည်းကောင်း။ တတော၊ ထိုကံကြောင့်။ ဥပ္ပစ္နိတုံ၊ ဖြစ်ခြင်းငှာ။ အာရခွေါ၊ အားထုတ်သကဲ့သို့ ဖြစ်သော။ အနာဂတော၊ အနာဂတ်ဖြစ်သော။ ဝိပါကော စ၊ အကျိုးကိုလည်းကောင်း။ သြကာသကတုပ္ပန္နန္တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝိတ္တော။ ဥပ္ပန္နသဒ္ဓေန၊ ဥပ္ပန္နသဒ္ဓါနှင့်။ ဝိနာပိ၊ ကင်း၍လည်း။ ဝိညာယဓာန်၊ သိအပ်သော။ ဥပ္ပန္နဲ့၊ ဖြစ်ပြီးသော။ ယံ၊ အကြင်ကံသည်။ (အတ္ထိ။) တံ၊ ထိုကံကို။ သန္မာယ၊၍။ နာဟံ။ပ။အာဒိ၊ စကားရပ် ကို။ (ဘဂဝတာ) ဝုတ္တံ။ ဤ ဝါကျများ၏ အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌာကထာ ဘာသာ ငိုကာ၌ အမေး အဖြေလုပ်၍ ပြထားပြီ။]

တာသု တာသု ဘူမီသူတိ၊ ကား။ မနုဿ။ပ။ သင်္ခါတေသို့၊ လူနတ် အစရှိသူတို့၏ အတ္တဘောဟု ဆိုအပ်ကုန်သော။ ဥပါဒါနက္ခန္နသုံး ဥပါဒါနက္ခန္နာတို့ ၌။ တသ္မိ တသ္မိ သန္တာနေ၊ ထိုထို ခန္ဓာအစဉ်၌။ အနုပ္ပတ္တိအနာပါဒီတတာယ၊

၁။ ပန္ထိမႈပၤအမိပ္ပါယေန။ ။ နောက်နည်း၌ကား တိုက်ရိုက် ယူအပ်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ်မှတစ်ပါးသော တရားစုကိုလည်းကောင်း။ သင်္ခတဥ၌ စ–သဒ္ဒါဖြင့် ယူအပ်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကိုလည်းကောင်း၊ (ဤအားလုံးသော သင်္ခတ တရားစုကို) ဘူတာပဂတအဖြစ် (ဘူတာပဂတနာမည်)ဖြင့် ဆိုလို။ ထို့ကြောင့် ပစ္ဆိမေိကပ်ကို သင်္ဂဟအဋ္ဌကထာ ဆိုသည်။ ["ဘူတာပဂတဘာဝေန + အဘိဓာန်၊ ဆိုခြင်း။ ဘူတာပဂတဘာဝါဘိဓာနေး ၌ + အဓိပ္ပာယေား ကျမ်းဆရာ၏ အလိုတည်း။ ဘူတာ၊ပ။အဓိပ္ပာပော"ဟု ပြု။ မခု၌ကား တစ်မျိုး ဝစနတ္ထပြု၏။]

နောင်တစ်ဖန် မဖြစ်ခြင်းသို့ မရောက်စေအပ်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ အသမှုဟတံံး မဂ်ဖြင့် မပယ်နတ်အပ်သေးသော။ (အကုသလံ-၌ စပ်။) စ၊ ဆက်။ နတ္ထ၊ ဤဘူမိလချွပ္ပနဲ့ ဟူသော ပါဠ်၌။ လက္ခဘူမိကံ၊ ရအပ်သော ဘုံရှိသော အကုသိုလ်ကို။ ဘူမိလချွန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ (ကိမိဝ၊နည်း။) အာဟိတော၊ ဆောင်ယူအပ်သော။ ဝါ၊ ပူဇော်အပ်သော။ အဂ္ဂိ၊ မီးကို။ (အဂ္ဂိအာဟိတော<sup>၂</sup>တိ၊ အဂ္ဂိအာဟိတောဟူ၍။ ဝါ၊ အဂျာဟိုတော ဟူ၍။ ဝုတ္တော) ဝိယ၊ တည်း။

စ၊ ဆက်။ ဩကာသကတုပ္ပန္နသဒ္မေပီး ၌လည်း၊ ဧတေန၊ ဤ ကဲသည်။ သြကာသော၊ အခွင့်ကို။ ကုတော၊ ပြီ။ ဣတိ စ၊ ဤသို့လည်း ဖြစ်သော။ ဧတဿ၊ ဤဝိပါက်၏ အတွက်။ ဩကာသော၊ ကို။ ကတော၊ ပြီ။ ဣတိ စ၊ သော။ ခုဝိတ္ထောပိ၊ ၂–ပါး အပြားရှိသော အနက်၌လည်း။ ဧဝဓေဝ၊ ဤ ဘူမိလဒ္မ အတူပင်။ ကတုသဒ္မဿ၊ ကတ သဒ္ဒါ၏။ ပရနိပါတော၊ နောက်၌ကျရောက်ခြင်း ကို။ ဝေဒိတဗွော၊ ၏။ ဤဝါကျ အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာ အဓိပ္ပာယ်၌ ပြထားပြီ။ ေ သဗ္ဗဒါ၊ အခါခပ်သိမ်း။ အဝတ္တမာနမ္ပိ၊ ဖြစ်ဆဲ မဟုတ်ပါသော်လည်း။ ဂမိ ယစိတ္တံ၊ ခရီးသွားလိုသူ၏စိတ်ကို။ ပဋိပက္က ပစ္စဝေက္ကဏာယ၊ သွားခြင်း၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ကို ဆင်ခြင်ခြင်းအားဖြင့်။ အဝိက္ခမ္ဘိတတ္တာ၊ မချွဲအပ်သေးသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဥပ္ပန္နန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ ပြီ။...အန္တ ရခုပေတိတိ၊ ကား။ ဝိက္ခမ္ဘိကာ၊ ပယ်ခွာတတ်သော။ အာနာပါနညာတိ၊ အာနပါနညာတိသည်။ ဝိက္ခမ္ဘတိ၊ ပယ်ခွာတိသော။ အာနာပါနညာတိ၊ အာနပါနညာတိသည်။ ဝိက္ခမ္ဘတိ၊ ပည်မော်လည်း မပြတ်စဲသေးမီ။ သဘူမိယ၊ မိမိဖြစ်ရာ ဥပါဒါနက္ခန္ဓာ ၅–ပါး၌။ အဗ္ဗောစ္ဆိန္နေ၊ မပြတ်စဲသေးမီ။ ဝိစ္ဆိန္နိတ္မွာ၊ ဖြတ်၍။ ဣတိ အတ္တော။...အနုတိတံ၊ အတိတ်လည်း မဟုတ်သော။ အနနာဂတံ၊ လည်းမဟုတ်သော။ ခဏတ္တယေကအေသဂတမ္ပါ ခဏ္ဍ ၃–ပါးအပေါင်း၏

**၁။ အသမူဟတ်။ ။** ဉပမာ–ဒိဋ္ဌိဝိစိကိစ္ဆာသည် သောတာပတ္တိမဂ် မဥပါဒိမိက ထိုပုဂ္ဂိုလ်၏ သန္တဝန်၌ ဘင့်စဏဝယ် ချုပ်သွားသော်လည်း နောင်တစ်ဖန် မဖြစ်ခြင်းသို့ မရောက်စေအပ်သေး၊ ထိုသို့ မရောက်စေအပ်သေးသည်၏အဖြစ်ဖြင့် မပယ်နတ်အပ် သောကြောင့်"အသမူဟတ"ဟု ဆိုသည်။ အခြားကိလေသာများလည်း နည်းတူ။

၂။ အင္ဂိအာဟိတော။ ။ "အာဟိတောတိ အာဘတော (ဆောင်ယူအပ်သော) တလိတော ဝါ (တစ်နည်း-တောက်ပစေအပ် ငြိတွန်းအပ်သော)"ဟု သုတ္တနိပါတိစနိယသုတ် အဋ္ဌကထာ ဖွင့်၏။ ပထမနည်း၌ "အာပုဗ္ဗ ဓာဓာတ်၊ ဓ-ကို ဟ၊ အာကို ဣပြု" ဟုသိစေ၏ စ ခုတိယနည်း၌ "အာ+ဟုဓာတ်"ဟု ဆိုလို၏။ ဟုဓာတ်သည် မီးပူစော်ခြင်း အနက်ကိုလည်း ဟော၏။. ဤပုဒ်၌ "အာဟိတော+အဂ္ဂိ"ဟု ဆိုဆိုလျက် ဝိသေသနနောက်ချ၍ "အဂ္ဂိအာဟိတော"တစ်နည်း "အဂျာဟိတော"ဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့၊ ဤ၌လည်း "လဒ္ဓဘူမိ"ဟု ဆိုလိုလျက် "ဘူခိုလန္န"ဟု ဆိုထားသည်–ဟူလို။

တစ်စိတ်တစ်ဒေသ၌ ဖြစ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ ဥပ္ပဇ္ဈမာနံ၊ ဥပါဒ်ဆဲစိတ်ကို။ ကေတ္တယဂတန္တိ၊ဟူ၍။ ဝုတ္တဲ့။

ခေသနာယ၊ ဒေသနာတော်၏။ ပနာနေန၊ ပနာနအဖြစ်ဖြင့်။ ဂဟိတော၊ ယူအပ်သော။ အတ္တော၊ အနက်ကို။ သိသန္တဲ့၊ သိသ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ ဒေသေတဗွဲ၊ ဟောထိုက်သော။ လောက်ယခမ္မံ၊ လောကိတရားသို့။ ပတ္စာ ဒေသနာ အစဉ်အားဖြင့် ရောက်၍။ ဒေသနာယ၊ ၏။ စိတ္တံ၊ စိတ်ဟူသော အနက်သည်။ ပုဗွင်္ဂမံ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဓမ္မသဘာဝံ ၊ စိတ်ဟူသော တရား၏ ခေါင်းဆောင်ဖြစ်ခြင်း သဘောကို။ သန္ဓာယ၊ ၍။ တေါ့ ဤ စိတ္တံ ဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတိ ဟူသော စကားကို။ (ဘဂဝတာ) ဝုတ္တံ။

သဗွေပီ၊ ကုန်သော။ အကုသလား ကုန်သော။ ဓမ္မာ၊ စိတ်စေတသိက်တရား တို့ကို။ အကုသလာတိ၊ တို့ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ကုန်ပြီ။ စေတနာ၊ စေတနာကို။ (အကုသလာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။) ဣတိ၊ သို့။ ကေစိ၊ အချို့သော ပဒကာရ ဆရာတို့သည်။ (ဝဒန္တိ ။) ရာဂါဒယော၊ ကုန်သော။ ဧကန္တာကုသလာ၊ ဧကန် အကုသိုလ်ဖြစ်ကုန်သော။ (ဓမ္မာ၊ တုရားတို့ကို။) အကုသလဘာဂိယာတိ၊ တို့ဟူ၍။ (ဝုတ္တာ။) ဖဿာဒယောပိ၊ ကုန်သော။ (ပိဖြင့်ရာဂါဒယောကိုဆည်း။) တပ္ဖက္စိကာ၊ ထိုအကုသိုလ်၏ အသင်းအပင်း၌ ဖြစ်ကုန်သော။ (ဓမ္မာ၊တရားတို့ကို။) အကုသလပ်ကို ကားတိ(ဝုတ္တာ)။

မနော့။ပ။ဥပ္ပစ္နွတီတိုး ကား။ သဟဲဇာတေား သမ္မယုံတိတ္ဆရားတို့နှင့် တကွ ဖြစ်သည်။ (သမာနော)ပိုး သော်လည်း။ ဝါ၊ ဖြစ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ မနော၊ ကို။ (ဝုတ္တော–၌ စပ်။) ဝါ၊ သည်။(ဟောတိ–၌ စပ်။) သမ္မယုတွေ၊ သမ္မယုတ် တရားတို့ကို။ သင်္ဂဏိုတွာ၊ သိမ်းကျုံး၍။ အဓိပတိဘာဝေန၊ အကြီးအကဲ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (အဓိပတိပစ္စည်းကို မဆိုလို။ ဣန္ဒြိယပစ္စည်းဖြင့် အကြီးအကဲဖြစ်သည်ကို ဆိုလိုသည်။ ပဝတ္တမာနော၊ ဖြစ်လတ်သော်။ ပဌမံ ဥပ္ပန္နော ဝိယ<sup>၂</sup>၊ ပထမ ဖြစ်သကဲ့သို့။

၁။ ဓမ္မသဘာဝဲဝါ။ ၊ လောကီတရားဖြစ်သောစိတ် စေတသိက်တို့တွင် စိတ်သည် ပင်ကိုသဘာဝအတိုင်း အားဖြင့် စေတသိက်တို့ထက် ပြဋ္ဌာန်း၏။ ထို့ကြောင့် စိတ်၏ပင်ကို သဘောကို ရည်ရွယ်တော်မူ၍ "စိတ္တံ ဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတိ"ဟု ဟောတော်မူသည်။ ပြထမိနည်းဖြင့် ဒေသနာအရာ၌ ခေါင်းဆောင်ဟု ဆိုလို၏။ ဒုတိယနည်းဖြင့် ပင်ကို သဘောကိုအားဖြင့် ခေါင်းဆောင် ဟုဆိုလိုသည်။]

၂။ ဥပ္ပ**နော**်စီယ။ ။ ဤ၌ ဝိယဖြင့်ဆိုသောကြောင့် "ပဋ္ဌမဲ ဥပ္ပန္နဲ့"ကို သဒိသူပစာတူ ကြပါ။ ဤသို့ဥပစာ မကြရသော တစ်နည်းကို ပြလို၍ "အနန္တ ရပစ္စယမနံဝါ"ဟု တစ်နည်းဖွင့်သည်။

ဟောတိ။ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဧဝံ၊ ဤသို့ မနောတေသံ ဓမ္မာနံ ပထမံ ဥပ္ပစ္မွတိ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန)။ ဝုတ္တေ၊ ပြီ။ သမ္မယုတ္တာပိ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့ကိုလည်း။ တခန္ဝတ္တနုတာယ၊ ထိုစိတ်သို့ အစဉ်လိုက်ခြင်း ရှိကုန်သည်၏အဖြစ်ကြောင့်။ ာန္ဒဒေဝ အကုသလာဓမ္မာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ဧဟာတော်မူအပ်ကုန်ပြီ။ အြကုသလာ၊ ကုန်သော။ ဓမ္မာ၊ တို့သည်။ အန္ဒဒေဝ၊ စိတ်နှင့်အတူတကွသာလျှင်။ ဥပ္ပစ္ခန္တိ၊ ကုန်၏။–ဤပါဠိသည်အဋ္ဌကထာ စာအုပ်များ၌ မပါ၊ ကျနေဟန်တူ၏။ သို့မဟုတ် ပါဠိတော်ရင်းမှ စုံအောင်ယူ၍ဋိကာပြသည်ဟု–သော်လည်း ကြံပါ။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ အနန္တ ရပစ္စယမနံ၊ အနန္တ ရပစ္စည်းဖြစ်သော စိတ်ကို။ သန္ဓာယ၊ ၍။ မနောပုဗ္ဗင်္ဂမတာ၊ ကို။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။

စိတ္တေန နီယတီတိ၊ ဟုဿာစကားကို။ အဘိသခါ ရဝိညာဏံ၊ အဘိသခါ ရမည် သော စေတနာနှင့်ယှဉ်သော ဝိညာဉ်ကို။ သန္ဓာယ အာဟ။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ တဏှာသမ္မယုတ္တံ၊ တဏှာနှင့်ယှဉ်သော စိတ်ကို။ (သန္ဓာယာဟ။)...ပဘဿရန္တိ၊ ဟုသော စကားကို။ သဘာဝပဏ္ဏရတံ၊ သဘောအားဖြင့် ဖြူစင်သည်၏ အဖြစ်ကို။ သန္ဓာယာဟ။...အရက္စိတေတိ၊ ကား။ သတိယာ၊ သတိဖြင့်။ အနုနယပဋိဃာဲဒီဟိ၊ ရာဂ, ဒေါသ အစရှိသည်တို့မှ၊ အရက္စိတေ၊ အပ်သော်။ ရာဂါဒီဟိ၊ တို့ကြောင့်။ ဗျာပနေ့၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသို့ ရောက်လတ်သော်။ တေဟိ ဧဝ၊ ထို ရာဂ အစရှိသော တရားတို့သည်ဝင်။ အဝသာတေ၊ စိုစွတ်အပ်သော်။...စိတ္တဿ၊ ၏။ ပုဗွင်္ဂမဘာဝ သာဓနေ၊ ပုဗွင်္ဂမ ၏အဖြစ်ကို ပြီးစေခြင်း၌။ အညမည်၊ သုတ်အချင်းချင်း။ ဗလဒါနဝသေန၊ အားပေးခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ("ဗလာဓာနဝသေန၊ အားထားခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်"ဟု လည်းရှိ၏။) သုတ္တာနရက္ခဏံ၊ သုတ်အချင်းချင်းစောင့်ရှောက်ခြင်းကို။ (ဝေဒိတဗ္ဗံ။) ပါ၊ တစ်နည်း။ ဣဓ၊ ဤအရာ၌။ ဥပသံဟဟနံ၊ ဆောင်ယူအပ်

အနန္တ ရပစ္စည်းတပ်သော ရှေးရှေးစိတ်သည် နောက်နောက် စိတ်စေတသိက်တို့၏ ရှေးဦးစွာ ဖြစ်သည်–ဟူလို။

၁။ အန္မလေ။ " အန္ဒေဝ အဟိရိက် အနောတ္တပ္ပံ"ဟူသော မဟာဝဂ္ဂသံယုတ်ပထမ သုတ်၌ "အန္ဒေဝ သဟေဝ, န ဝိနာ တေန ဥပ္ပစ္စတိတိ အတ္တော"ဟု အဋ္ဌကထာ၌လည်းကောင်း၊ "စတ်ဥယံ အန္ဒေဝ အနာဂတမေဝ"ဟု ၎ိကာ၌လည်းကောင်း ဖွင့်၏။ ထို့ကြောင့် ဤ၌လည်း ထိုအတိုင်းပင် အနကို သဟအနက်ယူပါ။ မခု၌ကား "အန္ဒဒေဝါတိ ဧကန္တေနေဝ"ဟု ဖွင့်၏။ အဘိဓာန်(၁၁၅၄)၌လာသော အနက်တို့တွင် ဧကန္တအနက် မပါသောကြောင့်လည်းကောင်း၊ ပြခဲ့သော သာဓကတို့နှင့် မညီသောကြောင့် လည်းကောင်းစဉ်းစားပါ။

၂။ ဣစဝါဧပၢဝေဒီတစ္ခုံး ေဤ အဋ္ဌကထာ၌ ဆောင်ပြအပ်သောစိတ်၏ ပုဗ္ဗဂ်မဘာဝ သာစက သုတ်တို့သည် အာဘိဓမ္မိကပုဂ္ဂိုလ်တို့ သိအပ်ပြီးဖြစ်သည်မှာ ကြာမြင့်လှပြီဖြစ်၏။

ကုန်သော။ အာဘိဓမ္မိကေဟိ၊ အဘိဓမ္မာဆောင် ထေရ်တို့သည်။ ဝိညာတာနံ၊ သိအပ်ပြီးကုန်သော သုတ်တို့၏။ ့ စိရကာလပ္ပဝတ္တိဝသေန၊ ကြာမြင့်စွာသော ကွာလပ္စတ်လုံး ဖြစ်ခြင်း့၏ အစွမ်းဖြင့်။ (သုတ္တာ့နရက္စဏံ၊ ကို။) ဝေဒိတ္စဗုံ။

ကတရပညံ တွန္တိအာ့ဒီ၊ အစရှိသော စကားသည်။ န ပါဠိအာရုံငံး ပါဠိတော်သို့ မတက်ရောက်။ (ပါဠိတော်၌ သင်္ဂါယူနာ မတင်အပ်။) ဘဂဝါ၊ သည်။ ဧဝံ၊ ဤသို့ ကတရပညံ တွဲ ဘိက္ခု ဟူ၍။ ပုစ္ဆတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ သို့။ အဋ္ဌကထာယမေဝ၊ ရှေးအဋ္ဌက္ခထာ၌သာ။ ပုတ္တဲ့၊ ဆိုအုပ်ပြီး...ပညာ ပန္ ကိမတ္ထိယာတိ ဣခံပါ၊ ဟူသော စကားတော်သည်လည်း။ဧကံ၊ သော။ သုတ္တဲ့၊ သာဓက သူတ်တည်း။ (ပညာ၊ ပညာသည်။) အဘိညတ္ထာ၊ ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိခြင်း အကျိုးရှိ၏။ ပရိညတ္ထာ၊ ပိုင်းခြား၍သိခြင်းအကျိုးရှိ၏။ ပဟာနတ္တာ၊ ပယ်ခြင်းအကျိုးရှိ၏။ ထုတိ၊ သို့။ တဿ၊ ထို ပြဿနာ၏။ ဝိဿစ္ခနံ၊ အဖြေသည်။ (ဟောတိ။)

သာတန္တိုး ဟူသောစုကားကို။ သဘာဝဝသေန၊ သောမနင်္သာဝေဒနာ၏ သဘော၏အစွမ်းဖြင့်။ ဝုတ္တုံး ပြီး သြားမနင်္သာဝေဒနာက္ သာယာအပ်သော သဘောရှိသောကြောင့် "သဘာဝဝသေန"ဟု ဆိုသည်။ မခုရန္တိုး ကို။ မခုရံဝိယ၊ ချိုမြိန်သော အရသာနှင့်တု၏။ ဣတိုး သို့။ဥမမာ့ဝသေန (ဝုတ္တံ)။ ပေါနဗ္ဘ ဝိကာတိ၊ ကား။ ပုနုဗ္ဘဝကရဏသိလာ၊ တစ်ဖန် ဘဝကိုပြုခြင်း အလေ့ရှိသော။ (ဘဝသစ်ကို ပြုလေ့ရှိသော။ ယာယံ တဏှာ-၌ စပ်။) တတြ တတြ၊ ထိုထို အာရံ၌။ ဝါ၊ ထို တဝ၌။ အဘိနန္ဒနတော၊ အလွန်နှစ်သက်တတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ နန္ဒိ၊ မည်၏။ နန္ဒိဘူတော၊ နှစ်သက်တတ်သည် ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ရာဝေါ၊ စွဲမက်တတ်သော ရာဝတည်း။ နန္ဒိရာဝေါ၊ အလွန်နှစ်သက် စွဲမက်တတ်သော ရာဝတည်း။ နန္ဒိရာဝေါ၊ အလွန်နှစ်သက် စွဲမက်တတ်သော

ထို့ကြောင့် ထိုသုတ်တို့ကို မပျောက်ပျက်အောင် စောင့်ရှောက်မြင်းကို "သုတ္တာနရက္ခက"ဟု ဆိုသည်။

၁၈ နန္နီရာဂဘာလေန။ ။ "နန္ဒိရာဂသဟဂတာ" ဟူသော ပါဠိတော်ကို "နန္ဒိရာဂဘာလေန+ သဟဂတာ"ဟု ဖွင့်၏။ ထိုသို့ဖွင့်သဖြင့် နန္ဒိရာဂေန၌ ဘာဝပ္ပဓာနဘာဝ လောပကြံ၍ "အလွန် နှစ်သက် စွဲမက်တတ်သော တဏှာ၏ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ အလွန်နှစ်သက် စွဲမက်ခြင်း ကြိယာကို အရကောက်ပါ"ဟု သိစေ၏။ ထိုကြိယာနှင့် တကျွဖြစ်သော တရားဟူသည်တဏှာပင်ဖြစ်၏။ ဤသို့ "နန္ဒိရာဂသဟဂတာ"၌ နန္ဒိရာဂမည်သော တဏှာနှင့်ယှဉ်ဖက် တရားတစ်မျိုးကို မရဘဲ နန္ဒိ ရာဂမည်သော တဏှာကိုသာ ရသောကြောင့် သဟဂတ သဒ္ဒါသည် တဏှာ၏ ခုန္တိရာဂ အဖြစ်ကို ထွန်းပြရုံသာဖြစ်၍ အနက်ထူးမရှိသောတဗ္ဘာဝသဒ္ဒါ ဖြစ်ရသည်။ ဆိုလိုရင်းမှာ

တကွဖြစ်သော။ တဏှာ တည်း။ နန္နိရာဂသဟဂတာ၊ ဏှာ။ ဣတိ၊ သို့။ တွေ၊ ဤ ပြယုဂ်၌။ သမ္မယောဂဝသေန၊ သမ္မယောဂ၏ အစွမ်းဖြင့်။ (တဏှာနှင့် ယှဉ်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။) သဟဂတဘာဝေါ၊ သဟဂတ၏ အဖြစ်သည်။ န အတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သဟဂတသဒေ့ါ၊ သည်။ တဏှာယ၊ ၏။ နန္နိရာဂဘာဝံ၊ အလွန် နှစ်သက် စွဲမက်တတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဇောတေတိ၊ ထွန်းပြ၏။ (တသ္မာ၊ ကြောင့်။ တစ္ဘာဝေတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ ဤညှိုးသို့ မခုထည့်၍ စပ်၏။) နန္နိရာဂဘူတာ၊ အလွန်နှစ်သက် စွဲမက်သည်ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ (ယာယံ တဏှာ–၌ စပ်၏။) ဣတိ စ၊ သို့လည်း။ အသာ၊ ထို နန္နိရာဂသဟဂတာ ပုဒ်၏။ အတ္ထော၊ အဓိပ္ပာယ်အနက်သည်။ (ဟောတိ။)

နိဿယေတိုး ကား။ ပါဒကေး အခြေခံဟူသောအနက်၌၊ (ဝေဒိတဗွော၊ ၏။) ...ရူပါရူပါရမှုဏံတိုး ကား။ ပထဝိကသိဏာဒိ၊၊ပ။အာရမ္ပဏာနံ၊ ပထဝိကသိုဏ်း အစရှိသော အာရုံ, ကောင်းကင်ပညတ် အစရှိသော အာရုံရှိကုန်သော။ (သမာပတ္တိနံ –၌ စပ်။)

သံသဋ္ဌေတိ၊ ကား။ ခီရောဒက်ဝိယ၊ ရေနှင့် နို့ရည်သည်ကဲ့သို့၊ သံမောဒိ တေ°' ရောနှောအပ်သော။ ဧကိဘာဝမိဝ၊ တစ်ခုတည်း၏ အဖြစ်သို့ကဲ့သို့။ ဂတေ၊ ရောက်သောအနက်၌။ (ဝေဒိတဗ္ဗော။)

<sup>&</sup>quot;နန္ဒိရာဂသဟဂတာ၊ နန္ဒိရာဂ ဖြစ်သော"ဟုသာ အဓိပ္ပာယ်နက် မှတ်ပါ–ဟူလိုး သြစ္စဝိဘင်း အဋ္ဌကထာ၌ကား "နန္ဒိ ရာဂေန"ဟု ဘာစသဒ္ဒါမပါဘဲ ဆိုသောကြောင့် "နန္ဒိရာဂ+သဟ+ဂတာ– နန္ဒိရာဂနှင့်တကွ (တရားကိုယ်အားဖြင့် တစ်ပါးတည်းအဖြစ်သို့သာ)ရောက်သော"ဟု အနက်ဖွင့်သည်။]

မှတ်ချက်။ ။ ဒိဋ္ဌိဂတံ စသည်၌ တစ္ဘာဝ ဟုန္-ပိုလျှင် ဂတအတွက် လုံးလုံးအနက်ထူး မရှိ။ ဒိဋ္ဌိပုဒ်၏အနက်ကိုသာ တွဲဖက်ဖြစ်၍ ဟော၏–ဟု အဓိပ္ပာယ်ယူရ၏။ နိဿလအနက် ပေးသောအခါ "ဒိဋ္ဌိဂတ–ဒိဋ္ဌိ"ဟု ပေးရ၏။ ဤနေရာ၌ သဟဂတအတွက် နိဿလအနက် ပေးရာ၌ကား "တကွဖြစ်သော"ဟု ပေးနိုင်၏။ သို့သော် အရကောက်သောအခါ နန္ဒိရာဂကိုသာ ရသောကြောင့် သဟဂတအတွက် အနက် အရကောက်သီးခြားမရှိရကား "တစ္ဘာဝ"ဟု ဆိုသည်။ [မခု၌ "နန္ဒိရာဂဘာဝေန သဟဂတာ"၌ နန္ဒိရာဂဘာဝေန ကို "အဘိန္ဇဝိသေသန"ဟုဆို၏။ သဟဂတာကိုလည်း ဘူတာဟု ဖွင့်၏။ "နန္ဒိရာဂ အဖြစ်အားဖြင့် ဖြစ်သော"ဟု အနက်ပေးစေလို၏။]

၁။ သဗ္ဗောဒီတေ။ ။ သံပုဗ္ဗ–စုရာဒီ မုဒ~ဓာတ်သည် မိဿန (ဧရာနောခြင်း) အနက်ကို ဟော၏။ ထို့ကြောင့် "သမ္ဗောဒီတေ"ဟုပါ၌ရှိပါစေ။ "ဘဂဝတာ သဒ္ဓိ သမ္ဗောဒိ"ဟူသော ပါဠိတော်များ၌လည်း ဤ မုဒ–ဓာတ်၏ မိဿနအနက်ကိုပင် ယူ၍"သိဝိတာဒက် ယေ ဥကြော

သဟဇာတေ<sup>®</sup> တိ၊ ကား။ သမ္မယုတ္တသဟဇာတေ၊ သမ္မယုတ် သဟဇာတ ဖြစ်သော၊ န သဟဇာတမတ္တေ၊ သဟဇာတမျှမဟုတ်သော အနက်၌။ (ဒိဿတိ-၌ စပ်။)ဣဓာပိတိ<sup>့၊</sup> ကား။ ဣမသို့မွိ။ ပ။အဓိပ္မေတောတိ၊ ဟူသော။ ဣမိဿာ အဋ္ဌကထာယ၊ ဤ အဋ္ဌကထာ၌။ ယထာဒဿိတသံသဋ္ဌသဒ္ဒေါ၊ အကြင်အကြင် ပြအပ်ပြီးသော သံသဋ္ဌသဒ္ဒါကို။ သဟဇာတေ၊ သဟဇာတ အနက်၌။ အဓိပ္မေတော၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

အရုပံ ရုပေနာတိ၊ကား။ ပဋိသန္ဓိက္ခဏေး ပဋိသန္နေ ခဏ၌။ ဝတ္ထုနာ၊ ဟဒယ ဝတ္ထုနှင့်။ (သဟဇာတံ ဟောတိ၊ န. သံသဋ္ဌ၊ န သမ္ပယုတ္တံ–၌ စပ်။)

ဥက္ကဋ္ဌနိဒ္ဒေသောတိ၊ ကား၊ အနဝသေသသင်္ဂဟေန၊ အကြွင်းအကျန် မရှိသော လက္ခဏ လေးပါးလုံးကို သိမ်းကျုံးခြင်းဖြင့်။ ကတော၊ ပြုအပ်သော။ အတိသ ယနိဒ္ဒေသော၊ အလွန်ဖြစ်သော လက္ခဏာလေးပါးကို ညွှန်ပြကြောင်း စကားတည်း။

ဒကေန သမ္မောဒိတံ ဧကိဘာဝဲအဂမာသိ"ဟု အဋ္ဌကထာတို့ ဖွင့်ကြသည်။ မြစုရိကာ၌လည်း "သမ္မောဒိတေ–သုဋ္ဌု မောဒိတေ ယုတ္တေတိ အတ္တော"ဟု ပါဌ်မှန်ရှိပါစေ။]

၁။ သဟမာတေ။ ။ ရုပ်အချင်းချင်း တစ်ကလာပ်တည်းဝက် အတူဖြစ်ကြရာ၌လည်း ကောင်း၊ ပဋိသနေ့အခါ ဝတ္ထုရုပ်နှင့် ပဋိသနေ့စိပါက်တို့ အတူဖြစ်ရာ၌ လည်းကောင်း "သဟမာတ"ဟု ဆိုရသော်လည်း ဧကုပ္ပာဒ ဧကနိုရောမ-စသော လက္ခဏာအားဖြင့်တကျဖြစ် ကြသည် မဟုတ်သောကြောင့် သမ္မယုတ္တ ဟု မဆိုနိုင်။ ထိုသို့ သမ္မယုတ္တမဟုတ်ဘဲ တကျဖြစ်သော တရားကို "သဟမာတမတ္တ (သဟမာတ သာမည)"ဟု ဆိုသည်။ မတ္တဖြင့် သမ္မယောဂကို ကန့်။ "ကုဒံ သုခံ ကုမာယပိတိယာ သဟဂတိ"၌လာသော သဟမာတကား ဧကုပ္ပာဒစသော လက္ခဏာ ၄-ပါးနှင့်အညီ သမ္မယုတ်ဖြစ်သော သဟမာတတည်း၊ ထိုကြောင့် ထို နာမိ အချင်းချင်း တကျဖြစ်သည်ကို "သမ္မယုတ္တသဟမာတ"ဟုဆိုသည်။

၂။ ဣမာဂီတီ။ ။ ရှေ့၌ အဋ္ဌကထာဝယ်ဣမသို့မွီ ပဒေအယမေဝ အတွော
အဓိပ္မေတာ" ဟု ရှိခဲ့၏။ "ထိုကို ဣမြေင့် ပြန်၍စွဲပါ"ဟု သိစေလို၍ "ဣမသို့မွီပဒေအယ
မေဝ အတွော အဓိပ္မေတောတိဣမိဿာ အဋ္ဌကထာယ"ဟုဖွင့်သည်။ "အဓိပ္မေတော၏ ကံကိုလည်း
အတ္ထုဒ္ဓာရ အဖြစ်ဖြင့် ပြအပ်ပြီးသော့ သံသဋ္ဌသဒ္ဒါကို ထည့်ပါ"ဟု သိစေလို၍ "ယထာ
ခသိတသံသဋ္ဌသဒ္ဒေါ"ဟု ဖွင့်သည်။ ဆိုလိုရင်းကား— "သောမနဿသဟဂတ–သဒ္ဒါသည်
သံသဋ္ဌအနက်ကို ဟော၏။ ထို သံသဋ္ဌသဒ္ဒါသည်လည်း သဟဓာတအနက်ကို ဟော၏"ဟု
ဆိုလိုသည်။

အနာဘဋ္ဌတာယေဝါတိ၊ ကား။°ဒိဋ္ဌိသုတန္တိအာဒီသု၊ ပါဠိရပ်တို့၌။ (ပဿိတဗ္ဗတာဒယော၊ ပဿိတဗ္ဗတာ အစရှိသည်တို့သည်။) ဒိဋ္ဌိတာဒယော၊ ဒိဋ္ဌတာ အစရှိသည်တို့သည်။ (ဟောန္တိ) ့ ဝိယ၊ (တထာ။) အဘာသိတဗ္ဗာတာ၊ မဟောထိုက်သည်၏ အဖြစ်သည်။ အနာဘဋ္ဌတာ၊ တာမည်၏။ သဗ္ဗာကာရေန၊ အလုံးစုံသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ သဒိသသာ၊ ဆော။ (အသင်္ခါရိက အဖြစ်မှတစ်ပါး အားလုံးတူသော။) ခုတိယစိတ္တသာ၊ ခုတိယ မဟာကုသိုလ်စိတ်၏။ ဘသင်္ခါရိကတာ ဝစနေန၊ သသင်္ခါရိကအဖြစ်ကို ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်။ ဣမဿ၊ ဤ ပထမ မဟာကုသိုလ်စိတ်၏။ အသင်္ခါရိကတာ၊ အသင်္ခါရိက၏ အဖြစ်ကို။ ဝိညာယတိ၊ သိအပ်သိနိုင်၏။ တသွာ၊ ကြောင့်။ (အသင်္ခါရိကအဖြစ်၏ သိနိုင်သည့်အတွက်။) အဘာသိတဗ္ဗတာယ၊ မဟောထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (အသင်္ခါရိကဘာဝေါ၊ ကို။) န ဂဟိတော၊ ပါဠိတော်၌ မယူအပ်။ ဣတိ အတ္တော၊ သည်။ ယုဇ္ဇတိ၊ သင့်၏။ အဓိပ္ပာယော ပန၊ အဓိပ္ပာယ်သည်ကား။ ပါဠိယံ၊၌။ အဘာသိတတ္တာ ဧဝ၊ ဟောတော်မမှုထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်ပင်။ တတ္ထ၊ ထို (ပထမ မဟာကုသိုလ်စိတ်ကို ပြရာ) ပါဠိတော်၌။ ဒေသေတဗ္ဗဘာဝေန၊ ဟောထိုက်သော ပုဒ်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ န ဂဟိတော၊ ယူတော်မမူအပ်။ န သင်္ဂဟိတော၊ မသိမ်းယူအပ်၊ တဿ၊ ထို အသင်္ခါရိက သဒ္ဒါ၏၊ အတ္ထဿ၊ အသင်္ခါရိက အနက်၏။ အဘာဝါ၊ မဖြစ်ခြင်း

**၁။ ဒိဋ္ဌိ။ပနားနာတာဋတာ။** ။ "အနာဘဋတာယ"ဟူသော အဋ္ဌကထာဝယ် အနာဘဋ္ဌတာ ဟူသည် အဘယ်နည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "အဘာသိတဗ္ဗတာ အနာဘဋ္ဌတာ"ဟု မိန့်သည်။ ပါဠိတော်၌ တိုက်ရိုက် ဟောတော် မမူထိုက်သည်၏အဖြစ် (နောက်၌ "သသစ်ါရိက" ဟု ဟောတော်မူလတ္တံ့ဖြစ်သောကြောင့် ဤ၌ "အသစ်ါရိက"ဟု ဟောဖွယ်မလိုခြင်း)သည် အနာဘဋ္ဌတာ မည်၏။

မေးမွယ်။ ။ အနာဘဋ္ဌ၌ က-ပစ္စည်းသည် အတိတ်ကံအနက်ဟော မဟုတ်ပါလော။ အဘယ့်ကြောင့် အရဟအနက်ဟော တဗွပစ္စည်းဖြင့် "အဘာသိတဗ္ဗ"ဟု ဖွင့်ရသံနည်း ဟုမေး။ အဖြေကား-ဒိဋ္ဌိ သုတံပုဒ်၌ တကယ်မြင်အပ်ပြီး ကြားအပ်ပြီးကို "ဒိဋ္ဌသုတ"ဟု မဆိုလို။ ပဿိတဗ္ဗ-မြင်ထိုက် မြင်ကောင်းသော အာရုံကို "ဒိဋ္ဌ"ဟု လည်းကောင်း။ သောတဗ္ဗ-ကြားထိုက် ကြားကောင်းသော အာရုံကို "သုတ"ဟုလည်းကောင်း ဆို၏။ ထိုသို့ဆိုရာ၌ တ-ပစ္စည်းသည် ကာလသာမည အနက်နှင့်တကွ အရဟတ္တ-ကံအနက်ကို ဟောသကဲ့သို့ ဤ၌ တ-ပစ္စည်းလည်း ကာလသာမည အနက်နှင့်တကွ အရဟတ္တ-ကံ အနက်ကိုဟောသောကြောင့် အနာ ဘဋ္ဌကို "အဘာသိတဗ္ဗ"ဟု ဖွင့်နိုင်ပါသည်။ ဥပမာ-အဘိဓမ္မပုဒ်၏ ဝစနတ္ထကိုပြရာဝယ် "ပူမိတေ"ဟုသောပုဒ်ကို "ပူဇာရဟေ"ဟု ဖွင့်ရာ၌ တ-ပစ္စည်း၏ အရဟ-အနက်ကို ဖွင့်ပြ သကဲ့သို့တည်း။]ကာလဝိသေသာနပေတွော ကမ္မသာမနော အာဘဋ္ဌသဒ္ဒေါ ဘာသိတဗ္ဗပရိယာ ယောတိ ဒသောနွော အာဟု အဘာသိတဗ္ဗတို အနာဘဌတာတိ။-အနု။]

ကြောင့်။ (န ဂဟိတော၊ မယူအပ်သည်ကား။) န၊ မဟုတ်။ ဣတိ၊ သို့။ (ဝေဒိတဗွော။) အထဝါ ကား။ ပါဠိယံ၊ ၌။ အနာဘဋ္ဌတာယ ဧဝ၊ မဟောအပ် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်ပင်။ အဋ္ဌကထာယံ၊ ၌။ န ဂဟိတော်၊ မယူအပ်။ တဿ၊ ထိုအသင်္ခါရိကသဒ္ဒါ၏။ အတ္တော၊ ကို။ (အဋ္ဌကထာစရိယေဟိ၊ ရှေးအဋ္ဌကထာ ဆရာတို့သည်။) န ဝုတ္တော၊ မဖွင့်ဆိုအပ်။

နိယမေတွာ ဝါတိ၊ ကား။ ပရတော၊ ၌။ ဧဝံဝိဆောဝ၊ ဤသို့အပြားရှိသည် သာလျှင်ဖြစ်သော ဒုတိယမဟာကုသိုလ်စိတ်၏။ သသင်္ခါရိကဘာဝဝစနတော၊ သသင်္ခါရိကအဖြစ်ကို ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်။ ဣဓ၊ ဤ ပထမ မဟာကုသိုလ် စိတ်ကိုပြရာ ပါဠိရပ်၌။ တဒဝစနေနေဝ၊ ထို သသင်္ခါရိကအဖြစ်ကို ဟောတော်မမူခြင်း ဖြင့်ပင်။ အသင်္ခါရိကဘာဝံ၊ ကို။ နိယမေတွာ၊ သတ်မှတ်တော်မူ၍။ (ဣမံ မမှုဒေသနံ အာရဘိ--၌ စပ်။)

မနောဝိညာဏန္တိ ဧတ္ထ၊ ပါဠိ၌။ ဒွါရံ၊ ဒွါရကို။ ဝတ္ထူတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဒွါရေန၊ ဒွါရဖြင့်။ တံ သဟာယဘူတံ၊ ထို ဒွါရ၏ သူငယ်ချင်းဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ ဝါ၊ ထို ဒွါရနှင့်အတူ ဖြစ်ဖက် ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဟဒယဝတ္ထုကို။ ဝုတ္တံ၊ ပြီ။

သရသဘာဝေနာတိ၊ ကား။ သကိစ္စဘာဝေန၊ မိမိကိစ္စရှိသည်၏အဖြစ်ဖြင့်။ တိ၊ မှန်။ အဝိဇ္ဇာ၊ သည်။ သင်္ခါရာနံ၊ တို့အား။ ပစ္စယဘာဝကိစ္စာ၊ ကျေးဇူးပြု တတ်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော ကိစ္စရှိ၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အညာသာဓာရကော၊ အခြားတရားတို့နှင့် ဆက်ဆံခြင်းမရှိသော။ ရသိတဗ္ဘော ဝိညာတဗ္ဘော၊ သိထိုက်သော။ ဘာဝေါ၊ သဘောသည်။ သရသဘာဝေါ၊ မည်၏။ အဝိဇ္ဇာသဘာဝေါ၊ အဝိဇ္ဇာ သဘာ။ သင်္ခါရသဘာဝေါ၊ သင်္ခါရသဘာ။ ဣတိ စဝမာဒိကော၊ ဤသို့ အစရှိသော သဘောတည်း။ သရသသဘာဝေနာတိပိ၊ ဟူ၍လည်း။ ပါင္သော(အတ္ထိ)။ သောယေဝ အတ္ထော၊ ပင်တည်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အဝိဇ္ဇာ ပစ္စယာတိ၊ဟူ၍။ သရသေန၊ မိမိကိစ္စအားဖြင့်။ (အရူပဓမ္မာ ဒဿိတာ–၌ စပ်။) သင်္ခါရာတိ၊ ဟူ၍။ သဘာဝေန၊ မိမိသဘောအားဖြင့်။ (အရုပဓမ္မာ ဒဿိတာ–၌ စပ်။) [ဤ အဓိပ္ပာယ် များကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

၁။ အထဝါ။ ။ ဤနည်း၌ကား အာဘဋ္ဌ၌ တ–ပစ္စည်းသည် ရိုးရာဖြစ်သော အတိတ် အနက်ပင်တည်း။ "အသင်္ခါရိကအဖြစ်ကို ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူအပ်ပြီး မရှိသောကြောင့်ပင် အဋ္ဌကထာ၌ ထို အသင်္ခါရိကအဖြစ်ကို ရှေးအဋ္ဌကထာဆရာတို့ မယူအပ်။ ထို အသင်္ခါရိကပုဒ်၏ အနက်ကို မဖွင့်အပ်"ဟူလို။

ဧကသမုဋ္ဌာနာဒီတာ၊ ဧကသမုဋ္ဌာန အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို။ ရုပမမ္မေသု ဧဝး ရုပ်တရားတို့၌သာ။ ယောဇေတဗွာ၊ ၏။ (ကသွာ၊ နည်း။) တေသု၊ ထိုရုပ် တရားတို့၌။ တဗွောဟာရဗာဟုလ္လတော၊ ထို ဧကသမုဋ္ဌာန စညော အခေါ် အဝေါ်၏ များသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ အတီတာဒီဘာဝေါ့၊ အတီတ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို။ ရုပါရုပမမ္မေသု၊ ရုပ် နာမ်တရားတို့၌။ (ယောဇေတဗွော။) ဝါ၊ တစ်နည်းကား။ စိတ္တစေတသိကနဲဗ္ဗာနာနမ္ပိ၊ စိတ်, စေတသိက်, နိဗ္ဗာန်တို့၏လည်း။ (ပိဖြင့် ရုပ်ကိုပေါင်း။) ယထာ သဘာဝ၊ သဘောအားလျော်စွာ။ (ယထာသမ္ဘဝံ၊ ဖြစ်သည့်သည် အားလျော်စွာ။) ဧက။ပ။သမုဋ္ဌာနတာ၊ ဧကသမုဋ္ဌာန်, ဒွိသမုဋ္ဌာန်, နကုတောစိသမုဋ္ဌာန်တို့၏ အဖြစ်ကို။ (ယောဇေတဗွာ၏။) အြတ္မောယ်ကို အဋ္ဌကထာ ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

အနာပါထဂတာတိ၊ ကား။ သုခုမရဇာဒိရုပ် ဝိယ၊ သိမ်မွေ့သော အဏုမြူ, တစ္နာရီမြူ အစရှိသည်တို့၏ အဆင်းကဲ့သို့၊ ဝတ္ထုပရိတ္တတာယ၊ ရူပါရုံ၏တည်ရာ ဝတ္ထု၏ သေးငယ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ "သုခုမရဇာဒိရုပန္တိအ ဏုတစ္နာရိရုပမာဟ၊ ပရမာဏုရူပေ ပန ဝတ္တဗ္ဗမေဝ နတ္ထိ။—အနု။] တတ္တာယောဂုဋေး အလွန် ပူသော သံတွေခဲပေါ်၌။ ပတိတောခကဗိန္ဒုရုပံ ဝယ၊ ကျသော ရေပေါက်၏ အဆင်းကဲ့သို့။ ခဏပရိတ္တတာယ၊ ပဗန္ဓခဏ၍ တိုလျသည်၏အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ (ရုပ်ကလာပ် အဆက်ဆက်ကို ပဗန္ဓ–ဟုခေါ်၏။ ထို ပဗန္ဓခဏ၏ တိုလျသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) အတိဒူရတာယ၊ အလွန်ငားသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ အစွာသန့ာဒိတာယ၊ အလွန်နီးသည်၏အဖြစ် အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ အတိတာနာဂတာတာယ စ၊ အတိတ်အာရံ, အနာဂတ် အာရုံ၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ စက္စာဒိနံ၊ စက္ခု အစရှိသည်တို့၏။ အဝေါ်ရောတာ၊ ကျက်စားရာ အာရုံ၏အဖြစ်သို့ မရောက်ကုန်သော။ (ရုပါဒယောပိ ဒမ္မာရမ္မဏံ–ဟူသော အဋ္ဌကထာ၌ စပ်။)[အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

အနညတ္တဘာဝေန၊ အခြားအာရံ၌ မဖြစ်ခြင်းကြောင့်။ ဝိသယော၊ ဝိသယဟူ၍ လည်းကောင်း။ တတ္ထ၊ ထိုအာရံ့၌။ စရဏေန၊ များစွာဖြစ်ခြင်းကြောင့်။ ဂေါစရော၊ ဂေါစရ ဟူ၍လည်းကောင်း။ ဝုတ္တော၊ မိန့်ဆိုအပ်ပြီ။[အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာ ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

တဗွိသယနိစ္ဆယေန၊ ထိုအာရုံကို ဆုံးဖြတ်ခြင်းကြောင့်။ မနော၊ မနောဝိညာဉ် သည်။ ပဋိသရဏံ၊ လဲလျောင်းရာတည်း။ အယမတ္တော၊ ဤ အနက်အဓိပ္ပာယ်သည်။ သိဒ္ဓေါး ထင်ရှားသည်။ဟောတိုး (ကသွား၊ နည်း။) အညထား ဤသို့ မဟုတ်လျှင်။ တေသ၊ ထို ရုပ စသောအာရုံတို့၏။ မွောရမ္မဏဘာဝေန၊ ဓမ္မာရံ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝါ၊ ဓမ္မာရုံဖြစ်သည့် အတွက် နေသံ။ပ။ပစ္စနုဘောတိတိဝစနဿ၊ ဟူသော ပါဠိတော်စကား၏။ အနုပ ပတ္တိတော၊ မသင့်ခြင်းကြောင့်။ (အယမတ္တော သိခ္ဓော ဟောတိ။) ဒိဗ္ဗစက္စု။ပ။ ဉာဏေဟိ၊ ဒိဗ္ဗ စက္စုဉာဏ်, ဒိဗ္ဗသောတဉာဏ်, ဣခ္ဓိဝိဓဉာဏ်တို့ဖြင့်။ ယထာဝုတ္တနယေန၊ အကြင် အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသောနည်းဖြင့်။ (ဝတ္ထု၊ ပရိတ္တတာယ စသည်ဖြင့် ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းဖြင့်။) အနာပါကဂတာနိ၊ ရှေးရှကျခြင်းသို့ မရောက်ကုန်သော။ ရုပါဒိနိ၊ ရုပါရံ အစရှိသည်တို့ကို။ အာလမွိယ မာနာနိ၊ အာရုံပြုအပ်ကုန်လတ်သော်။ ဝါး သော။ ရုပါဒိနိ၊ တို့ကို။ ဓမ္မာရမ္မဏန္တိ၊ ဓမ္မာရုံဟူ၍။ ကတ္တစ်၊ တစ်စုံတစ်ခုသော ပါဠိရပ်၌။ (မည်သည့်ပါဠိ၌မျှ။) ဝုစ္စမာ နာနိ၊ ဟောအပ်သည်တို့ကို။ န ဒိဋ္ဌာနိ၊ မတွေ့မြင်အပ်ကုန်။ ဣတရထာ စ၊ တစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်ကား။ ဒိဗ္ဗာနံ၊ ပောက်တိအာဒီသု၊ အစရှိသော ပါဠိရပ်တို့၌။ (ဝုစ္စမာနာနိ၊ တို့ကို။) ဒိဗ္ဗာနံ၊ တွေ့မြင်အပ်ကုန်ပြု ဣတိ၊ ကြောင့်။ ("အယံ အတွော၊ သည်။ သိဒ္ဓေါ

ခြာ မနသာ၊ မနောဝိညာဉ်သည်လည်းကောင်း။ ပဉ္စဝိညာဏာဟိ စ၊ ပဉ္စဝိညာဉ် တို့သည်လည်းကောင်း။ ဂဟေတဗ္ဗဘာဝူပဂမနေန၊ ယူထိုက်သည်၏ အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်ခြင်းအားဖြင့်။ (ဒီသု ဒီသု ဒွါရေသု။) အာပါထဲ၊သို့။ အာဂစ္ထတိ၊၏ ။ ...ဃဋေတွာတိ၊ ကား။ ပဋိမုဓဘာဝါပါထဲ၊ ရှေးရှသည်၏ အဖြစ်ဟူသော အာပါထ သို့။ ရန္ဒာ၊ ရောက်၍။...သြသာရကဿ၊ ပါဠိသက်သက်ကို သက်ရောက်စေတတ် (သွင်းချတတ်)သော။ သရဘာဏကဿ၊ သရဘာဏက ပုဂ္ဂိုလ်၏ လည်းကောင်း။ သဒ္ဓ သုတ္တာ–၌ စပ်။)

ပကတိယာ၊ ပင်ကိုအားဖြင့်။ ဒိဋ္ဌာဒိဝသေန၊ ဒိဋ္ဌ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်း ဖြင့်။ အာပါထဂမနဉ္စ၊ ရှေးရှကျခြင်းသို့ ရောက်ခြင်းကိုလည်း။ (စေဒိတဗွဲ –၌စပ်။) ဘောဇန ။ ပ ။ ဥဿာဟာဒိဟိ°၊ အစာကြေခြင်း, လျောက်ပတ်သောဥတု,

၁။ ဘောနေးပးဥဿာဟာဒီဟိုး ။ ဤစကားသည် ကလ္လ(ကလျ)ကာယဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းပြတည်း။ မှန်၏၊ ထားနေပရိကာမ (အစာ၏ ကောင်းစွာကြေကျက်ခြင်း)ဖြစ်လျှင် လည်းကောင်း၊ ဥတုဘောနေဝိသေသ(လျောက်ပတ်သောဥတု၊ ဘောစဉ်)အထူးကို ရလျှင် လည်းကောင်း၊ ဥဿာဟ (ကာယိကဝိရိယ စေတသိကဝိရိယ)ကို ကျန်းမာရေးလိုက်စားသော အားဖြင့် နည်းမှန်လမ်းမှန် အားထုတ်လျှင် လည်းကောင်း ကလ္လကာယ (ကျန်းမာသောကိုယ်) ဖြစ်၏။

လျောက်ပတ်သောဘောစဉ်အထူး, ဝီရိယကို ကောင်းစွာအားထုတ်ခြင်း အစရှိသည် တို့ကြောင့်၊ ကလျံ၊ ခန့်ကျန်းသော။ (ကာယံ ဝါ၊ ကိုယ်သို့သော်လည်းကောင်း။) ရောဂါရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၏။ ဝါတာဒီဟိ စ၊ လေ အစရှိသည်တို့သည် လည်း။ (အာဒီဖြင့် သလိပ်, သည်းခြေ, သွေးတို့ကို ယူ။) ဥပဒျတံ၊ နှိပ်စက်အပ်သော။ ကာယံ ဝါ၊ သို့သော်လည်းကောင်း။ အနုဝတ္တန္တ ဿိ၊ အစဉ်လိုက်သော။ ဝါ၊ အစဉ်လိုက်ခြင်းကြောင့်၊ ဇာဂရဿိ၊ နိုးသောပုဂ္ဂိုလ်၏။ ဘဝင်၏။ စလနုပစ္စယာနံပြလုပ်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်ကုန်သော။ကာယိက ။ပ။ ဥပနိဿယာနံပြတာယိက သုခ, ကာယိကဒုက္မွ, ဥတု, ဘောစဉ် အစရှိသော အားကြီးသော မှီရာ

တစ်နည်း။ ။ ဤဟိတ်ကို ပြောင်းပြန် ပြန်လိုက်လျှင် "ဥပဒ္ဒုတကာယ=ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းပြလည်း ဖြစ်နိုင်၏ "ဟု အန မခုတို့ ဖွင့်ကြ၏။ (အထဝါ-ဘောစန ။ပ။ဥဿာဟာဒီဟီတို ဣဒံ ကာယဿကလျ်တာယ ဝိယ ဥပဒ္ဒုတတာယာပိ ကာရကဝစနံး၊ မှန်၏ ၊ –အစာမကြေလျှင် လည်းကောင်း၊ မလျောက်ပတ်သောဥတု ဘောစဉ်ကို ရလျှင်လည်းကောင်း၊ ဝိရိယ လွန်သွား လောက်အောင် နည်းမှန်လမ်းမှန် မဟုတ်ဘဲ အားထုတ်လျှင်လည်းကောင်း၊ လေ စသော (သလိပ် သည်းခြေတို့ပါ) ပျက်သဖြင့် ခန္ဓာကိုယ်သည် ထို လေ စသည်တို့၏ အနှိပ်စက်ကို ခံရ၍ မကျန်းမမာ ဖြစ်၏။

၁။ အနဝတ္တန္တသားေဂရသာ။ ။အနဝတ္တန္တ ၌ အန္တ ပစ္စည်းသည် "ပေပ (စယန္တေ၇)၊ အောင်နိုင်သူသည်။ ဝါ၊ အောင်နိုင်ခြင်းကြောင့်။ ဝေရံ၊ ရန်ကို။ ပသဝတိ၊ တိုးပွားစေ၏"၌ အန္တ ပစ္စည်းကဲ့သို့ ဟိတ်အနက်ကိုလည်း ဟော၏။ ထိုပြခဲ့သော ကျန်းမာသေား သို့မဟုတ်~ မကျန်းမာသော ကိုယ်သို့ စိတ်အားဖြင့် အစဉ်လိုက်နေသောကြောင့် (စိတ်ဝင်စားနေသောကြောင့်) အိပ်မပျော်ဘဲ နိုးနေသည် –ဟူလို။ ဤြာဂေရသာကို "အာပါထဂမန်"ဟူသော ရှေ့သို့ လှည့်စပ်။ "နိုးသောပုဂ္ဂိုလ်၏ သန္တာန်၌ ရှေးရှကျရောက်ခြင်း"ဟူလို။]

၂။ ဘဝင်္ဂဿ၊ စလနှပစ္စယာနဲ့။ ။ ဤပုဒ်သည် နောက်၌လာမည့် ဆဋ္ဌိ ဗဟုဝစနန္တ ၃–ပုဒ်၏ ဝိသေသနတည်း။ [စလနုပစ္စယာနန္တိ ဣဒံ တဗ္ဗိသေသနံး၊–မစု။] မှန်၏ "ဝကတိယားပ။ အာပါထ မာဂစ္ဆန္တိ"ဟူသော အဋ္ဌကထာ၌ အာပါထဂမနုအာရုံတို့၏ ရှေးရှကျခြင်းသို့ ရောက်ခြင်း (ထင်လာခြင်း)သည် ဘဝင်လှုပ်ခြင်း၏ အကြောင်းတည်း၊ "အာရုံထင်လာသောကြောင့် ဘဝင်လှုပ် ရသည်"ဟူလို။ ထိုထင်လာခြင်း၏ အကြောင်းများကား နိုးနေသူ့အတွက် "ကာယိကသုခ ဒုက္စ ဥတုဘောမနုဒိဥပနိဿယ အကြောင်း၊ စိတ္တ ပဏိပဟန သဒိသာသဒိသသမ္ဗန္ဓဒဿနာဒိ အကြောင်းများ"တည်း။ အိပ်ပျော်နေသူ့အတွက် ဓာတုကွောဘာဒိအကြောင်းတည်း။ ထို့ကြောင့် အာပါထဂမန၏ အကြောင်းများကိုလည်း ဘဝင်္ဂစလန္၏ အကြောင်းအဖြစ်ဖြင့် ဤ၌ဆိုထား သည်။ ["ကာရဏကာရဏံကပ်ကာရကနေ့ဝ ဝုစ္စတိ" ဟူသော ပရိဘာသာနှင့် အညီတည်း။

၃။ ကာယီက။ပ။ဥပနိဿယာနံ။ ။ ဤပုဒ်ကို ဝသေန—၌စပ်ပါ။ ကြာယီက။ပ။ ဘောစနာဒယော စဝ+အာပါထဂမနဿ ဥပနိဿယာ တထာ၊ တေသံ၊ ဝသေနဟေတု ဘူတေန။--မစု။] ကွာယီကသုခ ကာယီကဒုက္ခနှင့် သပ္ပါယဖြစ်--မဖြစ်သောဥတု ဘောစဉ်သည် မနောဒွါရ၌ အာရုံထင်ထာဖို့ရန် (အာရုံထင်သဖြင့် ဘဝင်လှုပ်ဖို့ရန်) အားကြီးသော အကြောင်းများ

အကြောင်းတို့၏။ (ဝသေန၊ အစွမ်းကြောင်းလည်းကောင်း။) စိတ္ထူပ။ပစ္စယာနံ<sup>း</sup>၊ စိတ်ကို ရှေးရှထားခြင်း, တူသောအာရုံကို မြင်ရခြင်း, မတူသောအာရုံကိုမြင်ရခြင်း, ထို အာရုံနှင့် စပ်သော အာရုံကိုမြင်ရခြင်း အစရှိသော အကြောင်းတို့၏။ (ဝသေန၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။) သုတ္တဿ<sup>၂</sup>၊ အိပ်ပျော်နေသော ပုဂ္ဂိုလ်၏။ သုပိနဒဿနေ၊

ဖြစ်ကြ၏။ မှန်၏ –ချမ်းသာ ဆင်းရဲ တစ်မျိုးမျိုးတွေ့ကြုံလာလျှင် တောင်တွေး မြောက်တွေးနှင့် အာရုံအမျိုးမျိုး ထင်လာတတ်ကြ၏။ ဥတု ဘောစန၌ အကောင်းအဆိုးတွေ့ရပြန်လျှင်လည်း ထို့အတူပင် ထင်လာတတ်ကြသည်။

- ၁၊ ဓိတ္တူပူးသောနာဒီ ပစ္စယာနဲး ။ ဤပုဒ်ကိုလည်း "ဝသေန"၌ စပ်ပါး စိတ္တပကိဒ ဟန္ဥ ရပါဒိနာ သဒိသာသဒိသံ သမွန္နဲ၊ တဿ ဒဿနာဒိ စတထာ၊ အာဒိသဒ္ဒေန သဝနာဒယော သင်္ဂဏာတိ၊ စိတ္တပဏိဒဟန္းပူး ဒဿနာဒယော ဧဝ ပစ္စယာတထာ၊ တေသပစ္စယာနဲ သေန ဟေတုဘူတေန။ –မင္။ ဤအဖွင့်များသည် "ပကတိ မြင်အပ်ဖူးသော အာရံစသည်တို့၏ အစွမ်းကြောင့် မနောဒ္ဓါရ ၌ အာရံထင်လာပုံကိုပြသော အဖွင့်ဟု သတိပြုပါ။ ထို့ကြောင့်...
  - " စိတ္တပဏိဒဟန"ဟူသည် ပြင်အပ် ကြားအပ် တွေ့သိအပ်ဖူးသော အာရဲ၌ပြန်၍ စိတ်ထားခြင်း စိတ်ညွှတ်ခြင်းတည်း။
  - " သဒိသဒဿန "ဟူသည် ရှေးက မြင်အပ် ကြားအပ် တွေ့သိအပ်ဖူးသော အာရုံနှင့် တူသောအာရုံကို မြင်ရခြင်း (ထိုသို့ မြင်ရသည့်အတွက် ရှေးကအာရုံကို ပြန်၍ သတိရခြင်း)တည်း။
  - " အသဒိသဒဿန"ဟူသည် ဒိဋ္ဌ စင္သော အာရုံနှင့် မတူသော အာရုံကို မြင်ရခြင်းတည်း။ [စိတ်သည် အလွန်ဆန်းကြလ် လျင်မြန်၏။ ရုပ်ချောသူကို မြင်ရလျှင် ထို အရုပ်နှင့် လုံးလုံးမတူသော အရုပ်ဆိုးသူကို ပြန်၍ သတိရတတ်၏။]
  - " သမ္ဗန္ဓဒဿန" ဟူသည် ရှေးက တွေ့အပ်ဖူးဆော အာရုံနှင့် ဆက်သွယ်နေသော အာရုံကို ယခုတွေ့ရခြင်းတည်း။ ဥပမာ–ရှေးက သားကို မြင်ခဲ့ဖူး၏။ ယခု သူ၏ အဘကို မြင်ရသောအခါ ထိုသူ၏သားကို ပြန်၍ အမှတ်ရခြင်းမျိုးတည်း။

၂။ သုတ္တသာ ၈။ ။ ဤ သုတ္တသာကို ဇာဂရသာနှင့် တွဲဖက် ဟုမှတ်ပါ။ စ-ဖြင့် "နိုး" နေသူ၏ စိတ်၌သာ ထင်လာသည် မဟုတ်ဆား၊ အိပ်ပျော်နေသူ၏ စိတ်၌လည်း ထင်လာသည် -ဟု ဆည်းပါ။ အိပ်ပျော်နေသူမှာလည်း အိပ်မက်မက်ဆော အခါ၌ အာရံထင်လာ၏။ အိပ်မက်မက်ခြင်း၏ အကြောင်းကား-ဆွေး လေ စဆော ဓာတ်တို့၏ ချောက်များခြင်းတည်း အာဒီဖြင့် ပါရာဓိကက် ပဌမသံဃာဒိသေသ် စသည်၌လာသော ဒေစတောပသံဟာရ စသည်ကိုယူ။ နတ်တို့၏ ဆောင်ပြခြင်း (နတ်တို့က အိပ်မက်ပေးခြင်း) စသည်ကြောင့်လည်း အိပ်မက်

အိပ်မက်ကို မြင်ရာအခါ၌။ ဓာတုက္ခောဘာဒိပစ္စယာနံး ဓာတ်ချောက်ချားခြင်း အစရှိသော အကြောင်းတို့၏ ဝသေန စ၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။ ဝေဒိတဗ္ဗံ၊ ၏။

[ဥဘယသမွန္န၏သရုပ်ကို ပြလို၍"အဒိဋသာ"စသည်မိန့်။] အဒိဋသာ၊ မတွေ့အပ်ဖူးသော။ အသုတသာ၊ တစ်ဆင့်စကား မကြားအပ်ဖူးသော။ ပသာဒဒါတဲ့ ကာမတာဝတ္ထုသာ၊ ကြည်ညိုခြင်း၏ တည်ရာဝတ္ထု, ပေးလှူခြင်းငှာ အလိုရှိသူ၏ အဖြစ်၏ တည်ရာဝတ္ထုဖြစ်သော။ အနာဂတဗုဒ္ဓရပါဒိနော၊ အနာဂတ် ဘုရားရှင်၏ အဆင်းတော် အစရှိသည်၏။ (တံ သဒိသတာဝယ် တာ--၌ စပ်။) တံ သဒိသတာသခါတေန။ ထို ဒိဋ္ဌ သုတနှင့် တူသည်၏အဖြစ်ဟုဆိုအပ်သော။ ဒိဋ္ဌ သုတသမွန္နေနဝ၊ ဒိဋ္ဌ သုတနှင့် စပ်ခြင်းကြောင့်သာလျှင်။ (အာပါထမာဂစ္ဆန္တိ-- ၌စပ်။) ကေဝလဲ၊ သက်သက်။ "တံ သဒိသတာဝ၊ ထို ဒိဋ္ဌ သုတနှင့် တူသည်၏ အဖြစ်သည်သာလျှင်။ ဥဘယသမွန္နေဝ၊ ၁၁သသမွန္နေသည်။န၊ မဟုတ်သေး။ ကိန္တူ၊ စင်စစ်ကား။ တဗ္ဗိပက္စတာ။ ပ။ ဒိကော စ၊ ထို ဒိဋ္ဌ သုတ အာရံ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်၏အဖြစ်, ထို ဒိဋ္ဌ သုတအာရံ၏ တစ်စိတ်တစ်ဒေသ၏အဖြစ်, ထို ဒိဋ္ဌ သုတအာရံ၏ တစ်စိတ်တစ်ဒေသ၏အဖြစ်, ထို ဒိဋ္ဌ သုတအာရံ၏ တစ်စိတ်တစ်ဒေသ၏ အဖြစ် သာ။ (ဥဘယသမွန္နော၊ ကို။) ဝေဒိတဗွော။

ကေနစီး တစ်စုံတစ်ယောက်သည်။ ဝုတ္တေး ပြောဆိုအပ်သော်။ ဝါး ပြောဆို အပ်သော။ ကိသို့၌၊ တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်းအရာကို။ သုတေ။ ကြားအပ်သော်။ အဝိစာရေတွာ၊ မစိစစ်တော့ဘဲ။ သဒ္ဒဟနံ၊ ယုံကြည်ခြင်းသည်။ သဒ္ဓါး သဒ္ဓါမည်၏။ သယမေဝ ကိုယ်တိုင်သာလျှင် ။ တံ၊ ထို အကြောင်းအရာကို။ ဝိစာရေတွာ၊ စိစစ်ပြီး၍။ ဝါး ပြီးမှ။ ရောစနံ၊ နှစ်သက်ခြင်းသည်။ ရစိ၊ ရှစ်မည်၏။ ဝေ ဝါး ဤအခြင်းအရာအားဖြင့် သော်လည်း။ ဘဝိဿတိ၊ ဖြစ်လတ္တံ။ ဝါ၊ ဖြစ်စရာရှိ၏။

<sup>ာ</sup> စာ သိသောစာပေးတာဒီကော စေ ။ တေန ဒိဋ္ဌသုတေန ဗုဒ္ဓရူပါဒီနာ+ သဒိသော တံသဒိသော။ ပစ တစ္ဗိပက္ခတာ– တပ္ပဋိပက္ခတာ၊ ဟိနေ ဟိရူပေ သချွေ ဒိဋ္ဌေသုတေ ပဏီ တပ္ပဋိပက္ခတသန မနောဒ္ပါရေအာပါထမာဂစ္ညန္တိ၊ တေသ ဒိဋ္ဌသုတာနဲ ဧကဒေသော တအေကဒေသား ပစ္မတာဒိနဲ ဟိ ဧကဒေသာ ဒိဋ္ဌေ သုတေ အစသေသော ဤဒိသော (ဤကဲ့သို့သော တောင် စသည်သည်) မနောဒျိရေ အာပါထမာဂစ္ကတိ၊ တံသမွယတ္တတာဒိကော – တပ္ပဋိဗဒ္ဓာဒိကော ဟတ္တပါဒါဒီလက္ခဏ် ဟိ သရလက္ခဏ်စ ပဿန္တဿ သုတန္တသစ အဝသေသလက္ခဏ် တပ္ပဋိဗန္ဓာအာယ သုဘာဒိတော ဥပဋ္ဌာတီတိ စဝဒိတ္ခဗ္ဗဲ။ မဟာပုရိသလက္ခဏာ စသည်ကဲ့သို့ လှပသော ကောင်းသော အမှတ်အသားကို လက္ခဏာဟု ဆိုထားဟန်တူသည်။] အာဒိသဒ္ဓေန တံ ဌာနာဒိ (ထို၏တည်ရာ အစရှိသည့်ကို) သင်္ဂဏာတိ။–မခု။

စပံ ဝါဘဝိဿတိ။ ဣတိ၊ သို့။ အာကာရဝိစာရဏံ၊ အခြင်းအရာကို စိစစ်ခြင်းသည်။ အာကာရပရိဝိတက္ကော၊ မည်၏။ ဝိစာရေ နွဲ့ ဿ၊ စိစစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏။ ကတ္တစ်၊ တစ်စုံတစ်ခုသော အနက်၌။ ဒိဋ္ဌိယာ၊ ဉာဏ်ဖြင့်။ နိစ္ဈာနက္ကမနံ၊ ရွကြည့်ခြင်းကြောင့် နှစ်သက်ခြင်းသည်။ ဒိဋ္ဌိနိစ္ဈာနက္စန္တိ ၊ မည်၏။

ဂေရက ဟရိတာလဥ္မနာဒိဓာတူသု၊ သင်္ဘောငွေ့နီ, ဆေးဒန်း, မျက်စဉ်း အစရှိသော ဓာတ်တို့တွင်။ (အညတရျပ။ဥပ္ပစ္မတိ–၌ စပ်။)...သုဘဂ္ဂဟဏဿ၊ သုဘ ဟု ယူခြင်း၏။ နိမိတ္တံ၊ အမှတ်အသားတည်း။ ဝါ၊ အကြောင်းတည်း။ သုဘနိမိတ္တံ၊ သုဘဟု ယူခြင်း၏အမှတ်အသား၊ ဝါ၊ အကြောင်း။ တံ၊ ထိုအာရံသည်။ သုဘနိ မိတ္တတ္တာ၊ သုဘ ဟု ယူခြင်း၏အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ ရဇနီယတ္တာစ၊ တပ်မက်ဖွယ်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ လောဘဿ၊ ၏။ ဝတ္ထု၊ တည်ရာသည်။ (ဟောတိ နန္၊ လော။)

နိယမိတဿ၊ အမြံသတ်မှတ်အပ်ပြီးသော။ စိတ္တဿ၊ စိတ်၏။ ဝသေန၊ ကြောင့်။ နိယမိတဝသေန၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။ ဣတရေသု၊ ကုန်သော။ ဒွီသု၊ ၂-ပါးကုန်သော ပရိဏာမိတသမုဒါစာရတို့၌။စဝံးဤအတူတည်း။ဤ ၃-ပုဒ်လုံး ၌ စိတ်ကိုချည်းအရကောက်ပါ--ဟူလို။] အာဘောဂေါ၊နှလုံးသွင်းခြင်းသည်။ အာဘုဇိတံ၊ မည်၏။[အာဘုဇိတ အရ နှလုံးသွင်းခြင်းကိရိယာကို အရကောက်ပါ--ဟူလို။]

ခေါသဗဟုလာ၊ များသောဒေါသ ရှိသူတို့သည်။ လူခပုဂ္ဂလာ၊ ကြမ်းတမ်းသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်း။ အဒေါသဗဟုလာ၊ များသော အဒေါသရှိသောပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်။ သိနိဒ္ဓပုဂ္ဂလာ၊ ပြေပြစ်ညက်ညောသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့တည်း။ တဒဓိမုတ္တတာတိ၊ ကား။ ပီတိနိန္နစိတ္တတာ၊ ပီတိ၌ ညွှတ်ကိုင်းသောစိတ် ရှိသူ၏အဖြစ်တည်း။ ပီတိယာ၊ ၏။ ဝါ၊ က၊ သောမနဿ ဝပ္ပယောဂါ သမ္ဘဝတော၊ သောမနဿနှင့် မယှဉ်ခြင်း၏ မဖြစ်သင့်ခြင်းကြောင့်။ ဣမေဟိပိ ကာရဏေဟိ၊ ကြောင့်လည်း။ တွေ၊ ဤကုသိုလ် စိတ်ဖြစ်ရာ၌။ သောမနဿ သဟဂတဘာဝေါ၊ ကို။ ဝေဒိတဗွော၊ ၏။ ဣတိ အဓိပ္ပာယော။

စီဝိတဝုတ္တိယာ၊ အသက်မွေးခြင်း၏။ အာယတနဘာဝယော၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဟတ္တာရောဟာဒိသိပ္ပမေဝ၊ ဆင်စီးအတတ် အစရှိသော အတတ် သည်ပင်။ သိပ္ပာယတနံ၊ မည်၏။ ကသိဝါဏိဇ္ဇာဒိကမ္မမေဝ၊ လယ်လုပ်ခြင်း, ကုန်ရောင်းခြင်း အစရှိသော အလုပ်သည်ပင်။ ကမ္မာယတနံ၊ မည်၏။ အာယု ဝေဒါဒိဝိဇ္ဇာ ဧဝ၊ အသက်အပိုင်းအခြားကို သိကြောင်း အစရှိသော အတတ် သည်ပင်။ (သက်ကြည့်ဗေဒင် အစရှိသော အတတ်သည်ပင်။) ဝိဇ္ဇာဋ္ဌာနံ၊ ၏။

အဗျာပရွေတီ၊ ကား။ ဒေါနေဿ ဗျာပါဒရဟိတေ၊ ဒေါနေဿဟူသော ဗျာပါဒမှ ကင်းသော။ ရူပဘဝေ၊ ရူပဘဝ၌။ (ဥပ္ပန္နဿ ဝါပိ–၌ စပ်။) မွေပဒါတီး ကား။ မွေကောဋ္ဌာသာ၊ တရားအစုတို့သည်။ ပိလဝန္တိတိ၊ ကား။ ဥပဋ္ဌဟန္တိ ပဒိဿန္တိ၊ ဉာဏ်အား ထင်လာကုန်၏။...ယောဂါတီးကား။ ဘာဝနာဘိယောဂါ၊ ဘာဝနာကို လွန်စွာကြိုးကုတ် အားထုတ်ကြောင်းဖြစ်သော။ သမာဓိတာ၊ သမာ ဓိကြောင့်။ (သမာဓိတောဖြင့် ဝီရိယကို ကန့်)။

ဝတ္ထုဝိသဒကိရိယာတိ၊ ကား။ အစ္စုတ္တိက ဗာဟိရာနံ၊ အစ္စုတ္တိကဗာဟိရ ဖြစ်ကုန်သော။ ဝတ္ထုနဲ့၊ ဝတ္ထုတို့၏။ နိမ္မလဘာဝ ကိရိယာ၊ အစည်အကြေး မရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို ပြုခြင်းလည်းကောင်း။ သဒ္ဓါဒီနံ၊ ကုန်သော။ ဣန္ဒြိယာနံ၊ တို့၏။ အညမညာနတိ ဝတ္တနံ၊ တစ်ပါးတစ်ပါးကို မလွန်စေခြင်းသည်။ ဣန္ဒြိ ယသမတ္တ ပဋိပါဒနတာ၊ မည်၏။ ဂမ္ဘိရာနံ၊ ကုန်၏။ ဝါ၊ နက်နဲကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဉာဏန၊ ဉာဏ်ဖြင့်။ စရိတဗ္ဗာနံ၊ ကျက်စားထိုက်ကုန်သော။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဂမ္ဘိရဉာဏန၊ ဖြင့်။ စီရိတဗ္ဗာနံ၊ ကုန်သော။ သုတ္တန္တာနံ၊ တို့ကို။ ပစ္စတေက္ခဏာ၊ ဆင်ခြင်ခြင်းသည်။ ဂမ္ဘိရ။ပ။ပစ္စတေက္ခဏာ၊ မည်၏။

ဝံသောတိ၊ ကား။အနက္ကမော၊ အစဉ်အလာတည်း။တန္တီတိ၊ ကား။ သန္တတိ၊ အဆက်တည်း။ ပဝေဏီတိ၊ ကား။ သမ္ဗန္ဓော၊ အစပ်တည်း။ သဗ္ဗံ၊ သော။ ဧတံ၊ ဤ ဝံသော တန္တိ ပဝေဏီဟူသော သဒ္ဒါသည်။ စာရိတ္တကိရိယာပဗန္ဓဿ၊ မျိုးရိုး စာရိတ္တဖြစ်သော အပြုအမူ၏ အစဉ်အဆက်ကို။ ဝစနံ၊ ဟောသော သဒ္ဒါတည်း။ စာရိတ္တသီလတ္တာ၊ စာရိတ္တသိလ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ သီလမယံ၊ မည်၏။

ဒဿာမ်၊ အဲ့။ ဣတိ၊ သို့။ ဝစိဘေဒေန၊ စကားလုံး၏ ကွဲပြားခြင်းဖြင့်။ ဝါ၊ နှုတ်မြွက်သဲဖြင့်။ ဝတ္ထုဿ၊ ဝတ္ထု၏။ ပရိဏတတ္တာ၊ သံဃာ စသည်၏ အထဲသို့ ညွှတ်ပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တတော်၊ ထို နှတ်မြွက်ပြီးရာ အခါမှ၊ ပဋ္ဌာယ၊ ၍။ ဒါနံ၊ သည်။ ဝါ၊ ကို၊ အာရခွံ နာမ၊ အားထုတ်အပ်ပြီး မည်သည်။ ဟောတိ။ ယတော၊ ယင်းသို့ အားထုတ်အပ်ပြီး မည်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ တဿ၊ ထိုဝတ္ထုကို။ အတ္တနော၊ မိမိ၏ အထဲသို့။ ပရိဏာမနာဒိသု၊ ညွှတ်စေခြင်း အစရှိသည်တို့၌။ အာပတ္တိ ဟောတိ။ ပြရိဏတ သိက္ခာပုဒ် ၂–ပါးကို ရည်ရွယ်သည်။]
ိဝိစ္စမာနဝတ္ထုသို့၊ ထင်ရှားရှိသော ဝတ္ထု၌။ ဝိန္တ နကာလတော၊ မှ။ ပဋ္ဌာယ ဒါနံ အာရခွဲ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တတ္ထ၊ ထို ထင်ရှားရှိသောဝတ္ထုဝယ် လှူမည်ဟု



**<sup>ား</sup> ဝိခ္ဓမာနဝတ္ထုသို့ ။ပ။ဘစေယျး** ။အဋကထာ၌ "ဝိန္ဓမာနဝတ္ထုသို့"ဟုဆို၏။ ထိုသို့ ဆိုခြင်း၌ အဋ္ဌကထာအလိုမှာ "ဝိန္ဓမာနဝတ္ထုကို လှူမည်"ဟု ကြံစည်မှ ဒါနမယမနောကံ

ကြံစည်ရာ၌။ ဒါနမယံ၊ ဒါနမယ် ဖြစ်သော။ ကုသလံ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း--ကသ္မာ-- အဓိပ္ပာယော ဟောတိ။) ဟိ (ယသ္မာ)။ ဒါနဝတ္ထု၊ ဒါနဝတ္ထုကို။ အဝိစ္စမာနကမွိ၊ ထင်ရှား မရှိပါသော်လည်း။ ဝါ၊ မရှိသည်လည်း ဖြစ်သော။ ဒါနဝတ္ထုံ၊ ကို။ သင်္ခရောန္တသာ၊ ပြုစီမံနေသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ (သန္တာန်၌)။ ကုသလံ၊ သည်။ နှ ဟောတိ၊ မဖြစ်သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အဓိပ္ပာယောဟောတိ။) ပန၊ ဆက်။ တံ၊ ထို ထင်ရှား မရှိသောဝတ္ထုကို ပြုစီမံနေသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ကုသိုလ်သည်၊ ဒါနမယဿ၊ ဒါနမယ၏။ ပုဗ္ဗဘာဂေါ၊ ရေ့အဖို့တည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဒေဝ၊ ထိုဒါနမယသို့သာ။ ဘစေယျ၊ ကပ်ဝင်ရာ၏။

အဋ္ဌကထာယံ၊ ရှေး အဋ္ဌကထာ၌၊ ဝုတ္တံ။ ["အပရဘာဂေ ကာယေန ဝါ ဝါစာယ ဝါ ကတ္တဗ္ဗံ ကရိဿတီတိ ဝုတ္တံ"၌ပါသော ဝုတ္တံကို "အဋ္ဌကထာယံ" ဟု အာဓာရထည့်၍ ဖွင့်သည်။]

ကုလဝံသာဒိဝသေနာတီ စတံ၊ ဤစကားသည်။ ဥဒါဟရဏမတ္တမေဝ၊ ဥဒါဟရဏ် စကားမျှသာတည်း။ (သဒ္ဒါကျမ်းတို့၌ ဥဒါဟရဏ် ထုတ်ပြသကဲ့သို့ ဥဒါရဏ်မျှကို ပြသော နိဒဿန စကားတည်း။) အတ္တနာ၊ သည်။ သမာဒိန္နဝတ္တ ဝသေန၊ ဆောက်တည်အပ်သော ကျင့်ဝတ်၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ သပ္ပရိသ။ပ။ ဝသေန စ၊ သူတော်ကောင်းတို့၏ ကျင့်ဝတ်, ရွာသူ–ရွာသား နယ်သူ–နယ်သားတို့၏ ကျင့်ဝတ် အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ စာရိတ္တသီလတာ၊ ကို။ ဝေဒိတဗွာ။

သဝတ္ထုကန္တိ၊ ကား။ ဘေရိအာဒီဝတ္ထုသဟိတံ၊ စည်ကြီး အစရှိသော ဝတ္ထု နှင့်တကွ ဖြစ်သည်ကို။ ကတွာ။...ဝိစ္စမာနကဝတ္ထုကန္တိ၊ ကား။ ဘေရိအာဒီ ဝတ္ထုံကို။ စ၊ ဆက်။ ဓမ္မဿဝနယောသနာဒီသု၊ တရားနာချိန်ကို ကြွေးကြော်ခြင်း အစရှိသည် တို့၌။ သဝတ္ထုကံ၊ ဝတ္ထုနှင့်တကွ ဖြစ်သည်ကို။ကတွာ။ သဒ္ဒဿးကို။ ဒါနှံ၊ ပေးလှူခြင်းမည်သည်။ သဒ္ဒဝတ္ထုနံ၊ အသံ၏ တည်ရာဖြစ်ကုန်သော။ ဌာနကရတာနံ၊ ဌာန်ကရိုဏ်းတို့၏။ သသဒ္ဒပ္ပဝတ္တိကရဏမေဝ၊ အသံနှင့်တကွ ဖြစ်ခြင်းကို ပြုခြင်း ပင်တည်း။ ကျွတိ၊ ကြောင့်။ တသာ၊ ထို တရားနာချိန်ကို ကြွေးကြော်သော

ဖြစ်သည်။ အဝိစ္စမာနဝတ္ထုကို လှုပို့ရန်ရှာကြံစိမံနေသော ပုဂ္ဂိုလ်မှာ ကုသိုလ်စိတ်မြေစ်ဟု မဆိုနိုင်ပါ။ ထို့ကြောင့် ဒါနမယ အခန်းဖြစ်၍ ဒါနမယ ဖြစ်လောက်သော ဝိစ္စမာနဝတ္ထုကို ပြရပါသည်။ လှူဖို့ရန်ကြံစည်၍ စီမံနေခိုက် စေတနာမှာ ပိုစွဲဘာဂ စေတနာ (ပုဗ္ဗစေတနာ)ဖြစ်သောကြောင့် ဒါနမယ စသော ၃–မျိုးတွင် တစ်မျိုးမျိုးသို့သွင်းလျှင် ဒါနမယသို့သား ကပ်ဝင်ပါသည်။

ပုဂ္ဂိုလ်၏။ စိန္တ နံးကို။ ဝိဇ္ဇမာနဝတ္ထုပရိစ္စာဂေါ၊ ထင်ရှားရှိသောဝတ္ထုကို စွဲနဲ့ကြဲခြင်း ဟူ၍။ ဝေဒိတဗွော၊ ၏။

က္ကရာ ဤကာမာဝစရကုသလ ပဒဘာဇနီ၌။ရုပါရမ္မဏာဒိဘာဝံ၊ ရုပါရမ္မဏ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။ ရြပါရမ္မဏံ ဝါ သဒ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သဒ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သဒ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သသ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သသ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သသ္ဒါရမ္မဏံ ဝါ သသ္သါရမ္မဏံ ဝါ သသ္သါရမ္မဏံ ဝါ သသ္သါရမ္မဏံ ဝါ သသ္သါရမ္မဏံ ဝါ စသည်ကို ရည်ရွယ်သည်။] အညတ္ထား အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။ ["ဒါနမယ"စသည်ကို အဘိမ္မော၌ မဟော, သုတ္တန်၌သာဟောသည်။] အပရတ္ထား ဤ အဘိမ္မောဝယ် နောက် နိက္ခေပကဏ္ဍ၌။ ကတမေးပးကာယကမ္မန္တိအာဒိနား ဖြင့်။ ကာယကမ္မာဒိဘာဝ စ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဝဒန္တေဂ၊ ဟောတော်မူလျက်။ ဝါ၊ သော။ ဓမ္မရာဇာ၊ တရားမင်းဘုရားသည်။ ဘာဇေတွာ ဒဿသိ။

အပရိယာပန္နာ စာတိ၊ ကား။ ပရမတ္ထတော၊ အားဖြင့်။ အဝိဇ္မမာနတ္တာ စ၊ ဓမ္မာ ထင်ရှားမရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ အညာယတနတ္တာ စ၊ ဓမ္မာ ယတနမှတစ်ပါး အခြားသော အာယတနတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ အသင်္ဂဟိတာ၊ ဓမ္မာယတနဖြင့် မသိမ်းယူအပ်သော့ တရားတို့သည်လည်းကောင်း။ (ဓမ္မာရမ္မဏံ နာမ–၌ စပ်။)

ပရိဘောဂပစ္စယံ၊ သုံးဆောင်ခြင်းဟူသော အကြောင်းရှိသော။ ပိတိသော မိနည်း၊ သည်။ ပရိဘောဂရသော၊ မည်၏။ ပန၊ ဆကဲ။ အယံ၊ ဤပရိဘောဂရသ ကို။ ရသသမာနုတာဝသေန၊ အရသာနှင့် တူသည်၏ အဖြစ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဂဟဏံ၊ ယူခြင်းကို။ ဥပါဒါယ၊ ဉာဏ်ဖြင့်ယူ၍။ ဝါ၊ စွဲ၍။ ရသာရမ္မဏန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တော။ သဘာဝတော၊ သဘောအားဖြင့်။ (အစစ်အမှန်အားဖြင့်။ ရသာရမ္မဏန္တိ။) န ဝုတ္တော၊ ဆိုအပ်သည် မဟုတ်။ ပန္။ ဆက်။ သဘာဝေန၊ အားဖြင့်။ ဂဟဏံ၊ ကို။ ဥပါဒါယ၊ ၍။ ဝါ၊ ဉာဏ်ဖြင့်ယူလျှင်။ ပိတိသောမနည်း၊ သည်။ ဓမ္မာရမ္မ ဏမေဝ၊ သည်သာလျှင်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သုခါဝေဒနာ မမ္မာရမ္မဏန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ သြခါဝေဒနာနှင့် ပိတိသောမနည်းဝယ် သောမနည်း—သည် သဘောတူတည်း။ ရသာရမ္မဏတုန်းက ပြခဲ့သော သောမနည်းကို ဝင် "မမ္မာရုံ"ဟု ဆိုထားသည်—ဟူလို။]

အာရမ္မဏမေဝဲ၊ သည်သာ။ နိဗဒ္ဓံး မြဲ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ရူပါရမ္မဏံ။ပ။ ဓမ္မာရမ္မဏန္တိ ဟူ၍၊ ဧဝံ၊ သို့။ နိယမေတွာ၊ အာရံဖြင့် သတ်မှတ်၍။ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။

ကမ္မဿ အနိဗဒ္ဓတ္တာတိ၊ ကား။ ကမ္မဿ၊ ၏ ။ အုနိယတတ္တာ၊ မမြဲသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ချွဲရဲ အနိဗခွဲ့–၌ စပ်။) ဟိ၊ ဥပမာဆောင် ထင်အောင်ပြအဲ့။ ရပါ ဒီသု၊ တို့တွင်။ ဧကာ့ရမှုကံ၊ တစ်ခုသော အာ့ရုံရှိသော။ စိတ္တံ၊ သည်။ အနညာရမှုဏံ၊ တစ်ပါးသော အာရုံမရှိသည်။ ဟော့တိ ယထာ၊ ကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ကာယဒ္ဒါရာဒီသု၊ တို့တွင်။ ဧကဒ္ဒါရိကကမ္မံ၊ တစ်ခုသော ဒွါရှဋ်ဖြစ်သော ကံသည်။ အညသ္မွီး၊ သော။ ချွဲရေ၊ ၌။ နုပ္ပစ္မွတိုး မဖြစ်သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (ဥပ္ပစ္မွတိ ဖေ။)[ ဆိုလိုရင်းကား – အာရုံတို့က မြဲသကဲ့သို့ ကမ္မဒ္ဓါရတို့က မမြဲ–ဟူလို။ –ဝိသဒိသူပမာတည်း။] တသ္မာ။ ကမ္မသား ၏။ ဒျွဲရနိယမရဟိတတ္တာ၊ ဒျွဲရဖြင့် သတ်မှတ်ခြင်းမှ ကင်းသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ချွဲရမှို၊ သည်လည်း။ ကမ္မနိယမရဟိတ် ကံဖြင့်သတ်မှတ်ခြင်းမှ ကင်း၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဣဓ၊ ဤ ပထမ မဟာကုသိုလ် စိတ်၌။ အာရမ္မဏံဝိယ၊ ကိုကဲ့သို့။ နိယမေတွာ၊ ကမ္မဒ္ဓါရဖြင့် သတ်မှတ်၍။ န ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မမှုအပ်။ စ၊ ဆက်။ ဝိနာ။ပ။ ဧတဿပိ၊ ဤပါဠိရပ်၏လည်း။ အတွော၊ ကို။ (ဝေဒီတဗ္ဗော--၌ စပ်။) ကာယကမ္မာဒီသု၊ တို့တွင်။ ဧကံ၊ သော။ ကမ္မံ၊ သည်။ တေန ဒွါရေန၊ ထို ကာယဒ္ဓါရနှင့်။ ဝိနာ အညသို့ ဒွါရေး၊ စရတိ ယထာ၊. လှည့်လည်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ဧကာရမ္မဏ်၊ သော။ စိတ္တံ၊ သည်။ တေန အာရမ္မဏေန၊ နှင့်။ ပိနာ။ အာရမ္မဏန္တ ရေ၊ အာရံတစ်ပါး၌။ န ဥပ္ပစ္စတိ၊ ဣတိ ဝေဒီတဗွော၊ ဆြိလိုရင်းကား–ကမ္မဒ္ဓါရသည်<sup>7</sup> မမြဲသကဲ့သို့ ထိုထို အာရုံရှိသော စိတ်ကမမြဲ မဟုတ်, မြဲသည်--ဟူလို။] ဟိုး မှန်။ ဝစီချီရေါ ၌။ ဥပ္ပ**ဇ္ဇမာ**နမ္ပါး ဖြစ်သောကံကိုလည်း။ ကာယကမ္မန္တိ ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ ယထာ၊ ဆိုအပ်ဆိုနိုင်သကဲ့သို့။ စပ်၊ တူ။ သဒ္ဒါရမ္မကော၊ ၌။ ဥပ္ပစ္မမာနဲး ဖြစ်သောစိတ်ကို။ ရုပါရမ္မဏန္တိ ၊ ဟူ၍။ န ဝုစ္စတိ၊ မဆိုအပ် မဆိုနိုင်၊ [ဝိသဒိသုပ်မာ–ပင်]

## -ကာယကမွွဒ္ဒါရကထာအ**ဖွင့်**

ြားသော ပနတ္ထသားတိုး ကား။ ကမ္မဒ္ပါရာနံး ကံ ဒွါရတို့၏။ အညမညသို့ ၊ အချင်းချင်း၌။ အနိယတတာယ၊ မမြဲကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို။ (ပကာသနတ္ထံ–၌ စပ်။) ဒွါရေ စရန္တိ ကမ္မာနီတိ အာဒိနာ၊ အစရှိသော စကားဖြင့်။ ပကာသနတ္ထံ၊ ငှာ။ (ကထိတာ–၌ စပ်။)

ပဉ္စဝိညာဏာနီတိ တွေး ၌။ ဆဋ္ဌဿ၊ သော၊ ဝိညာဏဿ၊ မနောဝိညာဉ်၏ လည်းကောင်း။ တဿ၊ ထို မနောဝိညာဉ်၏။ ဒွါရသာ စ၊ မနောဒ္ဓါရ၏ လည်းကောင်း။ အနုဒ္ဓေသား မည္ဆန်ပြခြင်းသည်။ ဒွါရဒ္ဓါရဝန္တာနံ၊ ဒွါရ ဒွါရရှိသော စိတ်တို့၏။ (ခြောက်ခုမြောက် မဲနောဒွါရ, ထို ဒွါရ၌ဖြစ်သော မနောဝိညာဉ်တို့၏။) သဟာဘာဝါ။ တကွ မဖြစ်ခြင်းကြောင့်တည်း။

နိုယတရုပရပဝသေန၊ မြဲသော ရုပရပ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ (ခန္ဓာကိုယ်၌ အမြဲ ဖြစ်သော နိပ္ဖန္ရရပ်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။) စတုသမုဋ္ဌာနိကကာယာ၊ စတုသမုဋ္ဌာနိက ကာယတို့ကို။(အာစရိယေဟိ။)ဝုတ္တာ၊ ဆိုအပ်ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သဒ္ဒဿ၊ သဒ္ဒရပ်ကိုလည်းကောင်း။ ဝိကာရရုပါဒီနဥ္စ၊ တို့ကိုလည်းကောင်း။ (အာဒိုဖြင့်အာကာ ဓာတ်, လက္ခဏရုပ်တို့ကို ယူ။) အသင်္ဂဟော၊ မသိမ်းယူခြင်းသည်။(ဟောတိ။)

ပထမဇဝနသမုဋ္ဌိတာ၊ ပထမဇောကြောင့် ဖြစ်သော။ ဝါယောဓာတု၊ သည်။ တသို့ ခဏေ၊ ၌။ ရူပါနံ၊ တို့၏။ ဒေသန္တ ရုပ္ပတ္တိဟေတ္ဘာာဝေန ၊ အရပ်တစ်ပါး၌ ဥပါဒ်ခြင်း၏ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ စာလေတုံ၊ လှုပ်ရှားစေခြင်းငှာ။ ယဒိပိန သက္ကောတိ၊ အကယ်၍မူလည်း မစ္စမ်းနိုင်ပါပေ။ တထာပိ၊ ထိုသို့ မစွမ်းနိုင်ပါ သော်လည်း။ သာ၊ ထို ဝါယောဓာတ်ကို။ ဝိညတ္တိဝိကာရ သဟိတာဝ၊ ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရရုပ်နှင့် တကွဖြစ်၏ ဟူ၍သာ။ ဝေဒိတဗွာ၊ ၏။ ဟီး မှန်၏။ (တစ်နည်း) ကသူာ၊ ကြောင့်။ (သာ ဝိညတ္တိဝိကာရသဟိတာဝ။ ဝေဒိတဗ္ဗာ၊ နည်း။) ဟိ(ယသ္မွာ။) ဒသသု၊ ကုန်သော။ ဒိသာသု၊ တို့တွင်။ ယံ ဒိသံ၊ အကြင်အရပ်သို့။ ဂန္တုကာမော၊ ၏။ ဒြာဘိက္ကမာပေတုံ ပဋိက္ကမာပေတုံ စသည်ကို ရည်ရွယ်သည်။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ အင်္ဂပစ္စင်္ဂါနိ၊ အင်္ဂါကြီးငယ်တို့ကို။ ခိပိတုကာမော၊ ပစ်ခြင်း၄၁ အလိုရှိ၏။ ["သမိဥ္တာပေတုံ, ပသာရာပေတုံ"စသည်ကို ရည်ရွယ်သည်။] တံဒိသာဘိမှခါနေဝ၊ ထိုအရပ်သို့ ရှေးရှသည်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်သော။ ရူပါနိုး ရုပ်တို့ကို။ သာ၊ ထိုဝါယောဓာတ်သည်။ သန္တမ္ဘေတိ စ၊ ကောင်းစွာလည်း ထောက်ပံ့၏။ သန္နာရေတိ စ၊ ကောင်းစွာလည်း ဆောင်ထား၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဒဘိမုခဘာဝဝိကာရဝတီ၊ ထိုအရပ်သို့ ရှေးရှသည်၏ အဖြစ်ဟူသော ထူးခြားသော အမူအရာရှိသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ အဓိပ္ပာယသဟဘာဝီ၊ အလိုဆန္ဒနှင့်တကွ ဖြစ်လေ့ ရှိသော။ ဝိကာရော စ၊ ထူးခြားသော အမှုအရာသည်လည်း။ ဝိညတ္တိ၊

၁။ ဒေသန္တရုပ္တတ္တိမောတ္သာာလန္း ။လှုပ်ခြင်းဟူသည် ရုပ်ကလာပ်တို့၏ မူလဖြစ်ရာအရပ်မှ အခြားအရပ်၌ နောက်ထပ်ဥပါဒ်ခြင်းတည်း။ ထိုသို့ နေရာပြောင်း၍ ဥပါဒ်ရခြင်းမှာလည်း ရှေးရှေးရုပ်ကလာပ်တွင် ပါဝင်သော ဝါယောဓာတ်၏ အစွမ်းကြောင့်တည်း။ တိုသို့ နေရာပြောင်း၍ ပြောင်း၍ ဥပါဒ်ခြင်းကိုပင် လူအများက "လှုပ်ရှားခြင်း"ဟု ထင်မြင်ကြသည်။

ဝိညတ်မည်၏။ ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ (သာဝိညတ္တိဝိကာရသဟိတာဝ။ ဝေဒိတဗွာ၊ ၏။)

စဝဥ္ ကတွာ၊ ဤအကြောင်းကြောင့်။ အာဝဇ္ဇနဿပိ၊ မနောဒွါရာဝဇ္ဇနီး၏ လည်း။ ဝိညတ္တိသမုဋ္ဌာပကဘာဝေါ၊ ဝိညတ်ကို ဖြစ်စေနိုင်သည်၏ အဖြစ်သည်။ ယထာ။ပျာဥပွာဒနေန၊ အလိုဆန္ဒအားလျော်စွာ ဝိကာရရပ်ကို ဖြစ်စေခြင်းအားဖြင့်။ ဥပပန္နော၊ သင့်လျော်သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ယတော၊ ယင်းကဲ့သို့ သင့်လျော်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ ဇာတ္တိံသ၊ သော။ စိတ္တာနိ၊ စိတ်တို့ကို။ ရှုပ်ရိယာပထဝိညတ္တိနေကာနိ၊ ရုပ်သာမည့် ကျွရိယာပုထ်, ဝိညတ်ကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်၏ ဟူ၍။ ဝုတ္တာနိ၊ ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ အနေကသဟဿဝါရဲ၊ အကြိမ် ထောင်ပေါင်း များစွာ။ ဥပ္ပန္နာ၊ ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်သည်။ ယောဇနံ၊ တစ်ယူနောရှိသော အရပ်သို့။ ဝတာ၊ ရောက်ပြီ။ အသ ယောဇနံ၊ ၁ဝ–ယူနောရှိသော အရပ်သို့။ ဂတာ၊ ရောက်ပြီ။ ကုတိ၊ သို့။ ဝတ္တဗ္ဗတံ၊ ဆိုထိုက်သည်၏ အဖြစ်သို့။ အာပစ္နာပေတိုး ရောက်စေ၏။

ဝါယောဓာတုယာ။ပ။ဘဝိတုန္တါ၊ ကား။ ထမ္ဘနစာလနေသု၊ ထောက်ပံ့ခြင်း, လှုပ်ရှားစေခြင်းတို့၌။ ဝါယောဓာတုယာ၊ ၏။ ပစ္စယော၊ အကြောင်းသည်။ ဘဝိတုံ၊ ငှာ။ သမတ္ထော၊ သော။ စိတ္တသမုဋ္ဌာန မဟာဘူတာနံ၊ စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော မဟာဘုတ်တို့၏။ ဧကော၊ သော။ အာကာရဝိသေသော၊ အခြင်းအရာ အထူးသည်။ အတ္ထိ၊ ၏။ အယံ၊ ဤ အခြင်းအရာ အထူးသည်။ ဝိညတ္တိ နာမ၊ မည်၏။ အဋ္ဌကထာ၌ ဝိညတ်ကို ဝါယောဓာတ်၏ အာကာရဝိသေသ ဟု ဆို၏။ ဤငို့ကာ၌ကား မဟာဘုတ် ၄-ပါးလုံး၏ အာကာရဝိသေသဟု ဆိုသည်။ ဤငို့ကာ၌ကား မဟာဘုတ် ၄-ပါးလုံး၏ အာကာရဝိသေသဟု ဆိုသည်။ "အဋ္ဌကထာ၌ လိုရင်းပဓာနကိုသာဆို၍, ငို့ကာ၌ ပဓာန အပဓာန ၂-မျိုးလုံးကို ပေါင်း၍ ဆိုသည်"ဟု မှတ်ပါ။] ဟိ၊ မှန်။ တေသံ၊ ထိုစိတ္တစ မဟာဘုတ်တို့၏။ တဒါကာရတ္တာ၊ ထိုထူးသော အခြင်းအရာ ရှိကုန်သည်၏့အဖြစ်ကြောင့်။ ဝါယောဓာတု၊ သည်။ ထမ္ဘေတိ စ၊ ထောက်လည်း ထောက်ပံ့နိုင်၏။ စာလေတိ စ၊ လှုပ်လည်း လှုပ်ရှားစေနိုင်၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

န စိတ္တသမုဋ္ဌာနာတိ ဧတေန၊ ဖြင့်။ (ဝိညတ္တိယာ၊ ၏။) ပရမတ္တတော၊ အားဖြင့်။ အဘာဝံ၊ မရှိခြင်းကို။ ဒဿေတိ၊ ၏။ <sup>၁</sup>ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်းကသ္မာ န

၁။န ဟိ ရုပံ။ ပ။ အတ္ထိ။ ။"ပရမတ္တတော အဘာပံ ဒဿေတိ"ဟူသော ဧရ စကား၏ အကြောင်းပြ ဖြစ်၏။ "နှစ်တ္တသမုဋ္ဌာနာ"ဟူသော ဧကားသည် ဝိညတ်၏ ပရမတ္ထရုပ်အစစ် မဟုတ်ကြောင်းကို ပြသော စကားတည်း။ အဘယ်ကြောင့် ထိုသို့ သိနိုင်သနည်း။ "နှစ်တ္တ

စိတ္တသမုဋ္ဌာနာတိ ဧတေန ဝိညတ္တိယာ ပရမတ္တတော အဘာဝံ။ ဒဿေတိ၊ ၏။ ဣတိ။ ဝိညာယတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ။) ရုပ်၊ ရုပ်အစစ်မှန်လျှင်။ အပ္ပစ္စယံ၊ အကြောင်းမရှိသောရုပ်သည်။ န အတ္ထိ။ နိဗ္ဗာနဝဇ္ဈာ၊ နိဗ္ဗာန်သည် ကြဉ်အပ်သော။ နိစ္ဈာ၊ မြဲသော။ အတ္တော စ၊ ပရမတ္ထ သည်လည်း။ န အတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (န စိတ္တသမုဋ္ဌာနာတိဧတေန။ပ။ ဒဿေတိ၊ ဣတိ။ ဝိညာယတိ၊ ၏။)

ဝိညတ္တိတာယာတိ<sup>၂</sup>၊ ကား။ ဝိညတ္တိဝိကာရတာယ၊ ဝိညတ်ဟူသောဝိကာရ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (စိတ္တသမုဋ္ဌာနာ နာမဟောတိ–၌ စပ်။ ဝိညတ္တိယာ၊ ၏။) စိတ္တသမုဋ္ဌာန်၏ အဖြစ်ကို။ (အဓိပ္မေတော)ဝိယ၊ အလိုရှိအပ် သကဲ့သို့။ (ဧဝံ၊ တူ။) မဟာဘူတဝိကာရတာယ၊ မဟာဘုတ်တို့၏ ဝိကာရ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဥပါဒါရပဘာဝေါ စ၊ ဥပါဒါရပ်၏ အဖြစ်ကိုလည်း။ (ဥပါဒါရုပ်ကူသော အမည်ကိုလည်း။) အဓိပ္မေတော၊ ၏။ ဣတိ ဝေဒိတဗ္ဗော။

ကာယိကကရဏန္တိ၊ ကား။ ကာယဒ္ဒါရပဝတ္တစိတ္တကိရိယံ၊ ကာယဒ္ဒါရ၌ ဖြစ်သောစိတ်၏ အမူအရာကို။...အဓိပ္ပာယံ၊ အလိုဆန္ဒကို။ ဝါ၊ အကြံကို။ (ဝိညာ ပေတိ။)ဣတိ အတ္ထော။...ကာရေတိ မညေတိ ဧတေန<sup>ခု</sup>ဖြင့်။(ဝိညာ တတ္တဲ့ဒဿေတိ– ၌စပ်။)ဝဏ္ဏဂ္ဂဟဏာနသာရေန၊ အဆင်းကို ယူကြောင်းဖြစ်သော စက္ခုဒ္ဓါရဝိထိ, မနောဒ္ဒါရဝီထိကို အစဉ်လိုက်သဖြင့်။ ဂဟိတာယ၊ ယူအပ်သော။ (သိအပ်သော။)

သမုဋ္ဌာနာ"ဟူသော စကားဖြင့် "ဝိညတ်သည် အပစ္စယတည်း"ဟု ဆိုရာရောက်၏။ ရုပ်မှန်လျှင်လည်း အပစ္စရပ်ဟူ၍ မရှိ။ ထို့ကြောင့် "န စိတ္တသမုဋ္ဌာနာ"ပါဌိဖြင့် ဝိညတ်၏ မရမတ္တရုပ်အစစ် ,မဟုတ်ကြောင်းကို ပြသည်–ဟု သိနိုင်ပါသည်–ဟူလို။

၁၈ နှ စ နိဗ္ဗာနဝဗ္ဗေဝးပအောတ္တီတီ ။ ။ ဝိညတ်ရုပ်သည် နိဗ္ဗာန်ကဲ့သို့ နိစ္စဖြစ်သော အပ္ပစ္စယတရား မဖြစ်နိုင်ပါလော–ဟု ထပ်၍မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "န စ" စသည်မိန့်။ နိဗ္ဗာန်မှတစ်ပါး နိစ္စဖြစ်သော ပရမတ္တံတရားမရှိသောကြောင့် ဝိညတ်ကို အပ္ပစ္စယဟုလည်း မဆိုနိုင်ပါ–ဟူလို။

၂။ ဝိညတ္တိတာယာတိုး ။ "ဝိညတ္တိဗဟုလာ, ယာစနဗဟုလာ"ဟုသော ပါ၌၌ ဝိညတ္တိသဒ္ဒါသည် တောင်းခြင်းအနက်ကို ဟောသကဲ့သို့ ဤ၌လည်း တောင်းခြင်းအနက် ဟောလေလား-ဟု ယုံမှားဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဝိညတ္တိတာယ"ကို "ဝိညတ္တိဝိကာရတာယ"ဟု ဖွင့်သည်။ ထိုဝိညတ်သည် ပရိယာယ်အားဖြင့် (ဌာန္ပပစာရအားဖြင့်) စိတ္တသုမုဌာနီ အမည်ရသကဲ့သို့ မဟာဘုတ်တို့၏ ဝိကာရဖြစ်သောကြောင့် မဟာဘုတ်တို့ကို စွဲမှီ၍သာ ထင်ရှားရကား ဥပါဒါရုပ် အမည်ကိုလည်း ရနိုင်သည်။

၃။ ဧတေန။ပ။ ဒဿေတိ။ ။ဝိညတ်ကိုသိသော ဝိထိကိုပြရာ၌ (၁)ရူပါရုံကိုသိသော ဝိထိ, (၂)ထိုအတိတ် ရူပါရုံကိုသိသော တဒန္ဝတ္တိက မနောဒွါရဝိထိ, (၃)ဝိညတ်ကိုသိသော မနောဒွါရဝိထိ, (၄)အလိုဆန္ဒ (ဘာဝ)ကိုသိသော မနောဒွါရဝိထိက္ ဝိထိအစဉ် ၄–မြိုးရှိ၏။

₽

ဝိညတ္တိယား ဝိညတ်ကြောင့်။ ယံ ကရဏံ၊ အကြင်အမူအရာကို။ (အကြင် အလိုဆန္နကို။) ဝိညာတဗ္ဗံ၊ သိနိုင်၏။ တဿ၊ ထိုအမူအရာကို။ (ထို အလိုဆန္နကို။) ဝိဇာနနေန၊ သိခြင်းအားဖြင့်။ ဝိညတ္တိယာ၊ ၏။ ဝိညာတတ္တံ၊ သိအပ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဒဿေတိ၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း ကသ္မာတဿ ဝိဇာနနေန ဝိညတ္တိယာ ဝိညာတတ္တံ။ ဒဿေတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဝိညာယတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ) ဝိညတ္တိရဟိတေသု၊ ဝိညတ်မှ ကင်းကုန်သော။ ရက္ခစလနာဒီသု၊ သစ်ပင်လှုပ်ခြင်း အစရှိသည်တို့၌။ ဧသ(ဧသော)၊ ဤ သစ်ပင်သည်။ ဣဒံ၊ ဤအမှုကို။ ကာရေတိ၊ ပြုစေလို၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဝိဇာနနဲ၊ သိခြင်းသည်။ န ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (တဿ။ပ။ဒဿေတိ။ ဣတိ၊ သို့။ ဝိညာယတိ၊ ၏။)

ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ဟိ (ယသ္မာ)။ စက္ခုဝိညာဏဿး စက္ခုဝိညာဉ်၏။ ရူပေ၊ ရူပါရုံ၌။ အဘိနိပါတမတ္တ၊ ရှေးရှကျခြင်းမျှသည်။ ကိစ္စံ၊ ကိစ္စတည်း။ အဓိပ္ပာယသဟဘုနော၊ အလိုဆန္ဒနှင့် တက္ခုဖြစ်သော။ စလနဝိကာရဿး လှုပ်ခြင်းဟူအော ဝိကာရကို။ ဂဟဏံ၊ ယူခြင်းသည်။ (သိခြင်းသည်။) န(ကိစ္စံ)၊ ကိစ္စမဟုတ်။ စြက္ခုဝိညာဉ်က အလိုဆန္ဒ အဓိပ္ပာယ်ကိုလည်းကောင်း၊ ဝိကာရ ဝိညတ်ကိုလည်းကောင်း၊ မသိနိုင် – ဟူလို] ပန၊ ထိုသို့ပင် စက္ခုဝိညာဉ်၏ အလိုဆန္ဒ နှင့်တကွ ဝိကာရကို သိခြင်းကိစ္စ မရှိပါသော်လည်း။ စိတ္တဿ၊ စိတ်၏။ လဟုပရိဝတ္တိတာယ၊ လျင်မြန်သော အပြောင်းအလွဲရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ စက္ခုဝိညာဏဝီထိယာ၊ ၏။ အနန္တ ရုံ၊ အခြားမဲ့၌။ မနောဝိညာဏေန၊ ဖြင့်။ ဝိညာတမွိ၊ သိအပ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ စလနံ၊ လှုပ်ခြင်းဟူသော ဝိကာရကို။ စက္ခုနာ၊စက္ခုပသာခြင့်။ ဝါ၊ စက္ခုဝိညာဉ်ဖြင့်။ ဒိဋံ ဝိယ၊ မြင့်အပ်သကဲ့သို့။ အဝိသေသဝိဒုနော၊ အထူးကို မသိနိုင်သူတို့သည်။ (စက္ခုဝိညာဏဝီထိနှင့် မနောဝိညာဏဝီထိတို၏ အထူးကို မသိနိုင်သူတို့သည်။ (စက္ခုဝိညာဏဝီထိနှင့် မနောဝိညာဏဝီထိတို၏ အထူးကို မသိနိုင်ကုန်သော လူပြန်းတို့သည်။) မညန္တန်၊ မှတ်ထင်ကြကုန်၏။ တသ္မာ၊ ကြောင့်။ (ဝိဇာနနံ ဟောတိ–၌ စပ်။) နီလာဘိနိပါ

ထိုတွင် –ဝဏ္ဏဂ္ဂဟဏာနသာရေနဖြင့် ၁–၂–ဝီထိတို့သို့ အစဉ်လိုက်ပုံကို ပြ၏။ ဂဟိတာယ ဝိညတ္တိယာဖြင့် (၃) ဝီထိကို ပြ၏။ ယံ ကရဏ် ဝိညာတဗ္ဗ၊ တဿ ဝိဓာနနေနဖြင့် (၄) ဝီထိကို ပြသည်။

ရုပ် ပထမစိတ္ကေန၊ တီတံ ဒုတိယ စေတသာ။ တတိယေန တု ဝိညတ္တိ'၊ ဘာဝဲ စတုတ္တစေတသာ။

၁။ ဂဟဏံ ။ ။ "လေန ဝိကာရဿ ဂဟဏံ" စသည်ဖြင့် ဂဟဏ– ဟုလာသမျှ၌ ယူကြောင်း ဝိထိဟု မှတ်ပါ။ "ယူ" ဟူသည် ဝိထိစိတ်ဖြင့် သိခြင်းတည်း။ ဂယုတိ ဧတေနာတိ ဂဟဏံ= ယူကြောင်း ဝိထိစိတ်။

တဝသပ္ပဝတ္တာယ၊ ညိုသော အာရံ၌ ရှေးရှုကျခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်ဖြစ်သော။ စက္ခုဝိညာဏဝိထိယာ၊ ၏လည်းကောင်း။ နီလန္တါ ညိုသော အဆင်းဟူ၍။ ပဝတ္တာယ၊ ဖြစ်သော။ မနောဝိညာဏဝိထိယာ စ၊ ၏လည်းကောင်း။ အန္တ ရံ၊ အထူးကို။ န ဝိညာယတိ ယထာ၊ မသိအပ် မသိနိုင်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ စိတ္တေန၊ နှင့်။ သဟေဝ၊ တကွသာလျှင်။ အနုပရိဝတ္တေ၊ အစဉ်လိုက်၍ ဖြစ်သော။ (စိတ္တာနုပရိဝတ္တိဓမ္မဖြစ်သော။) ကာယ။ပ။သင်္ခါတေ၊ ရူပကာယကို ထောက်ပံ့တတ်, လှုပ်ရှားစေတတ်သော ထူးခြားသော အမှုအရာဟု ဆိုအပ်သော။ တသို့ ၊ ထိုဝိကာရရုပ်ကို။ အဝိညာယမာနန္တ ရေန ၊ မသိအပ်သော အထူးရှိသော။ (စက္ခုဝိညာဏ ဝိထိမှ အထူးကိုမသိနိုင်သော။) မနောဒွါရဝိညာဏောန၊ မနောဒွါရဝိညာဉ်ဖြင့်။ ဂဟိတေ၊ ယူအပ်ပြီးသော်။ ဝါးယူအပ်ပြီးမှ။ (ဝိကာရဟူသော ဝိညတ်ကိုသိပြီးမှ။) ဝေ (ဆော)၊ ဤသူသည်။ ဣဒံ၊ ဤအမှုကို။ ကာရေတိ၊ ပြုစေလို၏။ အယံ၊ ဤအလိုသည်။ အဿ၊ ထိုသူ၏။ အဓိပ္ပာယော၊ အလိုတည်း။ ဣတိ၊ သို့။ ဝိဇာနနံ၊ သိခြင်းသည်။ ဟောတိ။

(ကိမိဝ၊ အဘယ်ကဲ့သို့နည်း။)<sup>၂</sup>တာလပဏ္ဌာဒိရူပါနီး ထန်းရွက်အစရှိသည် တို့၏ အဆင်းတို့ကို။ ဒိသွား မြင်ပြီး၍။ တဒနန္တရပ္ပဝတ္တာယ၊ ထို မြင်ခြင်း၏

၁။ အဝိညာယမာန္နွေရေန။ ။ အဝိညာယမာနံ+အန္တ ရံ ယဿာတိ အဝိညာယ မာနန္တ ရဲ– စက္ခုဝိညာကဝိထိမှ မသိအပ်သော အထူးရှိသော မနောဝိညာဉ်။ စက္ခုဝိညာကဝိထိနှင့် မာနေဝိညာကဝိထိ ဟု ၂–မျိုး ကွဲပြားပုံကို မသိရသော (စက္ခုဝိညာကဝိထိဟုပင် ထင်ရသော) မနောဝိညာကဝိထိ။

၂။ တာလပတ္ထာဒီ။ပ။ဝိယး ။"တာလပတ္ထာဒိရပါနိ ဒိသွာ"ဖြင့် ဒက္ခုဒ္ပါရဝိထိ, တဒန္ဝတ္တိက အတိတဂ္ဂဟဏ မနောဒွါရဝိထိတို့ကို ပြ၏ ။ "တဒနန္တ ရပ္ပဝတ္တာယ မနောဒွါရဝိထိတို့ကို ပြ၏ ။ "တဒနန္တ ရပ္ပဝတ္တာယ မနောဒွါရဝိထိလာ"ဖြင့် တာလပတ္ထာနှင့် ဥဒက တို့၏ တက္ခဆက်စပ်ပုံ အခြင်းအရာကို သိသော ဝိထိ, တာလပတ္ထသည် ထိုရေ စသည်ရှိကြောင်း သိစေနိုင်သော အမှတ်အသား–ဟု သိသော ဝိထိများကို ပြ၏။ ဥဒကာဒိဂ္ဂဟဏ်ဖြင့် ရေကိုသိသော ဝိထိကို ပြသည်။ ဤ၌ ရေကိုသိသော ဝိထိသည် အလိုဆန္ဒကို သိသော ဝိထိမျိုးတည်း။ ဥဒကာဒိသဟစာရိပ္ပကာရ–တံ သညာဏာကာရ ဂဟဏဝိထိသည် ဝိညတ်ကို သိသော ဝိထိမျိုးတည်း။

မှတ်ရက် ။ ။ဤဝီထိ၌ ဥဒကာဒီ သဟစာရိပ္ပကာရကို သိသော ဝီထိတစ်မျိုး၊ တံသညာဏာကာရကိုသိသော ဝီထိတစ်မျိုးဟု မနောဒွါရဝီထိ ၂–မျိုး ရှိနိုင်သကဲ့သို့ ဝီညတ်ကို သိရာ၌လည်း လက်လှုပ်ခြင်းနှင့် လာစေလိုခြင်း၏ ဆက်သွယ်မှု သမ္ဗန္ဓကိုသိသော ဝီထိ တစ်မျိုးလည်း ရှိရသေးသည်–ဟု မှတ်ပါ။ ထိုဝီထိကား "ရုပံ ပထမ စိတ္တေန"စသော ဝါထာ၌

အခြားမဲ့၌ဖြစ်သော။ အဝိညာယမာနန္တရာယ၊ မသိအပ်သော အထူးရှိသော။ (စက္ခုဝိညာ ဏဝိထိမှ အထူးကို မသိနိုင်သော။) မနောဒွါရဝိထိယာ၊ ဖြင့်။ တာလပဏ္ဏာဒိနံး၊ တို့၏။ ဥဒကာဒိုး၊ပ။တံသညာဏာကာရဲ၊ ရေ အစရှိသည်တို့နှင့် တကွဖြစ်လေ့ ရှိသည်၏ အဖြစ်ဟူသော အပြား, ထို ရေအစရှိသည်တို့၏ အမှတ်အသားဟူသော အခြင်းအရာကို။ ဂဟေတွာ။ ဥဒကာဒိဂ္ဂဟဏံ ဝိယ၊ ရေ အစရှိသည်တို့ကို ယူခြင်း ကဲ့သို့တည်း။ ဝါ၊ ရေ အစရှိသည်တို့ကို သိရခြင်းကဲ့သို့တည်း။

စး ဆက်။ တွေ။ ဘဝိဿတိတိ အာဒိနာ၊ စကားရပ်ဖြင့်။ ဥဒကာဒိသမွန္မ-နာကာရေနး ရေ အစရှိသည်တို့နှင့် ဆက်သွယ်ခြင်းဟူသော အခြင်းအရာကြောင့်။ ရူပဂ္ဂဟဏာနညာရဝိညာဏေန၊ ရူပါရံကိုသိကြောင်း ဝိထိကို အစဉ်လိုက်သော မနောဝိညာဉ်ဖြင့်။ ယံ ဥဒကာဒိ၊ အကြင် ရေ အစရှိသည်ကို။ ဝိညာတဗ္ဗံ၊ သိထိုက်၏။ တဿ၊ ထို ရေ စသည်ကို။ ဝိဇာနနေန၊ သိခြင်းအားဖြင့်။ တဒါကာရဿ၊ ထို ရေစသည်တို့၏ အထိမ်းအမှတ်ဟူသော အခြင်းအရာ၏။ ဝါ၊ ရာကို၊ ဝိညာတတာ၊ သိအပ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။ ဣတိ၊ သို့။ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ မှတ်ထိုက်၏။ ပန၊ ဆက်။ တေသာ ကာယိကကရဏဂ္ဂဟဏဿ၊ ဤ ကာယဒါရ၌ ဖြစ်သော အမူအရာကိုယူကြောင်း ဝိထိ၏လည်းကောင်း။ (ဥပမေယျာာက်အတွက်။ တေသာ) ဥဒကာဒိဂ္ဂဟဏဿ စ၊ ဤ ရေ အစရှိသည်ကိုယူကြောင်း ဝိထိ၏ လည်းကောင်း။ (ဥပမာနဘက်အတွက်။) ပုရိမသိဒ္ဓသမ္ဗန္ဓဂ္ဂဟဏံ<sup>နာ၊</sup> ရှေး၌ပြီးပြီးသော အဆက်အသွယ်ကိုယူကြောင်း ဝိထိသည်။ ဥပနိဿယော၊ အားကြီးသော မိုရာ

၁။ တာလပဏ္ဏာဒီ, ဥဒကာဒီ။ ။ တာလပဏ္ဏာဒီ၌ အာဒီဖြင့် အဋ္ဌကထာ၌ ပြအပ်သော စေ၊ သာခါစလန၊ ပုဗ္ဗုဠက၊ ဥဿရိတတိကပဏ္ဏကသဋ တို့ကိုယူပါ။ ဥဒကာဒီ၌ အာဒီဖြင့် သုရာ၊ ဝါတပ္မဟတ၊ မစ္တ၊ သြဃတို့ကို ယူပါ။ သြဥ္စာနာဘိ စတေနာတိ သညာကံ– ရေ အစရှိသည်တို့ကို သိကြောင်း အမှတ်အသား။ တဿဥဒကာဒီနော သညာကံ၊ တဿ၊ အာကာ ရောတံသညာဏာကာရော၊ ဥဒကာဒိသဟစာရိပ္မဘာရော စ+သော+တံသညာဏာကာရော စာတိ ဥဒကာ။ပ။ ကာရော။–အနု။]

၂။ ပုရိမသိဒ္မသမွန္ဂဂ္ဂဟဏံး ။ဤစကားအရ ဝီထိတစ်မျိုး တိုးလာပြန်၏။ တောတဲ၌ ရေရှိ၏ဟူသော အထိမ်းအမှတ်ကိုပြသော ထန်းရွက်ကိုမြင်လျှင် ရေနှင့်ထန်းရွက်တို့ ဆက်သွယ်ခြင်းကို ရေးက သိဖူး၏။ ထို သိအပ်ဖူးသော ဆက်သွယ်မှုကို ပြန်၍ သတိရသော ဝီထိသည် ပုရိမသိဒ္မ သမွန္ဂဂ္ဂဟဏဝီထိပင်တည်း၊ လက်ယပ်လိုက်လျှင် လာစေလို၏ ဟူသော ရှေးက အဆက်အသွယ်ကို ပြန်၍ သတိရခြင်း၌လည်း နည်းတူ။

အထ ပန<sup>ာ</sup>၊ သို့မဟုတ်။ (တစ်နည်းကား) အနာလမ္မိတာ၊ အာရုံမပြု အပ်သည်။(သမာနာ) ပိ၊ သော်လည်း။ ဝါ၊ သော။ ဝိညတ္တိ၊ ဝိညတ်သည်။(ပစ္စယော-၌ စပ်။) ကာယိကကရဏဂ္ဂဟဏဿ စ၊ ကာယ်ဒွါရ၌ဖြစ်သော အမူအရာဟူသော အလိုကိုယူကြောင်း ဝိထိအားလည်း။ ပုရိမ။ပ။ ဝသေန၊ ရှေး၌ ပြီးပြီးသော အဆက်အသွယ်ကိုယူခြင်း၏ ဥပနိဿယ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပစ္စယော၊ ကျေးဇူးပြုသည်။ (ဟောကိ။ ကသ္မာ၊ နည်း။) သာဓိပ္ပာယဝိကာရသဟဘူတ-ဝဏ္ဏဂ္ဂဟဏာနန္တ ရံ၊ အလိုနှင့်တကွဖြစ်သော ဝိကာရနှင့်တကွဖြစ်သော အဆင်းကို ယူကြောင်း ဝိထိ၏ အခြားမဲ့၌၊ ပဝတ္တမာနဿ၊ ဖြစ်သော။ အဓိပ္ပာယဌာ-ဟဏဿ၊ အလိုကိုယူကြောင်း ဝိထိ၏။ အဓိပ္ပာယသဟဘူဝိကာရာဘာဝေ၊ အလိုနှင့်တကွ ဖြစ်သော ဝိကာရ၏ မရှိခြင်းသည်။ (သတိ။) အဘာဝတော၊ မဖြစ်နိုင်ခြင်းကြောင့်တည်း။

၁။ အထ ပန ။ ။ ရှေးနည်းမှ တစ်နည်းပြသော စကားတည်း။ ရှေ့နည်း၌ "မနေဝိညာဏေန ဂဟိတေ တသို့ ။ပ။စောပနသင်္ခါတေ"ဟူသော စကားဖြင့် ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရကို မနောဝိညာဉ်ဖြင့် တိုက်ရိုက်အာရုံပြု၍ သိအပ်ကြောင်းကို ပြ၏။ ဤနည်း၌ကား တိုက်ရိုက် အာရုံမပြုဘဲ အနမာနအားဖြင့် သိကြောင်းကိုပြ၏။ [ အထ ပနာတိ အာဒိနာ ဝိညတ္တိယာ အနမာနေန ဂတေတဗ္ဗတံ ဒဿေတိ။–အန# ]

၂။ အနာလ၌တာပါးပေးသေန ျပိုင်ညတ်သည် ထိုက်ရိုက်အာရုံမပြုအပ်သော်လည်း ကာယိကကရဏ (ကာယချဲရ၌ဖြစ်သော အမူအရာဟူသော အလိုကို)ယူသော ဝီထိအား ကျေးဇူးပြုနိုင်၏ "ဟု ဆိုရာ၌ အဘယ်နည်းဖြင့် ကျေးဇူးပြုနိုင်သနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိ၍ "ပုရိမ။ပ။ဝသေန "ဟု မိန့်သည်။ ရှေ့၌ပြခဲ့သော "ပုရိမသိဒ္ဓသမ္ဗန္ဓဂ္ဂဟဏံ ဥပနိဿထော်"ကိုပင် "ပုရိမသိဒ္ဓသမ္ဗန္ဓ ဂူဟဏောပနိဿယဝသေန "ဟု ဆိုသည်။] "လာစေလိုလျှင် လက်ယပ်၏" ဟု လာစေလိုခြင်းနှင့် လက်ယပ်ခြင်း၏ ဆက်သွယ်ပုံကို ပြန်၍သိသော ဝီထိက ပကတူပနိဿယ သတ္တိဖြင့် ကျေးဇူးပြုခြင်း ဟူသော အစွမ်းကြောင့် ဝိညတ်သည် အာရံ မပြုအပ်ဘဲလျက် ကာယိက အမူအရာ ဟူသော အလိုကို သိခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်နိုင်ပါသည်။

၃။ သာဓိပ္မွာယ။ပ။အဘာဝတော။ ။["အဓိပ္ပာလသဟိတ ဝိကာရေန သဟဇာတ"ဟု အနုဖွင့်သောကြောင့် "သာဓိပ္ပာလဝိကာရသဟဘူတ"ဟု ပါဠိရှိသင့်၏။ ယခုစာအုပ်များ၌ သဟ မပါ။] လက်လပ်၍ခေါ် ရာ၌ လက်၏အဆင်းဝယ် ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရနှင့်တကွဖြစ်သည်ကို "ဝိကာရသဟဘူတဝဏ္ဏ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုဝိကာရ၌ အလိုနှင့် တကွဖြစ်သည်ကို "သာဓိပ္ပာယဝိကာရ"ဟုဆိုသည်။ထိုအဆင်းကိုသိသော စက္ခုဝိညာဏ တခန္ဝတ္တိက ၂–ဝိထိ၏ အခြားမဲ့၌ဖြစ်သော အလိုကိုသိသော ဝိထိသည် ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရမရှိလျှင် မနဖြစ်နိုင်။ ထိုကြောင့် ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရသည် (အာရုံမပြုအပ်သော်လည်း) ကာယိကကရဏအား ပကာတူပနိဿလသတ္တိဖြင့်ကျေးစူးပြုသည်--ဟူလို။ [ဤစကားအရ "အလိုကိုသိခြင်းဖြင့် ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရကို မှန်းဆ၍ သိအပ်သည်"ဟု ပြသည်။]

စဝံ သတိ<sup>3</sup>၊ သော်။ ဝဏ္ဏဂ္ဂဟဏာနန္တရေန၊ ထန်းရွက် အစရှိသည်တို့၏ အဆင်းကိုယူကြောင်း (သိကြောင်း) ဝိထိ၏ အခြားမဲ့ဖြစ်သော။ ဥဒကာဒိဂ္ဂဟဏာနေဝ၊ ရေ အစရှိသည်ကိုယူကြောင်း (သိကြောင်း) ဝိထိဖြင့်ပင်။တာလ။ ပ။ကာရော၊ ထန်းရွက် အစရှိသည်တို့၏ အမှတ်အသားဟူသော အခြင်းအရာသည်။ (ပါကဋော) \ ဝိယ၊ ကဲ့သို့။ (စဝံးတူ။) ဝဏ္ဏဂ္ဂဟဏာနန္တ ရေန၊ အဆင်းကိုယူကြောင်း (သိကြောင်း) ဝိထိ၏ အခြားမဲ့ဖြစ်သော။ အဓိပ္ပာယဂ္ဂဟဏာနေဝ၊ အလိုကိုယူကြောင်း (သိကြောင်း) ပိထိဖြင့်ပင်။ ဝိညတ္တိ၊သည်။ ပါကဋာ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဤတိ၊ ကြောင့်။ ဣဒဥ္ဇိ။ပ။ မညေတိ။ဟူသော ပါဠိဖြင့် (ဝုတ္တာ–၌ စပ်။) အဓိပ္ပာယ ဝိဇာနနေနေဝ၊ အလိုကို သိခြင်းဖြင့်ပင်။ ဝိညတ္တိယာ၊ ၏။ ဝိညာတတာ၊ သိအပ်သည်၏အဖြစ်ကို။ (သင်္ဂဟဏာရေန။) ဝုတ္တာ၊ ပြီ။

အယ္။ပ။ကာမောတိ၊ ပါ၌ဖြင့်။ အဓိပ္ပာယဝိဇာနနေန၊အားဖြင့်။ ဝိညတ္တိယာ၊ ၏။ ပါကဋဘာဝဲ ဒဿေတိ။ ဟိ၊မှန်။ (တစ်နည်း) ကသွာ ဝိညာယတိ၊ ဟိ (ယသ္မာ)။ တဒပါကဋဘာဝေ၊ ထိုဝိညတ်၏ မထင်ရှားသည်၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ။) အဓိပ္ပာယဝိဇာနနဲ၊ သည်။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်နိုင်၊ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အယံ နော။ပ။ ဒဿေတိ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။)

သမ္မုခီ။ပ။ ဟောတီတိ၊ ပါဌ်ဖြင့်။ (သာခေတိ–၌ စပ်။) အသမ္မုခီဘူတတာယ၊ မျက်မှောက် မဟုတ်သည်ဖြစ်၍ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အနာပါထဂတာနံ၊ ရှေးရှုကျရောက်ခြင်းတို့ မရောက်ကုန်ဆော။ ရူပါခီနံး တို့၏။ စက္ခုဝိညေယျာခိဘာဝေါ၊ စက္ခုဝိညေယျ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို။ (သာဓိတော) ဝိယ၊ ပြီးစေအပ်ပြီး ဖြစ်သကဲ့သို့။ (ဧဝံ၊ တူ။) သဘာဝဘူတံ<sup>၂</sup>၊ အစစ်အမှန် သဘောဖြစ်၍ ဖြစ်သော။

၂။ သဘာ၀ဘုတံ တံ။ းသဘာ၀ဘူတံကို "အနွတ္တဘုတံ"ဟု အနငိုကာဖွင့်၏။ ဝိညတ်ကို တိုက်ရိုက် အာရုံမပြုအပ်သောအခါ "ဝိညာပေတီတိ ဝိညတ္တိ၊ ဝိညာယ တီတိ ဝိညတ္တိ"ဟုသော

၁။ ဧဝံ သတိ။ ။ "ဝိညတ်၏ မှန်းဆ၍ သိအပ်သည်၏ အဖြစ်ဟူသောအနက်ကို နိဂုံးအနေ အားဖြင့် ပြလို၍ "ဧဝံ သတိ"သေည်ကို မိန့်သည်။ ထန်းရွက် စသည်တို့၏ အဆင်းကို သိသော ဝိထိ၏ အခြားခဲ့၌ ရေကိုသိသော ဝိထိဖြစ်ခြင်းအားဖြင့် "ထန်းရွက်သည် ရေရှိခြင်း၏ အထိမ်းအမှတ် ဖြစ်၏"ဟူသော အခြင်းအရာကို အထူးအားရှမပြုအပ်သော်လည်း ထင်ရှားပြီး ဖြစ်သကဲ့သို့ လက်ယပ်၍ခေါ် ရာဝယ် လက်၏ အဆင်းကို သိကြောင်းဝိထိ၏ အခြားခဲ့၌ အဓိပ္ပာယဂ္ဂဟဏဝိထိ၏ ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့် ဝိညတ်လည်း အနမာနအားဖြင့် ထင်ရှားပြီးဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် "ကျအ၌အဥ္ ကာရေတိ မညေ"ဟူသောစကားဖြင့် အလိုကို သိမှုကြောင့်ပင် ဝိညတ်လည်း အနမာနအားဖြင့် ထင်ရှားပြီး ပြစ်ခြင်းကို အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပါသည်–ဟူလို။

(အနွတ္ထဖြစ်၍ ဖြစ်သော။) တံ ဝိညတ္တိဘာဝံ၊ ထိုဝိညတ်၏အဖြစ်ကို။ ဝါ၊ ထို ဝိညတ္တိဟူသောအမည်ကို။ ဒွိေဂ၊ ဝိညာပေတိတိ ဝိညတ္တိ, ဝိညာယတိတိ ဝိညတ္တိဟူသော ၂--ပါး အပြားအားဖြင့်။ သာဓေတိ၊ ပြီးစေ၏။ ပရံ၊ သူတစ်ပါးကို။ ဗောဓေ တုကာမတာယ၊ သိစေခြင်းငှာအလိုရှိသည်၏ အဖြစ်နှင့်။ ဝိနာပါ၊ လည်း။အဘိက္ကမ နာဒီပွဝတ္တနေန၊ ရှေ့သို့သွားခြင်း အစရှိသည်ကို ဖြစ်စေခြင်းအားဖြင့်။ စိတ္တသဟဘူ၊ စိတ်နှင့်တကျွဖြစ်သော။ သော ဝိကာရော၊ ထို ဝိကာရရုပ်သည်။ အဓိပ္ပာယံ၊ အလိုကို။ ဝိညာပေတိ၊ သိစေတတ်၏။ သယံ စ၊ မိမိဟူသော ဝိကာရရုပ် ကိုယ်တိုင်လည်း။ ဝိညာယတိ၊ သိအပ်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဒွိဓာပိ၊ ၂--ပါး အပြား

တသို့ ခွါရေ သိခ္ခါတိ၊ ကား။ တေန ခွါရေန။ ထို ကာယခွါရဖြင့်။ ဝိညာတဗ္ဗဘာဝတော၊ သိထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ တေနေဝခွါရေန၊ ဖြင့်ပင်။ နာမလာဘတော၊ ကာယကံဟူသော အမည်ကို ရခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း။ တသို့ ခွါရေ၊ ၌။ ပါကဋဘာဝဝသေန၊ ထင်ရှားသည်၏ အဖြစ်၏ အစွမ်းဖြင့်။ သိခွခါ၊ ထင်ရှားသော။ (ယာ စေတနာ--၌စပ်။)

ကုသလံ ဝါအကုသလံ ဝါတိ၊ ဟူ၍။ ထပေတဗွံ၊ တန့်ရပ်ထားရာ၏။ ကသ္မာ၊ နည်း။ ယသ္မာ။ ပရဝါဒိနော၊ ပရဝါဒိပုဂ္ဂိုလ်၏။ (မတိယားဖြင့်။) အဝိပါကဿ၊ အကျိုးကို ဖြစ်စေခြင်း သဘော မရှိသော ကြိယာစိတ်၏။ ကမ္မ ဘာဝေါ၊ ကံ၏အဖြစ်သည်။ န သိဒ္ဓေါ၊ မထင်ရှား။ (တသ္မာ ကုသလံ ဝါ အကုသလံ ဝါတိ ထပေတဗွံ။ ) ပန၊ ကား။ ဣတရဿ၊ အခြားသော သကဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်၏။ (မတိယာ အဝိပါကဿ ကမ္မဘာဝေါ။) သိဒ္ဓေါ၊ ထင်ရှား၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝိညတ္တိသမုဋ္ဌာပကာနံ၊ ဝိညတ်ကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝိညတ္တိသမုဋ္ဌာပကာနံ၊ ဝိညတ်ကို ဖြစ်စေတတ်ကုန်သော။ ဧကာဒသန္နံ၊ ကုန်သော။ ကြိယစိတ္တာနံ၊ တို့၏။ (မနောဒ္ဓါရာဝဇ္ဇန်း, ဟသိတုပ္ပာဒ်, ဟောကြိယာစိတ် ဂ, ကြိယာအဘိညာဉ်စိတ်တို့၏။) ဝသေန၊ ဖြင့်။ တိကံ၊ တိက်ကို။ ပူရေတွာ၊ ပြည့်စေ၍။ ထပေတဗွံ၊ တန့်ရပ်ထားရာ၏။



အနက်သည် မဖြစ်နိုင်-ဟု ယူဆဖွယ်ရှိသောကြောင့် ထိုအခါ၌လည်း "စိညာပေတီတိ စိညတ္တိ, စိညာယတီတိ စိညတ္တိ"ဟူသော ၂–ပါး အပြားအားဖြင့်ပင် စိညတ္တိအမည်ဖြစ်နိုင်၏ –ဟု ပြလို၍ "သဘာ၀ဘူတံ တဲ႔ ဒိုမာ စိညတ္တိ တာဝဲ"ဟု မိန့်သည်။ ထို ၂–ပါးသော အန္မတ္အအနက်ကို "သမ္ဗုဓီ။ပဧယေဝ့ နာမ ဟောတိ"ဟူသော စကားက သိစေပါသည်–ဟူလို။

ချွဲရေ။ပု။ တွေး၊ အစရှိသော ဤဂါထာ၌။ အယံ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ချွဲရာ၊ ချွဲရတို့သည်။ ချွဲရန္တ ရစာရှိနော၊ ချွဲရ တစ်ပါး ၌ ဖြစ်လေ့ရှိကုန်သည်။ (ချွဲရတစ်ပါး၏အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်လေ့ရှိကုန်သည်။) ယခိ ဟောန္တိ၊ (စဝံ ဟောန္တေသူ။) ချွဲရသမ္ဘေခါ၊ ချွဲရတို့၏ ရောစပ်ခြင်းကြောင့်။ ကမ္မသမ္ဘေခေါပီ၊ ကံတို့၏ ရောစပ်ခြင်းသည်လည်း။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကာယကမ္မံ၊ ကာယကံ။ (ကာယချဲရ၌ဖြစ်သောကဲ။ )ကာယကမ္မချဲရံ၊ ကာယကမ္မချဲရဲ။ ဣတိ၊ သို့။ အညမညဝ ဝတ္ထာနံ၊ အချင်းချင်း ပိုင်းခြား သတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်းသည်။ န သိယာ။ ကမ္မာနံပိ၊ တို့၏လည်း။ ကမ္မန္တ ရစရတော၊ ကံတစ်ပါးဝယ် လှည့်လည်ခြင်း၌ (ကံတစ်ပါး၏ အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်ခြင်း၌။) သောဝနယော။

ပန္၊ ဆက်။ ချွဲရာနံပိ၊ တို့၏လည်း။ (ပိဖြင့် ကံတို့ကို ပေါင်း။) ချွဲရဘာဝေန၊ ချွဲရ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ကမ္ဗန္တ ရစရဏံ၊ ကံတစ်ပါး၌ ဖြစ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ကမ္မာနံ၊ တို့၏။ ချွဲရန္တ ရစရဏံ စ၊ ချွဲရတစ်ပါး၌ ဖြစ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ယဒိ န သိယာ၊ (ဝေ သတိ။) သုဋ္ဌုတရံ၊ သာ၍ ကောင်းစွာ။ (အတိုင်းထက် အလွန်။) ကမ္မချွဲရဝ ဝတ္ထာနံ၊ ကံ, ချွဲရတို့ကို ပိုင်းခြားသတ်မှတ်

၁။ ခွါရန္က ရတရိနော။ပ။န သိယာ ။ ။ [ဒွါရန္က ရဘာဝေန ပဝတ္တနကာ။] ဒွါရတို့သည် မူလဒွါရမှတစ်ပါး အခြားဒွါရတစ်မျိုးအဖြစ်ဖြင့် ပြောင်းလွဲ၍ဖြစ်ကြလျှင် ကာယဒွါရသည် ဝစီဒွါရ ဖြစ်လိုက်, မနောဒွါရဖြစ်လိုက်၊ ဝစီဒွါရကလည်း ကာယဒွါရဖြစ်လိုက်, ဤသို့ စသည်အားဖြင့် ဒွါရသမ္ဘေဒ (ဒွါရ အရောရော အူနောနော) ဖြစ်နေခြင်းကြောင့် ပါကာတိပါတဟူသော ကာယကံသည်ပင် ဝစီကံ အမည် ရလိုက်၊ မနောကံ အမည်ရလိုက် ဤသို့အားဖြင့် ကံလည်း အရောရောအနောနော ဖြစ်ရကား ဒွါရဖြင့် ကံကို အမြဲသတ်မှတ်လျက် နာမည်တပ်၍လည်းမဖြစ်၊ ကံဖြင့် ဒွါရကို အမြဲသတ်မှတ်လျက်

၂။ ကမ္မာနဲပီ ကမ္မန္က ရစရဏေး ။ ကာယက်က ဝစိက်အဖြစ် မနောက်အဖြစ်သို့ ပြောင်းလွဲ ပြန်လျှင်လည်း ကဲအချင်းချင်း အရောရောအနောနော ဖြစ်ခြင်းကြောင့် ထိုကဲဖြင့် ဒွါရတို့ကို အမြဲသတ်မှတ်လျက် (ကာယကမ္မဒ္ဓါရ–စသော)နာမည်တပ်၍ မဖြစ်နိုင်တော့ရကား "ကမ္မာနံပိ။ပ။လောဝ နယော"ဟု ဆိုသည်။

၃။ ယဒီ ပန္။ပနသုဋ္ဌုတရံ သိဃာ ။ ။ ဤဝါကျဲ၌ "ကမ္မန္က ရစရဏ"ဟူသည်. ဒွါရက ကဲတစ်မျိုး အမှတ်အသား ဖြစ်ခြင်းတည်း။ ကြမ္မန္တ ရစရဏန္တိကမ္မန္တ စူပလက္ခဏဘာ။ ထို့ကြောင့် "ဒွါရဘာဝေန"ဟု ဝိသေသနပြုသည်။ ဆိုလိုရင်းကား--ဒွါရတို့က အခြားဒွါရ၌ဖြစ်သော ကံ၏အမှတ်အသား မဖြစ်လျှင်လည်းကောင်း၊ ကံတို့လည်း အခြား ဒွါရ၌ မဖြစ်လျှင်လည်းကောင်း ကံဖြင့် ဒွါရကို သတ်မှတ်ခြင်း၊ ဒွါရဖြင့် ကံကိုသတ်မှတ်ခြင်းသည် "သုဋ္ဌုတရ–အလွန်ရှင်းလင်း ပြတ်သားစရာ ရှိပါပေသည်"ဟူလို။ နာမည်တပ်ခြင်းသည်။ သိယာ၊ ၏။ ပန၊ ထိုသို့ဖြစ်ရာပါသော်လည်း။ ကမ္မာနံး တို့၏။ ဒွါရန္တရေ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌။ အစရဏံ၊ မဖြစ်ခြင်းသည်။။ နုအတ္ထိ၊ မရှိ။ ကိန္တု၊ စင်စစ်ကား။ ဒွါရေ၊ ရိုးရာ ဒွါရ၌လည်းကောင်း။ အညသို့ စ၊ အခြား ဒွါရ၌ လည်းကောင်း။ ကမ္ဗာနီ၊ ဖြစ်နေ့ကျ ကံတို့သည် လည်းကောင်း။ အညာနိပိ၊ အခြား ကံတို့သည်လည်းကောင်း။ စရန္တိ၊ ဖြစ်ကုန်၏။

\*ပန္၊ ဆက်။ ယသ္မာ။ ဒွါရေ၊ ၌။ ဒွါရာနို၊ အခြား ဒွါရတို့သည်။ နှ စရန္တိ၊ မြစ်ကုန်။ တသ္မာ၊ အဒ္ဓါရစာရီဟိ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်လေ့မရှိကုန်သော။ ကာရကဘူတေဟိ၊ အကြောင်းပြု၍ ဖြစ်ကုန်သော။ ဒွါရေဟိ၊ တို့ဖြင့်။ ကမ္ဗာနီ၊တို့ကို။ ဝါ၊ တို့သည်။ ဒွါရန္တ ရေး၌။ စရန္တာနိပိ၊ ဖြစ်ပါကုန်သော်လည်း။ ဝဝတ္ထိတာနို ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ်၍ နာမည်တပ်အပ်ကုန်ပြီ။ ၂ကေဝလံ။ ကမ္ဗာနေဝ၊ တို့ကိုသာ။ (ဝဝတ္ထိတာနို၊ ကုန်သည်။) နှ၊ မဟုတ်ကုန်သေး။ ပန္၊အဟုတ်ကား။ တေဟိ၊ ထိုကံတို့ဖြင့်။ ဒွါရာနိပိ၊ တို့ကိုလည်း။ (ဝဝတ္ထိတာနိ။) ဣတိ ဧဝံ၊ သို့။ ကမ္မဒ္ဓါရာနိ၊ တို့ကို။ ယေဘုယျေန။ပ။ ဝုတ္ထိတာမ စာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စမာနာယ၊ ဆိုအပ်လတ္တဲ့သော။ ဝဝတ္ထာနယုတ္တိယာ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်း၌ သင့်သောအကြောင်းအားဖြင့်။ အညမည်၊ ချင်း။ ဝဝတ္ထိတာနိ၊ ကုန်ပြီ။

တတ္တာ ထို ဒွါရ ကံတို့တွင်။ ကမ္မာနံ၊ တို့၏။ ကာယကမ္မာဒိဘာဝဿ၊ ကာယကမ္မ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်(နာမည်)၏။ဒွါရပေကွတ္တာ၊ ဒွါရကို ငဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။အဒွါရစာရီဟိ၊ ဒွါရတစ်ပါးအဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်လေ့မရှိကုန်သော။ ဒွါရေဟိ၊

<sup>\*</sup>၁၈ ယသူ့၁ပနာပေဝတ္ထိတာနီး ။ ဒွါရတစ်ခု၌ကား အခြားဒွါရများသည် မဖြစ်နိုင်ကြစ ကာယဒွါရသည် ဝစီဒွါရ မနောဒွါရ မဖြစ်နိုင်၊ ဤသို့စသည်ဖြင့် ဒွါရကခိုင်မြဲသည်-ဟူလို။ ထို့ကြောင့် အပြောင်းအလွဲမရှိသော ဒွါရတို့ဖြင့် ကဲတို့ကို အမြဲသတ်မှတ်၍ နာမည်တပ်ရသည်။ ["ကာရဏဘူတေဟိ"၏ အဓိပ္ပာယ်ကား-ဝိညတ်ဟူသော ဒွါရသည် ကံဟူသော စေတနာအား ၂၄-ပစ္စည်းတွင် တစ်ခုံတစ်ခုသော ပစ္စည်းအဖြစ်ဖြင့်မျှ ကျေးစူးမပြုနိုင်။ သို့သော် ကာယဝိညတ်ဖြစ်မှ (ဓားကို လက်ဖြင့်ကိုင်၍ ခုတ်လိုက်မှ) ပါထာတိပါတကဲ အထမြောက်သောကြောင့် ထိုဝိညတ်သည် ပါဏာတိပါတကဲ အထမြောက်ခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သည်-ဟုဆိုလိုသည်။]

၂။ န ဧကဝလံးပားဟုတ္တိယာ။ ။ကံတို့ကိုသာ ဒွါရတို့ဖြင့် သတ်မှတ်၍ နာမည်တပ်ရသည်။ မဟုတ်သေး၊ ဒွါရတို့ကိုလည်း ထိုကံတို့ဖြင့် (ကာယကမ္မဒ္ဓါရ စသည်ဖြင့်) သတ်မှတ်ရသည်။ ဤနည်းအားဖြင့် ကံနှင့်ဒွါရတို့ကို အချင်းချင်း ဝဝတ္ထာနပြုရသည်။ ထိုသို့ပြုရာ၌ အဋ္ဌကထာဝယ် ဆိုအပ်လတ္တဲ့သော ယေဘုယျနည်း တဗ္ဗာဟုလ္လနည်းဟူသော ယုတ္တိအားဖြင့် သတ်မှတ်ရသည်။ [ဝဝတ္ထာနေ+ယုတ္တိ–ဝဝတ္ထာနယုတ္တိ။]

တို့ဖြင့်။ ဝ ဝတ္ထာနံ ဟောတိ။ ပန၊ ကား။ ဒွါရန္တရစာရီဟို၊ ဒွါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်လေ့ရှိကုန်သော။ ကမ္မေဟိ၊ တို့ဖြင့်။ ဒွါရာနံ၊ တို့ကို။ အဝဝတ္ထာနံ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်မတပ်နိုင်ခြင်းသည်။, န(ဟောတိ)။ ["န အ ဝဝတ္ထာနံ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်နိုင်ခြင်းသည်။ ဟောတိ၊ ၏ "ဟု ဆိုလိုသည်။] (ကသ္မား)" ကမ္မာနပေက္ခကာယဒွါရာဒိဘာဝေဟိ၊ ကံကိုမငဲ့သော ကာယဒွါရ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ် ရှိကုန်သော။ ဒွါရေဟိ၊ တို့ဖြင့်။ ဝဝတ္ထိတာနံ၊ ပိုင်းခြား သတ်မှတ် နာမည် တဝ်အပ်ပြီးကုန်သော။ ကာယကမ္မာဒီနံ၊ တို့၏။ ကာယ။ ပ။ ကရတ္တာ၊ ကာယကမ္မဒွါရ အစရှိသည်ကို ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်းကို ပြုတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။

အထ ဝါ<sup>၂</sup>၊ ကား၊၊ ဒွါရန္က ရေ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌။ စရန္တာနိပိ၊ ဖြစ်ပါကုန်သော်လည်း။ ဝါ၊ ဖြစ်သည်လည်းဖြစ်သော ကံတို့သည်။ ကာယာဒီဟိ၊ ကာယဒွါရ အစရှိသည်တို့ ဖြင့်။ ဥပလက္ခိတာနေဝ၊ အမြဲသတ်မှတ်အပ်ပြီးကုန်သည်သာလျှင်။ (ဟုတွာ။) စရန္တါ၊ ကုန်၏။ (ကသ္မာ။) ပါဏာတိပါတာဒီနံ၊ တို့၏။ \*ဧဝံ သဘာဝတ္တာ၊ ဤသို့ သဘောရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ကာယဒွါရ အစရှိသည်တို့ဖြင့် အမြဲသတ်မှတ်

၁။ ကမ္မာနု၊ပ။ဥါရေဟီး ။ကမ္မာနပေတွော+ကာယဒ္ဒါရာဒီဘာဝေါ ယေသန္တိ ကမ္မာနုပေက္ခကာယဒ္ဒါရာဒီဘာဝါနီ(ဒွါရာနီ)၊ ကာယဒ္ဒါရ စသောအမည်သည် ကံကို မငဲ့ဘဲ သဘာဝအတိုင်း ရအပ်သောနာမည် ဖြစ်၏။ ထို ကာယဒ္ဒါရ စသောနာမည်တို့ဖြင့်ကံကို ကာယကံ စသည်ဖြင့် နာမည်တပ်ပြီးသောအခါ ထို ကာယကံ စသည်တို့က ဒွါရကိုပြန်၍ "ကာယ ကမ္မဒ္ဒါရ" စသည်ဖြင့် နာမည်တပ်ဖို့ရန် သတ်မှတ်နိုင်သောကြောင့် ကံတို့ဖြင့် ဒွါရတို့ကို သတ်မှတ်၍ မဖြစ်မဟုတ်၊ ဖြစ်သည်သား

၂။ အထ ဝါ။ ။"ယေဘုလျေန ဝုတ္တိယာ, တဗ္ဗာဟုလ္လဝုတ္တိယာ"ဟုသော ဝဝတ္ထာနယုတ္တိမှ အခြားတစ်နည်းကိုပြလို၍ "အထ ဝါ" စသည်ကို မိန့်သည်။ ဤနည်း၌ ပါဏာတိပါတ ကဲသည် ယေဘုယျနည်းအားဖြင့် ကာယကဲ အမည်ရသည် မဟုတ်။ ကာယချိရဖြင့် မှတ်သားအပ်သော သဘောရှိသောကြောင့် ကာယကဲအမည် ရ၏။ မှန်၏–ကာယကဲသည် ဝစီချွဲရ စသော ဒွါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်သော်လည်း ကာယချိရဖြင့် မှတ်သားအပ်(နာမည်တပ်အပ်) ပြီးသည်ဖြစ်၍ သာလျှင် လှည့်လည်ရကား သဘာဝအတိုင်းပင် ကာယကဲဟူသော အမည်ကိုရသည်။ ထိုကဲ၏ ဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့် ကာယဝိညတ်လည်း ကာယ ကမ္မချိရ ဟူသောအမည်ကို ရသည်–ဟု ဆိုလိုသည်။ (အခြားကဲ, အခြားချိရတို့၌လည်း နည်းတူ။)

၃။ ဧဝံ သဘာဝတ္ထားပေးဟေလော။ ။ဤဟိတ်ကို "ုစရန္တိ"၌လည်းကောင်း၊ နောက်ကသဘာဝါဝဗောစ၏ ဟိတ်ကူအဖြစ်ဖြင့်လည်းကောင်း မခု၌ အစပ်၂--မျိုးပြ၏။ ဤ၌ နောက်အစပ်အတိုင်း အဓိပ္ပာယ်ပြမည်။ ပါဏာတိပါတ ကံ၏ ကာယချီရဖြင့် မှတ်သားအပ်

နာမည်တပ်အပ်ပြီးသော သဘောရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) ဝါ၊ အတွက်။ အာဏတ္တိ ဟတ္တ ဝိကာရာဒီဟိ၊ စေ့ခိုင်းခြင်း, လက်၏ ထူးခြားသော အမူအရာ အစရှိသည်တို့ဖြင့်။ ဝုစ္စမာနဿဝိ၊ ပြောဆိုအပ်သူ(ပြအပ်သူ)၏လည်း။ ဝါ၊ သည်လည်း။ ကာယာဒီဟိ၊ သာစေတဗ္ဗ သဘာဝါဝ ဧာာဓေတာ၊ ကိုယ် အစရှိသော ဒွါရတို့ဖြင့် ပြီးစေထိုက်သော သဘောကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်းကြောင့်တည်း။

ိတသ္မွားကြောင့်။ ကမ္မန္တ ရဿ၊ ကံတပါးအား။ အတ္တနိ၊ မိမိဟူသော ဒွါရ၌။ စရန္တ ဿပိ၊ သော်လည်း။ ဒွါရန္တ ရုံ၊ ဒွါရတစ်ပါးသည်။ သနာမံ၊ မိမိ အမည်ကို။ န အေတိ၊ မပေး။ ကမ္မံပိ၊ ကံသည်လည်း။ ဒွါရသာ၊ အား။ (သနာမံ၊ကို။) န (အတိ)။ ပန၊ အနွယ ကား။ တံတံ ဒွါရမေဝ၊ ထိုထိုဒွါရသည်သာ။ ကမ္မဿ၊ ကံအားလည်းကောင်း။ ကမ္မဥ္၊ သည်လည်း။ ဒွါရန္တ ရေ၊ ၌။ စရန္တံပိ၊ ဖြစ်သော်လည်း။ အတ္တနောယေဝ၊ မိမိဟူသော ကံ၏သာလျှင်။ ဒွါရသာ၊ အားလည်းကောင်း။ နာမံ၊ ကို။ အတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အညမည ဝဝတ္တာနံ၊ သည်။ သိဒ္ဓံပြီးစီး၏။ ဗာန၊ ဆက်။ ပပုဗျေ ၌။ ဒွါရေသု၊ တို့၌။ အနိဗုဒ္ဓတာ၊ မမွဲ့စပ်အပ်သည်၏

သောသဘော (ထုံးစံ)ရှိခြင်းကို "စဝံသဘာဝ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုသို့ သဘောရှိသည့်အတွက် ပါကာတိပါတ အမှုကို စေခိုင်းခြင်းဖြင့် ပြောဆိုအပ်သူ (အစေအခိုင်းခံရသူ) ကလည်း ကိုယ်ဖြင့်ပြီးစေရမည့် ပါကာတိပါတ သဘောကို သိနိုင်ခြင်း၊ မုသာဝါဒအမှုကို လက်ပြ၍ ပြောဆိုအပ် (စေနိုင်းအပ်) သူကလည်း နွတ်ဖြင့်ပြီးစေရမည့် မုသား၏သဘောကို သိနိုင်ခြင်း ကြောင့် ပါကာတိပါတ အမှုသည် ကာယဒွါရမှ တစ်ပါးသော ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်သော်လည်း ကာယဒွါရဖြင့် မှတ်သားအပ်ပြီးဖြစ်၍သာ လှည့်လည်ရ၏။ ဤသို့စသည်ဖြင့် သိပါ။

၁။ စာသွားပားအညမည္၀၀တ္တာနဲ။ မဤနည်းအရ အကျိုးဗလကို ပြလို၍"တသွာ" စသည်မိန့်။ "တသွား ထိုသို့ဒ္ဒါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်သော်လည်း ကာယ စသည်တို့ဖြင့် မှတ်သားအပ်ပြီး ဖြစ်၍သာ ဖြစ်ခြင်းကြောင့်"ပါဏာတိပါတ ကံသည် ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်သော်လည်း ဝစီဒွါရက မိမိနာမည်ကို မပေး၊ ဝစီကံ မခေါ်စေရ–ဟူလို၊ တိုပါဏာတိပါတက်သည်ပင် ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်သော်လည်း မိမိ၏ ကာယက်ဟူသော အမည်ကို ထိုဒွါရအားမပေး၊ ထိုဒွါရကို "ဝစီကမ္မဒ္ဓါရ"ဟု မခေါ်စေရ–ဟူလို။ ထို့ကြောင့် အညမည္၀၀တ္တာန (အချင်းချင်းသတ်မှတ်၍ နာမည်တပ်မှု) ကိစ္စသည် ပြီးစီးနိုင်ပါ၏–ဟူလို။

၂။ ပုံမွေ ပန္ၿပေနနဲ စတဲ ဝဝတ္ထာနန္တိုး း ပါဏာတိပါတ စသော ကံကို ကာယဒွါရ သော ဒွါရဖြင့် အမြဲသတ်မှတ်ပြီး သဘောရှိလျှင် ရှေး၌ "ဒွါရံ ပန အနိဗ၌"ဟုလည်းကောင်း၊ "ကမူသာ အနိဗဒ္ဓတ္တာ"ဟု လည်းကောင်း အဘယ့်ကြောင့် ဆိုခဲ့ပါသနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ပုံမွေ ပန"စသည်ကိုမိန့်သည်။ ရှေး၌ကား ကံကချွဲရတစ်မျိုးတည်း၌သာ မက အခြားခွါရည်လည်း ဖြစ်သေးသည်ကို ရည်ရွယ်၍ "ချွဲရဲ ပန အနိဗခ္ခံ"စသည်ဖြင့် ဆိုခဲ့သည်။ ယခုသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်းကို ရည်ရွယ် ဆိုခဲ့ခြင်း မဟုတ်ပါ–ဟူလို၊ ["ဒွါရေစရန္တိ ကမ္မာနိတိ စတ္ထ အယမ

အဖြစ်ကို။ ဝါ၊ မမြဲသည်၏ အဖြစ်ကို။ ကမ္မာနှံ၊ တို့၏။ ဒွါရန္တ ရ စရဏမေဝ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌ လှည့်လည်ခြင်းကိုသာ။ သန္နာယ။ ဝုတ္တာ။ ပြီ။ ဧတံ ဝ ဝတ္ထာနံ၊ ဤပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်းကို။ (သန္နာယ) န (ဝုတ္တံ)။ ဣတိ (အယံ)၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ တည်း။

["တတ္တ ကမ္မေနာပိ ဒွါရံ နာမံ လဘတိ" စသည်ကို ဖွင့်ပြလို၍ တတ္တစသည် မိန့်။] တတ္တာတိ၊ ကား။ တေသု ဒွါရကမ္မေသု၊ တို့တွင်။ (ဤစကားဖြင့် တတ္တအစွဲကို ပြသည်။) ကာယကမ္မဿ ဥပ္ပစ္နန္ဌာနန္တိ၊ ဟုသောပါ၌ဖြင့်။ တဲ့ သဟဇာတာ၊ ထိုကံနှင့်တကွ ဖြစ်သော့။ ဝိညတ္တိယေဝ၊ ဝိညတ်ကိုပင်။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ သာ၊ ထိုဝိညတ်သည်။ တဿ၊ ထိုကံအား။ ကေနစိ ပကာရေနး တစ်စုံတစ်ခုသော အပြားအားဖြင့်။ (၂၄--ပစ္စည်းတွင် တစ်စုံတစ်ခုသော ပစ္စည်းဖြင့်။) ပစ္စယော၊ ကျေးဇူးပြုသည်။ ကိစ္စာပိ န ဟောတိ၊ အကယ်၍မူလည်း မဖြစ်ပါပေ။ တထာပိ၊ ထိုသို့ မဖြစ်ပါသော်လည်း။ ကမ္မဿ၊ ကံကို။ ဝိသေသိကာ၊ အထူးပြုတတ်သော။ ဝိညတ္တိ၊ ဝိညတ်ကို။ (ဝုတ္တာ-၌ စပ်။) ဝါ၊ သည်။ တံ သဟဇာတာ၊ ထိုကံနှင့်တကွ ဖြစ်သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။ ယထာဝုတ္တ နိယမေန<sup>၂</sup>၊ အကြင်ကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော သတ်မှတ်ခြင်းဖြင့်။ အညဝိသေသနညာ၊ အခြား ဝိသေသနရှိသော ။ ကမ္မဿ၊ ၏။ ဝိသေသနန္တရေ၊ တစ်ပါးသော ဝိသေသန၌။ ဥပ္ပတ္တိ အဘာဝါ (စ)၊ ပြစ်ခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်

ခိပ္ပာယော"ဟု ရှေ့၌ ဆိုခဲ့၏။ ဣတိဖြင့် ထို အဓိပ္ပာယောကို ပြန်လှည့်၍ နိဂုံးအုပ်သည်။]

၁။ ကမ္မသာ ဝိသေသီကား ။ ကာယဝိညတ် ဖြစ်ပေါ်မှ အထမြောက်သော ကဲကို
ကာယဝိညတ်က "ကာယကဲ"ဟု အထူးဖြုသောကြောင့် (ဝစီကံ မမောကံတို့မှ အထူးဖြုသောကြောင့်)
ဝိညတ်ကို "ကမ္မသာ ဝိသေသိကာ"ဟု ဆိုသည်။ ဝစီဝိညတ်က ဝစီကံကို အထူးဖြုရာ၌လည်း
နည်းတူ။["မခု၌ကား ကဲသည် အထူးပြုအပ်သော ဝိညတ်"ဟု တစ်နည်းဖွင့်သေး၏၊ စဉ်းစားပါ။]
ထိုဝိညတ်သည် စိတ် စေတသိက်တွင် ပါဝင်သော စေတနာကံနှင့် အတူတကျ စိတ္တစရုပ်အဖြစ်
ဖြင့် ဖြစ်သောကြောင့် "တံသဟစာတာ"ဟုဆိုသည်။

၂။ ဃထာဝုတ္က နိယမေန။ ။ ယေဘယျဝုတ္တိအားဖြင့် ဝဝတ္ထာန နိယမကို အဌကထာ၌ ဆိုခဲ့၏။ ထိုကို ရည်ရွယ်၍ "ယထာဝုတ္တ နိယမ"ဟု ဆိုသည်။ ထို နိယမအရကာယဒ္ဒါရဟူသော ဝိသေသနဖြင့်"ကာယကံ"ဟု ယေဘယျနည်းအရ အမည်ရပြီးသော ကံသည် ဝစီဒွါရဟူသော ဝိသေသနတစ်ပါး၌ မဖြစ်နိုင်ခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း၊ (ရှေ့၌ဖြခဲ့သော အကြောင်းကြောင့် လည်းကောင်း) ဝိညတ်ကို ကံ၏ ဖြစ်ရာဌာန အဖြစ်ဖြင့် ဆိုအပ်သည်-ဟူလို။ (စသဒေ့) စေတ္ထ လောငေး၊ အဘာဝါ၏ နောက်၌ စသဒ္ဒါ ကျေသည်။ အဘာဝါ စာတိ အတွေား တဿ ဝုတ္တာတိ သမ္မန္မော။-မခု။ဤအတိုင်း အနက်ပေးထားသည်။]

လည်းကောင်း၊ တဿ၊ ထိုကံ၏။ ဥပ္ပတ္တိဋ္ဌာနဘာဝေန၊ ဖြစ်ရာဌာန၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဝုတ္တာ၊ ဆိုအပ်ပြီ။

ကာယေန ပန ကတတ္တာတိ၊ ကား။ ကာယဝိညတ္တို ကို။ စနေတွာ၊ ၍။ ကာယ၊ ထို ကာယဝိညတ်ဖြင့်။ ဇီဝိတိန္ဒြေ။ပ။နိပ္စာဒနတာ၊ ဇီဝိတိန္အေကို ဖြတ်ခြင်း အစရှိသော အမှုကို ပြီးစေခြင်းကြောင့်။ အတ္တနော၊ မိမိဟူသော ကံ၏။ နိပ္ပတ္တိဝသေန၊ ပြီးခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ကာယေန၊ ကာယဖြင့်။ ကဲတံ၊ ပြုအပ်သော။ ကမ္မန္တိ၊ ကံဟူ၍။ ဝုတ္တဲ၊ ဆိုအပ်ပြီ။ (ကသ္စာ၊ ကြောင့်။ ကမ္မဿ၊ ကံ၏။ နိပ္ပတ္တိ၊ ပြီးခြင်းကို။ ကာယေန ကတံတိ၊ ကာယေန ကတံ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊နည်း။) ိဟိ (ယသ္မာ)။ တွေ၊ ဤ ကံကိုပြီးစေရာ၌။ ကာယော၊ ကာယဝိညတ်သည်။ ကာရဏဘူတော၊ အကြောင်းဖြစ်၍ ဖြစ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ကမ္မဿ နိပ္ဖတ္တိ ကာယေန ကတံတိ ဝုတ္တာ။)

ော အညမည ဝဝတ္ထိတာတိ ဧတ္ထ၊ ၌။ ကမ္မနာ၊ က်ဖြင့်။ ကာယော၊ ကာယဝိညတ်ကို။ ကာယကမ္မွာရွါရန္တီး ကာယကံ၏ဖြစ်ရာ ဒွါရဟူ၍။ ဧဝံ၊ သို့။ ဝဝတ္ထိတော၊ ပိုင်းခြား သတ်မှတ်အပ်ပြီ။ ကာယော ဣစ္စေဝါ ကာယ ဟူ၍သာ။ န (ဝဝတ္ထိတော)၊ ပိုင်းခြား သတ်မှတ်အပ်သည်မဟုတ်။ သူစီး အပ်ကို။ ကမ္မုနာ၊ အလုပ်ဖြင့်။ သူစိကမ္မ ကရဏန္တီ၊ အပ်အမှုကို ပြုကြောင်းဟူ၍။ ဝ ဝတ္ထိတာယထာ၊ သကဲ့သို့လည်းကောင်း။ သူစိဣစ္စေဝ၊ သူစိဟူ၍သာ။ (ကမ္မကရံဏ မပါဘဲ⊸ ဟူလို။)န (ဝဝတ္ထိတာ ယထာ)၊ မပိုင်းခြား မသတ်မှတ်အပ်သကဲ့သိုလည်းကောင်း။ တထာ၊ တူ။ ဣဒံပိ၊ ဤ ကာယကမ္မွာရဲရကိုလည်း။ ဒဋ္ဌဗွံ၏။

စ၊ ဆက်။ အညမည္ ဝဝတ္ထိတာတိ (ပဒဿ)၊ ၏။ အညမည်။ ဝိသေသိတာ၊ အထူးပြုအပ်ကုန်ပြီ။ ဣတိ အတ္တော၊ ကို။ ( ဒဋ္ဌဗွော။ ) ... ဧဝံ သန္တေတိ၊ ကား။ ပပထာဝုတ္တံ၊ သော့။ ဝဝတ္ထာနနိုယမံ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ်ခြင်း၌

၁။ ကာရကဘူတော ဟိ ပနေတ္ထ။ းဤဝါကျ၌ "ဟိ-ပန္"ဟု နိပါတ် ၂-ခုရှိ၏ နောက်၌လည်း "ကာယောတိ"ဟု ဣတိသဒ္ဒါပါ၏။ ထို့ကြောင့် မခု၌ "ဟိသဒ္ဒါ ဟေတုအတ္ထေား ပနသဒ္ဒေါ ဝစနသိလိဋ္ဌတ္ထော" ပထမဖွင့်သည်။ ဤနည်းအလို "ကသွာ ကမ္မဿ နိပ္စတ္တိ ကာယေန ကတန္တိ ဝုတ္ထာ"ဟု ပုစ္ဆာဝါကျအပိုထည့်၍ အနက်ပေးဖို့ရန် မခုဖွင့်သည်။ ဤအတိုင်း နိဿယ၌ အနက်ပေးထား၏။ "ဟိသဒ္ဒေါ ဝါ အဝဓာရကတ္ဆော, ပနသဒ္ဒေါ အာရမ္အတ္ထော"ဟု တစ်နည်းဖွင့်သေး၏။ ထိုအလို "ပနာဆက်။ပ။ကာရကဘူတောဟိုအကြောင်းဖြစ်၍ ဖြစ်သည်သာ။ ထုတိ၊ ဤသို့မှတ်အပ်၏"ဟု ပေးပါ။

၂၊ ယတာဂုတ္ထဲ။ပနီယမ်။ ု ။ အဋ္ဌကထာ၌ယေဘုယျဂုတ္တိအားဖြင့် လည်းကောင်း။ တဗ္ဗာဟုလ္လဂုတ္တိအားဖြင့်လည်းကောင်း ဒွါရဝဝတ္ထာန ကုမ္မဝဝတ္ထာန ကို ဆိုထား၏ ထိုအဆိုကို

မြဲသောအမှတ်အသားကို။ အဂ္ဂဟေတွာ၊ မယူမူ၍။ ဒွါရေ။ ပ။ ဝစနှမေဝ၊ ကိုသာ။ ဂဟေတွာ၊ ယူ၍။ ဧစာဒေတိ၊ ၏။ တတ္ထာ၊ ထိုစောဒနာ၌။ ဧဝံုသန္တေတိးကား။ ကမ္မာနံ၊ တို့၏။ ဒွါရန္တရစရကေး ဒွါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်ခြင်းသည်လည်းကောင်း။ အည္မမညေန၊ တစ်ပါးတစ်ပါးဖြင့်။ ဝဝတ္ထာနေ စ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည် တပ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ <sup>ခ</sup>နာမလာဘေ၊ နာမည်ရခြင်း၌။ ဝိသေသနေ၊ အထူးပြုခြင်းသည်။ သတိ၊ သော်။ (န ယုဇ္ဇတိ–၌ စပ်။) ဣတိ အတ္တော။

## ကာယကမူဒွါရကထာဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိဋ္ဌိတာ။

#### ararar

# ဝစီကမ္မဒ္ဒါရကထာအဖွင့်

စတူဟို။ပ။ သမန္နဂတာတိ ဧတ္ထ၊ ၌။ (ဒဋ္ဌဗ္ဗာ–၌စပ်။)<sup>)</sup> သုဘာသိတဘာသန သင်္ခါတာ၊ ကောင်းစွာ ပြောဆိုအပ်သည် မည်လောက်အောင် ပြောဆိုခြင်းဟု ဆိုအပ်သော။ အပိသုဏဝါစာ၊ ပိသုဏဝါစာ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စကားလည်းကောင်း။ ဓမ္မဘာသနသင်္ခါတော၊ တရားဟောခြင်းဟု ဆိုအပ်သော။ အသမွပ္ပလာပေါ၊

<sup>&</sup>quot;ယထာဂုတ္တဲ့ ဝဝတ္တာနုနိယမဲ" ဟုဆိုသည်။ အဋ္ဌကထာ၌ နောက်နားဝယ် ဆိုအပ်သော ဝဝတ္ထာ နနိယမကို မယူဘဲ"ဒွါရေ စရန္တိ ကမ္မာနိ"စသော စကားတစ်ဖက်သတ်ကိုသာ ယူ၍ ဧဝံ သန္ဘေ စသည်ဖြင့် စောဒနာသည်။ [ဝဝတ္ထာနေ၊ ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်း၌+နိယမော၊ အမြဲ မှတ်သားကြောင်းဖြစ်သော ယေဘုယျဝုတ္တို့ တဗ္ဗာဟုလ္လဝုတ္တိတည်း။ ဝဝတ္ထာနနိယမော။]

၁။ နာမလာတာ ဝိဿသနေ။ 🗷 ရှေ့၌ ဝဝတ္ထိတာကို "ဝိဿသိတာ"ဟု ဗွင့်ခဲ့၏။ ထို့ကြောင့် ဤ စိသေသနေလည်း "ဝဝတ္ထာနေ"၏ အဓိပ္ပာယ်ဟု မှတ်ပါ။ "နာမလာဘေ" ကား အဘယ်အရာ၌ ဝိသေသနပြုသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိ၍ ထည့်အပ်သော အာဓာရတည်း။ [နာမလာဘေ–အာဓာရဘူတေ။–မစု။]

၂။ သုဘာသီစားပားခဋ္ဌစ္စာ။ ။ ပိသုဏဝါစာ ဟူရာ၌ ချောပစ်ကုန်းတိုက်ကြောင်း ဆေတနာကို ယူရသကဲ့သို့၊ အပိသုဏဝါစာ ယူရာ၌လည်း ချောပစ်ကုန်းတိုက်ခြင်း၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်၍ ကောင်းမွန်စွာ ပြောဆိုကြောင်း စေတနာကိုယူရ၏။ ဤသို့စသည်ဖြင့် အခြားဝါစာတို့၌လည်း ပြောဆိုကြောင်း စေတနာကို ကောက်ယူရ၏။ ထို့ကြောင့် "တထာပဝတ္တာ စေတနာ ၁၄ဇ္ဇာ"ဟု ဆိုသည်။

မှတ်ချက်။ ။ ဝါစာ ၄–မျိုးကို သရုပ်ပြရာ၌ "သုဘာသီတ ဘာသနသမ်ါတာ"စသည်ဖြင့် စိသေသန ၄–မျိုးကိုပြထား၏။ ထို ဝိဿသနများသည် "သုဘာသိတံယေဝ ဘာသတိ, မော ခုဗ္ဘာသိတဲ့, မွေ့ယေဝ။ပူးနော အစမွဲ့, ပိုယ် ယေဝ။ပူးနော အပ္ပိုယ်, သစ္စံ ယေဝ ဘာသတိ, နော အလိက်"ဟူသော သဂါထာဝဂ္ဂ–ဝဂီကသုတ်ကို မိုး၍ ပြထားသည်–ဟုမှတ်ပါ။

သမ္မပ္မလာပ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စကားလည်းကောင်း။ ပိယ-ဘာသနသင်္ခါတာ၊ ချစ်ဖွယ်ကို ပြောဆိုခြင်းဟု ဆိုအပ်သော။ အဖရသ်ဝါစာ၊ ဖရသဝါစာ၏ ဆန့်ကျင်ဘက် စကားလည်းကောင်း။ သစ္စဘာသနသင်္ခါတော၊ မှန်ကန်သော စကားကို ပြောဆိုခြင်းဟု ဆိုအပ်သော။ အမှသာဝါဒေါ စ၊ မုသာဝါဒ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်စကားလည်းကောင်း။ ကူတိ၊ သို့။ ဧတာ ဝါစာ၊ တို့ကို။ တထာ၊ ထို သုဘာသိတဘာသန စသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ပဝတ္ထာ၊ ကုန်သော။ စေတနာ့၊၊ စေတနာတို့ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ ကုန်၏။- သဟသဒ္ဒါ ပနာတိ၊ ဟူသော စကားကို။ တဿ ဝိကာရဿ၊ ထိုဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရ ရုပ်၏။ သဒ္ဒေန၊ သဒ္ဒရုပ်နှင့်၊ သဟ။ သမ္ဘူတတ္တာ၊ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝုတ္တဲ၊ ပြဲ။ ပန၊ ဆက်။ စိတ္တာနုပရိဝတ္တိတာယ၊ စိတ်သို့ အစဉ်လိုက်၍ ဖြစ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ("စိတ္တာနုပရိဝတ္တိတာယ၊ စိတ်သို့ အရ၌ ဝိညတ် ပါဝင်သောကြောင့်။) သော၊ ထို ဝိညတ်ဟူသော ဝိကာရသည်။ ယာဝ သဒ္ဒဘာဝီ၊ သဒ္ဒရုပ် ဖြစ်သည်တိုင်အောင် ဖြစ်လေ့ရှိသည်။ (သဒ္ဒရုပ်ကဲ့သို့ ၁၇-ချက် စိတ္တက္ခဏ ကြာသည်။) န၊ မဟုတ်။ ဣတိ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ ၏။

ဝါဒေန၊ အားဖြင့်။ စိတ္တသမုဋ္ဌာနသဒ္ဒေါ၊ စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော။ မဟာအဋ္ဌကထာ၊ ဝါဒေန၊ အားဖြင့်။ စိတ္တသမုဋ္ဌာနသဒ္ဒေါ၊ စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော အသံသည်။ ဝိညတ္တိ ယင္ဇနေန၊ ဝိညတ်ကြောင့် ထိခိုက်ခြင်းနှင့်။ ဝိနာပိ။ ဥပ္ပစ္စတိ၊ ဖြစ်နိုင်၏။ဣတိ၊ ဤအနက်သည်။ အာပစ္စတိ၊ ဖြစ်၏။ (ကသ္မာ ဣတိ အာပစ္စတိ။) ဟိ (ယသ္မာ) ယာ။ပ။ဝိညတ္တိတိ၊ ဟူ၍။ ဝစနတော၊ ကြောင့်။ အသောတဝိညေယျသဒ္ဒေန၊ သောတဝိညေယျ မဟုတ်သော အသံနှင့်။ သဟ၊ တကျ ဝိညတ္တိယာ၊ ဝိညတ်၏။ ဥပ္ပတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ နတ္ထိ၊ နိုင်။ ဣတိ၊သို့။ ဝိညာယတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဣတိ။ ဤအနက်သည်။ အာပစ္စတိ၊ ၏။)

စ၊ ဆက်။ စိတ္တသမုဋ္ဌာနေး သဒ္ဒါယတနန္တိ ဧတ္တ၊ ပါဠိ၌။ ကောစိ၊ တစ်စုံတစ်ခုသော စိတ္တသမုဋ္ဌာနေး၊ စိတ်ဟူသော ဖြစ်ကြောင်းရှိသော။ သဒ္ဒေါ ` သဒ္ဒသည်။ ဝါ၊ ကို။ အသင်္ဂဟိတော နာမ၊ မသိမ်းယူအပ်သည် မည်သည်။ န အတ္ထိ၊ မရှိ။ ဣတိ အဓိပ္ပာယေန၊ ဤသို့သော အလိုဖြင့်။ မဟာအဋ္ဌကထာဝါဒ၊ ကို။ (သင်္ဂဟကာရော။) ပဋိသေဓေတိ၊ တားမြစ်၏။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း– ကသ္မာ ပဋိသေဓေတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။ ဆဗ္ဗိဓေန ရူပသင်္ဂဟာဒိသု၊ ဆဗ္ဗိဓေန ရူပသင်္ဂဟ အစရှိသည်တို့၌။ [ အာဒိဖြင့် "သတ္တဝိဓေန ရူပသင်္ဂဟ" စသည်ကိုယူ။ ရုပကဏ္ဍပါဠိတော်ကြည့်ပါ။] သောတဝိညေယျန္တိ၊ ပါဠိဖြင့်လည်းကောင်း။ ဒိဋ္ဌိ သုတန္တိ ဧတ္ထ၊ ပါဠိ၌။ သုတန္တိ စ၊ ပါဠိဖြင့်လည်းကောင်း။ ကောစိ၊ သော။ သဒ္ဒေါ၊ သဒ္ဒကို။ န သင်္ဂယုတိ၊ မသိမ်းယူအပ်သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (သင်္ဂယုတိဧဝ၊ သိမ်းယူအပ်သည်သာ။ သုခုမသဒ္ဒဖြစ်စေ, သုခုမ မဟုတ်သော သဒ္ဒဖြစ်စေ, မည်သည့်သဒ္ဒမဆို သိမ်းယူနိုင်သည်သာ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝါ၊ ထိုသို့ သောတဝိညေယျံပါဠ်, သုတံပါဠ်တို့ဖြင့် မသိမ်းယူအပ်သော သဒ္ဒရုပ် မရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (မဟာအဋ္ဌကထာ ဝါဒဲ၊ ကို။ ပဋိသေဓေတိ\*)

ပန၊ ဆက်။ မဟာအဋ္ဌကထာယံ၊ ၌။ (၃တ္တာ သိယာ-၌ စပ်။) ဝိညတ္တိသဟဓမေဝ၊ ဝိညတ်နှင့်တကွဖြစ်သည်သာလျှင် ဖြစ်ဆာ။ မိတ္ဂ။ပ။ သမုဋ္ဌိတံ၊ လျှာ, အာစောက်တို့၏ လှုပ်ခြင်း အစရှိသည်ကို ပြုတတ်သော ဝိတက်ကြောင့်ဖြစ်သော။ သုခုမသဒ္ဒံ၊ သိမ်မွေ့သောအသံကို။ ဒိဗ္ဗသောတေနးဖြင့်။ သုတ္တာ၊ ၍။ အာဒိသတိ၊ ညွှန်ပြ၏။ ဣတိ၊ ဤစကားကို။ သုတ္တေ့၊ သုတ္တန်ပါဠိတော်၌။ (၃တ္တွဲ။) ဣတိတိ ဣတိဝစနံ သုတ္တေ့ ၃တ္တန္တိ သမ္မန္မော။ –မစု။] ပဋ္ဌာနေ စ၊ ပဋ္ဌာန်းပါဠိတော်၌လည်း။ သြဋ္ဌာရိကသဒ္ဒံ၊ ထင်ရှားသော အသံကို၊ သန္မာယ၊ ၍။ သောတ။ ပ။ ပစ္စယောတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တဲ့၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ဣတိ ဣမိနာ အဓိပ္ပာယေန၊ ဤသို့သော အလိုဖြင့်။ အသောတဝိညေယျတာ၊ သောတ ဝိညေယျ မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်သည်။ ဝါး ကို။ (အာစရိယေန၊ မဟာအဋ္ဌကထာ ဆရာသည်။) ဝုတ္တာ၊ ဆိုအပ်သည်။ သိယာ၊ ဖြစ်ရာ၏။ ပနာ၊ ထိုသို့ပင် ဆိုအပ်သည် ဖြစ်ရာပါသော်လည်း။ (ဆိုဟန် တုပါသော်လည်း။) သဒ္ဒေါစ၊ အသံလည်း ဟုတ်၏။ အသောတဝိညေယျာစ၊ သောတဝိညေယျာလည်း မဟုတ်။ ဣတိ စတံ၊ ဤစကား ၂–ရပ်သည်။ ဝိရုဒ္ဒံ၊ ဆန့်ကျင်၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ နှလုံးသွင်း၍။ ပဋိက္ခေပေါ၊ သင်္ဂဟကာရဆရာ၏ ပယ်မြစ်ခြင်းကို။ ဝေဒိတဗွော။

ဝိညတ္တိပစ္နယာ၊ ဝိညတ်ဟုသော အကြောင်းကြောင့်။ ဃဌနာ၊ ထိခိုက်ခြင်း တည်း။ ဝိညတ္တိဃဌနာ၊ ခြင်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဝိညတ္တိ ဧဝ၊ ဝိညတ်သည်ပင်။ (ဝိညတ္တိဃဌနာ၊ မည်၏။) ဟိ၊ မှန်။ ဃဌနာ။ပ။ဝိကာရော၊ ထိခိုက်သော အခြင်းအရာအားဖြင့်ဖြစ်သော ဘုတရုပ်တို့၏ ထူးခြားသော အမှုအရာကို။ ဃဌဋာတိ၊ ဃဌနာဟူ၍။ ဝိတ္တေ၊ ဆိုအပ်ပြီ။ သံဃဌနေန၊ ပထဝီဓာတ် ၂–ပါးတို့၏ အချင်းချင်းထိခိုက်ခြင်းနှင့်။ သဟေဝ၊ တစ်ပြိုင်နက်သာလျှင်။ သချေး သည်။ ဥပ္ပစ္နတိ၊ ၏။ ပုဗ္ဗာပရဘာဝေန၊ ရှေ့နောက်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ န (ဥပ္ပစ္နတိ)၊ ဖြစ်သည် မဟုတ်။ (ထိခိုက်ခြင်းက ရှေ့၊ အသံက နောက်မှဖြစ်သည်မဟုတ်-ဟူလို။)

ပထဝိဓာတ္မယာဒီ ဣဒံ၊ ဤစကားကို။ ဝါယောဓာတ္မယာ၊ ၏။ (စာလနံ၊ လုပ်စေခြင်းဟူသော။ ကိစ္စံ၊ ကိစ္စသည်။ အဓိကံ) ဝိယ၊ အဓိက ဖြစ်သကဲ့သို့။



(လွန်ကဲသကဲ့သို့။ တထား) ပထဝီဓာတုယာ၊ ၏။ သံဃဋနံ အချင်းချင်း ထိခိုက်ခြင်းဟူသော။ ကိစ္စုံး သည်။ အဓိက၊ တည်း။ ဣတိ ကတွာ၊ ဤသို့နှလုံးသွင်း၍။ ဝုတ္တဲ။ "ဝိကာရသာ စ၊ ဝိကာရ ရုပ်၏လည်း။ တပ္ပစ္စယဘာဝေါ၊ ထို ထိခိုက်ခြင်း၏ အကြောင်း၏အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တနယေနေဝ ဝေဒိတဗွော။ ဟိ၊ မှန်။ တဗွိကာရာနံး ထိုဝိကာရရပ် ရှိကုန်သော။ ဘူတာနံး မဟာဘုတ်တို့၏။ အညမညသာ၊ တစ်ပါး တစ်ပါးအား။ ပစ္စယဘာဝေါ၊ ကျေးဇူးပြုတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ အညမွှိ၊ သော။ သင္စုံ သော။ ဝိဓာနံ၊ အစီအရင်ကို။ ကာယဝိညတ္တိယံ ဝိယ ဝေဒိတဗွဲ။

တိသမုဋ္ဌာနိကကာယံ စာလေတိ န စာလေတီတီ၊ ဟူသော ၊ အယံ ဝါရော၊ ကို။ ဣပေ ဤ ဝစီကမ္မဒ္ဒါရကထာ၌။ န လဗ္ဘတိ။ (ကသ္မာ န လဗ္ဘတိ။) ဟိ (ယသ္မာ)။ စာလနံ၊ လှုပ်စေခြင်း ဟူသည်။ ဥပါဒိန္ဒင္ရနံ၊ ဥပါဒိန္နရုပ်တို့၏ ထိနိက် ခြင်းသည်။ န၊ မဟုတ်။ ဣတိ။ ကြောင့် (န လဗ္ဘတိး) "စိတ္တသမုဋ္ဌာနိ ဧက ပန ကာယေ စလန္တေ တေသမုဋ္ဌာနိဧကာ စလတိ န စလတိ"ဟု ကာယကမ္မဒ္ဓါရကထာ၌ ဆိုခဲ့၏။ ထိုစကားကိုပင် ဤ၌ "တိသမုဋ္ဌာနိကကာယံ စာလေတိ န စာလေတိ"ဟု ချုံး၍ ဆိုထားသည်။]

်ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ဟိ၊ စာလနဃဋ္ဌနတို့၏ သဘောကား။ ဒေသန္တ ရုပ္ပါဒနုပရမွှရတာ၊ အရပ်တစ်ပါး၌ ဥပါဒ်စေခြင်း၏ အဆက်ဆက်၏ အဖြစ်သည်။

၄။ <del>စာလနံ ဟီးပမ တရုပ္ပါအေ</del>ါ။ စဤကေားသည် ကာယချိရ အခန်း၌ ဝါယောဓာတ်၏

၁။ ဇီကာရသာ စးပးဝေဒီတစ္မွာ။ ႏြတင္ပစ္ခယဘာေပါတီ ဥပါဒိန္နကယင္ရနဿပစ္မယ ဘာေပါ။ -အန္။] ကာယကမ္မဒ္ပါရကထာ၌ "စိတ္တသမုဋ္ဌာနာယ ပန ဝါေယာဓာတုယာ။ပ။ပစ္မယော ဘဝိတုံ သမတ္တောကော အာကာရဝိကာရောအတ္ထိ"ဟုဆိုခဲ့၏။ ထို့အတူဤ ဝစီကမ္မဒ္ပါရ ကထာ၌လည်း "စိတ္တစပထဝိယာ ဥပါဒိန္နကယင္ရနေ ပစ္စယော ဘဝိတုံ သမတ္အေခ စိတ္တသမုဋ္ဌာန မဟာဘူတာနဲ စကော အာကာရဝိသေသော အတ္ထိ"ဟု သိနိုင်သောကြောင့် "ဝုတ္တနယေနေဝ ဝေဒိတဗ္မော"ဟုဆိုသည်။

၂၈ အညမည္သည္ ပစ္မယ္သဘာေပါး ။ တပ္ပစ္မယ္သဘာေပါကိုပင် "အညမည္သည ပစ္မယ္သဘာေပါ"ဟု ဆိုသည်။ ဝိကာရဟူသော ဝိညတ်ရုပ်ပါရှိသော စိတ္တေ မဟာဘုတ်တို့၏ အရင်းရင်း ထိနိုက်ခြင်း၏အကြောင်းကို "အညမည္ပပစ္မယ"ဟု ဆိုသည်။ ထို့ကြောင့် ဤဝါကျသည် ရှေ့ဝါကျ၏ ခဋိသာဖြစ်သင့်၏။ အကြောင်းပြ မဖြစ်သင့်။ ထြိသို့ စိတ္တေ မဟာဘုတ်ရုင်း ထိနိုက်သောအခါ ကမ္မ၏ ဥတု၏ အာဟာရ။ မဟာဘုတ်ရုပ်များနှင့်လည်း ထိနိုက်သည်သား]

၃။ အည်မှီ သန္မံ ဝီစာနံ။ ။ ဤညွှန်ပြချက်ကား မိမိဖွင့်ခဲ့သော"နှ စိတ္တသမုဌာနာတိ စတေန ပရမတ္တတော အဘာဝံ ဒဿတိ။ပ။ နိတ္စော အတ္တီတိ"ဟူသော စကားကို ညွှန်ပြခြင်း တည်း။ ထို့ကြောင့် "အည်မွိ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်သောအစီအရင်မှတစ်ပါးလည်းဖြစ်သော"ဟု အကျယ်ပေးပါ။ -

အဆက်ဆက်အားဖြင့် အရပ်တစ်ပါး၌ ဥပါဒ်စေခြင်းသည်။) စာလနံ၊ စာလန– မည်၏။ ဝါ၊ လှုပ်စေခြင်း မည်၏။ ပစ္စယဝိသေသေန၊ အကြောင်း အထူးကြောင့်။ ဘူတကလာပါနှံ၊ မဟာဘုတ်ဟူသော ရုပ်ကလာပ်တို့၏။ အသာန္ တရုပ္ပါခေါ၊ အလွန်နီးကပ်စွာ ဥပါဒ်ခြင်းသည်။ ဃဋ္ဌနံ၊ ဃဋ္ဌန–မည်၏။ ဣတိ၊ ဤကား စာလန ဃဋ္ဌနတို့၏ သဘောတည်း။

ဥပတ္တမ္ဘနကိစ္ခံပိ နတ္ထီတိ<sup>°</sup>၊ ကား။ ဥပတ္တမ္ဘနေန၊ ထောက်ပံ့ခြင်းနှင့်။ ဝိနာ၊ ကင်း၍။ ပဌမစိတ္တသမုဋ္ဌာနာ၊ ပထမစိတ်ကြောင့် ဖြစ်သည်။ (သမာနာ) ဝိ၊ သော်လည်း။ ဃဋ္ဌနာကာရေန၊ ထိခိုက်ခြင်းဟူသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ပဝတ္တတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဃဋ္ဌနတ္ထံ၊ ထိခိုက်ခြင်း အကျိုးငှာ။ ဥပတ္ထမ္ဘနေန၊ ဖြင့်။ ပယောဇနံ၊ အကျိုးသည်။ နတ္ထိ။ လဲဒ္ဓါသေဝနေန၊ ရအပ်သော အာသေဝနရှိသော။ စိတ္တေနေဝ၊ ပထမ စိတ်ကြောင့်ပင်လျှင်။ ဃဋ္ဌနဿ၊ ၏။ ဗလဝဘာဝတော စ၊ အားရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်း။ (ဃဋ္ဌနတ္ထံ။ပ။နတ္ထိ။) ဣတိ (အယံ)၊ ကား။

သဟဓာတရုပ်ကို လှုပ်ရှားစေပုံနှင့် ဤဝစီဒွါရခန်းဝယ် ပထဝီဓာတ်၏ ဥပါဒိန္နကယဋ္ဌန ဖြစ်ပုံ သဘောကို ပြသော စကားတည်း။ ရှေးရှေး ရုပ်ကလာပ်၌ပါသော ဝါယောဓာတ်၏ အစွမ်းကြောင့် နောက်နောက် ရုပ်ကလာပ်တို့ ဥပါဒ်သောအခါ မူလနေရာ၌ မဥပါဒ်နိုင်ဘဲ အဆင့်ဆင့် နေရာရွေ့၍ ဥပါဒ်စေခြင်းကို "စာလနု"ဟုဆို၏။ ဝိညတ်ဟူသော အကြောင်းအထူး၏ ကျေးစူး ပြုမှုကြောင့် စိတ္တစဘူတရုပ်နှင့် စတုစဘူတရုပ်တို့၏ (အသံထွက်လောက်အောင်) အလွန်နီးကပ်စွာ ဥပါဒ်ခြင်းကို "ယဋ္ဌနု"ဟု ဆိုပါသည်--ဟူလို။ [ဒေသန္တရေ၊ မူလဥပါဒ်ရာ အရပ်မှတစ်ပါးသော အရပ်၌+ဥပ္ပါဒနံ ဥပါဒ်စေခြင်းတည်း။ အသန္တရုပ္ပါဒနံ၊ အသန္တရုပ္ပဒနသာ+ပရမှုရတာ၊ အဆင့်ဆင့်၏ အဖြစ်တည်း။ ဒေသန္တရုပ္ပါဒနှ ပရမှုရတာ၊ ဆိုလိုရင်းမှာ--ဥပါဒ်ပြီးသော ရုပ်ကလာပ်ဟူသမျှတို့ ခိုမီဖြစ်ရာအရပ်မှ ရော့ပြောင်းနိုင်။ ထို့ကြောင့် "ဆက်ကာဆက်ကာ အရပ်တစ်ပါး၌ ရွေ့၍ရွေ့၍ ဥပါဒ်စေခြင်းကို "စာလန"ခေါ်သည်"ဟူလို။]

၁။ ဥပတ္ဆန္တနကိုန္နံနတ္တီတီ။ ။"ကာယကမွ ဒွါရကထာ၌ ရှေးရှေးစောကြောင့်ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်က ထောက်ပုံပုံကို ဆိုသကဲ့သို့၊ ဤ ဝစီကမ္မဒွါရကထာ၌ ရှေးရှေးစောကြောင့်ဖြစ်သော ပထဝီဓာတ်က ထောက်ပုံဖွယ်မလို"ဟု အဋ္ဌကထာဆိုရာ၌ ပထဝီဓာတ်နှင့်ထိခိုက်ရာဝယ် ရှေးရှေးစော ဝိုထိမှ (သုတ္တန်နည်းအားဖြင့်) အာသေဝနရခဲ့ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ပဋ္ဌမစောကြောင့်ဖြစ်သော ပထဝီဓာတ်သည်ပင် ထိနိုက်နိုင်ရကား ပထဝီဓာတ်ချင်း ထိခိုက်ကြဖို့ရန် ရှေးရှေးပထဝီဓာတ်တို့က အထောက်အပုံပေးနေဖွယ်မလို-ဟု ဆိုလိုသည်။ [ရှေးရှေးစောဝီထိက ရွတ်ဆိုလို၍ စိတ်ကူးခြင်းကို "ပုဗ္ဗာဘိသင်္ခါရ"ဟု ခေါ်၏။ ထိုပုဗ္ဗာဘိသင်္ခါရကို "အာသေဝန"ဟု ခေါ်ထားသည်။ "လဒ္ဒါ သေဝနေနာတိ လဒ္ဓပုဗ္ဗာဘိသင်္ခါရေန၊ စိတ္တေနေဝါတိ ပဋမစိတ္တေနဝ။-အနှစ့

အဓိပ္ပာယော၊ သင်္ဂဟကာရဆရာ၏ အလိုတည်း။ ဥပတ္တမ္ဘနံ၊ သည်။ ိနတ္ထိ၊ မရှိ။ အတ္ထိ၊ ရှိ၏။ ဣတိ၊ သို့။ (မရှိဘူး, ရှိတယ် ဆိုတာကို။) ဝိစာရေတွာ၊ စူးစမ်း စိစစ်၍။ ဂဟေတစ္စံ၊ မှတ်ယူထိုက်၏။

ဝစီကမ္မွဒ္ပါရကထာ ဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိုင္ပိတာ။

<del>道: 道: 道:</del>

# မနောကမွန္ဒါရကထာအဖွင့်

အယံ နာမ၊၊ပၢန ဝတ္တဗ္ဓာတိ ဣဒံ၊ ဤစကားကို။ ယဿ၊ အကြင် စေတနာ ဓမ္မ၏။ မနော၊ မန ဟူသမျှသည်။ ချွဲရံ၊ ချွဲရသည်။ (ဟောတိ။) တံ ဒဿနတ္ထံ၊ ထိုချွဲရဝန္တဖြစ်သော စေတနာဓမ္မကို ပြခြင်းအကျိုးငှာ။ ဝုတ္တံ၊ ပြီ။ ကပွေတီတိ၊

၁။ နတ္ထိ အတ္ထီတိ ဝိစာရေတွား ။ ငိုကာဆရာသည် "ဥပတ္တမ္ဘနကိစ္စမရှိ"ဟူသော စကားကို နှစ်သက်ဟန် မတူ။ ထို့ကြောင့် "ဝိစာရေတွာ ဂဟေတစ္စ်"ဟု ဆိုသည်။ အက္ခရာ တစ်လုံးသည် ရသာအက္ခရာပင် ဖြစ်စေကာမူ လက်ဖျောက်တစ်ချက်တီးခန့် ကြာရကား ထို အက္ခရာအသံ ပိသစွာ ပေါ်ထွက်သည့်တိုင်အောင် စောဝိထိပေါင်းများစွာ ဖြစ်ရပေလိမ့်မည်။ ထို့ကြောင့်ရှေးရှေးစောဝိသိတို့ကြောင့်ဖြစ်သော ပထဝိတို့က အထပ်ထပ် ထိခိုက်နေရာဝယ် အသံ မပိုသသားမီ ထောက်ပုံနေသည် ဟု ဆိုရသော်လည်း အသံပိသမှုအတွက်သာ ထောက်ပုံနေရခြင်း ဖြစ်၍ ထိခိုက်မှ ယင္ခနအတွက်မှာ ထောက်ပုံစရာ မလိုသောကြောင့် "ဥပတ္တမ္ဘနက်စ္ခနတ္တိ"ဟု အဋ္ဌကထာဆိုပါသည်။ ထို့ကြောင့် အဋ္ဌကထာ စကားသည် အသင့်ပင် ဖြစ်၏ ဟု ထင်၏။ သို့သော်--

အနှင့်ကား ။ အနှင့်ကာ၌ "ကိဥ္စာပီ ပဋ္ဌမစိတ္တေနာပီ ယဋ္ဌနာ နိပ္ပစ္စတိုး ဧကသောဝ ပန ဗဟုသော ပဝတ္တနေန အတ္ထိ ကောစီ ဝိသေသောကို ပုရိမဝေနသမုဋ္ဌိတာဟိ ယဋ္ဌနာဟိ ပတိလခ္မသေဝနေန သတ္တမစဝနေန သမုဋ္ဌိတာ ဃဋ္ဌနာ ပရိဗျတ္တဲ့ အက္ခရံ နိဗ္ဗတ္တေတီတိ ဥပတ္တမ္ဆနံ နတ္ထိတိ န သက္ကာ ဝတ္တုံ"ဟု မူလင္ဒီကာ စကားကိုပင် ထောက်ခံပြီး၍ "လခ္ခါဘိသခါရေန ပန ပဋ္ဌမစိတ္တေနပီ ဃဋ္ဌနာ ဗလဝတို့ ဟောတီတိ အဋ္ဌကထာယံ ဥပတ္တမ္ဆနကိစ္ခဲ နတ္ထိတိ ဝုတ္တဲ့ သိယား သဗ္ဗမေတဲ့ ဝိမိသိတ္မွာ ဂဟေတစ္ခံ"ဟု မိန့်သည်။

အနှင့်ကာ မြန်မာပြန်။ ။ ပထမစိတ်ကြောင့်လည်း ထိခိုက်ခြင်းကိစ္စ ပြီးနိုင်သည်ကား မှန်ပါ၏။ သို့သော် တစ်ခုသော အက္ခရာ၏ပင် များစွာထပ်၍ ဖြစ်ရခြင်းအားဖြင့် အနည်းငယ် ထူးခြားချက် ရှိရမည်သာ။ ထို့ကြောင့် ရှေ့စောတို့ကြောင့် ဖြစ်ရကုန်သော ထိခိုက်ခြင်းတို့မှ ရအပ်သော အာသေဝနရှိသော သတ္တမစောကြောင့် ဖြစ်သော ထိခိုက်ခြင်းသည် ထင်ရှားသော အက္ခရာအသံကို ဖြစ်စေနိုင်၏။ ထို့ကြောင့် ဥပတ္တမ္ဘနကိစ္စ မရှိဟု ဆိုခြင်းငှာ မတတ်ကောင်း။ (ဥပတ္တမ္ဘနကိစ္စ ရှိရမည်သာ–ဟူလို။) ဟူသောပုဒ်၏။ တွံ၊ သင် ဖသည်။ (သင် ဖသာက။) ဖုသနံ၊ တွေ့ ထိမှုကို။ ကရောဟိ၊ ပြုလော့။ တွဲ၊ သင် ဝေဒနာသည်။ (သင် ဝေဒနာက။) ဝေဒယိတံ၊ ခံစားမှုကို။ (ကရောဟိ။) ဣတိ ဧဝံ၊ ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့်။ ကုပ္ပေန္တံ ဝိယ၊ ပြုစီမံ သကဲ့သို့။ [ဝိယသည် ဥပရိကျွာစောတက။] ပဝတ္တတိ၊ ၏။ ဣတိ အတ္တော။ ပကပ္ပနဥ္မ၊ ပကပ္ပန ဟူသည်လည်း။ တဒေဝ၊ ထို ပြုစီမံ သကဲ့သို့ ဖြစ်ခြင်းပင်တည်း။ တဒေဝဖြင့် ပကပ္ပန၌ ပ—သဒ္ဒါသည် အနက် အထူးမရှိ၊ ဓာတ္ပတ္ထာနဝတ္တက၏ အဖြစ်ကို သိစေသည်။] ကိ ပိဏ္တံ ကရောတီတိ၊ ပါဠ်ဖြင့်။ အာယူဟနတ္ထဝသေန၊ အာယူဟန အနက်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပုစ္ဆတိ၊၏။ အာယူဟနနှင့် ပိဏ္တံ ကရောတီ သည် ပရိယာယ်— ဟူလို။] ဟိ၊ အထူးကား။ ဖသာာဒိဓမ္မေ ၊တို့ကို။ အဝိပ္မကိဏ္ဆေ၊ မရိုဖရဲ မကျဲသည်တို့ကို ။ ကတွာ၊ ၍။ (စုပေါင်း၍။) သကိစ္စေသု၊ ဖုသန စသော မိမိကိစ္စတို့၌။ ပဝတ္တနံ၊ ဖြစ်စေခြင်းသည်။ အာယူဟနံ၊ အာယူဟန မည်၏။ တတ္ထေဝ၊ ထိုမိမိတို့ ကိစ္စတို့ဝယ် ဖြစ်စေခြင်း၌ပင်။ ဗျာပါရဏံ၊ တပင်တပန်း အားထုတ်ခြင်းသည်။ စေတယနံ၊ စေတယန မည်၏။ တထာ၊ ထို ဆိုအပ်ပြီးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ကရဏံ၊ ပြုခြင်းသည်။ အဘိသင်္ခရဏံ၊ မည်၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

**၁။ ဗဿာဒိဓမ္မေ ဟိ။** ။ ဤစကားသည် အာယူဟနနှင့် စေတယန အထူးကို ပြသော စကားတည်း။ [အာယူဟနစေတယနာနံ နာနတ္တဲ့ ဒဿေန္တော မဿာဒိဓမ္မေဟိတိအာဒိမာဟ။– အနု။] မဿ–စသော သမ္မယုတ်တရားတို့ကို တစ်ခုနှင့်တစ်ခု ပြန့်ကျဲမနေစေဘဲ တစ်လုံးတစ်စည်း တည်းဖြစ်အောင် ပြ၍ မိမိကိစ္စ၌ ဖြစ်စေခြင်းသည် အာယူဟနမည်၏။ ထိုသို့ဖြစ်နေအောင် ဗျာပါရ ပြုခြင်းသည် စေတယန မည်၏။

၂။ ဗျာပါရဏး ။ ၀ိ-အာ-ပုဗ္ဗ၊ စုရာဒိ-ပရဓာတ်၊ ယု-ပစ္စည်းတည်း။ ပရိဿမ တပင်တပန်း အားထုတ်ခြင်းအနက်ကို ဟော၏။ ထိုအားထုတ်မှုကို "ဗျာပါရ အားကြီးသည်"ဟု ဆိုကြသည်။ ထိုဗျာပါရသည်ပင် နိုးဆော်ခြင်းသဘော ဖြစ်သောကြောင့် စေတနာကို အနက်ပြန်ရာ၌ "ဆော်"ဟု ပြန်ဆိုကြ၏။ "အ၀ိပ္မကိဏ္ဆေ ကတ္မာ"နှင့် ဤ "ဗျာပါရဏ"ကို ပေါင်းလျှင့် "စေ့+ဆော်"ဟု အနက်ဖြစ်၏။ ဖဿ-စသော သမ္မယုတ်တရားတို့ကို ကျိုးတိုးကျဲတဲ့ မဖြစ်စေဘဲ စေ့စပ်နေစေ၍ ဆိုင်ရာကိစ္စကို ပြုလုပ်ဖို့ရန် နှိုးဆော်သောတရား"ဟု ဆိုလိုသည်။

၃။ တတာ ကရက်။ ။ တြတာ ကရကန္တိ ယတာ မဿာဒယော သကသကကိစ္စေ ပသုတာ ဘဝန္တိ၊ တထာ ကရက်၊ တေနေဝ(ထို့ကြောင့်ပင်) ယထာဝုတ္တေန အဓိပ္မကိဏ္ဏ ဗျာပါရဏာကာရေန သမ္မယုတ္တာနံ ကရဏံ ပဝတ္တနန္တိ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ–အနု။] ဤ အနဋီကာအတိုင်း "အဘိသင်္ခရဏသည် အာယူဟန စေတယန ၂–မျိုးဖြစ်အောင် ပြုစိမံခြင်းတည်း"ဟု မှတ်ပါ။ အာယူဟန စေတယန ၂–မျိုးမှ သီးခြားအတူး့ ဟု မမှတ်ပါနှင့်။

တေ ဘူမကသောဝး ဘုံသုံးပါး၌ဖြစ်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ် မနကိုသာ။ ဂဟဏံးယူခြင်းသည်။ လောကုတ္တရကမ္မသား ၏။ ကမ္မက္စယကရတ္တာ"၊ ကံ၏ ကုန်မန်းခြင်းကို ပြုတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ။ " " " "

မနောကမ္မဒ္ပါရကထာ ဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိုင္ဓိတာ။

#### ့က်မှုကထာအဖွင့်

စေတယ်တွာ။ပ။တွေး ၌။ ယသွဲား ပုရိမစေတနာယ၊ ဖြင့်။စေတယ်တွာ၊ စေ့ဆော်ပြီး၍။ သန္နိဋ္ဌာနကမ္မံ့၊ ဆုံးဖြတ်ကြွောင်း ကံကို။ ကရောတိုး၏။ တသ္မွာ။ စေတနာပုဗ္ဗကံ၊ စေတနာရှေ့ရှိသော။ ကမ္မံးသတ်မှု စသော ကံသည်။ တံစေတနာ သဘာဝမေဝ၊ ထို စေတနာ သဘောရှိသည်သာ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ စေတန်းႂကို။ အဟံ၊ သည်။ ကမ္မံ၊ ကံဟူ၍။ ဝဒါမိ၊ ၏။ ဣတိ အတ္ထော။ [ ဤဝါကျ၏း အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာ ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။ဤဋီကာ့အလို "ယသ္မာ စေတယ်တွာ ကာယေနံ့ ဝါစာယ မနညာ ကမ္မံ ကရောတိ၊ တသ္မာ စေတနံ ကမ္မံ ဝဒါမိ"ဟု ဝါကျကို ရှေ့နောက်ပြန်၍လည်း အနက်ပေးနိုင်သည် ဟု မှတ်ပါ။] အထ ဝါ၊ ကား။ သမာနကာလတ္တေ၊ တူသော ကာလရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ) ပိ၊ သော်လည်း။ ကာရဏကိရိယာ၊ အကြောင်း ကြီယာသည်။ ပုဗ္ဗကာလာ ဝိယ၊ ပုဗ္ဗကာလ ကြီယာကဲ့သို့။ ဝတ္တုံ၊ ဆိုခြင်းငှာ။ ယုတ္တာ၊ သင့်၏ ။

၂။ အထ ဝါ။ပ။ယုတ္တာ။ ပြခဲ့သော နည်း၌ "စေတယိတ္တာ"အရ ပုရိမစေတနာကို ရ၍ "ကမွဲ ကရောတိ"အရ ပစ္ဆိမစေတနာကို ရသောကြောင့် ကာလအားဖြင့် ကွဲပြားနေရကွား ထိုသို့ မကွဲပြားသော အခြားတစ်နည်းကို ပြလို၍ "အထ ဝါ" စသည် မိန့်။ "စေတယ်တွာ ကမ္မံ ကရောတိ"ဟု ဆိုရာ၌ ကာလတူသော်လည်း "စေတယ်တွာ"အရ စေ့ဆော်ခြင်း ကိရိယာသည် အကြောင်းကြွယာ၊ "ကရောတိ"အရ ပြုခြင်းကြွယာသည် အကျိုးကြွယာ ဖြစ်သောကြောင့်

၁။ ကမ္မက္မွယ ကရတ္တာ။ ။ လောကုတ္တရာမဂ် တည်းဟူသော ကမ္မစေတဲ့နာသည် အဝိဇ္ဇာတဏှာကိုသာ ကုန်အောင်ပြု၏။ ကံကိုကား တိုက်ရိုက်အားဖြင့် ကုန်အောင် မပြုနိုင်။ သို့သော် အဝိဇ္ဇာ တဏှာကုန်လျှင် ကံ၏အစွမ်းသတ္တိ (အကျိုးပေးနိုင်သောသတ္တိ)လည်း မရှိတဲ့ဘုံ ရကား မဂ္ဂစေတနာကို "ကမ္မက္မယက္ခရ"ဟု ဆိုသည်။ ဤ ဒွါရကထာသည် သံသွရာဝယ် အကျိုးပေးနိုင်သော ကံတို့ကို ပြရာကထာ ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ကမ္မက္ခယကရဖြစ်သော မဂ္ဂစေတနာကို မယုသင့်ရကား တေဘူမကကုသိုလ် အကုသိုလ်ကိုသာ ယူရတော့သည်။

ဖလကိရိယာ စ၊ အကျိုးကြိယာသည်လည်း။ အပရကာလာ ဝိယ၊ အပရကာလ ကြိယာကဲ့သို့။ (ဝတ္တုံ ယုတ္တား) စ၊ ဆက်။ "ယသ္မား၊ စေတနာယ၊ ဖြင့်။ ဆေတယ်တွာ၊ စေ့ဆော်၍။ ကာယဝါစာဟိ၊ ကာယဒွါရ ဝစိဒ္ဓါရတို့ဖြင့်။ စောပနကိရိယံ၊ စောပနကြိယာကိုလည်းကောင်း။ (ဝါယောဓာတ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် လှုပ်ရှား ကြွမြှောက်ခြင်း ဟူသော အမူအရာ ကြိယာ, ပထဝိဓာတ်၏ အစွမ်းအားဖြင့် ထိခိုက် လှုပ်ရှားခြင်း ဟူသော အမူအရာ ကြိယာကိုလည်းကောင်း။) မနညာ၊ မနောဒွါရဖြင့်။ အဘိဇ္ဈာဒိ ကိရိယံစ၊ အဘိဇ္ဈာ အစရှိသော ကြိယာကိုလည်းကောင်း။ ကရောတိ၊ ၏။ မတည္မွာ။ တဿာ ကိရိယာယ၊ ထို စောပန ကြိယာ, အဘိဇ္ဈာဒိ ကြိယာကို။ ကာရိက်၊ ပြုတတ်သော။ စေတနံ၊ကို။ အဟံ ကမ္မံ ဝဒါမိတ် အတ္ဆော။

အကြောင်းကြိယာကို ပုဗ္ဗကာလ၊ အကျိုးကြိယာကို အပရကာလကဲ့သို့ ဆိုသင့်၏။ ဆိုရိုးထုံးစံလည်း ရှိ၏။

ဥပမာ-"စက္ကုံ စ ပဋိစ္ စူပေ စ ဥပ္ပစ္စတိ စက္ခုဝိညာက်" ဟူရာ၌ စက္ခု ရုပတို့ကို စွဲမှီရာကာလနှင့် စက္ခုဝိညာဉ်စိတ်၏ ဖြစ်ရာကာလသည် သမာနကာလ ဖြစ်သော်လည်း အကြောင်းဖြစ်သော စက္ခု စူပ ပဋိစ္စကြိယာကို ပုဗ္ဗကာလကဲ့သို့ ရှေ့က ထား၍၊ စက္ခုဝိညာဉ်၏ ဥပ္ပစ္စနကြိယာကို အကျိုးကြိယာ ဖြစ်သောကြောင့် နောက်က ထားလျက်ဆိုသကဲ့သို့တည်း။ စိတ်ဖြစ်သည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် စေတနာစေတသိက် ပါဝင်၏။ ထို စိတ်ကြောင့်ပင် ကာယဝိညတ် ဝစီဝိညတ်နှင့်တကွ လှုပ်ရှားခြင်း ကြိယာ၊ အဘိမ္ဗာဒီကြိယာလည်း ဖြစ်ရကား တစ်ပြိုင်နက် သမာနကာလ ဖြစ်ပုံကို သိပါ။]

၁။ ယသွားပနကရောတီ။ ။ စေတယ်တွာနှင့် ကရောတိကို တစ်ပြိုင်နက်ဖြစ်သော သမာန ကာလကြိယာဟု ယူ၍ "ကမွဲ"အရ စေတနာကိုမယူဘဲ အမှုအရာ ကြိယာကိုယူသည်။ "ကရက်၊ ပြုခြင်းအမှုအရာ။ ကမွဲ၊ရာ"ဟုပြု။ ထိုကြိယာ ဟူသည် ကာယဝိညတ် ဝစီဝိညတ် တို့နှင့်တကွ ပြုအပ်သော စောပနကြိယာ၊ မနောဒွါရသက်သက်ဖြင့် ပြုအပ်သော အဘိဈာစသော အမူအရာတည်း။ [စောပန၌ စုပဓာတ်သည် မန္ဒဂတိနှေးနှေးသွားခြင်း (လှုပ်ရှားခြင်း) အနက် ဟောတည်း။ "စောပနကြိယာ"အရ ကာယဝိညတ် ဝစီဝိညတ်ကိုလည်း အနုဖွင့်သေး၏။ ထိုအလို ရှေးရှေး ကာယ–ဝစီဝိညတ်ကို "ကာယဝါစာဟိ"အရ ယူ၍၊ နောက်နောက် ဝိညတ်ကို

၂။ တသွာ တဿားပေးတေနဲ။ ။ [တသွာဖြင့် "ယသွားပေးကရောတိ"ဝါကျကို ပြန်စွဲပါ။ မခု၌ "သမာန ကာလတွေပါးပေးယုတ္တာ" ဝါကျနှင့်ယသွား—သော နောက်ဝါကျကို အစွဲပြထား၏။ စဉ်းစားပါး] "တဿာကြိယာယ ကာရိကဲ"ဖြင့် "စေတနာဟံဘိက္ခဝေ"ဟူသော ဝါကျ၌ စေတနာ၏ ဝိသေသနကိုပြ၏။ ဤအလို "စေတနာ ဟံဘိက္ခဝေ"သော ပါဠိတော်၌ "ယသွား။ စေတယ်တွား စေတနာဖြင့် စေ့ဆော်၍။ ကာယေန၊ ဖြင့်လည်းကောင်းဖေးမနသာ၊ ဖြင့်လည်းကောင်း။ ကမ္မံ၊ စောပနကြိယာ အဘိစ္ရာ-စသော ကြိယာကို။ ကရောတိ။ တသွား၊ ကြောင့်။ တဿ ကမ္မဿ၊ ထို စောပနကြိယာ အဘိစ္ရာခံကြိယာကို။ ကာရိကံ၊ ပြုတတ်သော။ ကာယေဝါတီ၊ ကား။ ကာယဝိညတ္တိသင်္ခါတေ၊ ကာယဝိညတ် ဟု ဆိုအပ်သော။ ကာယေ ဝါ၊ ကာယခွါရ သည်သော်လည်း။ သတိုတိ၊ ကား။ ခရမာနေး ထင်ရှားရှိလတ်သော်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အနိရောဓိတေ၊ မချုပ်စေအပ်သေးလတ်သော်။ ကာယသမ္မဋ္ဌာပိကာ၊ ကာယဝိညတ်ကို ဖြစ်စေတတ်သော။ စေတနာ၊ သည်။ ကာယသခ္ဓေတနာ၊ မည်၏။ စ၊ ဆက်။ တွေ့၊ ဤ ပါဠိတော်၌။ သုခ ဒုက္ခုပ္ပါအကေန၊ ကောင်းသော ဣဋ္ဌအကျိုး, မကောင်းသော အနိဋ္ဌအကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်သော တရားသည်။ ကမွေန၊ ကံသည်။ ဘဝိတဗွံ၊ ဖြစ်ရာ၏။ စေတနာ စ၊ စေတနာကိုလည်း။ (ကာယသဋ္ဓေတနာ၌ စေတနာကိုလည်း။) သုခ ဒုက္ခုပ္ပါဒိကာ၊ ကောင်းသော ဣဋ္ဌအကျိုး, မကောင်းသော အနိဋ္ဌအကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်၏ ဟူ၍။ (ဘဂဝဘာ၊ သည်။) ဝုတ္တာ၊၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဿာ ထို စေတနာ၏။

သဥ္မွေတနိယန္တိ၊ ကား။ သည္မွေတနသဘာဝဝန္တဲ့၊ သည္မေတနာ သဘောရှိသော။ (ကမ္မံ့--၌ စပ်။) သမိဒ္ဓိတ္ထေရေန၊ သမိဒ္ဓိထေရ်သည်။ သည္မေတနိယံ။ပ။ ဒုက္ခဲ့ သော ဝေ ဒယတီတိ၊ ဟူ၍။ အဝိဘဇိတွာ၊ မခွဲခြား မဝေဖန်မူ၍။ ဗျာကတော၊ ဖြေဆိုအပ်ပြီ။ [ယခုစာအုပ်များ၌ "သုခံသော ဝေဒယတိ ဟု ရှိ၏။ ပါဠိတော်၌ကား "ဒုက္ခဲ့ သော ဝေဒယတိ"့ဟု ရှိ၏။] ပန၊ စင်စစ်ကား။ သော ပဉ္စော၊ ထို ပြဿနာကို။ သုခဝေဒနိယန္တိ အာဒိနာ၊ ဖြင့်။ ဝိဘဇိတွာ၊ ၍။ ဗျာကာတဗွော၊ ဖြေဆိုထိုက်၏။. တသ္မာ၊ ကြောင့်။ (ခွဲခြား ဖြေဆိုထိုက်သည်ကို မခွဲခြားဘဲ ဖြေဆိုအပ်သည့်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) သမ္မာ ဗျာကတော နာမ၊ သမ္မာ ဗျာကတ မည်သည်။ န ဟောတိမ ဣတရဒ္ဓယေပါ သုခဝေဒနိယမှ တစ်ပါးသော ဒုက္ခဝေဒနိယ, အဒုက္ခမသုခဝေဒနိယ နှစ်ပါးအဝေါင်း၌လည်း။ ဧသေဝနာဟော။

ိပန၊ ဆက်။ ယထာ၊ အကြင် အခြင်းအရာအားဖြင့်။ သုတ္တာနိ၊ ကာယေ ဝါ သတိ--အစရှိသော သုတ်တို့သည်။ ဠိတာနိ၊ တည်ရှိကုန်၏၊ တထာ၊

စေတနံး ကို။ ကမ္မွဴး ကံဟူ၍။ ဝဒါမီး ၏" ဟု ပေးပါ။ ဤနည်း၌ "အကျိုးကြီယာ၏ ကမ္မ အမည်ကို အကြောင်း စေတနာ၌ တင်စား၍ ဖလူပစာရအားဖြင့် စေတနာကို ကမ္မဟု ခေါ်သည်" ဟု ဆိုလိုသည်။

၁။ ယထာ ပန္။ပ။ တထာ။ အင္တကထာဝယ် ကမ္မဒ္ပါရကထာတုန်းက ကံနှင့်ဒွါရတို့၏ မရောပုံကိုလည်းကောင်း၊ (အချင်းချင်း ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ရပုံကိုလည်းကောင်း ယေဘုယျနည်း တဗ္ဗာဟုလ္လနည်းတို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဆိုအပ်သကဲ့သို့ ထိုအတူ ဤကံသုံးပါးတို့ကို ပြရာအခန်း၌ အဘယ့်ကြောင့် မဆိုအပ်ပါသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ယထာ ပန"စသည်ကို မိန့်သည်။ ပြတ်ပြီးစကားကို စောဒနာဖွယ်ရှိ၍ တက်လာသော ဝါကျာရမ္ဘတည်း။

ထိုသုတ်တို့၏ တည်ရှိတိုင်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့်။ "ဧစာပန္။ပ။ဘူတာ၊ စောပန္ ကြိယာ၏ မှီရာဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော၊ ကာယဝါစာ၊ ကာယဝါစာ တို့သည် လည်းကောင်း။ (ကာယ ဝိညတ် ဝစိဝိညတ်တို့သည်လည်းကောင်း။) အဘိဋ္ဌာဒိုကိရိယာ နိဿယော၊ အဘိဋ္ဌာအစရှိသော ကြိယာ၏ မှီရာဖြစ်သော၊ မနောစ၊ မနသည် လည်းကောင်း။ ဒွါရာနိုး ဒွါရတို့မည်၏။ ပန္၊ ဆက်။ (တစ်နည်း) ပန္၊ ဒွါရမည်ပုံမှတစ်ပါး ကံမည်ပုံကား။ ဝါသိအာဒိဟိ၊ ဓား အစရှိသည်တို့ဖြင့်။ ဆေဒနာဒိ'၊ ဖြတ်ခြင်း အစရှိသော အမှုကို။ (ကရောန္တိ) ဝိုယ၊ ကဲ့သို့။ (တထား တူ။) ယာယ စေတနာယ၊ ကြောင့်။ ကရဏဘူတောဟိ၊ ကရိုဏ်းဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော။ တောဟိ ကာယာဒိဟိ၊ ထို ကာယ-အစရှိသော်တို့ဖြင့်။ ဧစာပနာဘိဋ္ဌာဒိ ကိရိယ၊ စောပနကြိယာ, အဘိဋ္ဌာ–အစရှိသော ကြိယာကို။ ကရောန္တိ၊ ကုန်၏။ သာ စောပနကြိယာ, အဘိဋ္ဌာ–အစရိုသော ကြိယာကို။ ကရောန္တိ၊ ကုန်၏။ သာ စောပနကြိယာ, အဘိဋ္ဌာ–အစရိုသော ကြိယာကို။ ကရောန္တိ၊ ကုန်၏။ သာ

တတာကို ဒ္ဓါရာနီး ကမွဴ ဒိဿတိ-တို့၌ စစ်ပါ။ ဆိုလိုရင်းကား-ယထာ သုတ္တာနီ ဋ္ဌိတာနီး တထာ ဒ္ဓါရာနီ ကမ္ဗန္တိ ဒိဿတိ=ကာယေဝါ ဟိ သတိ-စသော ပါဠိတော်များ တည်ရှိသည့် အတိုင်းပင် "မည်သည့် တရားတို့က ဒ္ဓါရ၊ မည်သည့်တရားတို့က ကံ"ဟု သတ်မှတ်ပုံ ထင်ရွားပါသည်။ ထို့ကြောင့် ကမ္ဗဒ္ဓါရကထာတုန်းကကဲ့သို့ ယေဘုယျနည်း တစ္စာဟုလ္လနည်း အားဖြင့် စေရိအပ်တော့ပါ။-ဟူလို။

၁။ စောပနကြီယာ။ပန္ျီရာနီ။ ။ စိတ္တစ္ပေါယောတတ် လွန်ကဲသော ရုပ်ကလာပ်ပယ် ပါယောဓာတ်၏ ရုပကာယကို တောင့်ထားခြင်း လှုပ်ရှားစေခြင်း ကြီယာ၊ စိတ္တစ ပထဝီဓာတ် လွန်ကဲသော ရုပ်ကလာဝိပယ် ပထဝီဓာတ်၏ ဥပါဒိန္နက ပထဝီဓာတ်တို့၌ ထိုရိုက်ခြင်း ကြိယာကို "စောပနကြိယာ"ဟုခေါ်သည်။ ထိုကြိယာတို့၏မှီရာ ဥပနိဿယသည် ကာယဝါဓာ ဟူသော စိညတ် ၂–ပါးတည်း။ အဘိရွာဒီကြိယာ၏မှီရာ ဥပနိဿယသည် မနတည်း။ ထို ၃– ပါးကို "ဒွါရ"ဟုခေါ်၏။

၂။ ယာယပန္းပေးကစ္ခဲ့။ း["တေဟိ ကာယာဒီဟိ"ပုဒ်က ကရိုဏ်းဖြစ်သောကြောင့် ယာယ စေတနာယ–ကို ဟိတ်အနက်ပေးရသည်း] ဓား စသည်တို့ဖြင့် ဖြတ်မှုသေည်တို့ကို ပြုရသကဲ့သို့၊ ကာယ– စသည်တို့ဖြင့် စောပနကြိယာ စသည်ကို ပြုကြောင်း စေတနာသည် ကမည်၏။

၃။ ထူတိ ချီရပူဝတ္ထိယ်။ပ။ဒီဿတိ။ ။ ထူတိကို တသွာ--ဟု မခုဗွင့်၏။ ထိုတသွာဖြင့် ရှေ့၌ပြခဲ့သော စောပနကြိယာနိဿယဘူ တာ--စသည်ကို (နိဿယအတိုင်း)စွဲပါ။ ဒွါရပူဝတ္တိယမိုကို "အညသို့" ဒွါရေ အညေသံ ကမွာနဲ့ ပဝတ္တိယ်သတိမိ--ပါဏာတိပါတ--စသော ကံက ဝစီဒွါရ၌ လည်းကောင်း၊ ဗုသာဝါဒစုသောက်က ကာယချွဲရ၌လည်းကောင်း ဤသို့စသည်ဖြင့် အခြားဒွါရ၌ ဖြစ်သော ကာယဝါစာ, အဘိစ္ဈာဒီကြိယာ၏ မိုရာဖြစ်သော မနတို့၏ ဒွါရ-မည်ကုန်သည်၏ အဖြစ်, ကာယ-အစရှိသည်တို့ဖြင့် စောပနကြိယာ အဘိစ္ဈာဒီ ကြိယာကို ပြုကြောင်း စေတနာ၏ ကံမည်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) ဒွါရပ္ပဝတ္တိယံ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌ ကံတစ်ပါးတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသည်။ (သတိ) ပီ၊ သော်လည်း။ ကမ္မဒ္ဓါရဘေဒနံ စ၊ ကံနှင့် ဒွါရတို့ကို ပိုင်းခြားသတ်မှတ် နာမည်တပ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ဒိဿတိ၊ ကွဲကွဲပြားပြား ထင်ရှား၏။ စ၊ လဒ္ဓဂုဏ်ကို ပြဦးအံ့။ စဝံ သတိ၊ သော်။ ကာယေနးပ။ ဂါထာယော၊ တို့သည်။ အတိဝိယ၊ အလွန်အကဲ သာလျှင်။ ယုစ္ဆန္တိ၊ သင့်မြတ်ကုန်၏။

လောကုတ္တရမဂ္ဂေါ၊ လောကုတ္တရမဂ်သည်။ ဤ လောကိယကမ္မကထာယံ၊ ဤ လောကိဖြစ်သော ကမ္မကထာ၌။ အနမိပွေတော၊ အလိုမရှိအပ်သည်။ (သမာနော) ပီ၊ သော်လည်း။ ဘဇာပိယမာနော၊ ကပ်ဝင်စေအပ်သော်။ (သွင်းအပ်သော်။) တီဏီ၊ ကုန်သော။ ကမ္မာနီ၊ ကံတို့သို့။ ဘဇတိ၊ ကပ်ဝင်၏။ ["လောကုတ္တရမဂ္ဂေါ ဘဇာပိယမာနော"ဟူသော အဋ္ဌကထာ စကားကိုပင် "ဤ လောကိယ ကမ္မကထာယံ အနဓိပွေတောပိ" ဟု ထည့်၍ ဖွင့်သည်။]

အခြားကဲတို့ ဖြစ်ပါသော်လည်း"ဟု မခုဖွင့်၏။ "ကမ္မဒ္ဒါရာနဲ အသံမိဿနဲ "ဟူသော မခုအဖွင့်ကို ကြည့်၍ "ကမ္မဒ္ဒါရဘေဒနှဥ္"ဟု ရှိသင့်၏။ ကမ္မဒ္ဒါရဝဝတ္ထာနံ၏ အဖွင့်ကိုလည်း "ကမ္မဒ္ဒါရာနဉ္စ အညမညနိယမနဲ" ဟု မခု၌ ပါ၌ရှိသင့်၏။…ဆိုလိုရင်းကား –ပါဏာတိပါတ – စသော ကဲတို့သည် အခြားဒ္ဒါရ၌ဖြစ်သော်လည်း "ကာယေ ဝါ ဟိ သတိ"စသော သုတ်တို့အတိုင်း ခွဲခြားလျှင် ကာယဒ္ဒါရ၌ ဖြစ်သမျှကဲသည် မှသားပင် ဖြစ်သော်လည်း ကာယကဲ ဟုလည်းကောင်း၊ ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်သမျှကဲသည် ပါဏာတိပါတပင် ဖြစ်သော်လည်း ဝစိကံဟုလည်းကောင်း ဤသို့စသည်ဖြင့် ကမ္မဒ္ဒါရတို့ကို မရောယှက်အောင် ခွဲခြားခြင်း နာမည်တပ်ခြင်းသည် ထင်ရှားပါသည်–ဟူလို။

၁။ ဧဝဥ္စ္ ၊ ေကြးပေးယုန္တန္တိုး ။ ဤဝါကျသည် လခွဂုက ဝါကျတည်း။ဤပြခဲ့သော အဓိပ္ပာယ် အရ ယေဘုယျနည်း တစ္စာဟုလ္လနည်းအားဖြင့် မဟုတ်ဘဲ ပါဠိတော် တည်ရှိသည့်အတိုင်း ကမ္မချွဲရကို ခွဲခြား၍ နာမည်တပ်နိုင်သောကြောင့် "ကာယေန စေ ကတံကမ္မံ"စသော ဂါထာတို့သည် အလွန်ပင် သင့်လျော်ခြင်းဂုဏ်ကို ရကြပေသည်။ ထိုဂါထာတို့ကလည်း ကာယချွဲရဖြင့် ပြုအပ်လျှင် မုသားပင်ဖြစ်သော်လည်း ကာယကဲ။ ဝစီချွဲရဖြင့် ပြုအပ်လျှင် ပါကာတိပါတပင်ဖြစ်သော်လည်း ဝစီကံဟူသော အဓိပ္ပာယ်ကိုပြကြ၏။ ထိုအဓိပ္ပာယ်သည် အလွန်သင့်မြတ်ပါသည်–ဟူလို။ မနေန ဒုဿိလျံန္တိ၊ ပါဠိဖြင့်။ ကာယိက။ပ။ဝန္ခံ၊ ကာယဒွါရ၌ ဖြစ်သော လွန်ကျူးမှု ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်သော လွန်ကျူးမှုသည် ကြဉ်အပ်သော။ သဗွံ၊ သော။ အကုသလံ၊ ကို။ သင်္ဂဏှာတိ၊ ၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ မိစ္ဆာဒိဋိမပ။သမာမိ ၊ မိစ္ဆာဒိဋိ, မိစ္ဆာသက်ပ္မ, မိစ္ဆာဝါယာမ, မိစ္ဆာသတိ, မိစ္ဆာသမာဓိကို။ (သင်္ဂဏှာတိ)။ အပိစ၊ သည်သာမကသေး။ ဝါ၊ ဆက်ဦးအဲ့။ ဧတံ၊ ဤမနေန ဒုဿိလျကို။ မနညာ။ပ။ ပုတ္တဿ၊ ဟောတော်မူအပ်သော။ သံဝရဿ၊ သဝရ၏။ ပဋိပက္ခဝသေန၊ ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပုတ္တဲ့၊ ဆိုအပ်ပြီ။ သိလဝိပတ္တိဝသေန၊ သီလပျက်စီး ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ နေဝုတ္တဲ့၊ ဆိုအပ်သည်မဟုတ်။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ဟိ (ယသ္မာ)။ သာ၊ ထို သီလဝိပတ္တိသည်။ မာနသိကာ၊ မနောဒွါရ၌ ဖြစ်သော သီလဝိပတ္တိသည်။ န အတ္ထိ၊ မရှိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ( သီလဝိပတ္တိ ဝသေန န ဝုတ္တဲ့။) မြနသက်သက်ဖြင့် သီလမပျက်နိုင်သောကြောင့် "န သီလဝိပတ္တိဝသန" ဟု ဆိုသည်–ဟုလို။]

မဂ္ဂသောဝ<sup>၃</sup>၊ မဂ်ကိုသာလျှင်။ ဘဇာပနံ၊ ကပ်ဝင်စေခြင်းသည်။ မဟာ ဝိသယတ္တာ၊ ဗောဇ္ဈင်ထက်ကျယ်သော အရာရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဟောတိ။)

၁။ မနေန ဒုဿီလျံး ။ကာယေန ဒုသီလျံဖြင့် ကာယဒွါရ၌ဖြစ်သော လွန်ကျူးမှုကိုသာ ယူသကဲ့သို့လည်းကောင်း၊ ဝါစာယ ဒုဿီလျံဖြင့် ဝစီဒွါရ၌ဖြစ်သော လွန်ကျူးမှုကိုသာ ယူသကဲ့သို့ လည်းကောင်း။ မနေန ဒုဿီလျံဖြင့် မနောဒွါရ၌ ဖြစ်သော လွန်ကျူးမှုကိုသာ ယူရပါသလောဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "မနေန ဒုဿီလျန္တိ"စသည်ကို မိန့်သည်။ ဤမနဒုဿီလျ၌ မနောဒုစရိုက် ၃-ပါးသာ မက၊ကာယီက ဝါစသိက လွန်ကျူးမှုမှ ကြွင်းသော အကုသိုလ်အားလုံးကို ယူနိုင်၏။ တစ်နည်း-ဝိရတိ ၃-ပါးမှ ကြွင်းသော မဂ္ဂင် ၅-ပါး၏ ပြောင်းပြန်ဖြစ်သော မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ၊ မိစ္ဆာသက်ပွ၊ မိစ္ဆာ ဝါယာမ၊ မိစ္ဆာသတိ၊ မိစ္ဆာသမာမိတို့ကို ယူရ၏။ ထို့ကြောင့် "တမှာ သဲဝရော"၌လည်း သမ္မာဒိဋ္ဌိ–စသော ၅-ပါးကိုသာ အဋ္ဌကထာပြသည်။

၂။ အဝိစေတဲ့ ။ ။ စာအုပ်များ၌ "တမွိစေတဲ့"ဟု တွေ့ရ၏။ မခုဋီကာ၌ စတံကို "မနေန ဒုဿီလျံ"ဟု စွဲ၍ "အပိစသဒ္ဒေါန်ပါတသမုဒါယော အာရမ္တတ္တော"ဟု ရှိသောကြောင့် "အပိစေတဲ့"ဟု ရှေးပါ၌ ရှိဟန်တူသည်။ ဆိုလိုရင်းကား−မနေန ဒုဿီလျံ−စသောစကားကို သီလဝိပတ္တိဖြစ်သော ဒုဿီလျကိုရည်ရွယ်၍ ဆိုသည်မဟုတ်၊ "မနသာ သံဝရော သာခု"ဟု ဟောတော်မူအပ်သော သံဝရ၏ ဆန့်ကျင်ဘက် အနေအားဖြင့် ဆိုအုပ်သည်−ဟူလို။

၃။ မဂ္ဂသောဝး ။ စေတနာ သမ္မယုတ္တဓမ္မတို့ကို ပြဲရာ၌ ဇာာရွှင်နှင့် မဂ္ဂင်၂--မျိုးကို ပြထားသော်လည်း ကဲသို သွင်းရာဝယ် လောကုတ္တရာမဂ်ကိုသာပြ၍ ဇာာရွှင်ကို မပြခြင်းမှာ မဂ်က ကံ-၃ပါးလုံး၌ ဝင်နိုင်သည့်အတွက် အရာကျယ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ မဂ်ကို သွင်းပြလိုက်လျှင် မနောက်၌သာ ဝင်နိုင်သည့်အတွက် အရာကျဉ်းသော ဇာာရွှင် သွင်းနည်းကိုလည်း သိနိုင်သောကြောင့်လည်းကောင်းတည်း။

[မခုဋီကာ၌ "ဟောတိ"ဟု မထည့်ဘဲ "ကတံ"ဟုထည့်သည်။] ဟိုး မှန်။ (တစ်နည်း) ဟိ (ယသ္မာ)။ ဗောရွှုဂ်၊ ဗောရွှုင်တို့သည်။ မနောကမ္မမေဝ၊ မနောက်သို့သာ။ (စေဖြင့် ကာယကံ ဝစီကံတို့ကို ကန့်။) ဘဇေယျုံ၊ ကုန်ရာ၏။ စ၊ သည်သာ မကသေး။ မဂ္ဂဘဇာပနေနေဝ၊ မဂ်တို့ကို ကပ်ဝင်စေခြင်း (သွင်းခြင်း ဖြင့်ပင်။ တေသံ။ ထိုဗောရွှင်တို့ကို။ ဘဇာပနံ၊ ကပ်ဝင်စေခြင်းကို။ (ကပ်ဝင်စေနည်းကို။) ဝိညာတုံ၊ သိခြင်းငှာ။ နသက္ကာ၊ မတတ်ကောင်းသည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (သက္ကာ ဝေ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (မဂ္ဂသောဝ ဘဇာပနံ့ ဟောတိ။)

ြာ ကမ္မပထံ၊ ကမ္မပထသို့။ အပ္ပတ္တာနမ္ပိ၊ မရောက်သော ကံတို့၏လည်း။ တံတံ ဒွါရေး ထိုထိုဒွါရ၌။ သံသန္ခနံ၊ နှီးနှောခြင်းသည်လည်းကောင်း။ အဝရောခနံ၊ သက်ဝင်စေခြင်းသည်လည်းကောင်း။ သံသန္ခနံကို "အဝရောခနံ"ဟု ထပ်ဖွင့်။] ဒွါရန္တရေ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌။ ကမ္မန္တရုပ္ပတ္တိယံ၊ ကံတစ်ပါးတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသည်။ (သတိ) ပိုး ရှိသော်လည်း။ ကမ္မဒ္ဓါရာဘေဒနဥ္စ၊ ကံ ဒွါရတို့၏ မပျက်ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ဒွါရသံသန္ခနံ နာမ၊ ဒွါရသံသန္ဒန မည်၏။ (အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာ ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

တိဝိခာ။ပ။အာဒိနာ၊ ဖြင့်။ ကမ္မပ္မထပ္ပတ္တာဝ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်သည်သာလျှင် ဖြစ်သော။ သန္နိဋ္ဌာပကစေတနာ၊ အပြီးအဆုံးသို့ ရောက်စေကြောင်း စေတနာကို။ ဝါ၊ ဆုံးဖြတ်ကြောင်း စေတနာကို။ ကမ္မန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သဗ္ဗာ၊ သော။ ပုရိမစေတနာ၊ ရှေ့၌ဖြစ်သော စေတနာကို။ ကာယကမ္မံ နေဟာတီတိ၊ ကာယကံ မမြောက်ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ ["ကာယကမ္မံ နာမ ဟောတိ န ဟောတီတိ၊ န ဟောတိ"ဟူသော စကားကို ရည်ရွယ်၍ "ကာယကမ္မံ န ဟောတီတိ ဝုတ္တာ"ဟု ဆိုသည်။]

အာဏာပေတွာ။ပ။အလဘန္တ ဿာတိ၊ ဟူသော စကားကို။ အာဏတ္တေဟိုး စေနိုင်းအပ်သူတို့သည်။ အမာရိတဘာဝံ၊ မသတ်အပ် သည်၏ အဖြစ်ကို။ (သတ်မှု အထမမြောက်သည်၏ အဖြစ်ကို။) သန္တာယ ဝုတ္တံ၊ အကမ္မပထဘာဝတော၊ ကမ္မပထ မမြောက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ ဝစီဒုစ္စရိတံ နာမ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ["ဝစီဒွါရေပိ။ပ။ဝစီဒုစ္စရိတံ နာမ ဟောတိ"၏ အဖွင့်။ အကယ်၍ စေနိုင်းအပ်သူတို့က တောထဲ၌ သားကောင်တို့ကို သတ်မှု အထမြောက်လျှင် စေနိုင်းသူမှာ ပါဏာတိပါတ ကာယကဲ ဖြစ်ရလိမ့်မည်— ဟူလို။] ဣမေ သတ္တာ၊ တို့ကို၊ ဟညန္တူ သတ်အပ်ပါစေကုန်။ ဣတိ၊ သို့။ ပဝတ္တ ဗျာပါဒဝသေန၊ ဖြစ်သော ဗျာပါဒ၏ အစွမ်းဖြင့်။(ဟောတိ။) [သော စ ခေါ ဗျာပါဒ ဝသေန –၏ အဖွင့်။]

ကာယကမ္မဝေါဟာရလာဘာ၊ ကာယကံဟု ခေါ်ဝေါ်အပ်သော အမည်ကို ရခြင်းကြောင့်။ စေတနာပက္ခိကာ ဝါ၊ စေတနာ၏ အသင်းအပင်း၌ ပါဝင် ကုန်သည်လည်းကောင်း။ မနောကမ္မဝေါဟာရဝိရဟာ၊ မနောက်ဟု ခေါ်ဝေါ်အပ်သော အမည်မှ ကင်းခြင်းကြောင့်။ အဗ္ဗောဟာရိကာ ဝါ၊ မနောက်ဟု ခေါ်ဝေါ်အပ်သော အမည်ကို မရထိုက်ကုန်သည်လည်းကောင်း။ ဘဝန္တိ၊ ဖြစ်ကုန်၏။ သသမ္ဘာရပထဝီ အာဒီသုိ၊ အဆောက်အဦနှင့်တကွ ဖြစ်သော မြေကြီးအစရှိသည်တို့၌။ အာပါဒယော အာပေါ–အစရှိသည်တို့သည်။ ဧတ္တ၊ ဤ အဗ္ဗောဟာရိက အရာ၌။ နိဒဿနံ၊ ညွှန်ပြကြောင်း ဥဒါဟရုဏ်တည်း။

ကုလည္၊ အမျိုးအနွယ်ကို။ (ဥပဃာတော ဟောတိ-၌ စပ်။) ဣတိ အတ္တော ဧဝ။ ကုလည္၊ အမျိုးအနွယ်ကို။ (ဥပဃာတော ဟောတိ-၌ စပ်။) ဣတိ အတ္တော ဧဝ။ ဤအနက်ကိုသာ။ (ဒဋ္ဌဗ္ဗော၊ ၏။) [စေဖြင့် "ဂဗ္ဘဿ"ဟုသော အနက်ကို ကန့်။] တိဿောပိ၊ ၃-တန်လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ သိင်္ဂတိယော၊ သင်္ဂါယနာတို့သို့။ အာရှင္မတာယ၊ တက်ရောက်သည်၏ အဖြစ်ကို။ အနုနုဇာနနတော၊ ခွင့်မပြုလိုသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တဝ သုတ္တဿာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ ဒသဝိဓာ၊ သော။ ဣဒ္ဓိ၊ ကို။ ပဋိသမ္ဘိဒါမဂ္ဂေ၊ ၌။ ဣဒ္ဓိကထာယ၊ ဣဒ္ဓိကထာမှ။ ဂဟေတဗွာ၏။

ဘာဝနာမယ္တန္တီး ဟူသော စကားကို။ အဓိဋ္ဌာနိဒ္ဓိ'၊ အဓိဋ္ဌာနိဒ္ဓိကို။ သန္မာယဝဒတိ။ ဃဋဆာဒေါ်ဝိယ၊ အိုး၏ ကွဲခြင်းကဲ့သို့။ ပရူပဃာတော သူတစ်ပါးကို သတ်ခြင်းသည်။ ဟောတိ၊ ဖြစ်၏။ ဥဒကဝိနာသော ဝိယ၊ ရေ၏ ပျက်စီးခြင်းကဲ့သို့။ဣဒ္ဓိဝိနာသော စ၊ တန်ခိုး၏ ပျက်စီးခြင်းသည်လည်း။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဥပမာ၊ သည်။ သံသန္ဒတိ၊ ဥပမေယျနှင့် ရောနှော၏။

တဝ ပဍောတိ၊ ကား။ ဘာဝနာမယာယ၊ ဘာဝနာမယိဒ္ဓိဖြင့်။ ပရူပဃာတော၊ သူတပါးကို သတ်နိုင်ခြင်းသည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ သို့။ ဝုတ္တော၊ သော။ ဉာပေတုံ၊

၁။ သဘာရမ္ကာပတဝီအာဒီသုံး ။ ပကတိမြေကြီးကို ပထဝီမှကြွင်းသော အာပေါစသော အဆောက်အဦတို့နှင့် တကွဖြစ်သောကြောင့် "သသမ္ဘာရပထဝီ"ဟု ခေါ်၏။ ထိုမြေကြီး၌ အာပေါ တေစော ဝါယောတို့ ပါသော်လည်း "ရေ,မီး,လေ"ဟူသော ဝေါဟာရကို မရဘဲ မြေအမည်၌ ပါဝင်ကြရတော့၏။ အာဒီဖြင့် သသမ္ဘာရ ရေ, မီး,လေ တို့ကို ယူပါ။ ပကတိရေ၌ မြေ, မီး, လေတို့ ပါဝင်ကြသော်လည်း ရေဟူသော ဝေါဟာရ၌ ပါဝင်ကြရ၏။ မြေဟူသော မီးဟူသော လေဟူသော ဝေါဟာရ(နာမည်)ကို မရတော့၊ ဤသို့စသည်ဖြင့် သိပါ။ သူတစ်ပါးကို သိစေခြင်းငှာ။ ဣန္တိတော၊ သော။ အတ္တော၊ တည်း။

အာထဗွနိဒ္ဓိ၊ ဟူသည်။ ဝိဇ္ဇာမယိဒ္ဓိ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ျသတ္တမေ ပဒေတိ၊ ကား။ မဏ္ဍလာဒီတော၊ စည်းဝိုင်း အစရှိသော အရပ်မှ။ သတ္တမေ၊ ခုနှစ်လှှမ်းမြောက် ဖြစ်သော။ ပဒေ၊ ခြေလှမ်း၌။ (ဌတွာ–၌စပ်။)

ဝစနန္တ ရေန ၊ တစ်ပါးသော စကားဖြင့်။ ဂမိတဗ္ဗတ္ထံ၊ သိထိုက်သော အနက်ရှိသော သုတ်သည်။ နေယျတ္ထံ၊ နေယျတ္တ မည်၏။ သယမေဝ၊ မိမိ ပါဠိအတိုင်းပင်။ ဂမိတဗ္ဗတ္ထံ၊ သည်။ နိတတ္ထံ၊ မည်။

ကိရိယတောဂေပ။အကိရိယတောတိုး ဟူသော ပုစ္တာကို။ တေနး ထို ဝိတဏ္ဍဝါဒီ သည်။ အဓိပ္မေတံ၊ သော။ သမ္မစာနမုသာဝါဒံ၊ သမ္မစာနမုသာဝါဒပါစိတ်ကို။ ။ သန္မာယ ပုစ္တတိ။ ဥပေါသထက္ခန္မကေး ၌။ ဝုတ္ထံ၊ ဟောတော်မူအပ်သော သမ္မစာနမုသာဝါဒကို။ (သန္မာယ။) န(ပုစ္ထတိ)၊ မေးသည်မဟုတ်။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသူာ ဝိညာယတိ) ဟိ (ယသ္မာ)။ တတ္ထ၊ ထိုဥပေါသထက္ခန္မက၌။ အဝုတ္တမေဝ၊ မဟောအပ်သည်သာလျှင် ဖြစ်သော။ အနုရိယဝေါဟာရံ၊ အနုရိယဝေါဟာရကို။ (မဟုတ်မမှန် ပြောဆိုခြင်းကို။) သော၊ ထို ဝိတဏ္ဍဝါဒီသည်။ ဝုတ္တန္တိ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ ဟူ၍။ ဂဟေတွာ၊ ၍။ ဝေါဟရတိ၊ ပြောဆို၏။ထုတိ၊ ကြောင့်။ (ဥပေါသထက္ခန္မကေ။ ဝုတ္တံ၊ ကို။ န ပုစ္ထတိ၊ ထုတိ ဝိညာယတိ။) ဝါစာဂိရန္တိ၊ ကား။ ဝါစာသင်္ခါတံ၊ စကားဟု ဆိုအပ်သော။ ဂိရံ၊ အသံကို။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဝါစာနစ္စာရဏံ၊ အဖန်ဖန်မြွက်ဆိုအပ်သော စကားကို။ (နောဘထောယျ–

ခန္ဒသိဝါဒယော သေဋ္ဌာတိ(ဧတ္ထ)၊၌ ခန္ဓာတိ၊ ကား။ ကုမာရ၊ ကုမာရ နတ်တို့တည်း။ ဝါ၊ ခဒဲနတ်တို့တည်း။ သိဝါတိ၊ ကား။ မတေသာရာ၊ မဟေသာရ နတ်တို့တည်း။ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိယာ၊ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိကို။ နိဒဿနတ္ထံ၊ ညွှန်ပြခြင်း အကျိုးငှာ။ ဣဒံ၊ ဤ ခန္ဓသိဝါဒယော သေဋ္ဌာ-ဟူသော စကားကို။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္ထံတိ ဒဋ္ဌဗွံ။ ဟိ၊မှန်။ (တစ်နည်း-ကသ္မာ ဝိညာယတိ၊) ဟိ(ယသ္မာ)။ နတ္ထိကဒိဋ္ဌာဒယော၊ အစရှိသော အယူတို့သည်သာ။ (ဧဝဖြင့် ခန္ဓသိဝါဒယော သေဋ္ဌာကို ကန့်။) ကမ္မပ္ပထပ္ပတ္တာ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်ကုန်သည်။ (ဟုတွာ။) ကမ္မံ၊ ကံမည်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (မိစ္ဆဒိဋ္ဌိယာ။ပ။ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။)

စေတနာ ပနေတ္ထ အဗ္ဗောဟာရိကာတိ၊ ကား။ ကာယဒျီရေး၌ လည်းကောင်း။ ဝစီဒွါ့ရေ စ၊ ၌ လည်းကောင်း။ သမုဋ္ဌိတာ၊ ဖြစ်သည်။ (သမာနာ) ပိ၊ သော်လည်း။ ကာယကမ္မန္တိ စ၊ ဟူ၍လည်းကောင်း။ ဝစီကမ္မန္တိ စ၊ ဟူ၍လည်းကောင်း။ ဝေါဟာရံ၊ ခေါ်ဝေါ်အပ်သော အမည်ကို။ နဲ လဘတိ။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အဘိဇ္ဈာဒိပ္ပဓာနတ္တာ၊ အဘိဇ္ဈာ အစရှိသော မနောက်တို့က ပဓာနတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။

ပန၊ ဆက်။ တိဝိဓာ။ပ။မနောကမ္မန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝစနတော၊ မူခြင်းကြွောင့်။ သဘာဝေနေဝ၊ မိမိသဘောအားဖြင့်ပင်။ သာ၊ ထို စေတနာသည်။ မနောကမ္မံ၊ မနောက်တည်း။ အဘိဇ္ဈာဒိပက္စိကတ္တာ၊ အဘိဇ္ဈာ အစရှိသည်တို့၏ အဖို့၌ ဖြစ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (မနောကမ္မံ၊ သည်။) န၊ မဟုတ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အဘိဇ္ဈာဒိပက္စိကာ ဝါတိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) န ဝုတ္တဲ။

ဣမသို့ ပန ဌာနေ၊ ဤ မနောကံ၏ မနောဒ္ဒါရဝယ် ဖြစ်ရာ၌။ ကာယင်္ဂဝါ စင်္ဂါနီ၊ တို့ကို။ အစောပေတွာ၊ ၍။ စိန္တနကာလေ၊ ၌။ စေတနာပိ၊ သည်လည်းကောင်း။ စတနာ သမ္မယုတ္တမ္မောပိ၊ တို့သည်လည်းကောင်း။ မနောဒ္ဒါရေ ဧဝ၊ ၌သာ။ သမုဋ္ဌဟန္တိ ၊ ဖြစ်ကုန်၏။ တသ္မာ။ စေတနာယ၊ ၏။ အဗ္ဗောဟာရိက ဘာဝေါ၊ အဗ္ဗောဟာရိက−၏ အဖြစ်သည်။ ကထဥ္စိ၊ တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်း ကြောင့်မျှ။ နတ္ထိ၊ မရှိတော့။ ဣတိ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ သင်္ဂဟကာရ ဆရာ၏ အလိုတည်း။

တိဝိဓာ။ပ။ဝစနတေား အစရှိသော စကားကို ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်။ ပါဏာတိပါတာဒီ ပဋိပက္ခဘူတာ၊ ပါဏာတိပါတ အစရှိသည်တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော။ တဗွိရတိဝိသိဋ္ဌာ၊ ထို ပါဏာတိပါတ အစရှိသည်တို့မှ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည် အထူးပြုအပ်ကုန်သော။ စေတနာဝး စေတနာတို့သည်ပင်။ ပါဏာတိပါတဝိရတိ အာဒိကာ၊ ပါဏာတိပါတဝိရတိ အစရှိသည်တို့သည်။ ဟောန္တိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ စေတနာ ပက္စိကာဝါတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ဝိရတိပက္စိကာတိ၊ ဟူ၍။ န (ဝုတ္တံ)။ ...ရက္စတီတိ၊ ကား။ အဝိနာသေတွာ၊ မဖျက်ဆီးမူ၍၊ ကထေတိ၊ ပြော၏။ ဘိန္ဒတိတိ၊ ကား။ ဝိနာသေတွာ၊ ဖျက်ဆီး၍။ ကထေတိ၊ ၏။ ။ ကမ္မကထာဝဏ္ထနာ၊ သည်။ နိဋိတာ။

#### ·<del>+++</del> <del>--+0-</del>

### ပဥ္စဝိညာဏစသည်အဖွင့်

စက္ခုဝိညာဏဒ္ဒါရန္တိုး ကား။ စက္ခုဝိညာဏဿ၊ စက္ခုဝိညာဉ်၏။ ဒွါရံ၊ ဒွါရတည်း။ ဝါး တစ်နည်း။ စက္ခု စ၊ စက္ခုပသာဒလည်း ဟုတ်၏။ တံ ထို စက္ခုပသာဒ ဟူသည်။ ဝိညာဏဒ္ဒါရဉ္စ၊ စက္ခုဒ္ဒါရိက ဝိထိဖြစ်သော ဝိညာဉ်တို့၏ ဒွါရလည်း ဟုတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ စက္ခုဝိညာဏဒ္ဒါရံ၊ မည်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ စက္ခု၊ စက္ခုဟူသော။ ဝိညာဏဒ္ဒါရံ၊ စက္ခုဒ္ဒါရိကဝိထိ ဖြစ်သော ဝိညာဉ်တို့၏ ဒွါရ။ ဣတိ၊ သို့။ အသမာသနိဒ္ဒေသော၊ သမာသိမဟုတ်သော ဝါကျကို ညွှန်ပြခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) ပန၊ ဆက်။ တံ၊ ထို စက္ခုဝိညာဏဒ္ဒါရ ဟူသည်။ စက္ခုမေဝ၊ ကျွေပသာဒ ပင်တည်း။ သေသေသုပိ၊ စက္ခုဝိညာဏ ဒွါရံ ပုဒ်မှကြွင်းသော သောတဝိညာဏဒ္ဒါရံ အစရှိသော ပုဒ်တို့၌လည်း။ သေ၊ ဤ အစီအရင်သည်။ နေယာ၊ သိကြောင်း အစီအရင်တည်း။

စက္ခုနားပ။အာဒိကာယ၊ သေားႏွန္ပါထာယ၊ ၌။ ပသာဒးပ။သံဝရေ၊ ပသာဒကာယသံဝရ, စောပနကာယသံဝရ ၂–ပါးတို့ကို။ ဧကစ္လုံး တစ်ပေါင်းတည်း။ ကတွာ၊ ၍။ ကာယေန သံဝရော၊ ကာယေန သံဝရကို။ (ဘဂဝတာ) ဝုတ္တော။ တံ၊ ထိုကာယေန သံဝရကို။ ဣဓ၊ ဤအဋ္ဌကထာ၌။ ဘိန္နိတွာ၊ ၂–မျိုးခွဲ၍။ အဋ္ဌသံဝရာ၊ ရှစ်ပါးသော သံဝရတို့ကို။ (ကထိတာ။) တပ္ပဋိပက္စဘာဝေန၊ ထိုရှစ်ပါးသော သံဝရတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ အသံဝရာ၊ တို့ကို။ အဋ္ဌ၊ ဟူ၍။ ကထိတာ၊ (အဋ္ဌကထာ၌) ဆိုအပ်ကုန်ပြီ။

သီလသံဝရာဒယောပိ၊ သီလသံဝရ အစရှိသော သံဝရတို့သည်လည်း။ (ပိဖြင့် ၅-ပါးချင်း တူသော အသံဝရကိုပေါင်း။) သဗ္ဗဒ္ဓါရေသု၊ အလုံးစုံသော စက္ခုစသော ဒွါရတို့၌။ ဥပ္ပစ္စမာနာပိ၊ ကုန်သော်လည်း။ ပဥ္စေဝ၊ တရားကိုယ်အားဖြင့် ၅-ပါးသာလျှင်ဖြစ်ကုန်သော။ သံဝရာ၊ တို့သည်။ (ဟောန္တိ။) [ ၅-ပါး သရုပ် နောက်၌လာလတ္တံ့။] တပ္ပဋိပက္ခ ဘာဝေန၊ ထိုသံဝရတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်တို့၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဒုဿိလျာဒီနိ၊ ဒုဿိလျ အစရှိသော ၅-ပါးတို့ကို။ အသံဝရာတိ၊ တို့ဟူ၍။ ဝုတ္တာနိ။

တတ္ထ၊ ထို ၅–ပါးတို့တွင်။ ဒုဿီလျံ၊ ဟူသည်။ ပါဏာတိပါတာဒိ စေတနာ၊ ပါဏာတိပါတ အစရှိသော စေတနာတည်း။ မုဋ္ဌဿစွံ၊ ဟူသည်။ သတိပဋိပက္ခာ၊ သတိ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်ကုန်သော။ အကုသလာမွှော၊ တို့တည်း။ (မုဋ္ဌဿစွံ၊ ဟူသည်။) ပမာဒံ၊ မေ့လျော့ကြောင်းဖြစ်သော အကုသိုလ်စိတ္တုပ္ပာဒ်တည်း။ ထူတိ၊ သို့။ ကေစိ (ဝဒန္တိ)။ သိတာဒိသု၊ အအေး အစရှိသည်တို့ကြောင့်။ ပဋိယော၊ စိတ်ကို ထိပါးတတ်သော ဒေါသသည်။ အက္ခန္တိ၊ မည်၏။ ထိနမိဒ္စံ၊ သည်။ ကောသစ္စံ၊ မည်၏။

ိနာ။ပ။သင်္ခါတန္တိ ဣဒံ၊ ဤ စကားကို။ (၀ုတ္တံ–၌ စပ်။) ၀စီဒွါရသလ္လက္စိတဿ၊ ၀စီဒွါရဖြင့် ကောင်းစွာ မှတ်သားအပ်သော။ မုသာဝါဒါဒိနောပိ၊ မုသာဝါဒ အစရှိသော ကံ၏လည်း။ ကာယဒွါရေ၊ ကာယဒွါရ၌။ ပဝတ္တိသမ္ဘာဝါ၊ ဖြစ်ခြင်း၏ ထင်ရှားရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အသုဒ္ဓတာ၊ မစင်ကြယ်သည်၏ အဖြစ်သည်။ (ကာယချဲရ၌ ဝစီကံပါနေသောကြောင့် မစင်ကြယ်သည်၏ အဖြစ်သည်။) အတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တံနိဝါရဏတ္ထံ၊ ထိုကာယချဲရ၏ အသုဒ္ဓအဖြစ်ကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုးငှာ။ ဝုတ္ထံ၊ ပြီ။ (သုဒ္ဓံ၊ ဟု ထည့်၍ ဆိုအပ်ပြီ– ဟူလို။) ဟိ၊ ဆက်။ (တစ်နည်း– ကသ္မာ တံနိဝါရဏတ္ထံ ဝုတ္ထံ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) ဟိ (ယသ္မာ)။ တံ၊ ထို ကာယချဲရ၌ ဖြစ်သော မှသာဝါဒ အစရှိသော ကံသည်။ ကာယကမ္မံ၊ သည်။ န ဟောတိ၊ မဟုတ်။ ပန၊ အဟုတ်ကား။ သုဒ္ဓဝစိဒ္ဓါရောပလက္ခိတံ၊ သုဒ္ဓဝစိဒ္ဓါရဖြင့် မှတ်သားအပ်သော။ ဝစိကမ္မမေဝ၊ ဝုစီကံသည်သာ။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (တံ– နိဝါရဏတ္ထံဝုတ္တံ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။)

ဖတ္တဲ့ အသံစရောတိ စတေန၊ ဖြင့်။ ဒွါရန္တရေ၊ ဝစီဒွါရဟူသော ဒွါရတစ်ပါး၌။ ဥပုစ္စမာနောပိ၊ သော်လည်း။ သုဒ္ဓကာယဒွါရေန၊ သုဒ္ဓကာယဒွါရဖြင့်။၊ ဥပလက္စိတော၊ သော။ အသံဝရော၊ ကို။ ဝုတ္တော၊ ပြီ။ ဒွါရန္တရာနပလက္စိတံ၊ ဝစီဒွါရ စသော ဒွါရတစ်ပါးဖြင့် မမှတ်သားအပ်သော။ သဗ္ဗံ၊ သော။ တံ ဒွါရိကာ ကုသလဥ္၊ ထို သုဒ္ဓကာယဒွါရ၌ ဖြစ်သော အကုသိုလ်ကိုလည်း။ (ဝုတ္တဲ့) ဣတိ ဝေဒိတဗ္ဗံ။ ၁၀၀ဥ္ ကတွာ၊ ဤ အကြောင်းကြောင့်။ ကမ္မပထသံသန္နနေ၊ ကမ္မပထသံသန္နန အခန်း၌။ စောပနကာယ အသံဝရဒ္ဓါရဝသေန ဥပ္ပန္နော အကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ ဟောတိတိ အာဒိ၊ အစရှိသော စကားသည်။ (အဝိရဒ္ဓံ ဟောတိ-၌ စပ်။) အကုသလံ ကာယကမ္ပံ။ပ။စောပနကာယ အသံဝရဒ္ဓါရဝသန စ ဥပ္ပန္နတိတိ အာဒိနာ၊ အစရှိသော စကားနှင့်။ သဟ။ အဝိရဒ္ဓံ၊ မဆန့်ကျင်သည်။ ဥပ္ပန္နတိတိ အာဒိနာ၊ အစရှိသော စကားနှင့်။ သဟ။ အဝိရဒ္ဓံ၊ မဆန့်ကျင်သည်။ ဟောတိ။

၁။ ဧဝ၌ ကတ္ပားမႈအဝိရွဋ္ပုံး ။ [ဝေဥ ကတ္ပာတိ-ဝစိဒ္ပါရေ ဉပ္ပစ္မမာနဿပိ ကာယကမ္မဿ ကာယဒ္ပါရေ အသံဝရဘာဝတော။-မခု။] နောက်၌ ကမ္မပထသံသန္နနအခန်း လာလတ္တံ့။ ထို၌ "စောပနကာယ အသံဝရဒ္ပါရဝသေန ဥပ္ပန္နော (အသံဝရော) အကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ ဟောတိုး ဝါစာအသံဝရ ဒ္ပါရဝသေန ဥပ္ပန္နော အကုသလံ ဝစီကမ္မမေဝ ဟောတို" ဟူသော စကားပါရှိ၏။ ထိုစကားသည် နောက်၌လာသော "အကုသလံ ကာယကမ္ဗံ။ ပစ္စောပနကာယ အသံဝရဒ္ပါရဝသေန ဝါစာအသံဝရဒ္ပါရဝသေန စ ဥပ္ပစ္စတိ" စသော စကားနှင့် ဆေန့်ကျင်ပါ-ဟူလို။ ထို့ကြောင့် ဤ ဝါကျသည် ဆေန့်ကျင်ခြင်း အကျိုးရပုံကို ပြသော လခ္ဇဂုဏ ဝါကျတည်း။ ["စဝ၌ ကတ္ပာ"ဟု စချီရာ၌ တချို့နေရာဝယ် သာဓကလည်း ဖြစ်တတ်၏။ ထို့ကြောင့် "စဝ၌ ကတ္ပာ, သာဓကာ, တဖြာလခွဂုဏ်"ဟု ရှေးဆရာတို့

ြား မှန်။ (တစ်နည်း) ဟို၊ မဆန့်ကျင်ပုံ အခြင်းအရာကား။ အသံဝရော၊ အသံဝရသည်။ ဒွါရန္တရေ၊ ဒွါရတစ်ပါး၌။ ဥပ္ပစ္စမာနောပိ၊ သော်လည်း။ သဒ္ဒါရေ ဝေ၊ မိမိဒွါရ၌သာ။ (ဥပ္ပန္နော) တိ၊ ဖြစ်၏ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ။ သဒ္ဒါရဝသေန၊ မိမိဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဥပ္ပန္နောတိ၊ ဟူ၍။ (ဝုစ္စတိ။) ကမ္မံ စ၊ ကံကိုလည်း။ အညဒ္ဒါရေ၊ ၌။ (ဥပ္ပစ္စမာနံပိ၊ သော်လည်း။) အညဒ္ဒါရဝသေန၊ အခြားဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့်။ (ဥပ္ပန္နတိ ဝုစ္စတိ။) ဣတိ ဧဝံ၊ ဤသို့။ ဝါ၊ ဤ အခြင်းအရာအားဖြင့်။ အဝိရုဒ္ခံ။ မဆန့်ကျင်။

အထဝါ<sup>ခု</sup>၊ တစ်နည်းကား။ ဧတ္တာတိ၊ ဧတ္ထ ဟူသော ဤပါဌ်၌။ သုဒ္မံ အသုဒ္မံတိ ဧတံ၊ သုဒ္မံ အသုဒ္မံ ဟူသော ဤ ၂–ပါးကို။ အဝိစာရေတွာ၊ မခွဲခြား 'ဧစိစစ်မှ၍။ ဧတသို့' ဧစာပနေ၊ ဤ ဧစာပနကာယ အသံဝရဒ္ဓါရ၌။ ဣတိ၊ ဤအနက်သည်။ ဝါ၊ ကို။ ဝုတ္တံ၊ ဆိုအပ်သည်။ ဝါ၊ ဆိုလိုသည်။ ဟောတိ၊ ဖြစ်အံ့။ 'ဧဝံ သတိ။ ဒ္ဓါရန္တရောပလက္နိတံ၊ ဝစီဒ္ဓါရ မနောဒ္ဓါရဟူသော ဒ္ဓါရတစ်ပါးဖြင့်

၁။ အသံဝရော ဟိပးစငံ အဝိရုခွံ။ ။ မဆန့်ကျင်ပုံ အခြင်းအရာကို ပြလို၍ "အသံဝရောဟိ"စသည်ကို မိန့်။ ကာယအသံဝရသည်ဝစီချွဲ ရဟူသော ချွဲ ရတစ်ပါး၌ ဖြစ်စေကာမှု "မိမိဟူသော ချွဲရ၌သာ ဖြစ်၏ "ဟု ဆို၏။ ဝါစာအသံဝရလည်း ကာယချွဲရဟူသောချွဲရ တစ်ပါး၌ ဖြစ်စေကာမှု မိမိဟူသော ဝစီချွဲရ၌သာဖြစ်၏ ဟု ဆိုရ၏။ "သချွဲရေ ဧဝါတိ ဝုစ္စတိ"ကိုပင် "သချွဲရဝသေန ဥပ္ပန္ဓောတိ"ဟု ထပ်၍ဆိုသည်။ ထို့ကြောင့် စာအုပ်များ၌ "ဥပ္ပန္ဓောတိ စ"ဟု စသချွဲပါနေသည်မှာ ပိုဟန်တူသည်။

၂။ ကမွဴးပ။အညၖျွဲရဝသေန ဓာတိ။ ။ကမ္မံအရ ကာယကံကိုယူလျှင် "အည္ချွဲရေ"အရ ဝစီချွဲရကို ယူ၍ "အည္ချွဲရဝသေန"အရ ဝစီချွဲရမှတစ်ပါးသော ကာယချွဲရကိုပင် ယူပါ။ ကမ္မံအရ ဝစီကံကို ယူလျှင်လည်း အည္ချွဲရဝသေနတို့အရ ယူရပုံကို ဤနည်းမှီးပါ။ ဤစကားဖြင့် "ကံလည်း အသံဝရကဲ့သို့ မိမိချွဲရ၌သာဖြစ်သည်"ဟု ပြသည်။ "ဝသေန စ"မှ စ--ကို ကမ္မံ၌ ယှဉ်ပါစေ။ (စဝံ အဝီရုခွံကား မဆန့်ကျင်ပုံ အခြင်းအရာ၏ နိဂုံးတည်း။)

၃။ အထဝါ ။ ။ ဤ အထဝါ၏ နယ်ကား "ကမ္မပထာဝိရောမော န သိယာ" တိုင်အောင်တည်း။ ဤသို့ သုဒ္ဓကာယဒ္ဓါရ သုဒ္ဓဝစိဒ္ဓါရ ဟု လည်းကောင်း၊ အသုဒ္ဓကာယဒ္ဓါရ အသုဒ္ဓဝစိဒ္ဓါရဟု လည်းကောင်း မစိစစ်ဘဲ သာမညအားဖြင့် တွေ့ကို "တေသို့ စောပနေ"ဟု ဆိုလျှင် ဟု အထဝါ အတွက် အဓိပ္ပာယ်မှတ်ပါ။ ထို့ကြောင့် အထဝါ၊ သုဒ္ဓကာယဒ္ဓါရေန ဥပလက္ခိတော–စသောနည်းမှ တစ်နည်းကား"ဟု ပေးပါ။ အညံ အတ္တံ ဝိကပ္မေတွာ တဿ (ထိုအခြား တစ်နည်း၏) ကမ္မပထသံသန္ဒနဝိရောခဲ ဒဿေတံ့ အထဝါတိ အာဒိမာဟ။–မခု။ အတသို့ စောပနေကို "စတသို့ စောပနကာယအသံဝရဒ္ဓါရေ"ဟု အနက်မှတ်ပါ။)

၄။ ဧဝံ သတိ။ပၢဂုစ္မတိ<sup>ုး ျ</sup>စဝံ သတိတိ စောပနကာယအသံဝရချွဲရေတိ အတ္တွေသတို၊ ဒါရန္က ရောပလက္ရွိတဲ့တိ ဝစိမနောကမွချဲရေဟိ ဥပလက္ခိတ္တာတိ အတ္တွော။ ဝုစ္မတိတိ ဝုစ္မေယျ။

မှတ်သားအပ်သော။ ကမ္မပထဘာဝပ္ပတ္တတာယ၊ ကမ္မပထ၏အဖြစ်သို့ ရောက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ စောပနကာယ အသံဝရဒ္ဒါရေး စောပနကာယ အသံဝရ- ဒွါရ၌။ ဥပ္ပန္နံ့၊ သော။ ဝစီမနောကမ္မံ။ ဝစီကံ မနောက်ကို။ သေသံ၊ ကမ္မပထမြောက်သော စေတနာမှ ကြွင်းသော။ သဗ္ဗံ၊ သော။ (တံဒွါရုပ္ပန္နာကုသလံ ဝိယ၊ ထိုဒွါရ၌ဖြစ်သော အကုသိုလ်ကိုကဲ့သို့။) စောပနကာယ အသံဝရောတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ဆိုအပ်ရာ ရောက်၏။ (ဆိုစရာ ဖြစ်၏။) ကမ္မပထဘာဝပ္ပတ္တိယာ၊ ကမ္မပထ၏အဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းကြောင့်။ ဒွါရန္တ ရုပ္ပန္နံ့၊ ကာယဒွါရမှတစ်ပါးသော ဝစီဒွါရ၌ဖြစ်သော။ ကာယကမ္မဥ္၊ ကိုလည်း။ တထာ၊ ထို စောပနကာယအသံဝရ ဟူ၍။ န ဝုစ္စတိ၊ မဆိုအပ်ရာ ရောက်၏။ (မဆိုစရာ ဖြစ်၏။) ကျွတိ၊ ကြောင့်။ ကမ္မပထသံသန္ဒန အခန်းနှင့်ဆန့်ကျင်ခြင်းသည်။ သိယာ။ ["ကမ္မပငာသံသန္ဒနာဝိရောဓော နသိယာ"] ဟုလည်း ရှိ၏။ အဓိပ္ပာယ် အတူပင်။] တာခဝိရောဓဲ၊ ထိုကမ္မပထသံသန္ဒန အခန်းနှင့် မဆန့်ကျင်ပြင်းပုံကို။ တတ္ထေဝ၊ ထို ကမ္မပထသံသန္ဒနာဝန်ရာဓော နသိယာ"] ဟုလည်း ရှိ၏။ အဓိပ္ပာယ် အတူပင်။] တာခဝိရောဓဲ၊ ထိုကမ္မပထသံသန္ဒန အခန်းနှင့် မဆန့်ကျင်ပုံကို။ တတ္ထေဝ၊ ထို ကမ္မပထသံသန္ဒနအနေး၌သာ။ ဝက္ခာမ၊ ကုန်အဲ့။

["အတ္တတော သီလံ သတိ" စသည်ကို ဖွင့်ပြလို၍ "သီလသံဝရာဒယော" စသည်မိန့်။ သြီလသံဝရာဒယော၊ကုန်သော။ ပဉ္စ၊ တို့သည်။ နိက္စေပက်ကွော့၊ ၌။ အာဝီဘဝိဿန္တိ။ တတ္ထ၊ ထို ၅–ပါးသော သံဝရတို့တွင်။ 'ဉာဏသံဝရေ၊ ဉာဏ သံဝရ၌။ ပစ္စယ သန္နိဿိတသီလဿ၊ ပစ္စယ သန္နိဿိတသီလ၏။ (အန္တောဂတော၊

<sup>–</sup>မခု။] ဆိုလိုရင်းကား "ဝစီဥါရ မနောဥ္ပါရတို့ဖြင့် မှတ်သားအပ်သော ကမ္မပထမြောက်သော ဝစီကဲ မနောက်ကို စောပန်ကွာယ အသံဝရဥ္ပါရ၌ဖြစ်လျှင် စောပနကာယအသံဝရ ဟု ဆိုအပ်ရာ ရောက်သည်"ဟူလို။

<sup>့</sup> ၁။ သေသံ သဗ္ဗဲ။ပ။၀ိယ။ ။ ဥပမာ–တံ ဒွါရုပ္မန္ (ထို ကာယဒွါရ၌ဖြစ်သော့) ကမ္မပထ မြောက်သော ဝစီကံ မနောက်မှ ကြွင်းသမျှ အကုသိုလ်ကို စောပနကာယအသံဝရဟု ဆိုအပ် သကဲ့သို့တည်း၊

၂။ ကမ္မပထ။ပ။တတာ န **ဂုစ္စတိ**။ ။ ကမ္မပထ မြောက်သောအားဖြင့် ဝစီချီရ၌ဖြစ်သော (အသတ်ခိုင်းခြင်း စသော) ကာယကဲလည်း (ဝစီချီရ၌ ဖြစ်သည့်အတွက်) ကာယကံဟု မဆိုအပ်ရာရောက်၏။

၃။ ဉာကသံဝရေးပ။ဒဋ္ဌဗ္ဗာ။ ။ ဤစကားဖြင့် ပစ္စယသန္နိဿိတနှင့် အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိ ကို သီလသံဝရ၌ မသွင်းဟုသိပါ။ ပစ္စည်း ၄–ပါးကို ပဋိသင်္ခါ ယောနိသော–စသည်ဖြင့် ဉာဏ်ကိုဖြစ်စေ၍ ဆင်ခြင်ရသောကြောင့် ဉာဏသံဝရ၌ ပစ္စယသန္နိဿိတသီလကို သွင်းရ၏။ ပစ္စည်းကို ရှာဖွေရာဝယ် အချောင်သုံးစွဲလိုသူ၊ ဝီရိယနည်းသူတို့သာ မတရားရှာဖွေတတ်၏။ ဝီရိယရှိသူကား တရားသဖြင့်ရအောင် (ဆွမ်းခံသွားခြင်း–အစရှိသည်ဖြင့်) ဝီရိယအားထုတ်၍ ရှာ၏။ ထို့ကြောင့် အာဇီဝပါရိသုဒ္ဓိသီလကို ဝီရိယသံဝရ၌ သွင်းရသည်။

အတွင်းဝင်သည်၏ အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။) ဝီရိယသံဝရေး ၌ ။ အာဇီဝပါရိညု၌ယာ၊ အာဇီဝပါရိသု၌သိလ၏။ အန္တောဂဓတာ စ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဒဋ္ဌဗွာ၊ ၏။

\* \* \* \* \*

### အကူသလကမ္မပထအဖွင့်

သရသေနေဝ၊ မို့မိ၏ ဘိဇ္ဇနသဘောအားဖြင့်ပင်။ ပတနသဘာဝဿ၊ ကျခြင်းသဘောရှိသော။ ပါဏဿ၊ သတ္တဝါကို။ အန္တ ရာ ဧဝ၊ အသက်တမ်းမကုန်မီ အကြား၌ပင်လျှင်။ အတီဝ၊ လျင်စွာသာလျှင်။ ပါတနံး ကျစေခြင်းသည်။ အတိပါတော၊ မည်၏။ သဏိကံ၊ ဖြည်းဖြည်း။ (သူ၏နေနိုင်ခွင့် အသက်တမ်း ကုန်ဆုံးမှ။) ပတိတုံ၊ ကျခြင်းငှာ။ အခတ္တာဝ၊ မပေးမူ၍သာလျှင်။ သီဃံ၊ လျင်စွာ။ ပါတနံ၊ သည်။ (အတိပါတော၊ မည်၏။) ဣတိ အတ္တော၊ [ ပါတနံ + ပါတော၊ အတိဝ+ပါတော အတိပါတော။ ဤနည်းအလို အတိသဒ္ဒါ သီဃအနက်ဟော။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ အဘိဘဝိတွာ၊ လွှမ်းမိုး၍။ (အတိက္ကမ္မကိုပင် "သတ္တာဒီဟိ အဘိဘဝိတွာ"ဟု ထပ်ဖွင့်သည်။) ပါတနံ၊ သည်။ အတိပါတော၊ မည်၏။ [ဤနည်းအလို အတိသဒ္ဒါ အတိသဒ္ဒါ အတိက္ကမ္မ-အနက်ဟော။]

ပယောဂဝတ္ထုမဟန္တတာ<sup>3</sup>ဒီဟိ၊ ပယောဂ၏ ကြီးသည်၏အဖြစ်, အရာဝတ္ထု၏ ကြီးသည်၏ အဖြစ် အစရှိသည်တို့ကြောင့်။ မဟာသာဝစ္စတာ၊ မဟာသာဝစ္စ၏ အဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။ ကသ္မာ၊ နည်း။) တေဟိ ပစ္စယေဟိ၊ ထိုပယောဂ ဝတ္ထုမဟန္တတာ အစရှိသော အကြောင်းတို့ကြောင့်။ ဥပ္ပစ္စမာနာယ၊ဖြစ်သော။ စေတနာယ၊ စေတနာ၏။ ဗလဝဘာဝတော၊ အားရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ယထာဝုတ္တပစ္စယ ဝိပရိယာယေ၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော အကြောင်း တို့၏ ပြောင်းပြန်ဖြစ်ခြင်းသည်။(သတိ) ပိ၊ ဖြစ်ပါသော်လည်း။ [ပယောဂဝတ္ထု

၁။ ပယောဂမဟန္က တာ။ ။ ပယောဂတစ်မျိုးတည်းပင် ဖြစ်သော်လည်း အဆောတလျင် ကိစ္စကိုပြီးစေသော စေတနာ၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ ဖြည်းဖြည်းပြီးစေကာမူ ရှေ့ဇောဝိထိတို့မှ အထုံရသဖြင့် ဆုံးဖြတ်ချက်ချသော ဇောစေတနာ၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း၊ ပယောဂ၏ ကြီးပုံကိုသိပါ။ ဤသို့ ပယောဂကြီးသည် မဟာသာဝစ္စဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဟု မှတ်ပါး

<sup>–</sup>၀တ္ထုမဟန္ကတာ။ ။သတ်အပ်သော သတ္တဝါက အငယ် အကြီးကွဲပြားစေကာမူ (သေနတ်တစ်ချက်ဖြင့် ပစ်သတ်ခြင်းကဲ့သို့) ဂယောဂ တူမျှနေပါသော်လည်း သတ္တဝါအကြီးကို သတ်ရာ၌ သတ်လိုသော စေတနာသည် ပို၍ထက်သန်ပြင်းထန်ရ၏။ ထို့ကြောင့် သတ်အပ်သော ဝတ္ထု၏ ကြီးခြင်းကိုလည်း မဟာသာဝစ္စဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းဟုမှတ်ပါ။

အဒိပစ္စယာနံ အမဟတ္တေပါ။–အန္။] တံတံ ပစ္စယေဟိ၊ ထိုထိုဂုဏဝန္တတာ အစရှိသော အကြောင်းတို့ကြောင်း။ ဥပ္ပစ္စမာနာယ၊ သော။ စေတနာယ၊ ၏။ ဗလဝါဗလဝ ဝသေနဝ၊ အားရှိသည်၏အဖြစ်, အားမရှိသည်၏ အဖြစ်၏ အစွမ်းဖြင့်ပင်။ အပ္ပသာဝစ္စမဟာသာဝစ္စတာ၊ အပ္ပသာဝစ္စ၏အဖြစ်, မဟာသာဝစ္စ ၏အဖြစ်ကို။ ဝေဒိတဗွာ၊ ၏။

ဒါဌာကောဋိကာဒီနံ<sup>ာ</sup>၊ ဒါဌာကောဋိကမင်း အစရှိသူတို့၏။ (ဣဒ္ဓိမယောဝိယ၊ တန်ခိုးကို အသုံးပြုခြင်းဟူသော ပယောဂကဲ့သို့။) ကမ္မဝိပါကဖိဒ္ဓိမယော၊ ကံ၏အကျိုးကြောင့်ဖြစ်သောတန်ခိုးကိုအသုံးပြုခြင်းဟူသော ပယောဂသည်။ ဣဒ္ဓိမယော၊ မည်၏။

သဂေါတ္တေဟိ၊ တူသောအနွယ်ရှိသူ လူတို့သည်။ ရက္ခိတာ၊ စောင့်ရှောက် အပ်သော အပျိုသည်။ ဂေါတ္တရက္ခိတာ၊ တာ-မည်၏။ အြနယ်ကို ဟောသော ဂေါတ္တသဒ္ဒါဖြင့် သဂေါတ္တ လူတို့ကို ဌာနျူပစာရအားဖြင့် ယူပါဟု သိစေလို၍ "သဂေါတ္တေဟိ"ဟု ဖွင့်၏။] သဟမမ္မိကေဟိ၊ အတူတကွ တရားကိုကျင့်သူတို့သည်။ ဝါ၊ တရားကျင့်ဖော် ကျင့်ဖက်တို့သည်။ ရက္ခိတာ၊ သည်။ ဓမ္မရက္ခိတာ၊ တာ-မည်၏။ [ရှေးနည်းအတိုင်း ဥပစာကြံပါ။] သသာမိကာ၊ ပိုင်ရှင်နှင့်တကွ ဖြစ်သော အပျိုသည်။ သာရက္ခာ၊ မည်၏။ [သဟ+အာရက္ခေန ယာဝတ္တတိတိ သာရက္ခာ၊ သသာမိကာ သာရက္ခာတိ. ယဿာ ဝတ္တမာလာဒီနီ သာမိကတ္တာယ (မိမိက လင်ဖြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ။) ဒိန္ဓာနိ၊ သာ တတော ပဋ္ဌာယ ပုရိသေ (လင် ဖြစ်မည့် ဟောက်ျားသည်။) အနာဂတေပိ သဿာမိကာတိ ဝုစ္စတိ။-မခု။] ယဿ၊ အကြင် အပျိုကို။ ဂမနေ၊ သွားလာခြင်း၌၊ ရညာ၊ သည်။ ဒဏ္ဍော၊ ဒဏ်ကို။ ထပ်တော၊ ထားအပ်ပြီ။ သာ၊ ထိုအပျိုသည်။ သ ပရိဒဏ္ဍာ၊ မည်၏။

အတ္တဘဥ္ၾကောတိုး ဟူသော ပါဠ်ဖြင့်။ ကမ္မပထပ္ပတ္တံ၊ ကမ္မပထသို့ရောက်သော ဝိသံဝါဒနကို။ ဝုတ္တဲ့။ ဟိ၊ မှန်။ တစ်နည်း (ကသ္မာ ဝိညာယတိ။) ဟိ (ယသ္မာ)၊ ကြောင့်။ သော၊ ဤ ကထာသည်။ ကမ္မပထကထာ၊ ကမ္မပထကို ဆိုကြောင်း

၁။ ဒါဌာကောဋိကာဒီနံ ဝိယး ။ ဒါဌာကောဋိက-မင်းသည် စိတ်ဆိုး၍ အစွယ်ကို ခေါက်လိုက်လျှင် စိတ်ဆိုးခဲရသူ သေ၏။ ထိုအစွယ်ခေါက်ခြင်း ပယောဂသည် ကမ္မဝိပါကစိ၌ ပယောဂတည်း။ အာဒိဖြင့် သောတာပန်မဖြစ်မိက ဝေဿဝဏ်နတ်မင်း မျက်စောင်းထိုးခြင်းဟူသော ပယောဂကြောင့် ဘိလူးများသေရခြင်း စသည်ဝယ် မျက်စောင်းထိုးခြင်းဟူသော ပယောဂကို ယူပါ။ ဒါဌာကောဋိကာဒီနံတို တံနာမကာနံ ရာစုနံ၊ ဝိယာတိ ဣဒံ သရုပဒဿနံ။ သော ဟိ ဒါဌာကောဋိကရာမှာ ယဒါ အညံ ကုပ္ပတိ၊ အတ္တနော ဒါဌံ အင်္ဂလိယာ အာကောင္ရေတိ၊ တဒါ ပရသံ ဝဓာေဟာတိ။-မခု။

စကားတည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အတ္ထဘဥ္စကောတိ၊ ဖြင့်။ ကမ္မပထပ္ပတ္တံ ဝုတ္တံ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) [အတ္ထဘဉ္စက မဟုတ်လျှင် ကမ္မပထမမြောက်--ဟူလို။ သို့သော် မုသာဝါဒ ဝစိဒုစရိုက်ကား ဖြစ်၏။] အတ္တနော။ပ။အာဒိ၊ အစရှိသော စကားကို။ မုသာဝါဒ သာမညတော၊ မုသာဝါဒအားဖြင့် တူသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝုတ္တဲ့။ ["ကမ္မပထ မြောက်သောကြောင့် ဆိုသည်မဟုတ်၊ မုသာဝါဒချင်းတူသောကြောင့် ဆိုသည်--ဟူလို။] ဟသာဓိပ္ပာယေန၊ ရယ်ရွှင်ခြင်း၌ဖြစ်သောအလိုဖြင့်။ ဝိသံဝါဒန ပုရေကွာရသောဝ၊ ချွတ်ယွင်းစေခြင်းကို ရှေးရှုပြုသော ပုဂ္ဂိုလ်၏သာလျှင်။ ဝါ၊ ချွတ်ယွင်းစေလိုသော ပုဂ္ဂိုလ်၏သာလျှင်။ မုသာဝါဒေါ (ဟောတိ)။ [ဧဝဖြင့် ဝိသံဝါဒနာဓိပ္ပာယ မပါဘဲ ရယ်မြူးလိုရုံသက်သက်ကား မုသာဝါဒ မဖြစ်ပါ-- ဟူလို။ သမ္ပပ္ပလာပကား ဖြစ်စရာရှိ၏။]

သညဘာဝန္တိ၊ ကား။ ပီတီ ဝိရဟိတတာယ၊ ချစ်ခင်နှစ်သက်ခြင်းမှ ကင်းသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ရိတ္တတံ၊ ကင်းဆိတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ (ကရောတိ— ၌ စပ်။) အတ္တ ဝိပန္နတာယ၊ အနက် အဓိပ္ပာယ်၏ ဖောက်ပြန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဆဲသောစကား၏ အနက်အဓိပ္ပာယ်က ဖောက်ပြန်ကြမ်းတမ်း သောကြောင့်။) ဟဒယင်္ဂမာ၊ စိတ်နှလုံးသို့ ရောက်သည်။ ( နှလုံး အသည်း စွဲလောက်သည်။) န (ဟောတိ)။

အဂ္ဂဏုန္တေတိ၊ကား။ အသန္ဒဟန္တေ၊ မယုံကြည်လတ်သော်။ ကမ္မပထဘေဒါ၊ ကမ္မပထ အထူးအပြားသည်။ န ဟောတိ။ ["ကမ္မပထဘေဒါနတ္ထိ"၌ နတ္ထိကို "န ဟောတိ"ဟု ဖွင့်သည်။] ပန၊ ထိုသို့ပင် ယုံကြည်မှ ကမ္မပထ မြောက်ပါသော်လည်း။ ယောကောစီ၊ အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုသော။ (ကမ္မပထမြောက်, မမြောက် အားလုံး ဖြစ်သော။) သမ္မပ္မလာပေါ့၊ သည်။ ဒွီဟိ၊ ကုန်သော။ သမ္ဘာရေဟိ၊ အကြောင်း အဆောက်အဦတို့ကြောင့်။ (အင်္ဂါတို့ကြောင့်။) သိမ္လတိ၊ ပြီးစီး၏။ ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။

အတ္တနော၊ မိမိ၏ အထံသို့။ ပရိဏာမနံ၊ ညွှတ်စေခြင်းသည်။ စိတ္တေနေဝ၊ စိတ်အားဖြင့် သာလျှင်။ (ဟောတိ။) [ဝေဖြင့် သူတစ်ပါး၏ ပစ္စည်းကို အဒိန္နာဒါန – ကဲ့သို့ ကိုယ်နှုတ်တို့ဖြင့် မိမိအထံသို့ ရောက်အောင် ညွှတ်စေခြင်းကို ကန့်။] ဣတိ ဝေဒိတဗွံ။ မိစ္ဆာ ပဿတိတိ၊ ကား။ ဝိတထံ၊ မမှန်ဘဲ။ ပဿတိ၊ မြင်တတ်၏။

🖻 ကောင္မာသတောတိ၊ ကား။ ဖသာပဥ္စမကာဒီသု၊ ဖသာပဥ္စမက အစရိုကုန်ဆား၊ စိတ္တင်္ဂကောဌာဆာသု၊ စိတ်၏ အင်္ဂါဖြစ်သော အဖို့အစုတို့တွင်။ ယေကောဋ္ဌာသာ၊ တို့သည်။ ဟောန္တိ႑ ရှိကုန်၏။ တတော၊ ထို အဖို့အစုအားဖြင့်။ ဣတိ အတ္တော။

စေတနား စေတနာကို။ ကမ္မပထေသု၊ ကမ္မပထတို့၌။ န ဝုတ္တာ နန္၊ ဟောတော်မမူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော။ ["ပါဏာတိပါတော ဟောတိ" စသည်ဖြင့်သာ ဟောတော်မူ၏ "ပါဏာတိပါတစေတနာ ဟောတိ"ဟု ဟောတော် မမူ။] ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပဋိပါဋိယာ၊ အစဉ်အားဖြင့်။ သတ္တန္နံ၊ ခုနစ်ပါးကုန်သော ပါဏာတိပါတ စသည်တို့၏။ ကမ္မပထဘာဝေါ၊ ကမ္မပအ၏ အဖြစ်သည်။ နယုတ္တောနန္၊ မသင့်သည် မဟုတ်ပါလော။ ဣတိ၊ ဤကား စောဒနာတည်း။ (န ယုတ္တော၊ မသင့်သည်ကား။) န၊ မဟုတ်။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အဝစနဿ၊ စေတနာကို မဟောခြင်း၏။ အညဟေတုတ္တာ၊ အခြားအကြောင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ <sup>ခ</sup>ဟိ၊ ချဲ့။ စေတနာယ၊ ၏။ အကမ္မပထတ္တာ၊ ကမ္မပထ မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ကမ္မပထရာသိမှိ၊ ကမ္မပထ တရားအစု၌။ အဝစနံ၊ မဟောခြင်းသည်။ န၊ မဟုတ်။ ပန၊ အဟုတ်ကား။ ကဒါစီ၊ ၌။ (အင်္ဂါ ညီညွှတ်ရာ တစ်ရံတစ်ခါ၌။) ကမ္မပထော၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ သဗ္ဗခါ (ကမ္မပထော) နှ (ဟောတိ)။ ကမ္မပထဘာဝသာ၊ ကမ္မပထ အဖြစ်၏။ ဣတိ (တသ္မာ) အနိယတတ္တာ၊ ဤသို့ မမြဲသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အဝစနံ၊ မဟောခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) ပန၊ ဆက်။ ယဒါ ကမ္မပထော ဟောတိ။ တဒါ၊ ၌။ကမ္မပထရာသိ သင်္ဂဟော၊ စေတနာကို ကမ္မပထ အဖို့အစု၌ သင်္ဂြိုဟ်ရေတွက်ခြင်းကို ။ န နိဝါရိတော၊ မတားမြစ်အပ်၊ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

<sup>၂</sup> ပဉ္စ ။ပ။ ဧတေနးဟူသော ဤ သိက္ခာပဒ၀ိဘင်း ပါဠိတော်စကားနှင့်။ (ဝိရောစံ–၌ စပ်း၊) အဒိန္နာဒါနာဒီနံး အဒိန္နာဒါန အစရှိသော ကမ္မပထတို့၏။

၁။ န ဟိ စေတနာယ။ပူးန နိုဝါရီတော့။ "အညဟေတုတ္တာ" ဟူသော ဟိတ်ကို ချဲ့လို၍ "နဟိ" စသည်ကိုမိန့်သည်။ စေတနာကို ကမ္မပထ မဟုတ်သောကြောင့် ကမ္မပထရာသိ၌ မဟောသည်မဟုတ်ပါ။ ကမ္မပထအဖြစ်က မမြဲသောကြောင့် မဟောခြင်းဖြစ်ပါသည်။ အင်္ဂါစုံညီသော စေတနာအတွက် ကမ္မပထအဖြစ်ကို မတားမြစ်ပါ။ ဤြစကားအရ "အညဟေတု"ဟူသည် "ကမ္မပထအဖြစ်၏နိယတ မဟုတ်ခြင်းဟူသော အကြောင်းတည်း"ဟု မှတ်ပါ] မခု၌ "တမေဝတ္ထံ ဗျတိရေကမုခေန ဝိဝရိတုံ ယဒါပနာတီ အာဒီဝုတ္တံ"ဟု တွေ့ရ၏။ ယဒါပန –စသော ဝါကျသည် ဝိတ္တာရ–မဟုတ်နိုင်၊ ဆက်၍ပြသော ဝါကျသာတည်း၊ ထို့ကြောင့် ထိုအဖွင့်ကို စဉ်းစားပါ။

၂**။ ပဉ္စသိက္စာပဒါ။ပ။ပရိဟရိဿတိ**။ ။ ဤ၌ "အဒိန္နာဒါနံ သတ္တာရမွက် ဝါ" အရ သတ္တဝါပညတ်ကို အာရုံပြု၏ဟူသော စကားသည် သိက္စာပဒစိတင်း ပါဠိတော်၌ လာလတ<u>္တံ ဖြ</u>စ်သော "ပဉ္စသိက္စာပဒါ ပရိတ္တာရမွဏာ ဧဝ–ပရိတ္တဖြစ်သော ကာမပရမတ် တရားကိုသာ

သတ္တာရမ္မဏဘာ၀ ဝိရောဓံ၊ သတ္တဝါဟုသော အာရံရှိသည်၏ အဖြစ်ကိုဆိုကြောင်း စကား၏ ဆန့်ကျင်ပုံကို။ (ဆန့်ကျင်သကဲ့သို့ ဖြစ်ပုံကို။) သတ္တသင်္ခါတေ။ပ။ ပဝတ္တိတောတိ၊ ဟူ၍။ သယမေဝ၊ အန္အကထာဆရာ ကိုယ်တိုင်ပင်။ ပရိဟရိဿတိ၊ ရှောင်လွှဲလတ္တံ့။ [ဝိဘင်းအဋ္ဌကုထာ၌ ဖြေဆိုလတ္တံ့။]

နတ္ထိ သတ္တာ သြပပါတီကာတီ၊ ဟူ၍၊ ပဝတ္တမာနာပိ၊ ဖြစ်ပါသော်လည်း။ ဝါ၊ ဖြစ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ ဒိဋ္ဌိ၊ ဒိဋ္ဌိသည်။ တေဘူမကမေးဝိသယာဝ၊ တေဘူမကတရားဟူသော အာရုံရှိသည်သာ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သင်္ခါရာ ရမ္မဏတာ၊ သင်္ခါရဟူသော အာရုံရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တာ။ ["နတ္ထိ သတ္တာ သြပပါတီကာ" ဟူရာ၌ ဒိဋ္ဌိသည် သတ္တဝါ ပညတ်ကို အာရုံပြုသကဲ့သို့ ဖြစ်သော်လည်း "သတ္တာ" အရ တေဘူမကမေးတို့ပင် ရသောကြောင့် "မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ။ပ။သင်္ခါရာ ရမ္မဏာဝ"ဟု အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုသည်။]

["တထာ ဝိပါကနိသန္ ဖလာနိ ပစ္စဝေက္မွန္တဿ" ကို ဖွင့်ပြလို၍ "ဝိပါက" စသည်မိန့်။] ဝိပါကနိသန္နဖလာနိ၊ ဝိပါကအကျိုး နိသန္နအကျိုးတို့သည်။ ယထာက္ကမံ၊ စွာ။ နိရယာဒိဝိပါကဒုဂ္ဂတတာဒီနိ ၊ ငရဲ အစရှိသည်၌ ဖြစ်သော ဝိပါက်စိတ်ဟူသော မုချအကျိုး, အရပ်အမောင်း မကောင်းသူ၏ အဖြစ် အစရှိသည်တို့တည်း။ ငြိပါကနှင့် နိရယာဒိဝိပါက၊ နိသန္နဖလနှင့်ဒုဂ္ဂတတာဒိ"ဟု အစဉ်အတိုင်း တွဲပါ။]

#### 

အာရုံပြု၏"ဟူသော စကားနှင့် ဆန့်ကျင်သကဲ့သို့ဖြစ်၏၊ သို့သော် သတ္တဂါ ဟု ဆိုသော်လည်း အစစ်အမှန်အားဖြင့် သတ္တဝါမရှိ၊ သင်္ခါရဖြစ်သော ပရမတ်သာရှိသောကြောင့် ထို ပရမတ်တရားကို အာရုံပြုရကား မဆန့်ကျင်ပါ–ဟု ထို ဝိဘင်းအဋ္ဌကထာ၌ ကိုယ်တိုင်ဖြေလတ္တံ့။

၁။ နီရယာဒီဝိပါကဒုဂ္ဂတတာဒီနီ။ ။ ဝိပါကပဒေန နာမံ ဒဿိတံ-("ဝိပါကာမွော" ဟူသော မာတိကာပုဒ်၌ ဝိပါကသဒ္ဒါသည် နာမ်ဝိပါက်တရားကိုဆောသကဲ့သို့) ဤ ဝိပါကဖလကို ပြရာ၌လည်း ဝိပါကသဒ္ဒါဖြင့် နာမ်ဝိပါက်တရားကို ပြသည်၊ ငရဲစသည်၌ဖြစ်ရသော နာမ်ဝိပါက်သည် ကံတရား၏ တိုက်ရိုက်အကျိုး(မုချအကျိုး)တည်း၊ ဒုဂ္ဂတတာ စသောအကျိုးသည် နိသန္ဓဖလ (အကျိုးဆက်)တည်း။ (ဒုဂ္ဂတတာနာမ-အာရောဟပရိကာဟဝသေန (ကိုယ်လုံးကိုယ်ပေါက်၏ အစွမ်းဖြင့်) ဒုစ္ဓာတတာ-မကောင်းဖြစ်သူ၏ အဖြစ်တည်း။-မခု။]

–၃၇တတာဒီနီး ။အာဒီသဒ္ဒေန အလဒ္ဒါလာဘော (မရအပ်သေးသော လာဘ်ကိုမရခြင်း)၊ လဒ္ဒဝိနာသော (ရအပ်ပြီးလာဘ်၏ ပျက်စီးခြင်း)၊ ဣစ္ထိတာနဲ ဘောဂါနဲ ကိစ္ထပဋိလာဘော (အလိုရှိအပ်သော စည်းစိမ်တို့ကို ပင်ပင်ပန်းပန်းရှာမှ ရခြင်း)၊ ရာစာဒီဟိ (ရန်သူမျိုးငါးပါးတို့နှင့်)

# ကုသလကမ္မပထအဖွင့်

<sup>3</sup>ပါဏာတိ။ပ။ဝိရတိယောတိ ဧတံ၊ဟူသော ဤစကားကို။ ယာဟိ ဝိရတိဟိ၊ အကြင် စိရတိတို့နှင့်။ သမ္မယုတ္တာ၊ ကုန်သော။ စေတနာ၊ စေတနာတို့ကို။ ကာယ ဝစိကမ္မာနီတိ၊ ကာယကံ, ဝစိကံတို့ ဟူ၍။ ဝုစ္စန္တိ၊ ကုန်၏။ တာသံ စ၊ ထိုဝိရတိတို့၏လည်း။ ကမ္မပထဘာဝေါ၊ ကမ္မပထ၏အဖြစ်သည်။ ယုတ္တော၊ သင့်၏။ ဣတိကတွာ၊ ဤသို့ နှလုံးပြု၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တံ။ တထာဟိ၊ ထို့ကြောင့်ပင်။ ပဋိပါဋိယာ။ပ။ဝိရတိယောပီတိ၊ ဟူ၍။ ဝက္စတိ၊ ဆိုလတ္တံ့။

အလ္လသသမံသန္တိ၊ ကား။ ဇီဝမာနကသသမံသံ၊ အသက်ရှင်ဆဲဖြစ်သော့ ယုန်၏အသားကို။ (လချွံ ဝဋ္ဌတိ–၌ စပ်။) ဝေါရောပေတာ၊ ခွင်းဖူးသည်။ ဟုတွာ။ နာဘိဇာနာမိ၊ မသိရပါ။

ခုဿိလျာဒါရမ္မဏာ (ခုဿိလျ+အာဒိ+အာရမ္မဏာ)၊ ပါဏာတိပါတစသော ဿီလျ အစရှိသည်တို့၏ အာရုံဖြစ်သော ဇီဝိတိန္ဒေ အစရှိသည်တို့သည်။ ၁ဒါရမ္မဏာ၊ ထိုကုသလကမ္မပထတို့၏ အာရုံတို့တည်း။ ["တဒါရမ္မဏာနိ"ဟု ဆုံလိုလျက် "နိ" ကို အာပြုထားသည်။ ခြဿီလျာဒိ၌ အာဒိဖြင့် အဘိဇ္ဈာ စသည်ကို ယူလိုဟန် တူသည်။]

မိဝိတိန္တြိယာဒိ အရမ္မဏာ၊ ဇိဝိတိန္ဒြေ အစရှိသော အာရုံရှိကုန်သော ကုသလ ကမ္မပထတို့သည်။ ကထံ၊ အဘယ်နည်းဖြင့်။ ဒုဿီလျာဒိနိ၊ ဒုဿီလျ

သာဓာရဏဘောဂတာ (ဆက်ဆံရသော စည်းစိမ်ရှိခြင်း) ဣတိ ဧဝမာဒယော သင်္ဂဟိတာ။– အနု။ အချုပ်မှာ–နာမ်ဝိပါက် မကောင်းကျိုးမှတစ်ပါး ကိုယ်ဆင်းရဲ စိတ်ဆင်းရဲကြောင်း မကောင်းကျိုးဟူသမျှကို "နိသန္ဒဖလ"ဟုချည်း ဆိုလိုသည်။

#### <del>\$\$\$\$\$\$</del>

၁။ ပါဏာတိ။ပ။ကတွာ စုတ္တဲ့။ ။ ကမ္မပထဟူသည် သုဂတိ ခုဂ္ဂတိသို့ ရောက်ခြင်း၏ အကြောင်းကဲတည်း။ သို့ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် ကုသလကမ္မပထကိုပြရာ၌ "ပါဏာတိပါတာ ဒီဟိ။ပ။ ဝိရတိယော"ဟု ဝိရတိကို ကမ္မပထအရကောက်ယူရပါသနည်း-ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ပါဏာတိပါတ။ပ။ဝုတ္တဲ့"ဟု ဋီကာဆရာ မြေသည်။ ဆိုလိုရင်းကား--ကုသလကမ္မပထအရာ၌ ဝိရတိနှင့်ယှဉ်သော စေတနာတို့ကို ကာယကံ ဝစိက်ဟု ဆိုလိုရင်းပင်ဖြစ်၏။ သို့သော် ထိုစေတနာနှင့်ယှဉ်ငက် ဝိရတိတို့လည်း စေတနာကို အကြောင်းပြု၍ ကဟူသောအမည် ရသင့်၏ဟု နှလုံးသွင်းခြင်းကြောင့် ဝိရတိကို ကမ္မပထအရာ၌ ယူထားသည်--ဟူလို။ ထို့ကြောင့်ပင် "စမ္မတော"အရ ကမ္မပထ၏ တရားကိုယ်ကို ကောက်ပြရာ၌ "ပဋိပါဋိယာ သတ္တ (ရှေ့ ကုသလ ကမ္မပထတရား ၇--ပါးတို့သည်) စေတနာပိ ဝဋ္ဌန္တိ၊ ဝိရတိယောပိ"ဟု အဋ္ဌကထာဆရာ မိန့်လတ္တဲ့။

အစရှိသည်တို့ကို။ (ပါဏာတိပါတ စသော ခုဿိလျ စသည်တို့ကို။ ) ပဖဟန္တိ၊ ပယ်စွန့်နိုင်ကုန်သနည်း။ဣတိ၊ ဤသို့ မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့်။ တံ၊ ထို ခုဿီလျ အစရှိသည်တို့ကို ပယ်စွန့်နိုင်ပုံကို။ ဒဿေတုံ၊ ၄၁။ ယထာ ပနာတိအာဒိ၊ ကို။ (သင်္ဂဟကာရေန။) ဝုတ္တံ။ ပြီ။

အနဘိစ္စွာ။ပ။ဝိရမန္တ ဿာတိ၊ ဟုသောပုဒ်၏။ အဘိစ္စုံး အဘိစ္စ္ကာကို။ ပမာန္တ ဿ၊ ပယ်စွန့်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ သန္တာန်၌။ ဣတိ အတ္တော၊ သည်။ (ဟောတိုး) ဟိ၊ မှန်။ မနောဒုစ္စရိတာ၊ မနောဒုစရိုက်မှ။ ဝိရတိ၊ ရှောင်ကြဉ်ခြင်းသည်။ န အတ္ထိ။ (ကသ္မား) အနဘိစ္စ္ကာဒီဟေဝ၊ အနဘိစ္စာ အစရှိသော တရားတို့သည်ပင်။ တပ္မဟာနတော၊ ထို မနောဒုစရိုက်ကို ပယ်နိုင်ခြင်းကြောင့်တည်း။ ["အနဘိစ္စာဖြစ်လျှင် အဘိစ္ဈာကို, အဗျာပါဒဖြစ်လျှင် ဗျာပါဒကို, သမ္မာဒိဋ္ဌိဖြစ်လျှင် မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိကို ပယ်စွန့်နိုင်ခြင်းကြောင့် မနောဒုစရိုက်မှ ရှောင်ကြဉ်ဖို့ရန် ဝိရတိဖြစ်စရာ မလို"ဟု ဆိုလိုသည်။]

#### **\$\$\$\$\$** \

## ကမ္မပထသံသန္ဒနအဖွင့်

ဲကမ္မပထပ္ပတ္တာနံ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်ကုန်သော။ ဒုဿိလျာဒီနံ၊ ဒုဿိလျ အစရှိကုန်သော။ အသံဝရာနံ၊ အသံဝရတို့၏ လည်းကောင်း။ တထာ၊ ထို့အတူ ကမ္မပထသို့ ရောက်ကုန်သော။ ဒုစ္စရိတာနဥ္စ၊ ဒုစရိုက်တို့၏ လည်းကောင်း။ အကုသလ ကမ္မပထေဟိ၊ အကုသလ ကမ္မပထတို့နှင့် လည်းကောင်း။ (အတ္တတော နာနတ္တာ ဘာဝဒဿနံ – ၌စပ်။) ကမ္မပထ ပတ္တာနမေဝ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်သည်ပင်လျှင် ဖြစ်ကုန်သော။ သုသိလျာဒီနံ၊ ကုန်သော။ သံဝရာနံစ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ တထာ၊ ထို့အတူ ကမ္မပထသို့ ရောက်ကုန်သော။ သုစရိတာနံ စ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ကုသလကမ္မ ပထေဟိ စ၊ တို့နှင့်လည်းကောင်း။ အတ္တတော၊ လိုရင်းအနက်အားဖြင့်။

၁။ ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ။ပမကေစိ ဝခန္တီ။ ။ "ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ"မှစ၍ "ဝခန္တိ"တိုင်အောင် ကေစိဝါဒကို ၂–နည်းပြထား၏။ ထိုတွင် ပထမနည်းဝယ် "ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ ဒုဿီလျာဒိနဲ အသံဝရာနဲ" ၌ဒုဿီလျာဒိနဲ အရ အသံဝရ အစ၌ပြခဲ့သော အသံဝရ တရားကိုယ်ဖြစ်သော ဒုဿီလျ၊ မုဋ္ဌသစ္စ၊ အညာဏ၊ အက္ခန္တိ၊ ကောသန္နတို့ကိုယူပါ။ တထာဖြင့် "ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ"ကို ပြန်၍ညွှန်းသောကြောင့် "တထာဒုစ္စရိတာနဲ"ဖြင့် ကမ္မပထမြောက်သော ဒုစရိုက်တို့ကို ပြ၏။ ထို ဒုဿီလျာဒိအသံဝရနှင့် ဒုစ္စရိတတို့၏ အကုသလကမ္မပထနှင့် လိုရင်းအနက် (တရားကိုယ်) အားဖြင့် မထူးခြားဘဲ တစ်သားတည်း ရောနှောပုံကိုပြခြင်းသည် ကမ္မပထသံသန္နန မည်၏။ ["ကမ္မပထပ္ပတ္တာနမေဝ စ သုသိလျာဒိနဲ" စသည်၌လည်း ဤနည်းကို မှီးပါ။]

နာနတ္တာဘာဝဒဿနံ၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်၏ မရှိပုံကို ပြခြင်းသည်။ (ကမ္မပထသံသန္တနံ၊ မည်၏။) အထ ဝါ<sup>ခ</sup>ု ကား။ တေသံ၊ ထို အသံဝရဒုစရိုက်, အသံဝရသုစရိုက်တို့၏။ ဖဿဒွါရာဒီဟိ၊ ဖဿဒွါရ အစရှိသည်တို့နှင့်။ အဝိရော ဘောဝေန၊ ဆန့်ကျင်ခြင်း မရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဒီပနံ၊ ပြခြင်းသည်။ ကမ္မပထသံသန္တနံ၊မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ကေစိ ဝဒန္တိ။

ော်တာအတဲ (တံ+တေ်)၊ ထို ကေစိဆရာတို့၏ စကားကို။ ဝိစာရေတဗ္ဗံး စိစစ်ထိုက်၏။ ဟို၊ ချဲ့။ ပြဋ္ဌဖဿ။ပ။ ဒွါရေသု၊ ၅-ပါးသော ဖဿဒွါရ, ၅-ပါးသော အသံဝရဒွါရ, ၅-ပါးသော သံဝရဒွါရတို့၌။ ဥပ္ပန္နာနံ၊ ကုန်သော။ အသံဝရာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ကမ္မပထတာ၊ ကမ္မပထတို့၏ အဖြစ်သည်။ န အတ္ထိ။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) ပါဏာတိပါတာဒီနံ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ပရသန္တ က။ပ။အာဒီနံ စ၊ သူတစ်ပါးတို့၏ ဥစ္စာဟူသော တည်ရာ အာရုံရှိသော အဘိဋ္ဌာဟူသော လောဘ, တစ်ပါးသော သတ္တဝါဟူသော အာရုံရှိသော ဗျာပါဒ, အဟေတုကဒိဋ္ဌိ အစရှိသည်တို့၏လည်းကောင်း၊ တေသုဒွါရေသု၊ ထိုပဥ္မွ ဖဿဒွါရ, ပဥ္မွ အသံဝရဒ္ဓါရ, ပဥ္စသံဝရဒ္ဓါရတို့၌။ အနုပ္ပတ္တိတော၊ မဖြစ်ခြင်းကြောင့် တည်း။ ရြပါရံ စသော ပဥ္စာရံကို အာရုံမပြုကြောင်း ထင်ရှားဖို့ရာ ပရသန္တ ကဝတ္ထု စသော အာရုံတို့ကို ထည့်၍ပြထားသည်။]

၁။ အထ ဝါ။ ။ [တေသံတိ အသံဝရဒုစ္စရိတာဒီနဲ။--မခု။] ပြအပ်ခဲ့သော အသံဝရဒုစရိုက်။ သံဝရ သုစရိုက်တို့၏ ဖဿခွါရ အစရှိသည်တို့နှင့် မဆန့်ကျင်ပုံကို ပြခြင်းသည် ကမ္မပထသံသန္ခန မည်၏။ ဤသို့ ကေဗိဆရာတို့ ဆိုကြသည်။]

၂။ တ**ေးတဲ့ ဝိမာရေတင္စံုနဟိ** ။ ။ ထို၂–ဝါဒလုံးပင် စဉ်းစားစရာရှိသည်ဟု စကားပလ္လင်ခံ၍ "န ဟိ" စသည်ဖြင့် ချဲ့သည်။ ထို အကျယ်ကား–"န စဿဒ္ဓါရန္က ရုပ္ပန္နဲ့ ကမ္ဗန္တ ရံ ဟောတီတိ"တိုင်အောင်တည်း။ [န ဟိ၌ "ဟိ ယသ္မာ"ဟု ပေး၍ ထို ဣတိကျမှ "ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ ဝိစာရေတဇ္ဗံ၊ ၏"ဟုလည်း ပြန်လှည့်နိုင်သည်။]

၃။ ပဉ္စ ဇဿ။ပ။အနုပ္ပတ္တိတေား ။ စက္ခုသမွ ဿဒွါရးပးကာယသမွဿဒွါရကို ပဉ္စ ဖဿဒွါရ ဟုဆို၏။ ထို ပဉ္စမဿဒွါရ၊ စက္ခုအသံစရ-စသော ပဉ္စ အသံစရဒွါရ၊ ပဉ္စ သံစရဒ္ဒါရတို့၌ဖြစ်သော အသံစရ-သံစရတရားတို့သည် ကမ္မပထမမြောက်။ ဘာ့ကြောင့်နည်း-ပါကာတိပါတ-စသော ကမ္မဝထ ၇-ပါး၊ ပရသန္တ ကစတ္ထုလောဘ (အဘိန္ရာ)၊ ပရသတ္တာ ရမ္မကဗျာပါဒ၊အဟေတုက-စသော မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိတို့၏ ထို၅-ဒွါရတို့၌ မဖြစ်သောကြောင့်တည်း။ တိုသို့မဖြစ်လျှင် ထို ပဉ္စဒ္ဒါရ၌ဖြစ်သော ဒုဿီလျ-စသော အသံစရ၊ သီလ-စသော သံစရတို့သည် ကမ္မဝထ မခြောက်ရကား "ကမ္မပထနှင့်တရားကိုယ်အရကောက် မထူးကြောင်းကို ပြသော စကားသည် ကမ္မဝထသံသန္နန မည်၏ "ဟု မဆိုထိုက်။ ထို့ကြောင့် ထိုစကားကို စဉ်းစားသင့်သည်-

စ၊ သည်သာ မကသေး။ တိဝိကောယဒုစ္စရိတာဒီနိ၊ ၃–ပါးအပြားရှိသော ကာယဒုစရိုက် အစရှိသည်တို့သည်။ ကမ္မပထာတိ၊ ကမ္မပထတို့ဟူ၍။ ပါကဋာ ဝေ၊ ကုန်သည်သာ။ ဤတိ၊ ကြောင့်၊ တေသံ၊ ထိုကာယဒုစရိုက် အစရှိသည်တို့၏၊ ကမ္မပထာဟိ၊ တို့နှင့်။ နာနတ္တာဘာဝဒဿနေန၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်၏ မရှိခြင်းကို ပြခြင်းဖြင့်။ ကိ်၊ အဘယ် အကျိုးရှိအံ့နည်း။

ြောင့် သည်သာ မကသေး။ ယတော၊ အကြင် ဖဿဒွါရ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ခြင်းကြောင့်။ တေသံ၊ ထို ဒုစရိုက် သုစရိုက် အသံဝရ သံဝရ တို့၏။ ဖဿဒွါရာဒီဟိ၊ ဖဿဒွါရဲ အစရှိသည်တို့နှင့်။ အဝိရောဘောဝေန၊ မဆန့်ကျင်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဒီပနာ၊ ပြခြင်းသည်။ သိယာ၊ ၏။ ဒုစ္စရိတာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သုစရိတာနံ စ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ဖဿဒွါရာဒီဝသေန၊ ဖဿဒွါရ အစရှိသည်၏ အစွမ်းဖြင့်။ (သာ) ဥပ္ပတ္တိ၊ ကိုမ န ဒီပိတာ၊ မပြအပ်ခဲ့။ အသံဝရာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ (သာဥပ္ပတ္တိ)ပိ၊ ကိုလည်း၊ န(ဒီပိတာ)။

ပန္၊ အနွယ ကား။ ကေဝလံ၊ သက်သက်။ (ကေစိဆရာတို့ ဆိုသကဲ့သို့ ကမ္မပထပတ္တ ခုဿိလျ–စသည်တို့၏ ကမ္မပထတို့နှင့် ရောနှော၍ ပြခြင်းမဖက်

၁။ တိဝိစေပးဘာဝဒဿနေန။ ။ ဤစကားသည် "တထာ ခုစ္စရိတာဒီနံ"ကို အပြစ်ပြသော စကားတည်း။ ကာယခုစရိုက်၊ သုစရိုက်စသည်တို့ကား ကမ္မပထဟု ထင်ရှားပြီး ဖြစ်၏။ ထိုသို့ ထင်ရှားပြီးဖြစ်သောကြောင့် ခုစရိုက် သုစရိုက်တို့၏ ကမ္မပထတို့နှင့် အထူးမရှိကြောင်းကို ပြခြင်းဖြင့် အကျိုးမရှိ။ ထို့ကြောင့် "ခုစ္စရိတာဒီနခွ္"ဟူသော စကားလည်း စဉ်းစားဖွယ်ရှိသည်–ဟူလို။ ("တိဝိချေစ္စရိတာဒီနံ စ ကမ္မပထတာ ပါကဋာစဝါတိ"ဟု ရှိလျှင် စာသွားကောင်း၏။)

၂။ နှ စေပ။ဒီပနာ သိယာ။ ။ ဤကေားသည် "အထ ဝါ တေသံ ဖသာဒွါရာဒီဟိ" စသော ဒုတိယ ကေစိဝါဒ၏အပြစ်ကို ပြသော ကေားတည်း။ ယတော–စသော အနိယမ ဝါတျကို ရှေးဦးစွာ အနက်ပေးပါ။ ယတောတိ ဖသာဒွါရာဒီသု ဥပ္ပတ္တိတော ဒီပနာသိယာ၊ သာ ဥပ္ပတ္တိ နှ ဒီပိတာတိ ယောစနာ။–မခု။] အဋ္ဌကထာ ကမ္မပထသံသန္ခန အခန်းကို ကြည့်ပါ။ ထိုအခန်း၌ ဖသာဒွါရတို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဒုစရိုက် သုစရိုက် အသံဝရ သံဝရတို့၏ဖြစ်ပုံကို မပြခဲ့။ ထို့ကြောင့် "ထို ခုစရိုက်စသည်တို့၏ ဖသာဒွါရ စသည်တို့နှင့် မဆန့်ကျင်ပုံကို ရောနှော၍ ပြဖွယ်မလိုရကား ထို မဆန့်ကျင်ပုံကို ပြသောစကားသည် ကမ္မပထသံသန္ခန မည်၏"ဟု ဆိုအဝ်သော ဝါဒကိုလည်း စဉ်းစားထိုက်သည်–ဟူလို။

၃။ ကေဝလဲ။ပာဒီပီတာ။ ။"နှ စ ဒုစ္စရိတာနဲ။ပာဖဿဒ္ဒါရာဒီဝသေန ဥပ္ပတ္တိ ဒီပီတာ" ဟူသော ဗျတိရေကကိုကြည့်၍ "ဒုစ္စရိတ သုစရိတ သံဝရ အသံဝရတို့၏ ဖဿဒ္ဒါရ--စသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ပုံကို ပြုခြင်းနှင့် မရောယှက်သည်ကို "ကေဝလဲ"ဟု ဆိုသည်ဟု

သက်သက်။) ဖဿဒ္ဒါရာဒိဝ္သေန၊ ဖဿဒ္ဒါရ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဥပ္ပန္နာနံ၊ ကုန်သော။ အသံဝရာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ကာယကမ္မာဒိတာ၊ ကာယက အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို။ ဒိပိတာ၊ ပြီ။

ိ စ၊ ဆက်။ တွေကံ၊ ဤမျှ အတိုင်းအရှည်ရှိသော အသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယကံ စသည်၏အဖြစ်ကို ပြကြောင်းစကားမျှသည်။ ကမ္မပထသံသန္ဒနံ၊ သည်။ ယဒိ(ဟောတိ။ ဧဝံ သတိ)။ အကုသလံ။ပ။နုပ္ပဇ္နတိတိ အာဒိ၊ အစရှိသော စကားသည်။ ကမ္မပထသံသန္ဒနံ၊ သည်။ န သိယာ၊ မဖြစ်တော့ရာ။

<sup>၂</sup> သောပိ၊ ဤအသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယကံ အစရှိသည်၏အဖြစ်ကို ပြကြောင်း စကားသည်လည်း။ ဆ ဖဿဒွါရာဒီဟိ၊ ဆ ဖဿဒွါရ အစရှိသည်တို့နှင့်။ အဝိရောဓဒီပနာ၊ မဆန့်ကျင်ပုံကို ပြကြောင်းစကားသည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ ေစ၊ ဤသို့ ဆိုငြားအဲ့။ (ဧဝံသတိ၊ ဤသို့ ဆိုလတ်သော် = ဤသို့ဆိုတိုင်းမှန်လျှင်။)

မှတ်ပါ။ ထို ပြခြင်းနှင့် မရောယှက်ဘဲ ဖဿဒွါရ--စသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်သော အသံဝရ သံဝရတရားတို့၏ ကာယကဲ စသည်ဖြစ်ပုံကိုသာ (အဋ္ဌကထာ ကမ္မဖထသံသန္ဒန အခန်း၌) ပြအပ်ခဲ့သည်--ဟူလို။ ဤစကားကို "ပုဥ္မဖဿဒွါရဝသေန ဟိဥပ္ပန္နော အသံဝရော အကုသလံ မနောကမ္မမေဝ ဟောတိ" အစရှိသော ကမ္မပထသံသန္ဒနကတာ--လာ စကားကို ရည်ရွယ်၍ဆိုသည်။။]

၁။ ယဒီ ဧ။ပ။န သိယာ။ ။ [တွေကန္တိ –အသံဝရ သံဝရာနံ ကာယကမွာဒီဘာဝ ဒီပနမတ္တဲ့။ –မစု။] အသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယကံ စသည်ဖြစ်ပုံကို ပြကြောင်းစကားမျှသည်သာ ကမ္မပထသံသန္ဒနဖြစ်လျှင် ...အသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယကံစသည်ဖြစ်ပုံကို ပြပြီးနောက်, ကံတို့၏ ဖဿဒျွါရ၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ် မဖြစ်ကို ဆက်၍ပြသော "အကုသလံ ကာယကမွံ ပဉ္စဖဿဒျွါရဝသေန နုပ္ပစ္စတိ"စသော စကားသည် ကမ္မပထသံသန္နန မမည်ရာရောက်၏။ အမှန်အားဖြင့် – "အသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယကံ စသည်ဖြစ်ပုံကို ပြသော စကားသည် လည်းကောင်း။ ကံတို့၏ စဿဒျွါရ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ပုံကိုပြသော စကားသည်လည်းကောင်း ကမ္မပထသံသန္နန အမည်ရသည်သာ"ဟူလို။

၂။ သောပိ။ပဲ။နဲ ဝတ္တဗ္ဗံ။ ။[သောပိတိ၊ ကာယကမ္မာဒိတာ ဒီပနာပိ။–မခု။] အသံဝရ သံဝရတို့၏ ကာယက်စသော အမည်ကို ပြကြောင်းစကားသည်လည်း ဆဖဿဒ္ဓါရ–စသည်တို့နှင့် မဆန့်ကျင်ပုံကို ပြခြင်းပင် ဖြစ်သောကြောင့် "အထ ဝါ"ဟု တက်သော ဝါဒအတိုင်းပင် ဖြစ်သည်ဟု ကေစိတို့က ဆိုလျှင်...ရှေ့ဝါကျ စကားနှင့် အထ ဝါ တက်သော စကားသည် အနက်အဓိပ္ပာယ်မပြားဘဲ စကားအသုံးအနှန်းသာ ကွဲရာရောက်၏။ သို့ဖြစ်လျှင် ဆိုအပ်ပြီးသော အပြားကိုပင် အခြားသော အပြားတစ်မျိုးဖြင့် ပြဖို့ရာ "အထ ဝါ"ဟု မဆိုသင့်။ ဲ ဝုတ္တမေဝ၊ ဆိုအပ်ပြီးသည်သာလျှင် ဖြစ်သော။ ပကာရံ၊ အပြားကို၊ ပကာရန္တ ရေန။ တစ်မျိုးသော အပြားအားဖြင့်။ (နည်းတစ်မျိုးဖြင့်) ဒဿတုံ၊ ငှာ။ အထ ဝါတိ၊ ဟူ၍၊ နှ ဝတ္တဗွဲ၊ မဆိုထိုက်။

ဲ့ စ၊ သည်သာ မကသေး။ ["ကေစိဝါဒ၌ အပြစ်ပြဖွယ် ကျန်သေး၏" ဟူလို။] အထ ဝါ သဒ္ဒေ၊ သည်။ သမုစ္စယတ္တေ၊ သမုစ္စည်း အနက်ရှိသည်။ (သတိ၊ သော်။) ကမ္မပထပ္ပတ္တာနေဝ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်သည်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်သော။ ဒုဿီလျာဒီနိ၊ ဒုဿီလျ အစရှိသည်တို့ကို။ ကာယကမ္မာဒီနာမေဟိ၊ ကာယကံ အစရှိသော နာမည်တို့ဖြင့်။ ဝဒန္တေ ဟို၊ ဆိုကုန်သော အဋ္ဌကထာ ဆရာတို့သည်။ မနောကမ္မဿ၊ ၏။ ဆ ဖဿခွါရဝသေန၊ ၆-ပါးသော ဖဿခွါရတို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဥပ္ပတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းကို။ န ဝတ္တဗ္ဗာ၊ မဆိုထိုက်။ (ကသ္မာ နဝတ္တဗ္ဗာ) ဟိ (ယသ္မာ)။ တံ၊ ထိုမနောကံသည်။ စက္ခုဒွါရာအီဝသေန၊ စက္ခုဒွါရ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ နာ ဥပ္ပစ္စတိ၊ မဖြစ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (န`ဝတ္တဗ္ဗာ။)

र စ၊ သည်သာ မကသေး။ ကမ္မပထပ္မတ္တာ ဧဝ၊ ကမ္မပထသို့ရောက်သည်သာ လျှင် ဖြစ်ကုန်သော။ အသံဝရာဒယော၊ တို့ကို။ ယဒိဂဟိတာ၊ကုန်အံ့။(ဧဝံသတိ။)

၁။ ဝုတ္ထမေ၀ ပကာရံ။ - ။"ဝုတ္ထမေ၀ ပကာရံတိဣဒံ နာနတ္တာဘာဝဒဿနံ သန္မာယ ဝုတ္ထံး] အထ ဝါဟု တက်သောဝါကျ၏ ရှေ့၌ "ကမ္မပထပတ္တာနံ။ပ။နာနတ္တဘာဝဒဿနံ"ကို ရည်ရွယ်၍ "ဝုတ္ထမေဝ ပကာရံ"ဟုဆိုသည်။ ပြကာရန္တ ရေနာတိဗဿဒွါရာဒီဟိ အဝိရောဓဒီပနာတိပဒံ သန္ဓာယာဟး) ပကာရန္တရေန ဟုသောစကားကို အထ ဝါဟု တက်၍လာသော ဝါကျ၌ စုဿဒွါဒီဟိ အဝိရောဓဒီပနာပုဒ်ကို ရည်ရွယ်၍ ဆိုသည်။ [ ဤ မဓုဋီကာဖွင့်ပုံကို ထောက်လျှင် "ဝုတ္ထမေဝ ပကာရံ ပကာရန္တရေန"ဟု ရှေးပါ၌ရှိဟန်တူသည်။]

၂။ သမုစ္မယတ္အေစ။ပရာပွစ္နတိတိ။ ။ အထ ဝါ သဒ္ဒါသည် အတ္တန္တ ရဝိကပွန အနက်ဟော မဟုတ်ဘဲ သမုစ္စည်းအနက်ဟောဟုဆိုလျှင် "ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ ဒုဿိလျာဒီနဲ စသော ရှေ့အနက်နှင့်ပေါင်းဖို့ရာ ကမ္မပထမြောက်သော သဘောတူအနက်တစ်မျိုး ဖြစ်စရာရှိ၏။ သို့ဖြစ်လျှင် မနောက်၏ ဆ ဖဲသာဒွါရ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ပုံကို မဆိုတိုက်တော့။ ဘာ့ကြောင့်နည်း— ကမ္မပထမြောက်သော မနောက်၏ စက္ခုသမွဿဒွါရ—စသော ၅–ဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့် မဖြစ်နိုင် သောကြောင့်တည်း။ အြဋ္ဌကထာ၌ကား "အကုသလံ မနောကမွဲ ပန ဆ စဿဒွါရဝသေန ဥပ္ပစ္နတိ"ဟု ဆိုထား၏။ ထို့ကြောင့် အထ ဝါ သဒ္ဒါ၏ သမုစ္စည်း အနက်လည်း မဖြစ်နိုင်— ဟူလို။)

၃၈ ယဒီ စမာမန ဝတ္ထဗ္ခံသိယာ။ ။"ကမ္မပထပ္မတ္တာနံ ဒုဿိလျာဒီနံ အသံဝရာနံ"စသော ပထမနည်း၌ အပြစ်တစ်မျိုးကို တိုး၍ပြလိုသောကြောင့် "ယဒိ စ" စသည်မိန့်။ "ကေစိတို့၏ ပထမနည်းအတိုင်း ကမ္မပထမြောက်သော အသံဝရ-သံဝရတို့ကိုသာ ကမ္မပထ သံသန္မနအရာ၌ ယူအပ်ကုန်သည်ဖြစ်အုံ။ ဤသို့ဖြစ်လျှင် အဋ္ဌကထာ၌ "စောပနကာယ အသံဝရချွဲရဝသေန

(န ဝတ္တဗ္ဗံ သိယာ-လှမ်းစုပ်။) <sup>3</sup>ခုစ္စရိတေဟိ။ တို့မှ။ အညေသံ၊ ကုန်သော။ အသံဝရာနံ၊ ကမ္မပထမြောက်သော အသံဝရတို့၏။ အဘာဝါ၊ မရှိခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း။ <sup>၂</sup>တေသံ၊ ထို အသံဝရတို့၏။ တံတံကမ္မဘာဝသာ၊ ထိုထို ကာယကံ အစရှိသည်၏ အဖြစ်၏။ (အမည်၏။) ဝုတ္တတ္တာ စ၊ ဆိုအပ်ပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ စောပနျပ။ဟောတိတိ အာဒိ၊ အစရှိသော စကားသည်။ န ဝတ္တဗ္ဗံ၊ သည်။ သိယာ၏။

ု ဟို၊ လခွဒေါသ တစ်နည်းပြအံ့။ တသ္မို၊ ထိုစကားကို။ ဝုစ္စမာနေ၊ သော်။ သင်္ကရော၊ ရောယှက်ခြင်းသည်။ သိယာ၊ ၏။ (ကသ္မာ သင်္ကရော သိယာ။) ဟိ (ယသ္မာ)။ ဝစီမနောကမ္မာနိပိ၊ တို့သည်လည်း။ ကာယချဲရေ၊ ၌။ ဥပ္ပစ္နွန္တိ ၊ ကုန်၏။

ဥပ္ပန္နော (အသံဝရော) အကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ ဟောတိ" စသောစကားကို မဆိုသင့်၊ ဆိုသော်လည်း အကျိုးမရှိတော့။ ကမ္မပထမြောက် မမြောက်သော အသံဝရ သံဝရတို့ကို သိမ်းကျုံး၍ယူမှသာ "စောပနကာယ အသံဝရော"စသော စကားကို ဆိုရကျိုးရှိသည်–ဟူလို။

၁။ခုစ္စရိတေဟိ။ပ။အဘာဝါး ။"ဘာ့ကြောင့်နည်း" ဟု မေးဖွယ်ရှိ၍ "ခုစ္စရိ တေဟိ။ပ။အဘာဝါ"ဟူသော ပထမဟိတ်ကို မိန့်သည်။ ခုစရိက်မှ တစိပါးသော အသံဝရဟူ၍ သီးခြားမရှိ။ ခုစရိက်တို့နှင့် အသံဝရတို့သည် တွဲ၍ဖြစ်ကြခြင်းကြောင့်တည်း။ ခြစ္စရိတေဟိ။ဗ။ ကျခံ တေဟိ (ထို ခုစရိက်တို့နှင့်) သဟဇာတတ္တဲ့ သန္ဓာယ ဝုတ္ထဲး န သရူပတော နာနတ္တာဘာဝံ=သရုပ်သကောင်အားဖြင့် ကွဲပြားကုန်သည်၏အဖြစ် မရှိခြင်းကို ရည်ရွယ်၍ ဆိုအပ်သည် မဟုတ်။ သရုပ်အားဖြင့်ကား ခုစရိက်လည်း တခြား၊ အသံဝရလည်း တခြားပင်-ဟူလို။–မခု။]

၂။ တေသဥ တံတဲ ကမ္မဘာဝသာဝုတ္တတ္တား ေအကယ်၍ ဒုရရိုက်တို့၏ ကာယကံ စသည်ဖြစ်ပုံကို ဆိုခဲ့ပြီးမဟုတ်လျှင် ဤနေရာ၌ အသံဝရတို့၏ ကာယကဲစသော အမည်ကို ဆိုထိုက်သည် မဟုတ်ပါလော–ဟု တစ်ဆင့်မေးဖွယ် ရှိသောကြောင့် တေသဥ္စ။ပုံ။ ဝုတ္တတ္တာ"ဟု ဒုတိယဟိတ်ကို မိန့်သည်။ ဒုစရိုက်တို့၏ ကာယကဲစသည်ဖြစ်ပုံကို "ယောမိဂဝံ ဂမိဿာမိ" စသည်ဖြင့် အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုခဲ့ပြီးဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့်ဒုစရိုက်နှင့် မကွဲပြားသော အသံဝရတို့၏ ကာယကဲစသည်ဖြစ်ပုံကို မဆိုထိုက်တော့–ဟူလို။ [ဝုတ္တတ္တာတိပောဋ္ဌာ ကမ္မကထာယံ ယော မိဂဝဲ ဂမိဿာမိတိ အာဒီနာ။–မခု။ အနဋီကာ၌ကား "တိဝိခဲ ကာယဒုစ္စရိတဲ အကုသလံ ကာယကမ္မမေစ ဟောတိ"ဟူသော ဤ ကမ္မပထာသံသန္ခန္ အခန်း၌ ဆိုအပ်လတ္တဲ့သောစကားကို "ဝုတ္တတ္တာ" အရ ယူသွားလေသည်။]

၃။ **ဂုစ္စမာနေ ဟိုးပးကမ္မန္တ ရာနီ**။ ။ ကာယစစိ မနောကမွ၏ အစွမ်းဖြင့် အသံစရ သာမညကိုယူ၍ ဆိုအပ်သည်ရှိသော် အဘယ်အပြစ် ရောက်ရာသနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိ၍ "ဂုစ္စမာနေပီ တသို့"စသည်ကိုမိန့်။ ထိုသို့ဆိုလျှင် သက်ရဒေါသ ဖြစ်စရာရှိ၏–ဟူလို။ ဤြနည်း၌ ဟိ–သဒ္ဒါသည် ဝါ၏အနက်ရှိ၏–ဟု မစုဖွင့်၏။ ရောပုံကား–"စောပနကာယ အသံစရ။ပစ တထာ၊ တူ။ သေသဒ္ဓါရေသုပိ၊ တို့၌လည်း။ ကမ္မန္တ ရာနိုးတစ်ပါးသောကံတို့သည်။ (ဥပ္ပန္နန္တိ။) ဣတိ။ ကြောင့်၊ (သက်ရော သိယာ။)

ံပန၊ သို့မဟုတ်။ ဒွါရန္တရေ၊ တစ်ပါးသော ဒွါရ၌။ ဥပ္ပစ္ခမာနံ၊ ဖြစ်သော။ ကမ္ဗန္တရမ္မိ၊ တစ်ပါးသော ကဲသည်လည်း။ တံဒွါရိက ကမ္မမေဝ၊ ထိုဒွါရ၌ဖြစ်သော ကဲသည်သာ။ အထ သိယာ၊ အဲ့။ (ဧဝံသတိ။) တိဝိခံ။ပ။ ကာယကမ္မမေဝါတိအာဒိ၊ အစရှိသော စကားသည်လည်းကောင်း။ အကုသလံ။ပ။ဥပ္ပစ္ခတိတိ အာဒိစ၊ သည်လည်းကောင်း။ ဝိရ ရွေယျ၊ အချင်းချင်း ဆန့်ကျင်ရာ၏။ (တဉ္စ၊ ထိုစကား ၂–ရပ်သည်လည်း။ န ဝိရရွှုတိ၊ မဆန့်ကျင်။)

["တဉ္စ နဝိရုဇ္ဈတိ–ထိုစကား ၂–ရပ်လည်း မဆန့်ကျင်နိုင်"ဟု မခုဋီကာထည့် ၍ မဆန့်ကျင်ကြောင်းကို အဘယ်နည်းဖြင့် သိနိုင်သနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဒုစ္စရိတာနဲ့ ဟိ"စသည်ကို မိန့်သည်။] (ကသ္မာ န ဝိရုဇ္ဈတိ ဣတိဝိညာယတိ) ဟိ(ယသ္မာ)။ <sup>၂</sup> ဒုစ္စရိတာနဲ၊ တို့၏။ အညဒ္ဒါရစရဏ်၊ တစ်ပါးသော ဒွါရ၌ဖြစ်ခြင်းသည်။

ကာယကမူမေဝ ဟောတိ"ဟု ဧဝဖြင့် ဆိုသော်လည်း ထို ကာယဒ္ဒါရ၌ ဝစိကံ မနောက်များလည်း ဖြစ်နိုင်၏။ ထို့အတူ ဝစိဒ္ဓါရ၌လည်း ကာယကံ မနောက်တို့ ဖြစ်နိုင်၏။ ဤနည်းအားဖြင့် ဝစိကံ မနောက်တို့သည် ဧစာပနကာယ ဟူသော ကာယဒ္ဓါရ၌ဖြစ်သောအခါ ကာယကံအမည် ဖြစ်တော့မလိုဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ကဲအချင်းချင်း ရောနှော ရုပ်ထွေးခြင်းဟူသောအပြစ် ဖြစ်စရာရှိသည်။

၁။ အထ ပန္။ပ။ဝိရုရွေယူ ။ ။ အခြားအပြစ်တစ်မျိုးကို ပြပြန်လိုသောကြောင့် "အထပန" စသည်မိန့်၊ အကယ်၍ ဝစီဒွါရဟူသော ဒွါရတစ်ပါး၌ဖြစ်သော ကာယကံသည် ထိုဝစီ ဒွါရ၌ဖြစ်သော ဝစီကံသာလျှင် ဖြစ်အံ့၊ ဤသို့ဖြစ်လျှင် "တိဝိခံ ကာယဒုစ္စရိတ် အကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ" စသည်ဖြင့် အမြဲသတ်မှတ်အပ်ပြီးသော ရှေ့စကားသည်လည်းကောင်း။ အကုသလံ ကာယကမ္မ စောပနကာယအသံဝရဒွါရဝသေန ဝါစာအသံ ဝရဒ္ဓါရဝသေန စ ဥပ္ပန္နတိ" စသော (ကာယကံက ကာယ–ဝစီဒွါရ၌ ဖြစ်နိုင်၏ဟူသော) နောက်စကားသည် လည်းကောင်း အချင်းချင်း ဆန့်ကျင်စရာရှိ၏။ (ရှေ့စကား၌ "ကာယဒုစရိက်သည် အကုသိုလ် ကာယကံသာ" ဟု စေဖြင့် ဆိုပြီးနောက် "အကုသိုလ်ကဲသည် စောပန ကာယအသံဝရဒွါရ ဝါစာအသံဝရဒွါရ ၂--မျိုး၌ ဖြစ်၏"ဟု ဆိုပြန်သောကြောင့် စကား ၂--ရပ်ဆန့်ကျင်ရာ ရောက်သည်။

၂။ ဒုစ္စရိတာနဲးမေကမွန္က ရဲ ယောတီတီ။ ကားယဒုစရိုက်၏ ဝစိဒ္ဒါရ၌ ဖြစ်ခြင်း စသည်ဖြင့် ဒုစရိုက်တို့၏ အခြားဒွါရ၌ ဖြစ်နိုင်ခြင်းသည် ရှိ၏။ ဤြစကားဖြင့် "အကုသလံ ကာယကမ္မံ"စသော နောက်စကားကို ရည်ရွယ်သည်။] ထိုသို့ဒွါရတစ်ပါး၌ ဖြစ်စေကာမူ ကံအမည်ကား တစ်မျိုးမပြောင်းတော့၊ "ကာယကံသည် ဝစိဒ္ဒါရ၌ ဖြစ်စေကာမူကာယကံသာ မည်၏"ဟူလို။ [ဤစကားဖြင့် "တိဝိခံကာယဒုစ္စရိတဲ"စသော ပထမ စကားကို ရည်ရွယ်သည်။] ဣတိဖြင့် "တဒေဘဲ ဝိစာရေတစ္မံ"ကို ပြန်၍အုပ်သည်။ ဤဆိုအပ်ပြီးသော အပြစ်အမျိုးမျိုး ရောက်စရာ ရှိသောကြောင့် ထိုကေစိတို့၏ စကားကို စိစစ်ထိုက်သည်–ဟူလို။ အတ္ထိ။ စ၊ ထိုသို့ပင် တစ်ပါးသော ဒွါရ၌ဖြစ်ခြင်း ရှိပါသော်လည်း။ အဿ၊ ထိုဒုစရိုက်ကံ၏။ ဒွါရန္တရုပ္ပန္နဲ့၊ တစ်ပါးသော ဒွါရ၌ဖြစ်သော။ ကမ္ဗန္တ ရုံ ကံတစ်မျိုးသည်။ န-ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (တံ၊ ထိုစကား ၂–ရပ်သည်။ နဝိရမ္မတိ၊ ကျင်။ ဣတိ ဝိညာယတိ၊ ၏။) ဣတိ၊ ဤကာ်းတဒေတဲ့ ဝိစာရေတဗ္ဗဲ–၏ အကျယ်တည်း။

[ယခုအခါ အတ္တနောမတိကို ပြလို၍ "တသ္မွာ" စသည်ကို မိန့် န] ကသ္မာ၊ ကြောင့်။ မဟဋ္ဌာ၊ အောက်ဖြစ်သော ဒွါရသံသန္နန အခန်း၌။ ကမ္မပထပ္ပတ္တာနံ ဧဝ၊ ကမ္မပထသို့ ရောက်သည်သာလျှင် ဖြစ်ကုန်သော ခုစရိုက် အစရှိသည်တို့၏။ ကာယကမ္မာဒီဘာဝဿ၊ ကာယကံအစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်၏။ ဝါ၊ ကို။ ဝုတ္တတ္တာ၊ ဆိုအပ်ပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ 'သေသာနံ၊ ကမ္မပထပတ္တမှ ကြွင်းကုန်သော။ တံတံ ဒွါရုပ္ပန္နာနံ၊ ထိုထိုဒွါရ၌ ဖြစ်ကုန်သော။ ကုသလာ

**၁။ တသူားပ ကမ္မပတ္ သံသန္ပနံ နာမ။ ။** ဤကား မူလဋီကာဆရာ၏ အလိုကျ ကမ္မပထသံသန္တန၏ အဓိပ္ပာယ်ကို ပြသော စကားတည်း။ အနဋီကာ၌ ရှေ့က စိစစ်ခဲ့ပြီးသော အပြစ်များကို ညွှန်ပြ၍ တသူာ၏ စွဲနက်ကို ပြထား၏။ တသူာတိ ယသွာ~

<sup>(</sup>၁) ကေသ၌ အသံဝရာနံ သံဝရှာနံ စ (ပဥ္စဒါရ၌ဖြစ်သော အချို့ အသံဝရ သံဝရတို့၏) ကမ္မပထတာ နတ္ထိ။...(၂)ကာယဒုစ္စရိတာဒီနဲဥ ကမ္မပထေဟိနာနတ္တာ ဘာဝဒဿနေန ပယောစနံ နတ္ထိ။...(၃) နစ ဒုစ္စရိတာဒီနံ ဖဿဒ္ဓါရာဒီနံ ဝသေန ဥပ္ပတ္တိ ဒီပိတာ။...(၄) နစာယံဝီစီ နီရဝသေသ သင်္ဂါယိကာ, ကမ္မာနဲဥ သင်္ကရော အာပစ္စတိ။ ["စောပနကာယ။ပ။ကာယကမ္မမေဝ ဟောတိ"စသော စကားများ ကျန်နေစရာရှိသောကြောင့် "န...နီရဝသေသ သင်္ဂါဟိကာ"ဟု ဆိုသည်။] ...(၅) အဋကထာယဥ္ ပုဗ္ဗာပရဝိရောစော၊...တသူာ။

၂။ မောဋ္ဌားပေးစုတ္တတ္ထား အောက် ကမ္မကတာ (ခွါရသံသန္နန္)၌ ကမ္မပထ မြောက်သော ခုစရိုက်တို့ကိုသာ "ယော မိဂဝံ ဂမိဿာမိတိ"စသည်ဖြင့် ကာယကံစသော အမည်ရပုံကို ပြဆိုခဲ့သောကြောင့် ဤ၌ ထပ်၍ပြဗွယ် မလိုတော့–ဟူလိုးကြုံအကြောင်းသည် "ဣမေပးကမ္မပထာနံဝိယ"ဟူသော ဥပမာနပက္ခအတွက်အကြောင်းတည်း။ ထို့ကြောင့် ထိုစကားနှင့် တွဲ၍ အဓိပ္ပာယ်မှတ်ပါ။]

၃။ သေသာနဲ စ။ပ။၊ကတတ္တာ။ ။ ထို စေတနာနှင့် တကျွဖြစ်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ် (အဘိဈာ, အနဘိဈာ စသည်) တို့၏ ထိုထို ဒွါရ၌ စေတနာပက္ခိက အဖြစ်ကို ("တေဟိ စိတ္တေဟိ သဟဓာတာ အဘိဈာဗျာပါဒ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိယော စေတနာပက္ခိကာဝဟောန္တိ"စသည်ဖြင့် ပြုအပ်ခဲ့ သောကြောင့် ဤ၌ ထည့်၍ပြုဖွယ် မလိုတော့ဟူလို။ ဤအကြောင်းသည် "ကမ္မပထပ္ပတ္တာနဲ ။ပ။ ကမ္မပထသံသန္ခနံ"ဟူသော ဥပမေယျပက္ခ အတွက် အကြောင်းတည်း။ ထို့ကြောင့် ထိုစကားနှင့်တွဲ၍ အဓိပ္ပာယ်မှတ်ပါ။]"

ကုသလာနံ၊ တို့၏။ ဒွါရသံသန္နနေး ဒွါရသံသန္နန္ အခန်း၌။ တံတံ ဒွါရပက္ခိက ဘာဝသား ထိုထိုဒွါရအဖို့ရှိသည်၏ အဖြစ်၏။ ဝါ၊ ကို။ ကတတ္တာ စ၊ ပြုအပ်ပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ 'ဣဓ၊ ဤ ကမ္မပထသံသန္နန္ အခန်း၌။ ကမ္မပထံ၊ သို့။ အပ္ပတ္တာနံ စ၊ မရောက်သည်လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ စေတနာဘွာဝတော၊ စေတနာသဘာအားဖြင့်။ ["စေတနာ+အဘာဝတော"ဟု ပုဒ်ဖြတ်၍, "စေတနာ မဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်"ဟု သော်လည်းကြံ။ အကမ္မာနံ စ၊ ကံ မမည်သည် လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ အသံဝရာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ ဝါ၊ တို့ကိုလည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ဝါ၊ တို့ကိုလည်းကောင်း။ သံဝရာနံ စ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ဝါ၊ တို့ကိုလည်းကောင်း။ ဘဇာပိယမာနာနံ၊ ကပ်ဝင်စေအပ်ကုန်လတ်သော်။ (ကာယကံ အစရှိသည်တို့၏အတွင်းသို့ သွင်းအပ်ကုန် လတ်သော်။) ကမ္မပထာခုံ၊ ကမ္မပထခုစရိုက် သုစရိုက်တို့၏။ (ကာယကမ္မာဒိတာဒီပနံ၊ ကာယကံ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ဟူသောအမည်ကို ပြုခင်းသည်၊ ကမ္မပထသံသန္နနံ၊ ကမ္မပထသံသန္နန မည်သည်။ဟောတိ ဝိယ၊ သို့။ ဧဝံ၊ တူ။) ကာယကမ္မာဒိတာဒီပနံ (စ)၊ သည်လည်းကောင်း။ (ကမ္မပထသံသန္နနံ၊ နာမ–၌ စပ်။)

. ် ိ ာ ကမ္မပထပ္မတ္တာနံ၊ ကုန်ဆော။ တိဝိစကာယ် ခုစ္စရိတာ့ဒီနံ၊ ၃–ပါးအပြားရှိသော ကာယခုစရိုက် အစရှိသည်တို့၏ လည်းကောင်း။ တိဝိစကာယ သုစရိတာဒီနံ စ၊

<sup>္</sup>ဌား ဣေးမေးကာယကမ္စာဒီတာဒီပနဲး းရှေ့ဒွါရသံသန္ဒန အခန်းဝယ် ကမ္မပထမြောက် သော ဒုစရိုက် သုစရိုက်တို့၏ ကာယက အစရှိသော နာမည်ကို ဆိုခဲ့ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ဤ ကမ္မပထသံသန္ဒနအခန်း၌ ထပ်၍ဆိုဖွယ် မလိုရကား ကမ္မပထမမြောက်သော ဒုစရိုက် သုစရိုက် တို့၏ လည်းကောင်း၊ စေတနာဘဘောအားဖြင့် (တစ်နည်း–စေတနာမဟုတ်သည့်အတွက်) ကံလည်း မမည်သော မုဋ္ဌသာစွ–စသော အသံဝရ, သတိ–စသော သံဝရတို့၏ လည်းကောင်း (သွင်းချင်းသွင်းရလျှင်) ကာယက်စသော အမည်တွင်းသို့ သွင်း၍ပြခြင်းသည် ကမ္မပထသံသန္ဒန မည်၏။

ဆိုလိုရင်းကား။ ။ ကမ္မပထတို့ကို ကာယက် စသောအမည်ဖြင့် ပြခြင်းသည် ကမ္မ ပထသံသန္ဒန ဖြစ်သကဲ့သို့၊ ထို့အတူ ကမ္မပထ မမြောက်သော ဒုစရိုက် သုစရိုက်နှင့် ကဲမဟုတ်သော မုဋ္ဌဿစ္စ သတိ–စသော အသံဝရ သဲဝရတရားတို့ကို ကာယကဲစသော အမည်ဖြင့် ပြခြင်းကို ကမ္မပထသံသန္ဒန ဟု ဆိုလိုသည်း ဤ စကားသည် အဋ္ဌကတာ၌ "ပဉ္စဖဿဝသေန ဟိ ဥပ္ပန္နော အသံဝရော အကုသလံ ကာယကမွမေဝ" စသော စကား၊ ပြဉ္စ အသံဝရဝသေန ဥပ္ပန္နောပိ"စသော စကားကို ရည်ရွယ်၍ ဆိုအပ်သော အဖွင့်တည်း။ ကြမ္မပထာနံ့— ခုစ္စရိတာဒီနံ၊ ကာယကမ္မတာဒီဝန် ကမ္မပထသံသန္တနံ ဟောတိဝိယ စစ်၊–မစု။]

၂။ ကမ္မပထပ္ပတ္တာနှံစပစ္ပီပနဲ။ ။ ကြင်းသော အဘိစ္ဆာ--စသည်တို့၏ ထိုထိုဒ္ဒါရအဖို့ ရှိသည်၏အဖြစ်ကို ပြုခဲ့ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ထပ်၍၍ပြုဖွယ် မလိုရကား ကမ္မပထမြောက်သော ဒုစရိုက် သုစရိုက်တို့၏ အခြားဒွါရ၌ ဖြစ်သော်လည်း ကာယက် စသော နာမည် မစွန့်ပုံကို

₩

တို့၏လည်းကောင်း။ ဒွါရန္တ ရစရကေပါ၊ ဒွါရတစ်ပါးဝယ် ဖြစ်ရာအခါ၌လည်း။ ကာယ။ပ။ဒီပနံ(စ)၊ ကာယကဲ အစရှိသည်တို့၏အဖြစ်ကို မစွန့်ခြင်းကို ပြခြင်းသည် လည်းကောင်း။ (ကမ္မပထသသန္နနံ နာမှ-၌ စပ်။) :

ိယတာပကာသိတာန်၊ အကြင်အကြင် ပြအပ်ပြီးကုန်သော။ ကမ္မပထဘာဝံ၊ သို့။ ပတ္တာနံ စ။ ရောက်သည်လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ အပုတ္တာနံ စ၊ မရောက်သည်လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ အကုသလကာယကမ္မာဒီနဉ္စ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ကုသလကာယ ကမ္မာဒီနဉ္စ၊ တို့၏ လည်းကောင်း။ ဖည်းခွါရာဒီဟိ၊ တို့ဖြင့်။ ဥပ္ပတ္တိပကာသန် စ၊ ဖြစ်ပုံကိုပြခြင်းသည်လည်းကောင်း။ ကမ္မပထသံသန္ဒနံ နာမ၊ မည်၏။

ကသွာ<sup>ျ</sup>၊ နည်း။ အကမ္မပထာနံ<sup>ရ</sup>၊ ကမ္မပထ မမြောက်ကုန်သော ဒုစ္၍က်စသည် တို့၏။ ဝါ၊ တို့ကို။ (သံသန္ဒိတတ္တာ–၌ (စပ်။) ကမ္မပထေသျ တို့၌လည်းကောင်း။

ပြုခြင်းသည် ကမ္မပထသံသန္ဒန မည်၏။ ဤ စကားသည်<sup>)</sup> တိဝိဓံကာယဒုစ္စရိတံ အကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ ဟောတိ"စသော၊ တိဝိဓံ ကာယသုစရိတဲ ကုသလံ ကာယကမ္မမေဝ–စသော (အခြားဒွါရ၌ဖြစ်သော်လည်း ကာယကံစသော နာမည်ကို မစွန့်ကြောင်းကိုပြသော) စကား၏ အဖွင့်တည်း။]

<sup>—</sup> ၁။ ယထာပကာသိတာနဉ္စူပ။ပကာသနံ။ စြေအပ်ပြီးသော အပြားရှိကုန်သော ကမ္မပထမြောက်–မမြောက်ကုန်သော ကုသိုလ် အကုသိုလ်တို့၏ စဿဒွါရ အစရှိသည်တို့ဖြင့် ဖြစ်ပုံကို ပြခြင်းသည် ကမ္မပထသံသန္ဒန မည်၏။ ["ယထာပကာသိတာနံ"ဟူသည် အောက် ကမ္မကထာ၌ ပြအပ်ခဲ့ပြီးသော ကမ္မပထအပတ္တ~ပတ္တ ကာယကံစသည်တို့တည်း။ ထိုကံတို့ကို "အကုသလဲ ကာယကမ္မံ ပဉ္စဖဿဒွါရာသေန နပ္ပစ္စတိ၊ မနောဖဿဒွါရာသေနေဝ ဥပ္ပစ္စတိ" စသည်ဖြင့် အဋ္ဌကထာ၌ ဖဿဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ပုံကို ရည်ရွယ်သော အဖွင့်တည်း။]

၂။ ကသူဂါ မထိုဆိုအပ်ပြီးသော ကမ္မပထ ဟုတ်–မဟုတ်သော ဒုစရိက်စသည်တို့၏ ကမ္မပထ မည်ပုံကို ပြုခြင်းစသည်၏ ကမ္မပထသံသန္ဒန အမည်ရပုံဝယ် အကြောင်းပြလိုသောကြောင့် "ကသ္မာ"ဟု ပုစ္ဆာ့ထုတ်ပြီးလျှင် "အကမ္မပထာနံ။ပ။သံသန္ဒိတ္တာ"ဟုဖြေသည်။ နိဿယအတိုင်း လိုက်၍ပေးထားသော သံသန္ဒိတတ္တာ ဟိတ်၃–ပါးကို "ကာယကမ္မာဒိတာဒီပနံ (ကမ္မပထည့်သန္ခနံ နာမ), "ဥပ္ပတ္တိပကာသနံ (ကမ္မပထသံသန္ဒနံ နာမ), "ဥပ္ပတ္တိပကာသနံ (ကမ္မပထသံသန္ဒနံ နာမ), "ဥပ္ပတ္တိပကာသနံ (ကမ္မပထသံသန္ဒနံနာမ)"ဟူသော ဖလဝါကျ ၃-ပါးနှင့် အစဉ်အတိုင်းဟပ်ပါး)

၃။ အကမ္မပထာနံ။ မဤပုဒ်ကို "သမာန နာမတာဝသေန သံသန္တိတတ္တာ"၌စပ်။ ကမ္မပထေသုကို သံသန္တိတတ္တာ၌–စပ်။ ကမ္မပထ မမြောက်ကုန်သော ဒုစရိုက် အသံဝရ စသည်တို့၏ ကမ္မပထတို့၌ ကာယကံစသော နာမည်ချင်းတူသည်၏ အစွမ်းဖြင့် ရောနောပြအပ် ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် "ကမ္မပထ သံသန္တန"ဟုခေါ် ရသည်။

ကမ္မပထာနံး၊ ကမ္မပတ် မြောက်ကုန်သော ဒုစရိက်စသည်တို့၏။ ပြု၊ တို့ကို။ အက်မ္မပထေသုံးစု၊ တို့၌လည်းကောင်း။ သိမာနနာ့်မတာဝသေန၊ တူသောနာမည် ရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်၏အခွမ်းဖြင့်။ (တွေ၊ ၌။ သံသန္တိတတ္တာ၊ ကြောင့်လည်းကောင်း။) ကမ္မပထာနံ၊ တို့၏။ ဝါ၊ တို့ကို။ ကမ္မပထာသု၊ တို့၌။ သာ့မညနာမာဝိဖောနဝင်သန့်၊ သာမညနာမည်ကို မစွန့်ခြင်း၏အခွမ်းဖြင့်။ (တွေ၊ ၌။ သံသန္တိတ်တွာ၊ ကြောင့်လည်း ကောင်း။) ခုံဥဘယေသံ၊ ၂--ပါးကုန်သော ကမ္မပထာမြောက်--မမြောက်သော ဒုစရိုက် အစရှိသည်တို့၏။ ဒွါရေသု၊ ဖဿဒွါရ စသည်တို့၌။ ဥပ္ပတ္တိဝသေန၊ ဖြစ်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဧတ္တ၊ ဤကမ္မပထသံသန္နန အခန်း၌။ သံ သန္ဒိတတ္တာ၊ စ၊ ရောနော၍ ပြအပ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်းတည်း။မ

် တတ္ထ၊ ထို ကမ္မပထသံသန္ဒန အခန်း၌။ တိဝိရကမ္မဒ္ဒါရဝသေန၊ ၃–ပါး အပြားရှိသော ကမ္မဒ္ဒါရတို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဥပ္ပန္နာနံ၊ ကုန်သော။ ကမ္မာနံ၊ တို့၏။ ဉာတ်ကမ္မဘာဝဲတာယ၊ သိအပ်ပြီးသောိ ကံတို့၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ကာယဒ္ဓါရ၌ ဖြစ်လျှင် ကာယကံ၊ ဤသို့စသည်ဖြင့် ထင်ရှားပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့်။) တံတံ ကမ္မ

**၁။ ကမ္မပထာနဥ်။ ျ**က္ခြုပုဒိက္ခ်လည်း "အက်မွပ်တော်သူ သမာနနာမတာဝသေန သံသန္ဒိတတ္တာ"၌ စပ်၍ ရှေ့အတိုင်း အဓိပ္ပာယ်ဆိုပါ။ [မရ၌ ကမ္မပတေသု အ်ကမ္မပထေသူတို့ကို သဟာဒိယောက်နေ့ ဖွင့်၍ သမာန၌စပ်၏။ ဤ၌ကား သံသန္ဒိတတ္တာ၌ စပ်ဖို့ရန် အာဓာရအနက်ပင် ကြံထားသည်။]

၂။ ကမ္မပထာနံ ကမ္မပထေသု။ ပါကာတိပါတ ကာယကံသည် ဝစီဒွါရ၌ဖြစ်၍ ကမ္မပထ မြောက်သော်လည်း ကာယကံဟူသော သာမညနာမည်ကို မစွန့်ခြင်းသည် သာမညနာမ အဝိဗဟန တည်း။ ထိုသို့ မစွန့်ခြင်းအားဖြင့် ရောနှော၍ ပြအပ်ရာဖြစ်သောကြောင့်လည်း ကမ္မပထသံသန္တန ဟုခေါ်သည်။

**၃။ ဥဘယေသံ စ။ပု။ဥါရေသူ**။ ဧခြါရေသူကို ဥပ္ပတ္တိဝသေန –၌စပ်။] ကွမ္မပထမြောက် – မမြောက် ၂-မြိုးလုံးတို့၏ ဖဿဒ္ဒါရ စသည်တို့၌ ဖြစ်ပုံကိုပြခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့် ရောနောပြအပ်ရာ ဖြစ်သောကြောင့်လည်း ကမ္မပ္မထသံသန္တန ဟုခေါ် ရသည်။

ငွေးတက္ထားပေးအာဒီဝက္ထံး ။ ကုမ္မပ္စထလာသန္ ကိုပြရာ၌ "ပဥ္စစဿချိရဝသေန ့ ဟိ" သည်ဖြင့် စဿချိရ၏အစွမ်းဖြင့်ဖြစ်သော အသံဝရ သည်ကို အစုဆုံးပြထား၏။ ချိရကထာ၏ အစ မာတိကာခေါင်းစဉ်ရာ၌ကား "တို့ကို ကမ္မာနိ"စသည်ဖြင့် "ကမ္မ-ကမ္မချိရ, ဝိညာက-ဝိညာဏချိရ, ဖဿ-စဿချိရ"စသည်တို့ကို ပြခဲ့၏။ ထိုတွင် အဘယ်ကြောင့် ကမ္မချိရ ဝိညာဏချိရတို့၌ က်ဖြစ်ပုံ ဝိညာဉ်ဖြစ်ပုံကို မပြဘဲ ရောင်လွဲ၍ စဿချိရ၏အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်ပုံကို စတည်၍ ပြရပါသနည်း--ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "တတ္ထူပေးအာဒိုဝုတ္တံ"ဟု မိန့်သည်။ ဥပ္ပတ္တိယာ-ပရိယာယော် ကာရဏ တထာ၊ ပရိယာယည်းချိန် ကာရဏအနက်တောကြောင်းကို ပြသည်။ တေန (ထိုစကားဖြင့်) ပဉ္စဝိညာဏ် ချိရဝသေန အသံဝရာနဲ ဥပ္ပတ္တိကာရဏဿ ဘဂဝတာ အဝုတ္တတ္တဂ်၊ အဋ္ဌက်ထာယမ္ပိစိညာရာချိရဝသေန အသံဝရာနဲ ဥပ္ပတ္တိ နဲ ဝုတ္တာတို ခုသောကို မိန့်သည်။ ကာဝတာ အဝုတ္တတ္တဂ်၊ အဋ္ဌက်ထားယမ္ပိစိညာရာချိရဝသေန အသံဝရာနဲ ဥပ္ပတ္တိ နဲ ဝုတ္တာတို ခုသောတို မိန့်မှု၏ ကာဝတာ အဝုတ္တတ္တဂ်၊ အဋ္ဌက်ထားမမ္ပိစိညာရာချိရဝသေန အသံဝရာနဲ ဥပ္ပတ္တိ နဲ ဝုတ္တာတို ခုသောတိုမှုမျိုးသုံးမှုမျိုးသုံးသောကြောင့် ကိုတွာဖြေသန် အသံဝရာနဲ ဥပ္ပတ္တိ နဲ ဝုတ္တာတို

ဘာဝဿ၊ ထိုထို ကာယကဲ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်၏။ ဝါးးကို။ အဝစံနီယတ္တာ၊ မဲဆိုထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ (ဆိုဖွယ် မလိုသောကြောင့် လည်းကောင်း။) ကမ္မခွါရေသု၊ တို့၌။ တေသံ၊ ထိုကံတို့၏။ ဥပ္ပတ္တိယာ၊ ဖြစ်ခြင်း၏။ ဝါး ကို။ ဝုတ္တတ္တာါစု၊ ဆိုအပ်ပြီး၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ (ကမ္မခွါရကထာ၌ ဆိုခဲ့ပြီးဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း။) ပဉ္စဝိညာဏချွဲရဝသေန၊ ၅–ပါးသော ဝိညာဏချွဲရ၏ အစွမ်းဖြင့်။ အသံဝရာဒီနံ၊ တို့၏။ ဥပ္ပတ္တိ ဝရိယာယ ဝစနာဘာဝတောစ၊ ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်းကို ဆိုကြောင်း စကား၏ မရှိခြင်း ကြောင့်လည်းကောင်း။ ကမ္မချွဲရ ဝိညာဏချွဲရာနီ၊ တို့ကို။ ဝိရရွိတွာ၊ ရောင်ကြဉ်၍။ စြိရရွိတွာတိ ဝဇ္ဇတွာ။–မခု။ ပြူ။ ပ။ ဥပ္ပဇ္ဇန္ဓာတို အာဒီ၊ အစရှိသော စကားကို။ ပြိရရွိတွာကို ဝဇ္ဇတွာ။–မခု။ ပြုံရရွိသော စကားကို။ (သင်္ဂဟကာရေန။) ဝုတ္တံ့၊ ပြီ။

(ကသ္မာ ပဉ္စဝိညာဏ, ဒွါရဝသေန အသံဝရာဒီနံ။ ဥဂ္ဂတ္တိပရိယာယဝစနာ ဘာဝေါ့၊ ကို။ ဝိညာယတိ၊ နည်း။) ိ ယမိုဒံ။ပ။ဝေဒယိတဲ့ သုခံဝါတို့ အာဒိနာ၊ အစရှိသော စကားဖြင့်လည်းကောင်း။ စက္ခု။ပ။ကုသလောတို အာဒိနာ။ ဖြင့်လည်းကောင်း။ ပဉ္စပေသာဒွါရဝသေန၊ ဥ<sub>က္က</sub>ပျူးပ။ကုသလောတို အာဒိနာစ ဖြင့်လည်းကောင်း။ ပဉ္စပေသာဒွါရဝသေန၊ ဥက္ကပျူးပ။ကုသလောတို အာဒိနာစ ဖြင့်။ အသံဝရာဒီနံ၊ တို့၏။ ဥပ္ပတ္တိပရိယာလော၊ ဖြစ်ခြင်း၏အကြောင်းကို။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ၈၊ ဗျတိရိက်ကား။ ယမိုဒံ စက္ခုဝိညာဏ ပစ္စယာတိုအာဒိဝစ်နံ၊ အစရှိသော စကားသည်။ န အတ္ထိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ပဉ္စဝိညာဏ်ဒွါရဝသေန အသံဝရာဒီနံ့ ဥပ္ပတ္တိြပ်ပရိယာယဝစ္စနာဘာဝဝါ။ ဝိညာယတိ၊ ၏။) ပုတ္ပေး သာကေ ကား။ စက္ခု။ပ။သမ္မသောတို အာဒိ၊ အစရှိသော။ စတံပါး ဤ စကားကိုလည်း။ (အဋ္ဌကထာယံ၊ ၌။) ဝုတ္တံ၊ ပြီ။

၁။ ( ယမိဒံကျွေသမွုသားပေးအတ္ထီတိုး ု ၊၊ "ပဉ္စဝိညာကြာ ဒွါရဝသေန" အဲ့သံဝရာဒီနှံ့ ဥပ္ပတ္တိပရိယာယဝစနာဘာဝတော့ " ဟုသော ဤစိက်ားကို အဘယ်ထောက်၍ သိနိုင်သနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ယမိဒံ"စသည်ကို မိန့်သည်။ "စက္ခုံသမွသာပစ္စယ်ာ်" ဥပ္ပစ္စတိ" စသည်ဖြင့် သမ္မသာကြောင့် သုံခု စသော ဝေဒနာ-ဝေဒနာက္ခန္ဓာ၏ ဖြစ်ပုံကိုသာပြ၏။ "ယမိဒံ စက္ခုဝိညာဏပစ္စယာ" စသည်ဖြင့် ဝိညာဉ်ကြောင့် ဝေဒနာဖြစ်ပုံကိုပြသော စကားမရှိ။ (ဝေဒနာ မဖြစ်လျှင် တကားဟုသော အသံဝရသည်လည်း မဖြစ်။) ထိုသို့ မရှိပုံကိုထောက်၍ ဤစကားကို သိနိုင်ပါသည် –ဟူလို။

၂။ ဝုတ္တနိုင္ေတာ့။ ျက္ဆြဲကေကးသည် အဋ္ဌကထားဖွင့်ပုံကို ပြဲသော စကားတည်း။ စက္ခု သမ္မသော္မကို "စက္ခုဝိညာဏသဟဇာတော့ မသော"ဟု ရေးဝိညာဏဒ္ဒါရ အခန်း၌ ဖွင့်ခဲ့၏။ ထိုသို့ "စက္ခုဝိညာဏသဟဇ္ဇာတော"ဟု ဖွင့်၍ "စက္ခုဝိညာဏပစ္မယ့္အ"ဟု မဖွင့်သောကြောင့် "ပဥ္မဝိညာဏဒ္ဒါရ၏ အစွမ်းဖြင့် အသံစရ–စသည်တို့၏ မဖြစ်နိုင်ကြောင်းကို သိရဲသည်"ဟူလို။]

ဟို၊ ဆက်။ တေနး ထို ပဉ္စဖသာခွါရဝသန ဟို ဉဉ်ဇ်န္ဇဂ-အစရှိသော် စကားဖြင့်။ အသံစရာနံ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ သံစရာနံ စီ၊ တို့၏လည်းကောင်း။ စက္ခုသမွသာဒီဟို၊ တို့နှင့်။ အသဟဓာတတ္တာ၊ တကွ မဖြစ်ကုန်သည်၏/ အဖြစ်ကြောင့်။ မနောသမူသာသဟဓာတာနဉ္စ၊ မနောသမွဿနှင့် တကွဖြစ်သော အသံစရ သံစရတို့၏ သာလျှင်။ (စ-သဒ္ဒါ ဝေ-အနက်ဟော။) စက္ခုသမွဿ ဒွါရာဒီဝသေန၊ ဖြင့်။ ဥပ္ပတ္တိ၊ ဖြစ်ပုံကို။ ဒီပိတာ၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ [အဋ္ဌကထာ၌ "ပဉ္စဖသာဒွါရဝသေနဟိ ဥပ္ပန္ဓော အသံစရော"စသည်ဖြင့် ကမ္မပထ သံသန္ဓန အခန်းကို ပြအပ်ပြီ-ဟူလို။]

သော ဟို။ပ။ဟောတိတိအာဒိနာ၊ အစရှိသော စကားဖြင့်လည်းကောင်း။ စောပနျပ။ဟောတိတိ အာဒိနာ စ၊ ဖြင့်လည်းကောင်း။ ကမ္မပထပ္ပတ္တာနံ၊ ကုန်သော။ အသံဝရဘူတာနံ၊ အသံဝရ ဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော။ ဝစီကမ္မာဒိနံ စ၊ ဝစီကံ အစရှိသည် တို့၏ အဖြစ်သည်။ (အမည်သည်။) အာပနေ့၊ ရောက်လုလတ်သော်။ ၁ စတုဗွိမံ။ပ။ဟောတိတိ အာဒိနာ၊ သော။ အပဝါဒေန၊ ပယ်ရှားကြောင်း စကားဖြင့်။ နိဝတ္တိ၊ နှစ်စေခြင်းကို။ (ကာပောက် စသော အမည်ကို တားမြစ်ခြင်းကို။) ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ မှတ်ထိုက်၏။

္ႏွင့္အေတည္က ကြောင့်။ ႏုပုဗ္မေ၊ ၌။ ဒဿိတေသျ၊ ပြအပ်ပြီးကုန်သော။ အသံဝရ 'ဝိနိစ္တယေသု၊ ပဌမ အသံဝရဝိနိစ္ဆယတို့၌ လည်းကောင်း။ ခုတိယ

<sup>ဲ့ ေဲ့ ေ</sup>သာ ဟိုးပူးအာဒီနာစုးပူးအာပန္ေျ "ကာယဥ္ပါရ၌ လှုပ်ရှားခြင်းသို့ ရောက်သော အသံဝရဲသည် ကာယက်ဖြစ်၏ "ဟုလည်းကောင်း၊ ကာယအသံဝရ၏ အွဲစွမ်းဖြင့်" ဖြစ်သော အသံဝရသည် ကာယကံသာ ဖြစ်၏ "ဟုလည်းကောင်း အဋ္ဌက်ထာ၌ ဆိုထား၏။ ထိုစကားအတိုင်း တိုက်ရိုက်ယူလျှင် မုသာဝါဒသည်း ကာယ်ဥါရ၌ ဖြစ်သောအခါ ကာယကံဟူသော အိမိည်ရဖွယ် ရှိနေ၏။ ထို့ကြောင့် "ဝစိကမွာနီနံ စုးပူးကာယ်ကမွာဒီဘာဝေ အာပဲနေ့"ဟု ဆိုသည်။

၂။ စတုရှိခဲ့။ပ။ဝစီကမ္မမေဝ ဟောတီတိ အာဒိနာ။ ။ ဤစကားသည် အဌကထာ၌ တစ်ဆက်တည်း ဆိုထားအပ်သော် စကားတည်း။ ထိုစကားသည်ပင် ရှေ့အဋ္ဌကထာစကား၌ မလိုရာအနက်ကို ပယ်ရှား တားမြစ်သော. အပဝါဒ စကားဖြစ်၏ ။ ထို အပဝါဒ စကားဖြင့် ဝါစာအသိဝရဖြစ်သော ဝစီဒုစရိုက်၏။ ကာယီဒွါရ၌ဖြစ်သောအခါ ကာယက် အမည်ရခြင်း စသည်ကို တားမြစ်ပြီးဖြစ်သည်ဟု မှတ်ပါ။ သြဒ္ဒါကျမ်းတို့၌ ရှေ့သုတ်ဖြင့် အစီအရင်လွန်သွား မည်ကို နောက်သုတ်က် တားမြစ်ခြင်းမျိုးပင်တည်း။] ခဲ့သ

**၃။ ပုဗွေးပးခုတိယဝိနိစ္တယေသု**။ ။ရှေးဦးပထမပြအပ်သော အသံဝရဝိနိစ္တယ် "ပ်ဥသည် "ပဥ္စပ္မသာချိရဝသေန္ ဟို ,,ဥပ္ပန္နော အသံဝရော"စသော ( ဝိနိစ္ဆယ စကားတည်း။ ထိုပထမ ဝိနိစ္ဆယကို - ထောက်၍ ့"တို့ဝိခဲ့ ကာယခုစ္စရိတ်, အကုသလဲ ကာယကမ္မမေ့ဝဟောတိ"စသော, စကားကို ခုတိယဝိနိစ္တယ္ ဟုဆိုသည်။ ရှေ့ ဝိနိစ္ဆယ့်အရ ဝစီက စသည်၏ ကာယချိရ၌ဖြစ်သောအခါ

ဝိနိစ္ဆယေသု စ၊ တို့၌လည်းကောင်း။ ကောစိ၊ သော။ ဝိရောဇော၊ ဆန့်ကျင်ခြင်းသည်။ န၊ မရှိ။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ကသ္မာ ကောစိ ဝိရောဇော။ န၊ မရှိသနည်း။ ဟိ (ယသ္မာ)။ ဝစီကမ္မာဒိဘုတော၊ ဝစိကံ အစရှိသည် ဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ ဧစာပနကာယအသံ ဝရော၊ သည်။ ကာယကမ္မာဒိ။ ကာယကံ အစရှိသည်သည်။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်နိုင်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ကောစိ ဝိရောဇော။ န၊ မရှိ။)

အကုသလုံးပါးဟောတိတိ စတ္ထုိး ၌၊ အကုသလုံး အကုသိုလ်ဖြစ်သော။ တဲ<sup>3</sup> မနောကမုံ နာမ၊ ထို မနောက် မည်သည်။ ကိ<sup>3</sup>၊ အဘယ်နည်း။ မဟဋ္ဌာ၊ အောက် ဒွါရသံသန္နန၊ အခန်း၌။ ဒဿိတနယေနး ပြအပ်ပြီးသော နည်းဖြင့်။ ကာယဝစီဒွါရေသု၊ ကာယဒွါရ ဝစီဒွါရတို့၌။ ဥပ္ပန္နဲ့၊ သော။ တိဝိခံ၊ သော။ မနောဒုစ္စရိတ် စ၊ မနောဒုစရိုက်သည်လည်းကောင်း။ စောပနဲ့၊ သို့။ အပ္ပတ္တံ၊ မရောက်သော။ သဗ္ဗာကုသလဥ္၊ အလုံးစုံသော အကုသိုလ်သည်လည်းကောင်းတည်း။

ိယဒိ ဧဝံ၊ ယင်းသို့ဖြစ်လျှင်။ (ကာယဒွါရ ဝစီဒွါရတို့၌ ဖြစ်သော မနော ဒုစရိုက်နှင့်, စောပန အပတ္တ-သဗ္ဗအကုသလဖြစ်လျှင်။) တဿ၊ ထို မှဲနောက်၏။ ကာယဝစီကမ္မဘာဝေါ်၊ ကာယက် ဝစီကံ၏ အဖြစ်သည်။ နတ္ထိ၊ မရှိနိုင်။ ဣတိ၊

ကာယကံအမည်ရဖွယ်ရှိခြင်းဟူသော အနက်ကို မောက် ဝိနိစ္ဆယစကားဖြင့် ပယ်ရှားနိုင်သောကြောင့် အဋ္ဌကထာ စကား၂--ရပ်သည် ရှေ့မောက် မဆန့်ကျင်ပါ--ဟူလို။ ဖြစုကိုမှီ၍ ရေးသည်။ အနဋိကာ၌ တစ်မျိုးရှိလေ၏။] "န ဟိ"စသည်ကားရှေ့ဝါကျ၏ ၁ဋီ ဟေတျ –-မျိုးရတည်း။

၁၈၀တ္က ကို တံ။ ။အဋ္ဌကထာ၌ "အကုသလံ မနောကမွံ ပန္။ပ။တံ ကာယဝစီ ဥါရေသု စောပနံ ပတ္တံ အကုသလံ ကာယဝစီကမ္ခံ ဟောတိ"ဟု ပါရှိ၏။ ထိုစကား၌ "တံ"ဖြင့် မနောကမွံ့ကိုစွဲ၍ "ထိုမနောက်သည် ကာယဒ္ဒါရ၌ စောပနပတ္တဖြစ်လျှင် ကာယကမူဖြစ်၍, ဝစီဒွါရ၌ စောပနပတ္တဖြစ်လျှင် ဝစီကမ္မဖြစ်၏"ဟု ဆို၏။ ထို တံ သဒ္ဒါဖြင့် ညွှန်ပြအပ်သော (ကာယကမ္မ ဝစီကမ္မအမည် ရနိုင်သော) အကူသိုလ် မနောက်မည်သည် အဘယ်နည်း-ဟု မေးသည်။

၂။ ဗောဋ္ဌားပေးသဗ္ဗာကုသလဥ္မႈ ။ ဤကား အပြေတည်း။ အောက် ဒွါရသံသန္နန္ အနန်းတုန်းက "ယဒါ ပန အဘိမ္စာသဟဂတေန စေတသာ ကာယဂ် စောပေနွော ဟတ္ထဂ္ဂါ ဟာဒီနိကရောတိ"စသည်ဖြင့် ပြခဲ့သောနည်းအတိုင်း ကာယဒွါရ ဝစီဒွါရတို့၌ ဖြစ်သော ၃–ဝါးသော မနောဒုစရိက်နှင့် စောပနအပ္ပတ္တဖြစ်သော္ အကုသိုလ်အားလုံးတည်း။ ထိုပဿဥါရဝသေန ဥပ္ပစ္စတိ"မှ ထွက်လာသော မနောက်ဖြစ်သောကြောင့် စောပနအပ္ပတ္တ အကုသိုလ်အားလုံးကိုပါ ယူရသည်။)

၃။ ယဒီ ဧဝဲးဝးန ယုန္မတီတီး ေဤသို့ဖြစ်လျှင် ထိုမၾာကံသည် ကာယကံ ဝစီကံ မဖြစ်နိုင်သောကြောင့် "ဧ၈၀နံ ပတ္တံ ကာယဝစီကမ္မံ ဟောတိ"ဟူသော စကားသည် "မသင့်သည် မဟုတ်ပါလော"ဟု ဧစာဒနာသည်။

ကြောင့်။ စောပနံ ပတ္တံ ကာယဝစီကမ္မံုတော်တီတီ၊ ဟူသော စကားသည်။ နယုစ္စတိ၊ မသင့်သည် မဟုတ်ပါလော။းဣတိ၊ ဤကား စောဒနာတည်း။ နော နဲ ယုစ္စတိ၊ မသင့်မဟုတ်, သင့်သည်သာ။ (ကသ္မာ၊နည်း။) စောပနံးသို့။ ပတ္တံ၊ သည်။ (သမာနံ၊ သော်။) ကာယေ၊ ကာယဒွါရ၌လည်းကောင်း။ ဝါစာယ စ၊ ၌လည်းကောင်း။ အကုသလံ၊ သော။ ကမ္မံ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ အတ္ထသိဒ္ဓိတော၊ ဤသို့သော အနက်၏ ပြီးစီးခြင်းကြောင့်တည်း။

ကမ္ပံ၊ ကဲသည်။ ဟောန္တဲ့ပန၊ ဖြစ်သော်ကား။ ကို ကမ္ပံ၊ အဘယ်ကဲသည်။ ဟောတိ၊ နည်းမက္ကတိ၊ ဤကား အမေးတည်း။ မနောကမူမေဝ၊ မနောကဲသည် သာ။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤကားအဖြေတည်း။ ဣဒံ ဝုတ္တဲ့ ဟောတိ။ (ကို ဝုတ္တဲ့ ဟောတိ။) စောပနံ၊ သို့။ ပတ္တဲ့၊ သော။ အကုသလံ၊ သည်။ ကာယဒ္ဓါရေ၊ ၌လည်းကောင်း။ ဝစီဒွါရေ စ၊ ၌လည်းကောင်း။ မနောကမ္ပံ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ဣတိ (ဝုတ္တဲ့ ဟောတိ)။

ိအထ ဝါ၊ ကား။ တံသဒ္ဒဿ၊ တံသဒ္ဒါ၏။ မနောကမွေန၊ မနောကမွသဒ္ဒါ နှင့်။ သမ္ဗန္ဓံ၊ စပ်ခြင်းကို။ အကတွာ၍။ ဆ ဖဿ်ဒွါရဝသေန၊ ၆–ပါးသော ဖဿဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ယံ၊ အကြင်တရားသည်။ ဥပ္ပစ္စတို၏။ တံ၊ ဆ ဖဿ

၁။ နော နှ ယုစ္စတိ။ပ။သိရိုဘော။ ။ မသင့်မဟုတ်, သင့်သည်သာ။ (ဘာ့ကြောင့်နည်း) စောပနပတ္တဖြစ်လျှင် ကာယ၌လည်းကောင်း။ ဝါစာ၌လည်းကောင်း။ ဖြစ်သောကံ ဟူသော အနက်၏ ပြီးစီးခြင်းကြောင့်တည်း။ ["ကာယဝစိကမ္မံ"၌ "ကာယကံ ဝစိကံ"ဟု အနက်မပေးဘဲ "ကာယ၌ ကံ, ဝါစာ၌ ကံ"ဟု အနိုက်ပေးရမည်-ဟူလို။]

<sup>ွှို့ ျိုး</sup>ကမွ် ပန္ ဟောနွဲ့ းပးမနောကမွ် ဟောတီတီ။`။ ကံအထမြောက်လျှင် ထိုကာယဒ္ဒါရ ဝစိုဒ္ဓါရ၌ဖြစ်သော ကံသည် မနော့ကံသာ ဖြစ်၏။ ဆိုလိုရင်းကား∸"ထိုမနောက်သည် ကာယဒ္ဓါရ ဝစိဒ္ဓါရ၌ စောပန်ပတ္တဖြစ်လျှင့် ကာယဒ္ဓါရ၌ဖြစ်သော မနောကံ, ဝစိဒ္ဓါရဖြစ်သော မနောက်တည်း"ဟု ဆိုလိုသည်။

၃။ အထ ဝါ တံသဒ္မသာ။ ။တစ်နည်း–"တံ ကာယဝစီဒွါရေသုိ၌ တံဖြင့် မနောကမွှဲကို မစွဲဘဲ "ဆ ဖသာဒွါရဝသေန ဥပ္ပစ္စတိ"ကိုစွဲ၍ ထိုဥပ္ပစ္စတိ၏ ကတ္တားကို (ကံကိုပြသောဌာနဖြစ်၍ အရာအားလျော်စွာ) "ကမ္မံ"ဟု ထည့်လျှင် "တံ၊ ဆ ဖသာဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့်ဖြစ်သော ထိုကံသည်"ဟု အနက်ပေးရသည်။

မှတ်ချက်။ မဤနည်း၌ တံဟူသော နိယမ၏ အနိယမကို "ယံ"ဟု ထည့်သည်း ထို့ကြောင့် အနင့်ကာ၌ "တံသဒွေ ဝုတ္တေယံသဒွေါ အဗျဘိစာရိတသမွန္ဓတာယ (ဗျဘိစာရိတ မရှိသော=အခြားသဒွါတို့ ဝင်လာဖို့ရန် လျဉ်းပါးဖွယ်မရှိသော ဆက်စပ်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်) ဝုတ္တောယေဝ ဟောတိတိ ကတ္မာ့ "ယံ ဥပ္ပစ္စတိတိ ဝုတ္တံ"ဟု မိန့်သည်။ "ယ တ သဒ္ဒါနိစ္စ သမွန္ဓာပေက္မွာ"ဟူသော ပရိဘာသာနှင့် သဘောတူတည်း။

ဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့်ဖြစ်သော ထိုတရားသည်။ ဣတိ၊ သို့။ ယထာဝုတ္တဥပွားမတ္တ ပရိစ္ဆိန္နေ၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော ဖြစ်ခြင်းကြီယာမျှဖြင့် ပိုင်းခြား အပ်သော တရားနှင့်။ သမ္မန္နော၊ စပ်ခြင်းကို။ ကာတဗွော၊ ပြုထို ကိ၏။ ပန၊ ဆက်။ တံ၊ ထို ဆ ဖဿဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်သော တရားဟူသည်။ ကိ'၊ အဘယ်နည်း။ ဣကိ၊ ဤကားအမေးတည်း။ ကမ္မကထာယ၊ ကမ္မကထာ၏။ ပဝတ္တမာနတ္တား ဖြစ်ဆဲ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကမ္မံတီး ကံဟူ၍။ ဝိညာယတိ၊ ၏။ တံ စ၊ ထို ကံသည်လည်း။ မနောသမ္မဿဒွါရေး၌။ ဥပ္ပစ္နမာနံပိ၊ သော်လည်း။ တိဝိခံ၊ သော။ ကမ္မံ၊သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ယထာ၊ အကြင် ၃-ပါး အပြားအားဖြင့်။ တံ၊ ထို ကံသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ တံ၊ ထို ၃-ပါးအပြားကို၊ ဒဿတုံ၊ ၄၁။ ကာယ။ပ။ပတ္တံတိ အာဒိ၊ အစရှိသောစကားကို။ (သင်္ဂဟကာရော)

တတ္ထ၊ ထို စောပနံ ပတ္တံ ကာယဝစီကမ္မံ ဟူသောပုဒ်၌။ နိယမဿ၊ ဧဝ သဒ္ဒါဖြင့် သတ်မှတ်ခြင်း၏၊ ဝါး ကို။ အကတတ္တား မပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ စောပနပတ္တိ၊ လှုပ်ရှားခြင်းသို့ ရောက်ခြင်းသည်။ ဥပလက္ခဏဘာဝေန၊ ဥပလက္ခဏနည်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ကာယ။ပ။သာဓိကာဝး ကာယက ဝစိက်ဟူသော နာမည်ကို ပြီးစေရံသည်သာ။ (ဟောတိ။)

ီ ပန၊ စင်စစ်ကား။ သဗ္ဗံ၊ သော။ စောပနံ၊ သို့။ ပတ္တဲ၊ ရောက်သော ကံသည်။ ကာယဝစီကမ္မမေဝ၊ ကာယကံ ဝစီကံချည်းသာ။ န (ဟောတိ)း ဖြစ်သည် မဟုတ်။ ကုသလပကွေပိ၊ ကုသိုလ်အဖို့၌လည်း၊ စောပနံ၊သို့။ အပတ္တဲ၊

၁။ တဉ္စမားအာဒိမာဟ။ ။ထိုကဲသည် မနောသမ္မသာဒွါရဲ၌ ဖြစ်သော်လည်း ကာယကံ ဝစိက် မနောက် ၃–မျိုးလုံးဖြစ်နိုင်၏။ ထို ၃–ပါးအပြားကို ပြလို၍ "ကာယဝစီဒွါရေသု စောပနံ ပတ္တံ"စသည်ကိုဆိုသည်။ ယထာ–ယေန တိဝိပွေကာရေန ဟောတိ၊ တဲ တိဝိပ္မေကာရဲ ဒဿတုံ။–မစု။]

၂။ တတ္ထု နီယနညာ အက္ခရာတ္တာ။ း[ရှေ့စကားအရ ကာယကံစသည်ရောယှက်ရှုပ် တွေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် ထိုသို့ မရောရအောင် "တတ္ထ"စသည်ကိုမိန့်သည်။ တတ္ထာတိ စောပနံ ပတ္တံ ကာယစစီကမ္ဗန္တိပအေ။–မစု။] "စောပနံ ပတ္တဲ့ယေဝ"ဟုလည်းကောင်း။ "ကာယဝစီကမ္မမေဝ" ဟုလည်းကောင်း။ စဝသဒ္ဒါ မပါခြင်းကို "နီယမအကတ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုသို့ နီယမ မပြုသောကြောင့် "စောပနံ ပတ္တံ"အရ စောပနသို့ ရောက်ခြင်းသည် ဥပလက္ခဏနည်းအားဖြင့် ကာယကံ ဝစီကံအမည်ကို ပြီးစေရဲသာဖြစ်သည်။

၃။ နှ ပနာပေသီချော်စ မောာတီး ။ "ကာယဝစီချီရတို့၌ စောပနသို့ရောက်သော ကံဟူသမျှ ကာယကံ ဝစီကံသာ ဖြစ်ရမည် မဟုတ်။ (မနောက်လည်း ဖြစ်သေးသည်ဟု လည်းကောင်း။) ကုသိုလ်အဖို့၌လည်း ဧာပနသို့ မရောက်လျှင် ကာယကံ ဝစီကံ မဟုတ်သည်

မရောက်သော ကံသည်။ ကာယဝစီကမ္မံ၊ သည်။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (ဟောတိ ဧဝ၊ ဖြစ်နိုင်သည်သာ။) ဣတိ အယံ အတ္ဆော၊ ဤအနက် သည်။ သိဒ္ဓေါဝ၊ ပြီးသည်သာလျှင်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

ိ အထ ဝါး ကား။ တန္တိ၊ တံ ဟူသောပုဒ်ကို။ (၀ဒတိ–၌ စပ်။) ဆ ဖသာဒွါရ ဝသေန၊ ဖြင့်။ ဥပ္ပစ္မမာနံ၊ သော။ တံ မနောကမ္မံ၊ သည်။ ဣတိ၊ သို့။ (ဂဟေတွာ။) သင္ဗ်၊ သော။ မနသာ၊ စိတ်ကြောင့်။ နိပ္ပစ္မမာနမ္ပါ ပြီးသည်လည်းဖြစ်သော၊ ကမ္မံ၊ ကို။ မနော့ကမ္မန္တိ၊ ဟူ၍။ စောဒကာခ်ဳပ္ပာယေန၊ စောဒကပုဂ္ဂိုလ်၏ အလို အားဖြင့်။ ဂဟေတွာ၊ ယူ၍။ (သင်္ဂဟကာရော။) ဝဒတိ၊ ၏။ ပုဗွေ၊ ရှေ့ ပထမ နည်း၌။ ဒဿိတမနောကမ္မံ၊ ပြအပ်သော မနောကံကို။ (မနောကမ္မန္တိ ဂဟေတွာ။) န (၀ဒတိ)၊ ဆိုသည်မဟုတ်။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

<sup>ျ</sup>ဟို၊ မှန်။ မနသာ၊ ဖြင့်။ နိဗ္ဗတ္တိတေန၊ ဖြစ်စေအပ်သော။ သဗ္ဗေန၊ အလုံးစုံသော ကံသည်။ မနောကမွေနေဝ၊ မနောက်သည်သာ။ ဘဝိတဗ္ဗံ၊ ဖြစ်သင့်၏။ ကာယဝစီကမွေန၊ သည်၊ န (ဘဝိတဗ္ဗံ)။ ဣတိ၊ သို့။ ပရဿ၊ တစ်ပါးသော

မဟုတ်။ (စောပနသို့ မရောက်ဘဲလည်း ပါဏာတိပါတ မုသာဝါဒစသည်မှ ရှောင်လျှင် ကာယကံ ဝစီကံ ဖြစ်သေး၏ဟုလည်းကောင်း") ဤအနက်အဓိပ္ပာယ်သည် ပြီးစီးလျက်ရှိသည်။

၁။အထ ဝါ တန္တိုးပးမနောကမ္တန္တိုး ေႏြးတန္တို"၌ တံဟူသောဤပုဒ်ကို "ဝဒတိ"၌ ကံအဖြစ်ဖြင့် စပ်ပါ။ မနောကမ္မံတိ၌ ဣတိကို "ဂဟေတွာ"ဟု ထည့်၍ စပ်ပါး "ကမ္မံ မနောကမ္မန္တိ"၌ ဣတိကား စာဒကာဓိပ္ပာယ၏ သရုပ်ပြတည်း။ ဆိုလိုရင်းကား-တဲ၏ စွဲနက်အတွက် အဋ္ဌကထာဝယ် ရှေ့ဝါကျ၌လာသော "အကုသလဲ မနောကမ္မံ ပန ဆ ဖဿ ဒွါရဝသေန ဥပ္ပစ္ခတိ"ဟူသော စကားကို ညွှန့်ပြသောအားဖြင့် "ဆဖဿဒွါရ၏ အစွမ်းဖြင့် ဖြစ်သာ ထိုမနောက်"ဟု အနက်ယူ၍ (ကာယကုံဖြစ်စေ ဝစီကံဖြစ်စေ) စိတ်ကြောင့် ဖြစ်သမျှ ကံကို မနောက်ဟု စောဒကအလိုအတိုင်း ဆိုထားသည်းရြေ့ ပထမနည်း၌ ပြခဲ့သော ရိုးရာ မနောက်ကိုသာ ဤနေရာ၌ ဆေိုလို။] ဤအလို"တဲ့၊ အိုမနောက်သည်"ဟု ဆိုရာ၌ ကာယကံ ဝစီကံလည်း ပါဝင်သည်ဟု မှတ်ပါ။

၂။ ယော ဟိပေးအာဒိ။ အဘယ်အကျိုးငှာ စောဒကပုဂ္ဂိုလ်၏ (မနုကြောင့် ဖြစ်သမျှကဲကို မနောက်ဟူသော) အယူ၌တည်၍ "ကာယဝစီဒွါရေသု စောပနံ ပတ္တဲ့"စသော စကားကို အဋ္ဌကထာဆရာ အားထုတ်ရပါသနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ယောဟိ"စသည်ကို မိန့်သည်။ စောဒကပုဂ္ဂိုလ်သည် "စိတ်ကြောင့်ဖြစ်ရသော ကဲအားလုံးသည် မနောကဲသာ ဖြစ်ထိုက်၏။ ကာယကဲ စစိကဲ့ မဖြစ်ထိုက်"ဟု အယူရှိ၏။ ထိုအယူကို တားမြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ "တံကာယ ဝစိဒွါရေသု စောပနဲပတ္တဲ့"စသော စကားကို အားထုတ်ရသည်–ဟူလို။ စောဒကပုဂ္ဂိုလ်၏။ ယော အဓိပ္ပာယော၊ အကြင် အလိုသည်။ (အတ္ထိ။) တံ၊ ထို အလိုကို။ နိဝေတွေတွာ၊ နစ်စေ၍။ ကမ္မတ္တယနိယမံ၊ ကံ ၃–ပါးအပေါင်းကို ပိုင်းခြား သတ်မှတ်ခြင်းကို။ ဒဿေတုံ၊ ၄၁။ တံ။ပ။ပတ္တန္တိ အာဒိ၊ သော။ ဣဒံ၊ ဤစကားကို။ (သင်္ဂဟကာရေန) အာရဒ္စံ။ "စ၊ ဆက်။ တွေ၊ ဤနည်း၌။ သင်္ကရာဘာဝေါ၊ ကံတို့၏ ရောယှက်ခြင်း မရှိပုံကို။ ပုရိမနယေနေဝ ဝေဒိတဗ္ဗော။

အထ ဝါ၊ ကား။ ကမ္မန္တိ ၊ ဟူသော။ အဝိသေသေန၊ မနော ဟု အထူး– မမ, သာမညဖြစ်သော။ ကမ္မသဒ္ဒမတ္တေန၊ ကမ္မသဒ္ဒါမျှနှင့်။ သမ္ဗန္ဓံ၊ စပ်ခြင်းကို။ ကတွား၍။ လထာ ဝုတ္တော၊ အကြင့်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော။ ("ဆ ဖဿဒွါရဝသေန ဥပ္ပဇ္နတိ"ဟု ဆိုအပ်ပြီးသော။) ကမ္မပ္မဘေဒေါ၊ က ၃–ပါး အပြားသည်၊ ယထာ၊ အကြင် အပြားအားဖြင့်။ ဟောတိ၊ ဖြစ်နိုင်၏။ တံ ပကာရံ၊ ထိုအပြားကို၊ ဒဿတိ၊ ၏။ အသင်္ကရော စ၊ ကံချင်းမရောယှက်ပုံသည်လည်း။ ဝုတ္တနယောဝ၊ ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းရှိသည်သာ။

<sup>9</sup> ပန<sup>္</sup> ဝါဒန္တ ရ ကား။ ကာယဝစီကမ္မသဟဇာတာ၊ ကာယကံ ဝစီကံနှင့် တကွဖြစ်ကုန်သော။ အဘိစ္ဈာဒယော၊ အဘိစ္ဈာ အစရှိသော တရားတို့သည်။

၁။ ဧတ္တ ေသက်ရာဘာဝေါ။ ့။ဤနည်း၌လည်း "နိယမဿ အကတတ္တာ"ဟူသော ရှေ့နည်းမှီး၍ ကံချင်း သင်္ကရ မဖြစ်ပုံကို သိပါ။ မှန်၏ – "ကာယဒွါရ၌ စောပနဖြစ်လျှင် ကာယကံသာ"ဟု နိယမ မပြုသောကြောင့် ကာယဒွါရ၌ စောပနပတ္တဖြစ်၍ သူ့မယားကို အဘိစ္ချာဖြင့် လက်ဆွဲမှုစသည် ပြုသောအခါ မနောက်သာဖြစ်ကြောင်းကို "စတုဗွိခဲ ဝစီဒုစ္စရိတ်။ပ။ တိဝိခဲ မနောဒုစ္စရိတ် အကုသလဲ မနောကမူမေဝ"စသော စကားဖြင့်လည်း ကံချင်းရောယှက် မည်ကို ပယ်ရှားပြီးဖြစ်သည်။

၂။ အထ ဝါကမွန္တို။ မဤနည်း၌ကား တံဖြင့် မနောကမွဲ တစ်ပုဒ်လုံးကို မစွဲဘဲ မနော ဟူသော ဝိသေသန မပါသော ကမ္မံကိုသာ စွဲရသည်။ မှန်၏ --သဒ္ဒါတို့၏ ဖြစ်ပုံသည် ဝဒန္တပုဂ္ဂိုလ်၏ ဆိုလိုသည့်အတိုင်း လိုက်လျောရ၏။ ထို့ကြောင့် မနောကမူ ဟူသောသမာသ်ပုဒ်ဝယ် မနောဟူသော ဝိသေသန မပါဘဲ ကမ္မံကိုသာ တံသဒ္ဒါဖြင့် ပြန်၍စွဲနိုင်သည်။ [ဝတ္ထု (ဝဒန္တ ပုဂ္ဂိုလ်၏) အဓိပ္ပာယာနုရောဝိနီ သဒ္ဒပ္ပဝတ္တိ၊ သမာသပဒေစကဒေသောပိ အာကမိုယတိ အဓိကာရဝသနာတိ အဓိပ္ပာယေန "ကမ္မသဒ္ဒေန သမ္မန္တဲ့ကတ္မွာ" တိဝုတ္တဲ့။--အနု။]

၃။ယထာ ဝုတ္တေားပမန္ေယာဝ။ ။ ဆ မသာဒွါရဝသေန ဥပ္ပန္မွတိ်ဳကို "ယထာဝုတ္တော"ဟု ဆိုသည်။ ထိုဆိုအပ်ပြီးသော ကံအပြားကို "တံ စောပနပတ္တဲ့"စသည်ဖြင့် ပြသည်။ နိယမဿ အကတတ္တာကို ရည်ရွယ်၍ "အသက်ရော စ ဝုတ္တနယောဝ"ဟု ဆိုသည်။ [ယထာတိ စောပနပတ္တကာယဝစီကမ္မာဒိပကာရေန။–မခု။]

၄။ ယံ ပန ဝဒန္အီး၊ ။ဤနေရာဝယ် ဂဏ္ဏိပုဒ်ကို ပြုစီရင်သော ပဒကာရ ဆရာ ဝါဒ၏ <sub>ာသင့်ကြောင်း</sub>ကို ပြင်နိုင် "ယံ ပန"စသည်ကို မိန့်သည်။ ထိုစကားရပ်၏ အဓိပ္ပာယ်သည်။ ၁၈၈၆ လင်းကြီး [တူတီကို တသွား တဉ္စ န ယုဇ္ဒတိတိ သမ္မန္ဓော။-မခု။]

(အဘိစ္ညာ ဗျာပါး၊ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိတို့သည်။) ယဒါ၊ ၌။ စေတနာပက္စိကာ၊ စေတနာ၏ အဖို့၌ ဖြစ်ကုန်သည်။ ဟောန္တါ။ တဒါ၊ ၌။ တာနိ မနောကမ္မာနိ၊ ထိုအဘိစ္ညာ အစရှိသော မနောက်တို့သည်။ ကာယဝစီကမ္မာနိ၊ တို့သည်။ ဟောန္တါ။ ဣတိ၊ သို့။ ယံ၊ အကြင် စကားကို။ ဝဒန္တိ၊ ပဒကာရဆရာတို့ ဆိုကြကုန်၏။ တဥ္၊ ထိုစကား သည်လည်း။ န၊ မသင့်။ (ကဲသ္မာ၊ နည်း။) စေတနာပက္စိကာနဲ၊ စေတနာ၏ အဖို့၌ ဖြစ်ကုန်သော အဘိစ္ဍာ အစရှိသော တရားတို့၏။ မနောကမ္မတ္တာ ဘာဝါ၊ မနောက်၏ အဖြစ်၏ မရှိခြင်းကြောင့်တည်း။

စ၊ ဆက်။ အဗ္ဗောဟာရိကတ္တေ၊ အဘိဇ္ဈာ စသည်တို့၏ အဗ္ဗောဟာရိက၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ၊ သော်။) မနောကမ္မတာ၊ မနောကံ၏ အဖြစ်သည်။ သုဋ္ဌုတရံ၊ သာ၍ လွန်စွာ။ နုတ္ထိ။ စ၊ သာစက ကား။ အဗ္ဗောဟာရိကာဝါတိ၊ ဟူသော။ ဧတံပိ၊ ဤစကားကိုလည်း။ (အာစရိယေဟိ။) ဝုတ္တံ၊ ပြီ။ တသွားကြောင့်၊ (အဘိဇ္ဈာ စသည်ဟို့၏ အဗွောဟာရိက ဖြစ်လျှင် သာ၍ မနောကံ မမည်နိုင်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) မနောကမ္မဿ၊ ၏။ ကာယဝစီကမ္မတာ၊ ကို။ န ဝတ္တဗ္ဗာ၊ ထိုက်။ အဘိစ္ဆာဒိ ကိရိယာ ကာရိကာယ ဧဝ၊ အဘိစ္ဆာ အစရှိသော အမူအရာကို ပြုတတ် သည်သာလျှင် ဖြစ်သော။ စေတနာယ၊ နှင့်။ သမ္မယုတ္တာ၊ ကုန်သော။ အဘိမ္မာဒယော၊ အဘိဇ္ဈာ အစရှိသော တရားတို့သည်။ မနောကမ္မံ၊ မနောက်တည်း။ ပါဏာတိ။ပ။ ကာရိကာယ၊ ပါဏာတိပါတ အစရှိသော ကိုယ်အမူအရာ နှတ်အမူအရာကိုပြု တတ်သော။ (စေတနာယ သမ္မယုတ္တာ အဘိဇ္ဈာဒယော။ မနောကမွဴ၊ သည်။) န၊ မဟုတ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဘိယျောပိ၊ အလွန်လည်း။ တေသံ၊ ထို အဘိဇ္ဗာ အစရှိသော တရားတို့၏။ မနောကမ္မတာ၊သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ မနောကမ္ဗာနံ၊ မနောက်ဖြစ်ကုန်သည် ဖြစ်၍။ သတံ၊ ဖြစ်ကုန်သော။ တေသံ၊ ထို ကာယကံ ဝစိက်နှင့်တကွဖြစ်သော အဘိဗ္ဈာ အစရှိသော တရားတို့၏။ ကာယဝစီ 'ကမ္မတာ၊ ကာယကံ ဝစိကံ၏အဖြစ်ကို။ (အမည်ကို#) န ဝတ္တဗ္ဗာ၊ မဆိုထိုက်။ ဣတိ၊ ဤသို့မှတ်အပ်၏။

ြနိဂုံးကိုပြလို၍ "ဧဝံ"စသည်မိန့်။ ေီဧဝံ၊ ဤမဟာအဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီးသော နည်းဖြင့်။ ကမ္မာနံ၊တို့၏။ ဒွါရေသု၊ တို့၌လည်းကောင်း။ ဒွါရာနဉ္စ၊ တို့၏လည်း။

၁။ ဧဝဲမေန ကတဲ။ ေဤစကားကို "အဋ္ဌကထာ၌ နိဂုံးအဖြစ်ဖြင့် ထည့်၍ယောမော ဖို့ရန် ဝါကျ"ဟု မစုဖွင့်၏။ ထို့ကြောင့် အဋ္ဌကထာနိဿယ၌ ထည့်၍အနက်ပေးထားသည်။ [မနောသံဝရဒ္ဌါရေပီ ဥပ္ပစ္တန္တိ ဧဝါတီ တေဿ ပရိယောသာနေ "ဧဝံ ကမ္စာနဲ့ပေ။ နိဗန္ဇနဲ န ကတံ"တီ ပရိယောသာနပဒံ အဋ္ဌကထာယံ ယောဇေတဗွဲတိ ဒဿေတံ့ ဧတံတိ အာဒိ-မာဟ၊

ကမ္မေသု၊ တို့၌လည်းကောင်း။ အနိယတတ္တာ၊ မမြဲကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဒွါရနိဗန္ဓနံ၊ ဒွါရဖြင့် စိတ်ကို အမြဲသတ်မှတ် ဖွဲ့စပ်ခြင်းကို။ နှ ကတံ၊ မပြုအပ်။

က္ကဒါနီး၊ ၌။ ဒွါရနီဗန္နနေ၊ ဒွါရဖြင့် စိတ်ကို အခြဲသတ်မှတ် ဖွဲ့စပ်မှုကို။ အကတေပိ စ၊ သော်လည်း။ ယေသံ ဒွါရာနံ၊ တို့၏။ ဝသေန၊ ဖြင့်။ ဣဒံ စိတ္တံ၊ ဤမဟာကုသိုလ်စိတ်သည်။ ဥပ္ပစ္စတိ၊၏။ တေသံ၊ ထိုဒွါရတို့၏လည်းကောင်း။ တံတံဒွါရကမ္မပထာနံ စ၊ ထိုထို ဒွါရ၌ဖြစ်သော ကမ္မပထတို့၏လည်းကောင်း။ ဝသေန၊ဖြင့်။ ဥပ္ပတ္တိယာ၊ ဖြစ်ပုံကိုလည်းကောင်း။ ယထာဘဋ္ဌပါဋိယာ အကြင်အကြင် ဟောတော်မူအပ်သော ပါဋိတော်ဖြင့်။ (ယထာဘဋ္ဌပါဋိယာ၊ အကြင်အကြင် ထုတ်ဆောင်အပ်သော ပါဋိတော်ဖြင့်။) ဝုတ္တာယ၊ ဟောတော်မူအပ်သော။ (ဥပ္ပတ္တိယာ)စ၊

တတ္က ဧ၀န္တိ မဟာအဋ္ဌကထာယံ စုတ္တနယေန။]...ချိရကထာအစ၌" မဟာအဋ္ဌကထာယံချိရကထာ ကထိတာ"ဟု စချိခဲ့သည် အတိုင်း ဤ၌ ပြဆိုအပ်ခဲ့သော စကားအားလုံးသည် မဟာအဋ္ဌကထာ စကားချည်း ဖြစ်သောကြောင့် ဧဝံကို "မဟာအဋ္ဌကထာယံ စုတ္တနယေန"ဟု မစုဖွင့်သည်။

၁။ ဒွါနိဗန္မနံ န ကတံ။ မဤသို့ မဟာအဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်သည့်အတိုင်း "ကာယကံစသည်တို့၏ ဝစီဒွါရ၌ဖြစ်နိုင်ခြင်း" စသည်ဖြင့် ကံတို့၏ ဒွါရတို့၌ အမြဲသတ်မှတ် ဖွဲ့ စပ်၍ မထားနိုင်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ "ကာယဒွါရ၌ ဝစီ–မနောကံတို့လည်း ဖြစ်နိုင်ရကား ဒွါရတို့၏ ကံတို့၌ အမြဲသတ်မှတ် ဖွဲ့ စပ်၍ မထားနိုင်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ ဒွါရနိဗန္နနံ— (ပါဠိတော်ဝယ် ရူပါရမ္မဏဝါ စသည်ကဲ့သို့ ကယဒွါရိကံဝါ ဝစီဒွါရိကံဝါ"စသည်ဖြင့်) ဒွါရဖြင့် စိတ်ကို အမြဲသတ်မှတ်မှုကို မပြုအပ်တော့။ ဤတွင် ကမ္မပထသံသန္ဒနကထာ အဖွင့် ပြီးပြီဟု ထင်သည်။]

၂။ ဣဒါနီ။ပ။အာဒိမာဟာ။ ။ပါဠိတော်ဝယ် ဒွါရနိဗန္နနကို မပြုအပ်သော်လည်း ("တိဝိကေမှုဒွါရဝသေန။ပ။အဋ္ဌ သံဝရဒွါရဝသေန ဥပ္ပစ္နတိ"အရ (တိဝိကေမှုဒွါရ ဆဖဿဒွါရ, အဋ္ဌသံဝရဒ္ဒါရဟူသော ဒွါရတို့၏အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း ["ဒသကုသလကမ္မပထဝသေန ဥပ္ပစ္နတိ" အရ) ထိုထိုဒွါရတို့၌ဖြစ်သော ကမ္မပထတို့၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း ဖြစ်ပုံကိုပြခြင်းငှာ လည်းကောင်း…

၃။ ပာထာဘဋ္ဌပါဠိယာ။ ။"ကာမာဝစရံ၊ပေးရူပါရမွက် ဝါ သဒ္ဒါရမွက် ဝါ"စသည်ဖြင့် တိုက်ရိုက် ဟောတော်မူအပ်သော ပါဠိတော်ကို "ယထာဘဋ္ဌပါဠိ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုပါဠိတော်ဖြင့် ဟောတော်မူအပ်သော ဖြစ်ပုံကိုပြခြင်းတလည်းကောင်း တတ္တကာမာဝစရန္တိ–စသည်ကို အဋ္ဌကထာ၌ မိန့်သည်။ "ယထာဘဋ္ဌ"နေရာဝယ် "ယထာဘဋ္ဌ"ဟုလည်းရှိ၏။ ရှေ့ ဉာကသမ္မယုတ္တံအဖွင့် အပြီး၌ "အသင်္ခါရိကဘာဝေါ ပနအနာဘဋ္ဌတာယေဝ နဂဟိတော"ကို ထောက်၍ "ယထာဘဋ္ဌ" ပါ၌သာ အမှန်ဟုထင်သည်။ ["ဘာသိတ"နှင့် "ဘဋ္ဌ"သည် ပရိယာယ်တည်း။]

ကိုလည်းကောင်း။ ဒီပနတ္ထံ၊ ၄၁။ တတ္ထကာမာဝစရန္တိအာဒိ ၊ ကို။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။

စိတ္တဲ့။ပျာဥပ္ပစ္နတိတိ ဣဒံ၊ ဟူသော ဤစကားကို။ မနေးကမ္မဒ္ပါရဘူတဿ၊ မနောကမ္မဒ္ပါရ ဖြစ်၍ဖြစ်သော စိတ်၏။ တေန သဘာဝေန၊ ထို မနောကမ္မဒ္ပါရ ဟူသော သဘောအားဖြင့်။ ဥပ္ပတ္တိ၊ ကို။ ဂဟေတွာ၊ယူ၍။ (စိတ်ဖြင့် မှတ်ယူ၍။) ဝုတ္တံ၊ ပြီ။ [ဂဟေတွာ ဥပလဏ္ခေတွာတိ အတ္တော။ ("စိတ္တဖြင့်မှတ်ယူ၍")ဟု အနက်ပေး။–မခု။] ကြွင်းအဓိပ္ပာယ်များကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။

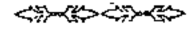
ဝါ၊ အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။ ိ စိတ္တာဓိပတေယျံ၊ စိတ္တာဓိပတိမှ လာသော သမ္မယုတ်တရား ဟူသော။ စိတ္တဲ၊ စိတ်။ ဣတိ၊ ဤပါဌ်၌။ သမ္မယုတ္တ ဝသေန၊ သမ္မယုတ်တရား၏အစွမ်းဖြင့်။ ဝုစ္စတိ ယထား စိတ္တာခ်ိပတေယျဟု ဆိုအပ်သကဲ့သို့။ ဖင်၊ တူ။ ဣဓာပိ၊ ဤစိတ္တံ တိဝိခကမ္မဒ္ဒါရဝသေန ဥပ္ပစ္စတိ ဟူသော ပါဌ်၌လည်း။ (သမ္မယုတ္တဝသေန၊ ဖြင့်။ ဝုစ္စတိ၊ မနောကမ္မဒ္ဒါရ ဟု ဆိုအပ်၏။)

၁။ စိတ္တာမိပတေယျဲ စိတ္ထံး ။ ပါဠိတော်ဝယ် တေဘူမက်ကုသိုလ်ကို ပြရာ၌ "ယသိုး သမယေ ကာမာဝစရံ ကုသလဲ စိတ္တဲ့ ဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတိ။ပု။စိတ္တာမိပတေယျဲ"ဟု ရှိ၏။ ထို၌ "စိတ်ဟူသော အဓိပတိမှလာသောစိတ်"ဟု တိုက်ရိုက် အနက် အဓိပ္ပာယ် ယူ၍မဖြစ်၊ ဘာ့ကြောင့်နည်း။...စိတ်၂–ခုပြိုင်တူ မဖြစ်နိုင်သောကြောင့်တည်း။ ထိုသို့ မဖြစ်နိုင်သောကြောင့် တသ-စသော စေတသိက်အပေါင်းကို "စိတ္တာစိပတေယျဲ"ဟု ဆိုထားသည်။

ထို့နောက်မှ ထိုတရား အပေါင်း၏ စိတ္တာစိပတေယျ အမည်ကိုစိတ်၌ တင်စား၍ ဖလူပစာရအားဖြင့် စိတ်ကိုလည်း စိတ္တာစိပတေဟု , ဟု ဆိုနိုင်သကဲ့သို့ဟု ဥပမာပြသည်။ ဤကေားအရ "စိတ္တာစိပတေယျ၊ စိတ်ဟူသော အဓိပတိမှလာသော တရားအပေါင်း"ဟု အနက်ပေးရသော်လည်း အရကောက်သောအခါ ထိုတရားအပေါင်းနှင့် ယှဉ်သောစိတ်ကို အရ ကောက်ပါ-ဟူလို။ . . [ တတ္တ စိတ္တဿ စိတ္တာစိပတေယျဘာဝေါ သမ္မယုတ္တစစ္စာနံစသေန ဝုတ္တော။-နောက်၌လာမည့် တေဘူကေကုသလအဖွင့် အဋ္ဌကထား။]

၂။ ဧဝံ ဣမာပါ။ ။စိတ္တံတိဝိကေမှုဥါရဝသေန ဥပ္ပစ္ခတိ"ဟူသော ဤပါ၌၌လည်း "မနောကမ္မဒ္ဒါရ"အရ စိတ်ကို မယူဘဲ စိတ်နှင့်ယှဉ်သော တရားအပေါင်းကိုယူပါ။ ဤသို့လျှင် "မနောကမ္မဒ္ဒါရမည်သော ဖဿ–စသော တရားအပေါင်းကြောင့် စိတ်ဖြစ်၏"ဟူသော အဓိပ္ပာယ်မှန် ရနိုင်ပါသည်–ဟူလိုး[အနှဋိကာ၌ကား သမ္မယုတ်တရားအပေါင်း၏ မနောကမ္မဒ္ဒါရအမည်ကို စိတ်၌ဖြန်၍ ဖလူပစာရအားဖြင့် တင်စားပါ၊ သို့မှတိဝိကေမ္မဒ္ဓါရဝသေန၌ စိတ်ဟူသော မနောကမ္မဒ္ဓါရလည်း ပါနိုင်မည်–ဟု ဆိုသည်။]

ပန၊ ချီးမွမ်းဖွယ်ရာ သမ္ဘာဝနာကား။ ိစောပနဒွယ ရဟိတဿ၊ စောပန ကာယ စောပနဝါစာ ၂--ပါးအပေါင်းမှ ကင်းသော။ မနောပဗန္ဓဿ၊ မနော အစဉ်၏။မနောကမ္မဒ္ဓါရဘာဝေ၊ မနောကမ္မဒ္ဓါရ၏ အဖြစ်၌။ (မနောကမ္မဒ္ဓါရ အမည် ရခြင်း၌။) ဝတ္တဗ္ဗမေဝ၊ ဆိုဖွယ်သည်ပင်။ နတ္ထိ၊ မရှိတော့။ ["ကမ္မပထသံသန္ဒန ကထာဝဏ္ဏနာ၊ သဲည်။ နိဋ္ဌိတာ"ဟု နောက်ပြင် စာအုပ်များ၌ ရှိ၏၊ စဉ်းစားပါ။ မိမိကား"တတ္ထ ကာမာဝစရံ မရောက်မီကပင် ကမ္မပထသံသန္ဒန ကထာအဖွင့် ပြီးခဲ့ပြီ"ဟု ယူဆပါသည်။]



## ္တယေဝါပနကကထာအဗွင့်

အယံ ယောနောတိ၊ ကား။ ရူပါရမ္မဏံ ဝါ။ပ။မ္မောရမ္မဏံ ဝါတိ ဧတေန၊ ဟူသော ဤပါဌ်နှင့်။ သဟ။ ယံ ယံဝါပနာတိ ဧတဿ၊ ဟူသော ဤပါဌ်ကို။ (ဝစနေး ဟောတော်မူခြင်းကြောင့်။ ဝါး၌။) အယံ၊ ဤဆိုအပ်လတ္တဲ့ ကား။ သမ္ဗန္ဓော၊ ဆက်စပ်ကြောင်းအကျိုးတည်း။ ဣတိ အတ္တော့။ [မခု၌"ဝစနေတိ နိမိတ္တဘူတေ ဩကာသဘူတေဝါ"ဟု ဖွင့်သောကြောင့် ဧတဿနောက်၌ "ဝစနေ"ဟု ရှိသင့်သည်။] အယံသမ္ဗန္ဓော၊ ဤသမ္ဗန်ဟူသည်။ ကောပန၊ အဘယ်နည်း။ ဣတိုး ဤကား အမေးတည်း။ ယေန (ပယောဇနေန)၊ အကြင် အကျိုးကြောင့်။ဝစနာနိုး ရူပါရမ္ပဏံ ဝါ–အစရှိသော သဒ္ဒါ, ယံယံ ဝါပန – ဟူသော သဒ္ဒါတို့သည်။ အညမည်၊ ချင်း။ သမ္ဗစ္ဈန္တိ၊ ဆက်သွယ်နေကုန်၏။["ယေန"ကိုကြည့်၍ "သမ္ဗဇ္ဈန္တိ, ဧတေနာတိ သမ္ဗန္ဓော"ဟု ပြု။ ရှေ့စကားနှင့် နောက်စကားတို့၏ ဆက်သွယ်ကြောင်း ဖြစ်သော အကျိုး–ဟူလို။) ပုဗ္ဗာပရဝစနေ၊ ရူပါရမ္ပဏံ ဝါ။ပ။ဓမ္မာရမ္ပဏံ ဝါဟုသော

ချွဲရကထာ ဝဏ္ဏနား သည်။ နိုင္ဆိတာ။

၁။ စောပနာပ။နတ္ထိ။ ။ကာယဝိညတ် ဝစီဝိညတ် ဟူသော စောပနဂွါရ ၂–မျိုးနှင့် မရောသော မနောဂွါရိကစိတ်အစဉ်၏ "မနောကမ္မဂ္ဂါရ" အမည်ရရာ၌ကား (ရှေးရှေးစိတ်က နောက်နောက်စိတ်အား အနန္တ ရသတ္တိဖြင့် ကျေးစူး ပြုသောကြောင့်) "တိဝိကေမ္မဂ္ဂါရ" အရ ရှေးရှေးစိတ်ကို မနောကမ္မဂ္ဂါရဟု ယူ၍ "စိတ္တံ ဥပုစ္ခတိ"၌ စိတ္တံ–အရ နောက်နောက်စိတ်ကို ယူရသောကြောင့် ရှေးရှေးစိတ်၏ မနောကမ္မဂ္ဂါရ အမည်ရကြောင်းမှာ အထူးဆိုဖွယ်မလိုတော့ပါ– ဟူလို။ ဤလည်း မနောကမ္မဂ္ဂါရအရ ကောက်ယူပုံ တစ်နည်းပြဖြစ်၍ အားလုံး၃–နည်းဟု မှတ်ပါ။]

ရှေ့စကား, ယံယံ ဝါ ပန--ဟူသောနောက်စကားကို ဆိုရခြင်း၌။ ပယောဇနံ၊ အကျိုးသည်။ သမ္မန္မော၊ သမ္ဗန်မည်၏။ ဣတိၢ ဤကား အဖြေတည်း။

စ၊ဆက်။ဣဝ၊ ဤ အဋ္ဌကထာ၌။ သဗ္ဗာရမ္မဏတာဒိဒဿနံ၊ သဗ္ဗာရမ္မဏတာ အစရှိသည်ကို ပြခြင်းဟူသော။ (ပယောဇနံ – ၌စပ်။ အာဒိဖြင့် "ကမအဘာဝ, နိယမအဘာဝတို့ကိုယူ။] ရူပါရမ္မဏံဝါ။ပ။ ဓမ္မာရမ္မဏံ ဝါတိ တေဿ။ ဟူသော ဤပါ၌၏။ အနန္တ ရုံ၊ ၌။ ယံယံ ဝါ ပနာတိ တေဿ၊ ဟူသော ဤပါ၌ကို။ ဝစနေး ကြောင့်။ ဝါ၊ ၌။ ပယောဇနံ၊ ကို။ ယောဇနာ၊ ယောဇနာဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ၏။ [အယံ ယောဇနာ၌ ပယောဇနကို ယောဇနာခေါ်သည်ဟု မုတ်ပါ – ဟူလို။] တတ္ထ၊ ထို အဋ္ဌကထာ၌။ [တတ္တာတိ တေိဿံ အဋ္ဌကထာယံ။ – မခု။] ရုပါရုမ္မဏံဝါ။ပ။ အာရဗ္ဘာတိ၊ ဟူသော။ တွေကေန၊ ဤမျှအတိုင်း အရှည်ရှိသောပါ၌ဖြင့်။ ("ယံယံ ဝါ ပန" မပါသော ပါ၌ဖြင့်။) အာပန္နံ၊ ရောက်သော။ ဒေါသံ၊ အပြစ်ကို၊ ဒဿတွာ၊ပြပြီး၍။ တံ နိဝတ္တနဝသေန၊ ထို အပြစ်ကိုနစ်စေခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်၊ ယံယံ ဝါ ပနာတိ တေဿ၊ ၏။ ပယောဇနံ၊ ကို။ ဒဿတု၊ ငှာ၊ ဟေဋ္ဌာတို အာဒိ ၊

ခုတိယေ အတ္ထဝိကပျေးခုတိယ အတ္ထဝိကပ်၌။ (အပရာ ယောဇနာ ဟူသော အတ္ထဝိကပ်၌။) ယံယံ ဝါပနာတိ တေန၊ ဤပါဌိဖြင့်။ အပ္ပဓာနံပိုး မပြဋ္ဌာန်းသည်လည်း ဖြစ်သော။ ရူပါဒီ၊ ရူပါရံ အစရှိသော အာရုံကို။ အာကဖုတိ၊ ငင်ရ၏။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း-ကသူာ အပ္ပဓာနံပိ ရူပါဒီ၊ အာကဖုတိ၊နည်း။) ဟိ (ယသ္မွာ)။ ပဓာနသာ၊ ပဓာနဖြစ်သော။ စိတ္တဿ၊ ၏။ အတ္တနောယေဝ၊ မိမိတည်းဟူသော စိတ်၏ပင်။ အာရမ္မဏဘာဝေါ၊ အာရုံ၏ အဖြစ်သည်။ နှ အတ္ထိ၊ မရှိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဤသို့ စိတ်က စိတ်ကို ပြန်၍ အာရုံမပြုနိုင်သောကြောင့်။ အပ္ပဓာနံပိ ရူပါဒီ အာကစုတိ။) ရြပ်+အာရမ္မဏံ တေဿာတို ရုပါရမ္မဏံ ဟု ဗဟုဗ္ဓီဟိသမာသိ ပြုသောအခါ စိတ်ကိုရသဖြင့် စိတ်သဲာ ပဓာနဖြစ်၏။ ရူပါရံ စသည်တို့ကား အပဓာနတည်း။ ယံယံ ဝါ ပနဖြင့်ကား ပဓာနကို စွဲသဖြင့် အဓိပ္ပာယ်မရသောကြောင့် ပဓာနကိုမစွဲဘဲ ထိုအပဓာနဖြစ်သော အာရုံကို စွဲရသည်။]

ပြောဋ္ဌာ ဝုတ္တနယေနာတိ၊ ကား။ သဗ္ဗာရမ္မဏတာဒိနယ်ေန၊ သဗ္ဗာရမ္မဏတာ အစရှိသောနည်းဖြင့်။

ဟေဋ္ဌာ။ပ။ဂဟိတန္တိႏုဟူ၍။ ဝတ္ထာ၊ ဆိုပြီး၍။ တဿ၊ ထို ယံယံ ဝါါပန ဟူသော ပါ၌ကို။ဝစနေ၊ကြောင့်။ ဝါ၊၌။ ပယောဇနံ၊ကို။ ဒဿတုံး၄၁။ ရုပံဝါ။ပ။ ဝုတ္တံတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ မဟာအဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ တတ္ထ၊ ထို မဟာအဋ္ဌကထာ၌။ ဣခံ ဝါ ဣခံ ဝါ တိ ဧတံ၊ ဟုသော ဤစကားကို။ သဗ္ဗာရမ္မဏတာဒိ'၊ သဗ္ဗာရမ္မဏတာ အစရှိသည်ကို။ သန္မာယ၊ ၍။ ကထိတံ၊ ပြီ။ ဣတိ၊ သို့။ ဝေဒိတဗွံ။

#### $0 \ 0 \ 0$

### မေးခြေဘဝ] ပယလာအဖိုင့် မေးခြေသဝ] ရကလာအဖွင့်

အာစရိယာနန္တ၊ ကား။ ရေဝတာစရိယဿ၊ ရေဝတ-ဆရာ၏။ (မတံ-၌စပ်။) ပန၊ ဆက်။ စတဲ၊ ဤ ရေဝတ-ဆရာ၏စကားကို။ သာရတေား အနှစ်အသားအားဖြင့်။ ဝါ၊ ဟူ၍။ န ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ မမှတ်ထိုက်။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း– ကသ္မာ သာရတော န ဒဋ္ဌဗ္ဗံ) ဟိ(ယသ္မာ)။ မဿာဒိနံ၊ တို့၏။ ကာမာဝစရာဒိဘာဝဒဿနတ္ထံး ကာမာဝစရ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို ပြခြင်းအကျိုးဌာ။ ဣဒံ၊ ဤ မဿော ဟောတိ စသောစကားကို။ န အာရဒ္စံ၊ အားထုတ်တော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ ကိန္တု၊ စင်စစ်ကား။ တသ္မိ သမယေ၊ ကာမာဝစရစိတ်ဖြစ်ရာ ထိုအခါ၌။ မဿာဒိသဘာဝဒဿနတ္ထံ၊ မဿ အစရှိသည်တို့၏ သဘောကို ပြခြင်းအကျိုးဌာ။ (အာရဒ္ဓံ၊ ပြီ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။(စတံ သာရတောန ဒဋ္ဌဗ္ဗံ။)

စိတ္တဿ ပဌမာဘီနိပါတတ္တာတိ၊ ကား။ သဗ္ဗေ၊ ကုန်သော။ စေတသိကာ၊ တို့ကို။ စိတ္တာယတ္တစိတ္တကိရိယာဘာဝေန၊ စိတ်၌စပ်သောဥစ္နာ, စိတ်၏အမူအရာ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဝုစ္စန္တိ၊ ကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ မသော၊ ကို။ စိတ္တဿ ပဌမာဘိ ဆောရှိသော။ ပုဂ္ဂလော၊ သည်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ (ဥပ္ပန္နမသော၊ ဖြစ်သော မဿရှိသော။ ပုဂ္ဂလော၊ သည်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ (ဥပ္ပန္နမသော၊ သော။) စိတ္တ စေတသိကရာသိ၊ စိတ် စေတသိက် အစုသည်။ အာရမ္မဏေန၊ သည်။ မုဌော၊ ထိအပ်သည်။ (ဟုတွာ။) မဿ သဟဇာတာယ၊ မဿနှင့် တကျွဖြစ်သော။ ဝေဒနာယ၊ ဖြင့်။ တံ သမကာလမေဝ၊ ထို မဿဖြစ်ရာကာလနှင့် ညိမျှသော ကာလ၌ပင်။ ဝေ ဒေတိ၊ ခဲစား၏။[ကျေပွာခတာလ ဘူကာနှင့်အညီ မဿဖြစ်လျှင် ဝေဒနာလည်းဖြစ်သည်—ဟုလို။] ပန၊ ထိုသို့ ညီမျှသောကာလ၌ပင် ခဲစားပါသော်လည်း။ ပဒိပေါ၊ ဆိမီးသည်။ ဩဘာသဿ၊ အရောင်အလင်း၏။ (ပစ္စယဝိသေသာ၊ ထူးသောအကြောင်းသည်။ ဩဘာသဿ၊ အရောင်အလင်း၏။ (ပစ္စယဝိသေသာ၊ ထူးသောအကြောင်းသည်။ တောတိ) ဝိယ၊ ကဲ့သို့။ (တထာ။) မသော၊ သည်။

ဝေဒနာဒီနဲ၊ တို့၏။ ပစ္စယဝိသေသော ဟောတိ။ ["ဆိမီးမပါလျှင် အရောင်အလင်း မဖြစ်နိုင်သောကြောင့် ဆီမီးက အရောင်အလင်း၏ ထူးသောအကြောင်း ဖြစ်သကဲ့သို့၊ ထို့အတူ ဖဿ–မဖြစ်လျှင် ဝေဒနာ–စသည် မဖြစ်နိုင်သောကြောင့် ဖဿသည် ဝေဒနာ–စသည်တို့၏ ထူးသောအကြောင်းဖြစ်သည်"ဟူလို။] ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပုရိမကာလော ဝိယ၊ ရှေးကာလ ရှိသကဲ့သို့၊ (ရှေးဦးစွာ ဖြစ်သကဲ့သို့။) ဝုတ္တော၊ ပဋမာဘိနိပါတ ဟု ဆိုအပ်ပြီ။

ဂေါပါနသီနံ၊ အခြင် ရနယ်တို့၏။ ဥပရိ(၌။ တိရိယံ၊ ဖီလာ။ ဝါ၊ ကန့်လန့်။ ထပိတကဌံ၊ ထားအပ်သော သစ်သားသည်။ ပက္စပါသော၊ မည်၏။ (ဝမ်းဘဲတောင်ခေါင်အုပ်မည်၏။)

ကဋ္ဌဒယာဒိ၊ သစ်သား ၂–ခုအပေါင်း အစရှိသော ဝတ္ထုသည်။ (ကေဒေသေန၊ တစ်စိတ် တစ်ဖို့ဖြစ်သော။ ဧကပဿန၊ တစ်ဖက်သော ဘေးဖြင့်။ အလ္လီယတိ) ဝိယ၊ ငြိကပ်သကဲ့သို့။ (တထာ။) ကေဒေသေန၊ သော။ ဧကပဿန၊ ဖြင့်။ အနုလ္လီယမာနောဝိ၊ မငြိ မကပ်ပါသော်လည်း။ (သင်္ဃဌနရသော–၌ စပ်။)

အနလ္လီယမာနံ၊ မငြိကပ်ဘဲ။ သည်ဋ္ဌနမေဝ၊ ထိခြင်းသည်ပင်။ ရူပေန၊ ရူပါရုံနှင့်။ သဟ။ ဖသာဿ၊ ၏။ သာမည်၊ တူသည်၏ အဖြစ်တည်း။ ဝိသယဘာဝေါ၊ အာရုံ၏ အဖြစ်သည်။ န(သာမညံ)၊ တူသည်၏ အဖြစ်မဟုတ်။ [အဋ္ဌကထာ၌ "ရုပံ ဝိယ"ဟု ရုပါရုံကို ဖသာ၏ ဥပမာအဖြစ်ဖြင့် ပြရာ၌ မငြိမကပ်ဘဲထိခြင်းတူသောကြောင့် ဥပမာပြသည်။ ရူပါရုံက အာရုံဖြစ်သကဲ့သို့ ဖသာက အာရုံ ဖြစ်သောကြောင့် ရူပါရုံကို ဥပမာပြသည်မဟုတ်~ဟူလို။]

စး ဆက်။ ဖဿဿ၊ ၏။ သင်္ဃဋ္ဌနံး သင်္ဃဋ္ဌန ဟူသည်း။ စိတ္တာရမ္မဏာနံး စိတ်နှင့် အာရုံတို့၏။ သန္နိပတနဘာဝေါ ဝေ၊ ပေါင်းဆုံကုန်သည်၏ အဖြစ်သာတည်း။ (ပေါင်းဆုံကုန်သော စိတ်အာရုံတို့၏ ဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်ရာသာတည်း။) ဖဿကြောင့် စိတ်နှင့် အာရုံတို့ ပေါင်းဆုံမိကြ၏။ ထို ပေါင်းဆုံခြင်းကိုပင် "ထိခိုက်"ဟု ခေါ်သည်။ ပေါင်းဆုံခြင်းမှတစ်ပါး ထိခိုက်မှု သိခြားမရှိဟု ဝေဖြင့် ကန့်။]

ဝတ္ထာရမ္မဏသန္ရွိပါတေန၊ ဝတ္ထု အာရုံတို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်းကြောင့်။ သမွန္မတိ၊ အပြည့်အစုံ ဖြစ်တတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဖသေား၊ သည်။ သင်္ဃဋ္ဌနသမ္မတ္တိကော၊ သင်္ဃဋ္ဌနသမ္မတ္တိရသ ရှိ၏။

ပါဏိဒ္မယဿၤ လက် ၂–ခု အပေါင်း၏။ သန္နိပါတော ဝိယ၊ ပေါင်းဆုံမိခြင်းကဲ့ဆိုိ့။ စိတ္တာရမ္မဏသန္နိပါတော၊ စိတ် အာရံ ၂–ပါးစုံတို့၏ ပေါင်းဆုံခြင်းသဘော ဟူသော။ ဖသော၊ သည်။ စိတ္တဿ၊ ၏။ အာရမ္မဏေ၊ ၌။ သန္နိပတိတပ္ပဝတ္တိယာ၊ ပေါင်းဆုံသည်၏ အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်ခြင်း၏။ ပစ္စယေား အကြောင်းသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ကိစ္စင္ဆေနေဝ၊ ကိစ္စအနက် ရှိသည်သာလျှင် ဖြစ်သော၊ ရှသေန၊ ရသအားဖြင့်။ သင်္ဃဌနရသော၊ သင်္ဃဌနရသ ရှိ၏။ ဟိ၊ မှန်။ တထာပစ္စယဘာဝေါ၊ ထိုစိတ်၏ အာရံ၌ ပေါင်းဆုံလျက် ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း၏ အဖြစ်သည်။ တဿ ဖသာသာ၊ ၏။ သံဃဌနကိစ္စံ၊ သံဃဌန ကိစ္စတည်း။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ ဟိ၊ ထင်ရှားအောင် ပြဦးအံ။ ပါဏိယာ၊ လက်ဝါး တစ်ဖက်၏။ ပါဏိမှိ၊ လက်ဝါး တစ်ဖက်၌။ သင်္ဃဌနံ၊ ထိုခိုက်ခြင်း ဟူသည်၊ တဗ္ဗိသေသဘူတာ ကိ ထို ထိခိုက်ခြင်း၏ အကြောင်းထူး ဖြစ်၍ဖြစ်ကုန်သော။ ရူပဓမ္မာ ၊ ဝါယောဓာတ်လွန်ကဲ့သော ရုပ်တရား တို့သည်။ (ဟောန္တိ) ယထား ကဲ့သို့။ [ဝါယောဓာတ်လွန်ကဲ့သော ရုပ်မမှာ။ မခု။] ဧဝံ၊ တူ။ စိတ္တသာ၏။ အာရမ္မဏေ၊ ၌။ သင်္ဃဌနံ၊ ဟူသည်။ တဗ္ဗိသေသဘူတော၊ ထို ထိခိုက်ခြင်း၏ အကြောင်းထူး ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဧကော၊ ဘော။ စေတသိကဓမ္မေ၊ စိတ္ခသာ၏။ အာရမ္မဏေ၊ ၌။ သင်္ဃဌနံ၊ ဟူသည်။ တဗ္ဗိသေသဘူတော၊ ထို ထိခိုက်ခြင်း၏ အကြောင်းထူး ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဧကော၊ ဘော။ စေတသိကဓမ္မေ၊ စေတသိက်တရား ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗော၏။

စိတ္တေယေဝါတိ တောန၊ ပါဠ်ဖြင့်။ (ဖဿဿး၏။) ဝတ္ထာရမ္မဏေဟိ၊ ဝတ္ထု အာရံတို့နှင့်။ အသံသဋ္ဌ၊ မရောနောသော။ ဝေဒနာယ၊ ဝေဒနာကို။ သုဃ်ဋ္ဌနံ၊ ထိခိုက်ခြင်းဟူသော(ဖြစ်စေခြင်းဟူသော)။ စေတသိက သဘာဝတ်၊ စိတ်၌ မိုသော သဘော၏အဖြစ်ကို၊ ဒဿေတိ၊ ၏။ ပန၊ ထိုသို့ ပြပါသော်လည်း။ ဝတ္ထုနိုဿယတံ၊ ဝတ္ထုဟူသော မိုရာရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ န ပဋိက္ခိပတိ၊ မပယ်။

၁။ တင္ရွိသေသဘူတာ၊ ရူပဓမ္မာ။ ။ လက်ခုပ်တီးရာ၌ လက်ဝါး ၂–ခု ထိုခိုက်ခြင်း ဟူသည် စိတ္တစဝါယောဓာတ် လွန်ကဲသော (လက် ၂–ဖက်၌ရှိသော ရုပ်ကလာပ်တို့၏ အလွန်နီးကပ်စွာဖြစ်သော) သဘောပင်တည်း။ ထို့အတူစိတ်နှင့် အာရုံတို့၏ ဓာတ်သဘာဝအလိုက် ဓာတ်ခိုက်ခြင်းသဘော ဟူသည်လည်းစိတ်၌မှိသော စေတသိက်တစ်ပါးပင်တည်း။ ထို စေတသိက်ကို "စသာ"ဟု ခေါ်သည်။

အနှင့်ကာ။ ။ တဗ္ဗီသေသဘူတာ ရုပဓမ္မာတိ၊ ယထာ ပဋိဟန္နနဝသေန အညမည် အာသန္နတရံ ဥပ္ပစ္ခမာနေသ ရုပဓမ္မဝိသေသေသ သံဃဋ္ဌနပရိယာယော (ထိသောအားဖြင့် အချင်းချင်း အလွန်နီးကပ်စွာ ဖြစ်ကြသော ရုပ်တရားအထူးတို့၌ ထိခိုက်ခြင်းဟူသော ပရိယာယ်စကား ဖြစ်သကဲ့သို့။) ဧဝံ စိတ္တာရမ္မဏာနဲ ဝိသယကရဏ ဝိသယဘာဝပ္မတ္တိ ပဋိဟန္နနာကာရေန ဟောတိ (ဤအတူ စိတ်နှင့် အာရုံတို့၏ စိတ်က အာရုံပြုခြင်း, အာရုံက အာရုံအဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည် ထိခိုက်ပုံ အခြင်းအရာအားဖြင့် ဖြစ်၏။) သောစ္စ စိတ္တသန့်သိတော ဓမ္မဝိသေသော (မသာဟူသော တရားအထူးကို) သံဃဋ္ဌနပရိယာယေန (ထိခိုက်ခြင်းဟူသော စကားပရိယာယ်အားဖြင့်) ဝုတ္တော။

တဿ ဖဿဿ၊ ၏။ ကာရဏဘုတော၊ အကြောင်း ဖြစ်ရှိဖြစ်သော။ တခန္ရရပေါး ထို ဖဿအားလျော်သော။ သမန္နာဟာရော၊ နှလုံးသွင်းခြင်းဟုသော အာဝစ္စန်းသည်။ တစ္စသမန္နာဟာရော၊ မည်၏။ "ဣန္ဒြိယဿ၊ စက္ဖုစသောဣန္ဒြေ၏။ တခဘိမုခဘာဝေါ့၊ ထိုအာရုံသို့ ရေးရှ သည်၏ အဖြစ်သည်လည်းကောင်း။ အာဝစ္စနာယ၊ အာဝဇ္ဇန်း၏။ ("အာဝဇ္ဇနဿ"ဟု ရှိလျှင် ကောင်း၏။ လိင်္ဂဝိပလ္လာသ သော်လည်းကြံ။) အာရမ္မဏကရဏ် စ၊ အာရုံပြုခြင်းသည် လည်းကောင်း။ ဝိသယဿ၊ အာရုံ၏။ ပရိက္စတတာ အဘိသခံတတာ၊ ပြုစီခံအပ်သည်၏ အဖြစ်တည်း။ ဝိညာဏဿ၊ ဝိညာဉ်၏။ ဝိသယဘာဝကရဏ၊ အာရဲ၏ အဖြစ်ကိ ပြုခြင်းတည်း။ (အာရုံပြုခံရလောက်အောင် ပြုစီမံခြင်းတည်း။) ဣတိ အတွော၊

#### 

(အနုဘဝနရသတာ၊ အနုဘဝနရသ ရှိသည်၏အဖြစ်ကို။) သုခဂေဒနာယ မေဝ၊ သုခဝေဒနာ၌သာ။လဗ္ဘတိ။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အဿာဒဘာတော္ (သုခဝေဒနာက) သာယာတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ဣတိ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ ရေးဆရာတို့အလိုတည်း။

ဝိဿဝိတာယာတိုး ကား။ အရဟတာယ၊ ထိုက်တန်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (အနဘဝတိ-၌ စပ်။) ဟိုမှန်။ ဓာတူနံ၊ ဓာတ်တို့၏။ အနေကတ္ထတ္တာ၊ များသောအနက် ရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝိပုဗော့၊ ဝိ ရေးရှိသော။ သုသဒွေါ့၊ သသဒ္ဒါသည်။ (သုဓာတ်သည်။) အရဟတ္ထေား အရဟ အနက်ရှိ၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဝိဿဝံ၊ ဝိဿဝံ ဟူသည်။ သဇနံ၊ စွမ်းနိုင်ခြင်းတည်း။ ဝသိတာ၊ အစွမ်းသတ္တိရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ကာမကာရိတာ၊ အလိုရှိတိုင်, ဖြူနိုင်သူ၏ အဖြစ်သည်။ ဝိဿဝိကာ၊ ဝိဿဝိတာ၊ ဝိဿဝိတာ မည်၏။ ["ဝိဿဝံ သဇနံ၊ ဝသိတာ ကာမကာရိတာ ဝါ ဝိဿဝိတာ"ဟု ပါဠိရှိပါစေ။]

၁။ ဣန္ဒြိယဿ။ေကရကန္တီ အတ္တော။ မြပရိက္ခတသရပဉ္မွ တဿ အတ္တဥ္မွာသောတုံ အာဟ-ဣန္ဒြိယဿာတိ အာဒိ။-မစု။] အဋ္ဌကထာ၌ "တစ္ခသမန္ဓာဟာရေန ပန္ ဣန္ဒြိယေနစ မရိက္ခတေ"ဟု ရှိ၏။ ထိုပါ၌၌ "မရိက္ခတ" ဟူသည် စက္ဖု-စေသာ ဣန္ဒြေက ထို အာရဲသို့ ရှေးရခြင်း, အာဝဇ္ဇန်းက အာရဲပြုခြင်းတည်း။ ဤစကားဖြင့် မရိက္ခတ၏ သရုပ်ကို ပြသည်။ အာသခံတတာ ပါ၌ဖြင့် မရိက္ခတ သဒ္ဒါ၏မရီဝါရိတ (ခြံရံအစ်) အနက်ကို တားဖြစ်၍ မိသယဘာဝကရက်ဖြင့် သုကတ၏အဖြစ် ဟူသောအနက်ကို စားဖြစ်သည်-ဟု မစုဆိုသည်။ (၂) "ပိသယဘာသာရက-အာရဲ၏ အဖြစ်ကိုပြုခြင်း"ဟူသည် စိညာဉ်၏ ဘာရဲအပြုကို ခံနိုင်ခြင်းတည်း။ စိညာကသာကို မိသယဘာမှ ၌ စပ်ပါ။)

ဲ ဝါး တစ်နည်း။ ဖုသနာဒီဘာဝေန၊ ဖုသန အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းပြင့်၊ အာရမ္မဏဂ္ဂဟဏ်၊ အာရုံကိုယူခြင်းသည်။ ဧကဒေသာနဘဝနံ၊ အာရုံ၏ အရသာကို တစ်စိတ်တစ်ဒေသ ခံစားခြင်းတည်း။ ဝေဒယိတဘာဝေန၊ ဝေဒယိတ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဂဟဏံ၊ အာရုံကိုယူခြင်းသည်။ ယထာ ကာမံ၊ အလိုရှိတိုင်း။ သဗ္ဗာနဘဝနံ၊ အလုံးစုံ အကုန်အစင် ခံစားခြင်းတည်း။ တာနိဂဟဏာနိ၊ ထို ဖုသန အစရှိသည် တို့၏ အဖြစ်ဖြင့် အာရုံကိုယူခြင်း, ဝေဒယိတ၏ အဖြစ်ဖြင့် အာရုံကိုယူခြင်းတို့သည်။ ဝေ သဘာဝါနေဝ၊ ဤသို့ တစ်စိတ်တစ်ဒေသခံစားခြင်း, အလုံးစုံ အကုန်အစင် ခံစားခြင်းသဘာရှိကုန်သည်သာ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝေဒနာယ ဝိယ၊ ဝေဒနာ၏ ကဲ့သို့။ ဖသာဒီနံပိ၊ ဖသာ အစရှိသည်တို့၏လည်း။ ယထာသက ကိစ္စကရဇောန၊ အကြင်အကြင် မိမိဥစ္စာဖြစ်သော ကိစ္စကို ပြုခြင်းအားဖြင့်။ သာမိဘာဝါနဘဝနံ၊ အရှင်သဝင်၏ အဖြစ်ဖြင့် ခံစားခြင်းကို။ န စောဒေတဗ္ဗံ၊ မစောဒနာထိုက်။

အယံ ဣဓာတိတေန၊ ဟူသော ဤပါဌိဖြင့်။ ပဉ္စသု၊ ကုန်သော။ ဝေဒနာ သု၊ တို့တွင်။ ဣမသို့ စိတ္တေ၊ ဤ ပဌမ မဟာကုသိုလ်စိတ်၌။ အဓိပ္မတ်၊ သော။ သောမနဿဝေဒနံ၊ ကို။ ဝဒတိ၊ ဆို၏။ တသူာ။ အသောမနဿဝေဒနံ၊ သောမနဿဝေဒနာ မဟုတ်သော ဝေဒနာ ၄-မျိုးကို။ အပနေတွာ၊ ဖယ်၍။ ဂဟိတာယ၊ ယူအပ်ပြီးသော။ သောမနုဿဝေဒနာယ၊ သောမနဿဝေဒနာ အာလုံး၏။ သမာနာ၊ တူသော။ ဣဋ္ဌာကာရသမ္ဘောဂရသတာ၊ ဣဋ္ဌာကာရသမ္ဘောဂ ရသရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။ ဣတိ၊ သို့။ ဝေဒိတဗွာ၊ ၏။ ဤြနေရာ၌ ယူရမည်ဖြစ်သော သောမနဿ ဝေဒနာနှင့်တကွ အခြားနေရာ၌လာသော သောမနဿဝေဒနာ အာလုံး၏ ဣဋ္ဌာကာရသမ္ဘောဂရသ အဖြစ်သည် သဘောတူ၏။ ထို့ကြောင့် "သမာနာ"ဟု ဆိုသည်။]

🗐 နိမိတ္တေန၊ အမှတ်အသားဖြင့်။ ပုန သဥ္စာနနကိစ္စာ၊ တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း ကိစ္စရှိသော သညာသည်။ ပစ္စာဘိညာဏရသာ၊ ပစ္စာဘိညာဏရသ မည်၏။ ပုန သဥ္စာနနဿ၊ တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း၏။ ပစ္စယော၊ အကြောင်းတည်း။ ပုန

၁။ ဗုသနာဒီဘာဝေန ဝါ။ မြခဲ့သောနည်း၌ ဗုသနစသောကိုစ္စကို "အနဘဝနမိဝ-ခံစားခြင်းနှင့်တူ၏"ဟု ဥပမာသဘော (သဒိသူပစာ)အားဖြင့် ပြခဲ့၏။ ယခုအခါ မုချနည်းကို ပြလို၍"ဗုသနာဒီဝသေန ဝါ"ဟု မိန့်သည်။ ဖဿစသည်၏ ဖုသနစသော သဘောအားဖြင့် အာရုံကိုယူခြင်းသည် တစ်စိတ်တစ်ဒေသ ခံစားခြင်းပင်ဖြစ်၏။ ဝေဒနာ၏ ခံစားသောအားဖြင့် အာရုံယူခြင်းကား အလိုရှိတိုင်း အားရပါးရ ခံစားခြင်းတည်း။ ဖဿစသော တရားတို့သည် ဤသဘောအတိုင်း အာရုံကို ယူကြသောကြောင့် ဖဿ စသည်တို့လည်း ပိုင်စိုးပိုင်နင်း အာရုံကို ခံစားနိုင်ကြသည် မဟုတ်လော့–ဟု စောဒနာဖွယ် မလိုပါ။ "ပိုင်စိုးပိုင်နင်း ခံစားနိုင်ခြင်းသသော မရှိပါ"ဟူလို။

သည္စာနနပစ္စယော၊ ကြောင်း။ တဒေဝ၊ ထို တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း၏ အကြောင်း သည်ပင်။ နိမိတ္တံ၊ အမှတ်အသားတည်း၊ ပုန္ဂ။ပ။နိမိတ္တံ၊ သား။ တဿ၊ ထို တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော အမှတ်အသားကို။ ကရဏံ၊ ပြုခြင်းတည်း။ ပုန္ဂ။ပ။ကရဏံ၊ ခြင်း။ ကြုနည်း၌ ပစ္စယကို နိမိတ္တ–၌ စပ်။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပုန္ဂ။ပ။ကရဏံ၊ ခြင်း။ ကြုနည်း၌ ပစ္စယကို နိမိတ္တ–၌ စပ်။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပုန္ဂ သည္စာနန ပစ္စယဘူတံ၊ တစ်ဖန် မှတ်သိသိခြင်း၏ အကြောင်း ဖြစ်၍ဖြစ်သော၊ နိမိတ္တကရဏံ၊ အမှတ်အသားကို ပြုခြင်းတည်း။ ပုန္ဂ။ပ။ကရဏံ၊ ခြင်း။ ကြုနည်း၌ ပစ္စယ ကို ကရဏ–၌ စပ်။] တံ၊ ထို တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း၏အကြောင်း ဖြစ်၍ ဖြစ်သော အမှတ်အသားကို ပြုခြင်းသည်။ အသား၊ ထိုသညာ၏။ ကိစ္စံ၊ ကိစ္စတည်း။ ဣတိ အတ္တော။။ ["တံ အသာာ ကိစ္စံ"ဖြင့် "ပုန သည္စာနန္ ပစ္စယ နိမိတ္တကရဏရသာ"၌ ဗဟုဗ္ဗီဟိသမာသ် ပြုရမည်ကို ပြသည်။] ပုန္ဂ။ပ။နိမိတ္တကရဏံ၊ တစ်ဖန် မှတ်သိ သိခြင်း၏ အကြောင်းဖြစ်သော အမှတ်အသားကို ပြုခြင်းကို။ (ဝေဒိတဗ္ဗံ–၌ စပ်။) နိမိတ္တကာရိကာယ၊ အမှတ်အသားကို ပြုတတ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ နိမိတ္တေန၊ အမှတ်အသားဖြင့်။ သည္စာနန္တိယာ စ၊ မှတ်သိ သိသည်လည်း ဖြစ်သော။ နိမိတ္တေန၊ အမှတ်အသားဖြင့်။ သည္စာနန္တိယာ စ၊ မှတ်သိ သိသည်လည်း ဖြစ်သော။ သဗ္ဗာယ၊ သော။ သညာယ၊ သညာ၏။ သမာနံ၊ တူသော ကိစ္စဟူ၍၊ ဝေဒိတဗ္ဗံ၊၏။

ဉာဏမေဝ၊ ဉာဏ်သို့သာ။ အနုဝတ္တတိ၊ အစဉ်လိုက်တတ်၏။ တသ္မာ။ အဘိန်ဝေသကာရိကာ၊ မှားမှားယွင်းယွင်း နှလုံးသွင်းမှုကို ပြုတတ်သည်လည်းကောင်း။ ဝိပရိတဂ္ဂါဟိကာ စ၊ ဖောက်ဖောက်ပြန်ပြန် ယူတတ်သည်လည်းကောင်း။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်တော့။ ဣတိ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ သင်္ဂဟကာရ ဆရာ၏ အလိုတည်း။ ဧတေနပါယေန၊ ဤနည်းဖြင့်။ သမာဓိသမ္မယုတ္တာယ၊ သမာဓိနှင့် ယှဉ်သော သညာ၏။ အစိရဋ္ဌာနတာ စ၊ ကြာမြင့်သော တည်ခြင်းမရှိသည်၏ အဖြစ်သည်လည်း။ န ဟောတိ၊ မဖြစ်တော့။ ဣတိ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ သမာဓိနှင့်ယှဉ်သော သညာသည် အာရုံကိုယူရာဝယ် အစိရဋ္ဌာနတာ မဖြစ်။ စိရဋ္ဌာနတာ ဖြစ်သည်– ဟူလို။]

အဘိသန္နဟတီတိ၊ ကား။ ပဗန္မဟိ<sup>း</sup>၊ အာရံ၌ သမ္မယုတ်တရားတို့ကို ဖွဲ့စပ် တတ်၏။ ပဝတွေတိ၊ အာရံ၌ ဖြစ်စေတတ်၏။...စေတနာဘာဝေါ၊ စေတနာဘာဝ ဟူသည်။ ဗျာပါရဘာဝေါ၊ ဗျာပါရ၏ အဖြစ်တည်း။ ... ့ဒိဂုဏုဿာဟာတိ၊

**၁။ ပဗန္ဓတိ**။ အဘိ သံ--ပုစ္စ၊ မာ--ဓာတ်ဖြင့်ပြီးသော အဘိသန္ဒဟတိကို ပဗန္ဓတိဟု ဖွင့်၏။ ပဗန္ဓတိ ကို အနဋိကာ၌ "သမ္မယုတ္တမေမှု (တို့ကို) သကသကကိစ္စေ(၌) ပဋပေတိ--အပြားအားဖြင့် ဖြစ်စေတတ်၏"ဟု ဖွင့်၏။ ထို့ကြောင့် ပဗန္ဓတိကို "ပဝတွေတိ"ဟု အဓိပ္ပာယ်ဖွင့်သည်။

ဒိဂုဏုဿာဟာ ဟူသော စကားကို။ ဒိဂုဏ်၊ ၂~ဆတက်သော၊ ဝီရိယယောဂံ၊ ဝီရိယ၏ ယှဉ်ခြင်းကို။ သန္ဓာယး၍။ နဝုတ္တံ၊ ဆိုအပ်သည်မဟုတ်။ ပန၊ အဟုတ်ကား၊ အတ္တနော ဧဝ၊ မိမိဟူသော စေတနာ၏ပင်။ ဗျာပါရကိစ္စဿ၊ ဗျာပါရကိစ္စ၏။ မဟန္တဘာဝံ၊ ကြီးမားသည်၏ အဖြစ်ကို။ (သန္ဓာယ ဝုတ္တံ။) [ စာအုပ်များ၌ "မဟန္တဘာဝံ ဒိပေတိ"ဟု ပါ၌ရှိ၏။ စာသွားထုံးစံ မကျပါ။] ဥဿာဟန္ ဘာဝေနာတိ၊ ကား။ အာဒရဘာဝေန ၊ လေးလေးစားစား၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (ပဝတ္တမာနာ–၌ စပ်။) ဟိုးမှန်။ သာ၊ ထိုစေတနာသည်။ သယံ၊ ကိုယ်တိုင်။ အာဒရဘူတာ၊ လေးစားသည် ဖြစ်၍ဖြစ်သည်။ (ဟုတွာ။) သမ္မယုတ္တေ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့ကို။ အာဒရယတိ၊ ပေးစားတတ်၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

အာရမ္မဏဿ၊ကို။ ဥပလဒ္ဓိ၊ ရခြင်းသည်။ ဝိဓာနနံ၊ သညာ ပညာတို့ သိပုံမှ တစ်မျိုးတစ်ဖုံ သိခြင်းတည်း။ အြမ်ပွာယ်ကို သင်္ဂြိုဟ်ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။] သန္ဒဟနံ၊ သန္ဒဟန ဟူသည်။ စိတ္တန္တ ရဿ၊ တစ်ပါးသောစိတ်ကို။ အနုပ္ပဗန္နနံ၊ အစဉ်မပြတ်အောင် ဖွဲ့ စပ်ခြင်းတည်း။ (အနန္တ ရသတ္တိဖြင့် နောက်နောက်စိတ် ဖြစ်အောင်ဖွဲ့ စပ်ခြင်းတည်း။) ...စက္ခုနာ ဟိ ဒိဋ္ဌန္တိ၊ ကား။ စက္ခုနာ၊ စက္ခုပသာဒဖြင့်။ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ဖြင်ထိုက်သော။ (ရုပါရမ္မဏံ-၌ စပ်။) ခဋ္ဌဗွာဒိ၊ မြင်ထိုက်သောအာရံ အစရှိသည်ကို။ဝါ၊ မြင်ထိုက်သောအာရံ, ကြားထိုက်သောအာရံ, သုံးပါးသော ဝိညာဉ်ဖြင့် ရောက်၍သိထိုက်သော အာရံ, မနောဝိညာဉ်ဖြင့် သိထိုက်သောအာရံကို၊ ဒိဋ္ဌ အစရှိသော ပါ၌၌လည်း၊ ဝေဒိတမ္ခံ၊ သိထိုက်၏။ ["ဒိဋ္ဌ-သုတံ-မုတံ-ဝိညာ တံ" တို့၌ တ-ပစ္စည်းသည် တဗ္ဗပစ္စည်း၏ အနက်ကို ဟောသကဲ့သို့။ ဤ "စက္ခုနာ ဟိဒိဋ္ဌိ"စသော ပါဠိရပ်ဝယ် "ဒိဋ္ဌိ"စသည်၌ တပစ္စည်းလည်း တဗ္ဗပစ္စည်း၏အနက်ကို ဟောသည်-ဟူလို။]

စက္ခုနာ ဟီတိ အာဒီသု၊ တို့၌။ စက္ခုနာဒွါနေရ၊ စက္ခုဒွါရဖြင့်။ပ။မနသာဒွါရေန၊ ဖြင့်။ ဤတိ အတ္တော၊ ဤအနက်ကို။ (ဒင္ဓဗွော၊၏။)...နာဂရဂုတ္တိကသာ၊ မြို့စောင့် ယောက်ျား၏။ (ဝိဘာဝနမတ္တံ) ဝိယ၊ လာလာသမျှသောလူတို့ကို ထင်စွာ

၁။ အာဒရဘာလေန။ အေဋ္ဌကထာ၌ "သမ္မယုတ္တာနဲ"ဟု ဘာဝသမွန်ပါ၏။ "အာဒရာနံ၊ လေးလုံးစားစားဖြစ်သော သမ္မယုတ်တရားတို့၏ + ဘာဝေါ ၊ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာတည်း။ အာဒရဘာဝေါ."ဟု ဖြူ ဤ စေတနာကြောင့် သမ္မယုတ်တရားသည် အာရုံကို လေးလေးစားစား ဖြူကြရ၏။ ထိုသို့ အာဒရတို့၏ဖြစ်ကြောင်း ဟူသည် ဤ စေတနာပင်တည်း။ ဤသို့ "အာဒရ တို့၏ဖြစ်ကြောင်း"ဖြစ်လျှင် ဤ စေတနာသည် သမ္မယုတ်တရားတို့ကို လေးလေးစားစား အာရုံကို ယူစေရာရောက်၏။ ထို့ကြောင့် "သာ ဟိ။ပ။အာဒရယတိ"ဟု ဖွင့်သည်။

ဖြစ်စေခြင်းမျှကဲ့သို့။ စိတ္တသား၏။ အာရမ္မဏသားကို။ ဝိဘာဝနမတ္တံ၊ ထင်စွာ ဖြစ်စေခြင်းမျှသည်။ ဥပဓာရဏမတ္တံ၊ မှတ်သားခြင်းမျှသည်။ ဥပလဒ္ဓိမတ္တံ၊ ရခြင်းမျှသည်။ ကိစ္စံ၊ ကိစ္စတည်း။ အာရမ္မဏ။ပ။ပစ္စာဘိညာဏာဒိ၊ အာရံကို ထိုးထွင်း၍ သိခြင်း, ရှေးအမှတ်ဖြင့် နောက်ထပ်သိခြင်း အစရှိသော၊ ကိစ္စံ ပန၊ ကိစ္စသည်ကား။ ပညာသညာဒီနဲ၊ ပညာ သညာ အစရှိသည်တို့၏။ ကိစ္စံ၊ တည်း။ ဣတိ၊ သို့။ ဝေဒိတဗ္ဗံ၊ ၏။ စြိတ်နှင့် ပညာ သညာတို့ သိပုံ အထူးကို ပြသည်။ ဤ အဓိပ္ပာယ်ကို သင်္ဂြိဟ်ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

ပုရိမနိဒ္ဒိဋ္ဌံတိ၊ ကား။ သမယဝဝတ္ထာနေ၊ သမယ ဝဝတ္ထာန်ခန်း၌။ နိဒ္ဒိဋ္ဌံ ညွှန်ပြအပ်ပြီးသော စိတ်ကို။ (ပုနဝုတ္တံ–၌ စပ်။) ...ဘာဝေနွော၊ ရူပူပပတ္တိယာမဂ္ဂံ ဘာဝေတိ၌ ကတ္ထားဖြစ်သော ဘာဝေန္တ ပုဂ္ဂိုလ်သည်။ (န ဥပ္ပစ္နတိ) ဝိယ၊ တရားကိုယ် အားဖြင့် မဖြစ်သကဲ့သို့။ (တထာ၊ တူ။ စိတ္တဲ့၊ သည်။) န ဥပ္ပစ္နတိ၊ မဖြစ်သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ ကိန္တု၊ စင်စစ်ကား။ ဥပ္ပစ္နတိ၊ တရားကိုယ်အားဖြင့် ဖြစ်၏။ ဣတိ၊ ဤအနက်ကို။ ဒဿေတံ့၊ ၄၁့။ စိတ္တဲ့ ဟောတီတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တဲ့၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီး ဣတိ စတံ၊ ဤ အဋ္ဌကထာ စကားသည်။ (ယုစ္နေယျ၌ စပ်။) ဟောတိသဒ္ဒဿ စ၊ ၏လည်းကောင်း။ ဥပ္ပစ္နတိ သဒ္ဒဿ စ၊ ၏လည်းကောင်း။ သမာနတ္တတ္တေ။ ထုသောအနက် ရှိသည်၏အဖြစ်သည်။ သတိ၊ သော်။ ယုစ္နေယျ၊ သင့်ရာ၏။

ြောည်၏ ထိုသို့ပင် သင့်ရာပါသော်လည်း။ တဒတ္တတွေ၊ ထိုတူသောအနက ရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ။) တတ္ထ၊ ထို သမယဝဝတ္ထာန်ခန်း၌။ ဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတီတိ၊ ဟူ၍။ န ဝုစ္စေယျ၊ ဟောတော်မမူအပ်ရာ။ ဟိ၊ မှန်။ ဥပ္ပန္နဲ့ ဥပ္ပစ္စတီတိ ဥပ္ပန္နဲ့ ဥပ္ပစ္စတိဟူ၍။ ဝတ္တံ့၊ ဟောတော်မူခြင်းငှာ။ န ယုတ္တံ၊ မသင့်။ စ၊ ဆက်။ စိတ္တသာ၏။ ဥပ္ပန္နတာ၊ ဥပ္ပန္န၏အဖြစ်ကို။ သမယဝဝတ္ထာနေ။၌။ ဝုတ္တာ ဧဝ ဟောတော်မူအပ်ပြီးသည်သာ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဿ၊ ထို ဟောတော်မူအပ်ပြီး

၁။ သမာနတ္တတ္တေ သတိယုနေ့ယူ။ ။သမယဝဝတ္တာန်ခန်း၌ "စိတ္တံ ဥပ္ပန္ခံဟောတိ"ဟု ဟောတော်မူခဲ့၏။ ဓမ္မုဒ္ဓေသဝါရ၌ "စိတ္တံ ဟောတိ"ဟု ဟောတော်မူ၏။ အဋ္ဌကထာဆရာင စကား၌ လိုရင်းကိုကောက်ချက်ချလျှင် )စိတ္တံ ဟောတိ"၌ "ဟောတိ"ကြိယာနှင့် စိတ္တံ ဥပ္ပနဲ ဟောတိတုန်းက ဥပ္ပစ္စနကြိယာသည် အနက်အဓိပ္ပာယ် တူရာရောက်၏။ ထိုသို့ တူရာရောက်သည့် အတိုင်း တကယ်တူလျှင် သင့်မြတ်စရာရှိပါ၏ -ဟူလို။

<sup>ျ</sup>ဖာခတ္တတ္တေ စမေန ဝုရေယျ။ ။ တစ်ဖန်စဉ်းစားဗွယ် ရှိပြန်၏။ –ဟောတိကြိယာ သည် ဥပ္ပန္နဲဟော့တိ၏ အတိုချုပ်ဖြစ်သော "ဥပ္ပန္နတိ"ကြိယာနှင့် အနက်တူလျှင် ဥပ္ပန္နဲဟောတိ သည် "ဥပ္ပန္နဲ ဥပ္ပန္ခံတိ"ဟု ဆိုခြင်းနှင့် သဘောတူသောကြောင့် "ဥပ္ပန္နဲဟောလို"ဟု ဟောတော်မ မူသင့်–ဟု ထပ်ဆင့်၍ အပြစ်ပြပြန်သည်။

အဋ္ဌသာလိနီ

[မ္မေုဒ္ဒေသဝါရကထာ

ဖြစ်သော စိတ်၏။ ပုန၊ တစ်ဖန်။ ဥပ္ပတ္တိဒဿနေန၊ ဖြစ်ပုံကို ပြခြင်းဖြင့်။ကိ'၊ အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း။

[(တစ်နည်း)"ကသ္မာ န ဝုစ္စေယျ၊ နည်း။ ဟိ(ယသ္မာ)။ပ။ဥပ္ပတ္တိ ဒဿနေန၊ ဖြင့်။ ကိ'၊ နည်း။ (အကျိုးမရှိပါ–ဟူလို။) တသ္မာ န ဝုစ္စေယျ"ဤသို့လည်း တစ်နည်းပေးပါ။ ဤစကားဖြင့်"ယထာ စ။ပ။ရူပူပပတ္တိယာ"စသော ဥပမာန၏ ဥပမေယျကို အပြစ်ပြသည်။]

စ၊ သည်သာ မကသေး၊ (အပြစ်ပြစရာရှိသေး၏ – ဟူလို။) ယေန၊ အကြင် စိတ်ဖြင့်။("စိတ္ထဲ ဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတိ"၌ ပါဝင်သောစိတ်ဖြင့်။) သမယဝဝတ္ထာနံ၊ သမယကို ပိုင်းခြား မှတ်သားခြင်းကို။ ကတံ၊ ပြုအပ်ပြီ။ တဿ၊ ထို စိတ်ကို။ နိဒ္ဒေသော၊ အကျယ် ညွှန်ပြခြင်းသည်၊ ဝါ၊ ကို။ ("ကတမံ တသ္မိ သမယေ စိတ္တံ"ဟု အကျယ်ညွှန်ပြခြင်းကို။) ကာတုံ၊ ငှာ။ န သက္ကာ၊ မတတ်ကောင်းသည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (သက္ကာဝေ။) ဣတိ၊ကြောင့်။ တံ နိဒ္ဒေသတ္ထံ၊ ထိုစိတ်ကို အကျယ်ပြခြင်း အကျိုးငှာ။ ခုတိယေန၊ ခုတိယဖြစ်သော။ ဥဒ္ဒေသေန၊ စိတ္တံဟောတိ ဟူသော့ ဥဒ္ဒေသဖြင့်။ ကိ'၊ အဘယ်အကျိုး ရှိအံ့နည်း။ဤစကားဖြင့် "ဥဒ္ဒေသဝါရေ သင်္ဂဏှ နတ္ထံနိဒ္ဒေသဝါရေ ဝိဘဇနတ္တံ"တို့ကို ပယ်သည်။)

စ၊ သည်သာ မကသေး။ နိဒ္ဒေသေနေဝ၊ နိဒ္ဒေသဖြင့်ပင်။ စိတ္တဿ၊ ၏။ ဖဿာဒီဟိ၊ တို့မှ။ အညတ္တံ့ စ၊ တစ်မျိုးတခြား၏ အဖြစ်သည်လည်း။ သိစ္ဈတိ၊ ပြီးစီး၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တခတ္ထေန၊ ထို ဖဿ စသော တရားတို့မှ တစ်မျိုး၏ အဖြစ်ကို ပြခြင်းအကျိုးရှိသော။ ပုန ဝစနေန၊ နောက်ထပ်ဟောအပ်သော စိတ္တံ ဟောတိ ဟူသောစကားဖြင့်။ ကိ ၊ အဘယ်အကျိုး ရှိအံ့နည်း။ ဤြစကားဖြင့် "ဖဿာဒီဟိ အတ္ထတော အညမေဝ တံ ဟောတိတိ ဣမဿတ္ထဿ ဒီပနတ္ထာယ" ကိုပယ်သည်။]

[ယခုအခါ မိမိ၏ ဝါဒကို ပြလိုသောဋီကာဆရာသည် "အညပ္မယောဇနတ္တာ" စသည်ကို မိန့်။] ပန၊ စင်စစ်ကား။ ပုရိမဿ၊ ရှေးဖြစ်သော၊ စိတ္တဝစနဿ၊ စိတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း၏။ ("စိတ္တံဥပ္ပန္နဲ့ ဟောတိ"ဟု ဟောတော်မူခြင်း၏။) အညပ္မယောဇနတ္တာ၊ အဋ္ဌကထာ၌ပြအပ်သော အကျိုးမှ တစ်ပါးသောအကျိုးရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပစ္ဆိမံ၊ နောက်ဖြစ်သော စိတ္တံ့ ဟောတိ ဟူသော စကားကို။ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ဟိ၊ ချဲ့။ ပုရိမံ၊ ရှေ့ဖြစ်သောစိတ်ကို။ သမယဝဝတ္တာနတ္ထမေင၊ သမယကို ပိုင်းခြား မှတ်သားခြင်းအကျိုးငှာသာ။ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ဝဝတ္ထိတသမယေ၊ ပိုင်းခြားအပ်ပြီးသောသမယ၌။ ဝိဇ္ဇမာနဓမ္မဒဿနတ္တံ၊ ထင်ရှား

ရှိသော ဓမ္မကို ပြတော်မူခြင်းအကျိုးငှာ၊ န ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်သည်မဟုတ်။ ဣတရဉ္စ၊ ရှေ့စိတ်မှတစ်ပါးသော နောက်စိတ်ကိုလည်း။ တသို့ သမယေ၊ ထို ပိုင်းခြားအပ်ပြီးသော သမယ၌။ ဝိဇ္ဇမာနုဓမ္မဒဿ နတ္တံ၊ ငှာ။ ဝုတ္တံ၊ ပြီ။ သမယ ဝဝတ္ထာနတ္တံ၊ ငှာ။ န ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ စ၊ ဆက်။ အညဒတ္ထံ၊ တစ်ပါးသော အကျိုးရှိသော။ ဝစနံ၊ သဒ္ဒါသည်။ အညဒတ္ထံ၊ တစ်ပါးသော အကျိုးရှိသော။ ဝစနံ၊ သဒ္ဒါသည်။ အညဒတ္ထံ၊ တစ်ပါးသော အကျိုးကို။ န ဝဒတိ၊ မဟောနိုင်။ သြမယဝဝတ္ထာန အကျိုးရှိသော စိတ္တဲ့ ဥပ္ပန္နံ့ သဒ္ဒါသည် ဝိဇ္ဇမာနဓမ္မဒီပန အကျိုးကို မဟောနိုင်။] စ၊ ဆက်။ လေသေန၊ အမြွက်အားဖြင့်။ ဝုတ္တော၊ ဟောအပ်ပြီ။ ဣတိ ကတွာ၊ ဤသို့ နလုံးပြု၍။ မဟာ ကာရုဏ်ကော၊ ကြီးမြတ်သော ဂရုဏာရှင် ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည်။ အတ္ထံ၊ အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို။ ပါကဋံ၊ ထင်ရှားအောင်။ န ကရောတိ၊ ပြုတော်မမူ သည်ကား။ န၊ မဟုတ်။ (ကရောတိဝေ။) ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။ ။ ဇင်္သာပဥ္စမ ကရာသိဝဏ္ဏနာ၊ သည်၊ နိုဋ္ဌိတာ။

#### <del>-3·6·3·6·3·6</del>

# ဈာနင်္ဂရာသိအဖွင့်

ော်ဝိတက္ကေတီတီ၊ ဝိတက္ကေတီ ဟူသော ပါဠ်ဖြင့်။ ဓမ္မတော၊ ဝိတက်ဟူသော တရားမှ၊ အညဿ၊ အခြားသော၊ ကတ္တု၊ အတ္တဟူသော ကတ္တားကို။ နိဝတ္တ နတ္ထံ၊ နစ်စေခြင်းအကျိုးငှာ။ ဓမ္မမေဝ၊ ဝိတက်ဟူသော ဓမ္မကိုပင်။ ကတ္တာရုံ၊ ကတ္တားဟူ၍။ နိဒ္ဒိသတိ၊ ညွှန်ပြ၏။ ပန၊ကား။ တဿ၊ ထိုဝိတက်၏။ ဝသဝတ္တိ ဘာဝ နိဝါရဏတ္ထံ၊ အလိုသို့ လိုက်စေတတ်သည်၏အဖြစ်ကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုးငှာ၊ ဝိတက္ကနံ ဝါတိ၊ ဟူ၍။ ဘာဝနိဒ္ဒေသော၊ ဘာဝသာဓနဖြင့် ညှှော်ပြခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) ["စိန္တေတီတိ စိတ္တံ၊ စိန္တနံ စိတ္တံ့"ဟု ဝိဂြိုဟ်ပြုရခြင်း၌ ပြခဲ့သော သင်္ဂြိုဟ်ဘာသာဋီကာ အဓိပ္ပာယ်သည် ဤဋီကာကိုမှီးသော အဓိပ္ပာယ်ပင်တည်း။] ရုပ် ရူပန္တိ၊ အဆင်း အဆင်းဟူ၍ လည်းကောင်း၊ ရိုးရိုးအာရုံကို မြင်ရာ၌ တီးခေါက်ပုံတည်း။] ပထဝိ ပထဝီတိ ဝါ၊ ပထဝီ ပထဝီ ဟူ၍လည်းကောင်း။

၁။ န စ လေသေန။ပူးန ကရောတီး ။လေသေနကို "ပတနနယေန"ဟု မခုဖွင့်၏။ မိမိကား စိတ္တံ ဥပ္ပန္ခဲ့ဟောတိ"တုန်းက "စိတ်၏ဖြစ်ခြင်းကို ဟောပြီးပြီ "ဟု နှလုံးသွင်းတော်မူခြင်းကို "လေသ–အနည်းငယ်သော အကြောင်းပြ"ဟု ဆိုလိုမည်ထင်သည်။ လေသကိုလည်း ဣတိ ကိတ္မာ(န)န ကရောတိ--၌ စပ်ပါ။ ထိုသို့သော အမြွက်အားဖြင့် မဟာကာရကိက ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် စိတ်၏ ဖြစ်ပေါ်ပါဝင်ကြောင်း ထင်ရှားအောင် "စိတ္တဲ ဟောတိ"ဟု နောက်ထပ် ဟောတော်မမူဘဲ မနေပါ၊ ဧကန်ဟောတော်မူမည်သာ ဖြစ်ပါသည်–ဟူလို။

ပြထဝီကသိုဏ်းကို စီးဖြန်းရာ၌ တီးခေါက်ပုံတည်း။] အာကောင့ေန္တော ဝိယ၊ တီးခေါက်သကဲ့သို့၊ ဟောတို့၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အာကောင့န လက္ခဏော၊ အာရုံကို ရှေးဦးစွာ တီးခေါက်ခြင်းလက္ခဏာရှိ၏။ အာဒိတော၊ အစ၌။ ဝါ၊ ရှေးဦးစွာ။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အဘိမုခံ၊ ရှေးရှု၊ ဟနနံ၊ တီးခေါက်ခြင်းသည်။ အာဟနနံ၊အာဟနနမည်၏။ပရိတော၊ ထက်ဝန်းကျင်၌။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပရိဝတ္တေ တွာ၊ လှည့်ပတ်၍။ အာဟနနံ၊ တီးခေါက်ခြင်းသည်။ ပရိယာဟနနံ၊ မည်၏။

ဝိစာရတော၊ ဝိစာရထက်။ ဩဋ္ဌာရိကဋ္ဌေန၊ အာရုံကိုယူရာ၌ ကြမ်းတမ်း သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် လည်းကောင်း။ ဝိစာရသောဝ၊ ဝိစာရ၏ပင်။ ပုဗ္ဗင်္ဂမဋ္ဌေန၊ ရှေ့သွား၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ အနုရဝတော၊ ကြေညည်းသံထက်။ ဩဋ္ဌာရိကော၊ ကြမ်းတမ်းသည်လည်းဖြစ်သော။ တဿ၊ ထိုကြေးသည်းအသံ၏။ ပုဗ္ဗင်္ဂမော စ၊ ရှေ့သွားလည်းဖြစ်သော။ ဃဏ္ဍာဘိဃာတော ဝိယ၊ ခေါင်းလောင်း၏ ရှေးဦးစွာ ထိုးခတ်ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော အသံကဲ့သို့။ ဝိတက္ကော၊ သည်။ ဟောတိ။ ဃဏ္ဍာဘိဃာတော၊ ခေါင်းလောင်း၏ ထိုးခတ်ခြင်းကြောင့်ဖြစ်သော အသံသည်။ ပဋ္ဌမာဘိနိပါတော၊ ရှေးဦးစွာ ကျရောက်ခြင်းရှိသည်။ (ရှေးဦးစွာ ဖြစ်ခြင်းရှိသည်။) ဟောတိ ယထာ၊ ဧဝံ။ သော၊ ထို ဝိတက်သည်။ အာရမ္မဏာ ဘိမုခ နိရောပနဋ္ဌေန၊ အာရုံသို့ ရှေးရှတင်တတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ပဋ္ဌမာဘိ နိပါတော၊ အာရုံ၌ ရှေးဦးစွာ ကျရောက်ခြင်းသဘောသည်။ ဟောတိ။

ဝိပ္ပါရဝါတီ၊ ကား၊ ဝိစလနယုတ္တော၊ အထူးသဖြင့် လှုပ်ရှားခြင်းနှင့် ယှဉ်၏။...အနုပ္ပဗန္ဓေန ပဝတ္တိယန္တိ၊ ကား။ ဥပစာရေ ဝါ၊ ဥပစာရ အခိုက်၌သော် လည်းကောင်း။ အပ္ပနာယံ ဝါ၊ အပ္ပနာ အခိုက်၌ သော်လည်းကောင်း။ သန္တာနေန၊ အစဉ်အားဖြင့်။ ပဝတ္တိယံ၊ ဖြစ်ရာအခါ၌။ (အတိဝိယ ယုဇ္နတိ–၌ စပ်။) ဟိ၊ မှန်။ တတ္ထ၊ ထို အစဉ်အားဖြင့် ဖြစ်ရာအခါ၌။ ဝိတက္ကော၊ သည်။ နိစ္စလော၊ မတုန်လှုပ်သည်။ ဟုတွာ။ အာရမ္မဏံ၊ သို့။ အနုပဝိသိတွာ၊ အစဉ်အတိုင်း သက်ဝင်၍။ ပဝတ္တတိ၊ ၏။...မဏ္ဏလန္တိ၊ ကား။ ခလမဏ္ဏလံ၊ ကောက်နယ် တလင်းဝိုင်းကို။ (ကရောန္တသာ–၌ စပ်။)

ပိဏယတီတိ၊ ကား။ တပ္မေတိ၊ နှစ်သက်စေတဲတ်၏။ ဝါ၊ ကား။ ဝေဖုတိ၊ တိုးပွားစေတတ်၏။ ...ဖရဏရသာတိ၊ ကား၊ ပဏိတရူပေဟိ၊ ပဏိတရုပ်တို့ဖြင့်။ ကာယဿ၊ ကိုယ်ကို။ ဗျာဝနရသာ၊ ပျံ့နှံ့စေခြင်း ကိစ္စရှိ၏။...ဥဒဂ္ဂဘာဝေါ၊ တက်ကြွသောစိတ် ရှိသည်၏အဖြစ်သည်။ ဩခဂျံ၊ ဩဒဂျ မည်၏။ ...ခုဒ္ဓိကာ၊ ခုဒ္ဓိကာပီတိသည်။ လဟုံ၊ လျင်စွာ။ လောမဟံသနမတ္တံ၊ အမွေးတို့၏ ရွှင်ခြင်းမျှကို။ (ကြက်သီးမွေးညင်း ထခြင်းမျှကို။) ကတွာ၊ ၍။ ဘိန္နာ၊ ပျက်၏။ ပုန၊ တစ်ဖန်။ နှ ဥပ္ပစ္စတိ၊ မဖြစ်။ ခဏ်ကာ၊ ခဏ်ကာပိတိသည်။ ဗဟုလံ၊ ကြိမ်ဖန်များစွာ။ ဥပ္ပစ္စတိ၊ ၏။ ဥဗ္ဗေဂတော၊ ဥဗ္ဗေဂါပိတိထက်။ ဖရဏာ၊ ဖရဏာပိတိသည်။ နိစ္စ လတ္တာ၊မတုန်လှုပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ စီရင္ဓိတိကတ္တာ စ၊ ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ ပဏိတတရာ၊ သာ၍ မွန်မြတ်၏။

ပဿဒ္ဓိယာ၊ ပဿဒ္ဓိ၏။ နိမိတ္တဘာဝေန၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဂဗ္ဘံ၊ ကိုယ်ဝန်ကို။ ဂဏုန္တီ၊ ယူလတ်သော်၊ (ပရိပူရေတိ-၌စပ်။)...အပ္ပနာသံမွယုတ္တာဝ၊ အပ္ပနာစျာန်နှင့် ယှဉ်သည်သာလျှင်ဖြစ်သော။ ပီတိ၊ သည်။ အပ္ပနာသမာဓိပူရိကာ၊ အပ္ပနာသမာဓိကို ပြည့်စေနိုင်၏။ ဣတိ ကတွာ၊ ဤသို့ နှလုံးပြု၍။ သာ၊ ထို အပ္ပနာ သမာဓိပူရိကာပီတိကို။ ထပိတာ၊ ချန်ထားအပ်ပြီ။ ဣတရာ၊ အပ္ပနာ သမာဓိပူရိကာ ပီတိမှ တစ်ပါးကုန်သော။အျေ ကုန်သော။ ခဏိကောပစာရသမာ ဓိပူရိကာ၊ ခဏိကသမာဓိ ဥပစာရသမာဓိကို ပြည့်စေတတ်ကုန်သော။ ပီတီ၊တို့သည်။ (ယုဇ္ဇန္တိ –၌ စပ်။)

သမာဓိစိတ္တေနာတိ၊ကား။ သမာဓိသဟိတ စိတ္တေန၊ သမာဓိနှင့်တကျွဖြစ်သော စိတ်ကြောင့်။...အတ္တနော ဧဝ၊ မိမိ၏သာလျှင်။ (ဧဝဖြင့် သမ္မယုတ္တမ္မေကို ကန့်၏။) အဝိသရဏသဘာဝေါ၊ မပျံ့လွင့်ခြင်း သဘောသည်။ အဝိသာရော။ အဝိသာရ မည်၏။ သမ္မယုတ္တာနံ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့၏။ အဝိက္စိတ္တတာ၊မပျံ့လွင့် ကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ အဝိက္ခေပေါ၊ အဝိက္ခေပ မည်၏။ ယေန၊ အကြင် သမာဓိတရားနှင့်။ သမ္မယုတ္တာ၊ သမ္မယုတ်ဖြစ်သော တရားတို့သည်။ အဝိက္စိတ္တာ၊ အထူးထူး အပြားပြား မပစ်လွှင့်အပ်ကုန်သည်။ ဝါ၊ မပျံလွှင့်ကုန်သည်။ ဟောန္တိ၊ ကုန်၏။သော ဓမ္မော၊ ထို သမာဓိတရားသည်။ အဝိက္ခေပေါ၊ မည်၏။ ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။

ဝိသေသတောတိ၊ ကား။ ယေဘုယျေန၊ များသောအားဖြင့်။ (တစ်နည်း) ဝိသေသတောတိ ပဒဿ၊ ၏။ ယေဘုယျေနာက်အတ္တော၊ ယေဘုယျေန ဟူသော အနက်ကို။ ဒဋ္ဌဗွော။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသ္မွာ ဝိသေသတောတိ ပဒဿ ယေဘုယျေနာတိ အတ္တော။ ဒဋ္ဌဗွော၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။ သုခဝိရဟိတောပိ၊ သုခမှ ကင်းသည်လည်းဖြစ်သော။ သမာဓိ၊ စတုတ္ထဈာန် သမာဓိသည်။ အတ္ထိ။ ထုတ်ကြောင့်။ (ဝိသေသတောတိ ပဒဿ ယေဘုယျေနာတိ အတ္တော ဒဋ္ဌဗ္ဈာ။) ပဒိပနိုဒဿနေန၊ ဆိမ်းဥပမာကို ညွှန်ပြခြင်းဖြင့်။ သမာဓိဿ၊ ၏။ သန္တာနဋ္ဌတိ ဘာဝံ၊ စိတ်အစဉ်၏ တည်ကြောင်း၏ အဖြစ်ကို။ ဒဿေတိ၊ ၏။ ဈာနင်္ဂရာသိ ဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိုဋ္ဌိတာ။ အဋ္ဌသာလိနီ

ဣြန္ပြိယရာသိ

## ဣန္ဒြိယရာသိအဖွင့်

သဒ္ဒဟန္တိ ဧတာယာတိ၊ ဟူသောပါဠ်ဖြင့်။ သဒ္ဒဟနကိရိယာယ၊ ယုံကြည်ခြင်း ကိရိယာအားဖြင့်။ ပဝတ္တမာနာနံ၊ ဖြစ်ကုန့်သော။ မွေ့ာနံ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့အား။ တတ္ထ၊ ထို အဓိမောက္မွ လက္ခဏာ၌။ အာဓိပစ္စဘာဝေန၊ အကြီးအကဲ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ သဒ္ဒါယ၊ သဒ္ဒါ၏။ ပစ္စယတံ၊ ကျေးဇူးပြုတတ်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဒဿေတိ၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ တဿာ၊ ထိုသဒ္ဓါ၏။ ဓမ္မာနံ၊ သမ္ပယုတ်တရားတို့အား။ တထာ 🚌 ပစ္စယဘာဝေ၊ ထို ယုံကြည်ခြင်းကိရိယာ၌ အကြီးအကဲ၏ အဖြစ်ဖြင့် ကျေးဇူးပြု တတ်သည်၏အဖြစ်သည်။ သတိုး သော်။ ပုဂ္ဂလော၊ သည်။ သဒ္ဒဟတိုတိ ဝေါဟာရော၊ ယုံကြည်တတ်သူဟု ခေါ်ဝေါ်အပ်သော အမည်ရှိသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ ပသာဒနီယ ဋ္ဌာနေသု၊ ယုံကြည်ထိုက်သော အရာဝတ္ထုတို့၌။(ဘုရား အစရှိသော အာရုံတို့၌။) ပသာဒဿ၊ ယုံကြည်ခြင်း၏။ ပဋိပက္ခဘူတံ၊ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ အကုသလံ၊ သည်။ အဿဒ္ဓိယံ၊ အဿဒ္ဓိယမည်၏။ မိစ္ဆာဓိမောက္မွော စ၊ မိစ္ဆာဓိမောက္မွ သည်လည်း။ (အဿဒွိယ်၊မည်၏။) ပသာဒဘူတော၊ ယုံကြည်ခြင်း သဘော ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဝတ္ထုဂတော၊ ဘုရား အစရှိသော တည်ရာ အာရုံ၌ဖြစ်သော။ နိစ္ဆယော၊ ဆုံးဖြတ်ခြင်း သဘောသည်။ အဓိမောက္ခလက္ခဏံ၊ အဓိမောက္ခ၏ လက္ခဏာတည်း။ န ယေဝါပနကာဓိမောက္မွော၊ ယေဝါပနကာဓိ မောက္မွစေတသိက် မဟုတ်။ ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။

ဣန္ဒဋ္ဌဲ ကာရေတီတိ၊ ကား။ မဲး ငါ့ကို။ အန္တရေန၊ ကြဉ်၍။ တုမှာကံ၊ အသင် သမ္မယုတ်တရားတို့၏။ ဝါ၊ အသင် သမ္မယုတ်တရားတို့မှာ။ အဓိမုစ္စနံ့၊ စွဲစွဲမြဲမြဲ သက်ဝင်ခြင်းသည်။ (ဝါ၊ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည်။) နတ္တိ၊ မရှိနိုင်။ မယား ငါဖြင့်။ သဒ္ဒဟထ၊ ယုံကြည်ကြရကုန်၏။ ဣတိဝိယ၊ ဤသို့မပြောသော်လည်း ပြောသကဲ့သို့။ သမ္မယုတ္တဓမ္မေ၊ တို့ကို။ အတ္တာနံ၊ မိမိသို့။ အနုဝတ္တေတိ၊ လိုက်စေတတ်၏။ ["ဣန္ဒဋ္ဌဲ ကာရေ–မိမိကို အစိုးရသူ၏အဖြစ်ကို ပြုစေ"ဟူသည် "မိမိ၏သဘောကို လိုက်ပါစေခြင်းတည်း"ဟူလို။] သေသေသုပိ၊ ကြွင်းသော ဝီရိယိန္ဒြေ အစရှိသော တရားတို့၌လည်း။ ဧဝံ၊ ဤအတူတည်း။

ပက္ခန္ဒနန္တိ ကား။ သံသီခန်၊ ကောင်းစွာသက်ဝင်ခြင်းတည်း။ [ပက္ခန္ဒန အရ "သကုဏာ ပက္ခန္ဒန္တိ" ၌ကဲ့သို့ ပျံခြင်းအနက်ကို ယူမည်စိုး၍ "သံသီခနံ"ဟု ဇွင့်သည်။] ပင်္ကော၊ ပင်္က ညွှန်ဟူသည်။ကခ္ခမတော၊ ကခ္ခမ ညွှန်ထက်။ ဃနီဘူတော၊ တခဲနက် ဖြစ်၍ဖြစ်သည်။ (ပြစ်ခွဲျသည်။) ဟောတိ၊ ၏။ ပဏကံ၊ ပဏက ဟူသည်။ ပိစ္ဆိလံ၊ ပြစ်ချွဲသော။ ဥဒကမလံ၊ ရေ၏ အညစ်အကြေး(ရေညှိ)တည်း။...ပီတံ၊ သောက်ထိုက်သော။ ဥဒကံ၊ ရေကို။ အာဟရထ၌ စပ်။ အဋ္ဌကထာစာအုပ်များ၌ "ဝါနီယံ"ဟု ရှိ၏။] ·

ဩကပ္ပနလက္စဏာတီ၊ ကား။ အနုပဝိသိတွာ၊ သဒ္ဓေယျဝတ္ထုတို့၌ အစဉ် အတိုင်း သက်ဝင်၍။ ဧတံး ဤ ဝတ္ထုသည်။ ဧဝံ၊ ဤအတိုင်း မှန်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ကပ္ပနလက္စဏာ၊ ပြုစိမ်ခြင်း လှက္စဏာရှိ၏။ ဝါ၊ ဆုံးဖြတ်ခြင်း လက္စဏာရှိ၏။ (ရှေးက "ကပ္ပန၊ ယုံကြည်ခြင်း" ဟု ပေးကြ၏။) အကလုသဘာဝေါ၊ မနောက်ကျု သည်၏ အဖြစ်သည်။ အကာလုသိယံ၊ မည်၏။ [ ဘာဝအနက်၌ ဏျပစ္စည်းသက်၊ အ–ကို ဣပြု။] အနာဝိလဘာဝေါ၊ မနောက်ကျုသည်၏ အဖြစ်သည်။ ဣတိ အတ္တော။ ထို မနောက်ကျုခြင်းဟူသည် ကြည်လင်ခြင်းတည်း။ ထို့ကြောင့် သဒ္ဓါကို "ယုံ"ဟု လည်းကောင်း၊ "ကြည်"ဟုလည်းကောင်း အဓိပ္ပာယ် ၂–မျိုး မှတ်ရသည်။]

်ဗုဒ္ဓာဒီဝတ္ထူနီ၊ ဘုရား အစရှိသော ဝတ္ထုတို့သည်။ (အာဒီဖြင့် ဓမ္မႇသံဃ, ကမ္မ လတို့ကို ယူ။) သဒ္ဓေယျာနိ၊~ယျတို့မည်၏။...သပ္ပုရိသူပ။ပ။ ပဋိပတ္တိယော၊ သူတော်ကောင်းတို့ကို မှီခိုဆည်းကပ်ခြင်း, သူတော်ကောင်းတို့၏ တရားကို ကြားနာခြင်း, အသင့်အားဖြင့် နှလုံးသွင်းခြင်း, လောကုတ္တရာ ၉–ပါး အားလျော်သော အကျင့်ကိုကျင့်ခြင်းတို့သည်။ သောတာပတ္တိယင်္ဂါနီ၊ သောတာပတ္တိမင်္ဂ အကြောင်းအင်္ဂါတို့တည်း။

ကုသလဓမ္မာနံ၊ ကုသိုလ်တရားတို့ကို။ အာဒါနေ၊ ယူခြင်း၌။ ဟတ္တော ဝိယ၊ လက်နှင့်တူ၏ ဟူ၍လည်းကောင်း။ သဗ္ဗသမ္ပတ္တိနိပ္စာဒနေ၊ အလုံးစုံသော သမ္ပတ္တိကိုပြီးစေခြင်း၌။ ဝိတ္တံ ဝိယ၊ အရင်းအနှီး ဥစ္စာနှင့်တူ၏ ဟူ၍လည်းကောင်း။ အမတကသိဖလဖလနေ၊ လယ်ထွန်ခြင်းကြောင့် ရအဝ်သောအမြိုက်သီးကို သီးစေခြင်း၌။ ဗီဇံ ဝိယ၊ မျိုးစေ့နှင့် တူ၏ ဟူ၍လည်းကောင်း။ ဒဋ္ဌဗွာ၊ မှတ်ထိုက်၏။ ["သခ္ဓာ ဗီဇံ–တပေါ ဝုဋ္ဌိ"စသော သင်္ဂါတာဝဂ္ဂ–ဗြာဟူထာသံယုတ်၊ ဥပါသကဝဂ္ဂ–(၁) ပါဠိတော်ဝယ် "ဝေ မေသာ ကသီ ကဋ္ဌာ၊ သာ ဟောတိ အမတပ္မလာ" ဟူသော အဆုံးစကားကို ရည်ရွယ်၍ "အမတကသိ ဖလဖလနေ"ဟု ဆိုသည်။]

ဝိရဘာဝေါတိ၊ ကား။ ယေန၊ အကြင်သဘောတရားဖြင့်။ (ပုဂ္ဂလော၊ သည်။) ဝိရော နာမ၊ ရဲရင့်သူ မည်သည်။ ဟောတိ၊ ၏။ သော ဓမ္မော၊ ထိုရဲရင့်သူ၏ ဖြစ်ကြောင်း သဘောတရားသည်။ ဣတိ အတ္တော။...[ဝိရဿ+ ဘာဝေါ ဝိရဘာဝေါ"ဟု ပြုပါ–ဟူလို။] အနုဗလပ္မဒါနဲ့၊ လျော်သော အားကို ပေးခြင်းသည်။ ပဂ္ဂဟော၊ ပဂ္ဂဟ မည်၏။ (ချီးမြွောက်ခြင်းမည်၏။) [ပဂ္ဂဟလက္ခဏေမှ ပဂ္ဂဟကို ခွဲ၍ဖွင့်သည်။]

မဂျွေါ ၊ ခရီးသည်။ ဝါ၊ ကို။ ဂန္တ ဗွော၊ သွားထိုက်သည်။ ဟောတိ၊၏။ မဂျွေါ၊ သည်။ ဝါ၊ ကို။ ဂတော၊ သွားအပ်ပြီးသည်။ (ဟောတိ။) ကမ္မံ၊ အလုပ်သည်။ ဝါ၊ ကို။ ကတ္တဗ္ဗံ၊ ပြုထိုက်သည်။ (ဟောတိ။) ကမ္ဗံ၊ သည်။ ဝါ၊ ကို။ ကတံ၊ ပြုအပ်ပြီးသည်။ (ဟောတိ။) အပ္ပမတ္တကော၊ နည်းသော အတိုင်းအရှည်ရှိသော။ အာဗာဓော၊ အနာသည်။ ဥပ္ပန္နော၊ ဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။) ဂိလာနာ၊ မကျန်းမာသူ၏ အဖြစ်မှ။ [ဘာဝပ္မဓာန, ဘာဝလောပကြံ။] ဝုဋ္ဌိတော၊ ထပြီးသည်။ ဂေလညာ၊ မကျန်းမာသူ၏ အဖြစ်မှ။ အစိရဝုဋ္ဌိတော၊ ထပြီးသည်ဖြစ်၍ မကြာမြင့်သော ကာလရှိသည်။ (ထပြီး၍မကြာမြင့်သေးသည်။) ဟောတိ၊ ဂါမံဝါ၊ ရွာသို့သော်၊ လည်းကောင်း။ နိဂမံ ဝါ၊ သို့သော် လည်းကောင်း။ ပိဏ္ဍာယ၊ ငှာ။ စရန္တေဘ၊ လှည့်လည်လတ်သော်၊ လူသော ဝါ၊ ကြမ်းတမ်းသည်မူလည်း ဖြစ်သော။ ပဏီတသာ ဝါ၊ မွန်မြတ်သည်မူလည်းဖြစ်သော။ ဘောဇနဿ၊ ဘောဇဉ်ကို။ ယာဝဒတ္ထံ၊ အလိုရှိတိုင်း။ ပါရိပူရိ၊ ပြည့်စုံလုံလောက်အောင်။ န လဘတိ၊ မရ။ ဂါမံ ဝါ နိဂမံ ဝါ ပိဏ္ဍာယ စရန္အေဂ လူခဿ ဝါ ပဏီတဿ ဝါ၊ ဘောဇနဿ ယာဝဒတ္တံ ပါရိပူရိ ။ လဘတိ၊ ရ၏ ။ ဣတိ၊ သို့ ။ အနုရူပပစ္စဝေက္ခဏာဟိတာနို၊ ဝီရိယဖြစ်ခြင်း အားလျော်သော ဆင်ခြင်ခြင်းနှင့် တကွဖြစ်ကုန်သော။ ဧတာနိ အဋ္ဌ၊ ဤ ဂန္တ ဗ္ဗမဂ္ဂ – အစရှိသော ရှစ်ပါးသောအကြောင်းတို့သည်။ ဝီရိယာရမ္ဘဝတ္ထူနိ၊ ဝီရိယာရမ္ဘဝတ္ထု တို့တည်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ တံမူလကာနီ၊ ထို ဂန္တဗ္ဗမဂ္ဂ အစရှိသည်လျှင် အကြောင်းရင်းရှိကုန်သော။ ပစ္စဝေကွဏာနိ၊ ဆင်ခြင်ခြင်းတို့သည်။ (အဋ္ဌ၊ ကုန်သော။ ဝီရိယာရမ္ဘဝတ္ထူနီ၊ တို့တည်း။)

စိရကတာဒီ အာရမ္မဏံ၊ ကြာမြင့်စွာသော ကာလ၌ ပြုအပ်ခဲ့သော အာရုံ အစရှိသော အာရုံသို့။ ဥပဂန္ဓာ၊ ကပ်ရောက်၍။ ဋ္ဌာနံ၊ တည်ခြင်းသည်လည်းကောင်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အာရမ္မဏဿ၊ ကို။ အနိသစ္ခနံ၊ မစွန့်ခြင်းသည်လည်းကောင်း။ ဥပဋ္ဌာနံ ီ၊ မည်၏။ ... ဥဒကေး၌။ အလာဗု၊ ဗူးတောင်းသည်။ (ပိလဝိတွာ၊

၁။ ဥပဋ္ဌာနံ။ မျာပ-ကို ဥပဂန္တာဟု ပထမဖွင့်၏၊ "ဥပဂန္တာ+ဌာန ဥပဋ္ဌာနံ"ဟုပြု။ စိရကတာဒီ အာရုံပင်ဖြစ်သော်လည်း ထို ရှေးအခါတုန်းက ပြုနေစဉ်ကဲ့သို့ ယခုထင်လာခြင်းသည် ဥပဋ္ဌာနမည်၏။ ထိုထင်လာခြင်းသည် ထိုအာရုံကို မစွန့်လွှတ်သကဲ့သို့ ဖြစ်၏။ ထိုကြောင့် "အနိသစ္စနှစါဥပဋ္ဌာနံ"ဟု တစ်နည်းဖွင့်သည်။ ကရဏာဒီကာလေဝိယ စိရကတာဒီအာရမွကံ ဝိဘူတဲ ကတွာ ပဝတ္တန္တိသတိ (ပြုစဉ်ကာလကဲ့သို့ စိရကတာဒီ အာရုံကို ထင်ရှားအောင်ပြု၍ ဖြစ်သော သတိသည်) တံ (ထိုအာရုံသို့။ဝါးကို။ ဥပဂန္တာ တိဋ္ဌန္တီ အနိသစ္စန္တီစ ဟောတိ။–အနု။]

ပေါလောပေါ်၍။ ဂစ္ဆတိ) ဝိယ၊ သွားကဲ့သို့။ (တထာ) [ဝိသဒိသုပမာ။] အာရမ္မဏံ၊ ကို။ ဝိလဝိတွာ၊ ၍။ ဂန္ဆုံ၊ ငှာ။ (သွားခွင့်ကို။) အပ္ပဒါနံ၊ မပေးဘဲ။ (အာရုံကို ပျောက်ကွယ် မသွားစေဘဲ–ဟူလို။) ပါသာဏဿ ဝိယ၊ ကျောက်ခဲကဲ့သို့။ နိစ္စလ ဿ၊ လှုပ်ရှားခြင်း မရှိသော။ အာရမ္မဏဿ၊ ကို။ ထပနံ၊ ထားခြင်းသည်။ သာရဏံ၊ အမှတ်ရစေခြင်းသည်။ အသမ္မုဋ္ဌတာကရဏံ၊ မပျောက်ပျက်သည်၏ အဖြစ်ကို ပြုခြင်းသည်။ အပိလာပနံ၊ အပိလာပန မည်၏။ (ပေါလော မပေါ်စေခြင်းမည်၏။) အပိလဝေ၊ ပေါလောမပေါ်သည်တို့ကို။ ကရောတိ၊ ပြုတတ်၏။ အပိလာပတိ၊ ပေါလောမပေါ်သည်တို့ကို ပြုတတ်၏။

ဂတိယောတိ၊ ကား။ သမ္ဘဝတော၊ ဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်သော ဇနက ဥပတ္ထမ္ဘက အကြောင်းအားဖြင့်လည်းကောင်း။ ဖလတော စ၊ အကျိုးအားဖြင့် လည်းကောင်း။ နိပ္မတ္တိယော၊ ပြီးစီးခြင်းတို့ကို။ (သမန္ဓေသတိ-၌ စပ်။)...အပရော နယောတိ၊ အပရော နယော အစရှိသော စကားကို။ ရသာဒိဒဿနတ္တံ၊ ရသ အစရှိသည်ကို ပြခြင်းအကျိုးငှာ။ အာရခွဲ၊ အားထုတ်အပ်ပြီ။ သမ္မောသပစ္စနီကံ၊ ပျောက်ပျက်ခြင်း၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်သော။ ကိစ္စံ၊ သည်။ အသမ္မောသာ၊ အသမ္မောသ မည်၏။ သမ္မောသာဘာဝမတ္တံ၊ သမ္မောသ၏ မရှိခြင်းမျှသည်။ (အသမ္မောသော၊ သည်။) န၊ မဟုတ်။ အသမ္မောသည်၌ "အ"အတွက် အဘာဝအနက်ကို မယူဘဲ ပဋိပက္ခ အနက်ကို ယူပါ-ဟူလို။] သတိယာ၊ သတိ၏။ ဝတ္ထုဘူတာ၊ တည်ရာအာရုံဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ ကာယာဒယော၊ ကာယ အစရှိသည်တို့သည်၊ [အာဒိဖြင့် "ဝေဒနာ, စိတ္တ, မွေတို့ကို ယူ။] ကာယာဒိသတိပဋ္ဌာနာ၊ ကာယာဒိသတိပဋ္ဌာနတို့မည်၏။ [အာရမ္မဏိက သတိပဋ္ဌာန် အမည်ကို ကာယ အစရှိသော အာရဲအကြောင်းပေါ်၌ တင်စားထားသည်-ဟူလို။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပုရိမာ၊ ရေးဖြစ်ကုန်သော။ သတိဖောလေးဝ၊ သတိတို့သည်ပင်။ ပစ္ဆိမာနံ၊ နောက်ဖြစ်ကုန်သော သတိတို့၏။ ပဒ္ဌာနံ၊ နီးစွာသော အကြောင်းတည်း။

(ဝိက္မေပဿ၊ အထူးထူးအပြားပြား ပစ်လွှင့်တတ်သော။ ဥဒ္ဒစ္စဿ၊ ဥဒ္ဒစ္စကို။ (အဘိဘဝနတော–၌ စပ်။) ...ပညာပေတီတိ၊ ကား။ ပကာရေဟိ၊ အပြားတို့ဖြင့်။

၁။ အပိလာနံ။ ။"သာရက်" ဟု ကာရိုက်ဖွင့်သောကြောင့် "ပိလာပန် ၌လည်း ကာရိုက်ဝင်ကြောင်း သိစေ၏ ။ (ပိလုဓာတ်–အကမ္မက၊ ဏာပေပစ္စည်း၊ ယုပစ္စည်း။) အကမ္မကဓာတ် နောက် ကာရိုက်ဝင်နေသော "အပိလာပ"ပုဒ်၏ အနက်ကို သကမ္မကဖြင့် ဖွင့်လျှင် ကာရိုက် မပါဘဲ ဖွင့်မှ အဓိပ္ပာယ်ညီမျှ၏။ ထို့ကြောင့် အပိလာပေတိကို "အပိလဝေ ကရောတိ"ဟု ဖွင့်သည်။[စာအုပ်တို့၌ "အပိလာပေ ကရောတိ"ဟု ရှိသည်ကို စဉ်းစားပါ။]

နောပေတိ၊ သိစေတတ်၏။... ဧကာလောကာ ဟောတီတိ၊ ဟူသောစကားကို။ ဝိပဿနပက္ကိလေသောဘာသံ၊ ဝိပဿနပက္ကိလေသ အရောင်ကို။ သန္နာယ၊ ၍။ အာဟ။ ["ဩဘာသော ပီတိ ပဿန္ဒိ"စသော ဝိပဿနပက္ကိလေသ ၁၀–ပါး ၌ပါသော ဩဘာသကို ရည်ရွယ်၍ ဆိုသည်–ဟူလို။]

ဝါ၊ အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။ ဧတေန၊ ဤသဘောတရားဖြင့်။ မနတေဝိဇာနာတိ၊ သညာပညာတို့ သိပုံမှ တစ်မျိုးတစ်ဖုံ သိတတ်၏။ ဧဝဥ္ ကတွာ၊ ကြောင့်။ မနဉ္စ ပဋိစ္စ ဓမ္မေစာတိ၊ ဟူ၍။ ကာရဏဘာဝေန၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ မနော၊ မနကို။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ထြိပါဠိတော်အရ "မနတ ဝိဇာနာတိ ဧတေနာတိ မနော"ဟု ကရဏာသာမ် ပြုသည်–ဟူလို။] ဟို၊မှန်။ သဗ္ဗော၊ သော။ မနော၊ မနသည်။ အတ္တနော၊ ၏၊ အနန္တ ရဿ၊ အခြား မဲ့ဖြစ်သာ။ ဝိညာဏဿ၊ ၏။ ကာရဏံ၊ အကြောင်းတည်း။ ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။

ဝိဇာနာတီတိ၊ ကား။ ပရိစ္ဆိန္နောပလဒ္မွိ<sup>ခ</sup>ငသေန၊ ပိုင်းခြားအပ်သော အာရုံကို ရခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဇာနာတိ၊ ၏။ သညာပညာ ဝိယ၊ သညာ ပညာကဲ့သို့။ သဉ္စာနနပဋိဝိဇ္ဈနဝသေန၊ အမှတ်ပြု၍ သိခြင်း, ထိုးထွင်း၍ သိခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ န(ဇာနာတိ)၊ သိတတ်သည်မဟုတ်။

<sup>၂</sup>ပီတိသောမနဿသမ္မယောဂတောတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တေ၊ ဆိုအပ်သော်။ (အဋ္ဌ ကထာဆိုတိုင်း မှန်လျှင်။) [ ပီတိယာ စ သောမနဿဘာဝေါ အာပစ္စတိ–၌ စပ်။] ယေန၊ အကြင် တရားနှင့်။ ယောဂါ၊ ယှဉ်ခြင်းကြောင့်။ သုမနော၊ သုမန

၂။ ပီတိ။ပ။အာပစ္မွတိ။ ။တုတ်နှင့်ယှဉ်ခြင်းကြောင့် "ခဏ္ဍိ"ဟု ခေါ် ရာဝယ် "ခဏ္ဍိနော ဘာဝေါ ခဏ္ဍိတ္တဲ့"ဟု ဘာဝပစ္စည်းသက်သောအခါ ထိုယှဉ်ဖက် သခ္ခပ္မဝတ္တိ နိမိတ်ဖြစ်သော တုတ်ကို အရကောက်ရသကဲ့သို့ ပီတိ သောမနဿ ၂−မျိုးနှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့် စိတ်ကို "သုမန"ဟု ခေါ်လျှင် ့"သုမနဿ ဘာဝေါ သောမနဿံ"ဟု ဘာဝအနက်၌ ကျပစ္စည်းသက်သော

၁။ ပရိန္တိန္နောပလ၌။ သတိပိ သဗ္ဗေသံ သာရမွကာမွောနံ အာရမွကာဂ္ဂဟကော
(သာရမွကဖြစ်သော စိတ်စေတသိက်အားလုံးတို့၏ အာရုံကို ယူခြင်းရှိသော်လည်း။)န စိတ္တံ
ပိယ ပရေ (စိတ်ကဲ့သို့အခြားစေတသိက်တို့သည်။) ပရိစ္ဆိမှုဂါမိနောတိ(စိတ်က အာရုံကို
တစ်ခုနှင့်တစ်ခု မရောအောင် ပိုင်းခြား၍ ယူနိုင်သကဲ့သို့ အခြားစေတသိက်တို့က ပိုင်းခြား၍ မယူနိုင်ကြ။ ထို့ကြောင့်) "ပရိစ္ဆိန္နောပလ၌ဝသေန စာနတီတိ စိတ္တံဝုတ္တံ။ မှန်၏ –စေတသိက်တို့တွင်
အချို့သည် ပိုင်းခြား၍ မယူနိုင်ကြ။ သညာ ပညာတို့သည် ပိုင်းခြား၍ မှတ်နိုင် သိနိုင်ကြသော်
လည်း ပိုင်းခြားရုံမျှသာ တတ်နိုင်၏။ အာရုံကို မယူနိုင်ကြ။ ထို့ကြောင့် သညာ ပညာတို့နှင့်
အသိချင်း ရောနေသည့်အတွက် ယုံမှားဖွယ်ရှိသော သညာ ပညာတို့ကို ဝိသဒိသူပမာအဖြစ်ဖြင့်
ပြလို၍ "နသညာ။ပ၊ ဝိစ္ဆုနဝသေန"ဟု ဆိုသည်။–အနှင့်ကာ။

မည်သည်။ ဟောတိ။ တံ၊ ထို တရားကို။ သောမနဿန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။ ကူတိ၊ ကြောင့်။ ပီတိယာ စ၊ ပီတိ၏ လည်း။ သောမနဿဘာဝေါ၊ သောမနဿ၏ အဖြစ်သည်။ အာပစ္စတိ၊ ဖြစ်၏။ တသွာ၊ ထိုသို့ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်၊ ကာယေန ဝတ္ထုနာ၊ ကာယဝတ္ထုနှင့်။ ဝိနာပိ၊ ကင်း၍လည်း။ သာတဝေဒနာ သမ္မယောဂတော၊ သာယာတတ်သော ဝေဒနာနှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့်။ (အဋ္ဌကထာဝယ် သုမနော–၌ စပ်။) ဣတိ၊ သို့။ ယောဇေတဗ္ဗံ၊ ယှဉ်စေထိုက်၏။ ကြုံ မူလဋီကာအလို အဋ္ဌကထာဝယ် ပီတိသောမနဿ၌ ပီတိအရ "နှစ်သက် သာယာတတ်" ဟု အနက်ပေးစေလိုသည်။] စ၊ လဒ္ဓဂုဏ်ကို ဆိုဦးအဲ့။ ဝေံ၊ ဤသို့ အနက်ကို ယှဉ်ခစ လတ်သော်။ နိုပ္ပီတိုကံ၊ ပီတိ မရှိသော။ သောမနဿ စ၊ သောမနဿ သည်လည်း။ (စတုတ္ထဈာန်စိတ်၌ ယှဉ်သော သောမနဿသည်လည်း။) ဝါ၊ ကိုလည်း။ သင်္ဂဟိတံ၊ သိမ်းယူအပ်သည်။ ဟောတိ။

ဝါး တစ်နည်း။ (ပီတီနှင့်သောမနဿကို ခွန်တွဲသောနည်းမှတစ်ပါး တပ္ပုရိသ် တွဲသော နည်းကား။) ပီတီဥပလက္ခိတဲ၊ ပီတီဖြင့် မှတ်သားအပ်သော။ သောမနဿ၊ တည်း။ ပြီတီသောမနဿ သမ္မယောဂတော၌ "ပီတီယာ+ ဥပလက္ခိတဲ သောမနဿံ ပီတီသောမနဿံ"ဟု ပြုဝါ။ ဤသို့ ဥပလက္ခဏနည်း ယူရခြင်း၏ အကျိုးကို ပြလို၍ "သပ္ပီတိကံ"စသည်မိန့်။] သပ္ပီတိကံ၊ ပီတီနှင့်တကွ ဖြစ်သည်လည်းဖြစ်သော။ နိပ္ပီတိကံ၊ ပီတိ မရှိသည်လည်းဖြစ်သော။ သောမနဿံ၊ သောမနဿ တည်း။ ဣတိ အတ္တော ခဋ္ဌဗွော။ ဥပလက္ခဏ နည်းအားဖြင့် ပီတိ သောမနဿကို ဆိုထားသည်။ နိပ္ပိတိက သောမနဿကိုကား ဥပလက္ခိတဗွ အဖြစ်ဖြင့် ယူရသည်—

ပဝတ္တသန္က တာဓိပတေယျန္တို၊ ကာ။ ပဝတ္တသင်္ခါတာယ၊ အဆက်မပြတ် ဖြစ်တတ်သော ခန္ဓာ ဟု ဆိုအပ်သော။ သန္တတိယာ၊ အစဉ်၏။ အဓိပတိဘူတံ၊

အခါ ယှဉ်ဖက် ပီတိ သောမနဿ ၂–ပါးစုံကို ယူရလိမ့်မည်–ဟူလို။ အမှန်ကား~ပီတိကို မယူနိုင်၊ သောမနဿဝေဒနာကိုသာ ယူနိုင်သည်။ႂကြွင်းသောအဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကတာ နိဿယ၌ ရှပါ။

၁။ ဂိန္နာပီ ကာမယန္ ဝတ္ထုနာ။ ။ ဝတ္ထုဘူတေန ကာယပသာအေန ဝိနာပီ၊ တဥ္စ ရူပါရူပဘင် သန္နာယဝုတ္တဲ့။--မခု။ ရူပဘင အရူပဘင်တို့၌ ကာယပသာဒ မရှိဘဲလည်း သာယာတတ်သေး သောမနုဿဝေဒနာကား ရှိ၏။ ပြိနာပိ၌ ပိဖြင့် အဝိနာကိုပေါင်း။ ကာမဘုံ၌မူကာယပသာဒဖြင့် တွေ့ထိလျက်ဖြစ်ပြီး နောက်မှ သာယာတတ်သော ဝေဒနာ (သောမနုဿတေဒနာ) ဖြစ်၏။ ထို ကာယပသာဒဖြင့် မထိရဘဲလည်း သာတဝေဒနာ ဖြစ်နိုင်၏--ဟူလို။]

အကြီးအကဲဖြစ်၍ဖြစ်၏။ အာဓိပတေယျံ၌ ဧကယျပစ္စည်းသည် သွတ္တအနက်၌ ဖြစ်၏ဟု သိစေလို၍ "အဓိပတိဘူတံ"ဟု ဖွင့်သည်။] ဟိ၊ မှန်။ အတ္တနော၊ မိမိဟူသော ဇီဝိတိန္ဘြေ၏။ ဝိဇ္ဓမာနက္စဏေ၊ ထင်ရှားရှိဆဲခဏ၌။ အနပါလေနွှ ဿ။ စောင့်ရှောက်တတ်သည်လည်းဖြစ်သော။ အနန္တ ရုံ၊ မိမိ၏ အခြားမဲ့၌။ သာနုပါလနာနံ၊ စောင့်ရှောက်တတ်သော ဇီဝိတိနွေနှင့်တကွဖြစ်သော တရားတို့၏။ ဥပ္ပတ္တိယာ၊ ဖြစ်ခြင်း၏။ ဟေတုဘူတဿ စ၊ အကြောင်းဖြစ်၍ ဖြစ်သည်လည်းဖြစ်သော။ ဇီဝိတိန္တြဲယဿ၊ ၏။ ဝသေန၊ အစွမ်းကြောင့်။ ပဝတ္တံ၊ အဆံက်မပြတ်ဖြစ်သော ခန္ဓာအစဉ်သည်။ စိရဋ္ဌိတိက်၊ ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်းရှိသည်။ ဟောတိ။ တတံ ကမ္မဝိသေသေန၊ ထိုထို ကံအထူးကြောင့်။ (ထိုထို တစ်ဘဝကို ဖြစ်စေနိုင်သော ကံအထူးကြောင့်။) ဝိသေသယုတ္တံ၊ ထူးသောသတ္တိနှင့် ယှဉ်သည်။ (ဟုတွာ။) ယာဝ စုတိ၊ စုတိတိုင်အောင်လည်းကောင်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အဝိသေသေန၊ ကံအထူးမမ, သာမည စီဝိတိန္ဒြေကြောင့်၊ ယာဝျပရိနိဗ္ဗာနံ၊ ပရိနိဗ္ဗာန် စံသည့်တိုင်အောင် လည်းကောင်း။ အဝိစ္ဆိန္နဲ၊ မပြတ်မစဲ။ ပဝတ္တတိ၊ ဖြစ်တည်နိုင်၏။ ["စိရဋ္ဌိတိကံ ဟောတိ" ကိုပင် "တံတဲ့ ကမ္မူပ။အဝိစ္ဆိန္နံဟောတိ"ဟု ထပ်၍ဖွင့်သည်။] ဇီဝ။ပ။ ယုတ္တံ စ၊ အသက်ရှင်ဆဲ၏ အဖြစ်ဟူသော အထူးနှင့် ယှဉ်သည်လည်း။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။ 🗀

ရုပါရုပ ဇီဝိတိနြိုယာနံး ရုပ်ဇီဝိတိနွေ, နာမ်ဇီဝိတိနွေတို့၏။ သမာနလက္ခ ထာဒီ ၊ တူသောလက္ခဏာ အစရှိသည်ကို။ ဝတ္တုံး ငှာ။ အတ္တနာ။ပ။မွောနန္တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ ["သမ္ပယုတ္တာနံ"ဟု ဆိုလျှင် သမ္မယုတ္တပစ္စည်းတပ်သော နာမ်တရားနှင့်သာဆိုင်၏။ ဤ၌ကား ရုပ် နာမ် ၂–မျိုးလုံးနှင့် ဆိုင်အောင် "အဝိနိဘုတ္တာနံ"ဟု ဆိုသည်–ဟူလို။] အနုပါလေတဗွာနံ၊ စောင့်ရှောက်ထိုက်သော သဟဇာတ်တရားတို့၏။ အတ္ထိက္ခဏေယေဝ၊ ရှိဆဲခဏ၌သာ။ (အနုပါလေတိ)၊ (ကသူာ) ဟိ (ယသူာ)။ အနုပါလေတဗွေ၊ စောင့်ရှောက်ထိုက်သော။ ဥပ္ပလာဒိမှိုး ကြာ အစရှိသော ဝတ္ထုသည်။ အသတိ၊ သော်။ ဥဒက်၊သည်။ ကိ ၊ ကို။ အနုပါလေယျ၊ စောင့်ရှောက်နိုင်ရာတော့အံ့နည်း။ (န အနုပါလေတိယေဝ၊ မစောင့်ရှောက်နိုင်တော့သည်သာ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အနုပါလေတဗွာနံ အတ္ထိက္ခဏယေဝ အနုပါလေတိ။) တဿ တဿာတိ၊ ကား။ အနုပါလနာဒိကဿ၊ စောင့်ရှောက်ခြင်း အစရှိသော ကိစ္စကို။ သာဓနုတောတိ၊ ကား။ သာဓနေန၊ ပြီးစေခြင်းကြောင့်။ [အနုပါလနုပဝတ္တနတ္ထပနာနုဘာဝ ဝိရဟိတံ န ဟောတိ–၌ စပ်။] စ၊ ဆက်။ တံ သာဓနံ၊ ထို အနုပါလနု စသောကိစ္စကို ပြီးစေခြင်းသည်။ အဖိင့်]

ြီ့မှာနှ ဝိသေသ ပစ္စယ ဘာဝတော္ဂိ၊ သဟဇာတ် တရားတို့၏ ရှင်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော အထူး၏ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဟောတိ။) ဣန္ဒြိယရာသိဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိဋ္ဌိတာ။

### မဂ္ဂင်္ဂရာသိအဖွင့်

သမ္မာတီး ကား။ အဝိပရီတနိယျာနိကဘာဝေန၊ မဖောက်ပြန်သည်၏ အဖြစ်, ဒုဂ္ဂတိဘဝ, ကာမဘဝ, ဝဋ္ဌဒက္မတို့မှ ထွက်မြောက် တတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (သမ္မာ၊ ကောင်းစွာ။ ပဿတိ၊ မြင်တတ်၏ –၌ စပ်။) ပသတ္တတာ ၈၊ ပသတ္တ၏အဖြစ်ကိုလည်း။ ဧဝမေဝ၊ ဤအတိုင်းပင်။ ဒဋ္ဌဗွာ၊ မှတ်ထိုက်၏။ [အဝိပရီတနိယျာနိက အဖြစ်ကြောင့် ပသတ္တဖြစ်သည်–ဟူလို။]

## ဗလရာသိအဖွင့်

အသဋိပေတိ၊ ကား။ အသဋိပကာရတာ၊ သဒ္ဓါမရှိသူ၏ ဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်ရာ အကုသိုလ် စိတ္တုပွာဒ်ဟူသော အကြောင်းကြောင့်။ (မိစ္ဆာဓိမောက္မ ဟူသော အကြောင်းကြောင့်။ န ကမ္မတိ–၌စပ်။) ["အသာဋိပာ ကာရဏာ"ဖြင့် "အသဋိပော၌ သတ္တမီဝိဘတ်သည် နိမိတ်အနက်၌ သက်၏"ဟု ပြသည်။] ဥဘယပဒ ဝသေနာတိ၊ ကား။ သဒ္ဓါပဒံ၊ သဒ္ဓါဝုဒ်လည်းကောင်း။ ဗလပဒံ၊ လည်းကောင်း။ ဣတိစေမာ ဒိပဒဒ္ဓယဝသေန၊ ဤသို့အစရှိသော ပုဒ်၂--ပါး အပေါင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ (အတ္ထဝဏ္ဏနာ ဟောဟိ--၌ စပ်။)

တေိဿာ၊ ဤဟိရိ၏။ နိယကစ္စုတ္တံ၊ မိမိကိုမှီ၍ဖြစ်သော အစ္စုတ္တဟူသော။ ဓာတိအာဒိသမုဋ္ဌာနံ၊ ဓာတိအစရှိသော ဖြစ်ကြောင်းသည်။ (အတ္ထိ) ဣတိ။ အစ္စုတ္တသမုဋ္ဌာနာ၊ မည်၏။ ...ဂုရနာ၊ ဆရာကြီးသည်။ ကိသ္မိ၌၊ တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်းအရာကို။ ဝုတ္တေ၊ ပြောဆိုအပ်သော်။ ဂါရဝဝသေန၊ လေးစားခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပတိဿဝနံ၊ ရှေးရှ နားထောင်ခြင်းသည်။ (ဝန်ခံခြင်းသည်။) ပတိဿဝေါ၊ ပတိဿဝ မည်၏။ (ယံ၊ အကြင် ဂါရဝတရားသည်။) ပတိဿဝေန၊

၁၈နိဝမာနှဝိဧသသ ပစ္စယဘာဝတော။ ။ သဟတတာနဲ စိဝမာနှတာပိသေသသ ပစ္စယဘာဝတော၊ ဣန္သြိယဗဒ္ဓဿ ဟိ တေရပတော ကမ္မစဿ စ ဥတုစာဒိတော ဝိဿသော စီဝိတိန္တြိယကတောတိ။-အနု။ သက်ရှိဖြစ်သော ဣန္သြိယဗဒ္ဓရုပ်၏ အသေရုပ်မှလည်းကောင်း၊ ကမ္မခရုပ်၏ ဥတုစေသော တိရရုပ်မှလည်းကောင်း ထူးခြားမှုကို စီဝိတိန္ဒြေသည် ပြုအပ်၏။ ထို့ကြောင့် "စီဝိတိန္ဒေ သည် အနုပါလန စသောကိစ္စကို ပြီးစေခြင်း၊ သဟဇာတ်တရားတို့ အသက်ရှင်ခြင်းဟူသော အထူး၏ အကြောင်းဖြစ်၏"ဟုဆိုသည်။

ရှေးရှု နားထောင်ခြင်းနှင့် ။ သဟ (ဝတ္တတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တံ၊ ထို ဂါရင တရားသည်။) သပ္ပတိဿဝံ၊ သပ္ပတိဿဝ မည်၏။ ပတိဿဝဘုတံ၊ ရှေးရှု နားထောင်ခြင်း ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ တံသဘာဝဥ္၊ ထို ရှေးရှ နားထောင်ခြင်းနှင့် သဘောတူသည်လည်း ဖြစ်သော။ ယံကိဥ္စိ၊ အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုသော။ ဂါရဝံ၊ ရှိသေခြင်းတည်း။ ဣတိ အတ္တော။

စာတိအာဒိမဟတ္တပစ္စဝေကွထောန၊ စာတိ အစရှိသည်တို့၏ မြင့်မြတ်သည် ၏အဖြစ်, ကြီးသည်၏အဖြစ်ကို ဆင်ခြင်ခြင်းကြောင့်။ ဥပ္ပစ္စမာနာ၊ ဖြစ်သော။ ဟိရီ စ၊ ဟိရီသည်လည်း။ တတ္ထ၊ ထို စာတိ အစရှိသည်၌။ ဂါရဝဝသေန၊ လေးစားခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပဝတ္တတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သပ္ပတိဿဝ လက္ခဏာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။

ဝန္ခဲ့၊ အပြစ်ကို။ ဘာယတိ၊ ကြောက်တတ်၏။ တဥ္စု ထို အပြစ်ကိုလည်း။ ဘယတော၊ ဘေးအားဖြင့်။ ပဿတိ၊ ရွတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝန္နဘိရကဘယဒဿာဝီ၊ ဝန္နဘိရကဘယဒဿာဝီမည်၏။ ဩတပ္ပံ၊ သည်။ စေ သဘာဝဲ၊ ဤသို့ ဝန္နဘိရကဘယဒဿာဝီ သဘောရှိ၏။

ဟိရီ၊ ဟိရီသည်။ ပါပစ်မွေ၊ မကောင်းမှု အကုသိုလ်တရားတို့ကို၊ ဂုဏ် ဝိယ၊ မစင်ကိုကဲ့သို့။ ပဿတိ၊ ရှတတ်၏၊ ဩတ္တပ္ပံ၊ သည်။ (ပါပစမွေ၊ တို့ကို။) ဥဏှံ ဝိယ၊ မီးပူကိုကဲ့သို့။ (ပဿတိ။) ခါယစ္စမ၊ ဒါယစ္စ ဟူသည်။ (ဒါယစ္စမ ဟတ္တပစ္စဝေက္ခဏာ၌ ဒါယစ္စဟူသည်။] နဝလောကုတ္တရာမွာဒိ၊ ၉-ပါးသော လောကုတ္တရာတရား အစရှိသော အမွေတည်း။

စ၊ ဆက်။ ဟိရိဩတ္တပွာနဲး တို့၏။ အရွုတ္တသမုဋ္ဌာနာဒိတာ၊ အရွုတ္တ သမုဋ္ဌာန အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ကို။ တတ္ထ တတ္ထ၊ ထိုထို အရာ၌။ (အရွုတ္တ ဧာတိ စသည်, ဗဟိဒ္ဓဘိက္စုဘိက္စုနိစသည်၌။) ပါကဋဘာဝေန၊ ထင်ရှားသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။ ပန၊ ဗျတိရိက်ကား။ တေသံ၊ ထို ဟိရိ ဩတ္တပ္ပတို့၏။ ကဒါစီ၊ တစ်ခါတစ်ရံ၌။ (တစ်ခါတလေ၌။) အညမည်း အချင်းချင်း။ ဝိပ္ပယောဂါ၊ မယှဉ်ခြင်းကြောင့်။ န (ဝုတ္တာ)၊ ဆိုအပ်သည်မဟုတ်။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသူာ တေသံ ကဒါစီ အညမည်။ ဝိပ္ပယောဂေါ၊ သည်။ န ဟောတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသူာ)။ နိဗ္ဗယံ၊ ကြောက်ခြင်း ဩတ္တပ္ပ မရှိသော။ (ဩတ္တပ္ပနှင့် မယှဉ်သော။) လစ္စနံ၊ ရှက်ခြင်း ဟိရိသည်လည်းကောင်း။ အလစ္စနံ၊ ရှက်ခြင်း ဟိရိ မရှိသော၊ (ဟိရိနှင့် မယှဉ်သော။) ပါပဘယ် ဝါ၊ မကောင်းမှုမှ ကြောက်ခြင်း ဩတ္တပ္ပသည် လည်းကောင်း။ န ဟောတိ၊ မရှိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (တေသံ ကဒါစီ အညမည်ပွယောဂေါ။ နဝိဟောတိ၊ မဖြစ်။)

## မူလရာသိအဖွင့် 🦠

အဂေဗေးအဂေ ဟူသည်။ အနဘိစ္စာယနံ(အနဘိစ္စာနံ)၊ ရှေးရှမကြံခြင်း တည်း။ အနဘိကင်္ခနံး မမက်မော မလိုချင်ခြင်းတည်း။ [ဈေဓာတ်ယုပစ္စည်းဖြစ်၍ "အနဘိစ္စာယနံ"ဟု သော်လည်းကောင်း, "အနဘိစ္စာနံ"ဟု သော်လည်းကောင်း ရှိသင့်၏။ အဘိပုဗွ ဈေဓာတ်၏ ရှေးရှုကြံစည်ခြင်းအနက်ကိုပင် "အနဘိကင်္ခနံ"ဟု ဖွင့်သည်။]

စတဿ၊ ဤ အလောဘ၏။ အနလ္လီနော၊ မကပ်ငြိခြင်းဟူသော။ ဘာဝေါ အဓိပ္ပာယော၊ အလိုသည်။ (အတ္ထိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ အနလ္လီနဘာဝေါ၊ မည်၏။ [ဘာဝသဒ္ဒါသည် သဒ္ဒပဝတ္ထိနိမိတ်အနက်ဟော မဟုတ်, အဓိပ္ပာယအနက်ဟောဟု သိစေလို၍ "ဘာဝေါ"ကို "အဓိပ္ပာယော"ဟု ဖွင့်သည်။] ဟိ၊ လဒ္ဓဂုဏ်ကို ဆိုဦးအုံ။ ဧဝံ၊ ဤသို့ ဘာဝသဒ္ဒါ၏ အဓိပ္ပာယအနက်ကို ယူလတ်သော်။ ဥပမာယ၊ အသုစိမှိ ပတိတပုရိသော ဝိယ ဟူသော ဥပမာနှင့်။ သမေတိ၊ ညီညွှတ်၏။ ဤအဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီး။]

အနုကူလမိတ္တော၊ အနုကူလမိတ္တ ဟူသည်။ အနုဝတ္တကော၊ အရာရာ၌ အလိုလိုက်တတ်သော မိတ်ဆွေတည်း။...ဝိနယရသောတိ၊ ကား။ ဝိနယနရသော၊ ပယ်ဖျောက်ခြင်းကိစ္စ္က ရှိ၏။ ["ဝိနယ္" အရဝိနည်းပါဠိ စသည်ကို ယူမည်စိုး၍ "ဝိနယနရသော"ဟု ဖွင့်သည်။]

အဒေါသော။ပ။ဣဒံ၊ ဤ စကားကို။ ဒုဿီလျဿ၊ သီလမရှိသူ၏ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ အကုသိုလ်စိတ္တုပ္ပာဒ်၏။ ဒေါသသမုဋ္ဌာနတံ၊ ဒေါသဟူသော ဖြစ်ကြောင်းရှိသည်၏ အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။ ဒေါသူပနိဿယတဥ္စး ဒေါသဟူသော အားကြီးသော မှီရာရှိသည်၏အဖြစ်ကိုလည်းကောင်း။ သန္ဓာယ ဝုတ္တံ။

အဘာဝနာယာတိ၊ ကား။ တတ္တ၊ ထို အပ္ပနာစိတ္တုပ္မွာဒ်၌။ ဇာတာနံ၊ ဖြစ်ကုန်သော။ မွောနံ၊ သမာဓိ၊ ပညာ တရားတို့ကို။ (ဘာဝနာ – ၌စပ်။) ဝါ၊ တို့၏။ (အနတိဝတ္တန – ၌ စပ်။) အနတိဝတ္တနဲ့ငွေန၊ တစ်ပါးတစ်ပါးကို မလွန်ခြင်း ဟူသော သဘောအားဖြင့်။ ဘာဝနာ၊ တိုးပွားစေခြင်းလည်းကောင်း။ ဣန္ဒြိယာနံ၊ သဒ္ဓါ စသောဣန္ဒြေတို့ကို။ ဝါ၊ တို့၏။ ဧကရသဋ္ဌေန၊ တစ်ခုတည်းသော ဝိမုတ္တိရသ ရှိကုန်သည်၏အဖြစ်ဟူသော သဘောအားဖြင့်။ ဘာဝနာ၊ ဖြစ်စေခြင်းလည်းကောင်း။

**<sup>ား</sup> တတ္ထ စာတာနဲ –သေည်။ ဖ**တတ္တာတိ အပ္ပနာစိတ္ကုပ္ပာအေ၊ စာတာနဲ စပ္မာနန္တိ သမာဓိပညာသ**ခါတာနဲ ယုဂနန္ (္စ္)မမွာနဲ (အစုံဖွဲ့အပ်ကုန်**သော တရားတို့၏။) အနတိဝတ္တနဋ္ဌေနာတိ အညမညာနတိဝတ္တနေန၊ ဘာဝန ဝမုနာ၊ ...က္ကန္တြိယာနဲ သဒ္ဓါဒိက္ကန္ဖြိယာနဲ။ ဧကရသဋ္ဌေနာတိ

တခုပဂဝိရိယဝါဟနဋ္ဌေနး ထို သချွ စသော ယုဂနန္ဓတရားတို့သို့ ကပ်ရောက်သော ဝီရိယကို ဆောင်စေခြင်း(ဖြစ်စေခြင်း)ဟူသော သဘောအားဖြင့်။ ဘာဝနာ၊ ဖြစ်စေခြင်း, တိုးပွားစေခြင်းလည်းကောင်း။ အာသေဝနဋ္ဌေန၊ အဖန်တလဲလဲ မှီဝဲ ထုံမွမ်းခြင်းဟူသော သဘောအားဖြင့်။ ဘာဝနာ၊ ဖြစ်စေခြင်းလည်းကောင်း။ ဣတိ ဧဝံ၊ သို့။ ဝုတ္တာယ၊ ဟောတော်မူအပ်သော။ (ပဋိသမ္တိဒါမဂ်–မဟာဝဂ္ဂ၊ အာနာပါနဿတိကထာ၌ ဟောတော်မူအပ်သော။) ပညာသာဓနာယ၊ ပညာကို ပြီးစေတတ်သော။ ဘာဝနာယ၊ ဘာဝနာ၏ ။ အပ္ပဝတ္တိ၊ မဖြစ်ကြောင်း မောဟသည်။ (အဘာဝနာ၊ အဘာဝနာမည်၏ ။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ တပ္ပဋိပက္ခဘူတာ၊ ထို အမောဟ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော။ အကုသလာ၊ ကာမစ္ဆန္ဒ စသော အကုသိုလ်တို့သည်။ အဘာဝနာ၊ မည်၏ ။

နိဂ္ဂုဏေပါ၊ ဂုဏ်မရှိသူ၌သော်မှလည်း။ ဂုဏဂ္ဂဟဏံ၊ ဂုဏ်ကို ယူခြင်းသည်။ အဓိကဂ္ဂဟဏံ၊ အဓိကဂ္ဂဟဏ မည်၏။ ဝိဇ္ဇမာနမ္ပါ ထင်ရှားရှိသည်လည်း ဖြစ်သော။ ဂုဏ်၊ ဂုဏ်ကို။ ဝိဇ္ဇံသေတွာ၊ ဖျက်ဆီး၍။ ဂဟဏံ၊ ယူခြင်းသည်။ ဦနဂ္ဂဟဏံ၊ မည်၏။ စတုဝိပလ္လာသဂ္ဂဟဏံ၊ လေးပါးသော ဝိပလ္လာသကို ပဲပူခြင်းသည်။ (အနိစ္စကို နိစ္စဟု ယူခြင်း, ဒုက္ခကို သုခဟု ယူခြင်း, အနတ္တကို အတ္တဟု ယူခြင်း, အသုဘကို သုဘဟု ယူခြင်းသည်။)

ယာထာဝသဘာဝေတိ၊ ကား။ ဧတဿ၊ ဤသူ၏။ ဂုဏော၊ ဂုဏ်သည်။ ဧတ္တကော၊ ဤမျှ အတိုင်းအရှည်ရှိ၏။ ဒေါသော၊ အပြစ်သည်။ ဧတ္တကော၊ ၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဂုဏဒေါ်သာနဲ၊ ဂုဏ်အပြစ်တို့၏။ သဘာဝေ၊ သင်္ဘော၌။ (ပဝတ္တတိ၌ စပ်။)

စရာဓမ္မော၊ အိုခြင်းသဘောရှိသော တရားသည်။ စီရတိ၊ ဆွေးမြေ့ယိုယွင်း အိုမင်းတတ်၏။ (အိုခြင်းသဘောရှိသော တရားသည် အိုမှာပေါ့။) တွေ၊ ဤ အိုခြင်းသဘောရှိသော တရား၌။ မာဇီရီ၊ မအိုပါစေလင့်။ (ဣတိ၊ သို့။) တံ၊ ထို တောင့်တခြင်းကို။ ကုတော လဗ္ဘာ၊ အဘယ်မှာ ရနိုင်ပါအံ့နည်း။ ဣတိ ဝေမာဒိပစ္စဝေကွဏသမ္ဘဝတော၊ ဤသို့ အစရှိသော ဆင်ခြင်ခြင်း၏ ဖြစ်သင့်ခြင်း ကြောင့်တည်း။

ဝိမုတ္တိရသရွေန၊ ဘာဝနာ ဥပ္ပာဒနာ၊ . . တဒုပဂ ဝိရိယဝါဟင္အေန တေသံ ယုဂနန္စဓမ္မာနံ(တို့သို့) ဥပဂ ဝိရိယံ၊ တဿ ဝါဟန္ဒင္အေန ဘာဝနာ ဥပ္ပာဒနာ ဝမုနာ စ၊ . . အာသေဝုန္ဒင္အေန၊ပဝဏဗလဝဋ္အေန၊ ဘာဝနာဥပ္ပါဒနာ၊ န+ပဝတ္တတိ စတေနာတိ အပ္ပဝတ္ထိ၊ မောဟော၊ အကုသလာ ကာမစ္ဆန္ဒာဒယော။– မမ္။

စ၊ ဆက်။ အလောဘေန၊ အလောဘကြောင့်။ ဂဟဋ္ဌာနံ၊ အိမ်၌တည်သူ လူဝတ်ကြောင်တို့၏။ ခေတ္တဝတ္ထာဒီသု (ခေတ္တဝတ္ထုအာဒီသု)၊ လယ်ယာ အစ ရှိသည်တို့၌။ ဝိဝါဒါဘာဝတော၊ ငြင်းခုန်ခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်။ (သုခသံဝါသ တာ ဟောတို–၌ စပ်။) အမောဟေန၊ ကြောင့်။ ပဗ္ဗဇိတာနံ၊ ရသေ့ ရဟန်းတို့၏။ ဒိဋ္ဌိဂတဝိဝါဒါဘာဝတော၊ မိစ္ဆာအယူ၌ငြင်းခုန်ခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်။ (သုခသံဝါသတာ ဟောတိ–၌ စပ်။) ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း–ကသူာ အလောဘေန ဂဟဋ္ဌာနံ ခေတ္တဝတ္ထာဒီသု။ ဝိဝါဒါဘာဝေါ၊ ကိုလည်းကောင်း။ အမောဟေန ပဗ္ဗဇိတာနံ။ ဒိဋ္ဌိဂတဝိဝါဒါဘာဝေါ၊ ကိုလည်းကောင်း။စညာယတိ၊ နည်း။) ဟိ(ယသွာ)။ ကာမရာဂါဘိန်လေသဝိန်ဗန္ဓာ၊ ကာမရာဂ တည်းဟူသော အဘိန်လေသဖြင့် နောင်ဖွဲ့အပ်ကုန်သော။ ဂဟဋ္ဌာ၊ တို့သည်။ ဂဟဋ္ဌေဟို၊ တို့နှင့်။ ဝိဝဒန္တီ၊ ငြင်းခုန်ကြကုန်၏၊ ဒိဋ္ဌိရာဂါဘိန်ဝေသဝိနိဗန္ဓာ၊ ဒိဋ္ဌိ ရာဂ ဟူသော အဘိန်ဝေသဖြင့် နောင်ဖွဲ့အပ်ကုန်သော။ သမဏာ၊ တို့သည်။ သမဏာဟိ၊ တို့နှင့်။ ဝိဝဒန္တိ၊ ကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အလောဘေန။ပ။ဒိဋ္ဌိဂတဝိဝါဒါ ဘာဝေါ၊ ကိုလည်းကောင်း။

ရာဂဝသေန၊ ရာဂ၏အစွမ်းဖြင့်။ မိတ္တသန္တ ဝေါ၊ မိတ်ဆွေဖွဲ့ခြင်းသည် လည်းကောင်း။ အေါသဝသေန၊ ဖြင့်။ ဝိရောဆော စ၊ ဆန့်ကျင်ခြင်းသည်လည်းကောင်း။ (ဟောတိ။) တဗ္ဗိသေသေန၊ ထို မိတ်ဆွေဖွဲ့ခြင်း ဆန့်ကျင်ခြင်း အထူးအားဖြင့်။ ဥပဂမာဝဂမာ၊ မိတ်ဖွဲ့အပ်သူ့ အထံသို့ ချဉ်းကပ်ခြင်း, မိတ်ပျက်သူအထံမှ ဖဲခွာခြင်းတို့သည်။ (ဟောန္တိ။) ဝါ၊ အဋ္ဌက္ခထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။(ရာဂဝသေန၊ ဖြင့်လည်းကောင်း။ဒေါသဝသေန၊ ဖြင့်လည်းကောင်း။) ရူပါဒိမှိ၊ ရူပါရုံ အစရှိသော။ အာရမ္မဏော၌။ အနုရောဓဝိရောဓာ၊ လျော်စွာဖြစ်ခြင်း ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်ခြင်းတို့သည်။ (ဝါ၊ ချစ်ခြင်း, မုန်းခြင်းတို့သည်။ (ဟောန္တိ။) ပဋိဃာနနုယသင်္ခါတဿ၊ မုန်းခြင်း, ချစ်ခြင်းဟု ဆိုအပ်သော။ အမရွှေတွဘာဝဿ၊ လျစ်လျူမရှုနိုင်သည်၏ အဖြစ်၏။ မောဟေန၊ ကြောင့်။ ပဝတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။)

သုခဝိပရိဏာမေ၊ သုခ၏ ဖောက်ပြန်ခြင်းကြောင့် လည်းကောင်း။ ဒုက္ခသ မာယောင်း၊ ဒုက္ခနှင့် ပေါင်းမိခြင်းကြောင့်လည်းကောင်း။ ပဋိဃပဝတ္တိယံ၊ ဒေါသ၏ ဖြစ်ရာအခါ၌။ ဝေဒနာပရိဂ္ဂဟော၊ ဝေဒနာကို သိမ်းပိုက်ခြင်းသည်။ န သိမ္မတိ၊ မပြီးစီး။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အဒေါသာနုဘာဝေန၊ အဒေါသ၏ အာနုဘော်ကြောင့်။ ဝေဒနာသတိပဋ္ဌာနံ၊ ဝေဒနာသတိပဋ္ဌာန်သည်။ သိမ္မတိ၊ ပြီးစီးရ၏။ ...ဒိဗ္ဓဝိဟာ ရဿာတိ၊ကား။ စတုနှံ့၊ကုန်သော။ ဈာနာနံ၊ တို့၏။ (ပစ္စယော ဟောတိ– ၌ စပ်။) အရိယဝိဟာရော၊ အရိယဝိဟာရ ဟူသည်။ ဖလဲသမာပတ္တိ၊ ဖလသမာပတ်တည်း။ မောဟေန၊ ကြောင့်။ အဝိစာရေန္တော့၊ မစူးစမ်း မစိစစ်တတ်သူသည်။ ဥခါသိနပက္မသူ၊ ဥခါသိန် အသင်းအပင်းဖြစ်ကုန်သော။ ဝါ၊ လျစ်လျူရှထိုက် သော အသင်းအပင်း ဖြစ်ကုန်သော။ သဗ္ဗေသုပ်၊ ကုန်သော။ အတ္တသင်္ခါရေသု၊ သတ္တဝါသင်္ခါရင်္ခီ၌။ အဘိသင်္ဂ ၊ အလွန်ကပ်ငြံခြင်းကို။ ကရောတိ၊ ပြုတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အမူဋ္ဌဿ၊ မတွေဝေသူ၏။ တဒဘာဝေါ၊ ထိုလျစ်လျူရှထိုက် သော အသင်းအပင်းတို့၌ ကပ်ငြံခြင်း၏ မရှိခြင်းကို။ ဝေဒိတဗ္ဗော။ ဒေါသဿ၊ ခေါသ၏။ (တ္တ–၌ စစ်။) ဝါ၊ က။ (ပဋိပက္ခ–၌ စစ်။) ဒုက္ခဒဿနသာ၊ ဒုက္ခဟု ရှုခြင်း၏။ အာသန္နပဋိပက္ခတ္တာ၊ နီးသော ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တပွင့်ပက္ခေန၊ ထိုခေါသ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော။ အခေါသေန၊ အခေါသကြောင့်။ ဒုက္ခဒဿနံ၊ ဒုက္ခဟု ရှုနိုင်ခြင်းသည်။ ဟောတိ။

#### <del>-j--j--j-</del>

# ကမ္မပထရာသိအဖွင့်

အတ္တနော၊ မိမိ၏လည်းကောင်း။ ပရဿ စး ၏လည်းကောင်း။ သုခါဒီနိ၊ ကာယိကသုခ အစရှိသည်တို့ကို။ န ဗျာပါဒေတိ၊ ဖောက်ပြန်ခြင်းသို့ မရောက် စေတတ်။ န ဝိနာသေတိ၊ မပျက်စီးစေတတ်။ (မဖျက်ဆီးတတ်။) ဣတိ၊ သို့။ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ။ ["ကာယိကစေတသိကသုခံ"အရ သူတစ်ပါး၏ သုခကိုသာ ယူမည်စိုး၍ "အတ္တနော ပရဿ- စ"ဟု မိန့်သည်။ မိမိ၏ ကာယိက စေတသိကသုခ, သူတစ်ပါး၏ ကာယိက စေတသိကသုခ၂ –ပါးလုံးကို ယူပါ –ဟူလို။] ကမ္မပထတာ တံသဘာဂတာဟိ'၊ ကမ္မပထ၏အဖြစ်, ထို ကမ္မပထနှင့် သဘောတူကုန်သည်၏ အဖြစ်တို့ကြောင့်။ ကမ္မပထဝသန၊ ကမ္မပထ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (ဂဟိတာ –၌ စပ်။)

၁၈ ကမ္မပထတာ တဲ သဘာဂတာဟိ။ ။ ကမ္မပထမြောက်သော အနတိစ္စာ စသည်ကို ရည်ရွယ်၍ "ကမ္မပထတာ"ဟု ဆို၏။ ကမ္မပထမြောက်သော အနတိစ္စာ စသည်ကို ရည်ရွယ်၍ "တဲ့သဘာဂတာ"ဟု ဆို၏။ သူတစ်ပါး၏ စည်းစိမ်ကို ရှေးရှုကြံခွင့် ကြုံသောအခါ မကြံမိအောင် ရှောင်လျှင် အနတိစ္စာကမ္မပထ် ဖြစ်၏။ ထိုလို - ရှောင်စရာမရှိဘဲ သက်သက် လောဘမဖြစ် (အလောဘဖြစ်)ရာ၌ တဲ့ သဘာဂတာ–ထို ကမ္မပထနှင့်သဘောတူသည့်အတွက် သဒိသူပစာရ အားဖြင့် ကမ္မပထဟု ခေါ် ရ၏။ ထို့ကြောင့် ကမ္မပထရာသိ၌ ကမ္မပထ မမြောက်သော်လည်း နာမည်တူသောကြောင့် သွင်းယူနိုင်သည်။ အတိစ္ဈာဒယော ဝိယ အနတိစ္စာ ဒယောပိ န ကေနွှဲ ကမ္မပထဘူတာ ယေဝါတီ အာဟ ကမ္မပထတာ တံသဘာဂတာဟိတိ။ –အန္။]

# ပဿခ္ခါဒီယုဂလ အဗွင့်

ဒရထာ၊ ဒရထ ဟူသည်။ သာရမ္ဘော၊ လွန်စွာ နှိပ်စက် ဖျက်ဆီးခြင်းတည်း။ ဧတံ၊ ဤ ဒရထဟူသော အမည်သည်။ ဒုက္ခဒေါမနဿပစ္စယာနံ၊ ဒုက္ခဒေါမနဿ ဟူသော အကြောင်းရှိကုန်သော။ ဥဒ္ဓစ္စာဒိကာနံ၊ ဥဒ္ဓစ္စ အစရှိကုန်သော။ (ဝါးပြဋ္ဌာန်းသော ဥဒ္ဓစ္စရှိကုန်သော။) ကိလေသာနံ၊ တို့၏။ အဓိဝစနံ၊ အမည်တည်း။ ဝါးတစ်နည်း။ (ဒုက္ခဒေါမနဿ ပစ္စယာနံ၊ ကုန်သော။) စတုနှံ့။ ခန္ဓာနံ၊တို့၏။ အဓိဝစနံ။ ဥဒ္ဓစ္စပ္ပဓာနာ၊ ပြဋ္ဌာန်းသော ဥဒ္ဓစ္စရှိကုန်သော။ ကိလေသာ၊ ကိလေသာတို့သည်။ ဥဒ္ဓစ္စာဒိကိလေသာ၊ ဥဒ္ဓစ္စာဒိကိလေသတို့ မည်၏။ [ဥဒ္ဓစ္စာ ဒိကိလေသာ၌ "အာဒိသဒ္ဒါသည် ပဓာန အနက်ဟော" ဟူလို။] ဝါးတစ်နည်း။ ဥဒ္ဓစ္စံ၊ ကို။ အာဒိ ကတ္မာ၊ ၍။ သဗ္ဗကိလေသာ၊ တို့ကို။ သင်္ဂဏှာတိ။ [ဥဒ္ဓစ္စာဒိ၌ အာဒိသဒ္ဒါသည် ကောင်း (အစ အပိုင်းအခြား) အနက်ဟော– ဟူလို။]

သုဝဏ္ဏဝိသုဒ္ဓိ ဝိယာတိ၊ ကား။ သုဝဏ္ဏဝိသုဒ္ဓိ၊ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်သော ရွှေသည်။ အလင်္ကာရဝိကတိဝိနိယောဂက္ခမာ၊ အထူးတလည် ပြုအပ်သော တန်ဆာတို့၌ ယှဉ်စပ်သုံးစွဲခြင်း၌ ခုံသည်။ (ဟောတိ) ယထာ၊ ကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ အယမွိ၊ ဤ ကာယကမ္မညတာ စိတ္တကမ္မညတာ သည်လည်း။ ဟိတကိရိယာ ဝိနိ– ယောဂက္ခမာ၊ အစီးအပွားပြုမှုတို့ဝယ် ယှဉ်စပ် သုံးစွဲခြင်း၌ ခဲ့၏။ ~

သမံ၊ အညီအမျှ။ ဝါ၊ တနည်း။ သမန္တ တော၊ ထက်ဝန်းကျင်၌။ ပကာရေဟိး အပြားတို့ဖြင့်။ ဇာနနံ၊ သိခြင်းသည်။ သမ္မစည်၊ ည—မည်၏။ စေတိယဝန္အနာဒိအတ္ထံ၊ စေတီတော်ကို ရှိနိုးခြင်း အစရှိသော အကြောင်းကြောင့်။ (စေတိယ ဝန္အနာဒိဟေတု။ —အနု။) အဘိက္ကမာဒိသု၊ သွားခြင်း အစရှိသည်တို့၌။ အတ္ထာနတ္ထပရိဂ္ဂဏုနံ၊ အကျိုးရရှိကို သိမ်းပိုက်ကြောင်း ဉာဏ်သည်။ သာတ္ထကသမွစညံ၊ သာတ္ထကသမွစညံ၊ သာတ္ထကသမွစညံ၊ သာတ္ထကသမွစညံ၊ သာတ္ထကသမွစညံ၊ သာတ္ထကသမွစညံ၊ စာကိုလည်း ယူ၊ ကေသသိပြုထားသည်။ သပ္ပာယ၌လည်း နည်းတူ။ စ၊ ဆက်။ အတွေ၊ အကျိုးသည်။ သတိ၊ သော်။ သပ္ပာယသပ္ပာယရပါဒိပရိဂ္ဂဏုနံ၊ သပ္ပာယရပါရုံ, အသပ္ပာယရပါရုံ အစရှိသည်ကို သိမ်းပိုက်ကြောင်း ဉာဏ်သည်။ သပ္ပာယသမွစညံ၊ မည်၏။ ဂေါစရဂါမာဘိက္ကမနာဒိသု၊ ဆွမ်းခဲရွာသို့ သွားခြင်း အစရှိသည်တို့၌။ ကမ္မဋ္ဌာနာဝိဖောနံ၊ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို မစ္မန့်ကြောင်း ဉာဏ်သည်။ ဂေါစရသမွစညံ၊ မည်၏။ အဘိက္ကမာဒိနံ၊ သွားခြင်းအစရှိသည်တို့၏။ ဓာတုအာဒိဝသေန၊ ဓာတ် သဘော အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပဝိစယော၊ စိစစ်ကြောင်း ဉာဏ်သည်။ အသမ္မောဟသမွစညံ၊ မည်၏။

ဒွေး ကုန်သော။ ဣမေ ဓမ္မာ၊ တို့သည်။ သဗ္ဗကမ္မဋ္ဌာနဘာဝနာနယုတ္တာနံး အလုံးစုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်းဘာဝနာကို အားထုတ်ကုန်သော။ (မည်သည့် ကမ္မဋ္ဌာန်းမဆို အားထုတ်ကုန်သော။) သဗ္ဗယောဂီနံ၊ အလုံးစုံသော ယောဂီတို့အား။ သဗ္ဗဒါ၊ သိမ်း။ ဥပကာရကာ၊ လျော်သော ကျေးစုးကို ပြုတတ်ကုန်၏။ (ကသ္မာ၊နည်း။) ပါရိဗန္ဓကဟရဏတော၊ ထက်ဝန်းကျင် နောင်ဖွဲ့တတ်သော နီဝရဏက်လေသာ တို့ကို ပယ်ရှားတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ ဘာဝနာဝမုနတော စ၊ ဘာဝနာကို တိုးပွားစေတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ ဘာဝနာဝမုနတော စ၊ ဘာဝနာကို တိုးပွားစေတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ သမ္မဇညဉ္စး၊ ယထာဟာ အဘယ်ကဲ့သို့ ဟောတော်မူသနည်း။ ဒွေ ဓမ္မာ ဗဟုကာရာ သတိ စ သမ္မဇညဉ္စာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ။ သြတိ စ၊ သတိသည်လည်းကောင်း။ သမ္မဇညဉ္စး၊ လည်းကောင်း။ ဧချ ကုန်သော၊ ဓမ္မာ၊ တို့သည်။ ဗဟုကာရာ၊ များသောလျော်သော ကျေးစုးကို ပြုတတ်ကုန်၏။ (အင်္ဂုတ္တိုရ်၊ စတုက္ကနိပါတ်၊ ပဋိပဒါဝဂ်၊ ယုဂနစ္စ—သုတ်။)]

ယုဂေ၊ ထမ်းပိုး၌ ။ နဒ္ဒါ ဝိယ၊ ဖွဲ့ အပ်သော အာဇာနည်မြင်းတို့နှင့် တူကုန် ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ယုဂနဒ္ဒါ၊ တို့မည်၏။ အညမည်၊ ချင်း။ နိမိတ္တဘာဝေန၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ သမံ၊ အညီအမျှ။ ပဝတ္တာ၊ ဖြစ်ကုန်သော တရား တို့သည်။ ဣတိ သတ္တော။ ဟိ၊ မှန်။ ပုနစပရံ၊ပ။ဘာဝေတီတိ၊ ဟုသော။ သုတ္တေ၊ သုတ်၌။ အြင်္ဂတ္တိုရ်၊ စတုက္ကနိပါတ်၊ ပဋိပဒါဝဂ်၊ ယုဂနဒ္ဒသုတ်၌။] တောသံ၊ ဤ သတိ သမ္မစညတို့၏။ ယုဂနဒ္ဓတာ၊ ယုဂနဒ္ဓတို့၏ အဖြစ်ကို။(ယုဂနန္နဲ အမည်ကို။)

၁။ သစ္စကမ္မဋ္ဌာန္းမႈးသစ္မွဒါ။ းသမထစတုသစ္စကမ္မင္ဘာနဝသေန (သမထ ကမ္ပဋ္ဌာန်း, စတုသာစ္စကမ္မင္ဆာန်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း) တင္ဘေဒသေန စ(ထိုသမထ ကမ္မင္ဆာန်းအပြား, စတုသာစ္စကမ္မင္ဆာန်းအပြား၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။) သဗ္ဗကမ္မဋ္ဌာနဘာဝနာဘိယုတ္တာနံ (အလုံးစုံသော ကမ္မဋ္ဌာန်းဘာဝနာကို အားထုတ်ကြကုန်သော) မုဒုမစ္ဗိမတိက္ခ်ိန္တြိယ တာဒီဘေဒေန သဗ္ဗယောဂိနံ (မုဒိန္တြိယယောဂိ စသော အလုံးစုံသော ယောဂိ ၃–မျိုးတို့အား) စိတ္တသာ လိန္ဒစ္မွာဒီကာလဝသေန (စိတ်၏တွန့်ရာအခါ စိတ်၏ပျံ့လွှင့်ရာအခါ အစရှိသောကာလ၏ အစ္စမ်းဖြင့်) သဗ္ဗဒါ။–အနှင့်ကာ။

၂။ ပါရီဗန္ဓကားပားဝဋ္ရန္ တော့။ ။ ပရိဗန္ဓန္တိုး စိတ်ကို ထက်ဝန်းကျင် နောင်ဖွဲ့ တတ်ကုန်၏ ။ ဣတိ ပရိဗန္ဓကာ (နီဝရဏာ)။ ဩတ္တ၌ ကာ−သက်၍ ပါရိဗန္ဓကား၊ သတိသမ္မစည ၂− ပါးတို့သည် ထို ပါရိဗန္ဓက နီဝရဏတို့ကိုလည်း ပယ်ရှားနိုင်ကုန်၏။ ဘာ့ကြောင့်နည်း၊ ဟိတာဟိတစမ္ဗူပလက္ခဏဘာဝတော ( စီးပွားကို ပြုတတ်သော တရားမပြုတတ်သော တရားတို့ကို မှတ်သားတတ်သောကြောင့်တည်း။ဘာဝနာကိုလည်း တိုးပွားစေနိုင်ကုန်၏။ ဘာ့ကြောင့်နည်း၊… ယထာသဘာဝဲ ပဋိဝေ့ဒဘာဝတော သဘောအမှန်အတိုင်း ထိုးထွင်း၍ သိနိုင်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ) −အနာ။

ဝုတ္တာ်။ အာဝုသော၊ ငါ့ရှင်တို့။ ပုံနှစ၊ တစ်ဖန်လည်း။ အပရံး တစ်မျိုးကား။ ဘိက္ခု၊ သည်။ ယုဂနုဒ္ဓံ၊ ယုဂနုဒ္ဓဖြစ်သော။ ဝါ၊ ထမ်းပိုး၌ဖွဲ့ အပ်သော အာဗာနည်မြင်းအစုံနှင့် တူသော။ သမတဝိပဿနံ၊ သမထဝိပဿနာကို။ ဘာဝေတိ၊ ဖြစ်စေ၏။ ဝါ၊ ပွားစေ၏။]

သဗ္ဗကုသလဓမ္မေသု၊ အလုံးစုံသော ကုသိုလ်တရားတို့၌။ လီနုဒ္ဓစ္ဓာဘာဝေါ၊ တွန့်ဆုတ်ခြင်း ပျံ့လွင့်ခြင်း၏ မရှိခြင်းသည်။ သမံ၊ အညီအမျှ။ ယုတ္တေဟိ၊ ယှဉ်ကုန်သော။ ဧတေဟိ ဒွီဟိ၊ ဤဝီရိယ သမာဓိ နှစ်ပါးတို့ကြောင့်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝီရိယ။ပ။တ္တာယာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ၊ ဆိုပြီ။ အြဋ္ဌကထာ၌ ဆိုပြီ--ဟူလို။] ယောဂဝစနတ္တာယ၊ ယှဉ်စပ်ပုံကို ဆိုခြင်းအကျိုးဌာ။ ဣတိ အတ္တော။

#### ယေဝါပနက အဖွင့်

ရုပါဘာဝေတိ၊ ကား။ ရုပ္ပနာဘာဝေန၊ ဖောက်ပြန်ခြင်း၏ မရှိခြင်းကြောင့်။ (အရုပ်နော–၌ စပ်။) ...သဘာဝတော ဥပလဗ္ဘမာနာတိ၊ သဘာဝတော ဥပလဗ္ဘမာနာတိ၊ သဘာဝတော ဥပလဗ္ဘမာနာ ဟူသော စကားသည်။ ဓမ္မာတိ ဧတဲ့သာ၊ ဓမ္မာဟူသော ဤပုဒ်၏။ အတ္တော၊ အနက်တည်း။ [အနက်အဓိပ္ပာယ်ပြ စကားတည်။ "ဓမ္မာ" အရ သဘာဝဓမ္မကိုယူပါ၊ ပညတ္တိဓမ္မကို မယူပါလင့်–ဟူလို။] ... မေတ္တာပုဗ္ဓဘာဝေါတိ–ကား။ အပ္ပနာပ္ပတ္တာယ၊ အပ္ပနာသို့ရောက်သော။ မေတ္တာယ၊ မေတ္တာ၏။ ပုဗ္ဓဘာဝေါ၊ ရှေ့အဖို့၌ ဖြစ်သော မေတ္တာတည်း။ ဧတသမိ စိတ္တေ၊ ဤပဌမ မဟာကုသိုလ်စိတ်၌။ ပရိကမ္မမေတ္တာ၊ ပရိကဖြစ်သော မေတ္တာသည်။ အတ္ထိ၊ ၏။ ဣတိ အတ္တော။ ဝီရတိဝသေနာတိ၊ ကား။ ဝစီပဝတ္တိယာ၊ စကားသံ၏ ဖြစ်ခြင်းအားဖြင့်။ န ပူရေတိ၊ ပြည့်စေသည် မဟုတ်။ ကိန္ထု၊ စင်စစ်ကား။ ဝီရတိယောဂေန၊ ဝီရတိနှင့် ယှဉ်ခြင်းအားဖြင့်။ (ပူရေတိ) ဣတိ အတ္တော။

အပဏ္ဏကင်္ဂါနီတို၊ ကား။ အဝိရခွင်္ဂါနီ၊ မချွတ်မယွင်းသော စိတ်အင်္ဂါ တို့ကို။ (လဗ္ဘန္တိ –၌ စပ်။) ...ယထာ တထာ ဝါ၊ ဟုတ်ဟုတ်ညားညားသော အခြင်း အရာအားဖြင့်လည်း။ မြားသည်ဖြစ်စေ, မှန်သည်ဖြစ်စေ – ဟူလို။] အာရမ္မဏေ၊ ၌။ ဝိနစ္ဆယနံ၊ ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည်။ အဓိမုစ္စနံ၊ မည်၏။ ဟိ၊ မှန်။ အနဓိ မုစ္စန္တော၊ မဆုံးဖြတ်နိုင်သူသည်။ ပါဏာတိပါတာဒီသုံး ပါဏာတိပါတ အစရှိသော ခုစရိုက်အမှုတို့၌ သော်လည်းကောင်း။ ဒါနာဒီသု ဝါ၊ ဒါန အစရှိသော ကောင်းမှုတို့၌ သော်လည်းကောင်း။ န ပဝတ္တတိ၊ မဖြစ်နိုင်။ သခ္ခာ ပန၊ သခ္ခာသည်ကား။



ပသာဒနီယေသု၊ ကြည်ညိုဖွယ် ဝတ္ထုတို့၌။ ပသာဒါဓိမောက္မွော၊ ကြည်ညိုခြင်းဟူသော ဆုံးဖြတ်ခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ အယံး ကား။ ဧတေသံ၊ ဤ အဓိမောက္ခ သံခွာတို့၏။ ဝိသေသော၊ တည်း။ ဒါရကဿ ဝိယ၊ သူငယ်၏ ကဲ့သို့။ ဣတောစိတော စ၊ ဤမှ ဤမှလည်း။ သံသပ္ပနဿ၊ ထက်ဝန်းကျင် ရွေ့လျားသော။ ကရိဿာဓိ၊ ပြုရအဲ့လော။ နကရိဿာဓိ၊ လော။ ဣတိ၊ သို့။ အဝိနိစ္ဆယဿ၊ မဆုံးဖြတ်နိုင်ခြင်း၏။ ပဋိပက္ခကိရိယာ၊ ဆန့်ကျင်ဘက် အမူအရာသည်။ အသံသပ္ပနံ၊ အသံသပ္ပန မည်၏။

ပုရိမ မန္တတောတိုး ကား။ ဘဝင်္ဂတော့ျီဘဝင်စိတ်မှု၊ ဝိသဒိသံ မတူသော။ ဝီထိဇဝနံ၊ ဝီထိ ဇောဟူသော။, (ဝီထိအစဉ် ဇောအစဉ်ဟူသော။) မနံ၊ စိတ်ကို။ ကရောတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤ ဝိသဒိသံ မနံ ကရောတိ ဟူသော ဝစနတ္ထဖြင့်။ မနသိကာရသာမညေန၊ မနသိကာရချင်း တူသည်၏ အဖြစ်ကြောင့် ဝိထိေန ပဋိပါခကေ၊ ဝိထိပဋိပါဒကမနသိကာရ ဇေနပဋိပါဒကမနသိကာရတို့ကို။ ဒဿေတို ၏။ ...တေသိ ဓမ္မေသူတိ၊ ကား။ စိတ္တစေတသိကဓမ္မေသု၊ ယှဉ်ဖက်ဖြစ်သော စိတ်စေတသိက် တရားတို့၌။ ဟို၊ မှန်။ အတဒါ ရမ္မဏတွေ၊ ထို စိတ်စေတသိက်ဟူသော အာရုံမရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ) ပိ၊ သော်လည်း။ [ တတြမဈွတ္တတာက စိတ် စေတသိက်တို့ကို အာရုံမပြုပါသော်လည်း။] တေသု၊ ထိုစိတ် စေတသိက်တို့သည်။ သမပ္မဝတ္အေသု၊ အညီအမျှ ဖြစ်ကုန်လတ်သော။ ဥဒါသီနဘာဝတော၊ အသင့်အား ဖြင့် ရှုတတ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တတြမဈွတ္တတာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ။ တြတြ၊ ထို စိတ် ဆေတသိက်တို့၌။ မရွုတ္တတာ၊ လျစ်လျှူရှုတတ်သည်၏အဖြစ်ဟု ဆိုအပ်သည်— ဟူလို။] ...အလီနာနုဒ္ဓတပ္ပဝတ္တိပစ္မွယ္ဘာ၊ မတွန့်ဆုတ်သောအားဖြင့် ဖြစ်ခြင်း, မပျံ့လွင့်သောအားဖြင့် ဖြစ်ခြင်း၏ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်။, ဦနာဓိ ကတာနိဝါရဏ္ပရသာ၊ ယုတ်လျော့သည်၏အဖြစ် လွန်တက်သည်၏အဖြစ်ကို တားမြစ်ခြင်းကိစ္စ္က ရှိ၏။ …ကာယ။ပ။ဝတ္ထူနန္တိ ၊ ကား။ ပါဏာဒီနံ၊ သူ့အသက် အစရှိသည်တို့ကို။ အြင်တိက္ကမလက္ခဏ–၌ စပ်။ ကာယဒုစ္စရိတာဒိဝတ္ထု ဟူသည် သူ့အသက် သူ့ဥစ္စာ အစရှိသော ဝတ္ထုပင်တည်း–ဟူလို။] အမဒ္ဒနာ၊ အမဒ္ဒနာ ဟူသည်။ မဒ္ဒနပဋိပက္ခဘာဝေါဝ၊ ကျူးလွန်နိပ်နယ်ခြင်း၏ ဆန့်ကျင်ဘက်၏ အဖြစ်ပင်တည်း။ [အမဒ္ဒနာ၌ အ~သဒ္ဒါသည် ပဋိပက္ခအနက်ဟော–ဟူလို။]

တံတံ ရာသိကိစ္စဝသေန၊ ထိုထိုရာသိ၏ ကိစ္စ၏ အစွမ်းဖြင့်။ (ထိုထိုရာသိ၌ ပါဝင်သော ကိစ္စ၏အစွမ်းဖြင့်။) ဝိဘာဂရဟိတာ၊ ခွဲခြား ဝေဖန်အပ်သော အပြားမှ ကင်းသောတရားတို့သည်။ အဝိဘတ္တိကာ၊ အဝိဘတ္တိက တို့ မည်၏။ ...တွောတိ၊ ကား။ ဧတေသု သဝိဘတ္တိကေသု၊ ဤ သဝိဘတ္တိက တရားတို့ကို။ ဒုတိယဋ္ဌာနာဒီသု၊ ဒုတိယဌာန အစရှိသည်တို့၌။ ဘာဓိယမာနေသုပိ၊ ဝေဖန်အဝ်ပါကုန်သော်လည်း။ အပုဗ္ဗံ၊ အသစ်သည်။ နုတ္ထိ၊ မရှိ။ ဣတိ အတ္တော။

ပခံ ပူရိတန္တိုး ကား။ရာနာဒိပခံ ဈာနဲ အစရှိသော ပုခ်ကို။ ပဉ္စကာဒီဝသေနး ဈာန်ငါးပါးအပေါင်း အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပူရိတံ၊ ပြည့်စေတော်မူအပ်ပြီ။ ဟို၊ မှန်။ (တစ်နည်း) ဟိ (ယသ္မာ)။ ပဉ္စ၊ ကုန်သော။ အင်္ဂါနီ၊ အင်္ဂါတို့သည်။ ဈာန ပဒဿ၊ ဈာနံ ပုခ်၏။ ဝါ၊ ဈာန သဒ္ဒါ၏။ [ဈာနပဒဿာတိ ဈာနသဒဿ။– အနု။] အတ္တော၊ အနက်တည်း။ တေသု၊ ထို ငါးပါးသော အင်္ဂါတို့တွင်။ ဧကသ္မိံ၊ တပါးသော အင်္ဂါသည်။ ဦနေ ၈၊ ယုတ်လျော့ပြန်သော်လည်း။ ဈာပန ပဒံ၊ ဈာနံ ဟူသော ပုဒ်လည်း။ ဦးနံ၊ အနက်အားဖြင့် ယုတ်လျော့သည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊

ပဒသမူဟော၊ ပုဒ်အပေါင်း ဝါကျသည်။ ပဒံ၊ ပဒ မည်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပဒကောဋ္ဌာသော၊ တရားအစုသည်။ ပဒံ၊ ပဒ မည်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ တံတမေဝ၊ ထိုထို ပဒသည်ပင်။ (ဝေဖြင့် သမူဟ ကောဋ္ဌာသ တို့ကို ကန့်။) ပဒံ၊ ပဒ မည်၏။

အဝုတ္တံ၊ မဟောအပ်သည်။ (သမာနံ၊ သော်။) ဟာပိတံ နာမ၊ ယုတ်လျော့ စေအပ်သည် မည်သည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်သည်။ (ဟုတွာ။) ပူရိတံ၊ ပြည့်စေအပ်သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ ဤအဓိပ္ပာယ်များကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

ဝုတ္တသို့ညေဝ၊ ဟောအပ်ပြီးသော တရားကိုပင်။ ဝုစ္စမာနေ၊ ထပ်၍ ဟောတော်မူအပ်သော်။ အနေကေသံ၊ များစွာကုန်သော။ ပုရိသ သဒ္ဒါနဲ ဝိယ၊ ပုရိသသဒ္ဒါ တို့၏ကဲ့သို့။ ကောစိ၊ တစ်စုံတစ်ခုသော။ သမ္မန္မော၊ ဆက်စပ်ခြင်းသည်။ နတ္တိ။ ဣတိ၊ သို့။ မညမာနော၊သည်။ (ဟုတွာ။) အနနုသန္တိကာကထာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ။

အန္တ ရန္တ ရာ၊ အကြားအကြား၌။ (ထိုထိုရာသိတို့၏ အကြားကြား၌။) ဝုတ္တသမ္မိညေဝ၊ ့ဟောတော်မူအပ်ပြီးသော တရားကိုပင်။ ဝုစ္စမာနေ၊ ထပ်၍ ဟောတော်မူအပ်သော်။ အနက္ကမေန၊ အစဉ်အားဖြင့်။ ဓမ္မာ၊ တို့သည်။ ကထိတာ၊ ကုန်သည်။ နုဟောန္တိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်၊ ဥပ္ပဋိပါဋိယာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ။ ိဖဿပဥ္စမကရာသိ၊ ဖဿပဥ္စမကရာသိကို။ သြဗ္ဗစိတ္တုပါဒ သာဓာရဏ<sup>၂</sup> ဝသေန၊ အလုံးစုံသော စိတ္တုပ္ပါဒ်တို့နှင့် ဆက်ဆံသည်၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ စတုက္စန္ဓတပ္ပစ္စယသင်္ဂဟ<sup>၃</sup> ဝသေန စ၊ လေးပါးသောခန္ဓာကို သိမ်းယူနိုင်ခြင်း, တိုခန္ဓာ၏ အကြောင်းကို သိမ်းယူနိုင်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။

ပန္၊ ဆက်။ ယထာဝုတ္တေသု၊ အကြင်အကြင် ဟောတော်မှုအပ်ပြီးကုန်သော။ ရာသီသု၊ ဈာနရာသီ အစရှိသည်တို့တွင်။ ဧကရာသိကိစ္စသာပိ၊ တစ်ခုသော ရာသီ၏ ကိစ္စ၏လည်း။ အဘာဝါ၊ မရှိခြင်းကြောင့်။ <sup>န</sup>ဆန္ဒာဒယော၊ ဆန္ဒ အစရှိသော တရားတို့ကို။ ယေဝါပနက ဝသေန၊ ယေဝါပနက၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဝုတ္တား ကုန်ပြီ။ စ၊ ဆက်။ ဝုတ္တာနံပိ၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီလည်း ဖြစ်ကုန်သော။ ဓမ္မာနံ၊

ဗေသ အစရှိသော တရားတို့၏။ (ဝေဒနာဒီနံ၊ ဝေဒနာ အစရှိသည်တို့၏။ စညာ ကြောငေါ့၊ စျာနင်္ဂအစရှိသည်တို့၏အဖြစ်ကို။ ဝုတ္တော ယထာ၊ ဟောတော်

၁။ စဿ။ပ။ဝုတ္တော။ ။ ဈာနရာသိ၌ပါသော ဝိတက် စသည်တို့သည် ဈာနကိစ္စကို ပြုကြသကဲ့သို့ ဖဿမဥ္စမကရာသိ၌ပါသော တရားတို့သည် မိမိတို့၏ လက္ခဏရသမှတစ်ပါး ရာသိ၏ကိစ္စကို မပြုကြသည် မဟုတ်ပါလော၊ အဘယ်ကြောင့် ဖဿပဥ္စမကကို ရာသိတစ်ခုအဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူအပ်သနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဖဿ။ပ။ဝုတ္တော"ဟု မိန့်သည်။ ထိုထို ရာသိကိစ္စကို မပြုသော်လည်း သဗ္ဗစိတ္တုပ္ပါဒသာဓာရဏ, စတုက္ခန္ဓသင်္ဂဟာ့တပ္ပစ္စယသင်္ဂဟ၏ အစွမ်းကြောင့် ဖဿပဥ္စမကရာသိကို ဟောတော်မူရသည်–ဟူလို။

၂။ သဗ္ဗစိတ္ထုပ္ပါဒသာဓာရကာ။ ။မဿ ဝေဒနာ သညာ စေတနာ စိတ်သည် စိတ်ဖြစ်တိုင်း ၌ ပါဝင်ကြ၏။ (စိတ္ထုပ္ပါဒ်တစ်ခုဖြစ်လျှင် စိတ် မဿ ဝေဒနာ သညာ စေတနာတို့ ပါဝင်ကြသည် – ဟူလို။) ဤသို့ သဗ္ဗစိတ္ထုပ္ပါဒသာဓာရက ဖြစ်သောကြောင့်လည်း မဿပဥ္စမကရာသိကို ရာသိတစ်ခုအဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူရသည်။ ,.

၃။ စတုက္ခန္မတပ္မွစ္မယသင်္ဂဟ။ ။ ဝေဒနာ သညာ စေတနာ စိတ္တတိုဖြင့် နာမ်ခန္မာလေးပါး လုံးကို သိမ်းကျုံးမိသောကြောင့်လည်းကောင်း၊ (စေတနာဖြင့် သင်္ခါရက္ခန္ဓာကို သိမ်းကျုံးသည်။) "ဖဿပစ္စယာ ဝေဒနာ" "ဖုဋ္ဌော ဝေဒေတိ၊ ဖုဋ္ဌော သဥ္စာနာတိ" စသည်ကို ဟောတော်မူရကား စတုက္ခန္ဓ၏ အကြောင်းဖြစ်သော ဖဿကို သိမ်းယူနိုင်သောကြောင့် လည်းကောင်း ရာသီတစ်ခု

အဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူရသည်။ တြပ္ပစ္စယ သဒ္ဒေန မဿံ နာမ အာဟ ။ – မခု။]
၄။ ဆန္ဒာဒယော ယေဝါပနက္ကစသေန။ ။ ဆန္ဒ စသော တရားတို့ကို အဘယ်ကြောင့် ဟောတော်မူအပ်ပြီးသော ရာသိတို့၌ ထည့်သွင်း၍ မဟောအပ်ပါကုန်သနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိသော ကြောင့် "ယထာ ဝုတ္တေသျာပ။ဝုတ္တာ"ဟု မိန့်သည်။ ဖဿပဉ္စမက ရာသိ ဈာနရာသိ စသော ဟောအပ်ပြီးသော ရာသိတို့တွင် တစ်ခုသောရာသိ၏ ကိစ္စကိုမျှ မပြုနိုင်ကြသောကြောင့် ဆန္ဒစ်သော တရားတို့ကို ဟောအပ်ပြီးသော ရာသိတို့၌ သွင်း၍မဟောပဲ ယေဝါပနက အဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူအပ်ကုန်သည် – ဟူလို။

မူအပ်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။) သောဝစဿတာ။ပ။ဝိသေသော၊ သောဝစဿတာ ကလျာဏမိတ္တတာ အစရှိသော နာမည်အထူးကို။ န ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မမူအပ်။ ကျွတ်၊ ကြောင့်။ တဿ၊ ထို နာမည်အထူးကို။ သင်္ဂဏုနတ္ထံ၊ သိမ်းယူခြင်းအကျိုး ငှာ၊ ကေစိ၊ အချို့ကုန်သော။ ဓမ္မေ၊ ဆန္ဒ အစရှိသော တရားတို့ကို ။ ဝိသုံ၊ သိခြား။ ထပေတွာ၊ မဟောဘဲ ချန်ထားခဲ့၍။ တေ စ၊ ထို ဆန္ဒ အစရှိသော တရားတို့ကို လည်းကောင်း။ တဉ္စ ဝိသေသံ၊ ထို သောဝစဿတာ အစရှိသော အမည်ထူးကို လည်းကောင်း။ တစ္စ ဝိသေသံ၊ ထို သောဝစဿတာ အစရှိသော အမည်ထူးကို လည်းကောင်း။ ယေဝါပနာတိ၊ ဟူ၍။ အာဟ<sup>ာ</sup>။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဝေနေယျရွာသယဝသေန<sup>န္</sup>၊ ဝေနေယျတို့၏ အရွာသယ၏ အစွမ်းဖြင့်။ သာဝသေသေ၊ အကြွင့်အကျန်နှင့်တကွ ဖြစ်ကုန်သော။ ဓမ္မေ၊ ဖဿ အစရှိသော တရားတို့ကို။ ဝတ္တာ၊ ပြီး၍။ ယေဝါပနာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တဲ။ ။ ယေဝါပနကဝဏ္ဏာ၊ သည်။ နိဋ္ဌိတာ။ ...မွေးဒေသဝါရကထာ ဝဏ္တနာ နိဋ္ဌိတာ။

၁။ ဝုတ္တာနမွိ စေပးယေဝါပနာတီ အာဟး ဧရာသိတို့၌ မသွင်းနိုင်လျှင် အဘယ်အကျိုးမှာ "ယေဝါပန"ဟု ဟောတော်မူအပ်ပါသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ဝုတ္တာနမွိ"စသည်မိန့်။ မွောနံကို ဝိသေသော ၌စပ်။ ယထာ စသည်ကား ဝိသဒိသူပမာတည်း။ ဝေဒနာ စသည်တို့ကို နောက်နောက်ရာသီ၌ ဈာနင်္ဂ ဆောအမည်ဖြင့် ထပ်၍ ဟောတော်မူအပ်သကဲ့သို့ ဟောအပ်ပြီးသော မဿ စသော တရားတို့၏ သောဝစဿတာ ကလျာဏမိတ္တ စသော နာမည်အထူးကို ဟောတော်မမူအပ်။ ထို နာမည်အထူးကို သိမ်းယူခြင်း အကျိုးမှာ ဆန္ဒ စသော အချို့တရားတို့ကို မဟာဘဲ ချန်ထား၍ ထို ဆန္ဒ စသော တရားများနှင့် တကွ ထို သောဝစဿတာ စသော နာမည်အထူးကို ပိမ်းယူခြင်းအကျိုးမှာ ဆန္ဒ စသော အချို့တရားတို့ကို မဟာဘဲ ချန်ထား၍ ထို ဆန္ဒ စသော တရားများနှင့် တကွ ထို သောဝစဿတာ စသော နာမည်အထူးကို "ယေဝါပန"ဟု ဟောတော်မူရသည်။

၂\* တေနေယျဈူသယဝသေန» ။ ဝေနေယျတို့သည် ဆန္ဒ စသည်ကို ရာသိတစ်ခု အဖြစ် ဖြင့်ဟောလျှင် နားမလည်နိုင်ကြီး ယေဝါပန ဟု ဟောမှ နားလည်နိုင်ကြဖွယ်ရှိ၏။ ထို ဝေနေယျတို့၏ အဈွာသယကို လိုက်သောအားဖြင့်လည်း ဆန္ဒ စသည်ကို နာမည်မတပ်ဘဲ ချန်၍ "ယေဝါပန"ဟု ဟောတော်မူရသည်။

မောာမနား ။ အဋ္ဌသာလိနီယောစနာ၌ အဘိဓမ္မာဝတာရမှ ယူ၍ "ဘာ့ကြောင့် ယေဝါပန တရားတို့ကို သရုပ်သကောင်အားဖြင့် ဟောတော်မမူအပ်ပါကုန်သနည်း။" ဟူသောပုစ္ဆာ နှင့်တကွ အဖြေကို ပြထားသည်မှာ – ကရုဏာ မုဒိတာ ဝိရတိစေတသိက်တို့သည် အနိယတယောဂီ စေတသိက်များ ဖြစ်ကြ၏။ ဆန္ဒ စသော အချို့လည်း ဖဿပဥမက စသော ရာသိတစ်ခု၌မျှ မပါဝင်နိုင်ကုန်၊ တချို့လည်း အားနည်းကြ၏။ ထို့ကြောင့် ပါဠိတော်၌ သရုပ်သကောင် ဖော်ပြ၍ ဟောတော်မမှ။ ဤသို့ အဖြေကို ပြထားသည်။

ကသွာ ယေဝါပနစမွာ၊ ဗုဋ္ဌာနာဒိစ္စစန္လုနာ။ သရွပေနေဝ သဋ္ဌေ တေ၊ ပါဠိယံ န စ ဥစ္ခဋ္ဌာ။ ယသွာ အနိယတာ ကေဝိ၊ တသွာ ရာသိ' ဘဇန္တိန္။ ယသွာ ဒုဗ္ဓလာ ကေဝိ၊ တသွာ ဝုတ္တာ န ပါဠိယာ။

#### ကာမကုသိုလ် နိဒ္ဒေသ အဖွင့်

သန္တေပ ပုဿနကဝသေနာတိုး ကား။ သန္တေႏ ပရမတ္ထအားဖြင့် ထင်ရှားရှိသော။ အသန္တေပိုး ပရမတ္ထအားဖြင့် ထင်ရှားမရှိသည်လည်း ဖြစ်သော။ ဝိသယေး အာရံသည်။ အာပါထဂတေ၊ ရှေးရှကျခြင်းသို့ ရောက်လတ်သော်။ စိတ္တဿး စိတ်၏။ သန္နိပတန ဝသေန၊ အာရံ၌ ကောင်းစွာကျရောက်ခြင်း၏အစွမ်းဖြင့်။ (ဥပ္ပန္နော ယော မသော-၌ စပ်။)

ိစိတ္တဲ့ မနောတိ အာဒီသှ− အစရှိသော ပါဠိရပ်တို့၌။ ကိစ္စဝိသေသံ၊ ကိစ္စ အထူးကို။ (အပေက္စိတ္မွာ၊ ငဲ့၍။ ဒီပနံ) ဝိယ၊ စိတ္တံ့ မနော ဟု ၂–ပုဒ်ခွဲ၍ ပြခြင်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း။ မာနသန္တဲ့ အာဒီသု၊ တို့၌။ သမာနေ၊ မနုသဒ္ဒါနှင့် အနက်ချင်းတူသော။ အတွေ့၊ စိတ်ဟူသော အနက်၌၊ သဒ္ဒဝိသေသံ၊ သဒ္ဒါအထူးကို။ (အပေက္စိတွာ၊ ၍။ ဒီပနံ) ဝိယ၊မာနသံ ဟု ပြခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း။ ပဏ္ဍရန္တိ အာဒီသု၊ တို့၌၊ ဂုဏဝိသေသံ၊ စိတ်၏ ဖြူစင်ခြင်း ဂုဏ်အထူးကို။( အပေက္စိတွာ။ ဒီပနံ) ဝိယ၊ ပဏ္ဏရီဟု ပြခြင်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း။

စေတသိကံ သာတန္တိအာဒီသု၊ တို့၌၊ နိဿယဝိသေသံ၊ စိတ်ဟူသော မှီရာ အထူးကို (အပေက္စိတ္တာ။ ဒီပနံ) ဝိယ၊ စေတသိကံဟု ပြခြင်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း။ စိတ္တဿ ဠိတီတိအာဒီသု၊ တို့၌။ အညဿ၊ စိတ်မှတစ်ပါး အခြားတရား၏။ အဝတ္တာဘာဝ ဝိသေသံ၊ အခိုက်အတန့် မရှိခြင်းဟူသော အထူးကို။ (အပေက္စိတွာ။ ဒီပနံ) ဝိယ၊ စိတ္တဿ ဠိတိ ဟု ပြခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း။

အလုဗ္ဘနာတိ အာဒီသျှ တို့၌။ အညဿ၊ အလောဘမှ တပါးသော တရား၏။ ကိရိယာဘာဝဝိသေသံ၊ မလိုချင်ခြင်းအမူအရာ၏ အဖြစ်ဟူသော အထူးကို။ (အပေက္ခိတွာ။ ဒီပနံ ) ဝိယ၊ အလုဗ္ဘနာ ဟု ပြခြင်းကဲ့သို့လည်းကောင်း။ အလုဗ္ဘိတတ္တန္တိအာဒီသု<sup>၂</sup>၊တို့၌။ အညဿ၊ အလောဘမှတပါးသော တရား၏။

၁။ **စိတ္ကံ မနောတိ။ပ။သဘာဝပဒဲ**။ ။ မဿော ဗုသနာ သမ္မုသနာ သမ္မုသိတတ္တဲ့ စသည် ဖြင့် ဟောတော်မူရာဝယ် အဘယ့်ကြောင့် မဿာကိုသာ "သဘာဝပဒ"ဟုဆိုရသနည်း၊ ဗုသနာ သမ္မုသနာ စသောပုဒ်များလည်း မဿ၏ဝဘောကို ပြသောပုဒ်များပင် ဖြစ်သောကြောင့် "သဘာဝပဒ"ဟု ဆိုထိုက်သည် မဟုတ်ပါလောဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "စိတ္တံ မနောတိ။ပ။ သဘာဝပဒံ"ဟု မိန့်သည်။ နြန ဗုသနာတိ အာဒီနိဝိ သဘာဝပဒန္တဲ ဝတ္တာဗွာနီတိ စောဒနံ မနသိကတွာ အာဟ–စိတ္တန္တိအာဒိ။–မန္။]

၂။ အလု**ဋ္ဌိတတ္တန္တိအာဒီ**သု၊ ဖဤပုဒ်၏ နောက်၌ "အညဿ ကိရိယာဘာဝဘူတံတာ ဝိသေသံ"ဟု စာအုပ်တို့၌ ကိရိယာ ပါနေ၏။ အနှင့်ကာ၌ "အညဿ ဘာဝဘူတတာ ဝိသေသာပေတွော"ဟု ရှိသောကြောင့် လည်းကောင်း။ အလုဋ္ဌိတတ္တ၌ တ္တ–ပစ္စည်းကဘာဝအနက်ကို ပြသောကြောင့်လည်းကောင်း။ ကိရိယာ မပါလျှင် ကောင်း၏။သို့သော် ကိရိယာဘာဝဖြစ်သော ကြောင့်ပါသော်လည်း အဓိပ္ပာယ်ကား မပျက်ပါ။

ဘာဝဘူတတာဝိသေသံ၊ ပဝ်တ္တိနိမိတ် ဘာဝ၏ ထင်ရှားရှိသည်၏ အဖြစ်ဟူသော အထူးကို။ (အပေက္ခိတ္စာ။ ဒီပနံ့) ဝိယ၊ အလုဒ္တိတတ္တံဟု ပြခြင်းကဲ့သို့ လည်းကောင်း။ ဣတိအာဒိကံ၊ ဤသို့ အစရှိသည်ကို။ အနုပေက္ခိတွာ၊ မငဲ့မူ၍။ ဓမ္မမတ္တဒီပနံ၊ သဘာဝဓမ္မမျှကို ပြခြင်းသည်။ ဝါ၊ သဘာဝဓမ္မမျှကို ပြတတ်သောပုဒ်သည်။ သဘာဝပဒံ၊ သဘာဝပဒ မည်၏။

ဟိ၊ မှန်၏။ (တစ်နည်း) ဟိ၊ ဆက်ဦးအဲ့။ ဟြိသ္ခဒ္ဒေါ အာရမ္ဘတ္တော။ ~ မန္။မိမိ ကား အဋ္ဌကထာအဖွင့်ကိုထောက်ခံသော ဒဋိ ဟု ထင်၏။] ဖုသန္တသာ၊ အာရုံ၌ ထိတတ်သော။ စိတ္တသာ၊၏။ သမ္မုသနာတိ၊ ကား။ အရမ္မကသမာဂမဇုသနား အာရုံနှင့် ပေါင်းမိလတ်သော် တွေ့ထိခြင်းဟူသော အမူအရာတည်း။သြံ အတွက် " အာရမ္မကာသမာဂမ "ဟု ထည့်သည်။] ပဋိလာဘသမ္မုသနာ၊ ရခြင်း ဟူသော သမွု သနာသည်။ န၊ မဟုတ်။ သမ္ဗုသိတသာ၊ အာရုံနှင့် ပေါင်းမိလတ်သော် တွေ့ထိတတ်သော စိတ်၏။ အာရမ္မဏေန၊ အာရုံနှင့်။ သမာဂတဿ၊ ပေါင်းဆုံ သော။ စိတ္တသား ၏ (သမ္မုသိတသာကိုပင် "အာရမ္မဏေနသမာဂတသာ စိတ္တသာ" ဟု ထပ်ဖွင့်သည်။) ဘာဝေါ၊ ဖြစ်ကြောင်း ဖြစ်ရာ သဘောသည်။ သမ္မုသိတတ္တံ၊ တ္တမည်၏။ ယသ္မွီး၊ အကြင်သဘောသည်။ သတိ၊ သော်။ (အကြင်သဘော တည်းဟူသော သဒ္ဓပဝတ္တိ နိမိတ်ရှိလတ်သော်။) စိတ္တံ၊ စိတ်ကို။ သမ္မုသိ တတ္တန္တိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ။ 'သော၊ ထိုသဘောသည်။ (ထိုသဘောတည်းဟူသော သဒ္ဓဝဝတ္တိ နိမိတ်သည်။) တဿ၊ ထို သမ္ဗုသိတ အမည်ရသော စိတ်၏။ ဘာဝေါ၊ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာတည်း။ ဤြစကားသည် အဆန်းမဟုတ်၊ သဒ္ဒါကျမ်း၌ ရိုးရာ အတိုင်း သဒ္ဒပဝတ္တိနိမိတ်ကို ဘာဝခေါ်သည်ဟု ပြသောစကားတည်း။] ဧဝံ၊ ဤနည်းအတိုင်း။ အညေသုပ်၊ သမ္ဗုသိတတ္တံ ပုဒ်မှ တစ်ပါးလည်း ဖြစ်ကုန်သော။ ုဘာဝနိဒ္ဒေသေသု၊ ဘာဝသဒ္ဒါဖြင့် ညွှန်ပြအပ်သော ပုဒ်တို့၌။ (ဝေဒယိတတ္တံ့ 'စသော ပုဒ်တို့၌-ဟူလို။) ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ၏။

အပရသာ၊ အခြားသော။ ဝေဝစနဿ၊ ဝေဝစ် ပရိယာယ် စကားလှယ်ကို။ ဒီပနာ၊ ပြခြင်းသည်။ အပရဒီပနာ၊ မည်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အပရေန၊ အခြားသော ဝေဝှစ် ပရိယာယ် စကားလှယ်ဖြင့်။ ပုရိမတ္တဿ၊ ရှေ့အနက်ကို။ ဒီပနာ၊ ထင်ရှားပြခြင်းသည်။ အပရဒီပနာ၊ မည်၏။

် ပဏ္ဍိစ္စုံးပါးစေမာဒယော၊ ဤသို့ အစရိကုန်သော။ ပညာဝိသေသာ၊ ပညာ အထူးတို့ကို။ နာနာကာလေ၊ အမျိုးမျိုးသော အခါ၌။ လဗ္ဘမာနာပီ၊ ရအပ် ပါကုန်သော်လည်း။ ဧကသို့ စိတ္တေ၊ တစ်ခုတည်းသော စိတ်၌။ လမ္ဘန္တိ၊ ရအပ် ရနိုင်ကုန်၏။ စ၊ ဆက်။ ဧကသို့ ဝိသေသေ၊ တစ်ခုတည်းသော ပဏ္ဍိစ္စံ စသော အထူး၌။ ဣတရေပါ၊ ပဏ္ဍိစ္နံမှ အခြားသော ကောသလ္လံ စသော အထူးတို့သည်လည်း။ အနုဂတာ၊ အစဉ် လိုက်ရကုန်သည်။ ဟောန္တိ။ ဣတိ၊ ဤအနက်ကို။ ဒဿေတုံ၊ ၄ာ။ တထာ ဝိဘတ္တိ၊ ထို / ပဏ္ဍိစ္နံ ကောသလ္လံ အစရှိသော အပြားအားဖြင့် ဝေဖန်ခြင်းသည်။ အတ္ထတော၊ အနက်အားဖြင့်။ ဝိဘတ္တိ၊ ဝေဖန်ခြင်းသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အတ္ထနာနတ္တေန၊ အနက်အားဖြင့် မတူသည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ (သိပုံချင်း မတူသည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။) ကတတ္တာ၊ အကျယ်ဝေဖန်မှုကို ပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။

ိအထဝါ၊ ကာမ၊၊ ကောဓော။ပ။ကုရွိတတ္တန္တိ ၊ တတ္တဟုကုန်သော။ သဘာဝါကာရဘာဝနိဒ္ဓေသေဟိ၊ သဘာဝနိဒ္ဓေသ,အာကာရနိဒ္ဓေသ, ဘာဝနိဒ္ဓေသ တို့ဖြင့် (ကောဓောဟူသော သဘာဝနိဒ္ဒေသ, ကုဇ္ဈာနာဟူသော အာကာရနိ ဒ္ဒေသ, ကုစ္ဆိုတတ္တံ့ ဟူသော ဘာဝနိဒ္ဒေသတို့ဖြင့်။) ကောဓောတိ၊ ကောမေဟူ၍။ ဝါ၊ အမျက်ထွက်ခြင်း ( အမူအရာ ကြိယာ ) ဟူ၍။ ဧဝံ၊ သို့။ အာကာရောဝ အတ္ဆော၊ အာကာရ အနက်ကိုသာ။ ဝုတ္တော ယထာ၊ ဟောတော်မူအပ်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ဣဓ၊ ဤ ပညာနိဒ္ဒေသ၌။ န (၃တ္တော)၊ ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ ပန၊ အဟုတ်ကား။ ဣမ၊ ဤ ပညာနိဒ္ဒေသ၌။ ပဏ္ဍိတာဒိဘာဝါ ကာရဘိန္နော၊ ပဏ္ဍိတ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ဟူသော အခြင်းအ<del>ရာအား</del>ဖြင့် ကွဲပြားသော၊ အတ္ဆော၊ အနက်ကို။ ုတ္တော့၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဣဒံ ဝိဘတ္တိ ဂမနံ၊ ဤအကျယ် ဝေဖန်အဂ်သည်၏ အဖြစ်သို့ ရောက်ခြင်းသည်။ အတ္တဝသေန၊ အနက်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဟောတိ။ သမ္မုသိတတ္တန္တိ ဧတ္ထာပိ၊ ၌လည်း။ ဖသော၊ တွေ့ထိခြင်း။ ဝါ၊ တွေ့ထိခြင်း အမူအရာ ကြိယာ။ ဣတိ ဧဝံ၊ ဤသို့။ အာကာရောဝ အတ္ထော၊ အာကာရ အနက်ကိုသာ။ န ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူ အပ်သည် မဟုတ်။ ပန၊ အဟုတ်ကား။ သမ္မသော၊ အာရုံနှင့်ပေါင်းဆုံမိလတ်သော် တွေ့ထိခြင်း။ ဣတိ ဧဝံ အာကာရော၊ ဤသို့သော အာကာရကို။ ဝုတ္တော၊ ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အတ္ထတော ဝိဘတ္တိဂမနန္တိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တံ။

၁။ အထ ဝါးပးအတ္တဝသေန ဟောတိုး ။ "ကောတေ့၊ ကုစ္ဆနာ၊ ကုန္ဆိုတတ္တဲ့"ဟု ၃– မျိုးပြားရာ၌ အနက်အရကောက်မှာ အမျက်ထွက်ခြင်းဟူသော အခြင်းအရာ အာကာရ အနက်တစ်မျိုးသာ ရ၏။ ဤပဏ္ဍိစ္စံ ကောသလ္လံ စသည်ဖြင့် ဝေဖန်ရာ၌ကား ပဏ္ဍိစ္ခံအရ ပဏ္ထိတာဘာဝ အာကာရ, ကောသလ္လံအရ ကုသလဘာဝ အာကာရ, နေပုညံအရ နိပုကာဘာဝ အာကာရ, ဝေဘဗျာအရ ဝိဘာဝန အာကာရ, စိန္တနာအရ စိန္တန အာကာရ, ဥပပရိက္ခာအရ ဥပပရိက္ခရ အာကာရ ဤသို့အားဖြင့် ကွဲပြားသော အနက်ကို ရသည်။ ထို့ကြောင့် "အတ္တတော စိဘတ္တိဂမန် ဝေဒိတစ္ခံ"ဟု အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုသည်။

ဒေါသော ဗျာပါဒေါတိုး ဟူ၍။ (ဥဒ္ဒိဋ္ဌော–၌ စပ်။) ဥဒ္ဒေသေပီ၊ ဥဒ္ဒေသ ၌လည်း။ နာမနာနတ္တေန၊ နာမည်အားဖြင့် မတူသည်၏အဖြစ်ကြောင့်။ နာနာဘူတော၊ ထူးသည်ဖြစ်၍ဖြစ်သော ကောခ ကို။ ဥဒ္ဒိဋ္ဌော၊ သရုပ်အရ ထုတ်ပြတော်မူအပ်ပြီ။ နိဒ္ဒသေပီ၊ နိဒ္ဒေသ၌လည်း။ တေနေဝ နာနတ္တေန၊ ထို နာမနာနတ္တကြောင့်ပင်။ နိဒ္ဒိဋ္ဌော၊ အကျယ် ညွှန်ပြတော်မူအပ်ပြီ။

ဧကော၀ ခန္ဓော ဟောတီတိ၊ ဟူသော စကားကို။ ဧကေန၊ တစ်ခုသော။ ခန္ဓသဒ္ဒေန၊ ခန္ဓ သဒ္ဒါသည်။ ဝတ္တဗ္ဗတံ၊ ဟောထိုက် ဟောနိုင်သည်၏ အဖြစ်ကို။ သန္ဓာယ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ ...စေတနာတိ၊ စေတနာဟူသော ပါဠ်ဖြင့်၊ သင်္ခါရက္ခန္ဓံ၊ သင်္ခါရက္မွန္ဓာကို။ ဒဿေတိ၊ ပြ၏။ (ကသ္ခာ၊ နည်း။ သင်္ခါရက္မွန္ဓဿ၊ ၏။) တပ္ပမုခတ္တာ၊ ထို စေတနာ အမှူးရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ (စေတနာက ပဓာန ဖြစ်သောကြောင့်တည်း။)

အသဒ္ဓမ္မာတိုး ကား။ အသတံ၊ မသူတော်တို့၏။ ဓမ္မား တို့တည်း။ ဝါး တစ်နည်း။ အသန္တေဂ၊ မချီးမွမ်းအဝ်ကုန်သော။ ဓမ္မာ၊ တို့တည်း။ ဝါးတစ်နည်း။ သဒ္ဓမ္မာ၊ သဒ္ဓမ္မတို့သည်။ နှ၊ မဟုတ်ကုန်။ ဣတိ၊ ဤ ဝစနတ္ထကြောင့်။ အသဒ္ဓမ္မာ၊ အသဒ္ဓမ္မ တို့ မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ အသဒ္ဓမ္မဝစနိယဘာဝေန၊ အသဒ္ဓမ္မ သဒ္ဒါသည် ဟောအပ်သောအနက်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဧကီဘူတော၊ တစ်ခုတည်းဖြစ်၍ ဖြစ်သည်။ (သမာနော) ပိ၊ သော်လည်း။ ဝါ၊ သော။ အသဒ္ဓမ္မာ၊ အသဒ္ဓမ္မသည်။ (ဂတော–၌ စပ်။) ကောဂရတာဒိဝိသိဋ္ဌေန၊ ကောဂရတာ အစရှိသည်တို့သည် အထူးပြု အပ်သော။ (ကောဂရတာ န သဒ္ဓမ္မဂရတာ ဟု အထူးပြုအပ်သော။) သဒ္ဓမ္မဂရတာ ပငိုက္ခေဝနာနေတွေန၊ သခ္ဓမ္မဂရုတာကို ပယ်မြစ်ခြင်း၏ ထူးသည်၏အဖြစ်ကြောင့်။ နာနတ္တံ၊ ထူးသည်၏ အဖြစ်သို့။ ဂတော ရောက်ရ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ နာနတ္တံ၊ ထူးသည်၏ အဖြစ်သို့။ ဂတော ရောက်ရ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ စတ္တာရောတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ ပြီ။

၁။ ကောမဂရုတာဒီၿပန္နေနတ္တေန။ ။ ပဋိက္ခ်ေပ-ဟူသည် ပဋိသေစတည်း၊ ကောမဂရုတာ ဒီဝိသိဋ္ဌ။ ကောမဂရုတာ စသော ၄--မျိုးသည် အထူးပြုအပ် (ဝိသေသနပြုအပ်) သော+ပဋိက္မေဝ-ပယ်မြစ်ခြင်း၊ ( န+သဒ္ဓမ္မဂရုတာ ဟု န--သဒ္ဒါဖြင့် တားမြစ်ခြင်း)၊ "ကောမဂရုတာ န သဒ္ဓမ္မဂရုတာ"ဟု ဆိုရာ၌ ကောမဂရုတာသည် ဝိသေသနကူမအပ်သော သဒ္ဓမ္မဂရုတာကို ပယ်မြစ်ခြင်းတည်း။ "သဒ္ဓမ္မတစ်ပါးတည်းဖြစ်သော်လည်း ကောမဂရုတာ စသော ဝိသေသန ၄--မျိုးကြောင့် ၄--မျိုး ပြားရသည်"ဟူလို။ ပြဋိက္ခေပနံ ပဋိသေမနံ ပဋိက္ခေပေါ။-မခု။]

ြောင့်။ တစ်နည်း။ န သဒ္ဓမ္မဂရုတာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စမာနာ၊ ဟောအပ်သော အသဒ္ဓမ္မဂရုတာ တို့သည်။ အသဒ္ဓမ္မဂရုတာဘာဝေန၊ အသဒ္ဓမ္မဂရုတာ၏ အဖြစ် ဖြင့်။ ဧကီဘူတာ၊ တစ်ခုတည်းဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သည်။ (သမာနာ) ပီ၊ သော်လည်း။ ကောမျာ။နာနတ္တေန၊ကောမ စသည်တို့သည် အထူးပြုအပ်သော ပယ်မြစ်ခြင်း၏ ထူးသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ နာနတ္တဲ့၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်သို့။ ဂတာ၊ ကုန်ပြီ။ ပါ၊ တစ်နည်း။ ပဋိပဏ္စေ၊ ဆန့်ကျင်ဘက်ကို။ (ဝုစ္စတိ ှဲ့ စပ်။) တေန၊ ထိုဆန့်ကျင်ဘက်သည်။ ပဋိက္စိပိယတိ၊ ပယ်မြစ်အပ်၏။ ဝါးတစ်နည်း။ သယံ၊ မိမိ ဟူသော ဆန့်ကျင်ဘက်ကိုယ်တိုင်။ ပဋိက္စိပတိ၊ ပယ်မြစ်တတ်၏။ ဣတိ၊ ဤဝစနတ္ထကြောင့်။ ပဋိက္စပေါတိ၊ ဟူ၍။ ဝုစ္စတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ဤသို့လျှင်။ သဒ္ဓမ္မဂရုတာ ပဋိက္စေပနာနတ္တေန၊ သဒ္ဓမ္မဂရုတာ၏ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်သော ကောမ ဂရုတာ စသည်တို့၏ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အသဒ္ဓမ္မဂရုတာ၊ အသဒ္ဓမ္မဂရုတာတို့သည်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ အသဒ္ဓမ္မဂရုတာခဲ့မှုတို့သည်။ နာနတ္တံ၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြာာတို့သည်။ နာနတ္တံ၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြာတို့သည်။ နာနတ္တံ၊ ထူးကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ အပဒ္ဓမ္မကိုသည်။ အပြစ်သို့။ ဂတာ၊ ကုန်ပြီ။

အလောဘောတိ အာဒီနံ၊ အစရှိသော ပုဒ်တို့၏။ မဿာဒီဟိ၊ မဿ အစရှိသော ပုဒ်တို့မှ။ နာနတ္တံ၊ ထူးကုန်သည်၏အဖြစ်ကို။ လောဘာဒီဝိသိဋ္ဌေန၊ လောဘ အစရှိသော တရားတို့သည် အထူးပြုအပ်သော။ ပဋိကွေဖေန၊ ပယ်မြစ် ခြင်းအားဖြင့်။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ လောဘာဒီ ပဋိပက္ခွေန၊ လောဘ အစရှိသည်တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်အားဖြင့်။ ဝေဒီတဗွဲ။ ဖြဿနိဒ္ဒေသ စသည်တို့၌ ဤ ပဋိက္ခေပနာနတ္တ

၁။ န သခ္မမွဂရုတာ တီ ဝုစ္မမာနာ ဝါ။ ။ ဤနည်း၌ အသံဒ္ဒမွကို ပဓာန မထား "န သခ္ခမွဂရတာ"ဟု ဟောတော်မူအပ်တိုင်းသော စကားကို ပဓာနထား၏။ န သခ္ခမ္မဂရုတာဟု ဟောတော်မူအပ်သော တရားတို့သည် တစ်ပါးတည်းဖြစ်သော်လည်း/ကောစေသော ဝိသေသန တို့သည် အထူးပြုအပ်သော တားမြစ်ခြင်းက ၄–မျိုးပြားသောကြောင့် န သခ္ခမ္မဂရုတာတို့လည်း ၄--မျိုးပြားကြရသည်။

မှတ်ချက်။ မပထမနည်း၌ ကောဂေရတာ စသော ဝိသေသနက ၄–မျိုးပြားသော ကြောင့် အသဒ္ဓမ္မ ၄–မျိုးပြားသည်ဟု ဆို၏။ ဒုတိယနည်း၌ ဂရုတာကို မထည့်ဘဲ ကောဓ စသော ဝိသေသနတို့က ၄–မျိုးပြားသောကြောင့် န သဒ္ဓမ္မဂရုတာတို့လည်း ၄–မျိုး ပြားရသည်~ ဟု ဆိုသည်။

၂။ ပဋိပဏ္မော ဝါ။ ဤ တတိယနည်း၌ကား ပဋိက္ခေပ သဒ္ဒါသည် "ပဋိက္ခိပီယ တိ တေန့ "ဟူသော အဝုတ္တကတ္တုသာမန "သယံ ဝါ ပဋိက္ခိပတိ"ဟူသော ဝုတ္ထကတ္တုသာမန ဝစနတ္ထကြောင့် ပဋိပက္ခအနက်ကို ဟော၏။ "သဒ္ဓမ္မဂရုတာ၏ ပဋိပက္ခဖြစ်သော ကောမဂရုတာ စသည်တို့က ၄–မျိုးပြားသောကြောင့် အသဒ္ဓမ္မဂရုတာသည် 'သို့မဟုတ် အသဒ္ဓမ္မသည် ၄– မျိုးပြားသည်"-ဟူလို။

မပါဘဲ အလောဘ စသော နိဒ္ဒေသ၌သာ ပါသောကြောင့်။ "ပဿာဒီဟိ နာနတ္တံ" ဟု ဆိုသည်။] ...အလောဘာ ဒေါသာ မောဟာနံ၊ အလောဘ, အဒေါသ, အမောဟတို့၏။ အညမည နာနတ္တံ၊ အချင်းချင်း ထူးကုန်သည်၏အဖြစ်ကို။ ယထာ ဝုတ္တေန၊ အကြင်အကြင် ဆိုအပ်ပြီးသော။ (လောဘာဒီ ဝိသိဌေန စသည်ဖြင့် ဆိုအပ်ပြီးသော။) ပဋိက္ခေပနာနတ္တေန၊ ပဋိက္ခေပနာနတ္တအားဖြင့်။ ယောဇေတဗ္ဗံ၊ ယှဉ်စေထိုက်၏။ (လောဘာကို ပယ်ခြင်းအားဖြင့် အလောဘ ဖြစ်ရသည်။ ဒေါသကို ပယ်ခြင်းဖြင့် အဒေါသ ဖြစ်ရသည်။ မောဟကို ပယ်ခြင်းအား ဖြင့် အမောဟ ဖြစ်ရသည်။ ပြောတည်။ ပြစ်ရသည်။ ပြစ်ရသည်။ မောဟကို ပယ်ခြင်းအား

ပဒတ္ထညး၊ ရှေ့ပုဒ်အနက်ကို။ ပဒန္တရေန၊ တစ်ပါးသော နောက်ပုဒ်ဖြင့်။ ဝိဘာဝနံ၊ ထင်စွာ ဖြစ်စေခြင်းသည်။ ဝါ၊ ထင်စွာပြခြင်းသည်။ ပဒတ္ထုတိ၊ ပဒတ္ထုတိ မည်၏။ ဟိ၊ မှန်။ တစ်နည်း-- (ကသ္မာ ပဒတ္ထညာ ပဒန္တရေန ဝိဘာဝနံ။ ပဒတ္ထုတိ၊ မည်သနည်း။) ဟိ(ယသ္မာ)၊ ကြောင့်။ တေန၊ ထို နောက်ပုဒ် တစ်ပါးဖြင့်။ တံ မဒံ၊ ထို ရှေ့ပုဒ်သည်။ မဟတ္ထံ၊ များသော အနက် အဓိပ္ပာယ်ရှိ၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဒီပိတံ၊ ပြအပ်သည်လည်းကောင်း။ အလက်တဉ္စ၊ တန်ဆာဆင်အပ် သည်လည်းကောင်း။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ကြောင့်။ (ပဒတ္ထညာ။ပ။ပဒတ္ထုတိ၊ မည်၏။) အတ္ထဝိသေသာ ဘာစေပိ၊ အနက်အထူး မရှိပါသော်လည်း။ အာဘရဏ

ဝသေန စ၊ တန်ဆာဆင်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ အာဒရဝသေန စ၊ တရားနာသူတို့ကို လေးစားခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ သြာဒရဝသေနာတိ သောတုနံ။–အနု။] ဝါ၊ တရားကို လေးစားခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်လည်းကောင်း။ ပုန၊ တဖန်။ ဝစနံ၊ ဟောတော်မူခြင်းသည်။ ဒဋိကမ္မံ၊ ကမ္မမည်၏။ ဆြိလိုရင်းကား– ထပ်၍ ဟောတော်မူခြင်းသည် ဒဋိကမ္မကို ပြုခြင်းတည်။၊ ထပ်၍ ဟောတော်မူခြင်း၏ အကြောင်းကား ...တန်ဆာဆင်လိုခြင်း ,တရားနာသူတို့ကို လေးစားခြင်း,သို့မဟုတ် တရားကို လေးစားခြင်းတည်း။]

တစ္ခန္တိ၊ ကား။ တဿ ဖလဿ၊ ထို အကျိုးအား။ အနစ္ဆဝိကံ၊ လျောက်ပတ် သော။ (ကထံ မန္တေတိ–၌ စပ်။) ကေဝလံ၊ သက်သက်။ နိဒ္ဒိသိယမာနံ၊ ညွှန့်ပြ အပ်ဆဲဖြစ်သော။ (ပါဠိတော်၌ ဟောတော်မူအပ်ဆဲဖြစ်သော။) သာတမေဝ၊ သာတ သုခသည်သာ။ ဝါ၊ ကိုသာ။ အဓိကတံ၊ အထက်၌ ပြုအပ်သည်ကား။ (အဓိကာရ နည်းအားဖြင့် လိုက်လာသည်ကား။) နှ၊ မဟုတ်သေး။ အထ ခေါ၊ စင်စစ်ကား။ ့ယထာ နိဒ္ဒိဋ္ဌာနို၊ အကြင် အကြင် ညွှန်ပြအပ်ပြီးကုန်သော။ (သမယနိဒ္ဒေသ၌ ဟောတော်မုအပ်ပြီးကုန်သော။) အာရမ္ပဏာနိပိ၊ အာရုံတို့သည် လည်း။ ဝါ၊ တို့ကိုလည်း။ (အဓိကတာနိ၊ ကုန်သည်။ ဟောန္တိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ တေဟိ ဝါတိအာဒိ၊ တေဟိ ဝါ-အစရှိသော စကားကိုး (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တံ၊ ဝါ၊ အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။ တဿ၊ ထို သာတသုခ၏။ ဓာတာ၊ အကြောင်း၏အဖြစ်ဖြင့် ဖဿာအကျိုးငှာ ဖြစ်သော မနောဝိညာဏဓာတ်တည်း။ ကာရဏဘာဝေန၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဖဿတ္တံ၊ ဖဿအကျိုးငှာ။ ပဝတ္တာ၊ ဖြစ်သော မနောဝိညာဏဓာတ်တည်း။ (တဿ ဓာတာကို ထပ်ဖွင့်သည်။) ဣတိ၊ ဤဝစနတ္ထကြောင့်။ တစ္စာ၊ မည်၏။ တံ သမဂ်ဳပုဂ္ဂလံ၊ ထို သာတသုခနှင့်ပြည့် စုံခြင်း ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ သမ္မယုတ္တမေမေ့၊ သမ္မယုတ်တရားတို့ကို။ အတ္တနိ၊ မိမိ၌။ သာဒယတိ၊ သာယာစေတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဒကာရဿ၊ ၁–အက္ခရာ၏။ တကာရံ၊ တ–အက္ခရာကို။ ကတွာ၊ ၍။ သာတ၊ သာတ မည်၏။ ဒုက္ခံ၊ ဒုက္ခကို။ သုဋ္ဌ၊ လွန်စွာ။ ခါဒတိ၊ ခဲစားတတ်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ခဏတိ၊ တူးဖြိုတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သုခံ၊ မည်၏။ (ရှေ့နည်းအလို သုခံ၌ သုပုဗွ

ပါသောတိ၊ ကား။ ရာဂပါသော၊ ရာဂ–တည်းဟူသော ကျော့ကွင်းသည်။ (စရတိ–၌ စပ်။) ဟိ၊ မှန်။ သော၊ ထိုရာဂ–တည်းဟူသော ကျော့ကွင်းသည်။ နိရာဝရဏတ္တာ၊ အပိတ်အပင် အဆီးအတား မရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အန္တ လိက္ခစရော၊ ကောင်းကင်၌ လှည့်လည်နိုင်၏။

အကုသလမ်း အကုသိုလ်သော်မှလည်း။ ပဏ္ဍရန္တီး ဟူ၍ ။ ဝုတ္တဲ ဆိုအပ်သေး၏။ ကုသလံ၊ ကုသိုလ်ကို။ (ပဏ္ဍရန္တီ၊ ဟူ၍ ။ ဝုတ္တဲးပြီး) ဣတိ၊ သို့။ ဝါဒေါ၊ ပြောဆို ဖွယ်သည်။ ကော ပန၊ အဘယ်မှာရှိပါအဲ့နည်း။ (ဣတိ အယံ၊ ကား။) အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ဟိ၊ မှန်။တစ်နည်း–(ကသ္မာ။ဣတိ အယံ၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ သည်။ ဟောတိ၊ နည်း။) ဟိ (ယသ္မာ)။တံ၊ ထိုကုသိုလ် သည်။ ပဏ္ဏရတော၊ ဖြူစင်သော ဘဝင်စိတ်မှ၊ နိက္စန္တံ၊ ထွက်ရသည်။ (ဟုတွာ၊ ဖြစ်၍။ ဝါ၊ ဖြစ်သည့်အပြင်း) သယံ စ၊ ကိုယ်တိုင်လည်း။ ပဏ္ဍရံ၊ ဖြူစင်၏။ (ဥပက္ကိလေသတို့နှင့် မယှဉ်သောကြောင့် ဖြူစင်၏။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဣတိ အယံ အဓိပ္ပာယော ဟောတိ။)

၁။' တဿ ဝါးပးတစ္မွာ။ အာဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းတည်း။ တဿာတိ သာတဿ သုခဿ၊ ဇာတာတိ ဧတဿ အတ္ထံ ဒဿေတုံ "ကာရဏဘာဝေန ဖဿတ္ထံပဝတ္တာ"တိ ဝုတ္တဲ့။— အနု။ မနောဝိညာဏ ဓာတ်သည် ဖဿနှင့်ယှဉ်သောကြောင့် မနောဝိညာဏဓာတုသမ္မဿကို ကြည့်၍ "ဖဿတ္ထံ ပဝတ္တာ"ဟု ဆိုသည်။ ထို ဖဿဖြစ်လျှင် သာတသုခဝေဒနာလည်း ဖြစ်ရသောကြောင့် ထိုမနောဝိညာဏ ဓာတ်သည်ပင် သာတသုခ၏ အကြောင်းလည်း ဖြစ်ရကား "ကာရဏဘာဝေန ပဝတ္တာ"ဟု ဆိုသည်။

အထ ဝါ၊ အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား။ သဗ္ဗမ္ဗိ၊ အလုံးစုံလည်းဖြစ် သော။ စိတ္တံ၊ သည်။ (ကုသိုလ် အကုသိုလ် အဗျာကတ အားလုံးသော စိတ် သည်။) သဘာဝတော၊ ပင်ကို သဘောအားဖြင့်။ ပဏ္ဍရမေဝ၊ ဖြူစင်သည် သာ။ ပန၊ ထိုသို့ပင် ဖြူစင်ပါသော်လည်း။ အာဂန္တုကောပတ္တိလေသဝေါဒါနေဟိ၊ အာဂန္တုက ဖြစ်သော ဥပတ္ကိလေသစေတ်သိက် ဝေါဒါနဖြစ်သော စေတသိက်တို့ သည်။ ဝါ၊ တို့ကြောင့်။ သာဝဇ္ဇာနဝဇ္ဇာနဲ၊ သာဝဇ္ဇဖြစ်သော အကုသိုလ်စိတ် အနဝဇ္ဇဖြစ်သော ကုသိုလ် အဗျာကတစိတ်တို့၏။ ဥပတ္ကိလိဋ္ဌဝိသုဒ္ဓတရတာ၊ ညစ်နှမ်းစေအပ်ကုန်သည်၏အဖြစ် အထူးသဖြင့် စင်ကြယ်ကုန်သည်၏ အဖြစ် တို့သည်။ ဟောန္တီ၊ ကုန်၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ (ကုသိုလ် အဗျာကတတို့က သဘာဝအားဖြင့် စင်ကြယ်သည့်အပြင် ဝေါဒါနဖြစ်သော စေတသိက်တို့ကြောင့် သာ၍စင်ကြယ်ရကား "ဝိသုဒ္ဓတရ"ဖြစ်ကြသည်–ဟူလို။)

ခါရပ္မမာဏေသု၊ သစ်တုံးပမာဏရှိကုန်သော။ သိလာဒီသု၊ ကျောက်တုံး အစရှိသည်တို့၌။ ခန္ဓပညတ္တိယာ၊ ခန္ဓဟူသော နာမည်ပညတ်၏။ အဘာဝါ၊ မရှိခြင်းကြောင့်။ ("သိလက္ခန္ဓ"ဟု ခေါ်ရိုးထုံးစံ မရှိခြင်းကြောင့်။) ကိဥ္စိ၊ တစ်စုံတစ်ခုသော။ နိမိတ္တံ၊ သဒ္ဓပဝတ္တိ နိမိတ်ကို။ အနုပေကိုတွာ။ မငဲ့မူ၍။ ဒါရမှိ၊ သစ်တုံး၌။ ခန္ဓပညတ္တိ၊ ခန္ဓဟူသော နာမည်ပညတ်သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပဏ္ဏတ္တိမတ္တဋ္ဌေနာတိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရေန) ဝုတ္တံ။

ိတံ သဒ္ဒေန၊ တံ သဒ္ဒါဖြင့်။ မနောဝိညာဏဓာတုယေဝ၊ မနောဝိညာဏ ဓာတ်ကိုသာ။ ဝုစ္စေယျ၊ ဆိုအပ်ရာ၏။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) နိဒ္ဒိသိတဗ္ဗတ္တာ၊ (မနောဝိညာဏဓာတ်က) ညွှန်ပြထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ဝါ၊ ညွှန်ပြ အပ်ဆဲ၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ ဣတိ၊ ဤသို့ ဆိုအပ်သော်။ <sup>၂</sup>တဿာ၊ ထိုမနော ဝိညာဏဓာတ်၏။ တစ္စတာ၊ တစ္စာ၏အဖြစ်သည်။ (တစ္စာဟူသော နာမည်သည်။)

**၁။ တံသရာနေးပ။လဘတိ**။ ဖဤ စိတ္တနိဒ္ဒေသ၌ "တစ္စာမနောဝိညာဏဓာတု"ဟုသာ ဟောတော်မူ၍ "တစ္စာမနောဝိညာဏဓာတုသမ္မသာစဲ"ဟု သမ္မသာစကို ထည့်၍ဟောတော်မမူး ထို့ကြောင့် "တစ္စာမနော ဝိညာဏဓာတုသမ္မသာစ"ဟူသော အမည်ပညတ်ကို စိတ်၌ အဘယ့်ကြောင့် မရပါသနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "တံ သဒ္ဒေနးပ။တသူ န။ပ။လဘတိ"ဟု မိန့်သည်။

၂။ န တဿာ တစ္စတာ။ ။တစ္စာ၌ တံ သဒ္ဒါဖြင့် မနောဝိညာဏဓာတ်ကို စွဲလျှင် ထိုမနောဝိညာဏဓာတ်သည် တစ္စာအမည် မရနိုင်။ ဆြိလိုရင်းကား –အေနာနိဒ္ဒေသ၌ ညွှန်ပြအပ်ဆဲ ဖြစ်သော သာတ်သုခကို တစ္စာ၌ တံ–သဒ္ဒါဖြင့် စွဲရသကဲ့သို့ ဤ၌လည်း အကျယ်ညွှန်ပြထိုက် သော မနောဝိညာဏဓာတ်ကိုစွဲလျှင် "တစ္စာ–ထို မနောဝိညာဏဓာတ်အား လျောက်ပတ်သော

န၊ မဖြစ်နိုင်။ တေဟိ အာရမ္မဏေဟိ၊ ထို အာရုံတို့ကြောင့်။ ဇာတာ၊ ဖြစ်သော မနေဝင်ညာဏ ဓာတ်တည်း။ တစ္စာ၊ ထိုအာရုံတို့ကြောင့် ဖြစ်သော မနေတိညာဏ ဓာတ်။ ဣတိ စ၊ ဤသို့လည်း။ ဝုစ္စမာနေ၊ ဆိုအပ်သော်။ သမ္မဿဇတာ၊ သမ္မဿဇ၏ အဖြစ်ကို။ (သမ္မဿဇဟုသော နာမည်ကို။) န ဝတ္တဗ္ဗာ၊မဟော ထိုက်။ ဟို၊မှန်။ သော၊ ထို မဿသည်။ အာရမ္မဏံ၊ အာရုံသည်။ န၊ မဟုတ်။ ဝိသေသပစ္စယောပိ၊ မနောဝိညာဏဓာတ် ဖြစ်ဖို့ရန် ထူးသော အကြောင်းသည် လည်း။ န၊ မဟုတ်။ (ကသ္မာ ဝိသေသပစ္စယော။ န ဟောတိ၊ နည်း။ ယသ္မား ကြောင့်။ တိုဏ္ထံ သင်္ဂတိ မသောတိ၊ ဟူ၍။ ဝိညာဏဓေဝ၊ ဝိညာဉ်ကိုသာ။ မဿဿ၊ ၏။ ဝိသေသပစ္စယောတိ၊ ထူးသောအကြောင်းဟူ၍ ။ ဝုတ္တော၊ ဟောတာ်မှုအပ်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (သော၊ ထိုသေသည်။ ဝိသေသပစ္စယောတဲ့၊ ဟူတော ထိုသေသည်။ ဝိသေသပစ္စယောတဲ့၊ လာတာမှုအပ်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (သော၊ ထိုသေသည်။ ဝိသေသပစ္စယောတဲ၊ လာတိ၊ သည်လည်း။ န၊ မဟုတ်။)

မနောဝိညာဏဓာတ်"ဟု အနက်ဖြစ်နေရကား ထိုအနက်လည်း မသင့်သောကြောင့် မနောဝိညာဏဓာတ်မှာ တစ္စာအမည် မဖြစ်နိုင်။ ထိုသို့ မဖြစ်နိုင်လျှင် ပါဠိတော်၌ "ဟစ္စာ မနောဝိညာဏဓာတု"ဟု ဟောတော်မမူသင့်ရာ ရောက်သည်–ဟူလို။]

၁။ ဟေတိုးပနေ ဝတ္ထဗ္မာ။ ။ ဝေဒနာနိဒ္ဒေသ၌ "ဟေတိ အာရမ္မဏေဟို ဇာတာတစ္မွာ"ဟု ပြုခဲ့ကဲ့သို့၊ ဤ၌လည်း တိုနည်းအတိုင်းပြုလျှင် မနောဝိညာဏဓာတ်ဟူသော စိတ်ကို အရကောက် ရမည် ဖြစ်သောကြောင့် "တစ္စာမနောဝိညာဏဓာတုသမ္မသာဇံ၊ ထို အာရုံတို့ကြောင့် ဖြစ်သော မနောဝိညာဏဓာတ်၏ သမ္မသာကြောင့် ဖြစ်သော (မနော ဝိညာဏဓာတ်)"ဟု အနက်ထွက် နေရကား မနောဝိညာဏဓာတ်ဟူသော စိတ်သည် သမ္မသာကြောင့် ဖြစ်သော တရားမဟုတ်သည့် အတွက် "သမ္မသာဇေ"ဟူသောအမည်ကို မှဆိုထိုက်။

၂ န ဟိ သော အာရမ္မကံ။ ။ "တစ္စာ– ထို အာရုံတို့ကြောင့် ဖြစ်သော"ဟု ဆိုလျှင် အဘယ်ကြောင့် "သမ္မသာ။"ဟု မဆိုနိုင်သနည်း–ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် " 'နဲ ဟိသော အာရမ္မဏံ"ဟု မိန့်သည်။ တစ္စာနှင့် သမ္မသာဇာသည် အနက်အရ တူနေရကား ဖသာကလည်း အာရုံဖြစ်ပါမှ "သမ္မသာဇာ"ဟု အမည်ရနိုင်သည်။ စင်စစ်ကား သမ္မသာသည် ယှဉ်ဖက် မနော ဝိညာဉ်၏ အာရုံမဟုတ်။ ထို့ကြောင့် "သမ္မသာဇာ"ဟု မဆိုနိုင်–ဟူလို။

၃။ နာပီ ဝိသေသပစ္စယော။ ဖြတ်သည် မနောညောဏ်ဓာတ် (စိတ်) ဖြစ်ဖို့ရာ ထူးသော အကြောင်း ဖြစ်လျှင် "သမ္မသာတော ဇာတာ" အရ "သမ္မသာစ"ဟူသော အမည်ပညတ်ကို ရရာ၏။ ထိုသို့လည်း ထူးသောအကြောင်း မဟုတ်။ "တိဏ္ဏဲ– ဝတ္ထုအာရံ ဝိညာဉ်ဟူသော ၃– ပါးတို့၏။ သင်္ဂတိ မသော"ဟု ဟောတော်မူသောကြောင့် မနောဝိညာဏဓာတ်ဟူသော ဝိညာဉ်ကသာ မသာ၏ ဝိသေသပစ္စယ ဖြစ်သည်–ဟူလို။

၄။ တဲသွာ။ နှူပူ။လဘတိုး၊ မဤကား ပြခဲ့သော အကြောင်း ၂–ရပ်၏ ဖလဝါကျတည်း။ ထိုသို့ အနစ္စဝိက အနက်အားဖြင့်လည်း တစ္စာအမည် သမ္မဿဧာအမည်၏ မဖြစ်သင့်၊

ထူးသော အကြောင်း ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဝိညာဏံ၊ မနောဝိညာဉ်သည်။ သပ္မဿစတာယ၊ သမ္မဿစ၏ အဖြစ်ဖြင့်။ တစ္စာ။ပ။ပညတ္တိ ၊ တစ္စာ မနော ဝိညာဏ ဓာတုသမ္မဿဓာ ဟူသော ပညတ်ကို။ နဲ့ လဘတို၊ မရ။

ိစ၊ ဆက်။ တဒေဝ၊ ထိုဝိညာဉ်သည်ပင်။ တဿံး ထို ဖဿ၏။ ကာရဏ ဘာဝေန၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့် လည်းကောင်း။ ဖလဘာဝေန စ၊ အကျိုး၏ အဖြစ်ဖြင့် လည်းကောင်း။ ဝုစ္စမာနံ၊ , ဟောတော်မူအပ်သော်။ သုဝိညေယျံ၊ လွယ်ကူစွာ သိအပ်သည်။ ဝါ၊ သိလွယ်သည်။ န၊ ဟောတိ၊ မဖြစ်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (တစ္စာ မနောဝိညာဏဓာတု သမ္မဿဓာ ပညတ္တိ နှ လဘတိ။) <sup>၂</sup>ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဧတေန၊ ဤအကြောင်းကို ရှာခြင်းဖြင့်။ ကိ ၊ အဘယ်အကျိုး ရှိအံ့နည်း။ ယထာ၊ အကြင် အခြင်းအရာအားဖြင့်။ ဘဂဝတာ၊ သည်။ ဝုတ္တာ၊ ကုန်ပြီ။ တေ မမ္မာ။ ထိုတရားတို့သည်။ တံ သဘာဝါယေဝ၊ ထို ဟောတော် မူအပ်တိုင်းသော သဘောရှိကုန်သည်သာ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဧဝံ - ဝိခေသု၊ ဤသို့ သဘောရှိသော တရားတို့၌။ ကာရဏံ၊ အကြောင်းကို။ နှ မဂ္ဂိတဗွဲ၊ မရှာထိုက်။ ဝါ၊ ရှာဖွယ်မလို။

ာ လောကသိခွေန၊ လောက၌ ထင်ရှားသော။ ဧဝံ၊ သို့။ တက္ကနဝသေန၊ ဆွဲငင်ခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ (ပဝတ္တိ ဝေဒိတဗွာ−၌စပ်။) ဣတိ (အယံ)၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ["ကုမ္ဘံ့ တက္ကေသိ"စသော အသုံး အနှန်းသည် သာသနာတော်၌ ထင်ရှားသော အသုံးအနှန်းမဟုတ်၊ လောက၌

<sup>&</sup>quot;တေဟိ+ဓာတာ" ဟူသော ဝစ်နတ္တအားဖြင့်လည်း သမ္မဿဓာအမည်ကို မဆိုသင့်သောကြောင့် ဖဿ၏ ဝိသေသပစ္စယဖြစ်သော မနောဝိညာဏဓာတ် ဟူသော ဝိညာဉ်သည် တစ္စာမနောဝိညာဏ ဓာတုသမ္မဿဓာဟူသော အမည်ပညတ်ကို မရနိုင်။

၁။ နဲ စ တဒေဝ။ပ။ဟောတီတီ။ ။ "တဿ ဝါဇာတာ, ကရဏဘာဝေန ဇဿတ္ထံ ပဝတ္တာ တစ္နာ" ဟု မိမိ (ငိုကာဆရာ) ကိုယ်တိုင် ပြခဲ့သောနည်းအရ " တစ္နာမနော ဝိညာဏဓာတု သမ္မဿဓာ" အမည် မရနိုင်ပါလော-ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် ဤ စကားကို ဆိုရသည်။ ထို့အတိုင်းဆိုလျှင် ထိုဝိညာဉ် တစ်ခုတည်းသည်ပင် တစ္စာအခိုက်၌ "တဿ၊ ထိုဇဿ၏ +ဓာတာ၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ဖြင့် ဖြစ်သော"ဟု အနက်ပေး၍ အကြောင်းဖြစ်ပြီးလျှင် "သမ္မဿဓာ– သမ္မဿကောင့် ဖြစ်သော" ဟူသော အခိုက်၌ အကျိုးဖြစ်ပြန်သောကြောင့် "တစ္စာမနော ဝိညာဏဓာတုသမ္မဿဓာ"ဟု အမည်ရသော မနောဝိညာဉ်ကို လွယ်ကူစွာ မသိနိုင်-ဟူလို။ ၂။ ထိ' ဝါ စတေန ။ ။ "တစ္စာ မနောဝိညာဏဓာတု သမ္မဿဓာ"ဟု ဟောတော် မမူခြင်းအကြောင်းကို ရှာခြင်းဖြင့် အကျိုးမရှိ၊ ဘုရားရှင် ဟောတော်မူအပ်သည့် အတိုင်းသာ သဘာဝဓမ္မကို မှတ်ရမည်-ဟု ညွှန်ပြ၍ ထိုအကြောင်းရှာမှုကို ဂရမပြုစေလိုသောကြောင့် "ကိ' ဝါ စတေန" ဟု မိန့်သည်။

ထင်ရှားသော အသုံးအနွန်းဖြစ်သောကြောင့် "လောကသိဒွေန" ဟု ထည့်၍ ဖွင့် သည်။ ထိုအဖွင့်ဖြင့် သာသနသိဒွကို ကန့်ပါ။ မခု၌ကား သဘာဝသိဒ္ဓကို ကန့်သည်၏ဟု ယူ၍ "န သဘာဝသိဒ္ဓန"ဟု ဖွင့်လေသည်။] ဧဝချွဲဝဉ္စ၊ ဤသို့ ဤသို့လည်း။ ဘဝိတဗ္ဗံ၊ ဖြစ်ထိုက်၏။ ကျွတိ၊ သို့။ ဝိဝိမံ၊ အထူးထူး အပြားပြား။ တက္ကနံ၊ အာရုံကို ဆွဲငင်ခြင်းသည်။ ကူပေ၊ တွင်း၌။ ဥဒကဿ၊ ရေကို။ (အာကမုနံ) ဝိယ၊ ဆွဲငင်ခြင်းကဲ့သို့။ အာရမ္မဏဿ၊ အာရုံကို။ အကမုနံ၊ ဆွဲငင်ခြင်းသည်။ ဝိတက္ကနံ၊ ဝိတက္ကနံ မည်၏။ ["ဝိင်ခံ+တက္ကနံ ဝိတက္ကနံ" ဟု ပြု။ အာရမ္မဏဿ အာကမုန်ဖြင့် ဓာတူနံ အနေကတ္ထတ္ထာနှင့်အညီ တက္ကဓာတ်၏ အာကမုန္ဒေနက်ကို ပြသည်၊ တက္ကနံကို "ကူပေ ဝိယ ဥဒကဿ အာရမ္မဏဿ အာကမုန္ဒေကည်။ ဘက္ကနံကို "ကူပေ ဝိယ ဥဒကဿ အာရမ္မဏဿ အာကမုန္ဒေနက်ကို ပြသည်။ တက္ကနံကို "ကူပေ ဝိယ ဥဒကဿ အာရမ္မဏဿ အာကမုန္ဒေနက်ကို ပြသည်။ တက္ကခံကို "ကူပေ ဝိယ ဥဒကသာ အာရမ္မဏသာ အာကမုန္ဒေလည်။ ဝိစရဏံ၊ ဝိစရဏ မည်၏။

အတ္တမနတာတိ ဧန္တာ၊ ၌။ အတ္တသဒ္မေန၊ အတ္တသဒ္ခါသည်။ စိတ္တံ၊ စိတ်ဟု သော အနက်ကို။ န ဝုတ္တံ၊ ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ (ကသ္မာ ဝိညာ ယတိ) ဟိ (ယသ္မာ)။ စိတ္တဿ၊ စိတ်၏။ ဝါ၊ မှာ။ မနော၊ စိတ်သည်။ နအတ္ထိ၊ မရှိနိုင်။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အတ္တသဒ္ဒေန စိတ္တံ န ဝုတ္တံ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။) အတ္တမနတာ၌ အတ္တသဒ္ဒါက စိတ်ဟူသော အနက်ကို ဟောလျှင် "အတ္တမနစစ်တ်၏ စိတ်"ဟု အနက်ထွက်နေသောကြောင့် စိတ်မှာ အခြားစိတ် တစ်ခုရှိရာ ရောက်၏၊ ထို့ကြောင့် အတ္တသဒ္ဒါက စိတ်ဟူသော အနက်ကို မဟာကြောင်း သိရသည်–ဟူလို။) ပန၊ ဆက်။ အတ္တမနဿ၊ မိမိစိတ်ရှိသော။ ပုဂ္ဂလဿ၊ ပုဂ္ဂိုလ်၏။ သည်–ဟူလို။) ပန၊ ဆက်။ အတ္တမနဿ၊ မိမိစိတ်ရှိသော။ ပုဂ္ဂလဿ၊ ပုဂ္ဂိုလ်၏။ ဘာဝေါ၊ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာသည်။ အတ္တမနတာ၊ မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဝတွာ၊ ဝိဂြိုဟ်ဆို၍။ ဝါ၊ ဝိဂြိုဟ်ဆိုလိမ့်မည် ဟု သိ၍။ (ဝုတ္တံ–၌စပ်။) ပုန၊ တစ်ဖန်။ ပုဂ္ဂလဒိဋ္ဌိနိသေမနတ္ထံ၊ ပုဂ္ဂိုလ် ဟူသော အယူကို ကားမြစ်ခြင်းအကျိုးငှာ။ စိတ္တသာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ၊ အပ်ပြီ။

န ဗလဝတီ၊ အားမရှိသော ဧကဂ္ဂတာကို။ ကသ္မာ၊ ကြောင့်။ အဝဋ္ဌိတိ၊ အဝဋ္ဌိတိ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ဟောတော်မူအုပ်သနည်း။ တစ်နည်း-ဗလဝတီ၊ အားရှိသည်။

၁။ အတ္တမန္**ဿ။ပၢဂုတ္ထံး** ၈၀တွာ-အရ တကယ် ဝိဂြိုဟ်ဆိုရသည်မဟုတ်။ ထိုသို့ ဆိုလိခဲ့မည်ဟု သိခြင်းတည်း။ ထိုသို့ဝိဂြိုဟ်ပြုလျှင် "အတ္တမန္" အရ ပုဂ္ဂိုလ်ကို ရနေသောကြောင့် ထို ပုဂ္ဂိုလ်ဟူသေ ၁အယူကို တားမြစ်ဖို့ရာ "စိတ္တဿ"ဟု ထည့်တော်မူသည်း ဤ "ပုဂ္ဂလဒိဋ္ဌိ နိသေမနတ္တဲ့" အရ "အတ္တမနတာ–မိမိစိတ်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ"ဟု အနက် မပေးသင့် ဟု မှတ်ပါး [ အတ္တမနတာတိ ဝတ္တာတိ အတ္တမနတာတိ သောတုစနဿ စိန္တနံ မန္တေတွာတိ အတ္တော၊ တဿ ဝုတန္တိ သစ္စန္နေား–မစုး]

(ယဒိ) န (သိယာ)၊ အဲ့။ (ဧဝံ သတိ) ကသ္ခာ။ အဝဋ္ဌိတိ၊ ကို။ ဝုတ္တာ၊ နည်း။ ကြွတိ၊ ဤကား အမေးတည်း။ ဧကဂ္ဂစိတ္တေန၊ တစ်ခုတည်းသော အာရုံရှိသော စိတ်ဖြင့်။ (တည်ငြိမ်သော စိတ်ဖြင့်။) ပါဏဝောဒိကရဏေ၊ သူ့အသက်သတ်မှု အစရှိသည်ကို ပြုခြင်း၌။ တထာ၊ ထို သူ့အသက်သတ်မှု အစရှိသည်ကို ပြီးစေနိုင်လောက်အောင် သော အခြင်းအရာအားဖြင့်။အဝဋ္ဌာနမဟ ဘာဝတော၊ သက်ဝင်၍ တည်ခြင်းမျှ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (အဝဋ္ဌိတိ၊ ကို။ ဝုတ္တာ၊ ပြီ။)

ဝိရုပံ၊ ဖောက်ဖောက်ပြန်ပြန်၊ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဝိဝိခံ၊ အထူးထူးအပြားပြား။ သံဟရဏံ၊ ထက်ဝန်းကျင် ဆောင်ခြင်းတည်း။ ဝိကိ ရဏံ၊ ဖရိုဖရဲ ဖြန့်ကြဲခြင်းတည်း။ ဝိသာဟာရော၊ ဖောက်ဖောက်ပြန်ပြန် ထက်ဝန်းကျင် ဆောင်ခြင်း။ ဝါ၊ အထူးထူး အပြားပြား ထက်ဝန်းကျင် ဆောင်ခြင်း။ ဝါ၊ ဖရိုဖရဲ ဖြန့်ကြဲခြင်း။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ သံဟရဏံ၊ သံဟရဏ ဟူသည်။ သမ္မိဏ္ဍနံ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့ကို ပေါင်းစုခြင်းတည်း။ တခဘာဝေါ၊ ထို ပေါင်းစုခြင်း၏ မရှိခြင်းသည်။ ဝိသာဟာရော၊ ဝိသာဟာရ မည်၏။

အညသို့ ပရိယာယေတိုး ကား။ အညသို့ အခြားသော။ ကာရဏာ၊ အကြောင်းကို။ (အာရခွေ၊ အားထုတ်အပ်သော် – ၌ စပ်။) ... ခွန္နဲ့၊ ကုန်သော။ပဒါနံ၊ ပုခ်တို့၏လည်းကောင်း။ ဗဟုနံ၊ ကုန်သော။ ပဒါနံဝါ၊ တို့၏လည်း လည်း။ ဧကသို့ ၊ တစ်ခုသော။ အတွေ၊ အနက်၌။ ပဝတ္တိ၊ ဖြစ်ခြင်းသည်။ သမာနာစိ ကရဏဘာဝေါ၊ မည်၏။ တြသော တည်ရာ အနက်ရှိသော ပုဒ်တို့ကို သဒ္ဒါကျမ်းတို့၌ "တုလျာဓိကရဏ"ဟု ခေါ်ရိုးရှိသကဲ့သို့ ဤ၌လည်း ၂ – ပုဒ်၊ ၃ – ပုဒ်စသော ပုဒ်တို့၏ တစ်နက်တည်း၌ ဖြစ်ခြင်းကို "သမာနာဓိကရဏဘာဝ"ဟု ခေါ်သည်။] အာရမ္တတိ စာတို၊ ကား။ အာပစ္စတို စ၊ အာပတ်သို့လည်း ရောက်၏။ ... ဥဒ္ဒံ၊ အထက်၌။ ယမနံ၊ အားထုတ်ခြင်းတည်း။ ဥယျာမော၊ အထက်၌ အားထုက်ခြင်း။ ကြုနည်းကို မူလဋီကာနည်းဟု မခုဖွင့်၏။] ... ခုရန္တီ၊ ကား။ နီပွာဒေတုံ၊ ပြီးစေခြင်းငှာ။ အာရခွဲ၊ အားထုတ်အုပ်သော။ ကုသလံ၊ ကုသိုလ်ကို။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပဋိညံ၊ ဝန်ခံအပ်သော တာဝန်ကို။ (န နီက္ခိပတိ – ၌ စပ်။)

တိဏ္ဏန္တိ၊ ကား။ ဗုဒ္ဓာဒီနံ၊ ဘုရားအစရှိသော ရတနာ ၃-ပါးတို့၏။ (နာမံ-၌ ဆပ်။) ...စိတ္တေ၊ ၌။ အာရမ္မဏဿ၊ အာရံ၏။ ဥပဋ္ဌာနံ၊ ကပ်၍တည်ကြောင်း တရားသည်လည်းကောင်း။ ဇောတနဉ္စ၊ ထွန်းလင်း(ထင်လာ)ကြောင်း တရားသည် လည်းကောင်း။ သတိယေဝ၊ သတိသာတည်း။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဿာ၊ ထို သတိ၏။ ဧတံ၊ ဤ ဥပဋ္ဌာနဇောတုန သည်။ လက္ခဏံ၊ လက္ခဏာတည်း။

ပါသာဏ။ပ။ရဟိတာ၊ ကျောက်, ကျောက်စရစ်, သဲအစရှိသည်တို့မှ ကင်း သော။ ဘူမိ၊ မြေသည်။ သဏှာ၊ သိမ်မွေ့၏။ ဣတိ ကြောင့်။ သဏှဋ္ဌေနာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တံ။ ...အယန္တိ တိ၊ ကား။ ဧကကမ္မ။ပ။ဝသေန။ တစ်ခုသောကံကြောင့် ဖြစ်သော လူအစရှိသူတို့၏ ခန္ဓာအစဉ်၏ မပြတ်စဲခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ပဝတ္တန္တိ၊ ဖြစ်ကြရကုန်၏။ ဟိ၊ မှန်။ ကုသလာ ကုသလေသုပ်၊ ကုသိုလ် အကုသိုလ်တရား တို့၌လည်း။ ဇီဝိတံ၊ ဇီဝိတိန္ဒေသည်။ ဣန္ဒြိယ ပစ္စယဘာဝေန၊ ဣန္ဒြိယပစ္စည်း၏ အဖြစ်ဖြင့်။ သမ္မယုတ္တေ၊ သမ္မယုတ်တရားတို့ကို။ ပဝတ္တယမာန မေဝ၊ ဖြစ်စေ လျက်ပင်။ ဝါ၊ ဖြစ်စေယင်းပင်။ တခဝိစ္ခေဒသ၊ ထို ကုသိုလ် အကုသိုလ် အစဉ်မပြတ်ခြင်း၏။ ပစ္စယော၊ အကြောင်းသည်။ ဟောတိ၊ ၏။

ဝါ-အဋ္ဌကထာနည်းမှ တစ်နည်းကား၊ ပဲ ဟိရီယတိတိ(စတ္ထ)၊ ၌။ ဟိရိယ တိသဒ္ဒေန၊ ဟိရိယတိ သဒ္ဒါသည်။ ဝုတ္တော၊ ဟောအပ်သော။ ဘာဝေါ၊ စက်ဆုပ်ခြင်း ကြိယာကို။ ယံ သဒ္ဒေန၊ ယံ သဒ္ဒါသည်။ ဝုစ္စတိ၊ ဟောအပ်၏။ (ကြိယာ ပရာမသန အနက်ဟော-ဟူလို။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ယန္တိ တေံ၊ ယံ ဟူသော ဤသဒ္ဒါကို။ ဘာဝနပုံသကံ၊ ဘာဝနပုံသက ဟူ၍။ ဝါ၊ ကြိယာ၌ စပ်ထိုက်သော နပုလ္လိုင်ရှိသော ဝိသေသန ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗံ၊ ၏။ စ၊ သည်သာမကသေး။ ဟိရိယိ တဗ္ဗေနာတို (စတ္ထ)၊ ၌။ ဟေတု အတ္ထေး ၌။ ကရဏဝစနံ၊ သည်။ ယုစ္စတိ၊ သင့်၏။ 🗐 အလုဗ္ဗနက ဝသေနာတိ စတ္ထ၊ ၌။ အလုဗ္ဗနမေဝ၊ မလိုချင်ခြင်းသည်ပင်။ အလုဗ္ဗနကံ၊ မည်၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဘာဝနိဒ္ဒေသော၊ ဘာဝအနက်ကို ညွှန်ပြကြောင်း သဒ္ဒါဟူ၍ ။ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ ၏။

<sup>၂</sup>အဗျာဗဇ္ဈောတိ (ပဒဿ)၊ ၏ ။ ဗျာဗာနေ၊ စိတ်ကို လွန်စွာ ဖျက်ဆီးတတ် သော။ ဒေါမနဿ သင်္ခါတေန၊ ဒေါမနဿ ဟု ဆိုအပ်သော။ ဒုန်က္ခန္၊ စေတဲ့သိက

၁။ **ယံ ဟိရီယ တီတိမာမပုန္မတိ**း ျှဤနည်းကား အဋ္ဌကထာမှ တစ်နည်းတည်း။ "ယံ" ကို ဟိရိယတိနှင့်တွဲ၍ ကြိယာပရာမသနဘာဝနပုံသက အနက် ပေးသောအခါ "ဟိရိယိတဗ္ဗေန" ကိုလည်း ဟိတ်အနက် ပေးပါ။ ဤဋီကာအလို ပါဠိတော်၌ "ဟိရီယိတဗ္ဗေန၊ စက်ဆုပ်ထိုက်သော ခုစရိုက်ကြောင့်။ ယံ ဟိရီယတိ၊ အကြင် စက်ဆုပ်တတ်၏။ ပါပကာနံ။ပ။မွောနံ၊ ထိုသို့။ သမာပတ္တိယာ ရောက်ခြင်းကြောင့်။ ယံ ဟိရိယတိ၊၏။ တသို့ သမယေ၊ ၌၊ ဣဒံ၊ ဤသို့သော။ ဟိရီဗလံ၊ သည်။ ဟောတိ၊ ၏။" ဟု ပေးပါ။

၂။ အဗျာဗဈောတိ။ပ။ယုန္မတိ။ ။ဤနည်းကား အဋ္ဌကထာနည်း မဟုတ်း မိမိဋီကာနည်း တည်း။ ဤအဖွင့်ကိုကြည့်၍ "အဗျာပစ္စော"ဟု မရှိရ "အဗျာဗဈော"ဟုလည်းကောင်း၊ "န ဗျာပါဒေတဗော"ဟု မရှိရ "န ဗျာဗာဓေတဗွော"ဟုလည်းကောင်း ရှိရမည်။ ဘာ့ကြောင့်နည်း– ဗျာပါဒပုဒ်က ဒေါသအနက်ကိုဟော၍ ဗျာဗာမပုဒ်ကသာ ဒုက္ခအနက်ကို ဟောသောကြောင့်တည်း။

ဒုက္ခသည်။ ဒေါသေန ဝိယ၊ ဒေါသသည်ညီကဲ့သို့။ နဗျာဗာဓေတဗွော၊ မဖျက်ဆီးနိုင်။ ဣတိပိ ့အတွော၊ အဋ္ဌကထာမှ ့တစ်နည်းဖြစ်သော ဤအနက်သည်လည်း။ ယုစ္စတိ၊ သင့်၏။

ထိန္။ပ။ဘာဝေန၊ ထိန္ မိဒ္မွ အစရှိသော ကိလေသာတို့၏ ဆံန့် ကျင်ဘက်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ကုသလကမ္မေ ၊ကုသိုလ်အလုပ်၌ လည်းကောင်း။ အနိစ္စာဒိ မနသိကာရေ စ၊ အနိစ္စ အစရှိသောအားဖြင့် နှလုံးသွင်းမှု၌လည်းကောင်း။ သီဃံ သီဃံ၊ လျင်စွာ လျင်စွာ။ ပရိဝတ္တနည်မတ္ထတာ၊ အဖန်ဖန် ဖြစ်စေခြင်း၌ စွမ်းနိုင် သည်၏ အဖြစ်သည်။ (ပြောင်းလွဲခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သည်၏ အဖြစ်သည်။) လဟုပရိုဏာမတာ၊ တာ မည်၏။ ဟိ၊ ချဲ့။ အဝိစ္စာနီဝရဏာနံ၊ အဝိစ္စာဟူသော နီဝရဏရိုကုန်သော။ တဏှာ သံယောနောနံ၊ တဏှာဟူသော သံယောစဉ် ရှိကုန်သော။ သတ္တဝါတို့၏။ အကုသလပ္ပဝတ္တိ၊ အကုသိုလ်၏ ဖြစ်ခြင်းသည်။ ပေကတိဘုတာ၊ ပင်ကိုဖြစ်၍ဖြစ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တတ္ထာ၊ ထို အကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်း၌၊ လဟု ပရိဏာမတာယ၊ လျင်မြန်သော ပြောင်းလွဲခြင်း ရှိသည်၏ အဖြစ်ဖြင့်။ အတ္တွေ၊ အကျိုးသည်။ န၊ မရှိ။ စ၊ ဆက်။ တေသံ၊ ထိုအကုသိုလ်တို့၏။ ဘာဝေါ၊ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ အမူအရာသည်။ ဂရုံတာယေဝ၊ လေးနေးသည်၏ အဖြစ်ပင်တည်း။

မှတ်ချက်။ အရွကထာ၌ "ကောစဒုက္ခ ပဋိပက္ခတော"ဟူသော ဟိတ်ကို ဋီကာ့ဆရာ နှစ်သက်ပုံမရ။ ဘာ့ကြောင့်နည်း။... ဒုက္ခဟုဆိုလျှင် ကာယဝိညာဉ် ရွေနှင့် ယှဉ်သော ကာယိကဒုက္ခဟူသော ဒုက္ခဝေဒနာ၊ ဒေါသမူ ခွေနှင့်ယှဉ်သော စေတည်ကဒုက္ခဟူသော ခေါမနဿဝေဒနာ ဤ ၂--မျိုးကိုသာ ယူရရိုးတည်း။ အဋ္ဌကထာ၌ကား ကောဓ (ဒေါသ) ကို ဒုက္ခဟု ဆိုထားသောကြောင့်တည်း။ ထို့ကြောင့် ဗျာဗစ္စုအရ ယူရိုးဖြစ်သော ဒုက္ခဝေဒနာကိုယူ၍ "န ဗျာဗာဓေတဗ္ဓော--ဒေါသသည် မဖျက်ဆီးအပ်သဲကဲ့သို့ ဒေါမနဿဟူသော ဒုက္ခသည် မဖျက် ဆီးအပ်"ဟု ဋီကာတစ်မျိုး ဖွင့်သည်။

၁။ ကူသလကမွေး - မေခုဋီကာ၌ "ကူသလံ မွေ့နှိ စတေန ကုသ်လသမ္မယုတ္တံ လဟုတာကိစ္စံ ဒဿေတိမာ။ ကုသလကမွေတီ အာဒိနာ စ ရူပါဒီသုုသီဃသိဃ ပရိုဏာ မတိ နိဂတ္တေတိ"ဟု တွေ့ရ၏။ ထိုအတိုင်းဆိုလျှင် "ကုသလံ မမွဲ ကုသလကမွေး, အနိစ္စာဒိ မနည်ကရေ စ"ဟု ပါဠ်ရှိရလိမ့်မည်။ ဆိုလိုရင်းကား – "ကုသိုလ်တရားကို ကုသိုလ်အလုပ် ဝယ် လျင်စွာ လျင်စွာ ဖြစ်စေခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သည်၏အဖြစ်၊ အနိစ္စာဒိ မနည်ကာ၍၌လည်း ကုသိုလ် အဗျာကတတရားစုကို လျင်စွာ လျင်စွာ အဖန်ဖန်ဖြစ်စေခြင်း၌ စွမ်းနိုင်သည်၏ အဖြစ်သည် လဟုတာ မည်၏"ဟု ဆိုလိုသည်။

၂။ အဝိစ္စဝနီဝရဏာနဲးပဲမပကတီဘူတာ။ မေသီဃပရိဝတ္တနက်ေ အဖြစ်ကြောင့်, လဟု ပရိဏာမတာဖြစ်လျှင် အကုသိုလ်အလုပ်၌လည်း လဟုတာစေတသိက် ပါဝင်စရာရှိသည် မဟုတ် လောဟု စောဒနာဖွယ် ရှိသောကြောင့် "အဝိစ္စာနီဝရဏာနဲ ဟိ" စသည် မိန့်။

ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဗွိဓုရသဘာဝါနီ၊ ထို ဂရုတာ၏ဆန့်ကျင်ဘက် သဘော တရားတို့၏။ လဟုတာ၊ လဟုတာ ကို။ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ၊ ၏။ ဟိ၊ မှန်။ သာ၊ တို လဟုတာ သည်။ ပဝတ္တမာနာ၊ ဖြစ်လတ်သော်။ သီဃံ၊ စွာ ။ ဘဝင်ဂုဋ္ဌာနဿ၊ ဘဝင်မှ ထဲခြင်း၏။ ပစ္စပော့၊ အကြောင်းတည်း။ ဟောတို့၊ ၏။,

ေစး ဆက်။ ပော, ဓမ္မာ၊ အကြင် တရားတို့သည်။ မောဟသမွယုတ္တာ ဝိယ၊ မောဟယှဉ်သော အကုသိုလ်တရားတို့ကဲ့သို့။ အဝိပန္နလဟုတာ၊ မပျက်စီးသော (မချို့တဲ့သော) လဟုတာ ရှိကုန်၏။ (လဟုတာနှင့် ပြည့်စုံကုန်၏။)- တေသဥ္စ၊ (ထို တရားတို့၏ လည်း။ ကုသလကရဏေ့၊ ကုသိုလ်ကို ပြုခြင်း၌။ အပ္ပဋိဃာတော၊ မထိပါး မချုပ်ချယ်ခြင်းသည်။ မုဒုတာ၊ မုဒုတာတည်း။ အပ္ပဋိဃာတေန၊ ကြောင့်။ မုဒုတာဒိရူပသဒိသတာယ၊ မုဒုတာ အစရှိသော ရုပ်တို့နှင့် တူကုန် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အရုပဓမ္မာနမ္ပိ၊ နာမိတရားတို့၏လည်း။ မုဒုတာ မဒ္ဒဝတာတိအာဒိ၊ စကားကို။ (ဘဂဝတာ) ပုတ္တံ။ မုဒုတာနိဒ္ဒေသ၌ ဟောတော်မူ

ဝိလီနံ၊ ကြေမွသော။ သုဝဏ္ထံ၊ ရွှေသည်။ (အကမ္မညံ၊ ပုတိး၊ နားတောင်း စညာ တန်ဆာပြုမှု၌ မကောင်းသည်။ ဟောတို) ဝိယ၊ ကဲ့သို့။ (တထာ။) သိနေဟ ဝသေန၊ တဏာတည်းဟူသော အစေး၏အစွမ်းဖြင့်။ ကိလိန္နံ၊ စိုစွတ်သော။ အတိမုံခုကံ၊ အလွန်နူးညံ့သော။ (ပျော့လွန်းသော။) စိတ္တံ၊ သည်။ အကမ္မညံ၊ ကုသိုလ်အမှု၌ မကောင်းသည်။ ဟောတိ၊ ၏။ အတာပိတံ၊ မီးဖြင့် မပူစေအပ် သော။ ဝါ၊ လှော်ပြီး ဦးပြီး မဟုတ်သော။ သုဝဏ္ထံ၊ သည်။ (အကမ္မညံဟောတိ) ဝိယ (တထာ)။ မာနာဒီဝသေန၊ မာန့ အစရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ အတိထဒ္ဓံ၊ အလွန်မာကျောသော။ (စိတ္တံ စ၊ သည်လည်း။ အကမ္မညံဟောတိ။) ပန်၊ အနွယ ကား။ ယံ၊အကြင် စိတ်သည်။ အနုရူပမုခုတာယုတ္တံ၊ သင့်လျော်ရုံနူးညံ့သော။ သည်၏အဖြစ်နှင့် ယှဉ်သည်။ (ဟောတိ။) ယုတ္တမချင်၊ သင့်လျော်ရုံနူးညံ့သော။ သုဝဏ္ဏံ၊ သည်။ (ကမ္မည်၊ ပုတိး၊ နားတောင်းစုသော တန်ဆာပြုမှု၌ ကောင်း

အဝိခ္ခာနီဝရကနှင့် တကာသံယော့နေရှိကုန်သော သတ္တဝါတို့၏ဲအကုသိုလ်ဖြစ်ခြင်းမှာ ပင်ကို ရိုးရာဖြစ်သောကြောင့် ထို အကုသိုလ်အမှု၌ လဟုတာပါ၍ အကျိုးမရှိ၊ လဟုတာ မပါနိုင်ပါ– ဟူလို။ အမြန်အာ့းဖြင့်ကား– ထို အကုသိုလ်တို့၏ ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာသည် အမြဲလေးလံနေသော ဂရုတာ့ သာတည်း။

ပစ္စောသက္ကန် ဘာဝေန၊ တစ်ဖန် ဆုတ်နှစ်သည်၏, အဖြစ်ဖြင့်။ ပဝတ္တံး သော။ အကုသလမေဝ၊ အကုသိုလ်စိတ်သည်ပင်။ ပစ္စောသက္ကနံ၊ န–မည်၏။ [ထိုပစ္စော–သက္ကန ဟူသည် မာယာတည်း။ "အစ္စသရာ"ဟုလည်း ဆိုကြသေး၏။ -အနု။]

ကေဝီသုတိအနေသနာ<sub>္က</sub>နာမ၊ ဧကဝီသတိ<sub>ာ</sub>အမွေညနာ ့တို့မည်သည်ကို<sup>မှ</sup>ု (ဧဝံ ဝေဒီတဗ္ဗာ–၌ စပ်။) ဝေဇ္ဇကုမ္ပ်၊ ဆေးကုမ္ဒကို။, ကရောတိ။ ့ ဒူတကမ္ပံ့မှ တမန်သည် တို့၏ အမှုကို။ (တမန်သည်တို့၏ အလုပ်ဖြစ်သော လူတို့၏) သဝန်စာလွှာနှတ်မှာစကားကို ယူဆောင်၍ တစ်ရွာမှတစ်ရွာ စသည်သို့ ခရီးရှည်သွား မှုကို။) ကရောတိ။ ပဟိဏကမ္မံ၊ စေနိုင်းအပ်သည်ဖြစ်၍ တဲ့စ်အိမ်မှတ်စ်အိမ်သို့ ခရီးတိုသွားမှုကို။ ကရောဟိ။ ဂဏ္ဍံ၊ အနာကို။ ကောလေတိ၊ ဓားဖြင့် ခွဲပေး၏ ျပ အရမက္ခနံး၊ အနာကို လိုမ်ိုးကျုံကြောင်းဖြစ်သော္ ဆေးကို၊ ဒေတ္ပီ၊ ပေး၏။ ဥခ္ခံြ ဝိရေစနံ၊ အထက်သို့ ပျို့အန့်ကြောင်း ဆေးကို။(အန်ဆေးကို။)ဒေတိ။ အဓောဝိရေစနံ၊ ့ အောက်သို့ ဝမ်းလျှောကြောင်း ဆေးကို။ (ဝမ်းနှတ်ဆေးကို။) ဒေတို။ နတ္ထုတေလံ၊ နှာနှပ်ဆီကို။ (ရှုစရာဖြစ်စေ နှာခေါင်း၌ ထည့်ဖို့ရာ ဖြစ်စေ အသုံးပြုဖို့ ဆီကို။) ပစတိ၊ ချက်ပေး၏။ စက္ခုတေလ၊ မျက်စဉ်းဆီကို။ ပစတိ။ ဝေဠုဒါနံ၊ လုံးအပ်သော့ ဝါးကို။ အေတိ။ ["ဝေဠြှဝဝ - ဒါတဗ္ဗဘာဝေန , ပရိဂ္ဂဟိတော ဝေဠုဒါနံ့ <sub>ဂ</sub>နာမ – ၂ ပေးထိုက်သည်၏ အဖြစ်ဖြင့် (ပေးဖို့ရာ) သိမ်းဆည်းထားအပ်သော ဝါးကို ဝေ့ငျှဒါန ဟု ခေါ်သည်။" –အနျ၊]ပဏ္ဏာဒါနဲ့၊ ပေးထိုက်သော ဓနိရွက် ထန်းရွက် စသည်ကို။ အေတိ။ ပုပ္မွာဒါနဲ့၊ ပေးထိုက်သော ပုန်းကို။ အေတိ။ ဖူလဒါနဲ့၊ပေးထိုက်ိန္ဆော္ အသီးကို။ ဒေတိ၊ သိနာနဒါနံ၊ ပေးထိုက်သွော ရေဈိုးကြောင်း ဆပ်ပြာကို၊ ဒေတိ၊ [ဆပ်ပြာအမှုန့်အခဲ ျ~မျိုးလုံးကို သိုနာန<sup>ို</sup>ဟု ခေါ်၏။ သိနာ<sup>့</sup>ခဲ့ာတ်၊ သောစေ့– . စင်ကြယ်ခြင်းဟူသော အနက်၌ဖြစ်၏။ သိနာယတိ အနေနာတို့ သိနာနှံ။]ေပး 🧀

ဒန္တ ကဋ္ဌဒါနံ၊ ပေးထိုက်သော ဒန်ပူကို။ ဒေတိ၊ မုခေါ်ဒကဒါနံ၊ <u>မ</u>ွေးထိုက်သော

မျက်နှာသစုံရေကို။ ဒေတိ။ စုဏ္ဏဒါနံး၊ ပေးထိုက်သော မျက်နှာချေမှုန့်ကို။ ဒေတိ။ မတ္တိကာဒါနံး ပေးထိုက်သော မြေညက်မှုန့်ကို။ ဒေတိ။ စာဋုကကမ္မံ၊ အလှူရှင်တို့ကို မြှောက်ပင့်၍ မိမိကိုယ်ကို နှိမ့်ချလျက် သနားချစ်ခင်အောင် ပြောဆိုမှုကို။ ကရောတို့၊ ပြု၏။ မုဂ္ဂသူပိယံ၊ မကျက်နည်းပါး အကျက်များသော ပဲနောက်ဟင်းကဲ့သို့ အမှန်နည်းပါး အမှားများသော စကားပြောမှုကို။ (ကရောတို့။) ပါရိဘင်္ခါ၊ သားငယ် သမီးငယ်တို့ကို ချော့မြှူခြင်း စသည့်ဖြင့် အစေအပါး၏ အဖြစ်ကို။ (ကရောတိ။) စော်ဖေသနိယံ၊ သလုံးမြင်းခေါင်းဖြင့် တစ်အိမ်မှ တစ်အိမ်သို့ သွား၍ အစေအပါးခံခြင်းသည်။ ဒါဝီသတိမ်၊ ၂၂–ခုမြောက်သည်။ (သမာနံပိ၊ သော်လည်း။) ရုတကမ္မေန၊ ခုတကမ္မနှင့်။ သဒိုသံ၊ တူ၏။ တသူ့ာ၊ ကြောင့်နှုံ၊ ဧကဝီသတိ၊ ၂၁–ပါးသည်။ (ဟာတိ။)

ဆ၊ ကုန်သော။ အဂေါစရာ၊ အဂေါစရ တို့ဟူသည်။ ဝေသိယာဂေါစရော၊ ပြည့်တန်ဆာမ ဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာအရပ်လည်းကောင်း။ (ဆွမ်းမခံကောင်း ဟေုတ်၊ ဆွမ်းခံကောင်းပါ၏။ သို့သော် မိတ်ဆွေဖွဲ့ သောအားဖြင့် မပြတ် မသွားရသော ကြောင့် အဂေါစရ ဟု ဆိုသည်။) ဝိဝေါဂေါစရော၊ လင်သေလင်ပြတ် တစ်ခုလပ် မုဆိုးမို့ဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာ အရပ်လည်းကောင်း။ ထုလ္လကုဓာရီ ဂေါစရော၊ အရွယ်လွန်ပြီး အပျိုကြီးဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာ အရပ်လည်းကောင်း။ ပဏ္ဏကာဂေါစရော၊ ပဏ္ဏကြီးဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာ အရပ်လည်းကောင်း။ ပဏ္ဏကာဂေါစရော၊ ထန်းရည်အရက်ဆိုင်ဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာ အရပ်လည်းကောင်း။ ပါနာဂါရဂေါစရော၊ ထန်းရည်အရက်ဆိုင်ဟူသော မပြတ်မလပ်သွားရာအရပ် လည်းကောင်း။ ဘိက္ခုနီအဂေါစရော၊ ဘိက္ခုနီဟူသော မပြတ်မလပ် သွားရာ အရပ် လည်းကောင်း။ ကည်းကောင်း။ ကြတိ၊ ဤသည်တို့တည်း။

သင်္ခေပတောတိ၊ က်ား၊၊ သရုပေန၊ သရုပ်အားဖြင့်။ အနုဒ္ဒိဋ္ဌတ္တာ၊ မပြအပ်ခဲ့ သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဥဒ္ဒေသ–တုန်းက မပြအပ်ခဲ့သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) တတ္တ ကတ်မော ဆန္ဒောတိ အာဒိ၊ အစရှိသော စကားရပ်သည်။ ဝါ၊ ကို။ ဝတ္တု၊

၁။ စုဏ္ဏဒါနဲ။ ။ စုဏ္ဆေနာတိ စတ္ထ အတ္တနော သန္တကံ သိရိသစုဏ္ထဲ ဝါ၊ ကုက္ကိုမှုန့်ကို သော်လည်ကောင်း။ အညံ ဝါ ကသာဝဲ၊ ကုက္ကိုမှုန့်မှ တစ်ပါးသော ဖန်သော အရသာရှိသော အမှုန့်သော်လည်းကောင်း။ ယံကိဥ္ထိ ကုလသင်္ဂဟတ္ထာယ အေတိုး–သံဃာဒိသေည် ကုလဒုသကံ သိက္စာပုဒ်အဋ္ဌကထာ။ ဤ အဋ္ဌကထာကိုကြည့်၍ စုဏ္ဏအရ မျက်နှာစသည်ကို အသွေးအသား သန့်ရှင်းအောင် လိမ်းကြောင်းဖြစ်သော အမှုန့်ကို စုဏ္ဏခေါ်သည် ဟု မှတ်ပါ။ မစ္ဈိပဏ္ဏာသာ ရဋ္ဌပါလ-သုတ်၌လည်း "မုခံ စုဏ္ဏကမက္ခိတံ"ဟု ရှိသည်။ ထိုစုဏ္ဏကတို့မှာ လူများအတွက် ဖြစ်သောကြောင့် မွေးသောအနံ့လည်း ပါ၏။ ဤ စုဏ္ဏဒါနဲ့၌ကား ရဟန်းများ၏ ရှိရင်း စုဏ္ဏဖြစ်သောကြောင့် မွေးသောနံ့ရှိသော စုဏ္ဏတို့ကို မဖွင့်ပါ–ဟူလို။

**F** 

့ဟောတော်မူခြင်းငှာ။ နက္ကာ၊ မတတ်ကောင်း။ ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ ယော ဆန္ဒော ဆန္ဒိကတာတို အာဒိ နိဒ္ဒေသံ၊ အစရှိသော နိဒ္ဒေသကို။ သစ်ပိတွာ၊ အကျဉ်းချုံး၍။ ယေဝါပနာတို၊ ဟူ၍။ နိဒ္ဒေသော၊ နိဒ္ဒေသကို။ ကတော၊ ပြုတော်မူအပ်ပြီ။ ဣတိ အတ္တော၊ ဤကား အနက်။

နိဒ္ဓေသဝါရေ၊ ၌၊ ပုစ္ထာဒီနံ၊ ပုစ္ဆာ အစရှိသည်တို့၏။ ပစ္စေကံ၊ အသီးအသီး။ ["ကတမော တသို့ သမယေ" စသည်ဖြင့် တရားတစ်ပါးလျှင် ပုစ္ဆာတစ်ခုစီရှိသော ကြောင့်။ အနေကတွေး၊ များကုန်သည်၏ အဖြစ်သည်။ (သတိ) ပိ၊ သော်လည်း။ ပုစ္ဆာဒိဘာဆေန၊ ပုစ္ဆာ အစရှိသည်တို့၏ အဖြစ်ဖြင့်။ ဧကတ္တံး၊ တစ်ခုတည်း၏အဖြစ်သို့။ ဥပနေတွာ၊ ဉာဏ်ဖြင့် ကပ်ဆောင်၍။ စတုပရိစ္ဆေဒတာ၊ ၄–ပါးသော အပိုင်းအခြား ရှိသည်၏ အဖြစ်ကို။ (သင်္ဂဟကာရေန။) ဝုတ္တာ၊ မိန့်တော်မူအပ်ပြီ။ နိဒ္ဓေသဝါရကတာဝတ္ထနာ၊ နိဒ္ဓေသဝါရကထာကို ဖွင့်ကြောင်းဖွင့်ရာ ဋီကာသည်။ နိဋ္ဓိတာ။ ဤနေရာကျမှ "နိဒ္ဓေသဝါရကထာ ဝဏ္ထနားပုံ ရှိရမည်။]

# ကောဋ္ဌာသဝါရအဖွင့်

စတ္တာရော ဒွေတိ၊ စတ္တာရော ဒွေ ဟူ၍။ စေမာဒိကဲ၊ ဤသို့ အစရှိသော။ (ဂဟဏံ–၌စပ်။) သစီပိတ္ထာ၊ ချုံး၍၊ ဝါ၊ တစ်နည်း။ သဟ၊ အတူတက္သ။ ဂဟဏံ၊ ယူကြောင်းစကားရပ်သည်။ သင်္ဂဟော၊ မည်၏။ [ သံ–သဒ္ဒါသည် ပထမနည်း၌ သင်္ခေပအနက်ဟော– ဒုတိယနည်း၌ သဟအနက်ဟောတည်း။]

ထပေတွာ ယေဝါ့ပနကေတိ (ဣဒံ)၊ ထပေတွာ ယေဝါပနကေ ဟူသော ဤစကားကို။ သင်္ဂဟေတဗွေ၊ အကျဉ်းချုံး၍ ယူထိုက်ကုန်သော တရားတို့ကို။ ဝါ၊ အတူတကွပေါင်း၍ ယူထိုက်ကုန်သော တရားတို့ကို။ သန္ဓာယ၊ ၍။ (သင်္ဂဟ ကာရေန) ဝုတ္တံ။ [၅ဝ–ကျော်တရားတို့ကို ခန္ဓာအားဖြင့် ၄–ပါး ဟု လည်းကောင်း။ အာယတနုအားဖြင့် ၂–ပါး ဟုလည်းကောင်း ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဟောတော် မူခြင်းသည်။ ထို ၅ဝ–ကျော် တရားတို့ကို ချုံး၍ယူကြောင်း၊ တစ်နည်း– အတူတကွပေါင်း၍ ယူကြောင်း စကားဖြစ်သည်–ဟူလို။] ဟို၊မှန်။ တစ်နည်း– ဟိုး

၁။ အနေကတ္တေ့ ကေတ္တဲ့။ ။ပုစ္ထာသည် "ကတမော တသို့ သမယေ စသော" စသည်ဖြင့် တရားတိုင်းပါနေ၍ များ၏။ သမယနိဒ္ဒေသလည်း ပထမစိတ်အတွက် ခုတိယစိတ်အတွက်သာ မက၊ ပထမစိတ်မှာပင် , "တသို့" သမယေ"တွေများ၏။ မမွနိဒ္ဒေသ အပ္ပနာ(နိဂုံး)တို့လည်း များသည်ပင်။ သို့သော်–ဧကတ္တဲ့ ဥပနေတွာ– ပုစ္ထာစာတ်စသည်ကို ငဲ့ သော ဧာတျာပေက္ခနည်း အားဖြင့် တစ်ခုတည်းကပ်ဆောင်၍ ပုစ္ဆာပရိစ္ဆေဒ၊ သမယနိဒ္ဒေသ၊ မမွနိဒ္ဒေသ၊ အပ္ပနာ–ဟု ၄--ပါး သော ဝရိစ္ဆေဒကိုသာ အဋ္ဌကထာဆရာပြသည်။

ချဲ့။ တေ၊ ထို ၅၀ ကျော် တရားတို့သည်။ ဝိသုံဝိသုံ၊ အသီးအသီး။ ဥန္ခ်င္ဆတ္တာ၊ သရုပ်အရ ထုတ်ပြ အပ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ နိန္ဒိဋ္ဌတ္တာ စုံ အကျယ် ညွှန်ပြအပ် ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်လည်းကောင်း။ အကျဉ်းတုန်းကလည်း အသား ဟောတိ ဝေဒနာ ဟောတိ – စသည်ဖြင့်လည်းကောင်း၊ အကျယ်၌လည်း ကတမော တသို့ သမယေ ဖည်ော –စသည်ဖြင့်လည်းကောင်း။ အသီးအသီး ကတမော တသို့ သမယေ ဖည်ော –စသည်ဖြင့်လှည်းကောင်း။ အသီးအသီး ပြခဲ့သောကြောင့်။ ဝိပ္ပက်ဏ္ဏာ၊ အထူးသဖြင့် ပြန့်ကြိ၍နေကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ သင်္ဂဟောတစ္စာ၊ အကျဉ်းချုံး၍ သူထိုက်ကုန်သည်။ ဝါ၊ အတူတကွ ပေါင်း၍ယူထိုက်ကုန်သည်။ ဟောန္တိ။

ယေဝါပနကာ၊ ယေဝါပနဲက တရားတို့သည်။ သင်္ဂဟဂမနေနေဝါ ယေဝါပနကဟု အကျဉ်းချုံး၍ သိမ်းယူခြင်းသို့ ရောက်ခြင်းကြောင့်ပင်။ မေပဝါပန ဟု သိမ်းယူခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော ယေဝါပနက ဟူသော စကားကြောင့်ပင်။ မခု၌ "ဆန္ဒော ဟောတိ အဓိမောက္ခော ဟောတိတိ အာဒိနာ သင်္ဂဟ ဝစနေန"ဟု ဖွင့်သည်ကို စဉ်းစားပါ။] တထာ၊ ထိုဖဿ ဝေဒနာ--စသည်တို့ကဲ့သို့။ နှ(ဟောန္တိ)၊ ကုန်။ (ကသ္မွာ။) အဝိပ္ပက်ဏ္ထတ္တာ၊ အထူးသဖြင့် မပြန့်ကြီကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့် တည်း။ မောဝါပနက ဟု ဟောတော်မူခြင်းသည်ပင် သိမ်းကျုံး၍ ယူပြီးဖြစ်သောကြောင့် ဖဿဝေဒနာ--စသည်တို့ကဲ့သို့, ဖရိုဖရဲ တကွဲတပြားစီမနေ ရကား၊ ထပ်၍ ချုံးဖွယ် မလိုပါ--ဟူလို။]

ပန္၊ ထိုသို့ပင် ထပေတွာ ယေဝါပနကေ ဟု အဋ္ဌကထာဆိုရာ ဆိုအပ်ပါ သော်လည်း။ (တေန ထိုယေဝါပနကတရားတို့သည်။) ယသွားကြောင့်။ သင်္ခါ န်ရက္ခန္ဓပရိယာပန္စာ၊ သင်္ခါရက္ခန္ဓာ၌း ျအကျုံးဝင်ကုန်သည်။ ဟောန္တိ ။ တသွား ကြောင့်။ တံနိဒ္ဒေသ၊ ထိုသင်္ခါရုက္ခန္ဓနိဒ္ဒေသ ပါဠိတော်၌ ။ အခန္ဓဘာဝနိုဝါရဏတ္ထံ၊ ယေဝါပနက တရားတို့၏ ခန္ဓာ မဟုတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို တားမြစ်ခြင်း အကျိုးငှာ။ ယေဝါပနာတွေဝ၊ ယေဝါပနတို့ ဟူ၍သာ။ (ဘဂဝဘား) ဝုတ္တား ကုန်ပြီ။ ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ ယေဝါပနကာ၊ ယေဝါပနက တရားတို့ကို။ န ီထပေတဗွာ ၊ မချန်ထားထိုက်ကုန်။ ဣတိ၊ ဤကား ဋီကာဆရာ၏ အလိုတည်း။

၁။ နှ ထပေတဗူး။ ' 'မထပေတွာ်' ယွေးဝါပနက ဟူ သော အဋ္ဌကထာစကားကို ငိုကာဆရာ မနှစ်သက်။ ယေဝါပနက တရားတို့ကို မချန်ထားထိုက်ဟု ငိုကာဆရာ ဆိုလိုသည်။ ဆိုလိုရင်းကား-အဋ္ဌကထာ၌ "ယေဝါပနက တရားတို့ကို ချန်ထား၍"ဟု ဆိုခြင်းသည် ဥဒ္ဒေသဝါရ၌လည်း "ယေဝါပန တသို့ သမယေ၊ နိုဒ္ဒေသဝါရ၌လည်း" ယေဝါ ပန တသို့ သမယေ"ဟု တောတော်မူရကား မသ ဝေဒနာ--စသည်တို့ကဲ့သို့ တကွဲတပြားစီ ဗရိုဗရဲဖြစ်၍ မနေ။ ယေဝါပန တရားအဖြစ်ဖြင့် တပေါင်းတစည်းတည်းသာ ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် သင်္ဂဟဝါရဝယ်

ပစ္စယ္ သင်္ခါတေနာတိ၊ ကား။ အာဟာရ ပစ္စယ္ သင်္ခါတေန၊ အာ္ခဟာရ 'ပစ္စယ္ သင်္ခါတေန၊ အဲ့ ဟာရ 'ပစ္စယ္ သင်္ခါတေန၊ (အာဟာရင္အေန – ၌ 'စပ္ခ်။) ဣတိ ပုတ္တဲ့ ဟောတိ။ အထဲ 'ဝါ၊ ကား။ ဟေတု၊ ဟေတု လည်းကောင်း။ ပစ္စယော၊ ပစ္စယ္ လည်းကောင်း။ ဣတိ၊ သို့။ ဧတေသ ဒီသု၊ ဤ ၂--မျိုးတို့တွင်။ ဧနကော၊ ဖြစ်စေတတ်သော အကြောင်းသည်။ ပစ္စယော၊ ပစ္စယ္ မည်၏။ ဥပတ္တမ္ဘကော၊ ထောက်ပံ့တတ်သော အကြောင်းသည်။ ပစ္စယော၊ ပစ္စယ္ မည်၏။ ဣတိ ဧဝံ၊သို့။ ဝိသေသဝန္တေသု၊ အထူးရှိကုန်သော အကြောင်းတို့တွင်၊ ပစ္စယသင်္ခါတေန၊ ထောက်ပံ့ တတ်သော ပစ္စယဟု ဆိုအပ်သော။ ( အာဟာရင္အေန တယော အာဟာရာ ဟောန္တိ ၌ စပ်။) 'ပစ္စယဟု ဆိုအပ်သော။'( အာဟာရင္အေန တယော အာဟာရာ ဟောန္တိ ၌ စပ်။) '

ဟိ၊ ထင်ရှားအောင် ပြဦးအဲ့။ ဥပတ္တမ္ဘကဖြစ်ပုံကို ထင်ရှားအောင် ပြဦး အဲ့။] ကဗဋိကာရာဟာရော၊ ကဗဋိကာရာဟာရသည်။ (ရုပ်အာဟာရသည်။) သြစာဌာမက ရုပါဟရဏေန၊ သြစာဌာမက ရုပ်ကို ဆောင်ခြင်းအားဖြင့်။ ရုပကာယံ၊ ရုပကာယကို။ ဥပတ္တမ္ဘေတိ ယထာ၊ ထောက်ပံ့တတ်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ဣမေပိ၊ ဤ မဿ, စေတနာ, ဝိညာဉ် ဟူသော နာမ်အာဟာရတို့သည်လည်း။ ဝေခနာဒိ အာဟရဏေန၊ ဝေခနာအစရှိသော အကျိုးကို ဆောင်ခြင်း အားဖြင့်။ [အာဒိဖြင့် ပဋိသနေဝိညာဉ်၊ နာမ်ရုပ်တို့ကိုယူ။] နာမ ကာယ၊ နာမကာယကို။ (ဥပတ္တမ္ဘေန္တိ။) ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။ ["ကသူာ ဝိသေသဝန္တေသ ပစ္စယသင်္ခါတေန ဣတိ အတ္တော။ ဒဋ္ဌဇ္ဈာ၊ နည်း။ ဟိ (ယသူာ) ကဗဋိကာရာ ဟာရော။ပ။နာမကာယံ ဥပတ္တမ္ဘေန္တိ ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဧဝံ ဝိသေသဝန္တေသ ပစ္စယသင်္ခါတေန ဣတိ အတ္တော ဒဋ္ဌဇ္ဈာ" ဟုလည်း တစ်နည်းပေးနိုင်၏။]

ု တထာ စ ဟောန္တိတိ၊ ဟူသော စကားကို၊ သာဓာရဏေး အတူတကွ ဆောင်တတ်ကုန်သော။ ဝါ၊ ဆက်ဆံကုန်သော။ သဟဓာတာဒိ ပစ္စယေ၊ သဟဓာတ အစရှိသော ပစ္စည်းတို့ကို။ (အညမည, နိဿယ, သမ္မယုတ္တ, အတ္တိ, အဓိဂတ ပစ္စည်းတို့ကို အာဒိဖြင့် ယူပါ။) သန္ဓာယာဟာ။ အညထာစာတိ၊ ကား။ အညေန၊ သဟဓာတ အစရှိသော အခြင်းအရာတို့မှ အခြားသော။ ဧကေန၊ တစ်ပါးသော။ အာကာရေန စ၊ ဥပတ္ထမ္ဘန အခြင်းအရာအားဖြင့်လည်း။ ပစ္စယာ၊ ကျေးစူးပြု တတ်ကုန်သည်။ ဟောနွိုယေဝ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အပိုအလွန် ကျေးစူးပြုတတ်

ယေဝါပနက တရားတို့ကို ပေါင်းရွှိယူဖွယ် မလိုသောကြောင့် "ထပေတွာ ယေဝါပနကေ"ဟု မိန့်သည်။ ငိုကာဆရာက ဤ သင်္ဂဟဝါရဝယ် သင်္ခါရက္ခန္ဓာ့ကိုပြုရာ၌ ယေဝါပန တသို့ သမယေ စသည်ဖြင့် ထည့်ရုံပြသောကြောင့် "ထပေတွာ ယေဝါပနကေ"ဟု မဆိုသင့်ကြောင်းကို မိန့်သည်။

ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) အာဟာရာတိ၊ ဟူ၍။ ဂုစ္စန္တိ၊ ဣတိ အတ္ထော။ တသွားကြောင့်။(ဖဿ စေတနာဝိညာဉ်တို့က တစ်ပါးသော အခြင်းအရာအားဖြင့်လည်း ကျေးဇူးပြုတတ်ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) အာဟရဏကိစ္စရဟိတာနံ၊ ဝေဒနာ–အစရှိသော အကျိုးတရားတို့ကို ဆောင်ခြင်းကိစ္စမှ ကင်းကုန်သော။ ဟေတု အဓိပတိ အာဒီနံ၊ ဟိတ်ခြောက်ပါး, အဓိပတိ လေးပါး အစရှိသော တရားတို့၏။ အာဟာရဘာဝပ္ပသင်္ဂေါ၊ အာဟာရအဖြစ်၌ ကပ်ငြံလျဉ်းပါးဖွယ်သည်။နတ္တိ။

တိသော စ။ပ။ အာဟရတီတိ အာဒီ၊ စကားကို။ယထာသမ္ဘဝဝသေန၊ ဖြစ်သင့်သည်အား လျော်သည်၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဝုတ္တဲ့။ ဣမသို့ ယေဝ စိတ္တေ၊ ဤပထမ မဟာကုသိုလ်စိတ် တစ်ခုတည်း၌သာ။ သောဒီဝသေန၊ သောအစ ရှိသည်တို့၏ အစွမ်းဖြင့်။ န (ဝုတ္တဲ့)၊ ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ တယော စ ဘဝေတိ၊ ကား။ ကာမာဒီဘဝဘူတံ၊ ကာမအစရှိသော ဘဝဖြစ်၍ ဖြစ်သော။ [ဘဝကြီးကိုးပါးကို ဆိုသည်။] ဝိညာဏံ၊ ပဋိသန္ဓေဝိညာဉ်ကို။ ဝိသေ သေန၊ အထူးအားဖြင့်။ (အာဟရတိ၊ ဆောင်နိုင်၏။) ["သင်္ခါရပစ္စယာ ဝိညာဏံ" အရ စေတနာက ပဋိသန္ဓေဝိညာဉ်ကို အထူးအားဖြင့် ဆောင်နိုင်သည်--ဟူလို။] အဝိသေသန စ၊ သာမညအားဖြင့်ကား။ ပဥ္စ၊ ကုန်သော။ ဥပါဒါနက္ခန္ဓေ၊ ဥပါဒါန်၏ အာရံဖြစ်သော ခန္ဓာတို့ကို။ (အာဟရတိ။) [သာမညအားဖြင့်ကား ပဋိသန္ဓေတာ့ ပဋိသန္ဓေတာ့ ပဋိသန္ဓေတတ္တိ ၂--ပါးစုံး၌ဖြစ်သော ဝိပါက်ဝိညာဉ်တို့ကို ဆောင်နိုင်သည်--ဟူလို။]

အာရမ္မဏ်၊ ကို။ ဥပဂန္ထာ၊ ကပ်၍။ နိစ္ဈာယနံ၊ ရှုခြင်းသည်။ စိန္တနံ၊ သိခြင်းသည်။ ဥပနိစ္ဈာယနံ၊ န-မည်၏။ ["ရှ-ဟူသည် သိခြင်းပင်တည်း" ဟု သိစေလို၍ နိစ္ဈာယနံကို စိန္တနံ့ဟု ထပ်ဖွင့်သည်။] ဟေတွဋ္ဌေနာတိ(ပဒဿ)၊ ၏။ ဥပါယတ္တေန၊ အကြောင်းဟူသော အနက်အားဖြင့်။ (ဣတိ အတ္တော ဒဋ္ဌဗွော)။ မူလတေန၊ မူလဟူသောအနက်အားဖြင့်။ (ဣတိ အတ္တော) န (ဒဋ္ဌဗွော)။ [ဟေတွဋ္ဌေန၌ ဟေတု–အရ အကြောင်းဟူသော သာမညဟိတ်အနက် ကို ယူပါ။ "ဟိတ်ခြောက်ပါးဟူသော မူလဟိတ်အနက်ကို မယူပါနှင့်"–ဟူလို။]

ိပုဗ္ဗဘာကေ၊ လောကုတ္တရာမဂ်၏ ရှေ့အဖို့၌။ ဂတော ပဋိပန္နော၊ ကျင့်အပ်သော။ နာနာကွဏ်ကော၊ အထူးထူးသော ခဏ၌ဖြစ်သော။ အဋ္ဌင်္ဂိကော၊ ရှစ်ပါးသော

<sup>ား</sup> ပု<del>စ္စဘာလျဖစ္ပတ္တား ။လောက</del>ုတ္တရာမဂ်မရောက်မီ ရှေ့အဖို့ စိပဿနာဗဏ၌ စိတ္တက္ခဏပေါင်း များစွာဖြစ်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ ထို များစွာ ဖြစ်ရာဝယ် စိရတီ ၃–မျိုး တို့ တစ်မျိုးစီယှဉ်နိုင်သောကြောင့်လည်းကောင်း၊ ထို ၃–မျိုးကိုပင် ပရိယာယ်အားဖြင့် ပေါင်း၍

အင်္ဂါရှိသော။ မတ္ပေါ၊ မင်္ဂကို။ (ဝုတ္တော–၌ စပ်။) လောကုတ္တရက္ခလောဝ၊ လောကုတ္တရာ စဏ၌သာ။ သဟ၊ တကျွ။ (မဂ္ဂင်ရှစ်ပါးလုံး အပြည့်အစုံ။) ပဝတ္ထော၊ ဖြစ်သည်။ (ဟုတ္လာ။) ယထာဂတမဂ္ဂေါတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မှအပ်ပြီ။

ဝိပဿနာက္ခဏတော၊ ဝိပဿနာခဏမှ။ ပုဗ္ဗေဝ၊ ရှေး၌ပင်။ ကာယကမ္မာ ဒိနံ၊ ကာယကံ အစရှိသည်တို့၏။ သုပရိသုဒ္ဓတာယ၊ အလွန် စင်ကြယ်ကုန် သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အဋ္ဌဂိ ကမဂ္ဂျပနိဿယော၊ အဋ္ဌဂိ က အရိယာမဂ်၏ အားကြီးသော မှီရာအကြောင်း ဖြစ်သော။ အရိယော၊ မြတ်သော။ အဋ္ဌဂိ ကော၊ သော။ မဂျေ၊ သည်။ ဘဝနာပါရီပူရိုး ဘာဝနာ၏ ပြည့်စုံလုံလောက်ခြင်းသို့၊ ဂစ္ဆတိ၊ ရောက်၏။ ဣတိ စဝံ၊ သို့။ ဝုတ္တေန၊ ဟောတော်မူအပ်သော။ ပရိယာ ယေန၊ ပရိယာယ်အားဖြင့်။ "ပုဗ္ဗဘာဂမဂ္ဂဿ၊ လောကုတ္တရာမဂ်၏ ရှေ့အဖို့၌ ဖြစ်သော ဝိပဿနာမဂ်၏။ အဋ္ဌဂိ ကထာ၊ ရှစ်ပါးသော အင်္ဂါရှိသည်၏အဖြစ်ကို။ ယထာဂတဝစနေန၊ ယထာဂတ— သဒ္ဒါဖြင့်။ ဒီပိတာ၊ ပြတော်မူအပ်ပြီ။ ဧကက္ခဏေ၊ တစ်ပြိုင်နက်သော စဏ၌။ အဋ္ဌနံ့၊ ကုန်သော။ အင်္ဂါနံ၊ အင်္ဂါတို့၏။ သဗ္ဘဝါ၊ ထင်ရှားကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ပုဗ္ဗဘာဂမဂ္ဂဿ အဋ္ဌဂိ ကတာ။) န (ဒီပိတာ၊)ပြတော်မူအပ်သည် မဟုတ်။ ဣတိ စဝံ၊ သို့။ အဿပိ၊ ဤ ဒုတိယ ဒေသနာ၏လည်း။ ပရိယာယဒေသနကာ၊ ပရိလာယ် ဒေသနာတော်၏ အဖြစ်ကို။

"နာနာက္ခ်က်ေကာ အဋ္ဌဂို ကော မဂ္ဂေါ"ဟု ဆိုသည်။ ထိုသို့ ဝိပဿနာစက၌ ဝိရတိ ၃–မျိုးတို့ အသီးသီး ဖြစ်ကြသော်လည်း လောကုတ္တရာမဂ် ကော်၌ကား အမြဲအားဖြင့် တစ်ပေါင်းတည်း ဖြစ်သောကြောင့် "လောကုတ္တရက္ခဏေဝ သဟ ပဝတ္တော" ဟု ဆိုသည်။ ဤ၌ "နာနာက္ခဏိကော အဋ္ဌဂို ကော မဂ္ဂေါ"အရ အကြောင်းဖြစ်သော လောကီမဂ်သာ ရ၍, ယထာဂတမဂ္ဂေါအရ အကျိုးဖြစ်သော လောကုတ္တရာမဂ်ကို ရသောကြောင့် အရပြားသော်လည်း အကြောင်းအကျိုး မပြားသကဲ့သို့ "အဋ္ဌဂို'ကော မဂ္ဂေါ လောကုတ္တရက္ခဏေ သဟ ပဝတ္တော ယထာဂတမဂျေါတိ ဝုတ္တော"ဟု အဘေဒဘေဒူပစာအားဖြင့် ဆိုထားသည်။ ပြာထာဂတမဂျေါတိ ဝုတ္တော ကာရတာဖလာနံ အဘေဒူပစာရေနာတိ ဒဋ္ဌဗ္ဗိန္-အနု။]

၁။ ပုခ္မွဘာဂၿပားဒီပီတာ။ ကြည့် "အရိယ အဋ္ဌဂ်ီ ကမဂ်ဟူသည် လောကုတ္တရာမဂ်မဟုတ်၊ လောကုတ္တရ အဋ္ဌဂ်ီမဂ်၏ ဥပနိဿယဖြစ်သော လောကိမဂ်သာတည်း။ လောကိမဂ်နှင့် လောကုတ္တရာမဂ်ကို မပြားဘဲ တစ်သားတည်း ဆိုသောကြောင့် အဘေဒဘေဒပစာဟု မှတ်ပါ။ "အရိယော အဋ္ဌဂ်ီ ကော မက္ဂါ-ဘာဝနာ ပါရိပူရီ-ဂစ္ဆတိ" ကား "ပုဗွေဝ ခေါ ပနဿ" အစ ရှိသော ပါဠိတော်၏ အဆက်ဖြစ်သော စကားတည်း။ ဤ "အရိယော။ပ။ဂစ္ဆတိ"ဟူသော စကားကို ထောက်၍ "ပုဗ္ဗေဝ ခေါပနဿ"ဟူသော ဤခုတိယဒေသနာတော်ကိုလည်း ပရိယာယဒေသနဟုဝင် မှတ်ပါ။



ဝိစိတ္တတာ၊ စိတ်၏ ဆန်းကြယ်သည်၏ အဖြစ်မည်၏ ။ ဣတိ၊ကြောင့်။ စိတ္တ။ ပ။ ဝိညာဏက္ခန္ဓောတိ၊ ဟူ၍ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ စတ္တာရော ခန္ဓတ ဟောန္တိတိ အာဒီသု၊ ပါဠိရပ်တို့၌။ ဝေဒနာက္ခန္ဓာဒိန် ၊ တို့ကို။ သင်္ဂဟေ၊ သိမ်းယူ ခြင်းကို။ ကတေပါ၊ ပြုအပ်ပြီးပါသော်လည်း။ ပုန္။ ဧကော။ ပ။ အာဒီဝစနံ၊ စကားသည်။ အနေကေ၊ ကုန်သော။ ဝေဒနာက္ခန္ဓာဒယာ၊ ဝေဒနာက္ခန္ဓာဒယာ၊ ဝေဒနာက္ခန္ဓာ အစ ရှိသော တရား တို့ကို။ စာတိနိဒ္ဒေသန၊ ဇာတိနိဒ္ဒေသ အားဖြင့်။ (ဇာတ်တူတရား တို့ကိုပေါင်း၍ ညွှန်ပြခြင်းအားဖြင့်။) ဣမ၊ ဤ သင်္ဂဟဝါရ၌။ နှ ဝုတ္တာ၊ ဟောတော်မူအပ်ကုန်သည် မဟုတ်။ ဣတိ၊ ဤအနက်ကို။ ဒဿနတ္တံ၊ ပြရခြင်း အကျိုးရှိ၏။ [ အခြားနေရာ၌ ဝေဒနက္ခန္ဓာဟု ဆိုလျှင် ပစ္စုပွန်စသောအားဖြင့် ပြားသော ဝေဒနာတို့ကို သိမ်းယူရ၏။ ဤသင်္ဂဟဝါရ၌ကား "စိတ္တံ ဥပ္ပနံ့ ဟောတိ"အရ "ဖြစ်ဆဲဖြစ်သော စိတ်တစ်ပါးနှင့်ယှဉ်သော ပစ္စုပွန်ဝေဒနာ တစ်ပါး တည်းသာတည်း"ဟု ပြရခြင်း အကျိုးရှိ၏။—ဟူလို။]

စ၊ ဆဲက်။ ကျွန္တြယေသျက္ကန္မွေတို့၌။ ဧကဿ၊ တစ်ပါးသော မနိုန္မွေ၏။ စာတိ နိဒ္ဒေသဘာဝေ၊ စာတိနိဒ္ဒေသ၏ အဖြစ်ကို။ ပဋိက္နိတ္တေ၊ ပယ်မြစ်အပ်ပြီးသော်။ အညေသံ၊ အခြားကုန်သော။ ဣန္တြယာနဲ့၊ တို့၏လည်းကောင်း။ အာဟာရာဒီနဥ္စ၊ အာဟာရ အစရှိသည်တို့၏လည်းကောင်း။ တပ္ပဋိက္ခေပေါ၊ ထိုစာတိနိဒ္ဒေသ၏ အဖြစ်ကိုပယ်မြစ်ခြင်းသည်။ ဝါ၊ ကို။ ကတော၊ ပြုအပ်ပြီးသည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ထို့ကြောင့်။ ပုဗ္ဗင်္ဂမဿ၊ ရှေ့သွားဖြစ်သော။ ဝါ၊ ပဓာနဖြစ်သော။ မနိန္တြိယသောဝ၊ မနမိန္ဒေ၏ အတွက်သာ။ (ပဋိက္ခေပေါ၊ ကို။) ကတော၊ ပြီ။ ဣတိ ဒဋ္ဌဗွော။

ကောင္အာသဝါရဝဏ္ထနာ၊ သည်။ နိုင္ဆိတာ။

၁။ ကျွန္တြဲယေသူနပစာဌမွာ၊ ။ ပါဠိတော်၌ "စက် မနိန္တြိယ် ဟောတိ"ဟုသာ ဟောတော်မူသည်။ ထိုသို့ ဟောတော်မူသဖြင့် " မနိန္တြေ တစ်ပါးတည်းသာ ရှိ၏ စာတိ နိန္ဒေသ အားဖြင့် မနိန္တြေအမျိုးမျိုး ပေါင်းထားသည်မဟုတ်"ဟု ပယ်မြစ်ပြီး ဖြစ်ရကား အခြားသော သရွိန္တြေ စသည်တို့ကို "ဧကံ သရွိနြိယ်"စသည်ဖြင့် ဟောတော်မမူ၊ အာ့ဟာရ စသည်၌လည်း ဤ "မနိန္တြိယ် ဟောတိ"ဟု နည်းပြပြီးဖြစ်၍ "ဧကော ဖသာတာရော ဟောတိ"စသည့်ဖြင့် ဟောတော်မမူ။ "ဟောတော်မူဖွယ်လည်း မလိုတော့"ဟူလို။

'၆၈၉

# သုညတဝါရအဖွင့်

တွောတိ၊ ကား။ ယထာ ဝုတ္တေ၊ အကြင်အကြင် ဟောတော်မူ အပ်ပြီးသော။ တေသို့ သမယေ၊ ဤတရား အပေါင်း၌။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဧတေသု ဓမ္မေသု၊ ဤ တရားတို့၌။ ဘာဝေါတိ၊ ကား။ သတ္တော၊ သတ္တဝါကို။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ယောကောစိ၊ အမှတ်မရှိ တစ်စုံတစ်ခုသော။ အတွော၊ အထည်ကိုယ်ဒြပ် အနက်ကို။ (န ဥပလဗ္ဘတိ–၌ စပ်။)

### ဒုတိယစိတ္တ ့ စသည်အဖွင့်

သပ္မယောဂေနာတိ၊ ကား။ လီနညာ၊ တွန့်ဆုတ်သော။ စိတ္တ်သာ၊ စိတ်ကို။ ဥဿာဟန ပယာဂသဟိတေန၊ အားတတ်စေကြောင်း ကာယပယောဂ ဝစီ ပေယာဂနှင့် တကွဲဖြစ်သော။ (ပစ္စယဂဏေန–၌စပ်။) သဥပါယေနာတိ၊ ကား။ ကုသလဿ၊ ကို။ ကရဏာကရဏေသ၊ ပြုခြင်း မပြုခြင်းတို့၌။ အာဒီန ဝါနိုသံသ (ပစ္စြဲဝေကွဲက်၊ အပြစ်ကို ဆင်ခြင်ခြင်း, အကျိုးကို ဆင်ခြင်ခြင်းလည်းကောင်း။ ဤ စကားဖြင့် ဓိမိ၏ မနောပ်ယောဂကို ပြသည်။ ] ပရေဟီ၊ သူတစ်ပါးတို့သည်။ (ဆရာ မိုဘ စသော အခြားပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်။) ဥဿာဟနံ၊ အားတက်စေခြင်း ကာယပယောဂ ဝစီပယောဂလည်းကောင်း။ (သူတစ်ပါးတို့က စိတ်ဖြင့် တိုက်တွန်း၍ မဖြစ်နိုင်သောကြောင့် မနောပယောဂ မရနိုင်။) ဣတိ စဝမာဒိ ဥပါယသဟိတေန၊ ဤသို့အစရှိသော အကြောင်းဥပါယ် နှင့်တကျွဖြစ်သော။ (ပစ္စယဂဏေန–၌ စပ်။)

ိနာတိသမာဟိတာယ၊ အလွန် မတည်ကြည်သေးသော။ (အပွနာ အနီး အပါးသို့ မရောက်သေးသော။) ဘာဝနာယ၊ ဘာဝနာဖြစ်ရာ အခါ၌။ မဟာ အဋ္ဌကထာယံ၊ ၌။ အနညာတာ၊ ခွင့်ပြုအပ်ပြီ။ ကျွတိ၊ ဤသို့ ခွင့်ပြုခြင်းဖြင့်။ ၁။ မဟာအဋ္ဌကထာယံ၊ပ။ဘာဝနာယ။ ။ကရုဏာ မုဒိတာ ဘာဝနာကမူဌန်းကို စီးဖြန်းရာ၌ အလွန်တည်ကြည်၍ အပွနာသို့ နီးကပ်နေလျှင် သောမနုသာဝေဒနာနှင့်သာ ယှဉ်ရပေလိမ့်မည်။ -အလွန် မတည်ကြည်သေးမီ ပဲရိက် ပြုရိုန်၌ကား ဘာဝနာက တစ်ရံတစ်ခါ သောမနုသာသဟဝုတ်၊

အလွန မတညုကြညသေးမှ ပရက ပြုချန်၌ကား ဘာဝနာက တစ်ရတစ်ခါ သောမနညာသဟဂုတ်၊ တစ်ခါတစ်ရံ ဥပေက္ခာသဟဂုတ် ဤသို့ အမျိုးမျိုးဖြစ်နိုင်သောကြောင့် မဟာ အဋ္ဌကထာ၌ ကရုဏာ မုဒိတာ ပရိက်ပြုရာ အခါဝယ် ဥပေက္ခာသဟဂုတ် စိတ်တို့၏ ဖြစ်နိုင်ပုံကို ခွင့်ပြုထား သည်။

၂။ **ကူတိုးပႏာသောတိုး** ကျွေသို့ ခွင့်ပြုထားသောကြောင့် ယေဝါပနက အရာဝယ် သောမနဿဟဂ္ဂတ်နှင့် ဥပေက္ခာသဟဂုတ် စိတ်တို့၏ ယေဝါပနက တရား၉-ပါးချင်းအားဖြင့် မထူးကြောင်းကိုလည်း ပြသည်။ ငြယ်ဝါပနက တရား ၉-ပါး၌ ကရုဏာ မုဒိတာ ပါဝင်ကြောင်းကို ရှေ့၌ ဆိုအပ်ပြီးသော အဋ္ဌကထာကိုကြည့်၍ သိပါ။] ယေဝါပန္ကကေဟိပိ၊ ယေဝါပနက တရားတို့အားဖြင့်လည်း။ နိဗ္ဗိသေသတံ၊ အထူးမရှိ ကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို။ ဒဿေတိ၊ ၏။

# ပညက်ရိယဝတ္ထာဒဲ အဖွင့်

အပစိတိ စဝ၊ အရိုအသေ ပြုခြင်းသည်ပင်။ အပစိတိသဟဂတဲ၊ အပစိတိ သဟဂတ မည်သော။ ပုညကိရိယဝတ္ထု၊ ပုညကိရိယ ဝတ္ထုတည်း။ နန္ဒိရာဂ သဂတာတိ ယထာ၊ နန္ဒိရာဂသဟဂတာ ဟူသကဲ့သို့တည်း။ [နန္ဒိရာဂသဟဂတာ၌ သဟဂတ–သဒ္ဒါသည် အနက်မရှိသကဲ့သို့ ဤ အပစိတိသဟဂတံ၌လည်း သဟဂတ– သဒ္ဒါ အနက်မရှိ–ဟူလို။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ စေတနာသမွယုတ္တကဓမ္မာ၊ အရိုအသေ ပြုကြောင်း စေတနာနှင့်ယှဉ်သော တရားတို့သည်။ အပစိတိ၊ အပစိတိ မည်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ကာယဝစိကိရိယာ၊ အရိုအသေ ပြုခြင်းဟူသော ကိုယ်အမှုအရာ နွတ်အမူအရာသည်။ (အပစိတိ၊ မည်၏။) တံသဟိတာ၊ ထို သမ္မယုတ်တရားနှင့် တကွဖြစ်သော။ ဝါ၊ ထို ကိုယ်အမူအရာ နွတ်အမူအရာနှင့် တကွဖြစ်ညော။ စေတနာ၊ စေတနာသည်။ အပစိတို သဟဂတံ၊ မည်၏။

ဟိတဖရဏေနာတိ၊ ကား၊၊ ဒေသကေ၊ တုရားဟောပုဂ္ဂိုလ်၌။ မေတ္တာဖရဏေန၊ မေတ္တာကို ဖြန့်ကြောင်းဖြစ်သော။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဧဝံ၊ ဤသို့တရားနာရသည်ရှိသော်။ မေ၊ ၏။ ဟိတ်၊ သည်။ ဘဝိဿတိ၊ လတ္တံ့။ ဣတိ၊ သို့။ ပဝတ္တေန၊ ဖြစ်သော။ ဟိတစ်တ္တေန၊ စီးပွား၌ဖြစ်သော စိတ်ဟူသော။ (စီးပွားကို လိုလားသောစိတ်ဟူသော။) (မုဒုစိတ္တေန –၌ စပ်။)

🗐 ကမ္မဿကတာဉာဏံ၊ ကမ္မဿကတာဉာဏ်သည်။ ဒိဋ္ဌိစုကမ္မံ၊ မည်၏။ နိယမ လက္ခဏန္တိ ၊ ကား။ မဟပ္မလကာ နိယမဿ၊ များသော အကျိုးရှိသည်၏ အဖြစ်၌ အမြဲသတ်မှတ် ဆုံးဖြတ်ခြင်းကို။ လက္ခဏံ၊ မှတ်သားကြောင်းတည်း။

်စာရီတ္တဝသေန၊ စာရီတ္တယီလ၏ အစွမ်းဖြင့်။ ညီလ်မယေ၊ သီလမယ်ပုည ကိရိယဝတ္ထု၌။ သင်္ဂဟံုဂစ္ဆန္တိ။

အနဝစ္စဝတ္ထု၊ အပြစ်မရှိသော ဝတ္ထုကို။ ပရိစ္စဇန္တော ဝိယ၊ စွန့်လွှတ်သူကဲ့သို့။ (စွန့်ကြဲသူက ဝမ်းမြောက်သကဲ့သို့။) အဗ္ဘနမောဒမာနောပိ၊ လွန်စွာ ဝမ်းမြောက်သူသည် လည်း။ ပရဿ၊ သူတစ်ပါး၏။ သမ္မတ္တိယာ၊ ပြည့်စုံခြင်းကြောင့်။ မောဒတိ၊ ဝမ်းမြောက်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ အဗ္ဘနမောဒနာ၊ နာကို။ ဒါနမယေ၊ ၌။ သင်္ဂတိတာ၊ ပြီ။ ဘာဝေန္တေဒပီတိ၊ စကားကို။ အသမတ္တဘာဝနံ၊ မပြီးဆုံးသေးသော ဘာဝနာ ဂုိ။ သန္ဓာယာဟ။ ဟိ၊ မှန်။ (တစ်နည်း--ကသ္မာ။ ဘာဝေန္တေဂ ပီတိ၊ ကို။ အသတ္တေဘာဝနံ သန္ဓာယာဟ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ၊) ဟိ (ယသ္မာ)။ သမတ္တာ၊ ြီးဆုံးသော ဘာဝနာသည်။ အပ္မနာ၊ အပ္မနာ ဘာဝနာသည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ဘာဝေနွေဂပီတိ အသမတ္တဘာဝနံ သန္ဓာယာဟ၊ ဣတိ ဝိညာယတိ။)

အဋ္ဌေဝ ကောဋ္ဌာသေ ကတ္မွာတိ၊ ကား၊ 'ဧကဿ သတ္တဿ့၊ တစ်ယောက် သော သတ္တဝါ၏။ ဧကသို့' ခဏေ၊ တစ်ခုသော ခဏ၌။ ဥပ္ပန္နဲ့၊ ဖြစ်သော။ ဧကံ၊ သော။ ပဋ္ဌမ စိတ္တံ၊ ပဋ္ဌမ ဟောကုသိုလ်စိတ်ကို။ ဒဿေတွာ၊ ပြတော်မူပြီး၍။ (ပါဠိတော်၌ ပြတော်မူပြီး၍။) အညာနိ၊ အခြားကုန်သော။ တာဒိသာနိ၊ ထို ပထမစိတ်ကဲ့သို့ ရှုအပ်သော စိတ်တို့ကို။ အဒဿေနွေ န၊ ပြတော်မမူသော မြတ်စွာဘုရားသည်။ သဗ္ဗာနိ၊ ကုန်သော။ တာနိ၊ ထို ပဋ္ဌမ မဟာကုသိုလ်စိတ် တို့သည်။ ဝါ၊ တို့ကို။ သရိက္ခဋ္ဌေန၊ တူသည်၏ အဖြစ်ဟူသော အနက်အားဖြင့်။ ဧကီကတာနိ၊ တစ်ခုတည်းကဲ့သို့ ပြုအပ်ကုန်သည်။ ဟောန္တိ ။ တထာ၊ တူ။ သေသာနိပိ၊ ကြွင်းသော ဒုတိယစိတ် အစရှိသည်တို့သည်လည်း။ (ဧကီကတာနိ ဟောန္တိ ။) ဣတိ ဝေ၊ သို့။ ဝါ၊ ဤနည်းအားဖြင့်။ အဋ္ဌ၊ ရှစ်ဖို့ ရှစ်စု တို့ကို။ ကတွာ၊ ၍။ (ဒဿသိ-၌ စပ်။)... ကာမာဝစရကုသလ ဝဏ္ဏာနာ၊ သည်။ နိုဋ္ဌိတာ။

၁။ စကသားပားခဲ့သောတွာ။ ။ပါဠိတော်၌ "တသို့ သမယေ။ပာဥပ္ပန္နဲ့ တောတိ" စသည်
ြန်ပုံကို ပြတော်မူ၍ အခြားသော ခဏ၌လည်းကောင်း၊ အခြားသော သတ္တဝါ၏သန္တာနိဝယ် ပဋမ မဟာကုသိုလ်စိတ်
ပန်ပုံကို ပြတော်မူ၍ အခြားသော ခဏ၌လည်းကောင်း၊ အခြားသော သတ္တဝါတို့၏
သုံ့ချန်၌လည်းကောင်း ပဌမမဟာကုသိုလ်စိတ် ဖြစ်ပုံကို ပြတော်မမူ။ ထိုသို့ ပြတော်မမူခြင်းမှာ
အခြားကာလ၌ ဤပုဂ္ဂိုလ်သန္တာန်မှာ ဖြစ်ဖြစ်၊ အခြားပုဂ္ဂိုလ်သန္တာန်မှာ ဖြစ်ဖြစ် သောမနဿသဟဂုတ်
ညာဏသမ္မဟုတ် အသင်္ခါရိကချင်း တူသောကြောင့် စိတ်တစ်ခုတည်း ပြတော်မူသည်။ ထို့အတူ
ပါဠိတော်၌ ခုတိယ။ပနာဌမစိတ်တို့ကိုလည်း တစ်ခုစိသာ ပြတော်မူသည်။ ဤနည်းအားဖြင့်
အဋ္ဌေဝ ကောဋ္ဌာသ=မဟာကုသိုလ်စိတ် ၈–ပါးသာ ဖြစ်ရသည်။

၉၂

#### အဋ္ဌသာလိနီ

### ရူပါဝစရကုသိုလ်အဗွင့် (စတုက္ကနယ) ပဌမရွာနကတာ

ဥတ္တရပဒလာပဲ၊ ဘဝဟူသော နောက်ပုဒ်ကို ချေခြင်းကို။ ကတွာ။ ရုပ ဘဝေါ ရုပဘဝကို။ ရုပန္တို ရုပံဟူ၍။ ဝုတ္တေား ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ချာနဿ၊ ဈာန်၏။ အမဂ္ဂဘာဆး မဂ်မဟုတ်သည်၏အဖြစ်သည်။ သတိပ်၊ ဖြစ်ပါလျက်လည်း။ မဂ္ဂဝစနံး မဂ္ဂ-သဒ္ဒါသည်။ အညမဂ္ဂဘာဝနိဝါရဏတ္ထံ၊ အခြားတရား၏ မဂ္ဂအဖြစ် ကို တားမြစ်ရခြင်းအကျိုးရှိ၏။ ဣတိ ဣမသ္မိ အတ္ထေ-၊ ဤအနက်သည်။ (သတိ၊ သော်။) မဂ္ဂဂ္ဂဟဏဿ၊ မဂ္ဂသဒ္ဒါကို ယူရခြင်း၏။ (ပါဠိတော်၌ "မဂ္ဂံ ဘာဝေတိ" ဟု မဂ္ဂ-သဒ္ဒါကို ယူရခြင်း၏။) ပယောဇနံ၊ အကျိုးကို (သင်္ဂဟကာရေန။) ဝုတ္တံ၊ ဆိုအပ်ပြီ။ သဗ္ဗဿ၊ အလုံးစုံသော။ ကုသလစ္ဈာနဿ၊ ကုသိုလ်ဈာန်၏။ မဂ္ဂဘာဝေါ၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကို။ န (ဒဿိတော) မပြအပ်သည် မဟုတ်ပါလော။ ဣတိ၊ ဤသို့သော။ (စောဒနာ၊ စောဒနာခြင်းသည်။ ဘဝေယျ၊ ရာ၏။)

<sup>9</sup>တတ္ထ၊ ထို စောဒန္နာစကားရပ်၌။ မဂ္ဂဿ၊ အကြောင်းဈာန်ကို။ ဘာဝနာယ၊ ဖြစ်စေခြင်းဖြင့်။ သမယဝ ဝတ္ထာနဿ၊ သမယကို ပိုင်းခြား မှတ်သွားခြင်း၏။

၁။ မျာနဿ။ပနေဝါရဏတ္ထံး းဈာန်သည် မဂ်မဟုတ်ပါဘဲလျက် ပါဠိတော်၌ "ရူပုပ ပတ္တိယာ မဂ္ဂံ ဘာဝေတိ"ဟု ဟောတော်မူအပ်သော မဂ္ဂသဒ္ဒါသည် "ရုပဘုံ၌ ဖြစ်ဖို့ရန် (ရူပဘုံသို့ ရောက်ဖို့ရန်) ဈာန်မှတစ်ပါး အခြားသော အကြောင်းမဂ္ဂ မရှိ"ဟု တားမြစ်ရခြင်း အကျိုးရှိ၏။ ၂။ ဣတိ ဣမသို့ အတွေး ။ ဤ ပြခဲ့သော အနက် အဓိပ္ပာယ်သည် အဋ္ဌကထာ၌ "ရုပုပ ပတ္တိယာ ပန အညော မဂျေါ နတ္ထိ" ကို ကောက်ချက်ချအပ်သော အနက်တည်း။ ထို့ကြောင့် "ဣမသို့ အတွေ သတိ–ဤ အနက် အဓိပ္ပာယ် ဖြစ်လတ်သော"ဟု ဆိုသည်။ ဣမသို့ အတွေ့ သတိတိ သဗ္ဗန္ဈေ။–မခု။]

၃။ မဂ္ဂဂ္ဂ**ဗားပးမဂ္ဂဘာဝေါတ်**။ ဤအနက်အဓိပ္ပာယ် ဖြစ်လတ်သော "ဣတော အညော မဂ္ဂေါ နာမ နတ္ထိ"ဟု ဆိုသော အဋ္ဌကထာဆရာသည် ပါဠိတော်ဝယ် မဂ္ဂသဒ္ဒါယူခြင်း၏ အကျိုးကိုသာ ဆိုအပ်၍ ကုသိုလ်ရာန်အားလုံး၏ မဂ္ဂအဖြစ် (မဂ္ဂအမည်)ကို ပြဆိုအပ်ရာမရောက်သည် မဟုတ်ပါလောဟု စောဒနာသည်။ ["သဗ္ဗဿ"ဖြင့် ရူပဘုံ၌ ဖြစ်ကြောင်း ဈာန်၊ ရူပဘုံကို လွန်ကြောင်း ဈာန်၊ အကြောင်းမညီညွှတ်၍ လျှောကျသွားသော ဈာန်အားလုံးကိုယူရသည်။] "ဣတိ စောဒနာ ဘဝေယျ"ဟူသော မခုကို ထောက်၍ ဆိုအပ်ပြီးသော စကားကို စောဒနာစကားဟု မှတ်ပါ။

၄။ တတ္ထူးမားသောတဗွောတိုး ။[တတ္ထာတိ တိဿံ စောဒနာယံ တဿဒသောတီဘိ သဗ္ဗန္သေ။–မခု။] ကောက်ချက်ကျအပ်သော အဋ္ဌကထာစကားအတိုင်း ကုသိုလ်မျာန်အားလုံး၏ မဂ္ဂ–မည်သည်၏အဖြစ်ကို မပြလျှင် မဂ္ဂ–မဟုတ်သော ကုသိုလ်ဈာန်တရားတို့ ဖြစ်ရာအခါ၌

#### မူလဋီကာနိဿယ

ဝါ၊ ကို။ ကတတ္ထား ပြုအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အမဂ္ဂဘာဝနာသမယေး အကြောင်း မဟုတ်သော ဈာန်ကိုဖြစ်စေရာ အခါ၌။ (ရူပဘုံ၌ ဖြစ်ဖို့ရန် အကြောင်း မဟုတ်သော ဈာန်ကို ဖြစ်စေရာ အခါ၌။) ပဝတ္တာနံး ဖြစ်ကုန်သော။ ဖဿာဒီနံ၊ ဖဿ အစရှိသော တရားတို့၏။ ကုသလဘာဝေါ၊ ကုသိုလ်၏ အဖြစ်သည်။ ဝါး ကို။ န ဒဿိတော၊ မပြအပ်သည်။ သိယာ၊ ၏။ တသ္မာ။ သဗ္ဗဿ၊ အလုံးစုံသော ဈာန်၏။ မဂ္ဂဘာဝေါ၊ အကြောင်း၏အဖြစ်ကို။ ဒဿေတဗွော၊ ပြထိုက်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ပြထိုက်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။) ဣတော။ပ။နတ္ထီတိ၊ နတ္ထိဟူသော စကားဖြင့်။ (ဒဿတိ–၌ စပ်။) ဧဝံ၊ ဤဆိုအုပ်ပြီးသည့်အတိုင်း။ ["သဗ္ဗဿ မဂ္ဂဘာဝေါ"ဟု ဆိုအပ်ပြီးသည့်အတိုင်း။] အညဘူမိကဝိခုရော၊ အခြားဘုံ၌ဖြစ်သော တရားတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော။ (အခြားသော ကာမဘုံ အရူပဘုံတို့၌ဖြစ်သော တရားမဟုတ်သော။) ပစ္စယန္တရေ၊ အဝိဇ္ဇာ တဏှာ ဟူသော အကြောင်းတစ်ပါးသည်။ သတိ၊ သော်။ ရူပူပပတ္ထိနေကသဘာဝေါ၊ ရူပဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေကို ဖြစ်စေတတ်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော သဘောရှိသော။ (သဗ္ဗသမာနော–၌စပ်။) ဝိပါကမ္မေ့ သဘာဝေါ၊ ဝိပါကမ္မေတို့၏ သဘောကို။ (အကျိုးကို ဖြစ်စေတတ်သော သဘောရှိသော ကုသိုလ်တို့၏ သဘောကို။) ဝိပါကမ္မေဝသေနး ဝိပါကဓမ္မ၏ အဖြစ်ဖြင့်။(ဝုတ္တော) ဝိယ၊ ဟောတော်မူအပ်သကဲ့သို့။ (တထာ၊ တူ။) ဲ သဗ္ဗသမာနော၊ အလုံးစုံသော စျာန်တို့နှင့်တူသော သဘောကို။ မဂ္ဂသဒ္ဒေန၊ မဂ္ဂသဒ္ဒါဖြင့်။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ က္ကတိ၊ ဤအနက်ကို။ ဒဿေတိ၊ ပြ၏။ ဣတိ ဝေဒိတဗ္ဗံ။

ပါဝင်ကြသော ဗဿ– စသည်တို့၏ ကုသိုလ်အဖြစ်ကို ပြရာမရောက်။ ဘာ့ကြောင့်နည်း "ယသို့ သမယေ မဂ္ဂ ဘာစေတို။ပ။တသို့ သမယေ မဿာ ဟောတို"စသည်ဖြင့် "တသို့ သမယေ "အရ မဂ္ဂဘာဝနာဖြင့် သမယကို မှတ်သားထားသောကြောင့်တည်း။ ထို့ကြောင့် ထိုသမယ၌ ဖြစ်ပေါ် ကုန်ကြသော မဿစသည်တို့လည်း အမှန်ပင် ကုသိုလ်တရားများ ဖြစ်ကြ ရကား (ရူပဘုံ၌ဖြစ်ကြောင်း ဟုတ်–မဟုတ်သော) အားလုံး ဈာန်တရားတို့၏ မဂ္ဂအဖြစ်ကို ပြထိုက်သည်း

၁။ ကူတိုးပေးခဲ့သောတီတီ လေဒိတစ္ခံ။ ။ ကြုတိတိ တသ္မွာ၊ တဿ ဝုတ္တောတိ သမွန္မော။— မန္။ "ဣတော အညော မဂ္ဂါ နတ္ထိ"ဟူသော စကားဖြင့် ကာမာဝစရ အရုပါဝစရ ဟူသော အခြားဘုံ၌ဖြစ်သော တရားတို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော (ထိုတရားမျိုးမဟုတ်သော -- အဝိဇ္ဇာ တဏှာ ဟူသော အကြောင်းရှိသေးလျှင် ရူပဘုံ၌ ပဋိသနေ့ကို ဖြစ်စေတတ်သော သဘော သတ္တိရှိသော(သဗ္ဗသမာနော)အကြောင်း တစ်စုံတစ်ရာကြောင့် ရုပဘုံ၌ မဖြစ်စေနိုင်၊ အကြောင်း ညီသောကြောင့် ရုပဘုံ၌ ဖြစ်စေနိုင်၊ ရုပဘုံကို လွန်မြောက်စေနိုင်သော ဈာန်အားလုံးနှင့်တူ သော အစကြာင်းသဘောကို မဂ္ဂသဒ္ဓါဖြင့် ဆိုအပ်သည်ဟူသော အနက်အဓိပ္ပာယ်ကိုပြသည်ဟု

အလောဘော၊ အလောဘုကို။ ကုသလံ ဒါနန္တိုး ကုသိုလ်ဒါန ဟူ၍။ ဒဋ္ဌဗ္ဗာ။ အထ ဝါး ကား။ စေတနာဒါနဲ့၊ စေတနာဒါနကို။ (ကုသလံ ဒါနန္တိ ဒဋ္ဌဗ္ဗဲ။) တံ၊ ထို စေတနာဒါနကို။ ဝဇ္ဇေတွာ၊ ကြဉ်၍၊ ဣတရေ၊ စေတနာဒါနမှ တစ်ပါးကုန်သော။ ဒွေ၊၂–ပါးကုန်သော သဒ္ဓါ ဟိရီတို့ကို။ စေတနာ သမ္မယုတ္တကာတိ၊ စေတနာသမ္မယုတ္တကတို့ ဟူ၍။ ဝုတ္တာ၊ ကုန်ပြီ။

င္ရန္တီတိ၊ ကား။ မဂ္ဂဘာဝတော၊ မဂ္ဂ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (မဂ္ဂေါတိ ဝတ္တု ငင္ရတိ–၌စပ်။) ဈာနဝစနေန၊ ဈာနသဒ္ဒါဖြင့်။ (ဈာနံ ဈာနသဒ္ဒါဖြင့်။) သင်္ဂဟေတွာ၊ သိမ်းယူ၍၊ မဂ္ဂေါတိ၊ ဟူ၍။ ဝတ္တုံ၊ ၄ာ။ ဝင္ရန္တိ ၊ သင့်ကုန်၏။ ဣတိ အတ္ထာ။

သြကပ္ပနာတိ၊ ကား။ သဒ္မဟနာ၊ ယုံကြည်ခြင်းတည်း။ ...အညတ္ထ၊ အခြား သုတ္တန်တို့၌။ ဒိဋ္ဌဲ၊ တွေ့မြင်အပ်သော။ အတ္ထံ၊ အနက်ကို (သမ္ဘာဝနာ-စသော အနက်ကို။) ပရိစ္စဓိတ္ထာ၊ စွန့်၍ (ဤ အဋ္ဌကထာ၌ မယူဘဲစွန့်၍။) နေတိ ဝမေ့တီတိ၊ ဓနေတိ ဝမေ့တိ ဟူသော။ အယံ အတ္ထော၊ ဤအနက်ကို။ ကည္သာ။ ဝုတ္တော၊ နည်း။ ဣတိ၊ ဤသို့ မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့်။ နိရပသဂ္ဂဿ၊ ဥပသာရ ပုဒ်မရှိသော ဘာဝေတိပုဒ်၏။ အညတ္ထ၊ အခြားသုတ္တန်တို့၌။ ဧဝမတ္ထသောဝ၊ ဤသို့ နေန ဝမုန အနက်၏သာ။ ဝါ၊ ကိုသာ။ ဒိဋ္ဌတ္တာ၊ တွေ့မြင်အပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (ဇနေတိ ဝမေ့တီတိ၊ ဟူသော။ အယမတ္ထော၊ ကို။ ဝုတ္ထော၊ ပြီ။)

ကူတို ကျမ မတ္ထံ၊ ဤသို့သော ပရိဟာရ အနက်ကို။ (ဣမမတ္ထန္တိ ပရိဟာရ သင်္ခါတဲ့ အတ္ထံ။–မခု။] ဝိဘာဝေတုံ–ထင်စွာပြခြင်းငှာ။ ပုန္စစပရံ ဥဒါယီတိုး ဟူသော။ သုတ္တံ။ သုတ်ကို။ အာဟဋံ၊ ထုတ်ဆောင်အပ်ပြီ။

ိကေသ၌ အရိယာနံ၊ အချို့သော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၏။ စြုာန်ကိုရဖို့ရန် အဓိကာရရှိခဲ့သော အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၏။] အရိယမဂ္ဂေန၊ အရိယမဂ်ကြွောင့်။ သိဒ္ဓာန်၊ ပြီးသော ဈာန်တို့သည်လည်းကောင်း။ အညာန်၊ မဂ္ဂသိဒ္ဓဈာန်မှ တစ်ပါး။ ကုန်သော ဈာနာနိ စ၊ ပဋိပဒါကြောင့်ပြီးသော ဈာန်တို့သည်လည်းကောင်း။ ဘာဝနာသဘာဝါနေဝ၊ ဘာဝနာသဘော ရိုကုန်သည်သာ။ (မိမိသန္တာန်၌ ဖြစ်စေ

သိပါ။ [ဥပမာ–၀ိပါကမွေ့မွောဟူသော မာတိကာပုဒ်၌ အကျိုးပေးခြင်း သဘေးရှိသော ကုသိုလ် အားလုံးကိုပင်(တစ်စုံတစ်ခုသော အကြောင်းချို့တဲ့မှုကြောင့် အကျိုးပပေးရသော်လည်း) ဝိပါကမွေ့သဒ္ဒါက ဟောရသကဲ့သို့တည်း။]

၁။ ကောသဦးပေးဣ**ရွတိတိ**။ ။ ဈာန်ဟူသမျှကို ပဋိပဒါ (အကျင့်)ဖြင့် ပြီးစေအပ်သော ကြောင့်လည်းကောင်း။ ထို ပဋိပဒါ အကျင့်လည်း ကျင့်သော ပုဂ္ဂိုလ်မှ ဖြစ်နိုင်သောကြောင့် လည်းကောင်း ပုဂ္ဂလ ပုဗ္ဗဂ်မဒေသနာကို ပြုတော်မူလျှင် ပဋိပဒါမပါဘဲ ရအပ်သော ဈာန်များ၌ အဘယ်သို့ မှတ်ရမည်နည်း-- မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ကေသ၌" စသည် မိန့်သည်။

အပ်သော သဘော, တိုးပွားစေအပ်သော ာဘော ရှိကုန်သည်သာ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ တေသုပိ၊ တို မဂ္ဂသိဒ္ဓဈာန်တို့၌လည်း။ ဘာဝေန္တေန၊ ဖြစ်စေသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြင့်း။ သမယဝ ဝတ္ထာနံး သမယကို ပိုင်းခြား မှတ်သားခြင်းသည်။ ဣရ္ဈတိ၊ ပြီးစီး၏။ ဣတိ၊ ဤသို့ မှတ်အပ်၏။

ော်စောနး ဤဈာန်ဖြင့်။ နိဿရန္တိ နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ၊ ထွက်မြောက်ကုန်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ဧတ္ထ၊ ဤဈာန်၌။ (နိဿရန္တိ နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ (ထိုသို့ ထွက်မြောက်ကောင်း, ထွက်မြောက်ရာ၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တံ၊ ထိုဈာန်သည်။) နိဿရဏံ၊ ဏ မည်၏။ သရ−ဂတိမှိနှင့်အညီ"နိဿရန္တိကို နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ"ဟု ဓာတ်နက် ဖွင့်သည်။] ကေ၊ အဘယ်တရားတို့သည်။ နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ၊ ထွက်မြောက်ကုန် သနည်း။ (ဣတိ၊ ဤကား အမေးတည်း။) ကာမာ၊ ကာမတို့သည်။ (နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ၊ ကုန်၏။ ဣတိ၊ ဤကား အဖြေတည်း။) တေသံ ကာမာနံး တို့၏။ နိဿရဏံ၊ ထွက်မြောက်ကြောင်း, ထွက်မြောက်ရာတည်း။ ပဟာနံး ပယ်ကြောင်း ပယ်ရာတည်း။ ဣတိ အတ္တော။ ဟိ၊ လခ္ခဂုဏ်ကို ပြဦးအံ့။ ဧဝံ၊ ဤ "ကေ နိဂ္ဂစ္ဆန္တိ ကာမာ"ဟူသော အနက် ဖြစ်လတ်သော်။ ကာမာနန္တိ (ဧတ္ထ)၊ ဟူသော ဤ ပါ၌၌။ ကတ္တရိ၊ ကတ္တားအနက်၌။ သာမိဝစနံ၊ သာမိဝိဘတ်သည်။ ယုဇ္ဇတိ၊ သင့်၏။

ဝတ္ထုကာမေဟိပီတိ (ဧတ္ထ)း ဟူသော ဤပါဌ်၌။ ပိသဒ္ဒေါ၊ ပိသဒ္ဒါသည်။ ဝတ္ထုကာမေဟိ၊ ဝတ္ထုကာမတို့မှ။ ဝိဝိစ္စေဝ၊ ကင်းဆိတ်၍သာလျှင်။ ဣတိပိ အတ္တေား ဤျာနက်သည်လည်း။ ယုဇ္ဇတိ၊ သင့်၏။ ဣတိ ဧဝံ။ သို့။ ယုဇ္ဇမာ နတ္ထန္တ ရသမုစ္စယတ္တော၊ သင့်သော အနက်တစ်မျိုးကို စုစည်းခြင်း အနက်ရှိ၏ ၊ ကိလေသ ကာမသမုစ္စံယတ္တော၊ ကိလေသကာမကို စုစည်းခြင်းအနက်ရှိသည်။ န၊ မဟုတ်။ ကသ္မာ၊ နည်း။ ဣမသို့ အတွေ၊ ဤအနက်၌။ (ကာမေဟိ–အရ

ချဲ့ဦးအံ့- ရှေးရှေးဘဝ၌ သမထ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို လွန်စွာ အားတုတ်ခဲ့၍ "သမာဝတ် ၈-ပါးနှင့် ပြည့်စုံသော မင်္ဂကို ရပါလို၏ "ဟု ဆုတောင်းခဲ့သော ပုဂ္ဂိုလ်သည် မင်္ဂရသည်နှင့် တစ်ပြိုင်နက် လောကီဈာန်ကိုလည်း ရတတ်၏။ ထို ဈာန်သည် မဂ္ဂသိဒ္ဓ (မင်္ဂကြောင့် ပြီးသော) ဈာန် မည့်၏။ ယခုဘဝ၌ သမထကို အားထုတ်ရမှ ရအပ်သော ဈာန်သည် သမထာနယောဂ ပဋိလဒ္ဓဈာန် (တစ်နည်း- ပဋိပဒါသိဒ္ဓဈာန် ) မည်၏။ ထို ဈာန် ၂-မျိုး လုံးပင် မိမိသန္တာနိ၌ ဖြစ်စေထိုက် သောကြောင့် ဘာဝနာသဘော ရှိကြသည်သာ။ ထို့ကြောင့် ထို မဂ္ဂသိဒ္ဓဈာန်တို့၌လည်း ဖြစ်စေသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြင့် သမယကို မှတ်သားမှု ပြီးစီးနိုင်ပါသည်။ [ ရှေးစာအုပ်များ၌ "သဘာဝါနေဝါတီ ခသောတုံ"ဟု တွေ့ ရ၏။ ထို၌ "ဒသောတုံ"သည် စပ်ပုဒ်မရှိသောကြောင့် အပိုဟု ထင်သည်။]

ဝတ္ထုကာမကိုသာယူရမည်ဟူသော ဤအနက်၌။) ကိလေသကာမာနံ၊ ကိလေသ ကာမတို့၏။ ဒုတိယပဒေန၊ ဒုတိယပုဒ်ဖြင့်။ (ဝိဝိစ္စ အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ ဟူသော ဒုတိယပုဒ်ဖြင့်။) ဝိဝေကဿ၊ ကင်းဆိတ်ခြင်း၏။ ဝါ၊ ကို။ ဝုတ္တတ္တာ၊ ဆိုအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်တည်း။ အကုသလသဒ္ဒေန၊ သကုသလ–သဒ္ဒါဖြင့်။ (ဝိဝိစ္စ အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ၌ပါသော အကုသလ–သဒ္ဒါဖြင့်။) ကိလေသကာမာ၊ တို့ကို။ ယဒိပိ(ဂဟိတာ)၊ အကယ်၍ကား ယူအပ်ပါ ပေကုန်ပြီ။ အထာပိ၊ ထိုသို့ပင် ယူအပ်ပြီးပါကုန်သော်လည်း။ သဗ္ဗာကုသလာ၊ အလုံးစုံသော အကုသိုလ် တို့ကို။ ဂဟိတာ၊ ကုန်ပြီ။ ["ခုတိယပဒေန ဝိဝေကဿ ဝုတ္တတ္တာ"အရ ကိုလေသကာမ~ တို့ကို ယူအပ်ပြီးသော်လည်း ထိုကိလေသကာမနှင့် တကွ အကုသိုလ်အားလုံးကို အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိဖြင့် ယူအပ်ကုန်ပြီး ဖြစ်သည်–ဟူလို။] ပန္၊ ထိုသို့ပင် အကူသိုလ်အားလုံးကို ယူအပ်ပါကုန်သော်လည်း။ သဗ္ဗထာ၊ အလုံးစုံသော အပြားအားဖြင့်၊ ကိလေသာကာမေဟိ၊ တို့မှ။ ဝိဝေကော၊ ကို။ ဝုတ္တော၊ ဟောတော်မူအပ်ပြီ။ ဣတိ၊ ဤသို့ နှလုံသွင်း၍။ ဒုတိယေန။ပ။ ဝစနတောတိ၊ ဟူ၍။ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။ ["အကုသလေဟိ"အရ ကိလေသကာမ–ကို ယူသောအနက်, အကုသိုလ် အားလုံးကို ယူသောအနက်အပြားကို "သဗ္ဗထာ"ဟု ဆိုသည်။]

ကာမဂုဏာဓိဂမဟေတုပိ၊ ကာမဂုဏ်ကို ရလိုခြင်းဟူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း။ ပြိဖြင့် ဒေါသ မာန်မာန – စသော အခြားအကြောင်းများကို ဆည်း။] ပါဏာတိပါတာဒီ၊ သူ့ အသက်သတ်ခြင်း အစရှိသော။ အသုဒ္ဓပ္မယောဂေါ၊ မသန့်ရှင်းသော ပယောဂသည်။ ဟောတိုး ဖြစ်နိုင်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဗ္ဗိ ဝေကေန၊ ထို ကာမတို့မှ ကင်းဆိတ်ခြင်းဖြင့်။ ပယောဂသုဒ္ဓိ၊ ပယောဂ၏ သန့်ရှင်း စင်ကြယ်ခြင်းကို။ ဝိဘာဝိတာ၊ ထင်စွာ ပြအပ်ပြီ။ တဏှာသံကိလေသသော နေန၊ တဏှာ သံကိလေသကို သုတ်သင်ခြင်းအားဖြင့်။ အာသယပေါသနံ၊ အာသယကို စင်ကြယ်စေခြင်းသည်။ ဝါ၊ ကို။ (ဝိဘာဝိတံ ဟောတိ–၌ စပ်။)

အညေသမို့စာတိ၊ ကား။ ဒိဋ္ဌိမာနာဒီနံ၊ ဒိဋ္ဌိ မာန အစရှိသည်လည်း ဖြစ် ကုန်သော။ ဖဿာဒီနဉ္စ၊ ဖဿ အစရှိသည်လည်း ဖြစ်ကုန်သော။ (ဓမ္မာနံ–၌ စပ်။) ဥပရိ၊ အထက်၌။ ဝုစ္စမာနာနိ၊ ဆိုအပ်လတ္တံ့ကုန်သော။ ဈာနင်္ဂါနို၊ ဈာနင်တို့တည်း။ ဥပရိစ္ဗာနင်္ဂါနို၊ တို့။ (ဝုစ္စမာန--ဟူသော အလယ်ပုဒ်ကျေး သည်။) အတ္တနေား မိမိဟူသော နိဝရဏ၏။ ဝိပစ္စနိုကာနံ၊ ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်ကုန်သော။ တေသံ၊ ထို ဈာနင်တို့၏။ ပဋိပက္ခဘာဝဒဿနတ္တံ၊ ပယ်တတ်သော ပဋိပက္ခတို့၏ အဖြစ်ကို ပြခြင်းအကျိုးငှာ။ တပ္ပစ္စနီကနီဝရဏဝစနံ၊ ထိုဈာနင်တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော နီဝရဏကို ဟောတော်မူရခြင်းသည်။ (ဟောတိ။)

ဗျာပါဒဝီဝေကဝစနေန၊ ဗျာပါဒ၏ ကင်းဆိတ်ခြင်းကို ဆိုကြောင်း ဖြစ် သော ဝိဝိစ္စ အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ ဟူသော စကားဖြင့်။ ["ဝိဝိစ္စ အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ"ဟူသော ဒုတိယ စကားဖြင့် "သေသနီဝရဏာနံ ဝိက္ခမ္ဘန ဝိဝေကော ၀ုတ္တော"ဟု အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုထား၏။ ထို သေသနီဝရဏ၌ ဗျာပါဒနီဝရဏ လည်း ပါဝင်နိုင်သောကြောင့် ထို"ဝိဝိစ္စ ကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ"ဟူသော စကား ကိုပင် "ဗျာပါဒ ဝိဇေကဝစနေန"ဟု ဆိုသည်။] မေ၊ ငါ၏။ အနတ္တံ၊ စီးပွားမဲ့ကို။ အစရိ၊ ကျင့်ဖူးပြီ။ ဣတိအာဒိမပ။ ဝိသယဿ၊ ဤသို့အစရှိသော အာဃာတ ဝတ္ထုဟူသော အထူးအပြားလျှင် အာရုံရှိသော။ ဒေါသသား ဒေါသ၏။ (ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကော ဝုတ္ထော။) မောဟာဓိကာနံ၊ လွန်ကဲသော မောဟရိုကုန်သော။ ထိနမိဒ္ဓါဒီနံ၊ ထိန မိဒ္ဓ အစရှိသော နီဝရဏတို့၏။ ဝိဝေကဝစနေန၊ ကင်းဆိတ်ခြင်း ကို ဆိုကြောင်းဖြစ်သော ဝိဝိစ္စ အကုသလေဟိ ဓမ္မေဟိ ဟူသော စကားဖြင့်။ ပဋိစ္ဆာဒနဝသေနး ဖုံးလွှမ်းခြင်း၏ အစွမ်းဖြင့်။ ဒုက္ခာဒိ။၀။ဝိသယဿ၊ ဒုက္ခ သစ္စာ အစရှိသော, ပုဗ္ဗန္တ အစရှိသော အထူးအပြားလျှင် အာရုံရှိသော။ မောဟဿ၊ ၏။ ဝိက္ခမ္အနဝိဝေကော ဝုတ္တော။ [ဒုက္ခာဒိ၌ အာဒိဖြင့် သမုဒယ, နိရောဓ, မဂ္ဂဟူသော ကျန်သစ္စာ ၃–ပါးကိုယူ။ ပုဗ္ဗန္တာဒီ၌ အာဒီဖြင့် အပရန္တ , ပုဗ္ဗန္တာပရန္တ , ပဋိစ္စသမုပ္ပာဒ်တို့ကို ယူ။ ဆိုလိုရင်းမှာ – အဝိဇ္ဇာ ဖုံးလွှမ်းအပ်သော ၈~ဌာနပင်တည်း။]

စ၊ ဆက်။ ကာမရာဂ။ပ။ဝိက္ခမ္ဘနကံ၊ ကာမရာဂ ဗျာပါဒ, ထို ကာမ ရာဂ ဗျာပါဒတို့နှင့်တကွ တစ်ခုတည်းသော အာရံ၌ တည်သော ထိန မိဒ္ဓ အစ ရှိသော အကုသိုလ်တို့ကို ပယ်ခွာတတ်သော။ ဣဒံ၊ ဤဈာန်သည်။ (ပဟာနံ ဟောန္တပ္ပိ သဘာဝမေဝ--တို့၌ စပ်။ မခု၌ "ကာမရာဂ။ပ။ဝိက္ခမ္ဘနကစ္ဆေဒံ"ဟု ရှိ၏၊ မကောင်း။) သဗ္ဗကုသလာနံ၊ အလုံးစုံသော ကုသိုလ်တို့၏။ သဗ္ဗာကုသလ ပဋိပက္ခ သဘာဝတ္တာ၊ အလုံးစုံသော အကုသိုလ်တို့၏ ဆန့်ကျင်ဘက် သဘော ရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တေန သဘာဝေန၊ ထိုဆန့်ကျင်ဘက် သဘော အားဖြင့်။ သဗ္ဗာကုသလာနံ၊ အလုံးစုံသော အကုသိုလ်တို့ကို။ ပဟာနံ၊ ပယ် တတ်သည်။ ဟောန္တမ္ပိ၊ ဖြစ်ပါသော်လည်။ ကာမရာဂါဒီ ဝိက္ခမ္ဘနသဘာဝမေဝ၊ ကာမရာဂ အစရှိသော အကုသိုလ်တို့ကို ပယ်ခွာခြင်းသဘော ရှိသည်သာလျှင်။

၁။ ကာမရာဂၢပၢအားဟာ။ "ဈာန်တရားသည် ကုသိုလ်တရားဖြစ်သောကြောင့် အကုသို အားလုံးကို ပုယ်နိုင်ဖါလျက် အဘယ့်ကြောင့် နီဝရဏနှင့် အကုသိုလ် မူလစသည်တို့၏ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကကို အဋ္ဌကထာဆရာ ဖွင့်ပြရပါသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိသောကြောင့် "ကာမရာဂ"

(ဟောတိ)၊ ဣတိ (တသ္မွာ)။ တဲ သဘာဝတ္တာ၊ ထို ကာမရာဂ အစရှိသော အကုသိုလ်တို့ကို ပယ်ခွာခြင်းသဘောရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဝိသေသေတွာ၊ အထူးပြု၍။ နီဝရဏာ ကုသလမူလာဒီနံ၊ နိဝရဏ, အကုသလမူလ အစရှိသော တရားတို့၏။ ဝိက္ခမ္ဘနဝိဝေကော ဝုတ္တော ဟောတိ၊ ဣတိ (သင်္ဂဟကာရော) အာဟ။

[အပ္ပနာသမ္မဟောဂတောကို ဖွင့်ပြလိုသောကြောင့် ဝိတက္ကဿ စသည် မိန့်။] ဝိတက္ကဿ၊ ဝိတက်၏။ ကိစ္စဝိသေသေန၊ အာရုံသို့ တင်ပေးခြင်းဟူသော ကိစ္စအထူးကြောင့်။ ထိရ ဘာဝပ္ပတ္တေ၊ ခိုင်မြဲသည်၏ အဖြစ်သို့ ရောက်သော။ ပဋ္ဌမရွာန သမာဓိမှိ၊ ပဋ္ဌမဈာန် သမာဓိဋ္ဌိလည်းကောင်း။ ပစ္စနီက ဒူရီဘာဝ ကတေန၊ ဆန့်ကျင်ဘက် နီဝရဏတို့မှ ဝေးကွာသည်၏အဖြစ်သည် ပြုအပ်သော။ ထိရဘာဝေန၊ ခိုင်မြဲသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ တံ သဒိသေသု၊ ထို ပဋ္ဌမဈာန် သမာဓိနှင့် တူကုန်သော။ ဝိတက္ကရဟိတေသု၊ ဝိတက်မှ ကင်းကုန်သော။ ဒုတိယစ္စာနာဒိသမာဓိသု ၈၊ ဒုတိယဈာန် အစရှိသောသမာဓိတို့၌ လည်းကောင်း။ အပ္ပနာတိ၊ အပ္ပနာဟူ၍။ အဋ္ဌကထာဝေါဟာရော၊ အဋ္ဌကထာ အခေါ်အဝေါ် သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ၊ ကြောင့်။ ဝိတက္ကဿ၊ ၏။ အပ္ပနာယာဂေါး အပ္ပနာမှာနှင့် ယှဉ်ခြင်းကို။ ဝုတ္တော၊ ပြီ။ အညထာ၊ တစ်ပါးသော အခြင်းအရာ အားဖြင့်။ (အဋ္ဌကထာဝေါဟာရမှ တစ်ပါးသော ပါဠိတော် ဝေါဟာရအားဖြင့်။ အတ္တနာနက်ကို။ ဂယုမာနေ၊ ယူအပ်သော်။) ဝိတက္ကောဝ၊ ဝိတက်သည်သာ။ အပ္ပနာ၊ အပ္ပနာသည်။ (ဟောတိ။) ကုတိ၊ ကြောင့်။ တောာင့်။ တသာ၊ ထိုဝိတက်၏။

စသည်မိန့်။ ဈာန်တရားက ကာမရာဂ ဗျာပါဒ စသော နီဝရဏနှင့် အကုသလမူလ စသည်တို့ကို ပယ်ခွာနိုင်ခြင်းသဘောရှိသောကြောင့် အဋ္ဌကထာ၌ "အကုသိုလ်အားလုံးကို ပယ်ခွာသည်"ဟု သာမညမဆိုဘဲ "စေမေတ္ထ။ပ။ပဉ္စနဲ့ပိ နီဝရဏာနဲ။ပ။ဝိက္ခဗ္ဘ နဝိဝေကော ဝုတ္တော"ဟု ဝိသေသပြု၍ ဆိုပါသည်–ဟူလို။

မှတ်ရျက်။ ။တံ သဘာဝတ္တာ၏ နောက်၌ "အဝိသေသေတွာ"ဟု တွေ့ရ၏။ မခု၌လည်း "နီဝရဏာနမေဝ ဝိက္စမ္တနုဝိဝေကော"ဟု အထူးမပြုခြင်းကို "အဝိသေသေတွာ" ဆိုသည်ဟု ဖွင့်၏။ သို့သော် နီဝရဏကုသလမူလ စသည်တို့၏ ဝိက္စမ္တန ဝိဝေကကို၊ ဆိုခြင်း သည် "အဝိသေအားဖြင့် ဆိုခြင်းမဟုတ်၊ အကုသိုလ်အထူးတို့ကို ထုတ်၍ဆိုခြင်း ဖြစ်သောကြောင့် "ဝိသေသသေတွာ"ဟု ရှိမှ ကောင်းမည် ထင်သည်။ ထိုသို့ရှိမှလည်း "သဗ္ဗာကုသလာနဲ ပဟာနဲ ဟောန္တ မွိ"ဟု အရုစျတ္ထ အပိ-သဒ္ဒါနှင့် လိုက်လျောမည်။ သို့သော် ဤငိုကာ၌သာမက ဝိသုဒ္ဓိမဂ် မဟာဋီကာ-သာရတ္ထငိုကာတို့၌လည်း "အဝိသေသေတွာ"ဟုချည်း ရှိသောကြောင့် စဉ်းစားကြပါလေ။

တံ သမ္မယောဂေါ၊ ထို အပ္ပနာနှင့် ယှဉ်ခြင်း သည်။ န သိုယာ၊ မဖြစ်နိုင်တော့ရာ။ ဣတိ၊ မှတ်အပ်၏။ အဓိပ္ပာယ်ကို အဋ္ဌကထာဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

စျာနသမဂ်ီ နော၊ စျာန်နှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ၊ဝိတက္က ၊ပ၊၊ဒဿနေန၊ ဝိတက် ဝိစာရနှင့်ပြည့်စုံသည်၏ အဖြစ်ကိုပြကြောင်းဖြစ်သော စကားဖြင့်။ ["ဣမိ နာ စ ဝိတက္ကေန ဣမိနာ စ ဝိစာရေန ဥပေတော ဟောတိ သမုပေတော"ဟူသော စကားဖြင့်။] စျာနသောဝ၊ စျာန်၏သာလျှင်။ သဝိတက္က သဝိစာရဘာ ဝဿ၊ ဝိတက်နှင့်တကွ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်, ဝိုစာရနှင့်တကွ ဖြစ်သည်၏ အဖြစ်၏။ ဝါ၊ ကို။ ့ ဝုတ္တတ္တာ၊ ဟောတော်မူအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ အတ္တော၊ အနက်ကို။ တတြာပိ၊ ထို စျာနုဝိဘင်း ပါဠိတော်၌လည်း။ ဧဝမေဝ၊ ဤ အတိုင်းသာ။ ဒဋ္ဌဗွော။

ဝိဝေကဇံ ပီတိသုခန္တိ ဧတ္ထ၊ ပါ၌၌။ ဣမသ္မိ အတွေ၊ ဤအနက်၌။ ဝိဝေကဇန္တိ ၊ ဟူသည်။ ဈာနံ၊ ဈာန်တည်း။ ပီတိသုခ သဒ္ဒတော စ၊ ပီတိ သုခ--သဒ္ဒါမှ နောက်၌လည်း။ ( အကာရော ဝုတ္တော–၌ စပ်။ ) အတ္ထိအတ္ထဝိသေသ ဝတော၊ အတ္တိဟူသော အနက်အထူးရှိသော။ အဿ၊ ထိုဈာန်၏။ ဝါ၊ တစ်နည်း။ ( အတ္ထိအတ္ထဝိသေသဝတိ၊ သော။ ) အသို့ ၊ ဤဈာန်၌။ ဣတိ ဧတ္ထ၊ ဤ အနက်၌။ (ဤ အဿတ္ထိအနက်၌။) အကာရော၊ အ–အက္ခရာကို။ ဝါ၊ အ–ပစ္စည်းကို။ ဝုတ္တေား ပြီ။ [ ပီတိသုခံနောင် အဿတ္ထိအနက်၌ အ–ပစ္စည်း သက်၍ "ပီတိသုခံ🗕 ဖရဏာပီတိ စေတသိက သုခရှိသော"ဟု အနက်ပေးပါ–ဟူလို။] ဒုတိယေ၊ ဒုတိယအနက်၌။ ပီတိသုခမေဝ၊ ပီတိသုခသည်သာ)။ (ဧဝဖြင့် ဈာန်ကိုကန့်။) ဝိဝေကဇံ၊ ဝိဝေကဇံ မည်၏။ စ၊ ဆက်။ ဝိဝေကဇံ ပိတိသုခန္တိ၊ ဟူ၍။ အညပဒတ္ကေ၊ အညပုဒ်၏ အနက်၌။ သမာသော၊ သမာသ်ကိုလည်းကောင်း။ ပစ္စတ္တ- နိဒ္ဓေသဿ៖ ပဌမာအနက်၌ ညွှန်ပြအပ်သော ဝိဘတ်၏။ အလောပေါ စ၊ မကျေခြင်းကို လည်းကောင်း။ ကတော၊ ပြီ။ ["ဝိဝေကဇ်+ပီတိသုခံ+ယဿာတိ ဝိဝေကစံ ပီတိသုခံ"ဟု ဗဟုဗ္ဗီဟိသမာသ်ပြု၍ "စံ"၌ ပဌမာဝိဘတ်၏ ကာရိယ ဖြစ်သော နိဂ္ဂဟိတ်ကို မချေဘဲ ထားသည်–ဟူလို။] ဝါ၊ တစ်နည်း။ လောပေ၊ ကျေခြင်းသည်။ သတိ၊ သော်။ ဝိဝေကဇပီတိသုခန္တိ ၊ ဟူ၍။ ပါဌော၊ ပါဠိတော် ပါ၌သည်။ (ဟောတိ။) ဣတိ အယံ၊ ကား (ပဋ္ဌမာဝိဘတ်ကျေခြင်း, မကျေခြင်းကား။) ဝိသေသော၊ တည်း။

ကာနာနုပုဗ္ဗတာတိ၊ ကား။ ဂဏနာနုပုဗ္ဗတာယ၊ ဂဏန်းအစဉ်အားဖြင့်။ (ပဌမံ–၌ စုပ်။) ဝါ၊ တစ်နည်း။ ပဌမန္တိ ဝစနံ၊ ပဌမံ ဟူသော သဒ္ဒါသည်။ ဂဏနာနုပုဗ္ဗတာမတ္တံ၊ ဂဏန်းအစဉ်မျှ ဖြစ်သော သဒ္ဒါတည်း။ ဣတိ အတ္တော။



နိစ္စာဒီဝိပလ္လာသပ္မဟာနေန၊ နိစ္စ အစရှိသော ဝိပလ္လာသကို ပယ်နိုင်ခြင်း ကြောင့်။ မဂျေါ၊ မဂ်သည်။ အသမ္မောဟတော<sup>ာ</sup>၊ သမ္မောဟ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်အားဖြင့်။ ဝါ၊ မတွေမဝေသော် အားဖြင့်။ အနိစ္စာဒီ လက္ခဏာနိုင် တို့ကို ။ ပဋိဝိစ္ဆုတိ၊ ထိုးတွင်း၍ သိတတ်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ လက္ခဏူပနိစ္ဆုခံ၊ မည်၏။

အသိမွေသဓမ္မံ၊ ပျောက်ပျက်ခြင်းသဘော မရှိသော။ အြသမွောသဓမ္မံတိ အဝိနာသသဘာဝဲ။ — အနု။ နိဗ္ဗာနံ၊ သည်။ အဝိပရီတလက္ခဏတ္တာ၊ အဝိပရီတ လက္ခဏာရှိသည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (မမောက်ပြန်သည်၏ အဖြစ်ဟူသော လက္ခဏာ ရှိသည့်အတွက်။) အနည္ဍထာဘာဝတော၊ တစ်မျိုးတစ်ဖုံ အခြင်းအရာအားဖြင့် မဖြစ်ခြင်းကြောင့်။ တထဲလက္ခဏံ၊ တထလက္ခဏရှိ၏။ ဝါြ်မေးတက်မပြန် မှန်ကန်သည်၏ အဖြစ်ဟုသော လက္ခဏာ ရှိ၏။

# ဒုတိယဈွာနက်တာ အဖွင့် 🦤

ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ ၇ပသမာတိ တောန၊ ပါ၌ဖြင့်။ (ဒီပိတော ဟောတိ-၌ စပ်။) ယေးကိ ဝိတက္ကဝိစာရေဟို၊ အကြင် ဝိတက် ဝိစာရတို့ကြောင့် ပဌမဈွာနဿ။ ၏။ သြဠာရိကတာ၊ ကြမ်းတမ်းသည်၏ အဖြစ်သည်။ (ဟောတိ။) တေသံ၊ ထို ဝိတက် ဝိစာရတို့ကို။ သမတိက္ကမာ လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့်။ ဒုတိယဈွာနဿ။ ကို။ သမဓိဂမော၊ ရခြင်းသည်။ (ဟောတိ။) သဘာဝတော၊ ပင်ကို သဘော အားဖြင့်။ အနောဠာရိကာနံ၊ မကြမ်းတမ်းကုန်သော။ ဇဿာဒိနံ၊ ဇဿ အစရှိသော တရားတို့ကို။ သမတိက္ကမာ၊ ကြောင့်။ (ဒုတိယဈွာနဿ၊ ကို။ သမဓိဂမော၊ သည်။) န ( ဟောတိ )။ ဣတိ အယံ အတ္ထော၊ သည်။ ဝါ၊ ကို။ ဒီပိတော ဟောတိ။ ဝေ၊ တူ။ ပိတိယာ စ ဝိရာဂါတိ အာဒိသု၊ တို့၌။ နယော၊ သည်။ ဟောတိ တည္သာ။ ဝိတက္ကမာ၊စစနာနဲ၊ ဝိတက်, ဝိစာရ, ပိတိ, သုခတို့ကို လွန်မြောက်ခြင်းကို ဆိုကြောင်းစကားတို့သည်။ ["ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ပူပသမာ, ပိတိယာ စ ဝိရာဂါ၊ သုခဿ စ ပဟာနာ" ဟူသော စကားတို့သည်။" သြဋ္ဌာရိ။ပ။ သမတိက္ကမာ၊ ကြမ်းတမ်းကုန် ကြမ်းတမ်းကုန်သော ဈာန်အင်္ဂါကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့်။

၁။ အသမွှောဟာတော့။ ။"ပဋိဝိစ္ဆတိ"အရ ပဋိဝေစသည် အာရုံပြုသော အားဖြင့် သီခြင်း ဟူသော အာရမ္မကပဋိဝေခ၊ အနိစ္စ စသော လက္ခဏာ နိဗ္ဗာန်၏ တတလက္ခဏာကို ထိုးထွင်း၍ သီခြင်းဟူသော လက္ခဏပဋိဝေစဟု ၂–မျိုး ရှိ၏။ မဂ်က အနိစ္စ စသော လက္ခဏာကို သီရာ၌ တကယ် အာရုံမပြုသော်လည်း ထိုလက္ခဏာများကို မတွေမတ ရှင်းပြီးလင်းပြီး အနေအားဖြင့် သီ၏။ ထိုအသိကို အသမွောဟပဋိဝေစဟု ခေါ်သည်။ ထို့ကြောင့် အသမွောဟတောာဖြင့် အာရမ္ခဏပဋိဝေစကို ကန့်သည်။

ခုတိယာဒိ အဓိဂမပရိဒီပကာနိ၊ ခုတိယဈာန် အစရှိသော ဈာန်တို့ကို ရခြင်းကို ပြတတ်ကုန်၏။ ဣတိ၊ ကြောင့် "တေသံ၊ ထို စကားတို့၏။ ဧကဒေသဘူတံ၊ တစ်စိတ်တစ်ဒေသ ဖြစ်၍ဖြစ်သော။ ဝိတက္ကဝိစာရသမတိက္ကမ ဝစနံ၊ ဝိတက်ဝိစာရ တို့ကို လွန်မြောက်ခြင်းကို ဆိုကြောင်း စကားရပ်ကို။ တံဒီပကန္တိ၊ ထိုအနက် အဓိပ္ပာယ်ကို ပြတတ်၏။ ဟူ၍။ ဝိတ္တံ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ ["သြဋ္ဌာရိကဿ ပန သြဋ္ဌာရိကဿ အင်္ဂဿ သမတိက္ကမာ ပဋ္ဌမစ္ဈာနတော ပရေသံ ခုတိယဈာနာဒီနံ အဓိဂမော ဟောတိတိ ဒီပနတ္တံ"ဟု အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။]

အထ ဝါ<sup>န</sup> ကား။ တံ သမတိက္ကမား ထို ဝိတက်ဝိစာရတို့ကို လွန်မြောက် ခြင်းကြောင့်။ ဒုတိယာဓိဂမဒီပကေနး ဒုတိယဈာန်ကို ရခြင်းကို ပြတတ်သော။ ဝိတက္က။ပ။ဝစနေနေဝ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းအေးခြင်းကို ဆိုကြောင်း

၁။ တေသံ စကလေသဘူတဲး စတာသံဖြင့် ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ စူပသမာဟူသော စကား၊ ပိတိယာ စ ဝိရာဂါ ဟူသောစကား၊ သုသော စ ပဟာနာ ဟူသော စကားတို့ ညွှန်ပြ၏။ ထို စကားတို့၏ စကဒေသ ဟူသည် "ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ စုပသမာ"ဟူသော စကားတည်း။ ထိုစကား တစ်စိတ် သည် "ဩဋ္ဌာရိက ဩဋ္ဌာရိက ဖြစ်သော ၅ာန်အင်္ဂါတို့ကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့် နောက်နောက် ဒုတိယဈာန် စသည်ကို ရ၏"ဟူသော အနက် အဓိပ္ပာယ်ကို ပြတတ်၏။ ဤသို့ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ ဩဋ္ဌာရိကသာ ပန ဩဋ္ဌာရိကသာ အင်္ဂသာ သမတိက္ကမာ ။ပာဟောတိတိ ဒီဖနတ္တဲ့ ကို ကြည့်၍ "တံ ဒီပကန္တဲ့ ဝုတ္တဲ" ဟု ဆိုသည်။]

မှတ်ချက်။ ။ကေဒေသဘုတံကို ကြည့်၍ "ဝိတက္ကဝိတရာနံ ဝူပသမာ"သည် အဓိတ်၏အမည်ကို အပေါင်း၌တင်စားသော စကဒေသူပစာ ဟု လည်းကောင်း၊ ပီတီ သုခ သမတိက္ကမတို့အတွက်ပါ မှတ်၍ပြသော ဥပလက္ခဏ–နည်း ဟု လည်းကောင်း အနှင့်ကာ၌ ဖွင့်သည်။

၂။ အထ ဝါ။ ကျေဒါနီ အဝယဝေန သမုဒါယောပလက္ခကံ ဝိနာ (ရှေ့နည်းကဲ့သို့ စက ဒေသူမစာ-ဥပလက္ခဏနည်း မဟုတ်ဘဲ ) ဝိတက္က ဝိစာရ ဝူဝသမဝေနေန (ဝိတက္က ဝိစာရာနဲ ဝူပသမာ-သဒ္ဒါဖြင့်) ပီတိဝိရာဂါဒီဝစနာနံ (ပီတိယာ စ ဝိရာဂါ, သူသော စ ပဟာနာ-သဒ္ဒါတို့၏) သဝိသယေ (မိမိရာန်အရာ၌ ) သမာနဗျာပါရတဲ့ (ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ဝူပသမာကဲ့သို့ တုမျှသော ဗျာပါရရှိကုန်သည်၏ အဖြစ်ကို ) ခဿေနွော အထ ဝါတိအာဒိမာဟ။-နေ။ ရှေ့နည်း၌ "ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ဝူပသမာ" တစ်ပုဒ်တည်းက "ပီတိသမတိက္ကမ-သုခမသတိက္ကမတိုကို ပြ၏" ဟု ဆို၏။ ဤ အထ ဝါ နည်း၌ကား "ပီတိယာ စ ဝိရာဂါ"ပုဒ်က တတိယဈာန်အရာ၌ ပီတိသမတိက္ကမ ဖြစ်ပုံကို ပြဖို့ရန်လည်းကောင်း၊ စတုတ္ထဈာန်အရာ၌ "သုသော စ ပဟာနာ" ပုဒ်က သုသေမှတိက္ကမ ကို ပြဖို့ရန်လည်းကောင်း၊ ဗျာပါရရှိကြကြောင်းကို "ဤ ဝိတက္ကပိစာရာနံ ဝူပသမာ ပုဒ်ကပင် လှမ်းမျှော်၍ ပြသည်"ဟု ဆိုလိုသည်။ ဒီပက နည်းဟု ဆိုလိုဟန်တူသည်။ စကား ဖြင့်ဖြင့်ပင်။ ["ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ဝူပသမာ"ဟူသော စကားဖြင့်ပင်။] ပီတိ ဝိရာဂါဒီဝစနာနံ၊ ပီတိဝိရာဂ-အစရှိသည်ကို ဆိုကြောင်း စကားတို့၏။ ပီတိ ယာဒီသမတိက္ကမာ၊ ပီတိ အစရှိသည်ကို လွန်မြောက်ခြင်းကြောင့်။ တတိယာဒိ အဓိဂမဒီပကတာ၊ တတိယ အစရှိသော ဈာန်တို့ကို ရခြင်းကို ပြတတ်ကုန်သည် ၏ အဖြစ်သည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တဿ၊ ထို ဝိတက္ကဝိစာရာနံ ဝူပသမာ ဟူသော စကား၏။ တံ ဒီပကတာ၊ ထို အနက်အဓိပ္ပာယ်ကို ပြတတ်သည်၏ အဖြစ် ကို။ ဝုတ္တာ၊ အဋ္ဌကထာ၌ ဆိုအပ်ပြီ။ ["သြဋ္ဌာရိကဿ။ ပန္။ပ။ဒီပနတ္တဲ့"ဟူ၍ ဆိုအပ်ပြီ။]

နီလဝဏ္ဏျပၢ၀ိယာတိ၊ ကား။ နီလယောဂတော၊ အညိုဂုဏ်နှင့် ယှဉ်ခြင်း။ ကြောင့်။ ဝတ္ထံ၊ အဝတ်သည်။ နီလံ၊ နီလမည်သည်။ (ဟောတိ) ဝိယ၊ ကဲ့သို့။ ဣတိ(အယံ)၊ ကား။ အဓိပ္ပာယော၊ အဋ္ဌကထာဆရာ၏ အလိုတည်း။ ["နီလ ဝတ္ထံ ဝိယ"ဟု 'ဆိုသော်လည်း "ဝိတ္ထံ နီလံ ဝိယ"ဟု အဓိပ္ပာယ်မှတ်ပါ–ဟူလို။]

ိယေန သမ္မသာဒနေန၊ အကြင် သမ္မသာဒန မည်သော သဒ္ဒါနှင့်။ ယောဂါး ယှဉ်ခြင်းကြောင့်။ ဈာနံ၊ ဈာန်သည်။ သမ္မသာဒနံ၊ န မည်၏။ တသို့၊ ထိုသမ္မသာဒနံ ကို။ ဒဿိတေ၊ ပြအပ်သော်။ (ဝိဘင်းပါဠိတော်၌ ပြလိုက်လျှင်။) သမ္မသာဒနံ ဈာနန္တိ၊ ဟူ၍။ သမာ့နာဓိကရဏ နိဒ္ဒေသနေဝ၊ တူသော တည်ရာ အနက်ရှိသည်၏ အဖြစ်ကို ပြကြောင်း စကားဖြင့်ပင်။ (တုလျာဓိကရဏအဖြစ်ကို ပြကြောင်း စကားဖြင့်ပင်။ (တုလျာဓိကရဏအဖြစ်ကို ပြကြောင်းစကားဖြင့်ပင်။) တံ ယောဂါ၊ ထိုသမ္မသာဒနနှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့်။ ဈာနေ၊ ဈာန်၌။ တံသဒ္ဒပ္မဝတ္တိ၊ ထိုသမ္မသာဒန – သဒ္ဒါ၏ဖြစ်ခြင်းကို။ ဒဿိတာ၊ ပြအပ်ပြီး ဣတိ၊ ကြောင့်။ အဝိရောဓော၊ ဈာနဝိဘင်း ပါဠိတော်နှင့် ဤအဋ္ဌကထာ၏ မဆန့်ကျင်ခြင်းသည်။ ယုတ္တော၊ သင့်ပါပေ၏။ ဝါ၊ သင့်ပါစေတော့။

၁။ မောန္ မပန္ မပန္ မည္တေန မိုင္ငံတြဲ အဋ္ဌကထာအဖွင့်၏ မဆန့် ကျင်ပုံကို ပြလို၍ "မောန ဈာနဝိဘင်းပါဠိတော်နှင့် ဤ အဋ္ဌကထာအဖွင့်၏ မဆန့် ကျင်ပုံကို ပြလို၍ "မောန သမ္မသာဒနေန" စသည်ကို မိန့်သည်။ သမ္မသာဒန မည်သော့ အကြင် သဒ္ဒါနှင့် ယှဉ်ခြင်းကြောင့် ဈာနိုကို ဂုဏ္ မာရအားဖြင့် သမ္မသာဒနဟု ခေါ် ရ၏။ ဝိဘင်းပါဠိတော်၌ ထိုသဒ္ဒါကို "သမ္မသာဒနန္တိယာ သဒ္ဒါ။ ေအဘိပ္မသာအေါ"ဟု ဟောတော်မူ၏။ ထို သမ္မသာဒန (သဒ္ဒါ)နှင့် ဈာနိုကို "သမ္မသာဒန် ဈာနိ"ဟု အရတူ တုလျာမိကရက အဖြစ်ဖြင့် ဟောတော်မူအပ်သော စကားဖြင့်ပင် သမ္မသာဒန် မည်သော သဒ္ဓါနှင့်ယှဉ်သောကြောင့် ဈာန်ဟုသော အနက်၌လည်း သမ္မသာဒန – သဒ္ဒါက ဖြစ်ပုံကို ပြအပ်ပြီး ဖြစ်တော့၏။ ထို့ကြောင့် သမ္မသာဒန – အရ သဒ္ဓါကို ပြသော ဈာနဝိဘင်းပါဠိတော်နှင့် ဤအဋ္ဌကထာဖွင့်ပုံ၏ မဆန့်ကျင်ခြင်းသည် သင့်မြတ်ပါပေသည်— ဟူလို။

ိုကော ဒီဘာဝေ၊ ကောဒိဘာဝ ၌။ ကထံ၊ အဘယ်သို့လျှင်။ (ယုတ္တော်၊ သင့်နိုင်ပါအံ့နည်း။) ကွတိ၊ ဤကား အမေးတည်း။ မကောဒိမှိ၊ ကောဒိမှိ။ သောဒိကို။ ဒဿိတေ၊ ပါဠိတော်၌ပြအပ်သော်။ ကောဒိဘာဝ စျာနန္တိ၊ ဟူ၍။ သမာနာဓိကရဏ နိဒ္ဒေသနေဝ၊ ပြင့်ပင်။ ဈာနဿ၊ ၏။ ကောဒိဝစုနတာ၊ ကော်ဒိမည်သော သမာဓိကို တိုးပွားစေတတ်သည်၏ အဖြစ်သည်။ ဝါ၊ ကို။ ဝုတ္တာ၊ ဟောတော်မူ အပ်ပြီးသည်။ ဟောတိ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ (အဝိဈောဓော။ ယုတ္တော၊သင့်၏။)

ု ပန္၊ ဆက်။ ဧကောဒိဘာ၀န္တိ၊ ဟူ၍။ ဣဒံ၊ ဤ သံဝဏ္ထေတဗွပုဒ်ကို။ ဥဒ္ဓရိတွာ၊ ထုတ်ဆောင်တော်မူ၍။ ဧကောဒိဿ၊ ဧကောဒိမည်သော သမာဓိကို။ နိဒ္ဒေသော၊ အကျယ်ညွှန်ပြခြင်းသည်။ ဝါ၊ ကို။ န ကတ္တဗွော၊ မပြုထိုက်သည်။ သိယာ၊ ဖြစ်ရာသည် မဟုတ်လော။ ဣတိ၊ ဤကား ဧစာဒနာတည်း။ သမာဓိမို၊ သမာဓိဟုသော အနက်၌။ ပဝတွော၊ သော။ ဧကောဒိဘာဝ သဒ္ဒေါ စဝ

၁။ **ဧကောဒီဘာဝေ ကထံး** းဧကောဒီဘာဝံ အရ ဈာန်ကိုရရာ၌ကား အဘယ်နည်းဖြင့် သင့်နိုင်ပါအဲ့နည်း၊ ဈာနဝိဘင်းပါဠိတော်၌ ဧကောဒီဘာဝံ အရ သမာဓိကို ပြတော်မူ၍ အဋ္ဌကထာ၌မူ"ဣဒံ ဒုတိယဈွာနံ ဧကောဒီဘာဝံ"ဟု ဆိုသောကြောင့် ဆန့်ကျင်သည်သာ မဟုတ်ပါလော–ဟု ဧတဒနာသည်။

၂။ **စကောဒီမှီးပးဟောတီဟိ**။ ဗျာနဝိဘင်းပါဠိတော်၌ စကောဒိဘာဝံအရ စကောဒိမည်သော သမာဓိကိုသာ ပြတော်မူသော်လည်း "စကောဒိဘာဝံ ဈာနံ"ဟု တုလျာဓိကရက အဖြစ်ဖြင့် ညွှန်ပြုခြင်းကြောင့်ပင် ဈာန်၏ ကောဒိမည်သော သမာဓိကို တိုးပွားစေတတ်သည်၏ အဖြစ်ကို ဟောတော်မူအပ်ပြီး ဖြစ်၏။ ထို့ကြောင့် ဝိဘင်းပါဠိတော်နှင့် ဤ အဋ္ဌကထာ မဆန့်ကျင်ပါ– ဟုလို။ (ဣတိကုံ အဝိရောတေ ပြန်လှည့်စပ်။)

မှတ်ချက်။ ။ ဧကောဒိဘာဝ-သဒ္ဒါက သမာဓိကိုဟော၏ ပူသော စကားသည် အဋ္ဌကထာစကားမဟုတ်၊ ဋီကာဆရာ၏ သီးခြားစကားတည်း။ ထိုစကားအရ ဧကောဒိသဒ္ဒါသည် ဈာန်ဟူသော့အနက်ကို ဟော၏။ (ဝိဂ္ဂဟကိုကား အဋ္ဌကထာအတိုင်း နည်းမှီ၍ ပြုပြီးလျှင် ဈာန်ကို အရကောကပါ။) "ကောဒိဿ+ဘာဝေါ ဧကောဒိဘာဝေါ"ဟု သမာသ်တွဲသောအခါ ဧကောဒိမည်သော ဈာန်၏ဖြစ်ကြောင်းဖြစ်ရာ သမာဓိကို ရသည်ဟု သာရတ္ထဋီကာ မိန့်သည်။ ဧကောဒိဘာဝ– သဒ္ဒါသည်ပင်။ ညမ္မသာဒနသဒ္ဒေါ ဝိယ၊ သမ္မသာဒန – သဒ္ဒါသည်ကဲ့သို့။ ဈာနမို၊ ဈာန်ဟူသော အနက်၌။ ပဝတ္တတိ၊ ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ယုတ္တံ၊ ပါဠိတော် စကားလည်း သင့်မြတ်၏။

ြအပ္ပိတာ ဗျပိုတာ၌ အပ္ပိတာကို ဖွင့်လို၍ အပ္ပိတာတိ-မိန့်။] အပ္ပိတာတိုး ကား။ ဝိနာသဲ၊ ပျက်စီးခြင်းသို့၊ ဂမိတာ၊ ရောက်ကုန်သည်။(ဟောန္တိ့။) [အပ္ပ– ဓာတ်သည် "ပါပုဏန–ရောက်ခြင်းအနက်"ကို ဟော၏။ ထို့ကြောင့် "ဂမိတာ"ဟု ဖွင့်သည်။ဝိနာသံကား အပိုထည့်အပ်သော ကံပုဒ်တည်း။]

ိခုတိယ။ပ။ဒီပကေန၊ ခုတိယဈာန် အစရှိသည်ကို ရခြင်း၏ အကြောင်းကို ပြတတ်သည်လည်းဖြစ်သော။ အဓ္ဓုတ္တသမ္မသာဒနတာယ၊ အဓ္ဓုတ္တပမ္မသာဒနအဖြစ် လည်းကောင်း။ စေတသော ဧကောဒိ ဘာဝတာယ စ၊ စေတသော ဧကောဒိဘာဝ အဖြစ်လည်းကောင်း။ ဟေတုဒိပကေန၊ အကြောင်းကို ပြတတ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ အဝိတက္ကာဝိစာရဘာဝ ဟေတုဒိပကေန စ၊ အဝိတက္ကာဝိစာရ အဖြစ်၏ အကြောင်းကို ပြတတ်သည်လည်း ဖြစ်သော။ ဝိတက္က ဝိစာရ ဝူပသမှ ဝစနေနေဝ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းပျောက်ခြင်းကို ဆိုကြောင်း စကားဖြင့်ပင်။ (ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ ဝုပသမာ ဟူသော စကားဖြင့်ပင်။) ဝိတက္က ဝိစာရာဘာဝေါ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၏ မရှိခြင်းကို။ ဒီပိတော၊ ပြအပ်ပြီ။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ ပုန၊ တစ်ဖန်။ ကတေန၊ ပြုအပ်သော။ အဝိတက္က အဝိစာရဝစနေန၊ ဝိတက် မရှိသည်၏ အဖြစ်, ဝိစာရ မရှိသည်၏အဖြစ်ကို ဆိုကြောင်းစကားဖြင့်။ ("အဝိတက္က အဝိစာရဲ"ဟူသော စကားဖြင့်။) ကိ ၊ အဘယ်အကျိုး ရှိအနည်း။ ဣတိ၊ ဤကား စောဒနာတည်း။ (တံ၊ ထိုစောဒနာသည်။) န၊ မသင့်။ (ကသ္မာ၊ နည်း။) အဒီပိတ္တာ၊ ဝိတက္က ဝိစာရ ဝူပသမ စကားဖြင့် ဝိတက် ဝိစာရ မရှိသည်၏ အဖြစ်ကို မပြအပ်သည်၏ အဖြစ်ကြာင့်တည်း။ ပြါဠိထည်၍ အနက်ပေးလိုလျှင် "ဝိတက္က ဝိစာရ ဝူပသမ

၁။ ဒုတိယးပေးဝေနေနေဝ။ ။ "ဒီပကေန" ၃–ပုဒ်သည် "ဝိတက္ကဝိစာရဂူပသမ ဝစနေနေဝ"၏ ဂိသေသနတည်း။ ထိုတွင် "ဒုတိယဈွာနာဒီအဓိ ဂမုပါယဒီ ပကေန" ဟူသော – ဝိသေသနသည် "ဩဠာရိကဿ ပန္။ပ။ဒီပနတ္တံ"ဟူသော အဋ္ဌကထာစကားကို ယူ၍ ဆိုအပ်သော ဝိသေသနတည်း။ "အဈွတ္ထသမွသာဒနတာယ စေတသော စကောဒိဘာဝ တာယ စ ဟေတုဒီပကေန" ဟူသော ဝိသေသနသည် "အပိ စ ဝိတက္က ဝိစာရာနံ စုပသမာ"စသော အဋ္ဌကထာ စကားကိုယူ၍ ဆိုအပ်သော ဝိသေသနတည်း။ "အဝိတက္ကအဝိစါရဘာဝဟေတု ဒီပကေန" ဟူသော ဝိသေသနသည် "တထာဝိတက္ကဝိစာရာနံ စုပသမာ ဣဒံ အဝိတက္ကံအဝိစာရံ" ဟူသော အဋ္ဌကထာစကားကိုယူ၍ ဆိုအပ်သော ဝိသေသနတည်း။

ဝစနေန၊ ဖြင့်။ ဝိတက္က ဝိစာရာဘာဝဿ၊ ၏။ အဒီပိတတ္တာ၊ ကြောင့်တည်း" ဟု ပေးပါ။] ဟို၊ ချဲ့။ ဝိတက္က။ပ်။ဝစနေန၊ ဖြင့်။ (ဝိတက္က ဝိစာရာနံ ဝူပသမာ ဟူသော စကားဖြင့်။) ဝိတက္က ဝိစာရာနံ၊ တို့၏။ အပူဝတ္တိ၊ မဖြစ်ခြင်းသည်။ ဝါ၊ ကို။ ဝုတ္တာ၊ ဟောတော်မူအပ်သည်။ န ဟောတိ၊ မဟုတ်။ "ဟိ၊ မှန်။ ဝိတက္က ဝိစာရေသု၊ တို့၌။ တဏာ ပဟာနဉ္စ၊ တပ်မက်ခြင်းကို ပယ်ခြင်း သည်လည်း။ (စ–ဖြင့် မရှိခြင်းကို ဆည်း။) ဧတေသံ၊ ဤ ဝိတက် ဝိစာရတို့၏။ ဝူပသမော၊ ငြိမ်းပျောက်ခြင်းတည်း။

စု၊ ဆက်။ ( တစ်နည်း ) စ၊ ဥပမာဆောင် ထင်အောင်ပြဦးအဲ့။ ယေ၊ အကြင် မေဂ်တို့သည်။ သင်္ခါရေသု၊ တေဘူမက သင်္ခါရတို့၌။ တဏှာပဟာနဲ၊ တဏှာကို ပယ်ခြင်းကို။ ကရောန္တီး ပြုနိုင်ကုန်၏။ တေသ မဂ္ဂေသ၊ ထို ပယ်ဆဲ ဖြစ်သော မင်္ဂတို့၌ လည်းကောင်း။ ပဟိနတဏောသု၊ ပယ်အပ်ပြီးသော တဏှာရှိကုန်သော။ ဝါ၊ တဏှာကို ပယ်ပြီးကုန်သော။ ဖလေသ စ၊ ဖိုလ် တို့၌လည်းကောင်း။ သင်္ခါရပ္ပဝတ္တိ၊ သင်္ခါရတို့၏ ဖြစ်ခြင်းသည်။ ဟောတိ (ယထာ)၊ ကဲ့သို့။ စဝံ၊ တူ။ ဣဓာပိ၊ ဤ ဈာန်အရာ၌လည်း။ ဝိက္ခ္အိတ္ဘေ။ပ။တဏှဿ၊ ပယ်ခွာပြီးသော ဝိတက်ဝိစာရတို့၌ တပ်မက်တတ်သော တဏှာရှိသော။ ဝါ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၌ တပ်မက်တတ်သော တဏှာရှိသော။ ဝါ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၌ တပ်မက်တတ်သော တဏှာရှိသော။ ဝါ၊ ဝိတက် ဝိစာရတို့၌ တပ်မက်တတ်သော တဏှာရှိသော။ ဝါ၊ ခုတိယချွာနညာ၊ ၏။ ဝိတက္ကာ၊ပေးယောဂေါ၊ ဝိတက် ဝိစာရ တို့နှင့် ယှဉ်ခြင်းသည်။ ဝါ၊ ကို။ ပရမေန၊ ရှေ့ဖြစ်သော ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ ဝူပသမာဟူသော စကားဖြင့်။ တံ နိုဝါရီတော၊ မတားမြစ်အပ်သည်။ သိယာ၊ ဖြစ်ရာ၏။ ဣတိ၊ ကြောင့်။ တံ နိုဝါရဲတာ၌၊ ထို ဝိတက် ဝိစာရတို့နှင့် ယှဉ်ခြင်း ကို တားမြစ်ခြင်း၊ အကျိုးငှာ လည်းကောင်း။ အာဝဋိတိုကာမတာဒိအတိက္က မောဝ၊ ဆင်ခြင်ခြင်းတု အလိုရှိသည်၏

မှတ်ချက်း ဖဤအမေးအဖြေများ၌ အရှကထာစကားကို ကောက်ချက်ချ၍ စောဒနာလုပ်ပြီးလျှင် ဋီကာဆရာ၏ အလိုအတိုင်း အဖြေကိုပြသော စကားတည်း။ အဋ္ဌကထာကို တိုက်ရိုက်ဖွင့်သော စကားမဟုတ်–ဟု မှတ်ပါ။

၁။ ဝိတက္ကဝိစာရေသူ ဟို။ ။ ဝိတက္ကဝိစာရတို့၏ ငြိမ်းအေးခြင်းဟူသည် ဝိတက္က ဝိစာရတို့၌ တပ်မက်မှု တဏှာ၏ ငြိမ်းအေးခြင်းတည်း။ "ထိုသို့ ငြိမ်းအေးရုံမျှဖြင့် ဝိတက်ဝိစာရမယှဉ်"ဟု မဆိုနိုင်။ ဥပမာ– အရိယာမင်္ဂသည် သင်္ခါရတို့၌ တပ်မက်မှုတဏှာကို ပယ်သတ်၏။ ပိုလ်ကား ပယ်သတ်ခြင်းကိစ္စ ပြီးပြီးသော တရားဖြစ်၏။ သို့သော် ထိုမင်္ဂ ထိုဖိုလ်တို့၌ သင်္ခါရတရားတို့ (ရုပ်နာမ်တို့) ဖြစ်နေကြ ပါဝင်နေကြသကဲ့သို့တည်း။ ဤသို့လျှင် "ဝိတက္ကဝိစာရာနဲ ဥပသမာ"ဟူသော ရှေ့စကားဖြင့် "ဝိတက် ဝိစာရ မယှဉ်" ဟူသော အနက် အဓိပ္ပာယီကို မပြနိုင်သောကြောင့် "အဝိတက္က အဝိစာရံ"ဟူသော နောက်စကားကို ထပ်၍ ဟောတော်မူရသည်။

အဖြစ် စသည်ကို လွန်မြောက်ခြင်းသည်ပင်။ (အာဒိဖြင့် သမာပစ္စန – ဝသိဘော် စသည်ကို ယူ။) တေသံ၊ထိုဝိတက် ဝိစာရတို့၏။ ဝူပသမော၊ ငြိမ်းပျောက်ခြင်းတည်း။ ဣတိ၊ ဤအနက်ကို။ ဒဿနတ္တံ စ၊ ပြခြင်း အကျိုးငှာလည်းကောင်း။ အဝိတက္ကံ အဝိစာရန္တိ ၊ ဟူ၍။ (ဘဂဝတာ။) ဝုတ္တံ၊ ဟောတော့်မှုအပ်ပြီ။

### တတိယဈွာနကထာဝဏ္ဏနာ

ပရိသုဒ္ဓပကတိ၊ စင်ကြယ်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ ပင်ကိုသဘောဟူသည်။ ခီဏာသံဝ ပကတိ၊ ကုန်းခမ်းပြီးသော် အာသဝေါ်ရှိသော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်၏ ပင်ကို သဘောဖြစ်သော။ နိုက္ကိလေသတာ၊ ကိလေသာ မရှိသူ၏ အဖြစ်တည်း။ "

ဥပေက္ခာ နိမိတ္တန္တိ တွေ၊ ၌။ လီနုဒ္ဓစ္စပက္စပါတရဟိတံ၊ တွန့်ဆုတ်ခြင်း အဖို့, ပုံ့လွင့်ခြင်းအဖို့၌ ကျရောက်ခြင်းမှ ကင်းသော။ မ်စ္စုတွဲ၊ အလယ်အလတ်၌ တည်သော သဘောရှိသော။ ဝါ၊ လျစ်လျူရှတတ်သော။ ဝီရိယံ၊ ဝီရိယကို။ ဥပေက္ခာတိ၊ ဟူ၍။ ဝုတ္တဲ့။ တဒေဝ၊ထို ရှေးရှေး ဝီရိယသည်ပင်။ တဲ အာကာရံ၊ ထို လျစ်လျူရှုခြင်း ဟူသော အခြင်းအရွာကို။ ဂဟေတွာ၊ ၍။ ပဝတွေတဗ္ဗဿ၊ ဖြစ်စေထိုက်သော။ တာဒိသဿ၊ ထိုကဲ့သို့ ရှဲ့အပ်သော။ ဝီရိယဿ၊ နောက်နောက် ဝီရိယ၏။ နိမိတ္တဘာဝတာ၊ အကြောင်း၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဥပေက္ခာနိမိတ္တံ၊ ဥပေက္ခာနိမိတ္တံ၊ မည်၏။

ြီး ဒသ သင်္ခါရပေက္မွာ ဂိပဿနာဝသေန ဥပ္ပစ္နန္တိ "ဟူသော အဋ္ဌကထာ–လာ ပါဠိတော်၏ အဆက်ကိုပြလို၍ "ပဌမစ္ဈာနပဋိလာဘတ္တာယ"စသည် မိန့်။]

ပဌမဈွာန ပဋိလာဘတ္တာယ၊ ပဌမဈာန်ကို ရခြင်းအကျိုးငှာ။ နီဝရဲဏေး နီဝရဏတို့ကို။ (ပဋိသင်္ခါသန္တိဋ္ဌနာပညာ၊ အသင့်အားဖြင့် ရှလျက် ကောင်းစွာ တည်တတ်သောပညာဟု ဆိုအပ်သော။ သင်္ခါရပေကွာသု၊ သင်္ခါရပေကွာတို့၌။ ဉာဏံ၊ ဉာဏ်လည်းကောင်း။) ။ ပ ။ နေဝသညာ။ ပ ။ ပဋိလာဘတ္တာယ၊ နေဝသညာ သညာယတန သမာပတ်ကို ရခြင်းအကျိုးငှာ။ အာ့ကိဥ္စညာယတနသည်။ အာကိဥ္စညာယတန သညာကို။ ပဋိသင်္ခါ။ပ။ဉာဏံ၊ လည်းကောင်း။ ဣတိုး သို့။ ဣမာ အဋ္ဌ၊ ဤ ရှစ်ပါးတို့သည်။ သမာဝတ္တိဝသေန၊ သမာပတ်၏ အစွမ်းကြောင့်။ (သမာဓိ၏အစွမ်းကြောင့်) ဥပ္ပစ္ခန္တိ၊ကုန်၏။ ["အဋ္ဌ သင်္ခါရပေကွာ သမာဓိဝသေန" ဟူသော အဋ္ဌကထာ၌ အဋ္ဌ၏သရုပ်ကို ပြသည်။]

သောတာပတ္တိမဂ္ဂပဋိလာဘတ္တာယ၊ တူ။ ဦးပ္ပါဒံ၊ ရွေးကံကြောင့် ဤ ဘဝ၌၊ ပဋိသန္ဓေဖြစ်ခြင်းကို လည်းကောင်း။ ပ်ဝတ္တံ၊ ပဝတ္တိအခါ၌ အဆက်မပြတ် ခြင်းကို လည်းကောင်း။ နိမိတ္တံ၊ သင်္ခါရနိမိတ်ကို လည်းကောင်း။ အာယူဟနံ၊ နောက်ဘဝ၌ ပဋိသန္နေဖြစ်ဖို့ရန် အားထုတ်အပ်သော ကံကိုလည်းကောင်း။ ပဋိသန္နွီး၊ နောက်ဘဝ၌ ပဋိသန္ဓေကို လည်းကောင်း။ ဂတိ'၊ ဂတိကို လည်းကောင်း။ နိဗ္ဗတ္တိ'၊ ခန္ဓာတို့၏ ဖြစ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း။ ဥပဝတ္တိ'၊ အကျိုးဝိပါက်၏ ဖြစ်ခြင်းကိုလည်းကောင်း။ ဓာတိ ၊ ဓာတိကိုလည်းကောင်း။ဧရာ။ပ။ဥပါယာသေ။ စရာ, မရဏ, သော်က, ပရိဒေဝ, ဒုက္မွ, ဒေါမနဿ, ဥပါယာသတို့ကို လည်းကောင်း။ (ပဋိသင်္ခါ။ပ။ဉာဏ်၊ လည်းကောင်း။) သောတာပတ္တိဖလ သမာ ပတ္တတ္တာယ၊ ၄၁။ပ။ သုညတဝိဟာရ သမာပတ္တတ္ထာယ၊ သုညတဝိဟာရ သမာပတ် အကျိုးငှာ။ ဩညတနိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုသော သမာပတ်ကိုပင် "သုညတဝိဟာရ သမာပတ်"ဟု ခေါ်သည်] ။ပ။ အနိမိတ္တဝိဟာရ သမာပတ္တတ္တာယ၊ ၄၁။ အြနိမိတ္တ နိုဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုသော သမာပတ်ကိုပင် "အနိမိတ္တဝိဟာရ သမာပတ်"ဟု ခေါ်သည်။] ဥပ္ပါဒံ၊ ကိုလည်းကောင်း။ပ။ဉာဏံ၊ လည်းကောင်း။ ဣတိ၊ သို့။ က္ကမာ ဒသ၊ ဤဆယ်ပါးတို့သည်။ [မဂ် ၄–ပါး, ဗိုလ် ၄–ပါး, သုည တဝိဟာရ သမာပတ်, `အနိမိတ္တဝိဟာရ သမာပ်တ်အားဖြင့် ၁ဝ~ပါးတို့သည်။] ဝိပဿနာ ဝသေန၊ ဝိပဿနာ၏အစွမ်းကြောင့်။ ဥပ္ပဋ္ဌန္တိ၂ ဖြစ်ကုန်၏။ ["ဒသ သင်္ခါရုပေက္မွာ ဝိပဿနာဝသေန"ဟူသော အဋ္ဌကထာ၌ ဒသ၏သရုပ် ကို ပြသည်။]

ယဒတ္ထိ ယံ ဘူတန္တိ၊ ကား။ ခန္မပဥ္ႀကံ၊ ခန္မာငါးပါး အပေါင်းတည်း။ တံ၊ ထိုခန္မငါးပါးအပေါင်းကို။ မုဥ္စိတုကမျတာဉာဏာန၊ မုဥ္စိတုကမျတာဉာဏ်ဖြင့်။ - ပစဟတိ၊ ပယ်စွဲနဲ့ ၏။ ဒိဋ္ဌသောဝတ္ထိကတ္တယဿ၊ မြင်အပ်ပြီးသော လည်ရစ်သုံးခု - အပေါင်းရှိသော မြွေ၏(အပေါ်၌)။ (ဒိဋ္ဌိ+သောဝတ္ထိကတ္တယ် ယဿသော တထာ,

၁။ ဥပ္ဖါခံးပနာတို ။ းဥပ္ပါဒန္တိ ပုရိမကမ္မပစ္နယာ ဣဝ ဥပ္မတ္တိ ၊ ပဝတ္တန္တိ တထာ ဥပ္မန္နဿ ပဝတ္တိ ၊ နိမိတ္တန္တိ သစ္မမ္မိ သင်္ခါရဂတံ ၊ နိမိတ္တဘာဝေန ဥပဌာနတော ၊ အာယူဟနန္တိ အာယတိ ပဋိသန္တိ ဟေတာ့သူတဲ ကမ္မံ၊ ပဋိသန္တိန္တိ အာယတိ ဥပပတ္တို ၊ ဂတိန္တိ ယာယ ဂတိယာ သာ ပဋိသန္စိ ဟောတိ ၊ နိုင္မတ္တိန္တဲ ခန္ဒဂနံ နိုင္မတ္တနံ ၊ ဥပပတ္တိန္တိ "သမာပန္နဿ ဝါ ဥပပန္နဿ ဝါ" တိ ဧဝံ ဝုတ္တဲ ဝါပါကပ္ပဝတ္တိ ၊ ဓာတိန္တိ ဧာရာဒီနံ ပစ္နယ ဘုတဲ ဘဝပစ္နယာ ဓာတိ ၊ ဧရာမရဏာဒယော ပါကဋာ ဧဝ၊ ဧတ္တ ၈ ဥပ္ပါဒါ ယော ပည္မေဝ သင်္ခရပေက္မွာ ဥာဏဿ ဝိသယဝသေန ဝုတ္တာ၊ သေသာ တေသံ ဝေဝေနဝသေန၊ "နိုင္မတ္တိ ဓာတံ။" တိ ဣဒဥိ ဒွယံ ဥပ္ပါဒဿ ဧစဝ ပဋိသန္မိယာ စ

သပ္ပေါ။-မခု။ သပ္မလက္မွဏဝိစိနနေ၊ မြွေ၏လက္မဏာကို ရှာဖွေ စိစစ်ခြင်း၌။ (ဥပေက္ခံ၊ လျစ်လျူရှုခြင်းကို။ ပဋိလဘတိ) ဝိယ၊ ရသကဲ့သို့။ (စေံတူ။) ဓိဋ္ဌလက္မဏတ္တယဿ့၊ မြင်အပ်ပြီးသော လက္ခဏာသုံးပါးအပေါင်းရှိသော။ ဘူတဿ၊ ထင်ရှားရှိသော ခန္ဓာငါးပါးအပေါင်း၏ (အပေါ်၌)။ သင်္ခါရ လက္ခဏဝိစိနနေ၊ သင်္ခါရလက္ခဏာကို ရှာဖွေ စိစစ်ခြင်း၌။ ဥပေက္ခံ၊ အသင့်အားဖြင့် ရှုတတ်သော ဘုဏ်ကို။ ပရိုလဘတိ၊ ရု၏။

အနာဘောဂရသာတိ၊ ကား။ ပဏီတသုခေ၊ မွန်မြတ်သော ချမ်းသာဖြစ်သော။ တသို့'ပိ<sup>ု</sup> ထို တတိယဈာန်ချမ်းသာ၌ သော်မှလည်း။ အဝနတိ ပဋိပက္ခကိစ္စာ၊ ကိုင်းညွှတ်တတ်သော တဏှာ၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ကိစ္စရှိ၏။ ဣတိ၊ အတ္တော။

နာမကာယေန၊ သမ္မယုတ္တနာမှကာယဖြင့်။ စေတသိကသုခံ၊ စေတသိက သုခကိုလည်းကောင်း။ ကာယိက။ပ။သမုဋ္ဌာပနေန၊ ကာယိကသုခ၏အကြောင်း ဖြစ်သော ပဏိတရုပ်ကို ဖြစ်စေခြင်းအားဖြင့်။ ကာယိကသုခဥ္စ၊ ကိုလည်းကောင်း။ ဈာနသမ်ဂီ၊ တတိယဈာန်နှင့် ပြည့်စုံခြင်းရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သည်။ ပဋိသံဝေဒေတိ၊ ခံစား၏။ ဣတိ၊ သို့။ ဂုစ္စတိ၊ ၏။

ဖုဋတ္တာ၊ ပျံ့နှံ့အပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ ဗျာပိတတ္တာ၊ ပျံ့နှံ့အပ်သည်၏ အဖြစ်ကြောင့်။ (သုခံ ပတိသံဝေဒေယျ–၌စပ်။) ဟိ၊ ဥပမာဆောင် ထင်အောင်ပြဉ်းအံ့။ ဥဒကေန၊ ရေသည်။ ဖုဋသရီရသာ၊ ပျံ့နှံ့အပ်သော ကိုယ်ရှိသူ၏ သန္တာနိ၌။ တာဒိသေ၊ ထိုကဲ့သို့ ရှအပ်သော။ (သုခဖြစ်လောက်သော။) နာတိ ပစ္စနီကေ၊ အလွန်မဆန့်ကျင်သော။ [အလွန်ဆန့်ကျင်သော လေ စသည်ထိလျှင် သုခမဖြစ်ဘဲ ဒုက္ခ ဖြစ်သောကြောင့် "နာတိပစ္စနီကေ"ဟု ဆိုသည်။] ဝါတာဒိကေ၊ လေ အစရှိသော။ ဖောဋ္ဌဗွာ၊ ဖောဋ္ဌဗွာရုံသည်။ ဖုဋ္ဌေး တွေ့ထိလတ်သော်။ သုခံ၊ သုခသည်။ ဥပ္ပဇ္ဇတိ ယထာ၊ ဖြစ်သကဲ့သို့။ ဧဝံ၊ တူ။ ဧတေဟိ၊ ဤ ပဏိတ ရုပ်တို့သည်။ ဖုဋသရီရသာပိ၊ ပျံ့နှံ့အပ်သော ကိုယ်ရှိသူ၏ သန္တာနိ၌လည်း။ (သုခံ၊ သည်။ ဥပ္ပဇ္ဇတိ၊ ၏။)

# စတုတ္ထစ္မွာနကထာအဖွင့် 🕟

ြော အဝိဘူတပစ္စုပဋ္ဌာနာတိုး ကား။ သုခဒုက္ခာနီ ဝိယး သုခ ဒုက္ခတိုကဲ့သို့။ အဝိဘူတာကာရာ၊ မထင်ရှားသော အခြင်းအရာရှိ၏။ ဝိသဒိသူပမား " သုခ ဒုက္ခတို့၏ ဖြစ်ပုံသည် ထင်ရှားသကဲ့သို့ ဤ ဥပေက္ခာ၏ဖြစ်ပုံသည် မထင်ရှား"ဟူလို။] ပိဋ္ဌိပါသာဏဂတမိဂမဂျေါ ဝိယ၊ ကျောက်ဖျာအပြင်၌ သွားသော သမင်၏ အဖွင့် ]

မူလဋိကာနိဿယ

ეიც

လမ်းကြောင်း ကဲ့သို့။ [ဂတကို မိဂ–၌ စပ်၊ (တစ်နည်း) "သွားအပ်သော" ဟု ပေးလျှင် ဂတကို မဂ္ဂေါ –၌ စပ်။] တဒနုမာတဗ္ဗာဝိဘူတာကာရောပဋ္ဌာနာ၊ ထိုသုခ ဒုက္ခတို့ဖြင့် မှန်းဆအပ်သော မထင်ရှားသော အခြင်းအရာရှိ၏ဟု ယောဂီတို့ဉာဏ်အား ရေးရှ ထင်လာ၏။ ဤြဝါကျ၏ အဓိပ္ပာယ်ကို ပါရာဖိကဏ် ဘာသာဋီကာ၌ ပြထားပြီ။]

#### တေက္ကနယဝဏ္ဏနာ၊ သည်။ နိဋ္ဌိတာ၊ ပြီး

