

#### Libro de Cánticos

#### Cánticos Matinales y Vespertinos (Pūjā) y Reflexiones Pāli y Español

Publicaciones Sumedhārāma www.sumedharama.pt

Para distribución gratuita
Sabbadānaṁ dhammadānaṁ jināti
'La ofrenda de Dhamma es superior a cualquier otra ofrenda.'

Este libro se encuentra disponible para distribución gratuita en www.sumedharama.pt

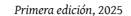
Copyright © Publicações Sumedhārāma 2025

Editores: Ajahn Amaro, Ajahn Gavesako Traductores: Paññāgiri Formato: Ajahn Gambhīro Cubierta: Nicholas Halliday

Este trabajo se encuentra bajo licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional.

Vease página 226 para más detalles sobre derechos y restricciones de esta licencia.

Producido con el sistema tipográfico 上下X. Fuente utilizada: Gentium Incantation, Alegreya Sans y Ubuntu.



# Índice

| Parte 1 Cánticos Matinales | 1    |
|----------------------------|------|
| Dedicación de Ofrendas     | . 2  |
| Homenaje Preliminar        | . 5  |
| Homenaje al Buddha         | . 6  |
| Homenaje al Dhamma         | . 9  |
| Homenaje a la Saṅgha       | . 11 |
| Saludo a la Joya Triple    | . 14 |
| Homenaje de Cierre         | . 27 |

| Parte 2 Cánticos Vespertinos | 29      |
|------------------------------|---------|
| Dedicación de Ofrendas       | 30/31   |
| Homenaje Preliminar          | 33 / 34 |
| Remembranza del Buddha       | 33 / 34 |
| Elogio Supremo al Buddha     | 36/38   |
| Remembranza del Dhamma       | 40 / 42 |
| Elogio Supremo al Dhamma     | 40 / 42 |
| Remembranza de la Saṅgha     | 44 / 45 |
| Elogio Supremo a la Saṅgha   | 44 / 49 |
| Homenaje de Cierre           | 51 / 52 |

| Parte 3 Reflexiones y Remembranzas            | 53      |
|-----------------------------------------------|---------|
| Versos de Compartir y Aspiración              | 54 / 56 |
| Versos sobre Dedicación de Mérito             | 58      |
| Mettā Sutta                                   | 61      |
| Once Beneficios de la Práctica de Mettā       | 61 / 69 |
| Irradiando los Estados Divinos                | 73      |
| Las Supremas Bendiciones                      | 73 / 77 |
| Reflexión sobre el Bienestar Universal        | 82 / 84 |
| Reflexión sobre los Cuatro Requisitos         | 86      |
| Reflexión sobre las Treinta y dos Partes      | 89      |
| Reflexión sobre las Cualidades Repugnantes de |         |
| nuestros Requisitos                           | 93      |

| Cinco Temas para Recordar Frecuentemente        | 101 |
|-------------------------------------------------|-----|
| Diez temas para Recordar Frecuentemente         | 104 |
| Verdaderos y Falsos Refugios                    | 110 |
| Versos sobre la Riqueza de Uno que es Noble     | 113 |
| Versos sobre las Tres Características           | 115 |
| Versos sobre la Carga                           | 119 |
| Versos sobre una Auspiciosa Noche               | 120 |
| Versos de Respeto por el Dhamma                 | 123 |
| Ovāda-Pāṭimokkha                                | 126 |
| Versos sobre la Primera Exclamación de Buddha . | 129 |
| Versos sobre las Últimas Instrucciones          | 131 |
| Surgen a Partir de una Causa                    | 132 |

| Reflexión sobre lo Incondicionado            | 133 |
|----------------------------------------------|-----|
| Breve Consejo a Gotamī                       | 135 |
| La Raíz de Todas las Cosas                   | 139 |
| Ānāpānassati-sutta                           | 143 |
| La Enseñanza sobre el Óctuple Noble Sendero  | 152 |
| La Enseñanza sobre el Esfuerzo acorde con el |     |
| Dhamma                                       | 167 |
| Los Versos de Tāyana                         | 175 |
| Bhikkhu-aparihāniya-dhamma-sutta             | 178 |
|                                              |     |

| Parte 4 Solicitudes Formales                      | 183 |
|---------------------------------------------------|-----|
| Añjali                                            | 184 |
| Solicitando una Enseñanza de Dhamma               | 184 |
| Reconocimiento de una Enseñanza                   | 185 |
| Petición de Cántico de Parittas                   | 186 |
| Solicitud de los Tres Refugios y Cinco Preceptos  | 188 |
| Los Tres Refugios                                 | 190 |
| Los Cinco Preceptos                               | 192 |
| Petición de los Tres Refugios<br>y Ocho Preceptos | 196 |
| Los Tres Refugios                                 | 198 |
| Los Ocho Preceptos                                | 200 |

| Parte 5 Apéndice             | 205 |
|------------------------------|-----|
| Pronunciación en Pāli        | 206 |
| Etiqueta monástica           | 211 |
| Glosario de términos en Pāli | 219 |

# Lista de Primeras Lineas

| Iminā puññakammena upajjhāyā guņuttarā       | 54 |
|----------------------------------------------|----|
| A través del bien que resulta de mi práctica | 56 |
| Puññass'idāni katassa yān'aññāni katāni me   | 58 |
| Karaṇīyam-attha-kusalena                     | 61 |
| Esto es lo que se debe hacer                 | 63 |
| Mettā-sahagatena                             | 73 |
| Llenaré un cuarto                            | 75 |
| Así he oído, que el Excelso                  | 77 |
| Aham sukhito homi                            | 82 |
| Que yo mantenga bienestar                    | 84 |
| Paṭisaṅkhā yoniso                            | 86 |
| Ayam kho me kāyo                             | 89 |

| Yathā paccayam pavattamānam           | 93  |
|---------------------------------------|-----|
| Jarā-dhammomhi jaraṁ anatīto          | 101 |
| Dasa ime bhikkhave                    | 104 |
| Bahum ve saraṇam yanti                | 110 |
| Yassa saddhā tathāgate                | 113 |
| Sabbe saṅkhārā aniccā'ti              | 115 |
| Bhārā have pañcakkhandhā              | 119 |
| Atītam nānvāgameyya                   | 120 |
| Ye ca atītā sambuddhā                 | 123 |
| Khantī paramam tapo tītikkhā          | 126 |
| Aneka-jāti-samsāram                   | 129 |
| Handa dāni bhikkhave āmantayāmi vo    | 131 |
| Ye dhammā hetuppabhavā                | 132 |
| Atthi bhikkhave ajātam abhūtam akatam | 133 |

| Kim-mūlakā āvuso sabbe dhammā              | 139 |
|--------------------------------------------|-----|
| Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulī-katā | 143 |
| Ayam-eva ariyo aṭṭhaṅgiko maggo            | 152 |
| Evam svākkhāto bhikkhave mayā dhammo       | 167 |
| Chinda sotam parakkamma                    | 175 |

# Cánticos Matinales

#### Dedicación de Ofrendas

[Yo so] bhagavā araham sammāsambuddho

Al Excelso, el Maestro, que totalmente alcanzó la iluminación perfecta,

Svākkhāto yena bhagavatā dhammo

A las enseñanzas, tan bien explicadas por Él,

Supațipanno yassa bhagavato sāvakasaṅgho

A los discípulos del Maestro, que tan bien practicaron,

Tam-mayam bhagavantam sadhammam sasangham

A estos – al Buddha, al Dhamma y a la Saṅgha —

Imehî sakkārehi yathāraham āropitehi abhîpūjayāma

Presentamos el debido homenaje con ofrendas.

Sādhû no bhante bhagavā sucira-parinibbutopi

Es excelente para nosotros que el Excelso, habiéndose liberado

Pacchimā-janatānukampa-mānasā

Haya tenido compasión por las generaciones futuras.

Ime sakkāre duggata-paṇṇākāra-bhūte paṭiggaṇhātu

Que estas simples ofrendas sean aceptadas

Amhākam dīgharattam hitāya sukhāya

Para nuestro beneficio duradero y por la felicidad que nos da.

Araham sammāsambuddho bhagavā

Al Maestro, el perfectamente Iluminado y Excelso

Buddham bhagavantam abhivādemi

Al Buddha, el Excelso, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

[Svākkhāto] bhagavatā dhammo

A las enseñanzas, tan bien explicadas por Él

Dhammam namassāmi

Al Dhamma, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

[Supatipanno] bhagavato sāvakasaṅgho

A los discípulos del Maestro que tan bien practicaron

Saṅghaṁ namāmi

A la Saṅgha, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

## Homenaje Preliminar

[Handa mayam buddhassa bhagavato pubbabhāga-namakāram karomase]

[Rindamos ahora homenaje preliminar al Buddha]

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa

[TRES VECES]

Homenaje al Excelso, Noble y Perfectamente Iluminado.

[TRES VECES]

#### Homenaje al Buddha

```
[Handa mayam buddhābhitthutim karomase]
[Cantemos ahora en elogio al Buddha.]
```

Yo so tathagato araham sammasambuddho

El Tathāgata es puro y perfectamente iluminado.

Vijjācaraņa-sampanno

Impecable en conducta y comprensión,

Sugato

Realizado,

Lokavidū

Conocedor de los mundos.

Anûttaro purisadamma-sārathi

Él entrena perfectamente a aquellos que desean entrenarse.

Satthā deva-manussānam

Él es Maestro de dioses y humanos.

Buddho bhagavā

Él es despierto y sagrado.

Yo imam lokam sadevakam samārakam sabrahmakam

En este mundo  $\cdot$  con sus dioses, demonios y espíritus gentiles,

Sassamaṇa-brāhmaṇim pajam sadeva-manussam sayam abhiññā sacchikatvā pavedesi

Sus buscadores y sabios, seres celestiales y humanos, Él reveló la verdad a través de una comprensión profunda.

Yo dhammam desesi adi-kalyāṇam majjhe-kalyāṇam pariyosāna-kalyāṇam

Él explicó el Dhamma: Sublime al principio, Sublime en el medio y Sublime al final. Sāttham sabyañjanam kevala-paripuṇṇam parisuddham brahma-cariyam pakāsesi

Él explicó la vida espiritual de completa pureza, En su esencia y convenciones.

Tam-aham bhagavantam abhipūjayāmi tam-aham bhagavantam sirasa namāmi

Yo canto mi elogio al Buddha, yo saludo respetuosamente al Excelso. [REVERENCIA]

### Homenaje al Dhamma

```
[Handa mayam dhammabhitthutim karomase]
    [Cantemos ahora en elogio al Dhamma]
Yo so svākkhāto bhagavatā dhammo
    El Dhamma, tan bien explicado por el Excelso,
Sandițțhiko
    Presente aquí y ahora,
Akāliko
    Intemporal,
Ehipassiko
    Incentivando a investigar,
Opanayiko
    Guiando al interior,
```

10

## Paccattam vedîtabbo viññūhi

Para ser experimentado individualmente por los sabios.

Tam-aham dhammam abhipujayami tam-aham dhammam sirasanamami

Yo canto mi elogio a estas enseñanzas, yo saludo respetuosamente esta verdad.

[REVERENCIA]

### Homenaje a la Saṅgha

[Handa mayam saṅghābhitthutim karomase]
[Cantemos ahora en elogio a la Saṅgha.]

Yo so supatipanno bhagavato sāvakasaṅgho

Son los discípulos del Maestro que practicaron correctamente,

Ujupatipanno bhagavato sāvakasangho

Que practicaron directamente,

Ñāyapaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho

Que practicaron con reflexión,

Samīcipaṭipanno bhagavato savakasaṅgho

Aquellos que practicaron con integridad —

Yadidam cattāri purisayugāni aṭṭha purisapuggalā

Es decir, los cuatro pares, los ocho tipos de Seres Nobles —

12

Esa bhagavato sāvakasaṅgho

Estos son los discípulos del Maestro.

Āhuneyyo

Tales discípulos son merecedores de presentes,

Pāhuneyyo

Merecedores de hospitalidad,

Dakkhiņeyyo

Merecedores de ofrendas,

Añjali-karaṇīyo

Merecedores de respeto;

Anuttaram puññakkhettam lokassa

Ellos promueven el surgir  $\cdot$  de un bien incomparable en el mundo.

Tam-aham sangham abhipujayami tam-aham sangham sirasa namami

Yo canto mi elogio a esta Saṅgha, yo saludo respetuosamente a esta Saṅgha.

[REVERENCIA]

#### Saludo a la Joya Triple

[Handa mayam ratanattaya-paṇāma-gāthayo c'eva samvega-parikittana-pāṭhañca bhaṇāmase]

[Cantemos ahora nuestro saludo a la Joya Triple  $\cdot$  y los versos que estimulan el sentido de urgencia.]

Buddho susuddho karuṇā-mahaṇṇavo

El Buddha · absolutamente puro, con compasión como el Océano,

Yo'ccanta-suddhabbara-ñāṇa-locano

Poseyendo la visión clara de Sabiduría,

Lokassa pāpūpakilesa-ghātako

Destructor de los defectos mundanos

Vandāmi buddham aham-ādarena tam

En plena devoción, ese Buddha yo venero.

Dhammo padīpo viya tassa satthuno

Las enseñanzas del Maestro, como una lámpara,

Yo magga-pākāmata-bheda-bhinnako

Iluminan el camino y su fruto: la Realidad Inmortal,

Lokuttaro yo ca tad-attha-dīpano

Aquello que está más allá del mundo condicionado

Vandāmi dhammam aham-ādarena tam

En plena devoción, ese Dhamma yo venero.

Sangho sukhettabhyati-khetta-saññito

La Sangha, el mejor terreno para el cultivo,

Yo diṭṭha-santo sugatānubodhako

Aquellos que realizaron la paz, despertando después del Maestro,

Lolappahīno ariyo sumedhaso

Nobles y Sabios, habiendo abandonado todo anhelo,

Vandāmi saṅghaṁ aham-ādarena taṁ

En plena devoción, esa Sangha yo venero.

Iccevam-ekantabhipūja-neyyakam vatthuttayam vandayatābhisankhatam

Este saludo debe ser hecho  $\cdot$  a lo que tiene valor.

Puññam mayā yam mama sabbupaddavā mā hontu ve tassa pabhāva-siddhiyā

A través del poder de esta acción benéfica, que todos los obstáculos puedan ser vencidos.

Idha tathagato loke uppanno araham sammasambuddho

Aquel que conoce las cosas como son, vino a este mundo y es un Arahant, un ser perfectamente despierto.

Dhammo ca desito niyyāniko upasamiko parinibbāniko sambodhagāmī sugatappavedito

Purificando la vía que libera de la ilusión, tranquilizando y dirigiéndose hacia la paz perfecta, guiando a la Iluminación: Este Camino Él dió a conocer.

Mayan-tam dhammam sutva evam janama

Habiendo oído las Enseñanzas sabemos lo siguiente:

Jātipi dukkhā

El nacimiento es dukkha,

Jarāpi dukkhā

El envejecimiento es dukkha,

Maraṇampi dukkhaṁ

La muerte es dukkha;

Soka-parideva-dukkha-domanass'upāyāsapi dukkhā

Tristeza, lamentación, dolor, angustia y desespero son dukkha;

Appiyehi sampayogo dukkho

Asociación con lo que no gusta es dukkha;

Piyehi vippayogo dukkho

Separación de lo que gusta es dukkha;

Yamp'iccham na labhati tampi dukkham

No alcanzar aquello que se quiere es dukkha.

Sankhittena pañcupādānakkhandhā dukkhā

Resumiendo, las cinco khandhas son dukkha.

Seyyathīdam

Estas son:

Rūpūpādānakkhandho

Apego a la forma,

Vedanūpādānakkhandho

Apego a la sensación,

Saññūpādānakkhandho

Apego a la percepción,

Sankhārūpādānakkhandho

Apego a las formaciones mentales,

Viññāṇūpādānakkhandho

Apego a la cognición.

Yesam pariññāya

Para esta total comprensión,

Dharamāno so bhagavā evam bahulam savake vineti

Durante su vida, el Excelso instruyó frecuentemente así a sus discípulos.

Evam bhāgā ca panassa bhagavato sāvakesu anusāsanī bahulā pavattati Más allá de eso, Él instruyó:

Rūpam aniccam

La forma es impermanente,

Vedanā aniccā

La sensación es impermanente,

Sañña anicca

La percepción es impermanente,

Sankhārā aniccā

Las formaciones mentales son impermanentes,

Viññāṇam aniccam

La cognición es impermanente;

Rūpaṁ anattā

La forma no es 'yo',

Vedanā anattā

La sensación no es 'yo',

Sañña anatta

La percepción no es 'yo',

Sankhārā anattā

Las formaciones mentales no son 'yo',

Viññāṇam anattā

La cognición no es 'yo';

Sabbe sankhārā aniccā

Ninguna condición es permanente,

Sabbe dhammā anattā'ti

No hay un 'yo' en lo creado o lo increado.

Te mayam otiņņāmha jātiyā jarā-maraņena

Todos nosotros nos vemos arrastrados por el nacimiento, el envejecimiento y la muerte,

Sokehi paridevehi dukkhehi domanassehi upāyāsehi

Por la tristeza, lamentación, dolor, angustia y desespero,

Dukkhotiņņā dukkha-paretā

Arrastrados por dukkha y obstruidos por dukkha.

Appeva nāmimassa kevalassa dukkha-kkhandhassa antakiriyā paññāyethā'ti

Que alcancemos el fin de toda esta masa de sufrimiento.

[ LA PARTE QUE SIGUE ES CANTADA SOLAMENTE POR LOS MONJES. ]

Cîra-parinibbutampî tam bhagavantam uddissa arahantam sammāsambuddham

Recordando al Excelso, el Noble Maestro, el Perfectamente Iluminado, que hace mucho alcanzó el Parinibbāna,

Saddhā agārasmā anagāriyam pabbajitā

Partimos con confianza del hogar hacia la vida monástica.

Tasmîm bhagavati brahma-cariyam carāma

Así como el Iluminado, practicamos la Vida Sagrada,

Bhikkhūnam sikkhāsājīva-samāpannā

Completamente equipados con el sistema de entrenamiento de los Bhikkhus.

Tam no brahma-cariyam imassa kevalassa dukkha-kkhandhassa antakiriyāya samvattatu

Que esta vida purificada  $\cdot$  pueda conducirnos  $\cdot$  al término de toda esta masa de sufrimiento.

[ Una versión alternativa de la sección anterior, que puede ser también cantada por los laicos. ]

Cîra-parinibbutampî tam bhagavantam saranam gatā

El Excelso, aunque hace tiempo alcanzó el Parinibbāna, es nuestro refugio.

Dhammañca sanghañca

Así como el Dhamma y la Saṅgha.

Tassa bhagavato sāsanam yathā-sati yathā-balam manasikaroma anupaṭipājjāma

Seguimos el camino de aquel Excelso, atentamente con toda nuestra fuerza y conciencia.

26

Sa sa no pațipatti

Que el cultivo de esta práctica

Imassa kevalassa dukkha-kkhandhassa antakiriyaya samvattatu

Pueda conducirnos  $\cdot$  al término de toda esta masa de sufrimiento.

## Homenaje de Cierre

[Araham] sammāsambuddho bhagavā

Al Maestro, el perfectamente Iluminado y Excelso

Buddham bhagavantam abhivādemi

Al Buddha, el Excelso, yo rindo homenaje.

[Svākkhāto] bhagavatā dhammo

A las Enseñanzas, tan bien explicadas por Él

Dhammam namassāmi

Al Dhamma, yo rindo homenaje.

[Supaṭipanno] bhagavato sāvakasaṅgho

A los discípulos del Excelso que tan bien practicaron

Saṅghaṁ namāmi

A la Saṅgha, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

[REVERENCIA]

[REVERENCIA]

# Cánticos Vespertinos

### Dedicación de Ofrendas

Yo so bhagavā araham sammāsambuddho Svākkhāto yena bhagavatā dhammo Supațipanno yassa bhagavato sāvakasaṅgho Tam-mayam bhagavantam sadhammam sasangham Imehî sakkārehi yathāraham āropitehi abhîpūjayāma Sādhu no bhante bhagavā sucira-parinibbutopi Pacchimā-janatānukampa-mānasā Ime sakkāre duggata-paṇṇākāra-bhūte paṭiggaṇhātu Amhākam dīgharattam hitāya sukhāya Araham sammāsambuddho bhagavā Buddham bhagavantam abhivademi [REVERENCIA] [Svākkhāto] bhagavatā dhammo Dhammam namassāmi [REVERENCIA] [Supaṭipanno] bhagavato sāvakasaṅgho Sangham namami [REVERENCIA]

### Dedicación de Ofrendas

[ Al Iluminado, ] el Maestro, que totalmente alcanzó la iluminación perfecta,

A las enseñanzas, tan bien explicadas por Él,

A los discípulos del Maestro, que tan bien practicaron,

A estos – al Buddha, al Dhamma y a la Saṅgha —

Presentamos el debido homenaje con ofrendas.

Es excelente para nosotros que el Excelso, habiéndose liberado,

Haya tenido compasión por las generaciones futuras.

Que estas simples ofrendas sean aceptadas

Para nuestro duradero beneficio y por la felicidad que nos da.

Al Maestro, el perfectamente Iluminado y Excelso -

Al Buddha, el Excelso, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

[ A las enseñanzas, ] tan bien explicadas por Él-

Al Dhamma, yo rindo homenaje.

[REVERENCIA]

#### **CÁNTICOS VESPERTINOS**

32

[ A los discípulos del Maestro, ] que tan bien practicaron
A la Saṅgha, yo rindo homenaje. [REVERENCIA]

## Homenaje Preliminar

[Handa mayam buddhassa bhagavato pubbabhāga-namakāram karomase]

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa

[TRES VECES]

### Remembranza del Buddha

[Handa mayam buddhānussatinayam karomase]

Tam kho pana bhagavantam evam kalyāṇo kittisaddo abbhuggato Itipi so bhagavā araham sammāsambuddho Vijjācaraṇā-sampanno sugato lokavidū Anuttaro purisadamma-sārathi satthā deva-manussānam buddho bhagavā'ti

### Homenaje Preliminar

[Rindamos ahora homenaje preliminar al Buddha.]

Homenaje al Excelso, Noble y Perfectamente Iluminado.

[TRES VECES]

### Remembranza del Buddha

[Cantemos ahora la remembranza del Buddha.]

Con la buena nueva sobre la reputación del Excelso,

se ha oído lo siguiente:

Él, el Excelso, es realmente el Puro,

el Perfectamente Iluminado;

Él es Impecable en conducta y comprensión,

el Realizado, el Conocedor de los Mundos;

Él adiestra perfectamente aquellos que desean ser adiestrados;

Él es Maestro de dioses y humanos;

Él es Despierto y Sagrado.

### Elogio Supremo al Buddha

[Handa mayam buddhābhigītim karomase]

Buddh'vārahanta-varatādigunābhiyutto Suddhābhiñāṇa-karuṇāhi samāgatatto Bodhesi yo sujanatam kamalam va sūro Vandām'aham tam-araṇam sirasa jinendam Buddho yo sabba-pāṇīnaṁ saraṇaṁ khemam-uttamaṁ Paṭhamānussatiṭṭhānam vandāmi tam siren'aham Buddhassāh'asmi dāso/dāsī va buddho me sāmi-kissaro Buddho dukkhassa ghātā ca vidhātā ca hitassa me Buddhass'āham niyyādemi sarīrañ-jīvitañ-cidam Vandanto'ham/Vandantī'ham carissāmi buddhass'eva subodhitam Natthi me saraṇam aññam buddho me saraṇam varam Etena sacca-vajjena vaddheyyam satthu-sasane Buddham me vandamānena/vandamānāya yam puññam pasutam idha

Sabbepi antarāyā me māhesûm tassa tejasā

#### [ REVERENCIA ]

Kāyena vācāya va cetasā vā Buddhe kukammam pakatam mayā yam Buddho paṭiggaṇhātu accayantam Kālantare samvaritum va buddhe

### Elogio Supremo al Buddha

[Cantemos ahora en elogio supremo al Buddha.]

El Buddha, verdaderamente valorable,

dotado de tan excelentes cualidades,

Cuyo ser está compuesto de pureza,

sabiduría transcendental y compasión,

Que iluminó a los sabios, así como el sol despierta la flor del loto —

Yo venero ese pacífico líder de conquistadores.

El Buddha, que es el refugio seguro y supremo de todos los seres —

Como primer objeto de remembranza, yo lo venero postrándome.

Soy de hecho el sirviente de Buddha, Buddha es mi maestro y guía.

Buddha es el destructor de tristeza, que proyecta bendiciones sobre mí.

A Buddha, me dedico en cuerpo y alma,

Y en devoción caminaré, el Sendero del Despertar de Buddha.

Para mí no existe otro refugio, Buddha es mi excelente refugio.

Por la afirmación de esta Verdad, que yo crezca en el camino del Maestro.

Por mi devoción a Buddha, y por el mérito de esta práctica — Por su poder, que todos los obstáculos sean vencidos.

#### [ REVERENCIA ]

De pensamiento, palabra y obra

Por cualquier acción errónea que haya cometido hacia Buddha,

Que mi reconocimiento de esa falta sea aceptado,

De forma que en el futuro me refrene hacia Buddha.

### Remembranza del Dhamma

[Handa mayam dhammānussatinayam karomase]

Svākkhāto bhagavatā dhammo Sandiṭṭhiko akāliko ehipassiko Opanayiko paccattaṁ veditabbo viññūhī'ti

### Elogio Supremo al Dhamma

[Handa mayam dhammābhigītim karomase]

Svākkhātat'ādiguṇa-yoga-vasena seyyo
Yo magga-pāka-pariyatti-vimokkha-bhedo
Dhammo kuloka-patanā tada-dhāri-dhārī
Vandām'aham tama-haram vara-dhammam-etam
Dhammo yo sabba-pāṇīnam saraṇam khemam-uttamam
Dutiyānussatiṭṭhānam vandāmi tam siren'aham
Dhammassāh'asmi dāso/dāsī va dhammo me sāmi-kissaro

Dhammo dukkhassa ghātā ca vidhātā ca hitassa me
Dhammass'āham niyyādemi sarīrañ-jīvitañ-cidam
Vandantoham/Vandantīham carissāmi dhammass'eva sudhammatam
Natthi me saraṇam aññam dhammo me saraṇam varam
Etena sacca-vajjena vaḍḍheyyam satthu-sāsane
Dhammam me vandamānena/vandamānāya
yam puññam pasutam idha
Sabbepi antarāyā me māhesum tassa tejasā

### Remembranza del Dhamma

[Cantemos ahora la Remembranza del Dhamma.]

El Dhamma fue bien explicado por el Excelso, Presente aquí y ahora, intemporal, incentivando a investigar, Guiando al interior, para ser experimentado individualmente por los sabios.

### Elogio Supremo al Dhamma

[Cantemos ahora el elogio supremo al Dhamma.]

Es excelente porque está bien explicado,

Y puede ser dividido en Camino y Fruto, Aprendizaje y Liberación.

El Dhamma protege aquellos que lo mantienen, de caer en la ilusión.

Yo venero la excelente Enseñanza,

que remueve la oscuridad —

El Dhamma es el refugio seguro y supremo de todos los seres — Como segundo objeto de remembranza, yo lo venero postrándome. Soy de hecho sirviente del Dhamma, el Dhamma es mi maestro y guía.

El Dhamma es destructor de tristeza, y proyecta bendiciones sobre mí.

Al Dhamma, me dedico en cuerpo y alma,

Y en devoción caminaré este excelente Camino de Verdad.

Para mí no existe otro refugio,

El Dhamma es mi excelente refugio.

Por la afirmación de esta Verdad, que yo crezca en el camino del Maestro.

Por mi devoción al Dhamma, y por el mérito de esta práctica — Por su poder, que todos los obstáculos sean vencidos.

44

#### [ REVERENCIA ]

Kāyena vācāya va cetasā vā

Dhamme kukammam pakatam mayā yam
Dhammo paṭiggaṇhātu accayantam
Kālantare samvaritum va dhamme

## Remembranza de la Saṅgha

[Handa mayam saṅghānussatinayam karomase]

Supaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho
Ujupaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho
Ñāyapaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho
Sāmīcipaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho
Yadidaṁ cattāri purisayugāni aṭṭha purisapuggalā
Esa bhagavato sāvakasaṅgho
Āhuneyyo pāhuneyyo dakkhiṇeyyo añjali-karaṇīyo
Anuttaraṁ puññakkhettaṁ lokassā'ti

#### [ REVERENCIA ]

De pensamiento, palabra y obra

Por cualquier acción errónea que haya cometido hacia el Dhamma,

Que mi reconocimiento de esa falta sea aceptado,

De forma que en el futuro me refrene hacia el Dhamma.

### Remembranza de la Saṅgha

[Cantemos ahora la Remembranza de la Saṅgha.]

Son los discípulos del Excelso que practicaron correctamente,

Que practicaron directamente,

Que practicaron con reflexión,

Aquellos que practicaron con integridad —

Es decir, los cuatro pares, los ocho tipos de Seres Nobles —

Estos son los discípulos del Maestro.

Tales discípulos son merecedores de presentes, merecedores de hospitalidad, merecedores de ofrendas,

### CÁNTICOS VESPERTINOS

46

merecedores de respeto;

Ellos promueven el surgimiento de un bien incomparable en el mundo.

## Elogio Supremo a la Saṅgha

[Handa mayam sanghābhigītim karomase]

Saddhammajo supațipatti-guṇādiyutto Yo'tṭhabbidho ariyapuggala-saṅgha-seṭṭho Sīlādidhamma-pavarāsaya-kāya-citto Vandām'aham tam-ariyāna-gaṇam susuddham Sangho yo sabba-pāṇīnam saraṇam khemam-uttamam Tatiyānussatiṭṭhānaṁ vandāmi taṁ siren'ahaṁ Saṅghass'āhasmi dāso/dāsī va saṅgho me sāmi-kissaro Sangho dukkhassa ghātā ca vidhātā ca hitassa me Saṅghass'āham niyyademi sarīrañ-jīvitañ-cidam Vandanto'ham/Vandantī'ham carissāmi sanghassopaţipannatam Natthi me saranam añnam sangho me saranam varam Etena sacca-vajjena vaddheyyam satthu-sasane Sangham me vandamanena/vandamanaya yam puññam pasutam idha Sabbepi antarāyā me māhesum tassa tejasā

48

[ REVERENCIA ]

Kāyena vācāya va cetasā vā Saṅghe kukammaṁ pakataṁ mayā yaṁ Saṅgho paṭiggaṇhātu accayantaṁ Kālantare saṁvarituṁ va saṅghe

[ A PARTIR DE ESTE MOMENTO SE PRACTICA MEDITACIÓN EN SILENCIO, A VECES SEGUIDA DE UNA ENSEÑANZA DE DHAMMA, Y TERMINANDO CON LO SIGUIENTE: ]

## Elogio Supremo a la Saṅgha

[Cantemos ahora el elogio supremo a la Sangha.]

Nacida del Dhamma, esa Saṅgha que practicó bien,
El campo de la Saṅgha formado por ocho tipos de Seres Nobles,
Guiados en cuerpo y mente por excelente moralidad y virtud.
Yo venero esa asamblea de Seres Nobles,
perfeccionados en pureza.

La Saṅgha, que es el refugio seguro y supremo de todos los seres — Como tercer objeto de remembranza, yo lo venero postrándome. Soy de hecho sirviente de la Saṅgha, La Saṅgha es mi maestro y guía. La Saṅgha es destructor de tristeza, que proyecta bendiciones sobre mí.

A la Saṅgha, me dedico en cuerpo y alma, Y en devoción caminaré, el Camino bien practicado de la Saṅgha. Para mí no existe otro refugio, la Saṅgha es mi excelente refugio. Por la afirmación de esta Verdad, 50

que yo crezca en el camino del Maestro.

Por mi devoción a la Sangha, y por el mérito de esta práctica — Por su poder, que todos los obstáculos sean vencidos.

#### [ REVERENCIA ]

De pensamiento, palabra y obra

Por cualquier acción errónea que haya cometido hacia la Saṅgha,

Que mi reconocimiento de esa falta sea aceptado,

De forma que en el futuro me refrene hacia la Saṅgha.

[ A PARTIR DE ESTE MOMENTO SE PRACTICA MEDITACIÓN EN SILENCIO, A VECES SEGUIDA DE UNA ENSEÑANZA DE DHAMMA, Y TERMINANDO CON LO SIGUIENTE: ]

## Homenaje de Cierre

| [ Arahaṁ ] sammāsambuddho bhagavā    |              |
|--------------------------------------|--------------|
| Buddham bhagavantam abhivādemi       | [REVERENCIA] |
| [Svākkhāto] bhagavatā dhammo         |              |
| Dhammam namassāmi                    | [REVERENCIA] |
| [Supaṭipanno] bhagavato sāvakasaṅgho |              |
| Saṅghaṁ namāmi                       | [REVERENCIA] |

**52** 

### Homenaje de Cierre

[Al Maestro, ] el perfectamente Iluminado y Excelso
Al Buddha, el Excelso, yo rindo homenaje. [REVERENCIA]

[A las Enseñanzas, ] tan bien explicadas por Él
Al Dhamma, yo rindo homenaje. [REVERENCIA]

[A los discípulos del Maestro, ] que tan bien practicaron
A la Saṅgha, yo rindo homenaje. [REVERENCIA]

# Reflexiones y Remembranzas

## Versos de Compartir y Aspiración

[Handa mayam uddissanādhiṭṭhāna-gāthayo bhaṇāmase]

[Iminā puññakammena] upajjhāyā guņuttarā Ācariyūpakārā ca mātāpitā ca ñātakā Suriyo candimā rājā guṇavantā narāpi ca Brahma-mārā ca indā ca lokapālā ca devatā Yamo mittā manussā ca majjhattā verikāpi ca Sabbe sattā sukhī hontu puññāni pakatāni me Sukhañca tividham dentu khippam pāpetha vomatam Iminā puññakammena iminā uddissena ca Khipp'āham sulabhe ceva tanhūpādāna-chedanam Ye santāne hīnā dhammā yāva nibbānato mamam Nassantu sabbadā yeva yattha jāto bhave bhave Ujucittam satipaññā sallekho viriyamhinā Mārā labhantu nokāsam kātuñca viriyesu me Buddhādhipavaro nātho dhammo nātho varuttamo

Nātho paccekabuddho ca saṅgho nāthottaro mamaṁ Tesottamānubhāvena mārokāsaṁ labhantu mā

## Versos de Compartir y Aspiración

[Cantemos ahora los versos de compartir y aspiración.]

A través del bien que resulta de mi práctica,

Que mis maestros y guías espirituales de gran virtud,

Mi madre, mi padre y mis familiares,

El Sol y la Luna, y todos los líderes virtuosos del mundo,

Que los Dioses más elevados y las fuerzas del mal,

Seres celestiales, espíritus guardianes de la Tierra y el Señor de la

Muerte,

Aquellos que son amigables, indiferentes u hostiles,

Que todos los seres reciban las bendiciones de mi vida.

Que brevemente lleguen a la Triple Bendición, y superen la muerte.

A través del mérito que resulta de mi práctica,

Y con este compartir,

Que todos los deseos y apegos rápidamente cesen,

Así como los estados prejudiciales de la mente.

Hasta realizar el Nibbana,

En cualquier tipo de nacimiento, que yo tenga una mente justa,

Con consciencia y sabiduría, austeridad y vigor. Que las fuerzas ilusorias no controlen,

ni enflaquezcan mi decisión.

El Buddha es mi excelente refugio, Insuperable es la protección del Dhamma, El Buddha solitario es mi Noble ejemplo, La Saṅgha es mi mayor soporte.

Que a través de esta supremacía Desaparezcan la oscuridad y la ilusión.

### Versos sobre Dedicación de Mérito

[Handa mayam sabba-patti-dāna-gāthayo bhaṇāmase]

Puññass'idāni katassa yān'aññāni katāni me Tesañca bhāgino hontu sattānantāppamāṇakā

Que todos los seres, Sin límite y sin fin, Tomen parte de todo el mérito, de mis buenas acciones.

Ye piyā guṇavantā ca mayham mātā-pitādayo Diṭṭhā me cāpyadiṭṭhā vā aññe majjĥatta-verino

Aquellos queridos y llenos de bondad, mis amados madre y padre, Seres vistos y nunca vistos, hostiles o indiferentes, Sattā tiṭṭhanti lokasmim te-bhummā catu-yonikā Pañc'eka-catu-vokārā samsarantā bhavābhave

Seres establecidos en el mundo,

De tres planos y cuatro formas de nacer,

Con cinco agregados o uno o cuatro,

Vagando de mundo en mundo,

Ñātaṁ ye patti-dānam-me anumodantu te sayaṁ Ye c'imaṁ nappajānanti devā tesaṁ nivedayuṁ

Aquellos que mi acto de dedicación conocen, Que todos se alegren con él, y para aquellos que no lo saben, que los devas se lo hagan saber.

Mayā dinnāna-puñnānam anumodana-hetunā Sabbe sattā sadā hontu averā sukha-jīvino Kĥemappadanca pappontu tesāsā sijjhatam subhā

Al regocijarse en mi compartir,
Qué todos los seres vivan feliz,
De hostilidad sean libres,
Sus buenos deseos se puedan cumplir,
Y alcancen seguridad todos.

#### Mettā Sutta

# $\left[\,\widehat{\text{Handa mayam metta-sutta-gatha}}\text{ yo bhanamase}\,\right]$

[Karaṇīyam-attha-kusalena]

Yan-tam santam padam abhisamecca

Sakko ujū ca suhujū ca

Suvaco c'assa mudu anatimānī

Santussako ca subharo ca

Appakicco ca sallahuka-vutti

Sant'indriyo ca nipako ca

Appagabbho kulesu ananugiddho

Na ca khuddam samācare kiñci

Yena viññū pare upavadeyyuṁ

Sukhino vā khemino hontu

Sabbe sattā bhavantu sukhit'attā

Ye keci pāṇa-bhūt'atthi Tasā vā thāvarā vā anavasesā Dīghā vā ye mahantā vā Majjhimā rassakā aṇuka-thūlā

Diṭṭhā vā ye ca adiṭṭhā Ye ca dūre vasanti avidūre Bhūtā vā sambhavesī vā Sabbe sattā bhavantu sukhit'attā

#### Mettā Sutta

[Cantemos ahora las palabras de Buddha sobre el Amor y la Compasión.]

Esto es lo que se debe hacer
para cultivar la bondad
y seguir la vía de la paz:
Ser capaz y ser honesto,
franco y gentil al hablar.
Humilde y no arrogante,
contento, fácilmente satisfecho,
liberado de deberes y frugal en su camino.

Pacífico y sereno, sabio e inteligente, sin orgullo, sin exigencias por naturaleza. Que él no haga nada que los sabios puedan reprender.

Deseando: En alegría y seguridad,
Que todos los seres sean felices.
Cualesquiera que sean los seres vivos,
débiles, fuertes, sin excepción.
Del más grande al más pequeño,
visibles o invisibles,
ya sea cerca o sea lejos,
nacidos o por nacer:
¡Que todos los seres sean felices!

Na paro param nikubbetha Nātimaññetha katthaci nam kiñci Byārosanā paṭighasaññā Nāññam-aññassa dukkham-iccheyya

Mātā yathā niyam puttam Āyusā eka-puttam-anurakkhe Evam'pi sabba-bhūtesu Mānasam-bhāvaye aparimāṇam

Mettañca sabba-lokasmim Mānasam-bhāvaye aparimāṇam Uddham adho ca tiriyañca Asambādham averam asapattam

Tiṭṭhañ-caraṁ nisinno vā Sayāno vā yāvat'assa vigata-middho Etaṁ satiṁ adhiṭṭheyya Brahmam-etaṁ vihāraṁ idham-āhu

Diṭṭhiñca anupagamma Sīlavā dassanena sampanno Kāmesu vineyya gedhaṁ Na hi jātu gabbha-seyyaṁ punaretī'ti Que nadie engañe a nadie, ni desprecie a otro en ninguna condición. Que nadie, por ira o mala fe, desee el mal a nadie.

Igual que una madre protege a su hijo, con su vida, su único hijo.

Así, de corazón infinito, se debería estimar todo ser vivo; irradiando ternura por todo el mundo:

Arriba al más alto cielo, y abajo hasta el abismo; radiante y sin límites, libre de odio y mala fe. Sea parado o andando, sentado o reclinado,

libre de torpor,

Esta es una memoria a mantener,

la verdadera casa divina.

Puro de corazón, con claridad de visión, sin insistir en ideas fijas, liberado de los deseos sensuales, no volverá a nacer en este mundo.

# Once Beneficios de la Práctica de Mettā

Mettānisamsa Sutta, AN 11.15

[ Handa mayam mettānisamsa-suttam bhaṇāmase ]

Mettāya, bhikkhave, cetovimuttiyā āsevitāya bhāvitāya bahulīkatāya yānīkatāya vatthukatāya anuṭṭhitāya paricitāya susamāraddhāya ekādasānisamsā pāṭikankhā. Katame ekādasa?

Monjes, hay once beneficios que se pueden esperar como resultado de la liberación del corazón por la práctica de Mettā, conociéndola, cultivándola, desarrollándola, teniéndola como guía, estimándola, siguiéndola, consolidándola e implementándola. ¿Cuales son los once?

Sukham supati.

Sukham patibujjhati.

Na pāpakam supinam passati.

Manussānam piyo hoti.

Amanussānam piyo hoti.

Devatā rakkhanti.

Nāssa aggi vā visam vā sattham vā kamati.

Tuvațam cittam samādhiyati.

Mukhavanno vippasīdati.

Asammūļho kālam karoti.

Uttari appațivijjhanto brahmalokūpago hoti.

**ONCE BENEFICIOS** 

Dormir bien.

Despertar contento.

No tener pesadillas.

Ser querido por los seres humanos.

Ser querido por los seres no humanos.

Ser protegido por los seres celestiales.

No verse afectado ni por fuego, ni por veneno, ni por armas.

Poder concentrar la mente rápidamente.

Tener un rostro sereno.

Morir sin confusión alguna.

En caso de no obtener un estado superior de iluminación, renacer en el mundo de Brahma.

Mettāya, bhikkhave, cetovimuttiyā āsevitāya bhāvitāya bahulīkatāya yānīkatāya vatthukatāya anuṭṭhitāya paricitāya susamāraddhāya ime ekādasānisamsā pāṭikaṅkhā'ti.

Monjes, estos once beneficios se pueden esperar como resultado de la liberación del corazón por la práctica de Mettā, conociéndola, cultivándola, desarrollándola, teniéndola como guía, estimándola, siguiéndola, consolidándola e implementándola.

## Irradiando los Estados Divinos

[Handa mayam caturappamañña-obhasanam karomase]

[Mettā-sahagatena] cetasā ekam disam pharitvā viharati
Tathā dutiyam tathā tatiyam tathā catuttham
Iti uddhamadho tiriyam sabbadhi sabbattatāya
Sabbāvantam lokam mettā-sahagatena cetasā
Vipulena mahaggatena appamāṇena averena abyāpajjhena pharitvā viharati

Karuṇā-sahagatena cetasā ekaṁ disaṁ pharitvā viharati
Tathā dutiyaṁ tathā tatiyaṁ tathā catutthaṁ
Iti uddhamadho tiriyaṁ sabbadhi sabbattatāya
Sabbāvantaṁ lokaṁ karuṇā-sahagatena cetasā
Vipulena mahaggatena appamāṇena averena abyāpajjhena pharitvā viharati

Muditā-sahagatena cetasā ekam disam pharitvā viharati Tathā dutiyam tathā tatiyam tathā catuttham Iti uddhamadho tiriyam sabbadhi sabbattatāya Sabbāvantam lokam muditā-sahagatena cetasā Vipulena mahaggatena appamāṇena averena abyāpajjhena pharityā viharati

Upekkhā-sahagatena cetasā ekam disam pharitvā viharati
Tathā dutiyam tathā tatiyam tathā catuttham
Iti uddhamadho tiriyam sabbadhi sabbattatāya
Sabbāvantam lokam upekkhā-sahagatena cetasā
Vipulena mahaggatena appamāņena averena abyāpajjhena pharitvā viharatī'ti

#### Irradiando los Estados Divinos

[Irradiemos ahora las Cuatro Cualidades Inmensurables.]

[Llenaré un cuarto] del mundo con un corazón de amistad;

Así el segundo, así el tercero, y así el cuarto;

Arriba, abajo, alrededor, en todas direcciones;

Tanto para todos, como para mí.

Llenaré el mundo entero con un corazón de amistad; abundante, inmensurable, excelso, sin hostilidad y sin mala fe.

[Llenaré un cuarto] del mundo con un corazón de compasión;

Así el segundo, así el tercero, y así el cuarto;

Arriba, abajo, alrededor, en todas direcciones;

Tanto para todos, como para mí.

Llenaré el mundo entero con un corazón de compasión; abundante, inmensurable, excelso, sin hostilidad y sin mala fe.

[Llenaré un cuarto] del mundo con un corazón empático;

Así el segundo, así el tercero, y así el cuarto;

Arriba, abajo, alrededor, en todas direcciones;

Tanto para todos, como para mí.

Llenaré el mundo entero con un corazón empático; abundante, inmensurable, excelso, sin hostilidad y sin mala fe.

[Llenaré un cuarto] del mundo con un corazón ecuánime;
Así el segundo, así el tercero, y así el cuarto;
Arriba, abajo, alrededor, en todas direcciones;
Tanto para todos, como para mí.

Llenaré el mundo entero con un corazón ecuánime; abundante, inmensurable, excelso, sin hostilidad y sin mala fe.

# Las Supremas Bendiciones

[Cantemos ahora los versos sobre las Supremas Bendiciones.]

[ Así he oído, que el Excelso ]

Se encontraba en Savatthi,

En el Bosque de Jeta residiendo

En el Parque de Anāthapiṇḍika.

Entonces en la oscuridad de la noche, una deva radiante

Todo el Parque de Jeta iluminó.

Se inclinó venerando al Excelso

Dijo, después de ponerse en pie:

'Los Devas desean la felicidad

Y buscan Paz continuamente.

Lo mismo, de los humanos es verdad.

Así, ¿cuáles son las supremas Bendiciones?'

'A los estúpidos evitar, Con los sabios asociarse, Y honrar lo que debe ser honrado. Estas son las supremas bendiciones.

'Vivir en lugares adecuados, Con los frutos de méritos pasados, Guiado por determinación correcta. Estas son las supremas bendiciones. 'Competente en estudios y artes,

Con disciplina entrenada bien,

Y un hablar agradable.

Estas son las supremas bendiciones.

'Cuidar de madre y padre,

Sustentar a la familia,

Actuando sin obstruir.

Estas son las supremas bendiciones.

'Generosidad y una vida de Dhamma,

Ayudar a amigos y familiares,

Con actos irreprochables.

Estas son las supremas bendiciones.

'Refrenarse, eludiendo el mal,

Evitar intoxicantes que destruyen,

Y diligente en todas las cosas.

Estas son las supremas bendiciones.

'Respeto y humildad, Satisfacción y gratitud, Escuchar el Dhamma a su propio tiempo. Estas son las supremas bendiciones.

'Paciencia y ser fácil de amonestar, Encontrar venerables renunciantes, Compartir apropiadamente el Dhamma. Estas son las supremas bendiciones. 'Dedicarse con ardor a la Vida Santa,

Las Nobles Verdades entender

Y realizar el Nibbāna.

Estas son las supremas bendiciones.

'En contacto con el mundo,

El corazón no se agita,

sin pena, sin mancha, seguro.

Estas son las supremas bendiciones.

'Aquellos que siguen este camino, son victoriosos donde quiera que van,

Y cualquier lugar es seguro.

Estas son las supremas bendiciones.'

# Reflexión sobre el Bienestar Universal

[Handa mayam mettāpharaṇaṁ karomase]

[Aham sukhito homi]

Niddukkho homi

Avero homi

Abyāpajjho homi

Anīgho homi

Sukhī attānam pariharāmi

Sabbe sattā sukhitā hontu

Sabbe sattā averā hontu

Sabbe sattā abyāpajjhā hontu

Sabbe sattā anīghā hontu

Sabbe sattā sukhī attānam pariharantu

Sabbe sattā sabbadukkhā pamuccantu

Sabbe sattā laddha-sampattito mā vigacchantu

Sabbe sattā kammassakā kammadāyādā kammayonī kammabandhū kammapaṭisaraṇā

Yam kammam karissanti

Kalyāṇam vā pāpakam vā

Tassa dāyādā bhavissanti

# Reflexión sobre el Bienestar Universal

[Cantemos ahora la Reflexión sobre el Bienestar Universal.]

[Pueda yo vivir feliz,]

Libre de aflicción,

Libre de hostilidad,

Libre de mala fe,

Libre de ansiedad,

Y que mantenga mi felicidad.

Que todos los seres vivan felices,

Libres de hostilidad,

Libres de mala fe,

Libres de ansiedad,

Y que mantengan su felicidad.

Que todos los seres se liberen de tod o dukkha.

Y que no pierdan la buena fortuna que alcanzaron.

Cuando con intención actúan,
Todos los seres son dueños de sus actos,
y sus resultados heredarán.
Su futuro nace de tales actos,
compañero de tales actos,
Y sus resultados su hogar serán.

Todas los actos con intención, Sean buenos o malos — De estos actos, ellos los herederos serán.

# Reflexión sobre los Cuatro Requisitos

[Handa mayam tankhanika-paccavekkhana-patham bhanamase]

[Paṭisaṅkhā] yoniso cīvaraṁ paṭisevāmi, ·
yāvadeva sītassa paṭighātāya, · uṇhassa paṭighātāya, ·
ḍaṁsa-makasa-vātātapa-siriṁsapa-samphassānaṁ paṭighātāya, ·
yāvadeva hirikopina-paṭicchādanatthaṁ

Reflexionando sabiamente  $\cdot$  yo uso la túnica:  $\cdot$  solamente por modestia,  $\cdot$  para evitar el calor,  $\cdot$  el frío,  $\cdot$  las moscas,  $\cdot$  mosquitos,  $\cdot$  bichos que se arrastran,  $\cdot$  el viento y las cosas que queman.

[Paṭisaṅkhā] yoniso piṇḍapātaṁ paṭisevāmi, ·
neva davāya, na madāya, na maṇḍanāya, na vibhūsanāya, ·
yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā, · yāpanāya, vihiṁsūparatiyā, ·

brahmacariyānuggahāya, · iti purāṇañca vedanam paṭihaṅkhāmi, navañca vedanam na uppādessāmi, · yātrā ca me bhavissati anavajjatā ca phāsuvihāro cā'ti

Reflexionando sabiamente · yo uso la comida de mendicidad: · no por diversión, · no por placer, · no para engordar, · no para embellecerme, · pero solamente para sostener y nutrir este cuerpo, · para mantenerlo saludable, · para ayudar a la Vida Santa. · Pensando de esta forma: · 'Saciaré el hambre sin comer demasiado, · de forma a continuar viviendo sereno y sin remordimientos.'

[Paṭisaṅkhā] yoniso senāsanaṁ paṭisevāmi, ·
yāvadeva sītassa paṭighātāya, · uṇhassa paṭighātāya, ·
ḍaṁsa-makasa-vātātapa-siriṁsapa-samphassānaṁ paṭighātāya, ·
yāvadeva utuparissaya vinodanaṁ · paṭisallānārāmatthaṁ

Reflexionando sabiamente  $\cdot$  uso el alojamiento:  $\cdot$  solamente para evitar el frío,  $\cdot$  el calor,  $\cdot$  las moscas,  $\cdot$  mosquitos,  $\cdot$  bichos que se arrastran,  $\cdot$  el viento y las cosas que queman.  $\cdot$  Solamente para protegerme de los peligros de la naturaleza  $\cdot$  y vivir en recogimiento.

[Paṭisaṅkhā] yoniso gilāna-paccaya-bhesajja-parikkhāraṁ paṭisevāmi, · yāvadeva uppannānaṁ veyyābādhikānaṁ vedanānaṁ paṭighātāya, · abyāpajjha-paramatāyā'ti

Reflexionando sabiamente  $\cdot$  hago uso de las medicinas:  $\cdot$  solamente para aliviar los dolores que surjan,  $\cdot$  de forma a permanecer lo más posible libre de dolencias.

# Reflexión sobre las Treinta y dos Partes

[Handa mayam dvattimsākāra-pāṭham bhaṇāmase]

[Ayam kho] me kāyo uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Esto, que es mi cuerpo, de la planta de los pies para arriba, y de la coronilla para abajo, es un saco de piel cerrado, lleno de cosas sucias.

Atthi imasmim kāye

En este cuerpo existen:

kesā cabello

lomā bello

nakhā uñas

dantā dientes

taco piel

mamsam carne

nahārū tendones

atthi huesos

aṭṭhimiñjaṁ médula ósea

vakkam riñones

hadayam corazón

yakanam hígado

kilomakam membranas

pihakam bazo

papphāsam pulmones

antam intestino grueso

antaguṇaṁ intestino delgado

udariyam comida no digerida

karīsam excremento

pittam bilis

semham flema

pubbo pus

lohitam sangre

sedo sudor

medo grasa

assu lágrimas

vasā sebo

khelo saliva

singhāṇikā moco

lasikā lubricante de las articulaciones

muttam orina

matthalungan'ti cerebro

Evam-ayam me kāyo uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Así, esto que es mi cuerpo, de la planta de los pies para arriba, y de la coronilla para abajo, es un saco de piel cerrado, lleno de cosas sucias.

# Reflexión sobre las Cualidades Repugnantes de nuestros Requisitos

```
[Handa mayam dhatu-paţikula-paccavekkhana-paţham bhanamase]
```

[Yatha paccayam] pavattamanam dhatu-mattam-ev'etam

Compuestas de elementos según causas y condiciones

Yad îdam cîvaram tad upabhuñjako ça puggalo

Son estas túnicas y la persona que se las pone;

Dhātu-mattako

Tan solo elementos,

Nîssatto

No un ser,

Nijjīvo

Sin alma

Suñño

Y vacío de esencia.

Sabbāni pana imāni cīvarāni ajigucchanīyāni

Ninguna de estas túnicas es de por sí repugnante

Imam pūti-kāyam patvā

Pero al tocar este cuerpo podrido

Ativiya jigucchanīyāni jāyanti

Se vuelven realmente asquerosas.

Yathā paccayam pavattamānam dhātu-mattam-ev'etam

Compuesta de elementos según causas y condiciones

Yad îdam piṇḍapāto tad upabhuñjako ca puggalo

Es esta comida de mendicidad y la persona que la consume;

Dhātu-mattako

Tan solo elementos,

Nissatto

No un ser

Nijjīvo

Sin alma

Suñño

Y vacío de esencia.

Sabbo panāyam piņdapāto ajigucchanīyo

Ninguno de estos alimentos es de por sí repugnante

Imam pūti-kāyam patvā

Pero al tocar este cuerpo podrido

Ativiya jigucchanīyo jāyati

Se vuelven realmente asquerosos.

Yatha paccayam pavattamanam dhatu-mattam-ev'etam

Compuesto de elementos según causas y condiciones

Yad îdam senāsanam tad upabhuñjako ca puggalo

Es este alojamiento y la persona que lo habita;

Dhātu-mattako

Tan solo elementos,

Nissatto

No un ser

Nijjīvo

Sin alma

Suñño

Y vacío de esencia.

Sabbāni pana imāni senāsanāni ajigūcchanīyāni

Ninguno de estos alojamientos es de por sí repugnante

Imam pūti-kāyam patvā

Pero al tocar este cuerpo podrido

Ativiya jigucchanīyāni jāyanti

Se vuelven realmente asquerosos.

Yathā paccayam pavattamānam dhātu-mattam-ev'etam

Compuestas de elementos según causas y condiciones

Yad idam gilāna-paccaya-bhesajja-parikkhāro tad upabhuñjako ca puggalo

Son estas medicinas y la persona que las usa;

Dhātu-mattako

Tan solo elementos,

Nissatto

No un ser,

Nijjīvo

Sin alma

Suñño

Y vacío de esencia.

Sabbo panāyam gilāna-paccaya-bhesajja-parikkhāro ajigucchanīyo

Ninguna de estas medicinas es de por sí repugnante

Imam pūti-kāyam patvā

Pero al tocar este cuerpo podrido

Ativiya jigucchanīyo jāyati

Se vuelven realmente asquerosas.

# Cinco Temas para Recordar Frecuentemente

101

[Handa mayam abhinha-paccavekkhana-paṭham bhanāmase]

[Jarā-dhammomhi] jaram anatīto

[Jarā-dhammāmhi] jaram anatītā

Mi naturaleza es envejecer, aún no estoy más allá del envejecimiento.

Byādhi-dhammomhi byādhim anatīto

Byādhi-dhammāmhi byādhim anatītā

Mi naturaleza es enfermar, aún no estoy más allá de la enfermedad.

Maraṇa-dhammomhi maraṇam anatīto

Maraṇa-dhammāmhi maraṇaṁ anatītā

Mi naturaleza es morir, aún no estoy más allá de la muerte.

Hombres

Mujeres

h.

m.

h.

m.

Sabbehi me piyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo

Todo aquello que es mío, que amo y aprecio, se volverá diferente, se separará de mí.

h. Kammassakomhi kammadāyādo kammayoni kammabandhu kammapaṭisaraṇo
Yaṁ kammaṁ karissāmi, kalyāṇaṁ vā pāpakaṁ vā, tassa dāyādo bhavissāmi

m. 103

Kammassakāmhi kammadāyādā kammayoni kammabandhu kammapaṭisaraṇā
Yam kammam karissāmi, kalyāṇam vā pāpakam vā, tassa dāyādā bhavissāmi

Soy el dueño de mi Kamma, heredero de mi Kamma, nacido de mi Kamma, ligado a mi Kamma, permanezco soportado por mi Kamma; cualquier Kamma que creo, Para bien o para mal, de eso seré el heredero.

Evam amhehi abhinham paccavekkhitabbam

Así deberíamos reflexionar frecuentemente.

## Diez temas para Recordar Frecuentemente

[Handa mayam pabbajita-abhinha-paccavekkhana-patham bhanamase]

[Dasa ime bhikkhave] dhammā pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbā, · katame dasa

Monjes, existen diez dhammas  $\cdot$  sobre los cuales se debe reflexionar frecuentemente.  $\cdot$  ¿Cuáles son estos diez dhammas?

Vevaṇṇiyamhi ajjhūpagato'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbam

'Ya no vivo siguiendo los valores y objetivos del mundo.'.

Deber es de renunciante · reflexionar sobre esto frecuentemente.

Parapatibaddhā me jīvikā'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbam

'Mi propia vida es sustentada  $\cdot$  por la generosidad de otros.'  $\cdot$  Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Añño me ākappo karaṇīyo'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhîtabbam

'Debo esforzarme por abandonar mis hábitos antiguos.'  $\cdot$  Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Kacci nu kho me attā sīlato na upavadatī'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbam

`¿Surgen remordimientos en mi mente  $\cdot$  en relación con mi conducta?` Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Kacci nu kho mam anuvicca viññū sabrahmacārī sīlato na upavadantī'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbam

¿Será que mis compañeros espirituales ·

hallan faltas en mi conducta?' ·

Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Sabbehi me piyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhitabbam

'Todo aquello que es mío,  $\cdot$  que amo y aprecio,  $\cdot$  se volverá diferente,  $\cdot$  se separará de mí.'  $\cdot$ 

Deber es de renunciante · reflexionar sobre esto frecuentemente.

Kammassakomhi kammadāyādo kammayoni kammabandhu kammapaṭisaraṇo, yaṁ kammaṁ karissāmi, kalyāṇaṁ vā pāpakaṁ vā, tassa dāyādo bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṁ paccavekkhitabbaṁ

'Soy el dueño de mi Kamma, · heredero de mi Kamma, · nacido de mi Kamma, · ligado a mi Kamma, · permanezco soportado por mi Kamma; · cualquier Kamma que creo, · Para bien o para mal, · de eso seré el heredero.' · Deber es de renunciante · reflexionar sobre esto frecuentemente.

'Kathambhūtassa me rattindivā vītipatantī'ti pabbajitena abhiṇham paccavekkhîtabbam

'Los días y las noches pasan continuamente; ·

¿Cómo estoy usando mi tiempo?'·

Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Kacci nu kho'ham suññagāre abhiramāmī'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'¿Aprecio la soledad o no?' ·

Deber es de renunciante · reflexionar sobre esto frecuentemente.

Atthi nu kho me uttari-manussa-dhammā alamariya-ñāṇa-dassana-viseso adhigato, so'haṁ pacchime kāle sabrahmacārīhi puṭṭho na maṅku bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṁ paccavekkhitabbaṁ

'¿Ha dado mi práctica frutos de comprensión y libertad, · de forma que al final de mi vida · no me sienta avergonzado · cuando sea cuestionado  $\cdot$  por mis compañeros espirituales?'  $\cdot$  Deber es de renunciante  $\cdot$  reflexionar sobre esto frecuentemente.

Ime kho bhikkhave dasa dhamma pabbajitena abhinham paccavekkhitabba'ti

Monjes, estos son los diez Dhammas  $\cdot$  sobre los cuales se debe reflexionar frecuentemente.

## Verdaderos y Falsos Refugios

```
[Handa mayam khemakhema-sarana-gamana-paridipika-gathayo bhanamase]
```

Bahum ve saranam yanti pabbatani vanani ca Ārāma-rukkha-cetyāni manussā bhaya-tajjitā

A muchos refugios ellos van a montañas y bosques, a altares y sitios sagrados, humanos dominados por miedo.

N'etam kho saranam khemam N'etam saranam-āgamma

> Tales refugios no son seguros, tales refugios no son supremos, tales refugios no conducen

n'etam saraṇam-ûttamam sabba-dukkhā pamuccati a la liberación de todo dukkha.

Yo ca Buddhañca Dhammañca

Cattāri ariya-saccāni

El que se refugia en la Joya Triple ve claramente

las Cuatro Verdades Nobles:

Dukkham dukkha-samuppādam Ariyañ-c'aṭṭh'angikam maggam

> El sufrimento y su origen y aquello que va más allá, el Óctuple Noble Sendero que lleva al fin de dukkha.

sanghañca saranam gato sammappaññāya passati

dukkhassa ca atikkamam dukkhūpasama-gāminam

Etam kho saranam khemam

Etam saranam-āgamma

etam saraṇam-uttamam sabba-dukkhā pamuccati

Tal refugio es seguro, tal refugio es supremo, tal refugio conduce realmente a la liberación de todo dukkha.

## Versos sobre la Riqueza de Uno que es Noble

[Handa mayam ariya-dhana-gathayo bhaṇamase]

Yassa saddhā tathagate acalā supatiṭṭhitā

Sīlañca yassa kalyāṇam ariya-kantam pasamsitam

Aquél cuya confianza en el Tathāgata es inquebrantable y establecida bien, cuya virtud es admirable, tiene el regocijo y elogio de los Nobles.

Sanghe pasado yass'atthi uju-bhūtañca dassanam

Adaliddo'ti tam āhu amogham tassa jīvitam

Aquél que tiene confianza en la Saṅgha, que ve directamente la verdadera realidad, de él se dice que no es 'pobre' y que en vano no es su vida.

Tasmā saddhañca sīlañca pasādam dhamma-dassanam Anuyuñjetha medhāvī saram buddhāna sāsanam

Por ello, a la virtud y a la fe, a la confianza y al saber de la verdad a esto los sabios se deben dedicar, manteniendo las enseñanzas de Buddha en la mente.

#### Versos sobre las Tres Características

[Handa mayam ti-lakkhan'ādi-gāthayo bhanāmase]

Sabbe sankhārā aniccā'ti yadā pannāya passati

Atha nibbindati dukkhe esa maggo visuddhiyā

'Todas las formaciones condicionadas son impermanentes' — cuando se ve esto con sabiduría, uno se desencanta de sufrir.

Este es el camino de la purificación.

Sabbe sankhārā dukkhā'ti yadā paññāya passati

Atha nibbindati dukkhe esa maggo visuddĥiyā

'Todas las formaciones condicionadas son dukkha' — cuando se ve esto con sabiduría, uno se desencanta de sufrir.

Este es el camino de la purificación.

Sabbe dhammā anattā'ti yadā paññāya passati Atha nibbindati dukkhe esa maggo visuddhiyā

'Todas las formaciones no son yo' cuando se ve esto con sabiduría, uno se desencanta de sufrir. Este es el camino de la purificación. Appakā te manussesu ye janā pāra-gāmino

Athāyam itarā pajā tīram-evānudhāvati

Pocos son aquellos

que cruzan a la otra orilla.

Sin embargo, muchos son aquellos que vagan sin rumbo en esta orilla.

Ye ca kho sammad-akkhāte dhamme dhammānuvattino

Te janā pāram-essanti maccu-dheyyam suduttaram

Donde quiera que el Dhamma sea bien enseñado, los que practican de acuerdo con él podrán cruzar más allá de la rueda de la muerte, tan dificil de escapar.

Kaṇham dhammam vippahaya

Okā anokam-āgamma

Tatrābhiratim-iccheyya

sukkam bhāvetha paṇḍito viveke yattha dūramam hitvā kāme akiñcano

Abandonando la oscuridad, los sabios cultivan la luz; dejando atrás áreas inundadas, ellos alcanzan tierra firme.

ellos alcanzan tierra firme.

A pesar de que sea dificil encontrar deleite en la vida solitaria, tal deleite debe ser anhelado, renunciando a los placeres sensuales habiendo abandonado todo.

## Versos sobre la Carga

[Handa mayam bhāra-sutta-gāthayo bhaṇāmase]

Bhārā have pañcakkhandhā bhāra-hāro ca puggalo

Bhār'ādānam dukkham loke bhāra-nikkhepanam sukham

Las cinco Khandhas cargas son,

y el individuo las carga.

En el mundo, llevar cargas es dukkha;

abandonarlas, felicidad.

Nikkhipitvā garum bhāram aññam bhāram anādiya

Samūlam tanham abbuyha nicchāto parinibbuto

Abandonando la pesada carga,

y la nueva carga sin tomar,

desraizado el anhelo,

sin más deseo, liberado.

## Versos sobre una Auspiciosa Noche

[Handa mayam bhadd'eka-ratta-gathayo bhaṇāmase]

Atītam nānvāgameyya

nappaṭikaṅkhe anagataṁ

Yad'atītaṁ pahīnan-taṁ

appattañca anāgatam

No revivir el pasado,

ni anticipar lo que ha de llegar.

El pasado ya pasó

y el futuro aún no llegó.

Paccuppannañca yo dhammaṁ

m tattha tattha vipassati

Asamhiram asankuppam

tam viddhām-anubrūhaye

Así, viendo claramente, todo en el presente,

impasible, sin agitar

la realización fortalecerá.

Ajj'eva kiccam-ātappam ko jaññā maraṇam suve Na hi no saṅgaran-tena mahā-senena maccunā

Dedicarse hoy ardientemente a la tarea pues, ¿quién sabe?, mañana la muerte puede venir. Y ante el poderoso ejército de la muerte, no hay negociación posible.

Evam vihārim-ātāpim aho-rattam-atanditam

Tam ve bhadd'eka-ratto'ti santo ācikkhate muni

Aquél que así vive con vigor, sosteniéndolo día y noche, tiene de hecho 'una noche auspiciosa' así dice el Pacífico Sabio.

## Versos de Respeto por el Dhamma

[Handa mayam dhamma-gārav'ādi-gāthayo bhaṇāmase]

Ye ca atītā sambuddhā ye ca buddhā anāgatā

Yo c'etarahi sambuddho bahunnam soka-nāsano

Todos los Buddhas del pasado,

todos los Buddhas por venir,

el Buddha de esta Era actual,

destructores de tanta pena.

Sabbe saddhamma-garuno viharimsu viharanti ca

Atho pi viharissanti esä buddhāna dhammatā

Aquellos que vivieron o están vivos,

y aquellos que vivirán,

todos veneran el Verdadero Dhamma,

la naturaleza de los Buddhas es tal.

Tasmā hi atta-kāmena mahattam-abhikankhatā Saddhammo garū-kātabbo saram buddhāna sāsanam

Por ello, anhelando el bienestar y las aspiraciones más elevadas, el verdadero Dhamma considerad evocando las palabras de Buddha. Na hi dhammo adhammo ca

ubho sama-vipākino

Adhammo nirayam neti

dhammo pāpeti suggatim

VERSOS DE RESPETO POR EL DHAMMA

El verdadero y el falso Dhamma nunca traerán el mismo efecto: el Dhamma falso conduce al infierno, el verdadero Dhamma lleva al cielo.

Dhammo have rakkhati dhamma-cārim Dhammo suciņņo sukham-āvahāti Esānisamso dhamme suciņņe

> El Dhamma protege a quien lo cultiva y conduce a ser feliz si se practica bien. Es una bendición del Dhamma bien practicado.

# Ovāda-Pāţimokkha

[Handa mayam ovāda-pāṭimokkha-gāthayo bhaṇāmase]

Sabba-pāpassa akaranam

Evitar todo el mal,

Kusalassūpasampadā

cultivar el bien

Sacitta-pariyodapanam

y purificar la mente —

Etam buddhāna sāsanam

Esta es la enseñanza de los Buddhas.

Khantī paramam tapo tītikkhā

Permanecer paciente es la mayor austeridad.

Nibbānam paramam vadanti buddhā

'Nibbāna es supremo', dicen los Buddhas.

Na hi pabbajito parūpaghātī

No es verdaderamente monje  $\cdot$  el que perjudica a alguien,

Samano hoti param vihethayanto

No se es verdaderamente renunciante  $\cdot$  cuando se oprime a los demás.

Anūpavādo anūpaghāto

No ofender, no perjudicar,

Pāṭimokkhê ca samvaro

moderarse de acuerdo con las reglas monásticas.

Mattaññutā ca bhattasmiṁ

moderarse en la comida,

Pantañca sayan'asanam

vivir en soledad,

Adhicitte ca āyogo

dedicarse a elevar la conciencia —

Etam buddhāna sāsanam

Esta es la enseñanza de los Buddhas.

## Versos sobre la Primera Exclamación de Buddha

[Handa mayam paṭhama-buddha-bhāsita-gāthāyo bhaṇāmase]

Aneka-jāti-samsāram sandhāvissam anibbisam Gaha-kāram gavesanto dukkhā jāti punappunam

Durante muchas vidas, en la ruleta de vida y muerte vagué indefinidamente.

Al constructor de esta casa yo buscaba; cuanta pena da nacer una y otra vez!

Gaha-kāraka diṭṭho'si puna geham na kāhasi

Sabbā te phāsukā bhaggā gaha-kūṭam visankhatam

Visankhāra-gatam cittam tanhānam khayam-ajjhagā

Oh! Constructor de esta casa, te he visto!

No construirás nuevamente para mí.

Todas tus vigas están partidas

y la cumbrera aplastada.

La mente ha alcanzado el Incondicionado;

llegando al cese del anhelo.

## Versos sobre las Últimas Instrucciones

[Handa mayam pacchima-ovāda-gāthayo bhaṇāmase]

Handa dāni bhîkkhave āmantayāmî vo

Ahora monjes, yo os digo:

Vaya-dhammā sankhārā

El cambio es la naturaleza de las cosas condicionadas.

Appamādena sampādethā'ti

Practiquen diligentemente -

Ayam tathagatassa pacchima vaca

estas son las últimas palabras del Tathāgata.

#### 132

## Surgen a Partir de una Causa

[Handa mayam assajithera-gāthayo bhaṇāmase]

Ye dhammā hetuppabhavā

Todos los fenómenos surgen de una causa:

Tesam hetum tathāgato āha

el Tathāgata explicó su causa

Tesañca yo nirodho

y también su cese.

Evam-vādī mahāsamaņo'ti

Esta es la enseñanza del Gran Asceta.

### Reflexión sobre lo Incondicionado

[Handa mayam nibbāna-sutta-pāṭham bhaṇāmase]

Atthi bhikkhave ajātam abhūtam akatam asankhatam

Existe un no-nacido, no-originado, increado, no-formado.

No cetam bhîkkhave abhavissa ajātam abhūtam akatam asankhatam

Si no existiese este no-nacido, no-originado, increado, no-formado,

Na yidam jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇam paññāyetha

La liberación del mundo de lo nacido, originado, criado, formado, no sería posible.

Yasmā ca kho bhîkkhave atthi ajātam abhūtam akatam asankhatam

Pero una vez que existe un no-nacido, no-originado, increado, no-formado,

Tasmā jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇam paññāyati

Así es posible la liberación del mundo de lo nacido, originado, criado, formado.

### Breve Consejo a Gotamī

Saṅkhitta-gotamiyovāda Sutta, AN 8.53

[ Handa mayam sankhitta-gotamiyovāda-sutta-pāṭham bhaṇāmase ]

Ye kho tvam, gotami, dhamme jāneyyāsi: 'ime dhammā sarāgāya samvattanti, no virāgāya; samyogāya samvattanti, no visamyogāya; ācayāya samvattanti, no apacayāya; mahicchatāya samvattanti, no appicchatāya; asantuṭṭhiyā samvattanti, no santuṭṭhiyā; saṅgaṇikāya samvattanti, no pavivekāya; kosajjāya samvattanti, no vīriyārambhāya; dubbharatāya samvattanti, no subharatāyā'ti;

Gotamī, las cualidades que conozcais conduzcan a la pasión, no al desencanto;

a la obstrucción, no a la desobstrucción;
a acumular, no a desechar;
al engrandecimento personal, no a la modestia;
al descontento, no a la satisfacción;
al enredo, no a la reclusión;
a ser vago, no a la persistencia vivaz;
a ser una carga, no a ser fácil de mantener;

ekamsena, gotami, dhāreyyāsi: 'neso dhammo, neso vinayo, netam satthusāsanan'ti.

podeis afirmar categóricamente: 'Esto no es Dhamma, esto no es Vinaya, esto no es la instrucción del Maestro.'

Ye ca kho tvam, gotami, dhamme jāneyyāsi: 'ime dhammā virāgāya samvattanti, no sarāgāya; visamyogāya samvattanti, no samyogāya; apacayāya samvattanti, no ācayāya; appicchatāya samvattanti, no mahicchatāya; santuṭṭhiyā saṁvattanti, no asantuṭṭhiyā; pavivekāya saṁvattanti, no saṅgaṇikāya; vīriyārambhāya saṁvattanti, no kosajjāya; subharatāya saṁvattanti, no dubbharatāyā'ti;

Cuando las cualidades que conozcais conduzcan al desencanto, no a la pasión; a la desobstrucción, no a la obstrucción; a desechar, no a acumular; a la modestia, no al engrandecimiento personal; a la satisfacción, no al descontento; a la reclusión, no al enredo; a la persistencia vivaz, no a ser vago; a ser fácil de mantener, no a ser una carga;

ekamsena, gotami, dhāreyyāsi: 'eso dhammo, eso vinayo, etam satthusāsanan'ti.

podeis afirmar categóricamente: 'Esto es Dhamma,

138

esto es Vinaya, esta es la instrucción del Maestro.'

### La Raíz de Todas las Cosas

[Handa mayam mūlaka-sutta-pāṭhaṁ bhaṇāmase]

Kim-mūlakā āvuso sabbe dhammā kim-sambhavā sabbe dhammā kim-samudayā sabbe dhammā kim-samosaraṇā sabbe dhammā kim-pamukhā sabbe dhammā kim-adhipateyyā sabbe dhammā kim-uttarā sabbe dhammā kim-sārā sabbe dhammā kim-ogadhā sabbe dhammā kim-pariyosānā sabbe dhammā tim-pariyosānā sabbe dhammā'ti.

Chanda'mūlakā āvuso sabbe dhammā manasikāra'sambhavā sabbe dhammā phassa'samudayā sabbe dhammā vedanā'samosaraṇā sabbe dhammā samādhi'ppamukhā sabbe dhammā

140

satā'dhipateyyā sabbe dhammā
paññ'uttarā sabbe dhammā
vimutti'sārā sabbe dhammā
amat'ogadhā sabbe dhammā
nibbāna'pariyosānā sabbe dhammā'ti.

¿Enraizadas en qué, amigo, están todas las cosas?
¿Nacidas de qué, son todas las cosas?
¿Provenientes de qué, son todas las cosas?
¿Convergiendo en qué, son todas las cosas?
¿Dirigidas por qué, son todas las cosas?
¿Dominadas por qué, son todas las cosas?
¿Superadas por qué, son todas las cosas?
¿Resultan en qué como esencia, todas las cosas?
¿Se funden en qué, todas las cosas?

Amigo, todas las cosas están enraizadas en el deseo.

Todas las cosas nacen de la atención.

¿Terminan en qué, todas las cosas?

Todas las cosas provienen del contacto.

Todas las cosas convergen en sensación.

Todas las cosas son dirigidas por la concentración.

Todas las cosas son dominadas por la consciencia.

Todas las cosas son superadas por la sabiduría.

142

Todas las cosas resultan en liberación como esencia.

Todas las cosas se funden en la inmortalidad.

Todas las cosas terminan en Nibbāna.

Aṅguttara Nikāya 10.58

## Ānāpānassati-sutta

[Handa mayam ānāpānassati-sutta-pāṭham bhaṇāmase]

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā

Bhikkhus, cuando ānāpānassati es cultivada y desarrollada,

Mahapphalā hoti mahānisamsā

da grandes frutos y es de gran beneficio.

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā

Bhikkhus, cuando cultivada y desarrollada, ānāpānassati

Cattāro satipaṭṭhāne paripūreti

lleva las Cuatro Fundaciones de Sati a su plenitud;

Cattāro satipaṭṭhānā bhāvitā bahulīkatā

cuando cultivadas y desarrolladas, las Cuatro Fundaciones de Sati

Satta-bojjhange paripūrenti

llevan los Siete Factores del Despertar a su plenitud;

Satta-bojjhaṅgā bhāvitā bahulīkatā

cuando cultivados y desarrollados, los Siete Factores del Despertar

Vijjā-vimuttim paripūrenti

llevan al verdadero conocimiento y la liberación a su plenitud.

Katham bhāvitā ca bhikkhave ānāpānassati katham bahulīkatā

 $\ensuremath{ \mathcal{L}} Y$  cómo, bhikkhus, ānāpānassati es cultivada y desarrollada

Mahapphalā hoti mahānisamsā

para dar grandes frutos y ser de gran beneficio?

Idha bhikkhave bhikkhu

Bhikkhus, aquí un bhikkhu

Arañña-gato vā

habiendo ido al bosque,

Rukkha-mūla-gato vā

hacia la raiz de un árbol

Suññāgāra-gato vā

o hacia una cabaña vacía,

Nisīdati pallaṅkaṁ ābhujityā

se sienta de piernas cruzadas,

Ujum kāyam paṇidhāya parimukham satim upaṭṭhapetvā con su cuerpo derecho y establece sati en frente suya.

So sato'va assasati sato'va passasati

Consciente, él inspira; consciente, él espira.

Dīgham vā assasanto dīgham assasamī'ti pajānāti

Al tener una inspiración larga, él sabe 'Esta es una inspiración larga';

Dīgham vā passasanto dīgham passasamī'ti pajānāti

Al tener una espiración larga, él sabe 'Esta es una espiración larga';

Rassam vā assasanto rassam assasamī'ti pajānāti

Al tener una inspiración corta, él sabe 'Esta es una inspiración corta';

Rassam vā passasanto rassam passasāmī'ti pajānāti

Al tener una espiración corta, él sabe 'Esta es una espiración corta';

Sabba-kāya-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar experimentando el cuerpo entero'.

Sabba-kāya-paṭisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar experimentando el cuerpo entero'.

Passambhayam kāya-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a inspirar tranquilizando el cuerpo'.

Passambhayam kāya-sankhāram passasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a espirar tranquilizando el cuerpo'.

Pīti-paṭisamvedī assasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a inspirar experimentando éxtasis'.

Pīti-paṭisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar experimentando éxtasis'.

Sukha-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar experimentando felicidad'.

Sukha-paṭisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar experimentando felicidad'.

Citta-sankhāra-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar experimentando las formaciones mentales'.

Citta-sankhāra-paṭisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar experimentando las formaciones mentales'.

Passambhayam citta-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar tranquilizando las formaciones mentales'.

Passambhayam citta-sankharam passasissamī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar tranquilizando las formaciones mentales'.

Citta-pațisamvedī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar experimentando la mente'.

Citta-pațisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar experimentando la mente'.

Abhippamodayam cittam assasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a inspirar alegrando la mente'.

Abhippamodayam cittam passasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a espirar alegrando la mente'.

Samādaham cittam assasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a inspirar concentrando la mente'.

Samādaham cittam passasissāmī'ti sikkhati Él se entrena: 'Voy a espirar concentrando la mente'.

Vimocayam cittam assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar liberando la mente'.

Vimocayam cittam passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar liberando la mente'.

Aniccānupassī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar contemplando impermanencia'.

Aniccānupassī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar contemplando impermanencia'.

Virāgānupassī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar contemplando el desvanecer de las pasiones'.

Virāgānupassī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar contemplando el desvanecer de las pasiones'.

Nirodhānupassī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar contemplando el cese'.

Nirodhānupassī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar contemplando el cese'.

Paṭinissaggānupassī assasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a inspirar contemplando la renuncia'.

Paṭinissaggānupassī passasissāmī'ti sikkhati

Él se entrena: 'Voy a espirar contemplando la renuncia'.

Evam bhāvîtā kho bhîkkhave ānāpānassati evam bahulīkatā

Bhikkhus, así ānāpānassati es cultivada y desarrollada,

Mahapphalā hoti mahanisamsa'ti

para dar grandes frutos y ser de gran beneficio.

# La Enseñanza sobre el Óctuple Noble Sendero

[ Handa mayam ariyaṭṭhaṅgika-magga-pāṭham bhaṇāmase ]

Ayam-eva ariyo aṭṭhangiko maggo

Este es el Óctuple Noble Sendero,

Seyyathidam

Que es como sique:

Sammā-diṭṭhi

Visión Correcta,

Sammā-sankappo

Correcta Intención,

Sammā-vācā

Hablar Correcto,

Sammā-kammanto

Correcta Acción,

Sammā-ājīvo

Forma de Vida Correcta,

Sammā-vāyāmo

Esfuerzo Correcto,

Sammā-sati

Sati Correcto,

Sammā-samādhi

Correcta Concentración.

Katamā ca bhîkkhave sammā-diṭṭhi

¿Y qué, bhikkhus, es Visión Correcta?

Yam kho bhîkkhave dukkhe ñāṇam

Conocimiento del sufrimiento;

Dukkha-samudaye ñāṇaṁ

Conocimiento del origen del sufrimiento;

Dukkha-nîrodhe ñāṇaṁ

Conocimiento del cese del sufrimiento;

Dukkha-nîrodha-gāmînîyā paṭipadāya ñāṇam

Conocimiento del camino que lleva al cese del sufrimiento:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-diṭṭhi

A esto, bhikkhus, se le llama Visión Correcta.

Katamo ca bhikkhave sammā-sankappo

¿Y qué, bhikkhus, es Correcta Intención?

Nekkhamma-sankappo

La intención de la renuncia;

Abyāpāda-sankappo

La intención de no-mala fe;

Avihimsā-sankappo

La intención de no-crueldad:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-sankappo

A esto, bhikkhus, se le llama Correcta Intención.

Katamā ca bhikkhave sammā-vācā

¿Y qué, bhikkhus, es Lenguaje Correcto?

Musā-vādā veramaņī

Abstenerse de mentir;

Pisuņāya vācāya veramaņī

Abstenerse de lenguaje malicioso y dañino;

Pharusāya vācāya veramaņī

Abstenerse de lenguaje grosero;

Samphappalāpā veramaņī.

Abstenerse de hablar por hablar:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-vācā

A esto, bhikkhus, se le llama Lenguaje Correcto.

Katamo ca bhikkhave sammā-kammanto

¿Y qué, bhikkhus, es Correcta Acción?

Pāṇātipātā veramaṇī

Abstenerse de matar seres vivos;

Adinnādānā veramaņī

Abstenerse de tomar lo que no se da;

Kāmesu micchācārā veramaņī

Abstenerse de conducta sexual inapropiada:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-kammanto

A esto, bhikkhus, se le llama Correcta Acción.

Katamo ca bhîkkhave sammā-ājīvo

¿Y qué, bhikkhus, es Sustento Correcto?

Idha bhikkhave ariya-sāvako micchā-ājīvam pahāya sammā-ājīvena jīvitam kappeti

Aquí, bhikkhus, un Noble Discipulo, habiendo abandonado sustento incorrecto, se gana la vida mediante Sustento Correcto:

Ayam vuccati bhikkhave sammā-ājīvo

A esto, bhikkhus, se le llama Sustento Correcto.

Katamo ca bhikkhave sammā-vāyāmo

¿Y qué, bhikkhus, es Correcto Esfuerzo?

Idha bhikkhave bhikkhu anuppannānam pāpakānam akusalānam dhammānam anuppādāya

Aquí, bhikkhus, un bhikkhu genera interés en la no aparición de estados dañinos que aún no han aparecido;

Chandam janeti vāyamati vīriyam ārabhati cittam pagganhati padahati

Se esfuerza, despierta energía, empeña su mente y lucha.

Uppannānam pāpakānam akusalānam dhammānam pahānāya

Genera interés en el abandono de estados dañinos que han aparecido;

Chandam janeti vāyamāti vīriyam ārabhati cittam pagganhāti padahati

Se esfuerza, despierta energía, empeña su mente y lucha.

Anuppannānam kusalānam dhammānam uppādāya

Genera interés en la aparición de estados beneficiosos que aún no han aparecido;

Chandam janeti vāyamati vīriyam ārabhati cittam pagganhati padahati

Se esfuerza, despierta energía, empeña su mente y lucha.

Uppannānam kusalānam dhammānam ṭĥitiyā asammosāya bĥiyyobhāvāya vepullāya bhāvanāya pāripūriyā Genera interés en la continuación, no-desaparición, refuerzo, incremento y plenitud a través del desarrollo de estados beneficiosos que han aparecido;

Chandam janeti vāyamati vīriyam ārabhati cittam pagganhati padahati

Se esfuerza, despierta energía, empeña su mente y lucha.

Ayam vuccati bhikkhave sammā-vāyāmo

A esto, bhikkhus, se llama Esfuerzo Correcto.

Katamā ca bhikkhave sammā-sati

¿Y qué, bhikkhus, es Sati Correcto?

Idha bhikkhave bhikkhu kāye kāyānupassī viharati

Aquí, bhikkhus, un bhikkhu permanece contemplando el cuerpo como cuerpo,

Ātāpī sampajāno satimā

Energético, comprendiendo claramente y consciente,

Vineyya loke abhijjhā-domanassam

Habiendo abandonado deseo y pesar por el mundo;

Vedanāsu vedanānûpassī viharati

Permanece contemplando sensaciones como sensaciones,

Ātāpī sampajāno satimā

Energético, comprendiendo claramente y consciente,

Vineyya loke abhijjhā-domanassam

Habiendo abandonado deseo y pesar por el mundo;

Citte cittanupassī viharati

Permanece contemplando mente como mente,

Ātāpī sampajāno satimā

Energético, comprendiendo claramente y consciente,

Vîneyya loke abhijjhā-domanassam

Habiendo abandonado deseo y pesar por el mundo;

Dhammesu dhammānûpassī viharati

Permanece contemplando fenómenos mentales como fenómenos mentales,

Ātāpī sampajāno satimā

Energético, comprendiendo claramente y consciente,

Vîneyya loke abhijjhā-domanassam

Habiendo abandonado deseo y pesar por el mundo:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-sati

A esto, bhikkhus, se le llama Sati Correcto.

Katamo ca bhîkkhave sammā-samādhi

¿Y qué es, bhikkhus, Correcta Concentración?

Idha bhikkhave bhikkhu

Aquí, bhikkhus, un bhikkhu,

Vivicc'eva kāmehi

Bien apartado de placeres sensuales,

Vivicca akusalehi dhammehi

Apartado de estados dañinos,

Savitakkam savicāram viveka-jam pīti-sukham paṭhamam jhānam upasampajja viharati

El entra y permanece en el primer jhāna — acompañado de pensamiento aplicado y sostenido, acompañado de éxtasis y placer nacidos de la reclusión.

Vitakka-vicārānam vūpasamā

Con el cese de pensamiento aplicado y sostenido,

Ajjhattam sampasadanam cetaso ekodibhavam avitakkam avicaram samadhi-jam pīti-sukham dutiyam jhanam upasampajja viharati

Él entra y permanece en el segundo jhāna — acompañado de firmeza interior y unificación mental, desprovisto de pensamiento aplicado y sostenido, acompañado de éxtasis y placer nacidos de la concentración.

Pītiyā ca virāgā

Con el cese del éxtasis

Upekkhako ca viharati

Él permanece en ecuanimidad,

Sato ca sampajano

Consciente y comprendiendo claramente,

Sukhañca kāyena paṭisamvedeti

Todavía experimentando placer con el cuerpo,

Yam tam ariyā ācikkhanti upekkhako satimā sukha-vihārī'ti tatiyam jhānam upasampajja viharati

Él entra y permanece en el tercer jhāna — el cual los Nobles elogian como un estado caracterizado por la presencia de bienestar, ecuanimidad y sati.

Sukhassa ca pahānā

Abandonando el placer

Dukkhassa ca pahānā

y abandonando el dolor,

Pubb'eva somanassa-domanassanam atthangama

Con la desaparición previa de deleite y pesar,

Adukkham-asukham upekkhā-sati-pārisuddhim catuttham jhānam upasampajja viharati

Él entra y permanece en el cuarto jhāna — desprovisto de dolor o placer, y equipado con puro sati basado en ecuanimidad:

Ayam vuccati bhîkkhave sammā-samādhi

A esto, bhikkhus, se le llama Correcta Concentración.

Ayam-eva ariyo aṭṭhaṅgiko maggo

Este es el Óctuple Noble Sendero.

## La Enseñanza sobre el Esfuerzo acorde con el Dhamma

[ Handa mayam dhamma-pahamsāna-pāṭham bhaṇāmase ]

Evam svākkhāto bhikkhave mayā dhammo

Bhikkhus, el Dhamma ha sido bien expuesto por mí,

Uttāno

bien elucidado,

Vivațo

bien declarado,

Pakāsito

bien revelado,

Chînna-pilotîko

desprovisto de remiendos —

Alam-eva saddhā-pabbajitena kula-puttena vīriyam ārabhitum

Esto debería ser suficiente para que aquellos que han dejado la vida laica con fe, despierten su energía de la siguiente manera:

Kāmam taco ca nahāru ca aṭṭhi ca avasissatu

'Que queden solamente mi piel, tendones y huesos.

Sarīre upasussatu mamsa-lohitam

Que se seque mi carne y mi sangre!

Yam tam purisa-thāmena

Mientras que aquello que puede ser obtenido por fuerza humana,

Purisa-vīriyena

vigor humano,

Purisa-parakkamena

energía humana,

Pattabbam na tam apāpunitvā no haya sido obtenido,

Vīriyassa sanṭhānam bhavissatī'ti mi esfuerzo no cesará.'

Dukkham bhikkhave kusito viharati

Bhikkhus, la persona vaga vive en sufrimiento,

Vokinno pāpakehi akusalehi dhammehi manchada por estados dañinos y malignos,

Mahantañca sadattham parihāpeti y grande es el bien personal que neglige. Āraddha-vīriyo ca kho bhikkhave sukham viharati

La persona energética vive en felicidad,

Pavivitto pāpakehi akusalehi dhammehi

bien apartado de estados dañinos y malignos,

Mahantañca sadattham paripūreti

y grande es el bien personal que conquista.

Na bhikkhave hinena aggassa patti hoti

Bhikkhus, no es por medio de aquello que es vulgar que lo supremo es alcanzado.

Aggena ca kho bhikkhave aggassa patti hoti

Sino que, bhikkhus, es por medio de lo supremo que lo supremo es alcanzado.

Maṇḍapeyyam-idam bhikkhave brahmacariyam

Bhikkhus, esta vida santa es como la creme de la creme:

Satthā sammukhī-bhūto

el Maestro está presente.

Tasmātiha bhikkhave viriyam ārabhatha

Por tanto, bhikkhus, empezad a despertar vuestra energía

Appattassa pattiyā

para la obtención de aquello que aún no ha sido obtenido,

Anadhigatassa adhigamāya

para conquistar aquello que aún no ha sido conquistado,

Asacchikatassa sacchikiriyaya

para realizar aquello que aún no ha sido realizado.

Evam no ayam amhākam pabbajjā avankatā avanjhā bhavissati

Pensando de esta forma: 'Mi ordenación no será en vano,

Saphalā sa-udrayā

pero será fértil y fructífera,

Yesam mayam paribhuñjāma cīvara-piṇḍapāta-senāsanagîlānappaccaya-bhesajja-parikkhāram tesam te kārā amhesu

y mi uso de las túnicas, comida, alojamiento y medicinas, dados por otros para mi soporte,

Mahapphalā bhavissanti mahānisamsā'ti

será de gran recompensa para aquellos que me lo dieron.'

Evam hi vo bhikkhave sikkhitabbam

Bhikkhus, debéis entrenaros de esta manera:

Att'attham vā hi bhikkhave sampassamānena

Considerando vuestro propio bien,

Alam-eva appamādena sampādetum

debería ser suficiente para motivaros a alcanzar el objetivo, libre de negligencia;

Par'attham vā hi bhikkhave sampassamānena

Bhikkhus, considerando el bien de otros,

Alam-eva appamādena sampādetum

debería ser suficiente para motivaros a alcanzar el objetivo, libre de negligencia;

Ubhay'attham vā hi bhikkhave sampassamānena

Bhikkhus, considerando el bien de ambos,

Alam-eva appamādena sampādetun'ti

debería ser suficiente para motivaros a alcanzar el objetivo, libre de negligencia.

## Los Versos de Tāyana

[Handa mayaṁ tāyana-gāthāyo bhaṇāmase]

Chinda sotam parakkamma kāme panūda brāhmaņa

Nappahaya muni kame n'ekattam-upapajjati

Oh brahmin, esfuérzate en destruir la corriente

Abandona los placeres sensuales

Sin dejar ir de los placeres sensuales,

Un sabio jamás alcanzará unificación.

Kayirā ce kayirāthenam daļham-enam parakkame

Sithilo hi paribbājo bhiyyo ākirate rajam

Vigorosamente, con toda tu fuerza,

Haz aquello que debe ser hecho;

Una vida monástica vivida laxamente

agita aún más las impurezas mentales.

Akatam dukkaṭam seyyo pacchā tappati dukkaṭam

Katañca sukatam seyyo yam katvā nānutappati

Mejor no realizar malos actos que más tarde traigan remordimiento; Mejor es realizar buenas acciones que hechas, uno no se arrepienta. Kuso yathā duggahito hattham-evanukantati Sāmañnam dupparāmaṭṭham nirayāyūpakaḍḍhati

Como el césped cogido incorrectamente, corta la mano del que lo toma Así, la vida monástica mal vivida le lleva a uno al Infierno.

Yam kiñci sithîlam kammam sankilitthañca yam vatam Sankassaram brahma-cariyam na tam hôti mahapphalan'ti

Actos realizados de manera negligente, cualquier voto mantenido suciamente, vida monástica deshonesta, nunca resultarán en gran fruto.

## Bhikkhu-aparihāniya-dhamma-sutta

Siete condiciones para la buenaventura de los bhikkhus, AN 7.23

[ Handa mayam bhikkhu-aparihāniya-dhamma-suttam bhaṇāmase ]

[Evam me sutam.] Ekam samayam bhagavā rājagahe viharati gijjhakūṭe pabbate. Tatra kho bhagavā bhikkhū āmantesi: Satta vo, bhikkhave, aparihāniye dhamme desessāmi. Tam suṇātha, sādhukam manasi karotha, bhāsissāmī'ti. Evam, bhante'ti kho te bhikkhū bhagavato paccassosum. Bhagavā etadavoca:

He oído que en cierta ocasión el Excelso estaba en Rajagaha, en el Pico de los Buitres. Allí, él se dirigió a los monjes: 'Monjes, voy a enseñaros las siete condiciones que llevan al no-declive. Oíd y prestad mucha atención. Voy a hablar.' 'Sí, Maestro', respondieron los monjes. El Excelso dijo:

[1] Katame ca, bhikkhave, satta aparihāniyā dhammā? Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū abhiṇham sannipātā bhavissanti sannipātabahulā; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikankhā, no parihāni.

'¿Y cuáles son las siete condiciones que llevan al no-declive? Mientras los monjes se reúnan con frecuencia, se reúnan asiduamente; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[2] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū samaggā sannipatissanti, samaggā vuṭṭhahissanti, samaggā saṅghakaraṇīyāni karissanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikaṅkhā, no parihāni.

'Mientras los monjes se reúnan en armonía, se dispersen en armonía y conduzcan los asuntos de la Saṅgha en armonía; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[3] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū apaññattam na paññāpessanti, paññattam na samucchindissanti, yathāpaññattesu sikkhāpadesu

samādāya vattissanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikaṅkhā, no parihāni.

'Mientras los monjes no decreten lo que no fue decretado, no revoquen lo que fue decretado, pero practiquen el cumplimiento de las reglas de entrenamiento conforme fueron decretadas; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[4] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū ye te bhikkhū therā rattaññū cirapabbajitā saṅghapitaro saṅghapariṇāyakā te sakkarissanti garuṁ karissanti mānessanti pūjessanti, tesañca sotabbaṁ maññissanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnaṁ pāṭikaṅkhā, no parihāni.

'Mientras los monjes honren, respeten, veneren y rindan homenaje a los monjes con más antigüedad – aquellos que fueron ordenados hace mucho tiempo, los padres de la Saṅgha, los líderes de la Saṅgha – considerando muy valioso el oírlos; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[5] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū uppannāya taṇhāya ponobhavikāya na vasam gacchissanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikankhā, no parihāni. 'Mientras los monjes no se sometan al poder de cualquier deseo que surja y que lleve a un futuro nacimiento; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[6] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū āraññakesu senāsanesu sāpekkhā bhavissanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikaṅkhā, no parihāni.

'Mientras los monjes se regocijen viviendo en el bosque; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

[7] Yāvakīvañca, bhikkhave, bhikkhū paccattaññeva satim upaṭṭhāpessanti: Kinti anāgatā ca pesalā sabrahmacārī āgaccheyyum, āgatā ca pesalā sabrahmacārī phāsum vihareyyun'ti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikankhā, no parihāni.

'Mientras cada uno de los monjes mantenga firmemente en su mente: 'Si hubiera compañeros con buen comportamiento, seguidores de la vida casta que aún están por venir, que puedan ellos venir; y que los compañeros con buen comportamiento de la vida casta que vinieron puedan vivir en paz'; su crecimiento puede ser esperado, no su declive.'

Yāvakīvañca, bhikkhave, ime satta aparihāniyā dhammā bhikkhūsu thassanti, imesu ca sattasu aparihāniyesu dhammesu bhikkhū sandississanti; vuddhiyeva, bhikkhave, bhikkhūnam pāṭikankhā, no parihānī'ti. Idam-avoca bhagavā. Attamanā te bhikkhū bhagavato bhāsitam abhinandun'ti.

'Mientras los monjes permanezcan resueltos en estas siete condiciones, y mientras estas siete condiciones persistan entre los monjes, se puede esperar su crecimiento, no su declive.' Esto es lo que el Excelso dijo.

Satisfechos, los monjes se deleitaron en las palabras del Excelso.

## Solicitudes Formales

## Añjali

Los cánticos y peticiones formales se hacen con las manos en añjali. Este es un gesto de respeto, ejecutado colocando las palmas de las manos juntas directamente a la altura del pecho, con los dedos apuntando hacia arriba.

### Solicitando una Enseñanza de Dhamma

[ DESPUÉS DE HACER TRES REVERENCIAS, CON LAS MANOS UNIDAS EN AÑJALI, RECITAR LO SIGUIENTE: ]

Brahmā ca lokādhipatī sahampati Katañjalī anadhivaram ayācatha Santīdha sattāpparajakkha-jātikā Desetu dhammam anukampimam pajam

[ HACER TRES REVERENCIAS DE NUEVO. ]

Brahmā Sahampati, el Señor del mundo,

con las palmas de las manos unidas en reverencia, pidió un favor:

'Hay seres con apenas 'un poco de polvo en los ojos'.

Por favor, por compasión, enséñeles el Dhamma.'

### Reconocimiento de una Enseñanza

Una persona: Handa mayam dhammakathaya sadhukaram dadamase

(Expresemos ahora nuestra aprobación

por este discurso de Dhamma.)

Respuesta: Sādhu, sādhu, sādhu, anumodāmi

(Bien bien bien, yo me regocijo en el bien creado)

### Petición de Cántico de Parittas

[ DESPUÉS DE HACER REVERENCIA TRES VECES, CON LAS MANOS UNIDAS EN AÑJALI, RECITAR LO SIGUIENTE: ]

Vipatti-paṭibāhāya sabba-sampatti-siddhiyā Sabbadukkha-vināsāya

Parittam brūtha mangalam

Vipatti-paṭibāhaya sabba-sampatti-siddhiyā Sabbabhaya-vināsaya

Parittam brūtha maṅgalam

Vipatti-paṭibāhaya sabba-sampatti-siddhiyā

Sabbaroga-vināsaya

Parittam brūtha mangalam

[ REVERENCIA TRES VECES ]

Para repeler el infortunio, para el surgimiento de buena fortuna, para el desvanecimiento de todo dukkha,

por favor canten una bendición y protección.

Para repeler el infortunio, para el surgimiento de buena fortuna, para disipar todo miedo,

por favor canten una bendición y protección.

Para repeler el infortunio, para el surgimiento de buena fortuna, para alejar toda enfermedad, por favor canten una bendición y protección.

# Solicitud de los Tres Refugios y Cinco Preceptos

[ DESPUÉS DE HACER TRES REVERENCIAS, CON LAS PALMAS DE LAS MANOS UNIDAS EN AÑJALI, SE RECITA LA PETICIÓN: ]

#### En grupo

Mayam bhante tisaranena saha pañca sīlāni yācāma Dutiyampi mayam bhante tisaranena saha pañca sīlāni yācāma Tatiyampi mayam bhante tisaranena saha pañca sīlāni yācāma

#### Individualmente

Aham bhante tisaraṇena saha pañca sīlāni yācāmi Dutiyampi aham bhante tisaraṇena saha pañca sīlāni yācāmi Tatiyampi aham bhante tisaraṇena saha pañca sīlāni yācāmi

#### Traducción

Nosotros/Yo, Venerable Monje,

solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Cinco Preceptos.

Por segunda vez, nosotros/yo, Venerable Monje, solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Cinco Preceptos. Por tercera vez, nosotros/yo, Venerable Monje,

solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Cinco Preceptos.

## Los Tres Refugios

[ REPETIR, DESPUÉS DE QUE EL LÍDER HAYA CANTADO LAS TRES PRIMERAS LINEAS ]

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa

(Homenaje al Excelso, Noble y Perfectamente Iluminado.)

Buddham saraṇam gacchāmi Dhammam saraṇam gacchāmi Saṅgham saraṇam gacchāmi

Voy como refugio al Buddha.

Voy como refugio al Dhamma.

Voy como refugio a la Saṅgha.

Dutiyampi buddham saranam gacchāmi Dutiyampi dhammam saranam gacchāmi Dutiyampi sangham saranam gacchāmi

Por segunda vez, voy como refugio al Buddha.
Por segunda vez, voy como refugio al Dhamma.
Por segunda vez, voy como refugio a la Saṅgha.

Tatiyampi buddham saranam gacchāmi Tatiyampi dhammam saranam gacchāmi Tatiyampi sangham saranam gacchāmi

```
Por tercera vez, voy como refugio al Buddha.

Por tercera vez, voy como refugio al Dhamma.

Por tercera vez, voy como refugio a la Saṅgha.

[ LÍDER: ]

[ Tisaraṇa-gamanaṁ niṭṭhitaṁ ]

(Queda así completo el Triple Refugio.)

[ RESPUESTA: ]

Āma bhante

(Sí, Venerable Monje.)
```

## Los Cinco Preceptos

```
[ REPETIR CADA PRECEPTO DESPUÉS DEL LÍDER ]
```

1. Pāṇātipātā veramaṇī sikkhapadam samādiyāmi

Tomo el entrenamiento de abstenerme de quitar la vida a cualquier criatura viviente.

- 2. Adinnādānā veramaņī sikkhapadam samādiyami
  - Tomo el entrenamiento de absternerme de tomar lo que no me es dado.
- 3. Kāmesu micchācārā verāmaņī sikkhāpadam samādiyāmi
  - Tomo el entrenamiento de abstenerme de toda conducta sexual inapropiada.
- 4. Musavādā veramaņī sikkhapadam samādiyāmi
  - Tomo el entrenamiento de abstenerme de mentir.

5. Surāmeraya-majja-pamādaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadam samādiyāmi

Tomo el entrenamiento de abstenerme de consumir bebidas embriagantes y drogas que conduzcan al descuido.

```
[LÍDER: ]
```

```
[Imāni pañca sikkhāpadāni
Sīlena sugatim yanti
Sīlena bhogasampadā
Sīlena nibbutim yanti
Tasmā sīlam visodhaye]

(Estos son los Cinco Preceptos;
La virtud es una fuente de felicidad,
```

La virtud es una fuente de paz —

que la virtud sea así purificada.)

La virtud es una fuente de verdadera riqueza,

[ RESPUESTA: ]

Sādhu, sādhu, sādhu

[ HACER TRES REVERENCIAS ]

195

# Petición de los Tres Refugios y Ocho Preceptos

[ DESPUÉS DE HACER TRES REVERENCIAS, CON LAS PALMAS DE LAS MANOS UNIDAS EN AÑJALI, SE RECITA LA PETICIÓN: ]

#### En grupo

Mayam bhante tisaranena saha aṭṭha sīlāni yācāma Dutiyampi mayam bhante tisaranena saha aṭṭha sīlāni yācāma Tatiyampi mayam bhante tisaranena saha aṭṭha sīlāni yācāma

#### **Individualmente**

Aham bhante tisaraṇena saha aṭṭha sīlāni yācāmi Dutiyampi aham bhante tisaraṇena saha aṭṭha sīlāni yācāmi Tatiyampi aham bhante tisaraṇena saha aṭṭha sīlāni yācāmi

#### Traducción

Nosotros/Yo, Venerable Monje,

solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Ocho Preceptos.

Por segunda vez, nosotros/yo, Venerable Monje, solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Ocho Preceptos.

Por tercera vez, nosotros/yo, Venerable Monje, solicitamos/solicito los Tres Refugios y los Ocho Preceptos.

## **Los Tres Refugios**

[ REPETIR, DESPUÉS DE QUE EL LÍDER HAYA CANTADO LAS PRIMERAS TRES LINEAS ]

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa

(Homenaje al Señor, Noble y Perfectamente Iluminado.)

Buddham saraṇam gacchāmi Dhammam saraṇam gacchāmi Saṅgham saraṇam gacchāmi

Voy como refugio al Buddha.

Voy como refugio al Dhamma.

Voy como refugio a la Saṅgha.

Dutiyampi buddham saranam gacchāmi Dutiyampi dhammam saranam gacchāmi Dutiyampi sangham saranam gacchāmi

Por segunda vez, voy como refugio al Buddha.
Por segunda vez, voy como refugio al Dhamma.
Por segunda vez, voy como refugio a la Saṅgha.

Tatiyampi buddham saranam gacchāmi Tatiyampi dhammam saranam gacchāmi Tatiyampi sangham saranam gacchāmi

```
Por tercera vez, voy como refugio al Buddha.

Por tercera vez, voy como refugio al Dhamma.

Por tercera vez, voy como refugio a la Saṅgha.

[ LÍDER: ]

[ Tisaraṇa-gamanaṁ niṭṭhitaṁ ]

(Queda así completo el Triple Refugio.)

[ RESPUESTA: ]

Āma bhante

(Sí, Venerable Monje.)
```

## Los Ocho Preceptos

```
[ REPETIR CADA PRECEPTO DESPUÉS DEL LÍDER ]
```

1. Pāṇātipātā veramaṇī sikkhapadam samādiyāmi

Tomo el entrenamiento de abstenerme de quitar la vida a cualquier criatura viviente.

- 2. Adinnādānā veramaņī sikkhapadam samādiyāmi
  - Tomo el entrenamiento de absternerme de tomar lo que no me es dado.
- 3. Abrahmacariyā veramaņī sikkhapadam samadiyami

Tomo el entrenamiento de abstenerme de cualquier tipo de actividad sexual intencional.

4. Musavādā veramaņī sikkhapadam samādiyāmi

Tomo el entrenamiento de abstenerme de mentir.

5. Surāmeraya-majja-pamādaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadam samādiyāmi

Tomo el entrenamiento de abstenerme de consumir bebidas embriagantes y drogas que conduzcan al descuido.

6. Vikālabhojanā veramaņī sikkhapadam samādiyāmi.

Tomo el entrenamiento de abstenerme de comer en periodos indebidos.

7. Nacca-gīta-vādita-visūkadassanā mālā-gandha-vilepana-dhāraṇa-maṇḍana-vibhūsanaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadaṁ samādiyāmi.

Tomo el entrenamiento de abstenerme de entretenimiento, embellecimiento y adorno.

8. Uccāsayana-mahāsayanā veramaņī sikkhāpadam samādiyāmi.

Tomo el entrenamiento de abstenerme de acostarme en camas altas o lujosas.

[ LÍDER: ]

[Imāni aṭṭha sikkhapadāni samādiyāmi]

[ RESPUESTA: ]

```
Imāni attha sikkhāpadāni samādiyāmi (x3)
    [LÍDER: ]
Imāni attha sikkhapadani
Sīlena sugatim yanti
Sīlena bhogasampadā
Sīlena nibbutim yanti
Tasmā sīlam visodhaye
    (Estos son los Ocho Preceptos;
    La virtud es una fuente de felicidad,
    La virtud es una fuente de verdadera riqueza,
    La virtud es una fuente de paz —
    que la virtud sea así purificada.)
    [ RESPUESTA: ]
Sādhu, sādhu, sādhu.
    [ HACER TRES REVERENCIAS ]
```

# **Apéndice**

## Pronunciación en Pāli

#### Las Vocales

- a Como la 'a' en la palabra un<u>a</u>.
- ā Larga, como en água.
- e Como en p<u>e</u>ra, m<u>e</u>sa, m<u>e</u>s.
- i Corta, como en v<u>i</u>da, l<u>i</u>bro, hijo.
- ī Larga, como en María, policía.
- o Como en b<u>o</u>la, fl<u>o</u>r.
- u Corta, como en pureza, mundo.
- ū Larga, como en música, duda.

#### Las Consonantes

- c Es pronunciada como tch en hecho o chantaje, nunca como c en caballo o cuando.
- g Como en gusano o gato.
- h Ya sea colocada inmediatamente después de consonantes o después de consonantes dobles, la h es siempre aspirada como un soplo en suspiro gutural, típico de la lengua inglesa; como en el inglés:

| bh | ca <u>bh</u> orse     |
|----|-----------------------|
| ch | ran <u>ch-h</u> ouse  |
| dh | han <u>dh</u> old     |
| gh | ba <u>g-h</u> andle   |
| jh | sle <u>dgeh</u> ammer |
|    |                       |

- *j* No como en *jarra*, sino como en la palabra inglesa *joy*.
- *m* El denominado 'nasal' es como *e<u>ng</u>añar*, o como en la palabra inglesa so<u>ng</u>.
- s Siempre como en <u>s</u>ublimar o en ca<u>s</u>a.
- $\tilde{n}$  Como la  $\tilde{n}$  normal en la lengua española; ex: Espa $\underline{\tilde{n}}$ a.
- ph Como la p seguida de suspiro gutural en la palabra inglesa appear.
- th Como la t seguida de suspiro gutural en las palabras <u>th</u>at, <u>th</u>ese.
- y Como la y en mayo o en playa.

t, ṭh, ḍ, ḍh: Son sonidos producidos con la lengua, denominados cerebrales; al pronunciarlos se debe presionar la lengua contra la parte anterior del paladar.

Consonantes dobles: Cada una debe ser pronunciada, como bb en el término inglés subbase.

#### Técnica de Cánticos

Una vez que haya usted comprendido el sistema de pronunciación pāli y la siguiente técnica de canto, podrá cantar cualquier texto en pāli con el ritmo correcto.

**Sílabas cortas** terminan en **a**, en **i** corta o en **u** corta. Todas las demás sílabas son largas. Sílabas largas toman el doble de tiempo que las sílabas cortas — como dos tiempos dentro de un compás (una blanca) en vez de uno (una negra). Esto es lo que da al cántico su ritmo particular.

BUD · DHO SU · SUD · DHO KA · RU · ŅĀ MA · HAŅ · ŅA · VO 
$$1 \quad 1 \quad 1 \quad \% \quad 1 \quad 1 \quad \% \quad 1 \quad \% \quad 1 \quad \% \quad 1$$

Dos detalles importantes a tener en cuenta cuendo se separan las sílabas:

1. Sílabas con dobles consonantes quedan divididas de esta manera:

A · NIC · CA PUG · GA · 
$$L\bar{A}$$

½ 1 ½ 1

(no A · NI · CCA) (no PU · GGA ·  $L\bar{A}$ )

½ ½ ½ ½

Siempre se pronuncian por separado, e.g. **dd** en 'uddeso' como en 'sed-de', u otros ejemplos: 'pan-negro', 'sal-limpio', 'hay-yerba', 'dad-dátiles, 'más-sabor'.

**2. Consonantes aspiradas** como **bh, dh** etc. cuentan como una sola consonante y no son divididas (Así **am·hā·kaṁ**, pero **sa·dham·maṁ**, no **sad·ham·maṁ** u otro ejemplo: **Bud·dho** y no **Bu·ddho**).

La pronunciación precisa y la correcta separación de las sílabas son especialmente importantes cuando alguien está interesado en aprender pāli y comprender/memorizar el significado de los suttas y otros cánticos; de lo contrario, su significado se distorsionará.

#### Un ejemplo para ilustrar esto:

La palabra Pāli '**sukka**' significa 'brillante'; '**sukkha**' significa 'seco'; '**sukha**' — 'felicidad'; '**suka**' — 'loro' and '**sūka**' — 'una espiga de cebada'. Así, si se canta '**sukha**' con '**k**' en lugar de '**kh**', cantaría usted 'loro' en lugar de 'felicidad'.

Una regla general para comprender la práctica del canto es escuchar atentamente lo que canta el líder y seguirlo, manteniendo el mismo tono, tempo y velocidad. Todas las voces deben integrarse en una sola.

## Puntuación, marcas tonales y pausas en esta edición

[Los corchetes] indican partes que suelen ser cantadas solo por el líder, pero las costumbres de canto difieren entre los monasterios.

La barra / indica variaciones de las formas masculinas o femeninas según quien las cante, o formas singulares y plurales al cantar solo o en grupo.

Las marcas tonales indican cambios de tono, generalmente un tono completo hacia arriba o hacia abajo.

Tono alto: noble

Tono bajo: excelso

## Etiqueta monástica

### La Reverencia y posturas

Inclinarse, o postrarse ante lo que uno considera digno del mayor respeto, ya sean mayores o maestros, objetos o lugares sagrados, es una costumbre milenaria de la cultura budista y una de las muchas y hermosas formas de etiqueta budista.

Realizada de forma correcta y consciente, la postración no es solo un ritual vacío que implica rebajarse ante imágenes religiosas por una aceptación ciega de la costumbre. Más bien, es una forma de mostrar fe, respeto y gratitud hacia aquello que es verdaderamente digno de tal veneración. Además, es un acto de humildad, una cualidad que es a la vez una bendición para los demás y que inclina la propia mente hacia los ideales y aspiraciones espirituales que esos objetos representan. Inclinarse ante la Triple Joya es elevar el propio corazón y la propia mente.

La forma y el método correctos para hacer la postración son los siguientes:

#### La reverencia o postración de los cinco puntos

El término 'postración de cinco puntos' se refiere a los cinco puntos del cuerpo que hacen contacto con el suelo cuando se realiza una postración. Son: la frente, ambos codos y ambas rodillas.

#### La postura preparatoria de la Reverencia:

Los hombres se arrodillan en cuclillas con las palmas de ambas manos apoyadas en los muslos.





Las mujeres adoptan la misma postura, pero con el empeine de los pies hacia el suelo.





#### El 'Añjali'

Junte las palmas de las manos a la altura del pecho, apuntando hacia arriba en un ángulo de cuarenta y cinco grados con los dedos juntos.









#### El 'Vandana'

Lleve el añjali (palmas juntas) hasta la frente de modo que los pulgares se coloquen entre las cejas y las puntas de los dedos índice estén en la línea del cabello.

Los hombres mantienen la cabeza recta.





Las mujeres inclinan la cabeza ligeramente hacia adelante.





#### El 'Abhivada'

Manteniendo la espalda recta, inclínese llevando la frente al suelo de modo que toque el espacio entre las palmas (aproximadamente a una distancia de un palmo), que ahora estarán boca abajo, planas sobre el suelo.





Los hombres mantienen los codos y las rodillas alineados y tocándose.





Las mujeres colocan los codos a cada lado de las rodillas

## พับเพียบ 'papiyap'

'พับเพียบ' (pronunciado 'papiyap') es un término tailandés que se refiere a la postura tradicional que se adopta al cantar. Sentarse 'papiyap' significa sentarse con las piernas dobladas a un lado, como se muestra en el diagrama a continuación. La postura de piernas cruzadas o 'loto' se reserva para la práctica formal de meditación. Sentarse con las piernas o los pies apuntando hacia una imagen de Buddha o hacia los monásticos se considera irrespetuoso, ya que los pies son la parte más baja del cuerpo. Por lo tanto, 'papiyap' es una postura apropiada para asumir mientras se canta. Sin embargo, cuando se cantan los versos de homenaje a la Triple Joya (Sección 1-Vol. 1), uno se arrodilla sobre sus talones.





Los hombres se sientan con una pierna doblada a un lado y la otra pierna cruzada frente a ellos, con la planta del pie tocando la rodilla.





Las mujeres se sientan con una pierna doblada a un lado, pero con la otra pierna doblada debajo de ellas, manteniendo las rodillas juntas.

#### Cambio de postura

No está mal cambiar de postura cuando el dolor se agudiza, pero debe hacerse de manera educada. La mejor manera de cambiar de postura, ya sea sentado en meditación o mientras se canta, es cambiar la posición de las piernas desde atrás, inclinándose hacia adelante y usando una mano en el suelo para apoyarse.

### Etiqueta general en el monasterio y la sala de meditación

El monasterio y, en particular, la sala principal de meditación son un espacio sagrado. La sala de meditación (sala Uposatha) debe proporcionar siempre, tanto a la comunidad monástica como a la laica, un entorno adecuado y propicio para la práctica de virtud, meditación y desarrollo de sabiduría. Hay ciertos tipos de comportamiento que contribuyen a una atmósfera de buena práctica espiritual y reflexión tranquila, y otros tipos de comportamiento que pueden destruirla rápidamente. Por lo tanto, es importante que cualquier persona que entre en el monasterio y, por extensión, en la sala de meditación, sea considerada respecto a cómo su comportamiento puede estar afectando a quienes le rodean. Esto beneficiará tanto a la propia práctica de Sati, como al entorno del monasterio en su conjunto.

Cuando entre en la sala principal, observe las siguientes prácticas:

- 1. Si es necesario hablar con alguien, es mejor salir a hacerlo. O al menos hágalo lo más silenciosa y brevemente posible, para no molestar a las personas a su alrededor que podrían estar tratando de meditar.
- 2. No se permiten sombreros, capuchas, gorros, zapatos, comida ni bebidas (incluidas botellas de agua) en la sala.

- 3. Se agradecería que los padres con bebés o niños pequeños sacaran a sus hijos de la sala si empiezan a llorar o a comportarse de forma incontrolable durante las sesiones de meditación y discursos de Dhamma.
- 4. Solo se pueden tomar fotos y vídeos con el permiso directo del monje de mayor antigüedad.
- 5. El monasterio es un lugar de celibato. La separación de sexos se practica estrictamente durante los retiros de meditación, y se debe evitar cualquier forma de contacto físico inadecuado con el sexo opuesto en cualquier lugar de los terrenos del monasterio.
- 6. Al entrar al monasterio, las personas deben evitar cualquier tipo de ropa que sea reveladora o inmodesta.
- 7. Por favor, no se siente apuntando con los pies hacia el altar ni hacia los monjes, ya que esto se considera una falta de respeto.
- 8. Por favor, no suba a la plataforma elevada frente al altar principal. Es un espacio reservado solo para la Saṅgha monástica.
- 9. Todos los teléfonos móviles o cualquier otro dispositivo eléctrico que pueda hacer ruido deben dejarse fuera de la sala o apagarse antes de entrar en ella.

10. Estas normas se aplican no solo a la sala principal de meditación, sino a cualquier edificio del monasterio donde se celebren discursos de Dhamma o se practique la meditación.

Una actitud básica de moderación y respeto es todo lo que se necesita.

Gracias

## Glosario de términos en Pāli

- **Anatta** Literalmente, 'no-yo', i.e. impersonal, sin esencia individual; ni persona ni perteneciente a persona. Una de las tres características de todo fenómeno condicionado.
- **Anicca** No permanente, inestable, de la naturaleza de aparecer y extinguirse. Una de las tres características de todo fenómeno condicionado.
- **Araham/Arahant** Literalmente, 'el que se lo merece' un término aplicado a todos los seres iluminados.
- **Ariyapuggalā** 'Seres Nobles' o 'Nobles Discípulos' existen ocho tipos: aquellos que trabajan por alcanzar o aquellos que han alcanzado los cuatro diferentes niveles de la iluminación.
- Bhagavā Epíteto reservado al Señor Buddha.
- **Bhikkhu** Un monje budista que vive como monje mendicante, siguiendo 227 preceptos de entrenamiento que definen una vida de renuncia y simplicidad.
- Brahmā Ser celestial; un dios en uno de los más altos reinos espirituales.
- **Buddha** 'El que despierta', uno que conoce las cosas como son; un potencial que existe en todo ser humano. El último Buddha conocido, Siddhattha Gotama, vivió y enseñó en la India en V a.C.

- **Deva** Ser celestial. Menos refinado que brahmā; parecido al concepto de 'Ángel de la guarda'
- **Dhamma** (Sánscrito: Dharma) Las enseñanzas de Buddha contenidas en las escrituras, no como dogma de fe, más como una balsa o vehículo que lleva al discípulo hasta la liberación. También, significa la Verdad a la que se refieren las enseñanzas. Cuando se escribe como 'dhamma', i.e. con 'd' minúscula, se refiere a 'cosa' o 'elemento'.
- **Dukkha** Literalmente, 'difícil de soportar' mal-estar, inquietud mental, angustia, insatisfacción, des-contento, estrés, sufrimiento. Una de las tres características de los fenómenos condicionados.
- **Vida Santa (brahmacariya)** Literalmente: la conducta de Brahma; usualmente referido a la vida monástica. Usar este término implica voto de celibato.
- **Jhāna** Absorción mental. Estado de gran concentración enfocado en una simple sensación o noción mental.
- **Kamma** (Sánscrito: karma) Acción intencional; acciones creadas por impulso habitual, con intención.

- **Khandhā** Los cinco agregados que componen un ser, tanto fisicos como mentales estos son: *rūpa, vedanā, saññā, saṅkhārā, viññāṇa.* Apego a cualquier de estos como 'Esto es mio', 'Yo soy esto' o 'Esto es yo'.
- **Māra** Personificación de las fuerzas del mal. Durante la lucha de Buddha por la iluminación, Māra se manifestó tratando de desviarle de su meta.
- **Nibbāna** (Sánscrito: Nirvāṇa) Literalmente, 'frescor' el estado de liberación de todo sufrimiento e impurezas, la meta del camino budista.
- Paccekabuddha Buddha solitario alguien que se ilumina por sus propios medios sin depender de maestro alguno, pero que (a diferencia de Buddha) no posee discípulos.
- Paritta Versos cantados particularmente para bendiciones y protección.
- **Parinibbāna** El perecimiento definitivo de Buddha, i.e. entrada definitiva en Nibbāna.
- **Puñña** Mérito, acumulación de buena fortuna, bendiciones o bienestar resultante de la práctica del Dhamma.
- **Rūpa** Forma o materia. Los elementos físicos que componen el cuerpo, i.e. tierra, agua, fuego y aire (solidez, cohesión, temperatura y vibración).

- **Saṅgha** La comunidad de aquellos que practican el camino de Buddha. Más específicamente, aquellos que se comprometen formalmente al estilo de vida de monásticos mendicantes.
- Saṅkhārā Formaciones, construcciones, todas las cosas condicionadas, o impulsos voluntarios, es decir, todos los estados mentales con excepción de vedana y sañña, que le dan matiz a los pensamientos volviéndolos en 'buenos', 'malos' o 'neutros'.
- **Saññā** Percepción, la función mental de reconocer. Impone valores a las cosas dependiendo de experiencias previas.
- **Sati** Este término proviene del verbo *sarati* que significa 'recordar'. ¿Recordar el qué? Recordar el objetivo de la práctica.
- **Tathāgata** 'Así ido' o 'Así venido' dando el sentido de 'el que viene de vuelta de todo' uno que ha ido más allá del sufrimiento y la muerte; uno que experimenta las cosas como realmente son, sin ilusión. El epíteto que Buddha se aplicó a sí mismo después de obtener la Iluminación perfecta.
- **Joya Triple** Buddha, Dhamma y Saṅgha.
- **Vedanā** Sensación Sensaciones mentales o físicas ya sean agradables, desagradables o neutras.

**Viññāṇa** Conciencia sensorial — proceso por el cual puede existir la visión, el oído, el olfato, el gusto, el tocar y el pensar.

223

#### CUIDADO DE LOS LIBROS DE DHAMMA:

señalan el camino hacia la liberación de samsara. Por lo tanto, deben tratarse con respeto: deben mantenerse fuera del suelo y de lugares donde la gente se sienta o camina, y no deben pasarse por encima. Deben cubrirse o protegerse para su transporte y guardarse en un lugar alto y limpio, separado de materiales más 'mundanos'. No se deben colocar otros objetos encima de los libros y materiales de Dhamma. Humedecerse los dedos para pasar las páginas se considera de mala educación. Si es necesario deshacerse de materiales de Dhamma, en lugar de tirarlos a la basura, deben quemarse, con sati y una actitud reverencial.

Los libros de Dhamma contienen las enseñanzas de Buddha y



#### Este trabajo está licenciado con una Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional.

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

#### Usted es libre de:

• Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia.

#### Bajo los siguientes términos:

- Atribución Usted debe dar crédito de manera adecuada, brindar un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante.
- NoComercial Usted no puede hacer uso del material con propósitos comerciales.
- SinDerivadas Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podrá distribuir el material modificado.

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

#### Avisos:

No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio público o cuando su uso esté permitido por una excepción o limitación aplicable.

No se dan garantías. La licencia podría no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la forma en que utilice el material.

Publicações Sumedhārāma es parte de "Budismo Theravada da Floresta – Comunidade Religiosa", una "Pessoa Colectiva Religiosa" registrada en Portugal con el NIPC 592010040.

"Budismo Theravada da Floresta – Comunidade Religiosa", actuando como Publicações Sumedhārāma, reclama el derecho moral de ser identificado como autor de este libro.

"Budismo Theravada da Floresta – Comunidade Religiosa", requiere que sea atribuida la autoría de este trabajo a Publicações Sumedhārāma siempre que sea reproducido, distribuido, presentado o representado.