# UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II W KRAKOWIE WYDZIAŁ FILOZOFICZNY

# WYBRANE LOGICZNE ASPEKTY TEOLOGII APOFATYCZNEJ

Piotr Urbańczyk

DRAFT Wydrukowano 17 kwietnia 2022

# Spis treści

| Ι        | As                                                      | spekt semantyczny                                                     | 5  |
|----------|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----|
| 1        | Teo                                                     | logia apofatyczna jako teologia milczenia                             | 6  |
|          | 1.1                                                     | Pseudo-Dionizyjskie źródła teologii milczenia                         | 7  |
|          | 1.2                                                     | Teologia milczenia – źródła niewysławialności i kwestia nazewnictwa . | 11 |
|          | 1.3                                                     | Paradoksalny charakter teologii milczenia                             | 12 |
|          | 1.4                                                     | Uwaga o kategorii językowej terminu "Bóg"                             | 19 |
| <b>2</b> | Neg                                                     | gacja jako "zaprzeczenie wszystkich bytów"                            | 24 |
|          | 2.1                                                     | Twierdzenia                                                           | 25 |
|          | 2.2                                                     | Zaprzeczenia "jednostkowe" oraz "zaprzeczenie wszystkich bytów" $$    | 26 |
|          | 2.3                                                     | Dyskusja                                                              | 27 |
| 3        | Słaba Teoria Niewysłowionego                            |                                                                       | 30 |
|          | 3.1                                                     | Własności substancjalne i formalne                                    | 31 |
|          | 3.2                                                     | Dyskusja                                                              | 32 |
| 4        | Uniwersalna i egzystencjalna zasada teologii negatywnej |                                                                       | 39 |
|          | 4.1                                                     | Metafora ciemności                                                    | 39 |
|          | 4.2                                                     | Dwie zasady teologii negatywnej i ich paradoksalne konsekwencje       | 40 |
|          | 4.3                                                     | Trzy strategie Küglera. Somowykluczenie jako sposób na uniknięcie     |    |
|          |                                                         | sprzeczności ENT                                                      | 42 |
|          | 4.4                                                     | Dyskusja                                                              | 44 |
| 5        | Semantyczna zasada teologii negatywnej                  |                                                                       | 47 |
|          | 5.1                                                     | Wewnętrzne i zewnętrzne problemy języka religijnego                   | 47 |
|          | 5.2                                                     | Bóg jako obiekt poza zakresem przedmiotowym predykatów ludzkiego      |    |
|          |                                                         | języka                                                                | 49 |
|          | 5.3                                                     | Dyskusia                                                              | 50 |

| 6  | Elementy logiki modalnej w formalnej rekonstrukcji tezy o niewy- |                                                                     |            |  |
|----|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------|--|
|    | sław                                                             | vialności                                                           | <b>5</b> 3 |  |
|    | 6.1                                                              | Prawdy fundamentalne i przygodne                                    | 54         |  |
|    | 6.2                                                              | Fundamentalna zasada teologii negatywnej i milczenie w "teologicz-  |            |  |
|    |                                                                  | nym pokoju"                                                         | 56         |  |
|    | 6.3                                                              | Dyskusja                                                            | 57         |  |
| 7  | Klasyczna teoria niewysławialności 65                            |                                                                     |            |  |
|    | 7.1                                                              | Typologia znaczeń i możliwych teorii religii                        | 65         |  |
|    | 7.2                                                              | Tajemnica częściowego znaczenia                                     | 67         |  |
|    | 7.3                                                              | Teoria nonsensu                                                     | 71         |  |
|    | 7.4                                                              | Dyskusja                                                            | 72         |  |
| 8  | Pozytywna teologia negatywna 84                                  |                                                                     |            |  |
|    | 8.1                                                              | Cztery tezy i typologia interpretacji apofatycznej doktryny Pseudo- |            |  |
|    |                                                                  | Dionizego Areopagity                                                | 84         |  |
|    | 8.2                                                              | Agnostyczna teologia negatywna                                      | 89         |  |
|    | 8.3                                                              | Negatywna teologia negatywna                                        | 95         |  |
|    | 8.4                                                              | Pozytywna teologia negatywna                                        | 98         |  |
|    | 8.5                                                              | Dyskusja                                                            | 102        |  |
| II | $\mathbf{A}$                                                     | spekt epistemiczny 1                                                | 06         |  |
| 9  | Teol                                                             | logia apofatyczna jako teologiczny sceptycyzm 1                     | 10         |  |
|    | 9.1                                                              | Niewysławialność vs niepoznawalność. Uwaga o relacjach między ję-   |            |  |
|    |                                                                  | zykiem a umysłem w kontekście teologii negatywnej                   | 112        |  |
|    |                                                                  | 9.1.1 Problem niekomunikowalności języka religijnego                | 113        |  |
|    |                                                                  | 9.1.2 Języka a poznanie                                             | 117        |  |
|    | 9.2                                                              | Mojżesz Majmonides                                                  | 123        |  |
|    | 9.3                                                              | Paradoksalny charakter sceptycyzmu teologicznego                    | 127        |  |
| 10 | Epis                                                             | stemiczne paradoksy teologicznego sceptycyzmu 1                     | 130        |  |
|    |                                                                  | Problem Moore'a                                                     |            |  |
|    |                                                                  | Paradoks Churcha-Fitcha                                             |            |  |
|    | 10.3                                                             | Paradoks znawcy (knower's paradox)                                  | 139        |  |

# Spis rysunków

| 1 | "Kwadrat logiczny" własności                               | 33 |
|---|------------------------------------------------------------|----|
| 2 | Wewnętrzne i zewnętrzne problemy religijne według Gellmana | 48 |
| 3 | Eksperyment myślowy Sidera                                 | 55 |
| 4 | Typologia znaczeń według Bocheńskiego                      | 66 |
| 5 | Typologia teologii apofatycznej według Rojka               | 89 |

# Część I Aspekt semantyczny

# Rozdział 1

# Teologia apofatyczna jako teologia milczenia

Jedna z najczęściej spotykanych interpretacji teologii negatywnej zwraca szczególną uwagę na boską transcendencję. Interpretacja ta ma swoje źródła w tym, że dla wielu teologów negatywnych zaprzeczenia, w takim samym stopniu jak potwierdzenia, nie mogą stanowić odpowiednich środków do opisu Boga. Transcendentny Bóg jest do tego stopnia "ponad" niedoskonałymi pojęciami ludzkiego języka, że w zasadzie żadnego z nich nie powinniśmy mu przypisywać. Zatem – według takiej interpretacji – teologia negatywna głosi przede wszystkim, że Bóg jest zasadniczo niepojmowalny i niewyrażalny. To podejście ma daleko idące konsekwencje, ponieważ – skoro nie możemy przypisać Bogu żadnej własności – powinniśmy zaprzestać mówienia o nim i zamilczeć.

\*\*\*

Warto odnotować, że podkreślanie transcendencji Boga jest popularną strategią wśród teologów i filozofów religii nie zawsze utożsamianych wprost z nurtem apofatycznym. Trudno nie dostrzec takiego podejścia w pismach wpływowych dwudziestowiecznych przedstawicieli tych dziedzin, takich jak Rudolf Oto, Karl Barth czy Karl Rahner.

Pierwszy z nich najbardziej znany jest z analizy doświadczenia, które – w jego opinii – leży podstaw jakiejkolwiek religii. To, co jest doświadczane podczas przeżycia religijnego Otto określa terminem numinosum. Doświadczeniu numinotycznemu towarzyszą dwa komplementarne uczucia: misterium tremendum – uczucie przerażenia, grozy i lęku, lecz także mocy i majestatu oraz misterium fascinans – uczucie fascynacji i zachwytu. Jednakże kluczowym dla niniejszych rozważań jest to, że stanowią one misterium – zawierają element tajemnicy. Dla Otto rzeczywistość sakralna jest czymś całkowicie innym (niem. ganz Andere, ang. wholly Other) zarówno w stosunku do świata naturalnego, jak i człowieka. Radykalna odmienność tej

rzeczywistości sprawia, że jest ona niewysłowiona, niedyskursywna i irracjonalna<sup>1</sup>. Można jej doświadczyć, ale nie da się jej wyrazić słowami. Wykracza ona poza możliwości poznawcze i zdolności językowe człowieka. Mimo tego, że według Otto doświadczenie numinotyczne jest prawdziwym spotkaniem ze świętością, nie może być ono przetłumaczone na mowę. Wiedza o bóstwie jest ponad pojęciowym rozumieniem i opisem, nie jest możliwe, by ująć ją w pojęciowe kategorie ludzkiego języka<sup>2</sup>. Z tego powodu właściwą reakcją na doświadczenie *numinosum* pozostaje milczenie<sup>3</sup>.

\*\*\*

Przyjęcie, że zasadnicza teza teologii negatywnej głosi, że Bóg przekracza wszystko, co możemy o nim powiedzieć, jest popularną interpretacją pism takich autorów jak Grzegorz z Nyssy, Pseudo-Dionizy Areopagita, Augustyn, Tomasz z Akwinu czy Mistrz Eckhart. Wydaje się jednak, że to w pismach Dionizego można odnaleźć najbardziej dosadny wyraz takiego sposobu myślenia o Bogu.

### 1.1 Pseudo-Dionizyjskie źródła teologii milczenia

Tożsamość Pseudo-Dionizego Areopagity nie jest do końca znana. Współcześnie najczęściej przyjmuje się, że był on syryjskim mnichem żyjącym na przełomie V oraz VI wieku, wywodzącym się ze szkoły neoplatońskiej. On sam przedstawia siebie jako św. Dionizego, członka ateńskiej rady sądowniczej – Areopagu, który jako jeden z nielicznych Ateńczyków nawrócił się pod wpływem przemówienia św. Pawła<sup>4</sup>. W swoich pismach niejednokrotnie nazywa św. Pawła swoim nauczycielem<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Por. R. A. Rappaport, *Ritual and Religion in the Making of Humanity*, Cambridge University Press, Cambridge 1999, s. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Na temat relacji pomiędzy doświadczeniem a językiem religijnym w teorii Rudolfa Otto pojawiło się wiele dyskusji. Zob. np. L. Schlamm, *Numinous Experience and Religious Language*, "Religious Studies", vol. 28 (1992), nr 4, ss. 533-551 oraz L. P. Barnes, Rudolf Otto and the Limits of Religious Description, "Religious Studies", vol. 30 (1994), nr 2, ss. 219-230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Zob. R Otto, The Idea of the Holly. An Inquiry into the Non-Rational Factor in the Idea of the Divine and Its Relation to the Rational, thum. John W. Harvey, Oxford University Press, London 1923, ss. 216-220.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Zob. K. Corrigan, M. L. Harrington, *Pseudo-Dionysius the Areopagite*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. zima 2019, red. E. N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/pseudo-dionysius-areopagite/">https://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/pseudo-dionysius-areopagite/</a> oraz T. Stępień, *Przedmowa* [w:] Pesudo-Dionizy Areopagita, *Pisma teologiczne*, tom I, Wydawnictwo Znak, Kraków 1997, s. 9. Nawrócenie Dionizego na rynku ateńskim jest wydarzeniem biblijnym, opisanym w *Dziejach Apostolskich*: Dz 17, 32nn.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Trudno nie dostrzec racji, dla których ojciec teologii negatywnej przybrał tożsamość ucznia św. Pawła. Pewne apofatyczne wątki można odnaleźć już w sformułowaniach biblijnego autora. Paweł w wielu swoich listach stosuje taką apofatyczną terminologię, jak: ἀόρατος – niewidzialny (Rz 1, 20; Kol 1, 15; 1 Tm 1, 17; Hbr 11, 27); ἄρρητος – niewyrażalny, niewysłowiony (2 Kor 12, 4); ἀνεκδιήγητος – niewysłowiony, nieopisywalny (2 Kor 9, 15); ἀπρόσιτος – niedostępny (1 Tm 6, 16) itp. Por. G. Rocca, Speaking the Incomprehensible God. Thomas Aquinas on the Interplay of

a niektóre spośród listów adresuje do jego towarzyszy, Tymoteusza i Tytusa, czy nawet Jana Apostoła<sup>6</sup>. Taką tożsamość chrześcijańskiego autora zaczęto podważać dopiero na przełomie XV i XVI wieku. Fakt, że Pseudo-Dionizy przez nieomal dziesięć wieków cieszył się niezachwianym autorytetem ucznia św. Pawła, sprawił, że to pisma zebrane w *Corpus Dionysiacum* wywarły największy wpływ na kształtowanie się późniejszej tradycji apofatycznej – nie tylko w późnej patrystyce i Średniowieczu, lecz także w Renesansie i czasach współczesnych. To właśnie Dionizego nazywa się "ojcem teologii negatywnej" – mimo, iż myślenie apofatyczne było obecne w tradycji chrześcijańskiej niemalże od samego początku<sup>7</sup>.

#### Teologia krytyczna

Według Johna N. Jonesa<sup>8</sup>, teologia dionizyjska jest w dużej mierze teologią krytyczną. Polemizuje ona z błędnym sposobem mówienia o Bogu – takim, który traktuje Go jak inne byty, czyli rzeczy lub pojęcia. W *Teologii mistycznej* Dionizy wspomina o dwóch typach nieporozumień:

Mówię tu o tych, którzy grzęznąc w bytach nie są zdolni wyobrazić sobie czegoś, co rzeczywiście nadsubstancjalnie istnieje ponad bytami, I twierdzą, że w wiedzy, która jest w nich, płynie znajomość Tego, który wybrał "ciemność za swoje schronienie". Skoro nawet dla tego typu ludzi dostęp do świętych wtajemniczeń nie jest możliwy, to cóż dopiero można powiedzieć o jeszcze większych profanach, którzy najpośledniejsze spośród bytów poczytują za przekraczającą wszystko najwznioślejszą przyczynę i zaprzeczają jej wyższości nad ich bezbożnymi idolami o różnorodnych kształtach.

Według Areopagity, bałwochwalcy mylą Boga z przedmiotami, zaś inni "profani" – prawdopodobnie ma tu na myśli środkowych platoników – z pojęciami. W in-

Positive and Negative Theology, The Catholic University of America Press, Waszyngton 2004, s. 8. Warto dodać, że motywem, od którego Paweł rozpoczął swoje kazanie na Areopagu, był ateński ołtarz poświęcony Nieznanemu Bogu (Dz 17, 23).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Zob. choćby Pseudo-Dionizy Areopagita, List IX i X, [w:] tenże, Pisma Teologiczne, tłum. M. Dzielska, Wydawnictwo Znak, Kraków 1997, s. 197-207.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Zob. P. Sikora, Logos niepojęty, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2012, s. 58. O teologii apofatycznej przed Dionizym przeczytać można: Tamże, Rozdziały I-II; C. M. Stang, Negative Theology from Gregory of Nyssa to Dionysius the Areopagite, [w:] The Wiley-Blackwell Companion to Christian Mysticism, red. J.A. Lamm red., Wiley-Blackwell, Malden 2013, ss. 161-176; G. Rocca, Speaking the Incomprehensible God..., dz. cyt. Rozdział I.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>J. N. Jones, Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology, "Harvard Theological Review", vol. 89 (1996), ss. 355–371.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Teologia mistyczna*: I, 2, tłum. M. Dzielska [w:] Tenże, *Pisma teologiczne*, tom I, Wydawnictwo Znak, Kraków 1997, ss. 163-164. O ile nie podano inaczej, wszystkie poniższe cytaty z Pseudo-Dionizego Areopagity pochodzą z niniejszego wydania.

nym tekście próbuje przedstawić, jak ci ostatni mogliby krytykować wykorzystywanie materialnych obrazów do przestawienia Boga, preferując raczej utożsamianie Boga z pojęciem lub pojęciami:

ktoś [...] mógłby dowodzić, że święci autorzy, chcąc uformować cieleśnie te czyste bezcielesności, powinni je wymodelować i ukazać pod stosownymi dla nich kształtami im pokrewnymi, na ile to możliwe wzorując się na substancjach najbardziej przez nas cenionych [...] Tego rodzaju ujęcia lepiej by przecież służyły anagogicznej drodze naszego intelektu i nie ściągałyby nadprzyrodzonych objawień w dół, do poziomu absurdalnych niepodobieństw. Tymczasem to postępowanie zdaje się, w sposób niedopuszczalny, ubliżać boskim mocom i równocześnie wypacza nasz intelekt, wpędzając go w pułapkę bezbożnych alegorii. 10

Dionizy zgadza się z teologicznym stanowiskiem, wedle którego materialne obrazy nie mogą przedstawiać boskiej istoty. Jednakże, odrzuca on także takie rozwiązanie, wedle którego lepszym sposobem przedstawiania Boga są pojęcia. Zarówno przedmioty, jak i pojęcia nie stanowią odpowiednich reprezentacji dionizyjskiego Boga z tego samego powodu – ponieważ jest On ponad wszelkim bytem. Wnioskiem, jaki wypływa z tego obrazu, jest fakt, że język, który służy do opisu bytów, nie może być wykorzystywany do opisu Boga. Skoro Bóg nie należy do kategorii bytów, nie można o Nim mówić w taki sposób, w jaki mówi się o czymkolwiek innym. Zdaniem Jonesa konsekwencją negatywnego języka teologii Dionizego jest niemożliwość powiedzenia o Bogu czegokolwiek<sup>11</sup>.

### Apofatyzm kompletny

Podobną interpretację dzieł Dionizego przedstawił jeden z jego najbardziej znanych komentatorów – Paul Rorem. Teologię negatywną Areopagity – w przeciwieństwie do tej, którą można odnaleźć u Grzegorza z Nysy, Maksyma Wyznawcy, czy Bonawentury – Rorem nazywa apofatyzmem kompletnym<sup>12</sup>. Twierdzi on, że ostatnie dwa rozdziały najbardziej "negatywnego" dzieła areopagity – Teologii mistycznej – tłumaczą, na czym polega "anagogiczna droga przez negację" i należy je odczytywać łącznie. Pierwszy z nich głosi, że najwyższa przyczyna wszystkich rzeczy postrzegalnych sama nie jest postrzegalna, ten drugi natomiast, że najwyższa przyczyna wszystkich pojęć sama nie ma charakteru pojęciowego<sup>13</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Hierarchia niebiańska*: II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Por. niżej – rozdz. 2.

 $<sup>^{12}\</sup>mathrm{P.}$  Rorem, Negative Theologies and the Cross, "Harvard Theological Review", vol. 101 (2008), ss. 451-464.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>P. Rorem, Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and an Introduction to Their Influence, Oxford University Press, New York – Oxford 1993, ss. 205-213.

W interpretacji Rorema wspomniane dzieło Dionizego ma przede wszystkim wartość duchową a jego podstawowym celem jest przedstawianie sposobów służących do zjednoczenia z Bogiem. Droga ku temu prowadzi najpierw poprzez zanegowanie wszystkich rzeczy postrzegalnych, zwłaszcza wszystkich symboli, które mają wskazywać na najwyższa przyczynę. Dzięki temu wstępujemy na poziom pojęć, które są przez te symbole reprezentowane. Kolejny krok, opisany w rozdziale piątym *Teologii mistycznej*, polega na zanegowaniu także i tych pojęć:

Wznosząc się coraz wyżej, mówimy, że Bóg nie jest duszą, intelektem, wyobrażeniem, mniemaniem, rozumem i rozumieniem, słowem i pojmowaniem; [...] nie jest liczbą, porządkiem, wielkością, małością, równością, nierównością, podobieństwem, niepodobieństwem; nie stoi, nie porusza się, nie odpoczywa, nie posiada mocy i nie jest ani mocą, ani światłością, nie żyje i nie jest życiem; nie jest substancją, wiecznością i czasem; [...] nie jest królem ani mądrością, ani jednią ani jednością, ani Boskością, ani dobrocią, ani duchem (o ile znamy ducha), ani synostwem, ani ojcostwem [...]<sup>14</sup>.

Jak zauważa Rorem, wiele z pojęć, które pojawiają się w niniejszym fragmencie służyło Dionizemu do określenia Boga w tych traktatach, w których pozostawał na poziomie teologii pozytywnej<sup>15</sup>. Co więcej, zanegowane są tutaj także imiona osób Trójcy świętej. One także należą do kategorii niedoskonałych pojęć ludzkiego umysłu. Ich znaczenie jest skończone, a więc ostatecznie nie można ich przypisać nieskończonej naturze Boga. Na tym jednak droga do zjednoczenia z Bogiem się nie kończy. Cały ten proces osiąga swój szczyt, by w końcu go przekroczyć w ostatnich zdaniach najczęściej komentowanego rozdziału *Teologii mistycznej*:

[...] nie istnieje ani słowo, ani imię, ani wiedza o Nim; nie jest ani ciemnością, ani światłością, ani błędem, ani prawdą; nie można o Nim niczego zaprzeczać ani nic pewnego orzekać, bo twierdząc o Nim lub zaprzeczając rzeczy niższego rzędu, nic o nim nie stwierdzamy, ani nie zaprzeczamy. Ta najdoskonalsza przyczyna wszystkiego jest bowiem ponad wszelkim potwierdzeniem i ponad wszelkim zaprzeczeniem: wyższa nad wszystko, całkowicie niezależna od wszystkiego i przenosząca wszystko<sup>16</sup>.

Na końcu tej drogi zaprzeczamy nawet samym zaprzeczeniom. Ponieważ negacja także należy do pojęć ludzkiego języka, również przy jej pomocy nie da się uchwycić nieskończonego, transcendentnego Boga. Proces wznoszenia się ku Bogu kończy się w ciemności niewiedzy. Twierdzenia, a następnie zaprzeczenia, są jedynie środkami do spotkania Boga, ale ostateczne zjednoczenie z Nim odbywa się nie tylko

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Teologia mistyczna*: V.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Por. np. Tenże, *Imiona boskie*: VI-X.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Tenże, *Teologia mistyczna*: V.

ponad wszelkim twierdzeniem, ale i ponad wszelkim zaprzeczeniem. Na tym etapie język nie odgrywa już żadnej roli. Swoje rozważania na ten temat Rorem kończy w następujący sposób:

Według ostatnich słów traktatu "Bóg jest ponad wszelkim zaprzeczeniem". Negacja zostaje zanegowana a zamroczony umysł ludzki popada w milczenie. Traktat, *corpus*, jego autor a także niniejszy komentarz nie mają nic więcej do powiedzenia. Pozostaje wyłącznie milczenie<sup>17</sup>.

# 1.2 Teologia milczenia – źródła niewysławialności i kwestia nazewnictwa

Powyższe paragrafy pokazują, że kluczowa teza omawianej w tym rozdziale interpretacji teologii negatywnej – ilustrowanej najchętniej dziełami Pseudo-Dionizego Areopagity – głosi, że ludzki język jest bezsilny wobec zadania opisu i wyrażenia transcendentnego Boga. Można próbować wskazać dwie (niewykluczające się) przyczyny takiego stanu rzeczy. Przede wszystkim, może być on spowodowany samymi ograniczeniami ludzkiego języka i niedostatecznymi zdolnościami poznawczymi człowieka, które czynią go niezdolnym do opisania Boga w należyty sposób. Stanowisko to jest zdecydowanie mniej popularne. Najpoważniejszym autorem, który reprezentuje taki pogląd, jest John Hick. Twierdzi on, że

boska transkategorialność<sup>18</sup> nie pociąga za sobą wniosku, że Bóstwo nie posiada żadnej natury, lecz jedynie taki, który mówi, że ta natura nie może zostać ujęta w ludzkich myślach i języku, ponieważ niewysławialność odnosi się do zdolności poznawczych poznającego<sup>19</sup>.

Z drugiej strony, bezsilność ludzkiego języka w staraniach o podanie opisu Boga może być ugruntowana w samej naturze Boga i jego transcendencji. Oznaczałoby to, że Bóg jest niewysławialny ze swojej natury, jest to Jego istotna, "wewnętrzna" własność. Wydaje się, że właśnie takie stanowisko jest zdecydowanie częściej reprezentowane zarówno wśród samych myślicieli apofatycznych, jaki i badaczy zajmujących się tym rodzajem teologii. Peter Kügler nawiązując bezpośrednio do pracy Hicka wyraża przekoanie, żę:

Z pewnością niewysławialność Boga jest związana z poznawczymi ograniczeniami ludzkiego umysłu, ale to natura Boga jest taka, że ludzki język nie może jej uchwycić $^{20}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>P. Rorem, Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts..., dz. cyt., s. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Transcategriality – jest to (dość niezgrabne) określenie, które Hick w późniejszych pracach stosował zamiennie ze słowem "niewysławialność" (ineffability).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>J. Hick, *Ineffability*, "Religious Studies", vol. 36 (2000), ss. 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>P. Kügler, *The meaning of mystical 'darkness'*, "Religious Studies", vol. 41 (2005), s. 101. Podobne stanowisko zajmuje Christopher Insole – por. C.J. Insole, *Why John Hick cannot, and* 

W podobnym duchu wypowiadają się inni autorzy. Na przykład Jonathan D. Jacobs zakłada, że

Teologia apofatyczna nie polega na twierdzeniu, że Bóg jedynie jest trudny do opisania, że z ogromnym wysiłkiem moglibyśmy go sobie wyobrazić, albo że istnieją tylko pewne prawdy o Bogu, których nie jesteśmy w stanie pojąć. To nie jest zwykły chwyt retoryczny. [...] Bóg jest istotowo niewyrażalny<sup>21</sup>.

Z kolei Józef Maria Bocheński pisze o "absolutnej" naturze boskiej niewyrażalności:

Jedną za cech charakterystycznych wszystkich tych teorii  $[\dots]$  jest okoliczność, iż ograniczenia nałożone na znaczenie w związku z wykorzystaniem "tajemnicy" i "tajemniczości" są traktowane poniekąd absolutnie, co znaczy, że przypisuje się te ograniczenia samej naturze przedmiotu religii sądząc, iż żaden człowiek nie jest w stanie ich pokonać  $[\dots]^{22}$ .

Ponieważ w ramach tej interpretacji teologii negatywnej największy nacisk kładzie się na to, że Bóg jest zasadniczo, istotowo i substancjalnie niewysławialny, nieopisywalny i niewyrażalny a ludzki język nie jest w stanie w żaden sposób powiedzieć o nim czegokolwiek, często nazywa się ją teorią Niewyrażalnego, teorią Niewysłowionego<sup>23</sup> lub nawet teologią milczenia<sup>24</sup>.

## 1.3 Paradoksalny charakter teologii milczenia

Teologia apofatyczną jest często oskarżana o sprzeczność. Najczęściej wytykanym problemem tej doktryny jest ciążący na niej pewien rodzaj paradoksu samoodniesienia. Nietrudno postawić taki zarzut także teorii Niewysłowionego – skoro głosi ona, że o Bogu nie można nic powiedzieć, tym samym sama mówi coś Bogu, a zatem jest niespójna i należy ją odrzucić. Michael Durrant paradoks teologii milczenia ujmuje w następujący sposób:

should not, stay out of the jam pot, "Religious Studies", vol. 36 (2000), ss. 28-30, Jonathan Jacobs – por. J. D. Jacobs, *The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God: Fundamentality and Apophatic Theology*, [w:] Oxford Studies in Philosophy of Religion VI, red. R. Audi et al., Oxford University Press, New York 2015, s. 165 i wielu innych – por. dalsze cześci niniejszego rozdziału.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>J.D. Jacobs, *The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God...*, dz. cyt., s. 159.

 $<sup>^{22}\</sup>mathrm{J}.$  M. Bocheński, Logika~religii,tłum. S. Magala, Instytut wydawniczy PAX, Warszawa 1990, s. 415.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Taką nazwę zaproponował Józef Maria Bocheński – zob. tamże, s. 352. Odróżniał on jednak teorię Niewysłowionego od teologii negatywnej tout court – por. tamże, ss. 416-418. Polski tłumacz pracy Bocheńskiego zostawił ten apofatyczny przymiotnik w wersji dokonanej, używając sformułowania "to, co niewysłowione". W oryginale brak możliwości wypowiedzenia czegokolwiek o Bogu jest mocniej zaznaczony – Bocheński pisze o "the Unspeakable" (zapisując ten przymiotnik wielką literą), a nie o "unspoken". Por. np. J.M. Bocheński, The Logic of Religion, New York University Press, New York 1965, ss. 31-36.

 $<sup>^{24}</sup>$ Autorem tego określenia jest George Englebretsen – zob. G. Englebretsen, *The Logic of Negative Theology*, "New Scholasticism", vol. 47 (1973), s. 232. W niniejszej pracy tych i podobnych im nazw będę używał zamiennie.

w tej teorii, mówiąc, że natura Boga jest zasadniczo niewyrażalna, opisujemy właśnie naturę Boga – jest mianowicie zasadniczo niewyrażalna. Innymi słowy, ci, którzy bronią tego stanowiska, nie mogą tego robić nie przecząc sobie<sup>25</sup>.

#### Podobnie argumentuje John Hick, który uważa, że nie ma sensu

mówić o X, że żadne nasze pojęcie się do niego nie stosuje. Jest bowiem w oczywisty sposób niemożliwe odnosić się do czegoś, co nie posiada nawet własności 'bycia możliwym przedmiotem odniesienia $^{26}$ .

#### Dodaje on także, że określenie

"taki, że nasze pojęcia się do niego nie stosują" nie może, jeśli chcemy uniknąć paradoksu, odnosić się do własności, którą opisuje $^{27}$ .

To właśnie z paradoksalnym charakterem teorii Niewysłowionego najczęściej mierzą się ci badacze, którzy próbują rozważać jej logiczno-językową strukturę. Warto więc wyjaśnić, co będziemy rozumieć przez sprzeczność, paradoks i jakie są ich logiczne konsekwencje.

"Sprzecznością" lub "antynomią" będę tu nazywał parę zdań, z których jedno jest negacją drugiego. Terminem "paradoks" tradycyjnie zwykło się określać twierdzenie, które prowadzi do zaskakujących lub sprzecznych wniosków. Sprzeczność tak rozumianych paradoksów nie musi stanowić antynomii w powyższym sensie – może być sprzecznością pozorną, sprzecznością z tzw. zdrowym rozsądkiem, z dobrze uzasadnionymi przekonaniami i wynikającymi z nich oczekiwaniami² czy z "powszechną opinią"²9. W niniejszej pracy termin "paradoks", o ile nie zostanie wskazane inaczej, zasadniczo będzie używany na określenie sprzeczności nietrywialnej. Mówiąc krótko, w paradoksie będziemy mieć do czynienia z sytuacją, w której w obrębie danej teorii, rachunku lub sytemu zarówno pewne zdanie, jak i zdanie z nim sprzeczne, wydają się być jednakowo dowiedzione lub przynajmniej w jednakowy sposób ugruntowane czy uprawnione do utrzymywania.

W historii myśli paradoksy niejednokrotnie zmuszały do intelektualnych zmagań. W obliczu nietrywialnych sprzeczności należało odnaleźć błąd ukryty w dowodzie, dokonać rewizji założeń lub zrekonstruować cały system. Znanym przykładem

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>M. Durrant, *The Meaning of 'God'- I* [w:] *Religion and Philosophy*, red. M. Warner, Cambridge University Press, Cambridge 1992, s. 74. Cytat w j. polskim za P. Rojek, *Logika teologii negatywnej*, "Pressje", nr 29 (2012), s. 222-223.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>J. Hick, An Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcendent, Yale University Press, New Haven – Londyn 1989, s. 239. Cytuję za P. Sikora, Logos Niepojęty, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2010, s. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Tamże.

 $<sup>^{28}{\</sup>rm Zob.}$  P. Łukowski, Paradoksy, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź2006,s. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Zob. A. Cantini. R. Bruni, *Paradoxes and Contemporary Logic*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. jesień 2021, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/paradoxes-contemporary-logic/">https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/paradoxes-contemporary-logic/</a>.

z zakresu logiki będzie tutaj paradoks kłamcy, który inspiruje logików do dziś, czy też antynomie Russella, które doprowadziły do filozoficznych badań nad podstawami matematyki. Fizyka również zna taki inspirujący wpływ "paradoksalnych" eksperymentów myślowych prowadzących do zaskakujących lub sprzecznych wniosków, jak ma to miejsce na przykład w przypadku tzw. paradoksu bliźniąt czy paradoksu kota Schrödingera<sup>30</sup>.

Paradoksy samoodniesienia (zwane także paradoksami samozwrotności<sup>31</sup>, cyrkularności<sup>32</sup> lub, rzadziej, autoreferencji<sup>33</sup>) to najczęstsza grupa paradoksów badanych narzędziami logicznymi. Do grupy tej należą najchętniej rozważane tzw. paradoksy semantyczne<sup>34</sup> (na przykład paradoks kłamcy), paradoksy teoriomnogościowe (na przykład paradoks Russella) czy paradoksy epistemiczne (na przykład paradoks znawcy). Choć te trzy grupy paradoksów tworzone są w obrębie odmiennych rachunków a ich konsekwencje istotne są dla innych dyscyplin – odpowiednio dla teorii prawdy, podstaw matematyki i epistemologii – mają one wspólną strukturę i często bada się je przy użyciu podobnych narzędzi logicznych<sup>35</sup>. By dostrzec tę strukturę prześledźmy kilka przykładów samozwrotnych paradoksów semantycznych.

#### Paradoks Grellinga-Nelsona<sup>36</sup>

Przymiotnik nazwiemy autologicznym, jeśli posiada wyrażoną przez siebie własność – na przykład "polski", "pięciozgłoskowy", "sześciosylabowy" itp.

Przymiotnik nazwiemy heterologicznym, jeśli nie posiada wyważanej przez siebie własności – na przykład "chiński", "jednosylabowy", "złożony" itp.

Czy przymiotnik "heterologiczny" jest autologiczny czy heterologiczny? Jeśli przyjmiemy, że jest on przymiotnikiem autologicznym, to ma własność, którą wyraża, a więc jest heterologiczny. Jeśli założymy, że jest on przymiotnikiem heterologicznym, to nie posiada on własności, którą wyraża a wyraża własność he

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Fizyczne "paradoksy" często nie zwierają logicznych sprzeczności, ale bez wątpienia można je uznawać za paradoksy w tym szerszym, ogólnym sensie.

 $<sup>^{31}</sup>$ Por. np. J. Woleński, Samozwrotność i odrzucanie, "Filozofia Nauki", vol. 1 (1993), nr 1, ss. 89-102.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Por, P. Łukowski, dz. cyt, ss. 178-250.

 $<sup>^{33}</sup>$ Por. np. R. Poczobut, Paradoksy~w~wyjaśnianiu~świadomości,"Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL", vol. 26 (2013), nr 1(101), ss. 62-80

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Paradoksy semantyczne czasem nazywane są także "syntaktycznymi" lub, rzadziej, "epistemicznymi". Por. P. Łukowski, dz. cyt., s. 185.

 $<sup>^{35}\</sup>mathrm{Zob.}$  T. Bolander, Self-Reference, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, wyd. jesień 2017, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/self-reference/">https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/self-reference/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Por. K. Grelling, *The Logical Paradoxes*, "Mind", vol. 45 (1936), nr 180, ss. 481-486.

terologiczności, a zatem jest autologiczny. W konsekwencji "heterologiczny" jest przymiotnikiem autologicznym wtedy i tylko wtedy, gdy jest przymiotnikiem heterologicznym.

#### Paradoks liczb Richardowskich<sup>37</sup>

Rozważmy skończone ciągi słów języka naturalnego definiujące arytmetyczne własności liczb naturalnych, na przykład "liczba naturalna posiadająca dokładnie dwa dzielniki całkowite", "liczba pierwsza taka, że liczba większa od niej o 2 też jest liczbą pierwszą", "liczba podzielna przez 7" itp. i uporządkujmy te definicje w sposób leksykograficzny przyporządkowując każdej z nich liczbę naturalną. Załóżmy, że na miejscu n-tym znalazła się definicja liczby Richardowskiej: "liczba naturalna k, która nie posiada własności wyrażonej k-tą definicją".

| 1 | liczba naturalna posiadająca dokładnie dwa dzielniki cał- |
|---|-----------------------------------------------------------|
| 1 | kowite                                                    |

- liczba pierwsza taka, że liczba większa od niej o 2 też jest liczba pierwsza
- liczba naturalna podzielna przez 7 co najmniej siedm<br/>miokrotnie
- 4 liczba naturalna równa sumie swoich dzielników

: :

liczba naturalna k, która nie posiada własności wyrażonej n

k-tą definicją

: :

Czy n jest liczbą Richardowską? Jeśli odpowiemy twierdząco, to n nie posiada własności wyrażonej n-tą definicją, a zatem nie jest liczbą Richardowską. Jeśli odpowiemy przecząco, to n posiada własność wyrażoną n-tą definicją a jest to definicja liczby Richardowskiej. Zatem n jest liczbą Richardowską wtedy i tylko wtedy, gdy n nie jest liczbą Richardowską.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Por. J. Richard, *The principles of mathematics and the problem of sets*, [w:] *From Frege to Gödel. A source book in mathematical logic 1879–1931*, red. J. van Heijenoort, Harvard University Press, Cambridge 1967, ss. 142-144. W oryginalnym sformułowaniu paradoksu Richard mówi o liczbach rzeczywistych i wykorzystuje metodę przekątniową, ale nie ma to większego znaczenia dla zrozumienia idei zamozwrotności ilustrowanej przedstawianymi tu paradoksami.

#### Paradoks kłamcy<sup>38</sup>

Chyba najbardziej eleganckim sformułowaniem tego paradoksu jest stwierdzenie *Hoc est falsum*:

#### (l) Zdanie l jest fałszywe.

Jaka jest wartość logiczna zdania l? Załóżmy wpierw, że l jest prawdziwe. Zatem jest tak, jak l głosi a mówi ono o sobie, że jest fałszywe. A więc l jest fałszywe. Jeśli natomiast założymy, że l jest fałszywe, to nie jest tak, jak l głosi a mówi ono o sobie, że jest fałszywe. Skoro tak nie jest, to l jest prawdziwe. W konsekwencji l jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy jest fałszywe.

#### Paradoks Niewyrażalnego

Możemy teraz sformatować paradoks teorii Niewysławianego w sposób przedstawiony w powyższych ilustracjach:

Zgodnie z teologią milczenia jedynym sposobem wyrażenia Boga jest stwierdzenie, że jest on niewyrażalny.

Czy zatem – zgodnie z tą interpretacją teologii negatywnej – Bóg jest czy nie jest niewyrażalny? Jeśli przyjmiemy, że nie jest on niewyrażalny, to nie ma innego sposobu, by go wyrazić, a zatem jest niewyrażalny. Jeśli założymy, że jest on niewyrażalny, to wyraziliśmy, że jest niewyrażalny, a zatem nie jest niewyrażalny. W konsekwencji Bóg nie jest niewyrażalny wtedy i tylko wtedy, gdy jest niewyrażalny.

Oczywiście, powyższy paradoks<sup>39</sup> będzie wciąż generował sprzeczność, gdy użyjemy innych przymiotników z apofatycznego słownika, które negatywni teologowie chętnie przypisują Bogu, jak na przykład "nieopisywalny" czy "niewysławialny".

Warto w tym miejscu zatrzymać się na chwilę i wyjaśnić, dlaczego racjonalny dyskurs nie powinien dopuszczać sprzeczności. Co jest złego w sprzecznościach, że muszą zostać usunięte? Odpowiedź na to pytanie niekoniecznie musi być oczywista. Wydaje się, że najważniejszym argumentem przeciw dopuszczaniu sprzeczności –

 $<sup>^{38}</sup>$ Paradoks kłamcy jest niekwestionowanym "celebrytą" wśród paradoksów, któremu poświęcono niejedną monografię, pracę zbiorową czy artykuł. Przegląd podejść do rozwiązania tego paradoksu można odnaleźć w J.C. Beall, M. Glanzberg, D. Ripley,  $Liar\ Paradox$ , [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, wyd. jesień 2020, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liar-paradox/">https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liar-paradox/</a>. Dobry wgląd z punktu widzenia teorii prawdy dają także: B. Brożek, Rola paradoksu kłamcy w konstrukcji logicznych teorii prawdy, "Zagadnienia Filozoficzne w Nauce", nr 30 (2002), ss. 48-88 oraz J. Pruś, Semantyczna teoria prawdy a antynomie semantyczne, "Rocznik Filozoficzny Ignatianum", vol 27 (2021), nr 1, ss. 341-363.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Różne aspekty paradoksu niewyrażalności, także poza kontekstem religijnym, przedstawione zostały w: J. Shaw, *Truth, Paradox, and Ineffable Propositions*, "Philosophy and Phenomenological Research", vol. 86 (2013), nr 1, ss. 64-104.

przynajmniej z punktu widzenia logiki klasycznej i większości innych użytecznych rachunków logicznych – jest fakt, że w systemach, w których pojawia się para zdań sprzecznych, można dowieść cokolwiek, nawet kompletny nonsens<sup>40</sup>. Mówiąc bardziej ścisłym językiem, systemy takie ulegają przepełnieniu. Wnioskowanie prowadzące do niedorzeczności sformalizowane jest w postaci prawa nazywanego ex contradictione quodlibet (w literaturze anglosaskiej: law of explosion, w literaturze polskiej: prawo przepełnienia, prawo Dunsa Szkota):  $A \land \neg A \to B$ .

Przedstawiony powyżej związany bezpośrednio z samozwrotnością paradoks Niewyrażalnego można nazwać "wewnętrznym" paradoksem niniejszej interpretacji teologii apofatycznej. Wynika on bowiem wprost faktu, że w teologii milczenia Boga próbuje się opisać jako nieopisywalnego. Jednakże – w oczywisty sposób – teoria ta uwikłana jest jeszcze w inne rodzaje paradoksów. Niektórzy badacze nazywają je paradoksami "pośrednimi" lub "zewnętrznymi" teorii Niewysłowionego. Mogą one przybrać charakter twierdzeniowy lub nietwierdzeniowy.

### Zewnętrzny twierdzeniowy paradoks teologii milczenia (paradoks niekonsekwentnego apofatyzmu

Teologia negatywna powstawała i była rozwijana w obrębie wszystkich wielkich tradycji religijnych<sup>41</sup> a każda z tych tradycji posiada swoje święte księgi, *credo* lub po prostu zbiór tez czy dogmatów, które przyjmuje się w obrębie danego dyskursu religijnego, np. "Bóg jest jeden w trzech osobach", "Allah jest jedynym Bogiem a Mahomet jest jego prorokiem", "Reinkarnacja to cykl życia i ponownych narodzin kierowany karmą" itp. Inaczej mówiąc, każdy dyskurs religijny zawiera jakiś niepusty zbiór zdań, które mają przypisywać Bogu przedmiotowo-językowe własności. Teologia apofatyczna nigdy nie rozwijała się w oderwaniu od teologii katafatycznej, lecz raczej w obecności i w głębokim związku ze swoją pozytywną odpowiedniczką. Zasadniczo wydaje się, że myśliciele apofatyczni byli głęboko wierzącymi ludźmi (a przynajmniej nie ma większych powodów, by w to wątpić<sup>42</sup>) i starali się zachowywać prawomyślność wiary – zachowywali i wyznawali wszystkie tezy i dogmaty swoich

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Dobry przegląd argumentów za unikaniem sprzeczności – *notabene* wraz z próbą ich odrzucenia – można odnaleźć w: G. Priest, *What so bad about contradictions?*, "The Journal of philosophy", vol. 95 (1998), nr 8, ss. 410-426.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Por. T.D. Knepper, L.E. Kalmanson (red.), *Ineffability: An Exercise in Comparative Philosophy of Religion*, ser. *Comparative Philosophy of Religion*, vol. 1, Springer, Cham 2017.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>W literaturze pojawiają się analizy teologii milczenia w odniesieniu do ateizmu, lecz raczej w kontekście obrony przed takim zarzutem. Zob. np. R. Pouivet, *Bocheński on divine ineffability*, "Studies in East European Thought", vol. 65 (2013), nr 1-2, ss. 50-51 lub J. D. Jacobs, *The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God. Fundamentality and Apophatic Theology*, [w:] Oxford Studies in Philosophy of Religion, vol. 6, red. J. Kvanvig, Oxford University Press, Oxford 2015, ss. 168-171.

doktryn religijnych. Nawet więcej, utrzymując lub rozwijając apofatyczne stanowiska wchodzili oni w dyskusje, wyrażali silne przekonania i wydawali sądy dotyczące katafatycznych ustaleń, często tych najważniejszych – w zakresie prawomyślności doktryny. Dobrym przykładem są tutaj zwłaszcza chrześcijańscy przedstawiciele teologii milczenia. Ci sami Ojcowie Kościoła, którzy nalegali, by Boga uznawać za niewyrażalnego, niepojmowalnego i ponad umysłem, potrafili wchodzić w zażarte spory o bardzo precyzyjne sformułowania dogmatyczne, jak np. rozróżnianie między ὁμοούσιον i ὁμοιούσιον czy w spór o Filioque.

"Zewnętrzny" paradoks teologii milczenia w swojej twierdzeniowej postaci polega więc na utrzymywaniu, że Bóg jest nieopisywalny, niewyrażalny i niepojmowalny przy jednoczesnym twierdzeniu, że jest *jakiś*, na przykład wszechmogący, jeden w trzech osobach, jest stworzycielem świata itp.

Mimo iż paradoks ten ani nie zwiera, ani bezpośrednio nie generuje sprzeczności, przy odpowiedniej interpretacji może pociągać za sobą parę zdań sprzecznych.

# Zewnętrzny nietwierdzeniowy (performatywny) paradoks teologii milczenia

Dyskurs religijny często zawiera wypowiedzi, które są performatywami: modlitwą, wyrażeniami pochwały, czci itd. W takich aktach mowy wierni często 1) zwracają się do przedmiotu tych wypowiedzi oraz 2) przypisują przedmiotowi tych wypowiedzi pewną wartość. Wielu badaczy<sup>43</sup> twierdzi, że zakłada się tu pewne przedmiotowo-językowe własności, co stoi w sprzeczności z główną ideą teologii milczenia. Po pierwsze trudno zwracać się do czegoś, o czym wiemy jedynie, że nic o tym nie można powiedzieć<sup>44</sup>. Po drugie, trudno czemuś takiemu przypisywać jakąkolwiek wartość – w zasadzie nie wiedząc czemu jakaś wartość ma być przypisywana. Jak formułuje to Bocheński:

Niemożliwe byłoby zapewne oddawanie czci, tzn. przypisywanie wartości czemuś, o czym zakładamy wyłącznie, iż nie da się o tym nic powiedzieć. Takie coś byłoby dla wypowiadającego się całkowicie pozbawione własności przedmiotowojęzykowych. Mógłby to być np. szatan. Nie byłoby absolutnie żadnego powodu, by go wielbić, chwalić itd. Musimy przeto odrzucić teorię tego, co niewysłowione<sup>45</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Wśród nich np. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., ss. 355-356; S. Gäb, *Languages of ineffability: the rediscovery of apophaticism in contemporary analytic philosophy of religion*, [w:] *Negative Knowledge*, red. S. Hüsch i in., Narr, Tübingen 2020, ss. 191-206; Por. także dyskusję na temat kategorii językowej terminu "Bóg" poniżej – rozdz. 1.4.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Zob. dyskusję w sekcji 1.4 poniżej.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., s. 356.

"Zewnętrzny" nietwierdzeniowy paradoks teologii milczenia wynika zatem z tego, że niemożliwe wydaje się zwracanie się w aktach mowy będących np. wyrażeniami czci do czegoś, o czym nie nie można powiedzieć.

Oczywiście, bez odpowiedniej, zaawansowanej filozoficznie interpretacji i formalnej rekonstrukcji powyższy paradoks nie będzie prowadził do pary zdań sprzecznych. Można zatem uznać, że jest to paradoks w ogólnym, szerszym sensie tego słowa. Niektórzy badacze<sup>46</sup> mówią w jego kontekście o niezgodności teologii apofatycznej z praktyką religijną. Z tego powodu paradoks ten można także nazwać paradoksem performatywnym lub prakseologicznym.

W poniższych rozdziałach przedstawię rozmaite próby obrony teologii milczenia i zachowania jej spójności. W większości przypadków analizowani przeze mnie autorzy mierzą się z wynikającym z samoodniesionia "wewnętrznym" paradoksem tej teorii. W niektórych pracach pojawiają się jednak odwołania także do paradoksów "zewnętrznych": w pewnych przypadkach w celu obrony apofatyzmu i przed tym rodzajem paradoksu<sup>47</sup>, w innych po to, by argumentować przeciw teologii milczenia, mimo zachowania jej spójności w zakresie paradoksu Niewyrażalnego<sup>48</sup>.

## 1.4 Uwaga o kategorii językowej terminu "Bóg"

Do poniższych rozdziałów należy dodać jeszcze jedną uwagę. Używany w języku naturalnym termin "Bóg" jest dwuznaczny w sensie jego kategorii językowej. W analitycznej filozofii Boga nie został jeszcze rozstrzygnięty spór, czy należy rozumieć go jako nazwę własną czy może stanowi on deskrypcję określoną. Jeśli ktoś jest skłonny uważać, że termin "Bóg" jest nazwą, w języku formalnym będzie przedstawiał go za pomocą stałej indywiduowej (na przykład g – tak jak zostało to zrobione w powyższym przykładzie). W przeciwnym wypadku termin ten zostanie wyrażony przy pomocy predykatu G(x) rozumianego jako "x jest Bogiem" (lub – w zależności od religijnego kontekstu dyskursu – "x jest bóstwem", "x jest boskie", "x jest absolutem", "x jest ostateczną rzeczywistością" itp.). W ostateczności G(x) możemy zdefiniować poprzez iloczyn wszystkich predykatów przypisywanych Bogu przez dane wyznanie wiary (tu oznaczony jako  $\phi(x)$ ):

$$G(x) \equiv_{\text{def}} \exists x (\phi(x) \land \forall y (\phi(y) \to x = y))^{49}.$$

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Np. P. Rojek, *Logika teologii negatywnej*, dz. cyt., s. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Zob. rozdz. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Zob. rozdz. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Por. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., §21.1. Oczywiście, taki iloczyn mógłby zostać zastąpiony kwantyfikacją po predykatach w logice drugiego rzędu.

Oba te rozumienia terminu "Bóg" muszą, siłą rzeczy, prowadzić do nieco odmiennych zapisów zdań dyskursu religijnego. Przykładowo, przypisywanie Bogu jakiejś własności będzie różnić się w obu tych rozstrzygnięciach. Załóżmy, że chcemy stwierdzić, że Bóg jest wszechmocny, a predykat W(x) oznacza "x jest wszechmocny". Jeśli uznajemy, że termin "Bóg" należy do kategorii nazw, zdanie to zapiszemy po prostu jako

$$W(g)$$
.

Jeśli natomiast przypiszemy termin "Bóg" do kategorii deskrypcji określonych, zdanie to przyjmie postać

$$\forall x (G(x) \to W(x)) \text{ lub}$$
  
 $\neg \exists x (G(x) \land \neg W(x)).$ 

Z pozoru wskazana dwuznaczność może wydawać się trywialnym sporem o notację i logicznym "dzieleniem włosa na czworo". W rzeczywistości jednak rzadko zdarza się, by ustalania o charakterze formalnym miały tak daleko idace konsekwencje filozoficzne, jak ma to miejsce w przypadku rozstrzygnięcia niniejszej kwestii. Przyjęcie, że jakiś termin należy do kategorii nazw własnych w konsekwencji pociąga za sobą przyjęcie istnienia denotowanego przez nazwę obiektu. W tym wypadku wiązałoby się to z założeniem istnienia Boga. Drugie z przedstawionych rozwiązań pozbawione jest już tak silnych zobowiązań o charakterze ontologicznym<sup>50</sup>. I choć kwestia ta jest drugorzędna z punktu widzenia przedmiotu niniejszej pracy – w teologii apofatycznej istnienie Boga nie jest podważane, zasadniczo należy zwracać na nią szczególną uwagę przy formalizowaniu dyskursu teologicznego, zwłaszcza w rozważaniach dotyczących tzw. dowodów za istnieniem Boga. Tak czy owak, jak zauważa Adam Olszewski, kwesta kategorii jezykowej terminu "Bóg" "nie została [...] ostatecznie rozstrzygnięta, a nawet wyczerpująco rozważona. Zresztą podejście do kwestii nazw i deskrypcji posiada wiele różnych wersji i każda z nich ma swoje pro i contra"<sup>51</sup>.

Skrajne stanowisko w tej kwestii zajęli Walter Terence Stace oraz Janet Martin Soskice. Co ciekawe, oboje przeprowadzają swoją argumentację w kontekście teologii negatywnej i w związku z teologią milczenia. Stace przekonuje, że termin "Bóg" należy rozumieć jako nazwę własną. Zwraca on uwagę na te fragmenty *Kazań* Mistrza Eckharta, w których nazywa on Boga bezimiennym, ponieważ "wszystkie

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Co nie oznacza, że pozbawione jest jakichkolwiek wymogów. Jednym z warunków, jaki powinno ono spełniać, jest warunek niesprzeczności.

 $<sup>^{51}\</sup>mathrm{A.}$ Olszewski, Pewna~krytyka~teologii~naturalnej,"Analecta Cracoviensia", vol. 46 (2014), s. 214.

nazwy, jakie mu nadaje dusza, pochodzą od jej umysłu"<sup>52</sup>. Stace argumentuje, że w celu uniknięcia sprzeczności termin "Bóg" należy w wypowiedziach Eckharta traktować jak nazwę własną, natomiast wszystkie imiona i nazwy, których przypisywania Bogu Eckhart odmawia, odnoszą się do predykatów języka:

Każdy logik wie, że dowolna nazwa, dowolne słowo w dowolnym języku, z wyjątkiem nazw własnych, oznacza pojęcie lub powszechnik [...]. Ani "Bóg", ani "Nirwana" nie oznaczają pojęć. Oba te terminy są nazwami własnymi. Nie ma sprzeczności, gdy Eckhart używa nazwy "Bóg", a jednocześnie uznaje Go za bezimiennego, ponieważ – mimo, iż ma On nazwę własną – nie ma dla Niego nazwy w sensie słowa oznaczającego pojęcie<sup>53</sup>.

W podobnym tonie wypowiada się Soskice<sup>54</sup> twierdząc, że Boga możemy tylko nazywać, a nigdy opisywać. Ona także twierdzi, że kategorią językową terminu "Bóg" jest w rzeczywistości wyłącznie nazwa własna. Nazwa ta posiada swój desygnat, możemy więc "wskazywać na Boga", ale nie jesteśmy w stanie podać jego opisu i przypisać mu żadnej własności.

Takie podejście szybko znalazło krytykę w pracach m.in., Williama P. Alstona<sup>55</sup> oraz Michaela Durranta<sup>56</sup>. Zwracają oni uwagę na możliwość weryfikacji poprawności danego odniesienia. W obrębie takiego stanowiska nie ma żadnego sposobu sprawdzenia, czy dwie różne osoby mówiące o Bogu mówią o jednym i tym samym. Boga nie da się wskazać przez ostensję, ani w żaden inny sposób. Z tego powodu, jeśli używamy terminu "Bóg", musimy być w stanie podać przynajmniej jego minimalną deskrypcję – w przeciwnym razie nie wiedzielibyśmy nawet, o czym mówimy. Durrant, odnosząc się wprost do pomysłu Soskice, pyta:

Jeśli jednak nie można w żaden sposób opisać Boga [...], a jedynie "wskazywać na Niego" poprzez użycie nazwy własnej "Bóg", to jak można (a) twierdzić w sposób zrozumiały, że się wskazuje na *Niego* – aby tak twierdzić w sposób zrozumiały, Bóg musi być już pomyślany jako osoba lub jako byt analogiczny

 $<sup>^{52} \</sup>rm Mistrz$  Eckhart, Kazanie 80, [w:] Tenże, Kazania, tłum. i oprac. W. Szymona, W drodze, Poznań 1986, s. 436.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>W.T. Stace, *Time and Eternity: An Essay in the Philosophy of Religion*, Princeton University Press, Princeton 1952, s. 24 – cyt. za W.P. Alston, *Ineffability*, "The Philosophical Review", vol 65, nr 4 (1956), s. 511; cudzysłowy moje. Warto zwrócić uwagę na podobieństwo takiej egzegezy Eckharta do ENT. W kontekście teologii negatywnej problem ten rozważany jest także w: E.Z. Benor, *Meaning and reference in Maimonides' negative theology*, "Harvard Theological Review", vol. 88 (1995), nr 3, ss. 339-360.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>J.M. Soskice, *Metaphor and Religious Language*, Clarendon Press, Oxford 1985, s. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Zob. W.P. Alston, Ineffability, "The Philosophical Review", vol. 65 (1956), nr 4, ss. 506-522.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Zob. M. Durrant, *The Meaning of 'God'—I*, [w:] Religion and Philosophy, *Royal Institute of Philosophy Supplement*, vol. 31, red. M. Warner, Cambridge University Press, Cambridge 1992, ss. 71-84. Dyskusji nad słusznością obu sposobów reprezentowania terminu "Bóg" poświęcona jest jego książka: M. Durrant, *The Logical Status of 'God' and the Function of Theological Sentences*, Macmillan, Edynburg 1973.

do osoby; (b) twierdzić, że się w ogóle na cokolwiek "wskazuje"? Mogę twierdzić, że wskazuję na coś – jeśli już używać tego wyrażenia – tylko wtedy, gdy mogę zaoferować przynajmniej *jakiś* opis tego, na co wskazuję – w przeciwnym razie jak mogę twierdzić, że moje wskazywanie było lub jest *skuteczne*? A jeśli nie potrafię powiedzieć, co stanowiłoby sukces lub porażkę mojego wskazania, to jak mogę w ogóle mówić o "wskazywaniu"<sup>57</sup>?

W kontekście powyższego sporu Bocheński rozpatruje dwie przeciwstawne teorie dotyczące sytuacji poznawczej użytkowników dyskurs religijnego. Według pierwszej z nich, wierny może bezpośrednio spotkać Boga np. w akcie oddawania czci. Według drugiej teorii wierny nie ma możliwości bezpośredniego kontaktu z Bogiem – żyje on "wiarą", w "mroku wiary" a Bóg znany mu jest tylko dzięki niektórym predykatom obecnym w pismach lub *credo* danej religii. Zgodnie z pierwszą teorią, dla wiernych termin "Bóg" byłby nazwą. W myśl drugiej teorii byłaby to dla nich deskrypcja. Bocheński konkluduje, że to ta druga teoria jest bardziej trafnym opisem współczesnego dyskursu religijnego:

Mimo braku poważniejszych badań empirycznych w tym zakresie, wydaje się jednak, że większość wiernych, jakich znamy dzisiaj, nie ma żadnego rzeczywistego doświadczenia Boga w ogóle. Modlą się i oddają Mu cześć takiemu, jakim Go znają a nic w ich wypowiedziach nie wskazuje na to, by w akcie modlitwy czy innych czynnościach religijnych dowiadywali się czegoś więcej o Bogu niż ze swego credo. Ale credo zawsze opisuje Boga i ze swej natury nie może przekazywać wiedzy o Nim opartej na osobistej znajomości. Zakładając, że tak jest, mamy prawo stwierdzić, co następuje: termin "Bóg", którym posługuje się dzisiaj większość wiernych, jest deskrypcją<sup>58</sup>.

#### Przywoływany powyżej Olszewski uważa, że raczej należy

rozumieć ten termin jako deskrypcję określoną (bądź nawet nieokreśloną), gdyż traktowanie go jako nazwy własnej nie pozwala jasno wyjaśnić kwestii z fundamentalną wieloznacznością, czy też jej wielodenotacyjnością. Natomiast można pojmować termin "Bóg" jako "metanazwę", czyli nazwę deskrypcji określonych, które to deskrypcje denotują Boga, zaś "metanazwa" należy do metajęzyka. [...] Sprawa ta jest ciekawa sama w sobie i wymagałaby pogłębionego studium<sup>59</sup>.

Niniejsza praca nie jest miejscem na takie pogłębione studium. Oczywiście, w poniższych rozdziałach dokonuję formalnej rekonstrukcji pewnych zdań teologii negatywnej, a zdania te często zawierają naturalno-językowy termin "Bóg". W tych rekonstrukcjach termin ten interpretowany jest w taki sposób, by jak najlepiej oddać

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>M. Durrant, The Meaning of 'God'..., dz. cyt., s. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., s. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>A. Olszewski, *Pewna krytyka...*, dz. cyt., ss. 214-215.

sens formalizowanej teorii. Już powyższe paragrafy sugerują, że użycie predykatu w celu oddania słowa "Bóg" jest niemożliwe, nieintuicyjne lub prowadzi wprost do sprzeczności w tych interpretacjach teologii milczenia, które odmawiają przypisywania Bogu jakiegokolwiek predykatu. Z drugiej strony, w innych interpretacjach, na przykład w interpretacji Bocheńskiego, twierdzi się wprost, że "Bóg" jest deskrypcją. Oczywiście, wiele z analizowanych stanowisk pozostawia dowolność co do wyboru kategorii językowej tego problematycznego terminu. W takich sytuacjach albo przedstawię obie alternatywy zapisu analizowanych zdań, albo podam argumenty za wyborem danego sposobu rekonstrukcji w języku formalnym.

# Rozdział 2

# Negacja jako "zaprzeczenie wszystkich bytów"

Deklarację podjęcia próby uchronienia teologii apofatycznej przed zarzutami o logiczną sprzeczność składa między innymi John N. Jones w cytowanym wyżej artykule Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology<sup>1</sup>. Oprócz 1) stawienia czoła sprzecznościom uwikłanym w doktrynę Pseudo-Dionizego Areopagity Jones analizuje fragmenty różnych jego prac po to, by 2) właściwie zinterpretować niejasne wyrażenia zawarte w Teologii mistycznej i 3) odsłonić logiczną strukturę jego apofatycznej wykładni. Sugeruje on, że głównym celem Dionizego było zaprzeczenie, że Bóg należy do kategorii bytów. Jones uważa, że jego odczytanie doktryny Dionizego pozwala w efekcie utrzymywać sąd o tym, że – wbrew powszechnemu mniemaniu – teologia negatywna jest teorią logicznie spójną.

Fakt, że Bóg przekracza wszelki byt, nadaje strukturę językowi dyskursu teologicznego, bowiem w takim wypadku nadawanie Bogu jakichkolwiek przymiotów przysługujących bytom jest z gruntu błędne. Jak wskazuje Jones, w języku naturalnym, gdy ktoś powie "x jest białe", odbiorca tej wiadomości zrozumie także, że x nie jest czerwone. Przypisywanie jakiemuś obiektowi danych własności jest jednocześnie zaprzeczeniem, że posiada on pewne inne własności. Podobnie, w drugą stronę, gdy ktoś powie, że "x nie jest czerwone", odbiorca może zakładać, że x posiada inne własności – jest białe, przeźroczyste, lub niewidzialne (lecz np. słyszalne). Odbiorca takiej informacji ma prawo zakładać, że istnieje pewna charakterystyka tego obiektu, można mu przypisać pewne własności, mimo że nie będzie wiedział, jakie własności mu rzeczywiście przysługują. Każdy przedmiot posiada jakąś – taką a nie inną – charakterystykę.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>J. N. Jones, Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology, "Harvard Theological Review", nr 89 (1996), ss. 355–371.

Zwykle, gdy mówimy o rzeczach, twierdzenia i przeczenia sprzeciwiają się sobie. Według Dionizego nie dzieje się tak w przypadku Boga. Bóg nie jest jednym z bytów, zatem język służący do opisu bytów nie jest dla Niego właściwy. W *Imionach Boskich* Dionizy pisze:

Bo nie jest tak, że On jest tym, a nie tamtym, że istnieje w jakiś jeden sposób, a w inny nie, lecz jest wszystkim jako przyczyna wszystkiego, współposiadając i przedposiadając w sobie wszelki początek i kres wszystkich bytów, i jest ponad wszystkim, istniejąc ponad bytem, wcześniej niż wszystko, co jest. Dlatego też wszystko naraz można o Nim twierdzić, choć On nie jest żadną rzeczą z tego wszystkiego: jest wszechkształtny i wszechpiekny, i bezkształtny, i pozbawiony piękna<sup>2</sup>.

W języku teologicznym Areopagity twierdzenia i zaprzeczenia należą do odmiennych grup, tworząc odmienne sposoby mówienia o Bogu. Ponieważ funkcjonują one w odmienny sposób, nie należy ich ze sobą mieszać. Te pierwsze przedstawiają Boga jako przyczynę wszystkiego, te drugie wyrażają jego transcendencję. Oba sposoby mówienia można stosować naraz zarówno do opisu Boga, jak i opisu przedmiotów, jednakże w ten sposób nie zdołamy wyrazić unikalności Boga – tego, że jest czymś odrębnym od wszystkich bytów.

### 2.1 Twierdzenia

W celu uniknięcia stosowania języka, który nie odzwierciedla wyjątkowości Boga, można próbować każde twierdzenie o Bogu interpretować w taki sposób, by nie wynikało z niego żadne zaprzeczenie. Na przykład, można zestawić kilka twierdzeń, które w języku naturalnym nie mogą służyć do opisania żadnego z bytów. Ten sposób mówienia charakteryzują różnorodne imiona nadawane Bogu w Imionach Boskich, takie jak "moc sama w sobie" czy "prawda". Skoro połączenie tych określeń w sposób oczywisty nie może odnosić się do żadnego z bytów, nadaje się ono do wyróżnienia Boga spośród bytów. Dionizy nazywa to teologią pozytywną. Według Jonesa, w orzeczeniach tego typu twierdzeń – na przykład w twierdzeniu "Bóg jest prawdą" – słowo "jest" występuje w sensie metaforycznym. Bóg jednocześnie posiada, jaki i nie posiada przypisywanych mu w orzeczniku własności, w zależności od kontekstu, którym to zdanie jest użyte. Jak wskazuje Jones, ten podwójny sens – tożsamość i odmienność – wynika z roli, jaką twierdzenia odgrywają w wyrażaniu boskiej przyczynowości. Dla Dionizego, tak samo jak dla grackich neoplatoników,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Imiona boskie*: V, 8.

przyczyna jest jednocześnie immanentna, jak i odrębna względem swojego skutku. Z tego powodu twierdził on, że twierdzenia zawarte w teologii pozytywnej są metaforycznym sposobem wyrażania odmienności Boga od wszelkich bytów.

# 2.2 Zaprzeczenia "jednostkowe" oraz "zaprzeczenie wszystkich bytów"

Według Jonesa, z "logicznego" punktu widzenia w doktrynie Dionizyjskiej zaprzeczenia są bardziej wymagające od twierdzeń. Gdy ktoś stwierdzi, że Bóg jest mocą i prawdą, unika w ten sposób pomylenia go z przedmiotami i pojęciami, ponieważ żadne z pojęć i przedmiotów nie jest jednocześnie mocą i prawdą. Gdy jednak ktoś oznajmi, że Bóg nie jest ani mocą, ani prawdą, tak naprawdę nie wykluczy w ten sposób wiele: Bóg wciąż może być "lwem" albo "pijakiem lub też wieloma innymi rzeczami³. Zdaniem Jonesa, strategią, jaką przyjął Dionizy by odróżnić Boga od bytów, jest używanie wzajemnie sprzecznych zaprzeczeń o Bogu – takich, które nie mogą być jednocześnie prawdziwe, gdy orzekamy je o jakimkolwiek bycie. Z tego powodu w ostatnim rozdziale Teologii mistycznej Areopagita pisze, że Bóg ani nie jest żywy, ani nie pozostaje bez życia itp. To właśnie taki nietypowy sposób mówienia nadaje teologii Dionizego jej paradoksalny charakter i w sposób oczywisty łamie prawo wyłączonego środka.

Dionizy często powtarza, że Bóg jest zaprzeczeniem wszelkich bytów. Dlaczego zatem pod koniec Teologii mistycznej stwierdza, że jest On także ponad wszelkim zaprzeczeniem<sup>4</sup>? W przeciwieństwie do wielu autorów, którzy chętnie widzieliby w tym kolejną sprzeczność apofatycznej doktryny Dionizego, Jones próbuje odpowiedzieć na to pytanie wyraźnie odróżniając zaprzeczenia jednostkowe od zaprzeczenia wszystkich bytów<sup>5</sup>. Uważa on, że to rozróżnienie jest kluczowe dla zrozumienia teologii Dionizego. Według jego interpretacji w teologii dionizyjskiej Bóg przekracza wszystko, co można wyrazić jakimkolwiek jednostkowym stwierdzeniem lub zaprzeczeniem, jest ponad każdym z jednostkowych zaprzeczeń. Natomiast transcendencja Boga polega właśnie na tym, że jest on zaprzeczeniem wszelkich bytów. Zaprzeczenie wszelkich bytów Jones nazywa negacją i – w przeciwieństwie do twierdzeń i zaprzeczeń jednostkowych – uznaje je za uprzywilejowany sposób mówienia o Bogu, powołując się na fragment Hierarchii niebiańskiej:

[...] ale równocześnie w tych samych Pismach wielbi się w sposób pozaświatowy Boską Zwierzchność w objawiających Ją, zupełnie niepodobnych do Niej,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Przykłady te pochodzą od Dionizego. Zob. Tenże, *Imiona boskie*: III, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Tenże, Teologia mistyczna: V.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>J. N. Jones, *Sculpting God...*, dz. cyt., ss. 360-363.

przedstawieniach. Opisuje się ją jako Niewidzialną i Nieskończoną, i Niepojętą, i jeszcze innymi imionami, które nie oddają tego, czym Ona jest, a raczej to, czym Ona nie jest. Dlatego wydaje mi się, że ten sposób – mówienia o Niej przez negację – bardziej odpowiada jej dostojności, bo przecież, zgodnie z pouczeniami naszej tajemnicy i świętej tradycji, zwykliśmy twierdzić, że nie istnieje Ona podobnie jak inne byty i że zupełnie nic nie wiemy o Jej, nie dającej się pojąć intelektem i wyrazić żadnym słowem, bezgranicznej nadsubstancjalności<sup>6</sup>.

Dla Jonesa przedstawiona w ostatnim zdaniu niniejszego fragmentu "negacja" jest wręcz tautologią – Bóg jest niepojmowalny dlatego, że nie możemy pojąć Jego niepojmowalności. Własność przypisywana tutaj Bogu, jak i uzasadnienie takiego przypisywania są tożsame. Wszystkie zaprzeczenia jednostkowe są logicznymi operacjami, które wynikają z tego typu negacji. Na tym polega różnica między tymi dwoma sposobami mówienia o Bogu – w przeciwieństwie do zaprzeczeń jednostkowych "negacja odnosi się do (nie)możliwości poznania i powiedzenia czegokolwiek o Bogu. Jest to, jeśli można tak powiedzieć, reguła drugiego rzędu posługiwania się nazwami pierwszego rzędu".

### 2.3 Dyskusja

Wydaje się, że z deklarowanych na początku swojej pracy celów Jonesowi udało się jedynie dokonać reinterpretacji teologii negatywnej Pseudo-Dionizego Areopagity. Według niej teologia dionizyjska polega na radyklanym oddzieleniu Boga od kategorii bytów. Sposób, w jaki Jones odczytuje doktrynę Dionizego można streścić w następującym sformułowaniu: "Bóg nie jest bytem, a zatem nie może zostać poznany i wyrażony w taki sposób, w jaki poznaje i mówi się o bytach"<sup>8</sup>. Jego argumentację za takim odczytywaniem Dionizego uznaję za przekonującą i dostatecznie podparta źródłami.

W mojej opinii Jones nie był jednak wystarczająco skuteczny w kwestii próby uchronienia teologii apofatycznej przed zarzutami o sprzeczność. Można jeszcze bronić tezy, że w interpretacji Jonesa nie ma sprzeczności w tych sformułowaniach Dionizego, w których twierdzi, że Bóg jest jednocześnie zaprzeczeniem wszelkich bytów oraz jest ponad wszelkim zaprzeczeniem. Spójność jest tutaj zachowana zarówno dzięki odpowiedniemu rozumieniu słowa "wszelkie", jaki i na oddzieleniu dwóch pojęć: zaprzeczeń jednostkowych oraz zaprzeczeń wszelkich bytów (negacji). Jednakże

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Hierarchia niebiańska*: II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>J.N. Jones, *Sculpting God...*, dz. cyt., s. 368. Cytat w j. polskim za P. Rojek, *Logika teologii negatywnej*, "Pressje", nr 29 (2012), s. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Tamże, s. 369.

za niewystarczające uważam argumenty, które mają służyć do wykazania spójności tego, co Jones nazywa zaprzeczeniami jednostkowymi. Ostatni rozdział Teologii mistycznej przepełniony jest takimi sformułowaniami Dionizego, w których twierdzi, że Bóg nie jest ani podobieństwem, ani niepodobieństwem, nie znajduje się w ruchu, ani w bezruchu itp. Według Jonesa orzecznik "jest" występujący w tego typu sformułowaniach nie został użyty w sensie literalnym, lecz metaforycznym, a zatem każdy, kto chce oskarżyć Dionizego o sprzeczność, powinien wyjaśnić metaforyczny sens tego wyrażenia i dopiero wtedy wykazać sprzeczność<sup>9</sup>. Pomijając fakt, że takie przerzucenie odpowiedzialności dowodu (mimo deklaracji zawartych we wstępie) jest cokolwiek nieuczciwe, trudno wskazać na tyle słabe i "metaforyczne" rozumienie słowa "jest", by po przypisaniu dwóch przeciwnych własności temu samemu obiektowi nie produkowało ono sprzeczności. Można jeszcze próbować obronić stanowisko Jonesa powołując się na fakt, że w jego interpretacji język zaprzeczeń jednostkowych jest podporzadkowanym sposobem mówienia o Bogu, który może zostać właściwe określony dopiero w języku "negacji". Ale to właśnie owe negacje produkują najbardziej typowe dla teologii negatywnej paradoksy. Skoro negacja jest właściwym sposobem mówienia o Bogu, jak może polegać na niemożliwości powiedzenia o Nim czegokolwiek? Nieprzekonujące są też tłumaczenia Jonesa "tautologiczności" negacji Dionizego – skoro nie pojmujemy niepojmowalności Boga, skąd wiemy, że jest niepojmowalny? W końcu, skoro negacja dotyczy niemożliwości powiedzenia czegokolwiek o Bogu, co nas uprawnia do tego, by nazywać Go niepojmowalnym? Tego typu pytania można mnożyć dla każdej "negatywnej" własności przypisanej Bogu w Corpus Dionysiacum. Zresztą, Jones sam przyznaje, że wielu myślicieli jego odczytanie teologii negatywnej uzna za twierdzenie czegoś o Bogu – pewien rodzaj wiedzy i mówienia o Nim<sup>10</sup>, wskazując tym samym paradoksalny charakter takiej interpretacji.

Jednakże, z punktu widzenia niniejszej pracy, artykuł Jonesa najbardziej traci na tym, że – mimo początkowych deklaracji - nie dokonał on logicznej rekonstrukcji apofatycznej wykładni Areopagity. Niestety, w swoich rozważaniach Jones nawet nie próbuje korzystać ze środków logiki formalnej. Co prawda, w tekście można odnaleźć nieliczne pojęcia właściwe dla rozważań tego typu – takie, jak "tautologia", "negacja", czy "reguła". Nietrudno jednak zauważyć, że są one używane w sensie często bardzo dalekim od tego znanego z roztrząsań logicznych. Pomimo tego, żaden z tych terminów nie został właściwie zdefiniowany. Ktoś, kto chciałby odsłonić logiczną strukturę teologii apofatycznej bazując na tej interpretacji, mógłby

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Tamże, s. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Tamże, s. 369.

ostatecznie skorzystać z podziału na trzy sposoby mówienia o Bogu, który Jones wyróżnił w pismach Dionizego (i nazwał twierdzeniami, zaprzeczeniami jednostkowymi oraz zaprzeczeniem wszelkich bytów, czyli "negacją"). Problem jednak w tym, że wywód Jonesa jest tylko nieco bardziej klarowny od pism samego Dionizego, które on interpretował i taka praca wymagałaby wpierw odpowiedniej interpretacji jego interpretacji [sic!].

# Rozdział 3

# Słaba Teoria Niewysłowionego

Próbę obrony teorii Niewysłowionego przed zarzutami o sprzeczność podjął także jeden z najbardziej wpływowych współczesnych myślicieli odwołujących się do nurtu apofatycznego – John Hick<sup>1</sup>. Hick co prawda nawiązuje wprost do doktryny Pseudo-Dionizego Areopagity<sup>2</sup>, ale jego punktem wyjścia bynajmniej nie jest interpretacja dzieł średniowiecznego filozofa, lecz studium religii jako takiej<sup>3</sup>. Celem, jaki przyświeca jego badaniom, jest uzasadnienie fenomenu religijnego pluralizmu<sup>4</sup>.

Przyjmując taki punkt wyjścia, Hick na określenie rzeczywistości transcendentnej nie używa terminu "Bóg", czy "bóstwo", lecz "Rzeczywiste" (the Real)<sup>5</sup>. W swojej teorii religijnego pluralizmu posługuje się on kantowskim rozróżnieniem na Rzeczywiste samo w sobie, an sich (noumenon) oraz Rzeczywiste, jakie jest doświadczane i pojmowane w rozmaitych religiach (phenomenon). Boska rzeczywistość doświadczana przez liczne wspólnoty religijne może zostać ujęta w pojęcia i kategorie ludzkiego języka. Może być na przykład osobowym Bogiem, stwórcą świata lub bezosobowym absolutem, jaki można spotkać w niektórych tradycjach religijnych. Natomiast Rzeczywiste samo w sobie jest bezwzględnie niewysławialne.

Przez "niewysławialne" rozumiem [...] posiadanie takiej natury, która jest poza zasięgiem siatki ludzkich pojęć. Dlatego o Rzeczywistym samym w sobie nie można w sposób uprawniony twierdzić, że jest osobowe lub bezosobowe, celowe lub niecelowe, dobre lub złe, substancją lub procesem, czy nawet że jest jedno lub jest ich wiele. Jednakże zaprzeczając na przykład temu, że Rzeczywiste jest osobowe, nie twierdzi się tym samym, że jest bezosobowe, lecz raczej, że taka polaryzacja pojęciowa czy dualizm nie ma do niego zastosowania<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Por. P. Sikora, *Logos Niepojęty*, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2010, s. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>J. Hick, *Ineffability*, "Religious Studies", vol. 36 (2000), ss. 37-40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Zob. J. Hick, An Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcendent, Yale University Press, New Haven – Londyn 1989.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Zob. Tamże, rozdział 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Polskie tłumaczenie terminologii Hicka podaję za P. Sikora, *Logos Niepojęty*, dz. cyt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>J. Hick, A Christian Theology of Religions: The Rainbow of Faiths, Westminster John Knox Press, Luisville, 1995, ss. 27-28.

Jednakże, jak wykazałem powyżej<sup>7</sup>, Hick zdaje sobie sprawę z paradoksu, do jakiego prowadzi takie podejście. Ma świadomość, że próba opisu czegoś, co z zasady jest niewysławialne lub inaczej: odnoszenie się do czegoś, co z zasady nie może być przedmiotem odniesienia, jest pozbawione sensu. Takie podejście Hick nazywa silną teorią Niewysłowionego (strong ineffability). W zamian za nią proponuje jej słabszą wersję.

## 3.1 Własności substancjalne i formalne

Kluczowym elementem słabej teorii Niewysłowionego Hicka jest rozróżnienie pomiędzy dwoma rodzajami własności: 1) własnościami substancjalnymi (treściowymi)<sup>8</sup> oraz 2) "generowanych logicznie" własnościami czysto formalnymi. Słaba teoria Niewysłowionego, którą – zdaniem Hicka – reprezentowali teologowie apofatyczni wszystkich większych religii, polega na stwierdzeniu, że Bogu (Rzeczywistemu) nie można przypisać żadnej własności substancjalnej. Dopuszcza ona jednak możliwość przypisywania mu własności formalnych. Ponieważ "żaden konkretny opis, który ma zastosowanie w dziedzinie ludzkiego doświadczenia nie może zostać zastosowany w sposób dosłowny do jego niedoświadczalnej podstawy", o Rzeczywistym samym w sobie możemy jedynie formułować "pewne czysto formalne wypowiedzi".

(WNT) Bogu (Rzeczywistemu) nie można przypisać własności substancjalnych, (w przeciwieństwie do własności formalnych, które mu przysługują).

Niestety, Hick nie podaje żadnej definicji, która pozwalałaby ostro odróżnić jedne własności od drugich a czytelnika pozostawia wyłącznie z krótką listą obu rodzajów takich predykatów:

- własności substancjalne: "jest dobry", "jest potężny", "posiada wiedzę".
- własności formalne: "jest przedmiotem odniesienia jakiegoś terminu", "jest taki, że nasze substancjalne pojęcia się do niego nie stosują" <sup>10</sup>.

Takie podejście nie tylko otworzyło drogę dla różnych interpretacji jego teorii, lecz także bezpośrednio naraziło ją na rozmaitą krytykę<sup>11</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Por. rozdz. 1.3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>W Theology of Religions... Hick nazywa te własności wewnetrznymi (intrinsic).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>J. Hick, An Interpretation of Religion..., dz. cyt., s. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Tamże, s. 239. Por. P. Sikora, Logos Niepojety, dz. cyt., s. 119-120.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Według Hicka w ciągu piętnastu lat od opublikowania An Interpretation of Religion... powstało ponad sto trzydzieści artykułów i około stu książek zawierających głosy krytyczne na temat jego pracy – por. J. Hick, Introduction to the Second Edition, [w:] tenże, An Interpretation of Religion..., dz. cyt., s. xvii.

William Rowe<sup>12</sup> – tak, jak większość głosów krytycznych – podkreśla brak rzetelnego zdefiniowania tak ważnych dla tej koncepcji pojęć. Bazując na pracy Hicka próbuje on podać swoje własne definicje. Według niego "własność formalna Rzeczywistego jest pewną abstrakcyjną charakterystyką posiadaną przez Rzeczywiste, która jest warunkiem możliwości naszego odnoszenia się do niego lub postulowania go jako tego, co spotykane poprzez osobowe bóstwa lub nieosobowe absoluty wielkich religii świata". Natomiast własność substancjalna Rzeczywistego to "istotna (istotowa) własność należąca do jego natury"<sup>13</sup>.

Podobny zarzut przeciwko słabej teorii Niewysłowionego Hicka wysuwa Christopher Insole. On także uważa, że pojęcia własności formalnych i substancjalnych nie zostały dostatecznie dobrze określone. Odrzuca on jednak koncepcję Rowe twierdząc, że terminy użyte w jego definicjach – abstrakcyjny oraz istotowy – nie są wcale mniej tajemnicze, niż terminy formalny i substancjalny obecne w oryginalnej teorii Hicka. W zamian za nie proponuje swoje definicje. Według niego własność formalna to taka własność, która "wyłącznie i bezpośrednio określa, jakie inne własności mogą (lub nie) być przypisane przedmiotowi"<sup>14</sup>. Natomiast własności substancjalne nie zawierają bezpośrednio takiej informacji, choć niektóre z nich – takie, jak "wszechmocny", "wszechmogący" czy "wszechwiedzący" – mogą wymagać współwystępowania.

Jeszcze inaczej pojęcie własności formalnej rozumie Alvin Plantinga. W jego odczytaniu są to takie własności, które posiada wszystko i – ponadto – wszystko posiada je z konieczności. Aby własność została uznana za formalną, powinna ona spełniać oba te warunki. Przykładem będzie tutaj: "jest tożsamy z samym sobą", "posiada własności", "posiada własności istotowe", "jest taki, że 7+5=12" <sup>15</sup>.

### 3.2 Dyskusja

Jednakże to nie na niezdefiniowaniu kluczowych pojęć polega główny zarzut, jaki wyżej wymieni autorzy wysuwają przeciw słabej teorii Niewysłowionego. Hick twierdzi, że z niewysławialności Rzeczywistego wynika, że nie można o nim orzekać

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>W.L. Rowe, *Religious pluralism*, "Religious Studies", vol. 35 (1999), ss. 139-150.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Tamże, s. 145. Pierwszy cytat za: P. Sikora, *Logos Niepojęty*, dz. cyt., s. 120. Warto zauważyć, że w niektórych swoich pracach Hick własności substancjalne nazywa własnościami wewnętrznymi – zob. przypis 8.

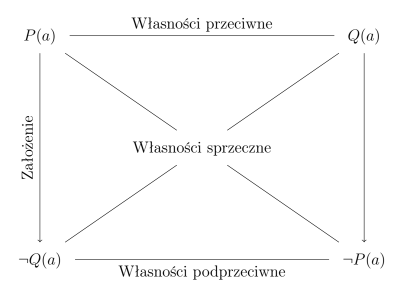
<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>C.J. Insole, Why John Hick cannot, and should not, stay out of the jam pot, "Religious Studies", vol. 36 (2000) s. 28

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Zob. A. Plantinga, Warranted Christian Belief, Oxford University Press, New York 2000, s. 47.

pewnych par własności, np. nie można powiedzieć o nim, że jest dobry lub zły, czy że jest osobowy lub nieosobowy. Zdaniem Rowe, Hick eksplikując w taki sposób działanie swojej teorii używa dwóch rodzajów par własności:

- własności przeciwnych (np. dobry zły, czerwony zielony);
- własności sprzecznych (np. osobowy nieosobowy, formalny nieformalny).

Tak, jak zdania przeciwne nie mogą być jednocześnie prawdziwe – tak własności przeciwnych nie można przypisać jednocześnie temu samemu obiektowi. Nie wyklucza to jednak sytuacji, w której ani jedna, ani druga własność z pary własności przeciwnych nie przysługuje danemu obiektowi, np. woda w jeziorze może nie być gorąca ani zimna (lecz letnia), albo cytryna może nie być czerwona ani zielona (lecz żółta). Natomiast własności sprzeczne obarczone są silniejszym kryterium. Tak, jak zadania sprzeczne nie tylko nie mogą być jednocześnie prawdziwe, lecz także nie mogą być jednocześnie fałszywe – podobnie zawsze jedna z pary własności sprzecznych musi danemu obiektowi przysługiwać. A zatem główny zarzut Rowe przeciw słabej teorii Niewysłowionego polega na tym, że nie widzi on sposobu, w jaki Rzeczywiste może uniknąć posiadania jednej z pary własności sprzecznych lub – inaczej mówiąc – że teoria ta nie pokazuje, w jaki sposób i dlaczego ogranicza się w niej działanie prawa wyłączonego środka.



Rysunek 1: "Kwadrat logiczny" własności. Zależności zachodzą dla dwóch własności z jednej domeny (np. domeny koloru) lub po prostu dla dowolnych własności P oraz Q, dla których prawdziwe jest, że  $\forall x(P(x) \to \neg Q(x))$ .

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>W.L. Rowe, *Religious pluralism*, dz. cyt., s. 146.

By zobrazować swoje wątpliwości Rowe podaje przykład pary własności sprzecznych: zielony – nie-zielony i liczby dwa. Czy liczba dwa może być zielona lub nie-zielona? Jeśli mielibyśmy pozostać w obrębie koncepcji Hicka, należałoby stwierdzić, że – ponieważ liczbom nie można przypisać własności koloru – liczba dwa nie jest ani zielona, ani nie-zielona. Rowe stanowczo odrzuca taki pogląd. Uważa on, że – ponieważ nie jest możliwe, by liczba dwa była zielona – jest ona z konieczności nie-zielona a takie stwierdzenie wcale nie pociąga za sobą tezy, że liczbom można przypisywać własności koloru<sup>17</sup>.

Podobny zarzut przeciw pomysłowi Hicka wysuwa Alvin Plantinga:

Jeśli Hick uważa, że żaden z naszych terminów nie może zostać użyty dosłownie na określenie Rzeczywistego, to nie jest możliwe, by to, co mówi, miało jakikolwiek sens. Zakładam, że termin trzykołowy nie przysługuje Rzeczywistemu; Rzeczywiste nie jest trzykołowe. Ale jeśli Rzeczywiste nie jest trzykołowe, to własność "nie jest trzykołowe" przysługuje mu w sposób dosłowny; jest nietrzykołowe. Trudno byłoby nie być ani trzykołowym, ani nie nie-trzykołowym, ani nie uważam, że Hick chciałby sugerować, że jest to możliwe<sup>18</sup>.

Ponadto nie jest pewne, czy sama para drugorzędowych własności "substancjalny – formalny" jest parą własności przeciwnych, sprzecznych lub zupełnie od siebie niezależnych (z którą mamy do czynienia, gdy na przykład dzielimy kwiatki czerwone i pachnące). Pozostawienie czytelnika z prostym wyliczeniem kilku własności substancjalnych i formalnych sprawia, że można niesprzecznie założyć, że istnieją własności, które nie są ani substancjalne, ani formalne. Podobnie, nietrudno wyobrazić sobie własność, która jest jednocześnie substancjalna, jak i formalna – choćby, nie szukając daleko, "jest sprzeczny" oraz "jest taki, że można orzec o nim dwa prawdziwe sądy, z których jeden jest negacją drugiego" 19. Inaczej mówiąc, nie jest jasne, czy podział zaproponowany przez Hicka jest pełny i wyczerpujący, tj. dzieli zbiór własności na podzbiór właściwy i jego dopełnienie. Jeśli istnieje jakaś własność substancjalna i formalna zarazem, utrzymywanie WNT traci sens.

Zupełnie odmienny zarzut wobec pomysłu Hicka przedstawił Insole. Uważa on, że ograniczenie mówienia o Bogu wyłącznie do wypowiedzi o charakterze czysto formalnym jest bezzasadne, ponieważ aby przypisać Rzeczywistemu samemu w sobie jakąkolwiek własność formalną musimy wpierw posiadać wiedzę na temat jego własności substancjalnych. W rzeczywistości, przypisywanie jakiemukolwiek

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Zob. Tamże, ss. 147-149.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>A. Plantinga, Warranted Christian Belief, dz. cyt., s. 45. Ocena apofatyzmu Hicka dokonana przez Plantingę jest tak samo rozbudowana, co surowa – por. tamże, ss. 43-63. Należy jednak stwierdzić, że uczynił on z koncepcji Hicka pewien rodzaj słomianej kukły w wielu miejscach krytykując go za poglądy, których ten nigdy nie utrzymywał.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Nawet jeśli komuś ten przykład nie przypadnie do gustu, to można niesprzecznie założyć, że istnieją takie własności.

przedmiotowi własności formalnych wymaga od podmiotu posiadania dużo większej wiedzy niż przypisywanie mu wyłącznie własności substancjalnych. Skoro własność formalna mówi o (nie)możliwości przypisania danemu przedmiotowi innych własności, aby móc ją w sposób uprawniony orzec o tym przedmiocie musimy wpierw ustalić:

- (1) jego ontologiczny typ (obiekt fizyczny, fikcyjny, rzeczywistość boska itp.),
- (2) jego ontologiczną naturę (prosta, złożona, osobowa, transcendentna, immanentna itp.),
- (3) nasz dostęp poznawczy do przedmiotów tego typu oraz
- (4) jakie typy własności można danemu przedmiotowi przypisywać w sposób uprawniony na podstawie tego, co wiemy o (1), (2) i (3).

Tymczasem do orzekania o danym przedmiocie własności substancjalnych nie potrzeba posiadać tego rodzaju wiedzy. Wystarczy wiedzieć, że np. "ta sukienka jest czerwona" lub że "Sherlock Holmes był bystry"<sup>20</sup>.

Wszyscy wymienieni wyżej autorzy podnoszą przeciw Hickowi również zarzut niekonsekwencji wskazując, że w wielu miejscach na określenie Rzeczywistego an sich używa on pojęć, które – wedle jego własnego pomysłu – należałoby zaliczyć do kategorii własności substancjalnych, a nie formalnych. W jednym ze swych dzieł Hick określa Rzeczywiste samo w sobie jako "takie, że gdyby nie było prawdziwe, cała dziedzina doświadczeń religijnych, w swojej różnorodności, byłaby czystą projekcją wyobraźni"<sup>21</sup>. Można byłoby uparcie twierdzić, że jest to własność formalna, ale by przysługiwała ona Rzeczywistemu, należy wpierw przyznać mu (substancjalną) własność "jest prawdziwe". Oczywiście zakładając, że doświadczenia religijne nie są czystą projekcją wyobraźni²². W innych miejscach Hick przypisuje Rzeczywistemu własności "bycia źródłem i podstawą wszystkiego"²³, "bycia autentycznie doświadczanym zarówno jako fenomen teistyczny, jak i nieteistyczny"²⁴, czy też "posiadania bogatej natury"²⁵ i wiele innych określeń, które sprzeciwiają się głównej zasadzie słabej teorii Niewysłowionego, którą sam nałożył na mowę o Bogu²⁶.

Oprócz wspomnianej wyżej niekonsekwencji, koncepcja Hicka oskarżana jest także o zwykłą sprzeczność. Według Hicka niewysławialność Rzeczywistego samego

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Zob. C.J. Insole, Why John Hick cannot..., dz. cyt., ss. 19-20. Por. P. Sikora, Logos Niepojęty, dz. cyt., s. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>J. Hick, A Christian Theology of Religions..., dz. cyt., ss. 59-60.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Por. W.L. Rowe, *Religious pluralism*, dz. cyt., s. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>J. Hick, A Christian Theology of Religions..., dz. cyt., s. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Tenże, An Interpretation of Religion..., dz. cyt., s. 242, 246-7.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Tenże, A Christian Theology of Religions..., dz. cyt., s. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Por. W.L. Rowe, *Religious pluralism*, dz. cyt., s. 146; C. J. Insole, *Why John Hick cannot...*, dz. cyt., s. 26 oraz A. Plantinga, *Warranted Christian Belief*, dz. cyt., ss. 44-45.

w sobie polega na tym, że jego natura "znajduje się poza zasięgiem siatki ludzkich pojęć". Wszystko wskazuje na to, że własności formalne również należą do takiej kategorii. Gdyby trzymać się ściśle tego sformułowania, także one nie powinny zostać przypisane Rzeczywistemu an sich.

Rzeczywiste w sobie nie może być tym, za co ma je Hick – rzeczywistością całkowicie przekraczającą sieć ludzkich pojęć. Stwierdzić powyższe, to zaprzeczyć, że Rzeczywiste przekracza wszystkie pojęcia, bo "przekracza" też jest ludzkim pojęciem<sup>27</sup>.

Argument ten można próbować odeprzeć biorac za dobra monete interpretacje własności formalnych i substancjalnych zaproponowaną przez Rowe. Według niej własności substancjalne Rzeczywistego to własności istotowe, należące do jego natury. Ponieważ ta przekracza sieć ludzkich pojeć, nie moga one zostać przypisane Rzeczywistemu. Należałoby jednak wtedy uznać, że własności formalne – np. chętnie przez Hicka przypisywana Rzeczywistemu własność "taki, że nasze substancjalne pojecia się do niego nie stosują" – nie należą do natury Rzeczywistego. Próba ta ma szanse powodzenia. Wymagałaby jednak najpierw wyeksplikowania pojęcia natury i przedstawienia możliwości epistemologicznego dostępu do niej. Nietrudno zauważyć, że taka filozoficzna teoria miałaby kilka niepożądanych własności. Na przykład taka, że dopuszczałaby istnienie obiektów posiadających istotowe, należące do natury własności, które w zasadzie im nie przysługują lub które z pewnych powodów nie można im przypisać. Ponadto, nie jest do końca jasne, dlaczego proste, bezpośrednie własności substancjalne Rzeczywistego an sich mają znajdować się "poza zasięgiem siatki ludzkich pojęć" a bardziej złożone formalne własności mają już w tej siatce się mieścić. Należy także odnotować, że podejście Rowe jest niezgodne z ta interpretacja teorii Niewysłowionego, zgodnie z która niewysławialność nie wynika z samych tylko ograniczeń podmiotu poznającego, lecz jest istotną częścią transcendentnej natury Boga.

W podobnym duchu wypowiada się Sebastian Gäb<sup>28</sup> konstatując, że samą niewysławialność Rzeczywistego należałoby właściwie zaliczyć do jego własności substancjalnych. Jego zdaniem, gdy Hick nazywa Rzeczywiste niewysławialnym, jego celem jest nie tyle określenie zasad używania tego terminu, lecz raczej wyjaśnienie swojej koncepcji Rzeczywistego, a bycie niewysławialnym jest istotną częścią tego pojęcia. Niewysławialność Rzeczywistego należy zatem do jego natury i jest dokładnie tym, co odróżnia Rzeczywiste od innych obiektów. Z tego powodu należy

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>W. L. Rowe, *Religious pluralism*, dz. cyt., s. 145-6. Cytat w j. polskim za P. Sikora, *Logos Niepojęty*, dz. cyt., s. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Zob. S. Gäb, Languages of ineffability: the rediscovery of apophaticism in contemporary analytic philosophy of religion, [w:] Negative Knowledge, red. S. Hüsch et al., Narr Francke Attempto Verlag, Tybinga 2020, ss. 191-206.

uznać, że niewysławialność jest jego istotową i substancjalną własnością, lecz wtedy – zgodnie z samą słabą teorią Niewysłowionego – nie może ona zostać przypisana Rzeczywistemu.

Kolejna grupa argumentów przeciwko koncepcji Hicka uderza w nią jako teorię pluralizmu religijnego. Insole podaje dwa rudymentarne warunki, jakie musi spełniać dobra hipoteza – sprawiać, że dane zostają wyjaśnione 1) lepiej, niż gdyby to miało miejsce bez tej hipotezy oraz 2) lepiej niż w świetle innych hipotez. W takim wypadku słaba teoria Niewysłowionego Hicka byłaby dobrą hipotezą religijnego pluralizmu, gdyby wyjaśniała różnorodność religijnych doświadczeń 1) lepiej, niż gdyby to miało miejsce bez postulowania Rzeczywistego samego w sobie oraz 2) lepiej niż inne teorie wyjaśniające ten fenomen. Według Insole, postulowanie istnienia takiego X, o którym możemy stwierdzić jedynie tyle, że nic o nim nie może zostać stwierdzone, nie może stanowić wyjaśnienia czegokolwiek. A zatem teoria Hicka nie spełnia żadnego z tych warunków<sup>29</sup>.

Plantinga idzie o krok dalej i oskarża Hicka o intelektualny imperializm. Skoro wyjaśnieniem religijnego pluralizmu w słabej teorii Niewysłowionego jest postulowanie Rzeczywistego samego w sobie, któremu w sposób dosłowny nie możemy przypisywać żadnej własności substancjalnej, Hick konkluduje, że standardowy język religijny (wszelkie dogmaty, tezy i doktryny wszystkich religii) należy uznać za fałszywy – o ile tylko traktujemy go dosłownie a nie "mitologicznie" Nietrudno zauważyć, że motywacją stojącą za takim stwierdzeniem jest chęć zachowania równorzędności wszystkich wyznań. Jednakże, zdaniem Plantingi taka konstatacja przynosi zupełnie odmienny skutek:

Teraz deklarujemy, że wszyscy się mylą – wszyscy, oprócz nas i kilku oświeconych dusz. [...] Wspaniałomyślnie uważamy, że reszta ludzkości błądzi; nie ulega wątpliwości, że chęci mają dobre, ale niestety mylą się co do tego, co uważają za najważniejsze i najcenniejsze. Trudno mi uznać taką postawę za manifestację tolerancji i intelektualnej pokory, wygląda to raczej na wyraz protekcjonalności<sup>31</sup>.

W końcu, tak jak praca Jonesa, tak i słaba teoria Niewysłowionego Hicka pozbawiona jest rozważań o charakterze logicznym. Jak zauważa Insole,

Mimo, iż Hick nazywa własności formalne "generowanymi logicznie", nie ma w nich nic specjalnie "logicznego". Stwierdzenie, że Bóg jest taki, że "żadne substancjalne pojęcia się do niego nie stosują" nie ma charakteru analitycznego w żadnym z niekontrowersyjnych sensów intensji pojęcia "Bóg". Jeśli

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Por. C. J. Insole, Why John Hick cannot..., dz. cyt., ss. 31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Por. J. Hick, An Interpretation of Religion..., dz. cyt., s. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>A. Plantinga, Warranted Christian Belief, dz. cyt., s. 62.

istnieją jakieś "logiczne" podstawy, które generowałyby takie formalne własności, Hick powinien je wyraźnie określić. Jednakże perspektywa wskazania takich podstaw nie wygląda obiecująco<sup>32</sup>.

Okazuje się jednak, że praca Hicka potrafiła zainspirować innych autorów do przeprowadzenia rozważań, w których teologia apofatyczną ujęta jest już w bardziej formalne struktury. Przykładem takich rozważań jest Petera Küglera propozycja sformułowania uniwersalnej i egzystencjalnej zasady teologii negatywnej.

 $<sup>^{32}\</sup>mathrm{C.}$  J. Insole, Why John Hick cannot..., dz. cyt., s. 28.

## Rozdział 4

# Uniwersalna i egzystencjalna zasada teologii negatywnej

#### 4.1 Metafora ciemności

Punktem wyjścia rozważań Küglera<sup>1</sup> są pisma Pseudo-Dionizego Areopagity. Kügler uważa, że kluczowa zarówno dla rozważań Dionizego, jak i dla całego nurtu religijnego mistycyzmu, jest metafora ciemności<sup>2</sup>. W szczególności uważa, że w jezyku Areopagity słowo "ciemność" związane jest poznawczymi deficytami, które nazywa on "prawdziwie mistyczną ciemnością niepoznawalności"<sup>3</sup>. Skoro Bóg przekracza wszelkie pojmowanie i wszelką wiedzę, nasza sytuacja poznawcza może zostać porównana do ciemności nocy, w której nie możemy uzyskać wiedzy o otaczającym nas świecie bazując wyłącznie na zmyśle wzroku. Zdaniem Küglera podobieństwo tych przypadków jest na tyle wystarczające, by mówić sensownie o "ciemności" jako metaforze Boga. Pod pewnym względem sytuacje te są jednak niepodobne. W ciemności mimo wszystko możemy tworzyć pewne przekonania na temat otaczającego nas świata, jakkolwiek nie możemy uzasadnić tych przekonań poprzez odwołanie się do tego, co widzimy. Z powodu tego ograniczenia, takie przekonania nigdy nie staną się wiedzą. Natomiast w apofatycznej teologii Dionizego nie tylko formułowanie wiedzy o Bogu jest poza zasięgiem ludzkich możliwości, lecz nawet samo nabywanie przekonań o Nim wydaje się niemożliwe. Bóg jest niewysławialny i niepojmowalny, jest ponad wszelkim stwierdzeniem i ponad wszelkim zaprzeczeniem.

Przyjęcie takiej metafory Boga ma jednak pewne niepożądane konsekwencje. We współczesnej filozofii Boga uważa się, że metaforyczny dyskurs o Bogu presuponuje posiadanie o nim pewnych dosłownych przekonań<sup>4</sup>. Jeśli przyjmiemy taką

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>P. Kügler, The meaning of mystical 'darkness', "Religious Studies", vol. 41 (2005), ss. 95-105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>"Boska ciemność" to tytuł pierwszego rozdziału *Teologii mistycznej*.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, *Teologia mistyczna*: I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Na to, że za religijnym językiem metaforycznym powinny stać jakieś dosłowne przekonania wskazuje wielu myślicieli. Na przykład Walter Stace twierdzi, że każda sensowna metafora powinna

tezę, nietrudno wskazać paradoksalny charakter metafory ciemności. Mówi ona, że nabywanie i utrzymywanie jakichkolwiek dosłownych przekonań o Bogu nie jest możliwe a jednocześnie – jak każda metafora – zakłada posiadanie takich przekonań. Celem rozważań Küglera jest uniknięcie tego paradoksu. Mówiąc dokładniej, chce on pokazać, że możliwe jest utrzymanie "ciemności" jako metafory Boga przy jednoczesnym zachowaniu tezy, że religijny język metaforyczny presuponuje pewne dosłowne przekonania o Bogu<sup>5</sup>.

## 4.2 Dwie zasady teologii negatywnej i ich paradoksalne konsekwencje

Zdaniem Küglera dosłowną podstawą dla metafory ciemności jest centralna idea teologii apofatycznej rozumianej jako teologia milczenia – mianowicie taka, że Bóg jest niewysławialny, nie można o Nim nic powiedzieć. Z punktu widzenia niniejszej pracy interesujący jest fakt, że Kügler stara się wyrazić ją w względnie formalny<sup>6</sup> sposób. Pierwszą iteracją jego starań jest ogólna (uniwersalna) zasada teologii negatywnej (UNT):

(UNT) Dla każdej własności Q, Bóg ani posiada, ani nie posiada Q.

Niestety, sąd wyrażony przez UNT dzieli z teorią Niewysłowionego jej dobrze znane problemy z zachowaniem spójności. Skoro UNT jest wyrażaniem wykorzystującym ogólną kwantyfikację przebiegającą po zbiorze własności, możemy ją egzemplifikować używając jakiejkolwiek własności. Rozważmy w takim razie własność B oznaczającą "jest niebieski". Możemy następnie sformułować (bardziej złożoną) własność "ani jest, ani nie jest niebieski" i oznaczyć ją przez  $B^*$ . Teraz, powołując się na UNT, zmuszeni jesteśmy przyznać, że Bóg posiada własność  $B^*$  i jednocześnie – zgodnie z tą samą zasadą – ani posiada, ani nie posiada  $B^*$ . Nietrudno zauważyć,

być oparta na podobieństwie oraz przynajmniej teoretycznie powinna być ona przekładalna na język dosłowny. Te dwa warunki odpowiadają dwóm popularnym teoriom metafor. Według pierwszej z nich metafory to zakamuflowane porównania, według drugiej posiadają one to samo znaczenie, co odpowiadający im opis dosłowny – por. W. T. Stace, Mysticism and Philosophy, Macmillan & Co Ltd, London 1961, ss. 284-306. Cytowany w poprzedniej sekcji Christopher Insole podaje nieco bardziej ogólną teorię (religijnych) metafor. W jego koncepcji sensowna wypowiedź metaforyczna powinna spełniać trzy warunki: 1) jej odbiorca powinien pojąć, że dosłowna interpretacja nie jest odpowiednia; 3) powinien potrafić rozpoznać wszystkie metaforyczne znaczenia tego wyrażenia oraz 2) powinien móc wybrać właściwe znaczenie metaforyczne użyte w danym kontekście – por. C. J. Insole, Metaphor and the Impossibility of Failing to Speak about God, "International Journal for Philosophy of Religion", vol. 52 (2002), ss. 35-43. Podobne podejście do językowych metafor prezentuje John Searl – por. J. Searl, Metaphor, [w:] Metaphor and Thought, red. A. Ortony, Cambridge University Press, Cambridge 1993, ss. 83-111.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Zob. P. Kügler, The meaning of mystical 'darkness', dz. cyt., s. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>On sam deklaruje, że jest to zapis półformalny (semiformal) – por. tamże, s. 98.

że w rzeczywistości powyższy argument zupełnie nie zależy od własności wyrażonej przez B i przy jego pomocy możemy wyprodukować tyle sprzeczności, ile tylko istnieje własności. Z tego powodu Kügler proponuje zastąpić UNT szczegółową (egzystencjalną) zasadą teologii negatywnej (ENT).

(ENT) Nie istnieje własność Q taka, że Bóg posiada lub nie posiada Q.

Zanim posuniemy się dalej w naszych rozważaniach przedstawmy powyższe zasady w nieco bardziej formalny sposób. Skoro UNT wykorzystuje kwantyfikację po własnościach, na potrzeby jej formalizacji najrozsądniej będzie zaadoptować logikę drugiego rzędu. W takim ujęciu UNT przybierze postać

(UNT') 
$$\forall_Q \neg (Q(g) \lor \neg Q(g)),$$

gdzie Q jest symbolem predykatowym a g stałą indywiduową oznaczającą Boga. W takim sformułowaniu sprzeczność jest jeszcze bardziej oczywista:

contr. 4.4, 4.5

Zinterpretowanie terminu "Bóg" w kategoriach deskrypcji określonej prowadziłoby do przeformułowania UNT w następujący sposób: (UNT")

(UNT") 
$$G(x) \equiv \forall_Q \neg (Q(x) \lor \neg Q(x)).$$

Jednakże w takim wypadku oddanie naturalno-językowego terminu "Bóg" przy pomocy predykatu prowadzi do dodatkowych niepożądanych konsekwencji. Jedną z nich jest zdanie, że coś jest Bogiem wtedy i tylko wtedy, gdy nim nie jest:

$$(4.6) \quad G(x) \equiv \forall_Q \neg (Q(x) \lor \neg Q(x))$$

$$(4.7) \quad G(x) \equiv \neg (G(x) \lor \neg G(x))$$

$$(4.8) \quad G(x) \equiv \neg G(x) \land G(x)$$

$$(4.7, p. De Morgana, \neg\neg elim., syl. hip.)$$

$$(4.9) \quad G(x) \equiv \neg G(x)$$

$$(4.8, \land elim.)$$

$$(4.11) \quad G(x)$$

$$(4.11) \quad G(x)$$

$$(4.12) \quad G(x)$$

 $(4.11) \neg G(x) \tag{-||-)}$ 

contr. 4.10, 4.11

Z powodu powyższych problemów w tejże sekcji będę traktował termin "Bóg" jako nazwę własną. Za takim ujęciem stoją jeszcze dwa argumenty. Po pierwsze, ułatwi to porównanie zasad Küglera z tymi formalnymi ujęciami teorii Niewysłowionego, w których użycie predykatu w celu oddania słowa "Bóg" jest niemożliwe, nieintuicyjne lub prowadzi wprost do sprzeczności. Po drugie, skoro kwestia (nie)istnienia Boga nie jest centralnym zagadnieniem teologii apofatycznej – przeciwnie, myśliciele apofatyczni raczej uznawali Jego istnienie za pewnik – przyjęcie tej kategorii językowej nie będzie kwestią kontrowersyjną<sup>7</sup>. Odpowiadające takiemu ujęciu sformułowanie ENT przybierze następującą postać:

(ENT') 
$$\neg \exists_Q (Q(g) \lor \neg Q(g)).$$

Powodem, dla którego UNT zostało zastąpione przez ENT był fakt, że pierwsza z tych zasad prowadziła do potencjalnie nieskończonej liczby paradoksów – przy jej pomocy można było wygenerować paradoks samoodniesienia dla każdej własności obecnej w języku. Nie oznacza to jednak, że ENT pozwala ostatecznie uniknąć tego problemu. Szczegółowa zasada teologii negatywnej także jest dosłowną wypowiedzią o Bogu wrażoną w języku. Przypisuje ona Bogu pewną (złożoną) własność "taki, że nie ma żadnej własności, którą On posiada lub nie posiada". Nazwijmy tę własność  $G^*$ . Ponownie jesteśmy zmuszeni stwierdzić, że z ENT wynika, że Bóg posiada własność  $G^*$ , co jednocześnie jest sprzeczne z ENT, ponieważ zgodnie z jej treścią nie istnieje żadna własność, którą Bóg posiada (ani taka, którą nie posiada). Jednakże, zdaniem Küglera, logiczny problem ENT nie jest tak wielki jak trudności nękające UNT. Jest on jednak na tyle poważny, że w ostatniej części pracy $^8$  próbuje sobie z nim poradzić. Rozważa on trzy strategie: "somopodważenie", "ograniczenie" i "samowykluczenie" $^9$ .

# 4.3 Trzy strategie Küglera. Somowykluczenie jako sposób na uniknięcie sprzeczności ENT

Strategia somopodważenia polegałaby właściwe na rezygnacji z metafory ciemności. Warto podkreślić, że jest ona bliska treści samej *Teologii mistycznej* jak i wielu interpretacji tego tekstu, wedle których doktryna apofatyczna Dionizego w takim samym stopniu kwestionuje zasadność afirmatywnego, jak i negatywnego dyskursu

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Por rozdz. 1.4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Zob. P Kügler, The meaning of mystical 'darkness', dz. cyt., s. 99-103.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Org. odpowiednio: self-subversion, restriction i self-exclusion. Ten środkowy termin Sikora tłumaczy dosłownie, jako restrykcję, por. P. Sikora, Logos Niepojęty, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2010, P. Sikora, Logos Niepojęty, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2010, ss. 121-122.

o Bogu. Wielu autorów nazywa to podejście "negacją negacji" i wskazuje je jako najważniejszy powód, dla którego teologia negatywna jest teologią milczenia. Oferuje ona pewną drogę ku Bogu, lecz im dalej na niej się znajdujemy, tym większe trudności napotyka nasz język i umysł. Na końcu tej drogi także i ona sama musi zostać porzucona, ponieważ i ona stanowi niewłaściwy sposób mówienia i myślenia o Nim – wobec nieopisywalnego Boga pozostaje wyłącznie milczenie. Zdaniem Küglera jego ENT może przyczynić się do lepszego zrozumienia takiego stanowiska. Jego szczegółowa zasada teologii negatywnej pełniłaby tutaj rolę eksplanacyjną – miałaby bowiem tłumaczyć, na czym dokładnie polegają trudności, które język ludzki napotyka przy próbie opisu transcendencji. Jednakże sam Kügler nie jest przekonany co do słuszności takiego podejścia, ponieważ oznacza ono pogodzenie się z paradoksalnym charakterem teorii Niewysłowionego a nie usunięcie go:

[...] to, czy dojście do sprzeczności (i wywołane nim milczenie) zostanie uznane za najwspanialsze osiągnięcie czy też niepożądane niepowodzenie teologii jest kwestią filozoficznego temperamentu. Nie każdy będzie zachwycony strategią samopodważenia<sup>11</sup>.

Najwyraźniej filozoficzny temperament Küglera sprawia, że on sam zachwycony nią nie jest.

Druga z rozważanych strategii polegałaby na podzieleniu zbioru własności na dwie klasy i ograniczeniu stosowania ENT tylko do jednej z nich. Przykładem takiego rozwiązania jest podział własności przypisywanych Bogu na substancjalne i formalne, którego dokonał Hick $^{12}$ . Próbując obronić ENT przed paradoksem samoodniesienia można by założyć, że dotyczy ona tylko własności substancjalnych. Przy takim założeniu szczegółowa zasada teologii negatywnej Küglera głosiłaby, że nie istnieje substancjalna własność Q taka, że Bóg posiada lub nie posiada Q. Natomiast ta własność, która wyrażona jest przez samą jej treść (a którą poprzednio oznaczyliśmy jako  $G^*$ ), należy do kategorii własności formalnych. W ten sposób unikamy sytuacji, w której ENT odnosi się do samej siebie. Jednakże Kügler nie jest przekonany także do takiego stanowiska. Uważa on, że podział na własności formalne i substancjalne zaproponowany przez Hicka, a także próby doprecyzowania tego podziału przez jego krytyków są albo beznadziejnie niejasne, albo – w najlepszym razie – przebiegają w nieodpowiednich miejscach.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>D. Turner, The Darkness of God: Negativity in Christian Mysticism, Cambridge University Press, Cambridge 1995, s. 45; P. Rorem, Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and an Introduction to Their Influence, Oxford University Press, New York – Oxford 1993, s. 213; D. Brylla, Rozważania o apofatycznej kategorii "negacja negacji", "Seminare", vol. 38 (2017), nr 1, ss. 65-76.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>P Kügler, The meaning of mystical 'darkness', dz. cyt., s. 100.

 $<sup>^{12}</sup>$ Zob. rozdz. 3.

W zamian za to proponuje on trzecią strategię, którą nazywa samowykluczeniem. W myśl tego rozwiązania szczegółowa zasada teologii negatywnej dotyczy wszystkich własności przypisywanych Bogu poza tą, którą sama ta zasada wyraża. Innymi słowy, z zasięgu obowiązywania ENT wykluczamy własność  $G^*$  "taki, że nie ma żadnej własności, którą On posiada lub nie posiada", czyli tę właśnie, która jest przypisywana Bogu przez ENT. Zdaniem Küglera taki zabieg najlepiej służy przedstawieniu ENT jako dosłownej podstawy dla metafory ciemności.

### 4.4 Dyskusja

Warto zauważyć, że ENT' (a także naturalno-językowe sformułowanie zawarte w ENT) przyjmuje pewną postać negacji prawa wyłączonego środka. Mając to na uwadze, przy próbie ujęcia rozważań Küglera w formalne struktury powinniśmy zrezygnować ze stosowania logiki klasycznej z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze, w klasycznych przypadkach zasada tertium non datur musi obowiązywać. Po drugie, zastępowania (UNT') przez (ENT') na gruncie logiki klasycznej traci jakikolwiek sens, ponieważ wyrażenia te są równoważne (nietrudno zauważyć, że równoważność obu zasad konstytuowana jest przez prawo De Morgana)<sup>13</sup>. Kügler jest świadomy tego faktu i sam proponuje, by do przedstawienia apofatycznego dyskursu zastosować jedną z logik nieklasycznych<sup>14</sup>. Niestety, nie podaje on wprost żadnego konkretnego rachunku, który mógłby służyć jako odpowiednia rama dla jego rozważań. Spróbujmy jednak przyjrzeć sie bliżej tej kwestii.

Na pierwszy rzut oka wydawałoby się, że najlepszą kandydatką do oddania formalnej struktury poglądów Küglera jest logika intuicjonistyczna. Powstała ona jako rezultat formalizacji pewnych poglądów dotyczących podstaw matematyki (zwanych intuicjonizmem). Poglądy te były rozwijane w pierwszych dekadach ubiegłego stulecia i podobnie jak większość nurtów filozoficznych badań nad podstawami matematyki tamtego okresu, powstały w reakcji na pewne antynomie dostrzeżone w teorii mnogości<sup>15</sup>. Od samego początku oczywistym było, że logika intuicjonistyczna, jako próba sprecyzowania intuicjonistycznych sposobów wnioskowań pochodzących z odmiennej, zrekonstruowanej matematyki, nie może akceptować wszystkich praw stosowanych na gruncie rachunku klasycznego. Do jej najbardziej znanych własności należy fakt, że odrzuca ona prawo wyłączonego środka. Dziś można śmiało powie-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Warto dodać, że nie ma znaczenia tutaj fakt, że dla formalizacji zasad Küglera zastosowaliśmy logike drugiego go rzedu. Prawa rzadzace ta równoważnościa zostaja zachowane.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Zob. P Kügler, The meaning of mystical 'darkness', dz. cyt., s. 98-99.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Historię i okoliczności powstania logiki intuicjonistycznej opisuję w P. Urbańczyk, *Geneza intuicjonistycznego rachunku zdań i Twierdzenie Gliwienki*, "Zagadnienia Filozoficzne w Nauce", nr 56 (2014), ss. 33-56.

dzieć, że logika intuicjonistyczna jest najlepiej ugruntowaną i najszerzej zbadaną logiką nieklasyczną posiadającą tę własność – co dla celów formalizacji ENT byłoby pożądaną cechą.

Powiedzieliśmy jednak, że rachunek logiczny, który by miał leżeć u podstaw ENT powinien także blokować równoważność UNT' i ENT'. Problem w tym, że logika intuicjonistyczna nie spełnia tego kryterium. W rzeczywistości odrzuca ona "jedną czwartą" praw De Morgana, to znaczy jedną implikację jednego z tych praw, mianowicie:

$$\not\vdash_{\text{INT}} \neg \forall x A \to \exists x \neg A.$$

Implikacja w drugą stronę oraz drugie z praw De Morgana stanowiące o tym, że UNT' pociąga za sobą ENT' i *vice versa*, w logice intuicjonistycznej zachodzi:

$$\vdash_{\text{INT}} \exists x \neg A \rightarrow \neg \forall x A.$$

 $\vdash_{\text{INT}} \forall x \neg A \rightarrow \neg \exists x A.$ 

$$\vdash_{\text{INT}} \neg \exists x A \rightarrow \forall x \neg A.$$

Z tego powodu także logika intuicjonistyczna nie może stać się właściwym narzędziem do oddania struktury wnioskowań Küglera. Można jeszcze próbować osłabiać intuicjonistyczną negację na tyle, by w ten sposób utworzony rachunek zachował własność  $\not\vdash A \lor \neg A$  i, dodatkowo, posiadał własność  $\not\vdash \neg (A \land B) \to \neg A \lor \neg B$ . Okazuje się jednak, że te same prawa De Morgana zostają zachowane w słabszej od logiki intuicjonistycznej logice minimalnej Johanssona a nawet w logice subminimalnej z najsłabszą intuicjonistyczną negacją 16. Filozof badający teorie zawierające sprzeczności powinien także ucieszyć się z faktu, że obie te logiki posiadają parakonsystentne własności. Być może istnieje jakaś odmiennie budowana logika parakosnystentna, która blokuje zarówno prawo wyłączonego środka, jak i to prawo de Morgana, które prowadzi do niechcianych przez Küglera równoważności UNT i ENT. Niestety, Kügler – poza uwagą o nieklasyczności rachunku, w ramach którego ENT stanowiłoby formalną teorię teologii milczenia – nie dokłada starań, by

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Por. J.M. Dunn, Generalized Ortho Negation, (w:) Negation: A Notion in Focus, red. H. Wansing, Walter de Gruyter, Berlin – New York 1996, ss. 3-26; S.P. Odintsov, Constructive Negations and Paraconsistency, Trends in Logic, vol. 26, Springer-Verlag, New York 2008; S.P. Odintsov, On the structure of paraconsistent extensions of Johansson's logic, "Journal of Applied Logic", vol. 3 (2005), pp. 43-65; Y. Shramko, Dual Intuitionistic Logic and a Variety of Negations: The Logic of Scientific Research, "Studia Logica: An International Journal for Symbolic Logic", vol. 80 (2005), ss. 347-367; A. Colacito et. al., Subminimal negation, Soft Computing, vol. 21 (2016), ss. 165-174; N. Bezhanishvili, A. Colacito, D. de Jongh, A Study of Subminimal Logics of Negation and Their Modal Companions, [w:] Language, Logic, and Computation, red. A. Silva, S. Staton, P. Sutton, C. Umbach, Springer, Berlin – Heidelberg 2018, ss. 21-41.

taki rachunek wskazać lub skonstruować. Mimo tego utrzymuje, że taka właśnie nieklasyczna (ale nieokreślona) logika jest *implicite* wykorzystywana przez Pseudo-Dionizego Areopagitę w ostatnim rozdziale *Teologii mistycznej* <sup>17</sup>.

Skoro w dyskusji pojawił się już wątek logik parakosystentnych, warto wspomnieć, że motywacją dla wprowadzenia ENT był dla Küglera fakt, że UNT generowało nieskończenie wiele paradoksów – dokładnie tyle, ile własności (lub predykatów) znajduje się w języku. Po zastąpieniu UNT przez ENT sprzeczność pojawiała się tylko w przypadku użycia tej własności, którą ENT wyraża. Nie jest jednak do końca jasne, dlaczego nieskończenie wiele sprzeczności miałoby być gorsze niż jedna. Jak wspomnieliśmy w rozdziale 1.3, głównym powodem, dla którego w teoriach unika się sprzeczności, jest fakt, że pociągają one za sobą wszystko – w systemach, w których pojawia się para zdań sprzecznych, można dowieść dowolne zdanie<sup>18</sup>. Mówiąc bardziej ścisłym językiem, systemy takie ulegają przepełnieniu. O ile nie poruszamy się w sferze logik parakonsystentnych, do przepełnienia systemu wystarczy pojawienie się jednej pary zdań sprzecznych. Nie potrzeba do tego ich nieskończonej liczby.

Warto także zwrócić uwagę na sposób, w jaki Kügler próbuje poradzić sobie ze sprzecznością. Strategia "samowykluczenia", którą proponuje, nakazuje wyłączyć z zasięgu oddziaływania ENT własność, którą sama ta zasada wyraża. Kügler usiłuje uzasadnić zastosowanie takiej strategii uzusem takich naturalno-językowych wyrażeń, jak np. "nie ufaj nikomu" (w domyśle, używający takiego zwrotu miałby chcieć przekazać: "nie ufaj nikomu prócz mnie mówiącemu Ci teraz, byś nie ufał nikomu") lub pojawianiem się podobnych strategii w pewnych interpretacjami klasycznego paradoksu kłamcy. Nietrudno jednak uznać samowykluczenie za zwykłe rozwiązanie ad hoc, które – zamiast rozwiązywać – ucieka od paradoksu samoodniesienia generowanego przez szczegółową zasadę teologii negatywnej i jako takie, nie może zostać uznane za satysfakcjonującą strategię radzenia sobie ze sprzecznościami teologii milczenia.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Zob. P Kügler, The meaning of mystical 'darkness', dz. cyt., s. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Zob. rozdz. 1.3 a także G. Priest, What so bad about contradictions?, "The Journal of philosophy", vol. 95 (1998), nr 8, ss. 410-426.

# Rozdział 5

# Semantyczna zasada teologii negatywnej

Obiekcje podobne do tych podniesionych w poprzednim rozdziaje mogą równie dobrze dotyczyć interpretacji teologii negatywnej, którą przedstawił Jerome I. Gellman¹. W jego rozważaniach teologia apofatyczna jest teorią, w ramach której jakikolwiek predykat P języka "skończonych bytów" nie może być prawdziwie orzekany o Bogu. Główną tezą tej teorii jest, że Bóg nie należy do przedmiotowego zakresu odniesienia żadnego z predykatów naszego języka. Jeśli teolog apofatyczny neguje posiadanie przez Boga jakiejś własności, ma on na myśli raczej negacją wykluczającą niż negację wyboru. Jego zamiarem jest wyłącznie stwierdzenie, że to nieprawda, że predykat P przysługuje Bogu, niekoniecznie sugerując, że można o nim orzec dopełnienie tego predykatu, czyli nie-P. Rozważania te doprowadziły Gellmana do sformułowania pewnego wariantu zasady teologii negatywnej, który przynajmniej na poziomie syntaktycznym tożsamy jest z UNT przedstawioną w poprzednim paragrafie. Mimo podobnych zarzutów wysuwanych w stronę obu autorów, punkt wyjścia teorii Gellmana jest zgoła odmienny od tego, który przyświecał Küglerowi.

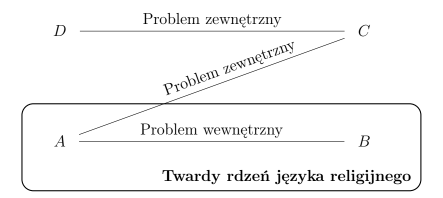
# 5.1 Wewnętrzne i zewnętrzne problemy języka religijnego

Gellman ocenia adekwatność różnych analiz znaczenia języka religijnego. Wedle tej oceny, takie analizy powinny być klasyfikowane i porządkowane nie ze względu na to, jak wiele z języka religijnego mogą objąć, lecz ze względu na to, których jego elementów dotyczą. Gellman zauważa, że zdania języka religijnego nie mają równego statusu. Jedne z nich są bardziej istotne od drugich. Np. w przypadku

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Zob. J.I. Gellman, *The Meta-Philosophy of Religious Language*, "Nous", vol. 11 (1971), ss. 151-161.

tradycji chrześcijańskiej, najważniejszym fragmentem języka religijnego są teksty biblijne i pisma Ojców Kościoła, a – dajmy na to – testy publikowane we współczesnych poradnikach kaznodziejskich czy nawet czasopismach teologicznych stanowią jego drugorzędną część. Podobnych podziałów można dokonać w języku religijnym większości Zachodnich religii. Na tej podstawie Gellman wyróżnia dwa rodzaje problemów religijnych: zewnętrzne i wewnętrzne.

Problemem religijnym jest dowolny problem sformułowany w języku religijnym, który na pierwszy rzut oka przedstawia wierzeniom religijnym jakikolwiek trudności, np. kontestuje je – najczęściej zawierając parę zdań przeciwnych lub sprzecznych, ale jednakowo ugruntowanych w języku religijnym². Wewnętrzny problem religijny musi być rozpoznany w tej części języka religijnego, która stanowi jego podstawę i najistotniejszy fragment. Wszystkie inne problemy religijne są zewnętrzne. Przykładem zewnętrznego problemu religijnego jest niezgodność twierdzenia o wszechwiedzy Boga (w szczególności wiedzy dotyczącej przyszłości) z tezą o wolnej woli. Zagadnienie to nie pojawia się w podstawowych tekstach chrześcijańskich czy judaistycznych – zostało wypracowane dopiero przez filozofów scholastycznych, którzy te teksty komentowali. Przykładem religijnego problemu wewnętrznego jest twierdzenie o wszechmocy, wszechwiedzy i dobroci Boga w obliczu twierdzenia, że na świecie istnieje zło i niesprawiedliwość.



Rysunek 2: Wewnętrzne i zewnętrzne problemy religijne. W koncepcji Gellmana wewnętrzny problem religijny może wystąpić tylko w przypadku "konfliktu" pomiędzy dwoma tezami należącymi do twardego rdzenia języka religijnego. Na powyższym schemacie wewnętrzny problem religijny wystąpiłby tylko w przypadku "niezgodności" między zdaniami A oraz B. W przypadku potencjalnych sprzeczności między zdaniami A i C, D i C (a także, ewentualnie, między A i D oraz C i B) mówimy o zewnętrznych problemach religijnych.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Gellman używa określenie "niekompatybilnych". Czy jest to "niekompatybilność" o charakterze logicznym, czy nie, pozostawia kwestą otwartą, zob. tamże, s. 153.

Według Gellmana każda adekwatna analiza języka religijnego nie powinna usuwać wewnętrznych problemów danej religii. Innymi słowy, jeśli przy analizie znaczenia języka religijnego jakiś rozpoznany wewnętrzny problem religijny nie wystąpi lub nie da o sobie znać, taka analiza będzie musiała zostać uznana za nieadekwatną (przynajmniej w tym zakresie).

# 5.2 Bóg jako obiekt poza zakresem przedmiotowym predykatów ludzkiego języka

Gellman rozważa krótko kazus teologii negatywnej jako jeden z przykładów teorii języka religijnego (obok formalnej analizy języka religijnego Józefa Marii Bocheńskiego i Tomaszowej teorii analogii). Kojarzy ją jednak wyłącznie z teologami żydowskimi i arabskimi³. Podobnie jak Kügler uważa on, że przypisywanie Bogu jakiegokolwiek atrybutu na gruncie teologii negatywnej wiąże się z popełnieniem błędu (przesunięcia) kategorialnego. Innymi słowy, w rozważaniach Gellmana teologia negatywna jest teorią, w myśl której jakikolwiek predykat P języka "skończonych bytów" nie może być prawdziwie orzekany o Bogu. Nie oznacza to jednak, że możemy o Nim orzec negacje wszystkich predykatów. By wykluczyć taką możliwość Gellman wprowadza definicję zakresu przedmiotowego predykatu⁴.

**Definicja 5.2.1** (Zakres przedmiotowy predykatu). Zakres przedmiotowy predykatu P to dziedzina obiektów, o których można znacząco orzec P lub jej dopełnienie.

W świetle tej definicji, główna teza teologii negatywnej w interpretacji Gellmana głosi, że

(SNT) Bóg nie należy do zakresu przedmiotowego żadnego z predykatów naszego języka.

Motywacje stojące za wprowadzeniem takiej zasady są oczywiste – pozwala ona na zaprzeczanie, że Bóg posiada jakąś własność P bez jednoczesnego uznawania, że posiada on własność nie-P i vice versa. Według Gellmana, gdy mówimy na przykład, że Bóg nie jest mądry, mamy na myśli raczej negacje wykluczającą, niż negację wyboru<sup>5</sup>. Naszym zamiarem stwierdzenie tylko, że to nieprawda, że predykat

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Wśród podanych przez niego przykładów teologów negatywnych pojawia się Mojżesz Majmonides, Abraham Ibn Daud oraz Bahya Ibn Pakuda. Powiązanie teologii negatywnej wyłącznie z myślicielami żydowskimi i arabskimi wydaje się jednak niewłaściwe.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Tę własność można nazwać także "zakresem rodzajowym" lub "zakresem odniesienia" predykatu (org. *sortal range*).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Potrzebę wprowadzenia podziału na negację wykluczającą i negację wyboru na gruncie języka naturalnego zauważył Gerrit Mannoury w G. Mannoury, Les fondements psycho-linguistiques des

P przysługuje Bogu, niekoniecznie sugerując jednocześnie, że można o nim orzec dopełnienie tego predykatu<sup>6</sup>. Bóg jest poza jego gatunkowym zakresem, to znaczy, że nie należy do zbioru obiektów, o których można orzec P lub nie-P.

I w drugą stronę – zdanie "Bóg jest potężny" myśliciel apofatyczny zrozumie jako negację dopełnienia predykatu "jest potężny". W innym kontekście oznaczałoby to przypisanie obiektowi, o którym mowa, tej właśnie własności. Jednakże w przypadku Boga negowanie dopełnienia predykatu P nie oznacza przypisywania mu P, ponieważ dopełnienie dane jest innym rodzajem negacji – negacją wykluczającą. Mówiąc ogólnie, zdania języka religijnego negują dopełnienia wszystkich wymienianych przez nie własności Boga, który jest poza zakresem wszystkich naszych predykatów. One, z kolei – będąc predykatami "języka skończonych bytów" – z konieczności muszą oznaczać niedoskonałe własności $^7$ .

W końcu, Gellman odrzuca teologię negatywną – nie jako teorię niespójną i wewnętrznie sprzeczną, lecz jako teorię nieadekwatną. Po pierwsze, ze względu na wynikającą z niej niepoznawalność Boga. Po drugie, dlatego, że w ramach tej teorii nie można postawić wewnętrznych problemów teologicznych. Na przykład mówienie o wszechmocy, wszechwiedzy i dobroci Boga – w Gellmana interpretacji teologii apofatycznej – oznacza jedynie, iż nie przypisujemy mu takich własności, jak słabość, głupota czy moralna niedoskonałość. Nie twierdzimy przy tym, że można o nim orzekać takie predykaty, jak moc wiedza czy dobroć. W takim wypadku nie ma mowy o wewnętrznym problemie religijnym wynikającym z uznania boskiej wszechmocy w obliczu obecnej w świecie niesprawiedliwości. Skreśla to, w oczach Gellmana, teologię apofatyczną z listy adekwatnych teorii służących do analizy znaczenia języka religijnego.

### 5.3 Dyskusja

Trudno nie zwrócić uwagi na to, że w swoim naturalno-językowym sformułowaniu s przyjmuje pewną postać zasady o treści zbliżonej do tej wyrażonej przez UNT. Sam Gellman zauważa, że jeśli traktujemy istnienie jako kwantyfikator a nie

mathématiques, Éditions du Griffon, Neuchâtel 1947. Pewne próby rozwinięcia tego tematu pojawiały się kilkukrotnie w logice i jej filozofii, np. pewną ciekawą propozycję podaje Fred Sommers, zob. F. Sommers, Predicability, [w:] Philosophy in America, red. M. Black, Routledge, London 2002, ss. 262-281. Mimo niezgodności dat, istnieje duże prawdopodobieństwo, że Gellman opierał swoją koncepcję na tekście: R.H. Thomason, A semantic theory of sortal incorrectness, "Journal of Philosophical Logic", vol. 1 (1972), ss. 209-258, który stanowi próbę formalnego podejścia zarówno do kwestii negacji wykluczającej I negacji wyboru, jak również zagadnienia zakresu przedmiotowego oddziaływania predykatów. Gellman jednak bezpośrednio nie odwołuje się do tej pracy. Nie podaje też żadnych definicji (formalnych bądź nieformalnych) tak określnych negacji.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>J.I. Gellman, The Meta-Philosophy of Religious Language, dz. cyt., s. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Zob. tamże.

jako predykat (co bynajmniej nie jest kontrowersyjnym podejściem), stwierdzenie istnienia Boga polegałoby w gruncie rzeczy na stwierdzeniu istnienia obiektu poza rodzajowym zakresem wszystkich naszych predykatów<sup>8</sup>. Sens tak przedstawionej zasady można próbować zapisać syntaktycznie w logice drugiego rzędu w następujący sposób:

(SNT') 
$$\neg \exists_Q (Q(g) \lor \neg Q(g)).$$

gdzie Q jest symbolem predykatowym. Nietrudno zaobserwować, że na gruncie klasycznej logiki drugiego rzędu wyrażenie to jest równoważne UNT'

(5.1) UNT' 
$$\equiv$$
 SNT'.

Ta prosta obserwacja pozwala stwierdzić, że większość zarzutów przedstawionych w poprzednim rozdziale<sup>9</sup> jest zasadna i trafna także wtedy, gdy podniesie się je przeciw rozważaniom Gellmana. W szczególności, jego ujęcie teologii negatywnej nie może być wolne od zarzutu sprzeczności.

Jak wspominałem przy okazji analizy uniwersalnej i egzystencjalnej zasady teologii negatywnej, naturalno-językowy termin "Bóg" nie ma jednoznacznie określonej kategorii językowej i można go przedstawiać zarówno za pomocą stałej indywiduowej, jaki i predykatu G(x) rozumianego jako "x jest Bogiem" Podobnie jak w przypadku poprzednich rozważań, by uniknąć dodatkowych niepożądanych konsekwencji przy formalizacji SNT, nie możemy reprezentować terminu "Bóg" przy użyciu predykatu, ponieważ – jak głosi SNT – Bóg nie należy do przedmiotowego zakresu żadnego z predykatów naszego języka, w szczególności do zakresu odniesienia predykatu G. Taka próba doprowadziłaby do natychmiastowej sprzeczności 11.

Jednakże, by otrzymać parę zdań sprzecznych, wcale nie trzeba decydować się na taki sposób reprezentowania terminu "Bóg". Pozostając wciąż na stosunkowo nieformalnym poziomie możemy z łatwością uzyskać dobrze nam już znany paradoks samoodniesienia. Ostatecznie SNT, podobnie jak UNT, jest pewnym stwierdzeniem o Bogu wyrażonym w dosłownym języku. Głosi ono, że Bóg nie może znaleźć się w zakresie przedmiotowym żadnej własności. Niech B będzie taką własnością. Rozważmy teraz własność bycia poza zakresem przedmiotowym własności B i oznaczmy ją przez  $B^{**}$ . Przyjmując SNT zmuszeni jesteśmy przyznać, że Bóg posiada własność  $B^{**}$ , podczas gdy – wedle tej samej zasady – nie może on znajdować się w jej zakresie.

 $<sup>^8</sup>$ Tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Zob. rozdz. 4.4.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Por. rozdz. 1.4.

 $<sup>^{11}</sup>$ Skoro SNT'  $\equiv$  UNT', dowód tego faktu został przedstawiony w rozdziale 4.2.

Powyższe argumenty, jakkolwiek przemyślne, sformułowane zostały na dosyć wieloznacznym poziomie języka, a próba bardziej precyzyjnego ujęcia rozważań Gellmana w postaci SNT' może nie wydać się dla wszystkich satysfakcjonująca. SNT' zdaje się nie wyrażać dostatecznie dobrze sensu SNT, ponieważ definicja 5.2.1 przedmiotowego zakresu predykatu, na którym ta zasada została oparta, posiada wyraźny komponent semantyczny. Można zatem pokusić się o bardziej formalne ujęcie SNT używając pojęć semantycznych. Jednakże i w takim ujęciu teologia apofatyczna w rozumieniu Gellmana nie zdoła uchronić się przed sprzecznością.

Niech  $M = \langle U, \Delta \rangle$  będzie interpretacją języka taką, że U jest zbiorem niepustym (naszym universum), a  $\Delta$  jest funkcją określoną na zbiorze poszczególnych stałych indywiduowych. Na potrzeby naszej analizy wspomnę tylko, że w ramach interpretacji utożsamiamy własności ze zbiorami obiektów w naszym uniwersum, które spełniają odpowiednią relację jednoargumentową a dla dowolnej stałej indywiduowej  $a, \Delta(a) \in U$ . Niech  $\Delta(B)$  będzie zbiorem obiektów posiadających własność B. Oczywiście,  $\Delta(B)$  jest podzbiorem  $U(\Delta(B) \subset U)$ , w ekstremalnych przypadkach  $\Delta(B)$  może być zbiorem pustym). Zauważmy teraz, że zbiór obiektów posiadających własność  $\neg B$  identyfikuje się z dopełnieniem zbioru  $\Delta(B)$  ( $\overline{\Delta(B)} = U - \Delta(B)$ ). Niech  $SR_B$  oznacza zakres przedmiotowy predykatu B. Zgodnie z definicją 5.2.1:

$$(5.2) SR_B = \Delta(B) \cup \overline{\Delta(B)}.$$

Posługując się tak zapisaną definicją można sformułować semantyczną zasadę teologii negatywnej (w rozumieniu Gellmana):

(SNT") 
$$\Delta(g) \notin SR_B = \Delta(B) \cup \overline{\Delta(B)} = U$$

gdzie przez stałą indywiduową g oznaczyliśmy wyróżniony obiekt z naszego uniwersum – Boga. SNT" stoi jednak w sprzeczności z samą definicją interpretacji semantycznej, zgodnie z którą  $\Delta(g) \in U$ . Jeśli więc jesteśmy skłonni podtrzymywać takie rozumienie teologii negatywnej, musimy ponownie wyjść poza ramy logiki klasycznej. Niemniej jednak, w tym przypadku nie mamy do dyspozycji wielu alternatyw, ponieważ metalogika jakiejkolwiek logiki, także logik nieklasycznych, jest zasadniczo logiką klasyczną<sup>12</sup>.

<sup>12</sup> Por. np. B. Czernecka-Rej, On Four Types of Argumentation For Classical Logic, "Roczniki Filozoficzne", vol. 68, nr 4 (2020), ss. 284-285.

## Rozdział 6

# Elementy logiki modalnej w formalnej rekonstrukcji tezy o niewysławialności

Zadanie obrony teologii milczenia przed zarzutami o bycie teorią logicznie sprzeczną postawił przed sobą Jonathan D. Jacobs w wyróżnionej nagrodą Sandersa pracy The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God Fundamentality and Apophatic Theology<sup>1</sup>.

Warto nadmienić, że wedle zapewnień Jacobsa jego praca nie stanowi próby interpretacji jakiejkolwiek doktryny apofatycznej żadnego konkretnego teologia negatywnego – czy to współczesnego czy historycznego. Nie jest też teoretycznym rozwinięciem żadnego ze stanowisk teorii Niewysłowionego, lecz właśnie próbą obrony takiej teorii. Co ciekawe, jest to próba dokonana z dwoma dodatkowymi założeniami. Po pierwsze, teza o niewysławialności Boga wzięta jest najzupełniej poważnie i broniona w swojej "pełnokrwistej", silnej wersji. Jacobs nie uważa, że niewysławialność Boga wynika z ułomności czy niedoskonałości ludzkiego systemu poznawczego. Bóg jest niewysławialny ze swej natury, jest to jego wewnętrzna własność. Po drugie, próba ta dokonywana jest w kontekście doktryny chrześcijańskiej i przy założeniu, że cały zbiór tez tej doktryny stanowi zbiór tez prawdziwych. Oznacza to, że obrony przed zarzutem sprzeczności wymaga nie tylko sama teoria Niewysłowionego. Przed paradoksem należy uchronić także utrzymywanie, że Bóg jest niewysławialny i nic o nim nie można powiedzieć przy jednoczesnym twierdzeniu, że – na przykład – jest jeden w trzech osobach itp.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>J. D. Jacobs, *The Ineffable, Inconceivable, and Incomprehensible God. Fundamentality and Apophatic Theology*, [w:] *Oxford Studies in Philosophy of Religion*, vol. 6, red. J. Kvanvig, Oxford University Press, Oksford 2015, ss. 158- 176. W ostatnich latach ta właśnie praca zwróciła uwagę analitycznych metafizyków i filozofów religii na teologię apofatyczną.

### 6.1 Prawdy fundamentalne i przygodne

Do obrony teorii Niewysłowionego Jacobs angażuje popularne w ostatnich latach w metametafizyce² pojęcie fundamentalności³ . Choć samo w sobie pojęcie to ma na celu uchwycenie idei, wedle której w świecie istnieją rzeczy podstawowe i pierwotne, Jacobs koncentruje się raczej na tych rozumieniach fundamentalności, które dotyczą sposobów, w jaki nasze reprezentacje próbują oddać strukturę świata. Otóż, zdaniem wielu współczesnych metafizyków analitycznych⁴, o ile wszystkie prawdziwe reprezentacje odwzorowują świat, niektóre robią to w specjalny sposób – przedstawiają, jaki świat jest w rzeczywistości, jak jest fundamentalnie (na fundamentalnym poziomie), jaka jest prawdziwa natura rzeczy lub też, posługując się platońską metaforą, "kroją rzeczywistość na części pierwsze"<sup>5</sup>. Pozwala to Jacobsowi wprowadzić podział na prawdy fundamentalne, z którymi mamy do czynienia, gdy prawdziwy sąd odwzorowuje świat w taki właśnie fundamentalny sposób, oraz – gdy tak się nie dzieje – prawdy niefundamentalne bądź przygodne.

W celu zilustrowania różnicy pomiędzy prawdami fundamentalnymi i przygodnymi, Jacobs podpiera się przykładem zaczerpniętym od Theodore'a Sidera<sup>6</sup>: wyobraźmy sobie prostokąt utworzony poprzez połączenie dwóch kwadratów, z których ten po lewej stronie jest biały a ten po prawej czarny (rys. 3). Możemy zgodnie z prawdą stwierdzić, że połowa prostokąta jest biała a połowa czarna oraz że fragment pola powierzchni prostokąta zamalowany kolorem białym jest równy polu powierzchni zamalowanej kolorem czarnym.

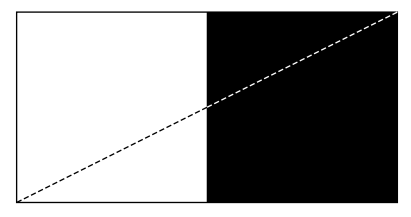
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Sic! Dyscyplina ta nazywana jest również metaontologią.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Por. R. Bliss, Fundamentality, [w:] The Routledge Handbook of Metametaphysics, Tenze & J.T.M. Miller (red.), Routledge, Abingdon; New York 2020, ss. 211-221; R. Bliss & G. Priest (red.), Reality and its Structure: Essays in Fundamentality, Oxford University Press, Oksford, 2018; a także T.E. Tahko, Fundamentality, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, wyd. jesień 2018, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/fundamentality/">https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/fundamentality/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Jacobs powołuje się wprost na trzech autorów: Kita Fine'a, Rossa Camerona oraz Theodore'a Sidera. Jak się jeszcze okaże, to ten ostatni wywarł największy wpływ na przedstawianą tu obronę teorii Niewysłowionego. Por. K. Fine, The Question of Ontology, [w:] Metametaphysics. New Essays on the Foundations of Ontology, red. D. Chalmers et al., Oxford University Press, Oxford – New York 2009, ss. 157-177; R.P. Cameron, Truthmakers and ontological commitment: or how to deal with complex objects and mathematical ontology without getting into trouble, "Philosophical Studies: An International Journal for Philosophy in the Analytic Tradition", vol. 140 (2008), nr 1, Selected Papers from the 2007 Bellingham Summer Philosophy Conference, ss. 1-18; T. Sider, Writing the Book of the World, Oxford University Press, Oxford 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Dosłownie "dzielą członki rzeczywistości w stawach", org. carves nature at its joints. Ta pochodząca z Fajdrosa (265e) metafora przyjęła się idiomatycznie się w j. angielskim, gdzie oznacza poprawną klasyfikację czy taksonomię lub podział względem właściwych i trafnych fundamenta divisionis.

 $<sup>^6</sup>$ T. Sider, Writing the Book of the World, dz. cyt., ss. 1-2. Por. także Jacobs, The Ineffable..., dz.cyt., ss. 161-162.



Rysunek 3: Eksperyment myślowy Sidera. Dwukolorowy prostokąt, którego części zamalowane każdym z kolorów mają równe pola powierzchni.

Jednakże, rozważmy teraz pewną hipotetyczną społeczność językową, która nie posiada pojecia "czarny" oraz "biały". Ma ona odmienne pojecia kolorów – i tak, na przykład, zamiast rozpatrywać powyższy prostokat jako podzielony kolorystycznie na dwie równe części wzdłuż osi przechodzącej przez środki jego dłuższych boków, uznaje ona, że prostokat podzielony jest pod względem kolorystycznym wzdłuż osi przechodzącej przez jego dwa przeciwstawne wierzchołki. Według tej hipotetycznej społeczności językowej powstałe w wyniku takiego podziału części prostokąta posiadają odmienne kolory. Mianowicie kolor w ten sposób wydzielonej lewej górnej części prostokąta nazywają "biarnym", a kolor prawej dolnej części określają jako "czały". Załóżmy teraz, że jeden z członków takiej społeczności stwierdza, że "pole powierzchni prostokąta zamalowane kolorem czałym jest równe polu powierzchni prostokata zamalowanemu kolorem biarnym". Czy twierdzenie takie jest prawdziwe? Zdaniem Sidera należy uznać, że tak. Uwzględniając znaczenia pojęć, jakich używa wypowiadająca taki sad osoba, sad ten jest prawdziwy – biarna cześć prostokata nie jest ani większa, ani mniejsza od czałej, ich pola powierzchni są równe. Jednakże, według Sidera, "ciężko oprzeć się pokusie stwierdzenia, że ludzi ci się mylą". Mimo, iż używając swoich specyficznych pojęć kolorów wypowiadają oni sady prawdziwe, cały czas zdają się być niezdolni do uchwycenia obiektywnej struktury rzeczywistości.

Podążając za tymi intuicjami Jacobs proponuje wprowadzenie do języka (modalnego) operatora zdaniowego  $\mathscr{F}$ , który zestawiony z dowolnym zdaniem oznacza, że sąd wyrażony przez to zdanie jest sądem fundamentalnym. Innymi słowy, wyrażenie  $\mathscr{F}A$  powinniśmy czytać, jako "Fundamentalnie A", "W rzeczywistości A",

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Por. tamże.

"Sąd wyrażony przez A odwzorowuje obiektywną wewnętrzną strukturę rzeczywistości", "A oddaje prawdziwą naturę rzeczy" lub nawet "A kroi rzeczywistość na części pierwsze".

Niestety, Jacobs nie rozwodzi się wystarczająco wnikliwie na temat precyzyjnego logicznego znaczenia tego operatora, jakie nadane by mu mogło zostać poprzez podanie określonych rządzących nim reguł lub aksjomatów w obrębie któregoś z modalnych systemów. Wiemy jedynie, jak zachowuje się fundamentalność  $(\mathcal{F})$  względem negacji (brak "rozdzielności"):

$$(6.1) \not\vdash \neg \mathscr{F}A \to \mathscr{F} \neg A$$

oraz że zachowana jest tzw. reguła (T), tzn. sądy fundamentalne muszą być prawdzie:

$$(6.2) \vdash \mathscr{F}A \to A.$$

Prawdy fundamentalne, czyli prawdziwe sądy, których "struktura idealnie odzwierciedla strukturę rzeczywistości" możemy teraz zapisywać jako  $\mathscr{F}A^9$ . Zdania wyrażające prawdziwe sądy, których struktura nie odzwierciedla rzeczywistości lub odzwierciedla w ją w sposób niedostateczny, nazywane praz Jacobsa prawdami niefundamentalnymi lub przygodnymi, będziemy zapisywać jako  $A \land \neg \mathscr{F}A$ .

## 6.2 Fundamentalna zasada teologii negatywnej i milczenie w "teologicznym pokoju"

Mając zdefiniowane pojęcia prawd fundamentalnych i prawd przygodnych Jacobs powołuje do życia kolejną wersję zasady teologii negatywnej. Niech  $\mathcal{G}$  będzie zbiorem wszystkich prawdziwych zdań o tym, jaki Bóg jest wewnętrznie, jaki jest ze swojej natury.

(FNT) 
$$\forall_{A \in \mathcal{G}} \neg \mathscr{F} A \wedge \neg \mathscr{F} \neg A$$
.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Pomysł na wprowadzenie takiego operatora został zaczerpnięty częściowo od Kita Fine'a – zob. K. Fine, *The Question of Ontology*, dz. cyt., s. 26 – bezpośrednio zaś od Theodore'a Sidera. Operator proponowany przez Jacobsa został jednak znacząco zmodyfikowany. Sider sugeruje, by taki symbol mógł stać przy dowolnej "kategorii gramatycznej" dowolnego wyrażenia językowego. W szczególności dopuszcza on, by operator ten w danym wyrażeniu wiązał jakiś funktor, na przykład koniunkcję – zob. T. Sider, dz. cyt., ss. 216-238. W mojej opinii, ograniczenie funktora  $\mathscr F$  do pełnienia roli wyłącznie operatora zdaniowego jest słuszne. Jacobs wykazuje się tu względną ogładą logiczną i chroni tę propozycję przed zarzutami o brak większego logicznego sensu – por. J. Jacobs, *The Ineffable...*, dz. cyt., s. 162.

 $<sup>^9</sup>$ Jacobs prawdy fundamentalne zapisuje używając koniunkcji:  $A \wedge \mathscr{F}A$ . Jest to oczywista redundancja – A wynika bezpośrednio z  $\mathscr{F}A$  na mocy prawa 6.2.

W konsekwencji, nie istnieje żaden prawdziwy fundamentalny sąd o Bogu i jego naturze – każdy prawdziwy sąd na ten temat może być co najwyżej prawdą przygodną.

Jak powyższa zasada wiąże się z teologią milczenia? Otóż, jeśli ograniczymy się do wypowiadania o Bogu wyłącznie prawd fundamentalnych, to nic o Nim nie będziemy mogli powiedzieć. Jacobs wyjaśnia ten związek poprzez wprowadzenie metafory "pokoju teologicznego"<sup>10</sup>. Wchodzimy do pokoju teologicznego zastrzegając, że to, co mówimy o Bogu, wyraża wyłącznie sądy fundamentalne i nic ponadto.

Jeśli istnieje jakaś fundamentalna prawda wystarczająco bliska temu, co mamy na myśli, możemy ją wypowiedzieć. Jeśli istnieje fundamentalny sąd, ale jest on fundamentalnie fałszywy, możemy go wypowiedzieć i coś stwierdzić, choć to, co stwierdzimy, będzie fałszywe. Jeśli natomiast nie ma żadnego fundamentalnego sądu wystarczająco bliskiego temu, co mamy na myśli, [...] nie możemy nic stwierdzić. [...]

Jeśli Teza o Niewyrażalności [FNT – P.U.] jest prawdziwa, a my wchodzimy do pokoju teologicznego, nie pozostaje nam nic innego, jak zachować milczenie. Nie możemy nic powiedzieć. Jeśli chcielibyśmy opisać Boga w jakikolwiek sposób – jako kochającego, miłosiernego czy cierpiącego – musielibyśmy opuścić pokój teologiczny<sup>11</sup>.

Teologia apofatyczna w rozumieniu Jacobsa polega więc na tym, że nie możemy konstruować, utrzymywać i wypowiadać żadnych fundamentalnych sądów o Bogu i jego naturze. Możemy konstruować (i konstruujemy) o nim wyłącznie sądy przygodne. Mogą one być prawdziwe bądź nie, ale każdy, nawet prawdziwy sąd o Bogu, nie będzie nigdy sądem fundamentalnie prawdziwym. Wchodząc do "teologicznego pokoju" musimy zachować milczenie.

### 6.3 Dyskusja

Przypomnijmy, że głównym celem pracy Jacobsa jest obrona teologii milczenia przed dwoma rodzajami sprzeczności: 1) "wewnętrzną" sprzecznością tej teorii, polegającą na przywoływanym już wielokrotnie paradoksie saomoodniesienia oraz 2) "zewnętrzną" sprzecznością, czyli absurdem polegającym na twierdzeniu, że o Bogu nic nie można powiedzieć, przy jednoczesnym twierdzeniu, że jest jakiś, na przykład miłosierny, jeden w trzech osobach, itp.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Lub "pokoju teologii" (*org. theology room*). Ta metafora także została pożyczona od Sidera, który do zilustrowania swoich przemyśleń o fundamentalności i ugruntowaniu używa przenośni "pokoju metafizyki". Por. T. Sider, *Writing the Book of the World*, dz. cyt, ss. 74-77.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>J. Jacobs, *The Ineffable...*, dz. cyt, s. 166.

Zdaniem Jacobsa opisana powyższej strategia ukrycia par zdań sprzecznych za (zanegowanym) operatorem fundamentalności  $\mathscr{F}$  w obrębie FNT wraz z ograniczeniem rozdzielności negacji względem fundamentalności (6.1) pozwala zachować spójność teorii Niewysłowionego w węższym, "wewnętrznym" sensie. Zacznijmy jednak od próby obrony teorii niewysłowionego przed sprzecznościami w tym drugim, szerszym, "zewnętrznym" sensie, ponieważ próba ta, w mojej opinii, wydaje się bardziej skuteczna. Podział prawd na fundamentalne i przygodne sprawia, że niesprzeczne wydaje się utrzymywanie i wypowiadanie dowolnego sądu o naturze Boga z jednoczesnym zachowaniem teorii Niewysłowionego, to znaczy z równoczesnym twierdzeniem, że Bóg jest niewysławialny. Zgodnie z pierwotnym założeniem Jacobsa, można niesprzecznie z FNT uznać, że cały zbiór tez doktryny chrześcijańskiej jest zbiorem zdań prawdziwych. Zdania te są prawdziwe, choć wyrażają jedynie sądy niefundamentalne. Są prawdziwe, ale prawdziwe przygodnie.

Mimo, iż Jacobs zastrzegał, że jego rozważania nie stanowią interpretacji żadnej z doktryn teologii negatywnej któregokolwiek z jej protagonistów – czy to historycznych czy współczesnych – sam wskazuje, że jego pomysł może służyć do modelowania teologii Pseudo-Dionizego Areopagity. W ramach tej propozycji możemy reprezentować trzystopniowe "wspinanie się po apofatycznej drabinie". Zaczynamy od stwierdzenia jakiejś (przygodnej) prawdy w ramach teologii katafatycznej, na przykład, że Bóg jest jeden w trzech osobach (p). Następnie przechodzimy do pierwszego stopnia zaprzeczenia – stwierdzamy, że nie jest prawdą, że fundamentalnie Bóg jest jeden w trzech osobach  $(\neg \mathscr{F}p)$ . W ostatnim kroku akceptujemy zaprzeczenie zaprzeczenia – uznajemy, że nieprawda, że fundamentalnie nie jest tak, że Bóg jest jeden w trzech osobach  $(\neg \mathscr{F} \neg p)$ . Wedle propozycji Jacobsa możemy więc przyjmować dowolną doktrynę religijną – na przykład chrześcijańską doktrynę o trzech hipostazach jednej boskiej substancji – pod warunkiem, że tezy takiej doktryny uznamy wyłącznie za prawdy przygodne. Fundamentalnej prawdy o Bogu nigdy nie poznamy. Bóg Jacobsa jest wysławialny, choć przygodnie. Fundamentalnie zaś pozostaje niewysławialny.

Warto zauważyć, że w konsekwencji w obronę teorii Niewysłowionego przed paradoksem Jacobs angażuje pewien rodzaj teorii podwójnej prawdy. W obrębie jego rozważań taka obrona jest możliwa tylko, gdy przyjmie się, że w pewnym sensie tezy doktryny religijnej (np. teza o Trójcy Świętej) są prawdziwe, w innym są fałszywe. Uwaga ta jest o tyle interesująca, o ile koncepcja podwójnej prawdy pojawiła się w historii myśli po raz pierwszy w kontekście relacji i związków rozumu i wiary,

a konkretniej przy potępieniu<sup>12</sup> prób pogodzenia z doktryną chrześcijańską nowej – przynajmniej dla ówczesnych, średniowiecznych myślicieli – filozofii arystotelesowskiej. Jak pokazuje Bartosz Brożek<sup>13</sup>, sama teoria podwójnej prawdy generuje swoje filozoficzne problemy i jest ciekawym i wdzięcznym do logicznych analiz zagadnieniem. W tym miejscu jednak nie będę roztrząsał tych filozoficznych problemów i logicznych zagadnień. Mogę natomiast przyznać rację Jacobsowi, że zastosowanie takiego "wytrychu" rozwiązuje problemy z "zewnętrznym" rodzajem sprzeczności teologii milczenia. Trudno jednak nie oprzeć się wrażeniu, że rozwiązuje ten problem w sposób trywialny – podobna konstatacje mogą wyrugować dowolną sprzeczność z dowolnej teorii. Dodatkowo, robi to w sposób, który nie może zadowolić żadnej ze stron teologicznego spektrum – ani myśliciela apofatycznego, ani teologa katafatycznego.

Teolog katafatyczny (zwłaszcza apologeta lub taki, którego celem jest obrona prawomyślności wiary) z pewnością nie będzie doceniał faktu, że w doktrynie Jacobsa wszystkie prawdy religijne uznaje się za niefundamentalne, a do wyrażenia natury Boga wystarczyć muszą sądy o charakterze przygodnym. Jeśliby przyjąć takie rozumienie prawd fundamentalnych i przygodnych, jakie jest tu proponowane, należy stwierdzić, że żadna z ksiąg teologicznych nie mówi o niczym, co odpowiadałoby rzeczywistości – cokolwiek jakikolwiek teolog ustali na temat Boga, jakkolwiek go nie opisze, trzeba sądzić, że w rzeczywistości tak nie jest. Z drugiej strony, przedstawiona w powyższy sposób teologia negatywna traci swój "apofatyczny pazur". Bóg przestaje być niewysławialny, niewyrażalny i nieopisywalny. W gruncie rzeczy możemy – nie naruszając ducha tak sformatowanego apofatyzmu – twierdzić o nim cokolwiek godząc się jedynie na to, że mówiąc o Bogu wyrażamy co najwyżej sądy niefundamentalne.

Można jednak spróbować wziąć za dobrą monetę takie rozumienie apofatyzmu powołując się na fakt, że rozważania Jacobsa są dobrze ugruntowane w filozoficznych ustaleniach Sidera. Problem w tym, że ustalenia te Jacobs przyjmuje właściwie bezkrytycznie i bezrefleksyjnie – do pewnego stopnia w celowy i świadomy sposób. Tymczasem nietrudno przedstawić argumenty przeciw tej metametafizycznej wizji. Jednym z takich argumentów może być zwrócenie uwagi na fakt, że podział na prawdy fundamentalne i przygodne sam nie wydaje się fundamentalny. Trudno oprzeć się wrażeniu, że to dychotomia fundamentalne–przygodne odpowiada parze

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zob. H. Thijssen, Condemnation of 1277, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, wyd. zima 2018, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/condemnation/">https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/condemnation/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Zob. B. Brożek, The Double Truth Controversy; An Analytical Essay, Copernicus Center Press, Kraków 2010.

przymiotników "czałe"-"biarne" z eksperymentu myślowego Sidera (rys. 3) a dużo bliższy "struktury rzeczywistości" wydaje się być, na przykład, tradycyjny podział na sądy prawdziwe i fałszywe. Nawet jeśli tak nie jest, to nie do końca wiadomo, jakie są kryteria oceny fundamentalności pojęć, prawd i sądów. Dlaczego i na jakiej podstawie jedne sądy mamy uważać za fundamentalne a innym odmawiać odzwierciedlania struktury rzeczywistości? Od pytania o kryterium fundamentalności niedaleko już do oskarżenia metametafizycznej teorii Sidera o epistemiczną arogancję i metafizyczny imperializm – dlaczego mamy uważać, że to akurat nasze pojęcia oddają rzeczywistość taką, jaka jest, a inne pojęcia (na przykład pojęcia jakiejś hipotetycznej odmiennej społeczności językowej) są niedoskonałe i "czegoś im brakuje"<sup>14</sup>. Ewidentnie, Siderowi nie wystarczyło tej epistemicznej pokory, która wykazał się Jacobs zakładając, że może istnieć rzeczywistość, do której nigdy nie będziemy mieli "fundamentalnego" dostępu. Jednakże, przedstawiając swoje rozważania na temat prawd o charakterze fundamentalnym i przygodnym, Jacobs odcina się od takich oraz szeregu innych filozoficznych dyskusji. Na przykład, świadomie nie rozstrzyga kwestii ontologicznego charakteru samych reprezentacji, sądów czy postaw propozycjonalnych. Równie dobrze mogą to być obiekty abstrakcyjne, językowe czy intencjonalne stany mentalne. Za pierwotne wzięte tu zostało pojęcie struktury rzeczywistości, zatem po prostu "mówimy, że « $\mathscr{F}A$ », gdy A idealnie odwzorowuje [...] strukture rzeczywistości"<sup>15</sup>. Podobnie, nie argumentuje on za słusznością przyjętej przez niego wersji metametafizycznej koncepcji fundamentalności oraz jej konsekwencji. Jak sam zauważa, mogą z niej wynikać pewne istotne, choć wysoce dyskusyjne z filozoficznego punktu widzenia, twierdzenia – na przykład takie, że istnieją sądy jednocześnie prawdziwe i niefundamentalne. Mimo, iż jest przekonany, że taki sposób myślenia o tym, jak nasze reprezentacje odwzorowują świat, jest "prawdopodobnie prawdziwy" 16, celowo powstrzymuje się on przed argumentowaniem za tym, że jest tak w istocie. Do osiągnięcia zamierzonego celu – czyli obrony teologii milczenia przed zarzutami o bycie logicznie sprzeczną – nie potrzebuje on wykazywania prawdziwości czy słuszności podziału na prawdy fundamentalne i niefundamentalne czy teorii, jaka za takim podziałem stoi. Wystarczy mu uznanie, że podział ten i teoria sa logicznie spójne. Jednakże, nie wszyscy autorzy zgadzają się z nim w tej kwestii.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>T. Sider, Writing the Book of the World, dz. cyt., s. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>J. Jacobs, *The Ineffable...*, dz. cyt. s. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Tamże, s. 164.

Michael Rea i Samuel Lebens sugerują, że w rozważaniach Jacobsa kryje się sprzeczność<sup>17</sup>, choć sami wskazują ją w niewłaściwym miejscu. Zauważają oni, że – choć Jacobs akceptuje wprost prawa logiki klasycznej – konstrukcja FNT sprawia, że w obrębie prawd fundamentalnych naruszone zostaje prawo wyłączonego środka<sup>18</sup>

$$(6.3)$$
  $\mathscr{F}A \vee \mathscr{F} \neg A$ .

Następnie, Lebens próbuje wykazać, że

$$(6.4) \neg (\mathscr{F}A \vee \mathscr{F} \neg A) \vdash \mathscr{F}A \wedge \mathscr{F} \neg A,$$

ale przedstawione przez niego wnioskowanie zawiera szkolny błąd<sup>19</sup>. Nie da się wykazać takiego wynikania, jeśli ograniczymy się – jak robi to Lebens – wyłącznie do praw logiki klasycznej. Może jednak ono zajść przy odpowiedniej interpretacji operatora  $\mathscr{F}$ . Kwestia ta zostanie jeszcze poruszona w dalszej części niniejszego paragrafu. Na razie zauważmy, że – choć dowód formuły 6.4 podany przez Lebensa nie jest poprawny – rzeczywiście, "fundamentalne" prawo wyłączonego środka (6.3) nie tyle zostaje naruszone, co jego negacja jest prostą logiczną konsekwencją FNT – i można tego dowieźć (tym razem skutecznie) na gruncie wyłącznie praw logiki klasycznej.

$$(6.5) \neg \mathscr{F}A \wedge \neg \mathscr{F} \neg A \tag{FNT}$$

$$(6.6) \ (\neg \mathscr{F}A \land \neg \mathscr{F} \neg A) \to \neg (\mathscr{F}A \lor \mathscr{F} \neg A)$$
 (p. De Morgana)

$$(6.7) \neg (\mathscr{F}A \vee \mathscr{F} \neg A) \tag{MP 6.5, 6.6}$$

Odnotujmy w takim razie, że po raz kolejny próba podania sformalizowanej teorii teologii negatywnej prowadzi do przyjęcia pewnej formy zanegowanego prawa wyłączonego środka. W konsekwencji, stosowne uwagi krytyczne sformułowane w poprzednich rozdziałach będą miały zastosowanie także do teorii Jacobsa. By jednak wykazać, że anonsowana przez Jacobsa obrona teologii apofatycznej jest nieefektywna i sama prowadzi do sprzeczności, spróbujmy wpierw dokonać rekonstrukcji (modalnego) rachunku logicznego, będącego podstawą dla właściwej interpretacji operatora fundamentalności.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Zob. S.R. Lebens, Why so negative about negative theology? The search for a plantinga-proof apophaticism, "International Journal for Philosophy of Religion", vol. 76 (2014), nr 3, przypis 1.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Które sami nazywają prawem "dwuwartościowości" a w tym kontekście nawet "fundamentalnym prawem dwuwartościowości". Por. Tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Lebens sam przyznaje się do tego błędu w pracy opublikowanej trzy lata później. Por. S.R. Lebens, Negative Theology as Illuminating and/or Therapeutic Falsehood, [w:] Negative Theology as Jewish Modernity, red. M. Fagenblat, Indiana University Press, Bloomington 2017, przypis 29. Co ciekawe, mimo przyznania, że przedstawione przez niego wcześniej wnioskowanie zwierało błąd, Lebens wciąż utrzymuje, że naruszenie zasady wyłączonego środka w obrębie prawd fundamentalnych musi doprowadzić do sprzeczności.

Oddajmy Jacobsowi to, że podczas oznaczania sądów fundamentalnych i przygodnych oraz wyrażania tezy o niewysławialności (FNT) posługuje się względnie formalną notacją. Wprowadza do języka operator zdaniowy ( $\mathscr{F}$ ) o wyraźnie modalnych cechach. Nie podaje on jednak dokładnej charakterystyki rachunku, w ramach którego jego teoria jest konstruowana. Mimo tego, fakt, że w pracy zawarto dwie uwagi dotyczące działania operatora  $\mathscr{F}$  – prawa (6.1) oraz (6.2) – sprawia, że podjęcie próby rekonstrukcji takiego rachunku nie musi pozostać bezowocne. Zauważmy najpierw, że – znów na gruncie samej logiki klasycznej – FNT pociąga za sobą negację prawa dystrybucji negacji względem

$$(6.8) \quad \neg \mathscr{F}A \wedge \neg \mathscr{F} \neg A \tag{FNT}$$

$$(6.9) \quad (\neg \mathscr{F}A \land \neg \mathscr{F} \neg A) \to \neg(\neg \mathscr{F}A \to \mathscr{F} \neg A)$$
 (p. negacji implikacji)

$$(6.10) \neg (\neg \mathscr{F}A \to \mathscr{F} \neg A) \tag{MP 6.8, 6.9}$$

Przyjmując FNT możemy więc powstrzymać się od bezpośredniego stosowania (6.1) w celu scharakteryzowania operatora  $\mathscr{F}$ , przynajmniej w obrębie zbioru zdać o boskiej naturze. Zatem która z logik modalnych będzie właściwa dla oddania charakterystyki  $\mathscr{F}$ ? Należy lojalnie przyznać, że sprawa ta nie jest ostatecznie rozstrzygnięta nawet w przypadku drobiazgowo analizowanej aletycznej logiki modalnej, w której operatorów modalnych używa się na oznaczenie możliwości i konieczności. Samą konieczność, dużo lepiej ugruntowaną w filozoficznych rozważaniach i uważaną za pierwotną motywację do powstania logik modalnych, można logiczne wyrażać w odmiennych rachunkach i na różne sposoby. Spróbujmy zatem pozostać uczciwym w stosunku do autora krytykowanej tu pracy i powstrzymać się od tworzenia "słomianej kukły", z którą on sam by się nie mógłby się utożsamiać. Na podstawie wszystkich powyższych uwag można przyjąć, że najlepszym kandydatem na rachunek, w ramach którego powinno się dokonywać rekonstrukcji rozważań Jacobsa, jest najsłabsza z normalnych logik modalnych zawierająca aksjomat (6.2), czyli system  $K^{20}$  (wzbogacony, rzecz jasna, o FNT).

W celu zbadania spójności "fundamentalnej" wersji teologii milczenia, odpowiedzmy wpierw na pytanie, czy samo FNT, tak sformułowane, jest sądem fundamentalnym czy przygodnym. Rozważania Jacobsa zostawiają pole do interpretacji

 $<sup>^{20}</sup>$ System K to system modalny, który posiada prawo dystrybucji, regułę wymuszania oraz 6.2. Por. J. Garson,  $Modal\ Logic$ , [w:] The  $Stanford\ Encyclopedia\ of\ Philosophy$ , wyd. lato 2021, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/logic-modal/">https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/logic-modal/</a>. Oczywiście, wybór systemu K nie jest niekontrowersyjny, ponieważ nie jest do końca jasne, jaki system modalny życzyłby sobie stosować Jacobs. W ostatnich paragrafach, w których odpierane są hipotetyczne zarzuty, zdaje się on wyrażać chęć zablokowania także  $\mathscr{F}p \to \mathscr{F} \neg \neg p$  lub nawet  $\mathscr{F}p \to \mathscr{F}(p \lor q)$ . W kontekście rozważań Jacobsa kontrowersyjna może wydać się także, obecna we wszystkich systemach normalnej logiki modalnej, reguła wymuszania.

ciągnących w stronę obu tych rozwiązań. Z jednej strony uważa on, że "Bóg jest niewysławialny fundamentalnie" (a "wysławialny przygodnie"<sup>21</sup>), zatem

$$(6.11)$$
  $\mathscr{F}(FNT)$ .

Ostatecznie, przecież FNT jest jakimś sądem na temat boskiej natury. Jak twierdzi Jacobs, "Bóg jest niewysławialny, niemożliwy do zrozumienia i niepojmowalny sam w sobie, jest taki wewnętrznie" O ile zakładamy, że FNT jest prawdziwe (a wynika to bezpośrednio z 6.11 oraz 6.2), to FNT  $\in \mathcal{G}$ . Zatem, na mocy samego FNT,

$$(6.12) \neg \mathscr{F}(FNT).$$

Można próbować jeszcze bronić teorię Jacobsa przyjmując, że FNT jest prawda niefundamentalną. Niemniej, jeśli poruszamy się w obrębie systemu K, na mocy reguły wymuszania otrzymamy  $\mathscr{F}(FNT)$  lądując w bezpośredniej sprzeczności. Oczywiście, obrońca doktryny Jacobsa może podnieść zarzut, że reguła wymuszania, obecna w systemie K i wszystkich systemach normalnych logik modalnych, blokuje pożądaną możliwość istnienia prawd prawdziwych, choć niefundamentalnych. Problem w tym, że taki obrońca niespecjalnie miałby co zaoferować w zamian. Alternatywy, jakie miałby w zanadrzu nie są atrakcyjne logicznie. Są tu dwie drogi wyjścia. Można 1) zrezygnować z pełności rachunku, który przyjmujemy za ramę naszych rozważań. Taka alternatywe odrzucam ze wzgledu na jej nieracjonalność. Gdybyśmy do formalizacji twierdzeń teologii apofatycznej dopuszczali rachunki, co do których nie zachodzi twierdzenie o pełności, nasze rozwiązania zostałyby strywializowane i pozbawione sensu. Można też 2) zaproponować w zamian jakiś rachunek modalny nieposiadjący reguły wymuszania i prawa dystrybucji. Postępujący tą drogą obrony zwolennik doktryny Jacobsa miałby do dyspozycji tzw. nienormalną logikę modalną, która posiada taka właśnie charakterystykę. Problem w tym, że ten wybór zablokuje z kolei inne pożądane cechy systemu, np. podawane explicite prawo  $(6.2)^{23}$ . Zatem, nawet gdy założymy, że FNT jest tylko prawdą przygodną, problem samozwrotności generujący sprzeczności wciaż pozostanie aktualny. Skoro twierdzimy, że apofatyzm polega na ograniczeniu się do wypowiadania wyłącznie fundamentalnych prawd i sądów, musimy także zrezygnować z utrzymania FNT. Mówiąc krótko, przy

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>J. Jacobs, *The Ineffable...*, dz. cvt., s. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Tamże, s. 165. Omar Fakhri próbuję rozwinąć pomysł Jacobsa w stronę, która sugerowałaby, że niewysławialność Boga jest ugruntowana raczej w niedoskonałościach ludzkiego języka: O. Fahri, The ineffability of God, "International Journal for Philosophy of Religion", vol. 89 (2021), ss. 25–41.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Zresztą, do nienormalnej logiki modalnej można podnosić też pewne wątpliwości natury filozoficznej, zob. M. Klonowski, K. Krawczyk, *Problem wszechwiedzy logicznej. Krytyka światów nienormalnych i propozycja nowego rozwiązania*, "Filozofia nauki", vol. 27 (2019), nr 1, ss. 27-48.

takim założeniu musimy przemilczeć także ten fakt, że Bóg jest niewyrażalny. Używając metafory Jacobsa, aby wejść do "teologicznego pokoju", musimy powstrzymać się od wchodzenia do środka i pozostać na zewnątrz.

## Rozdział 7

# Klasyczna teoria niewysławialności

Swoje rozważania dotyczące teologii apofatycznej Józef Maria Bocheński zawarł w dziele Logika religii¹. Przeprowadza je w kontekście analizy dyskursu religijnego – jego języka, logiki oraz znaczenia, jakie przez taki dyskurs jest przekazywane. W tym kontekście Bocheński odróżnia teologię negatywną od teorii tego, co niewysłowione. Ta pierwsza przyznaje dyskursowi religijnemu jakieś znaczenie, choć ogranicza je do "czystych negacji". Ta druga prowadzi do stwierdzenia, że dyskurs religijny nie posiada żadnego znaczenia. W obu przypadkach Bocheński próbuje wykazać, że teorie te wcale nie muszą zawierać bezpośredniej sprzeczności i pokazuje warunki, przy których należy je uznać za spójne. Jednakże ostatecznie odrzuca je – przyznając, że mimo wszystko nie mogą one stanowić właściwych teorii dyskursu religijnego – z innych, pozalogicznych powodów.

### 7.1 Typologia znaczeń i możliwych teorii religii

O ile posługiwanie się logiką w celu modelowania i formalnych badań rozmaitych problemów z zakresu filozofii czy nauki jest generalnie akceptowalną metodą
badawczą, o tyle stosowanie jej na gruncie religii bywało często kwestionowane –
także z powodu pewnych antylogicznych tendencji obecnych w właściwie we wszystkich religiach. Bocheński, badając prawomocność logiki religii, podaje typologię
znaczeń (rys. 4) niesionych przez dyskurs (także dyskurs religijny) oraz generowane i porządkowane przez tę typologię możliwe² teorie religii. Wedle tej typologii
wypowiedź może posiadać lub nie posiadać znaczenia. Znaczenie niesione przez
wypowiedź może być subiektywne lub obiektywne oraz komunikowalne lub nieko-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>J.M. Bocheński, *Logika religii*, tłum. S. Magala, Instytut wydawniczy PAX, Warszawa 1990. Wyd. org.: J.M. Bocheński, *The Logic of Religion*, New York University Press, New York 1965.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Bocheński mówi o wszystkich możliwych *a priori* teoriach religii zakładając, że mogą znaleźć się wśród nich także takie teorie, co do których sam twierdzi, że nikt ich *explicite* nie utrzymywał. Por. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., ss. 347-352.

munikowalne. Komunikowalne znaczenie obiektywne możne być pełne albo niepełne. Pełne znaczenia mogą przybrać postać twierdzenia lub inną (performatywy, modlitwy, nakazu, reguły itd.).



Rysunek 4: Typologia znaczeń według Bocheńskiego<sup>3</sup>.

Powyższa typologia pozwala Bocheńskiemu podzielić i uporządkować teorie religii na:

- 1. Teorie nonsensu głoszące, że dyskurs religijny nie posiada żadnego znaczenia;
- 2. Teorie emocjonalistyczne głoszące, że znaczenie dyskursu religijnego jest subiektywne i czysto uczuciowe;
- 3. Teorie niekomunikowalności, według których dyskurs religijny posiada obiektywne znaczenie, choć jest ono niekomunikowalne;
- 4. Teorie znaczeń częściowych, według których obiektywne znaczenie komunikowalne w obrębie dyskursu religijnego jest niepełne;
- 5. Teorie komunikowalności nietwierdzeniowej głoszące, że dyskurs religijny posiada obiektywne komunikowalne znaczenie, ale nie wyraża się ono w twierdzeniach;
- 6. Teorie twierdzeniowe zakładające, że przynamniej pewna część dyskursu religijnego składa się ze zdań mających znaczenie.

Warto dodać, że powyższa lista w pewnym sensie stanowi częściowy porządek. Z perspektywy teorii n, cokolwiek twierdzi się w ramach teorii < n może być uznane za prawdziwe w stosunku do pewnych fragmentów dyskursu religijnego. Teoria n głosi

 $<sup>^{3}</sup>$ Por. tamże, s. 348.

ponadto, że istnieją jakieś partie dyskursu religijnego cechujące się odmiennym rodzajem znaczenia. Na przykład, z punktu widzenia teorii twierdzeniowej można uznać, że pewne fragmenty dyskursu religijnego zawierają wyłącznie reguły, inne są niekomunikowalne, w jeszcze innych liczą się wyłącznie uczucia i nie ma tam żadnego znaczenia ponad to subiektywne i związane z emocjami. Co więcej, z perspektywy teorii znaczeniowej można również przyznać, że pewne fragmenty dyskursu religijnego w ogóle nie niosą żadnego znaczenia. Zatem teorie te są uporządkowane względem wzrastającej mocy. Co ciekawe, w dociekaniach Bocheńskiego teoria Niewysłowionego leży u podstaw tej hierarchii, natomiast teologia negatywna należy do teorii znajdujących się u jej szczytu – Bocheński umieszcza ją wśród teorii znaczeń niepełnych.

### 7.2 Tajemnica częściowego znaczenia

W rozważaniach Bocheńskiego teologia negatywna jest zatem alternatywnym dla teologii milczenia sposobem przedstawiania i badania dyskursu religijnego. Terminem, który często pojawia się w kontekście obu tych doktryn jest "tajemnica". Bocheński twierdzi, że choć to o przedmiocie religijnym twierdzi się, że jest tajemniczy – i to w tajemniczy w sposób szczególny, "wyższy" – własności "tajemniczości" nie przysługuje przedmiotom, lecz zdaniom. Z tego powodu mówi się na przykład o "tajemnicach wiary"<sup>4</sup>. Bocheński pojęcie tajemnicy opiera na pojęciu rozumienia.

**Definicja 7.2.1** (Tajemnica). "Tajemniczy" w sensie ogólnym oznacza stan rzeczy, którego nie daje się w pełni uchwycić. Mówiąc ściślej, zdanie p jest tajemnicze dla podmiotu x wtedy, i tylko wtedy, jeżeli x nie w pełni rozumie  $p^5$ . Zatem, w zależności od znaczenia "rozumienia":

- (1) p jest tajemnicze dla x wtedy, i tylko wtedy, jeżeli x dobrze (nawet w pełni) rozumie znaczenie p, ale nie potrafi o własnych siłach (intuicja lub wnioskowanie) przesądzić prawdziwości p.
- (2) p jest tajemnicze dla x wtedy, i tylko wtedy, gdy x rozumie znaczenie p jako takie, ale nie zna jego aksjomatycznych powiązań z innymi zdaniami, jakie akceptuje.
- (3) p jest tajemnicze dla x wtedy, i tylko wtedy, gdy p zawiera przynamniej jeden termin a taki, że a stosowane jest w p w sposób tylko częściowo pokrywający się z zastosowaniem a w dyskursie świeckim.

 $<sup>^4\</sup>mathrm{Według}$  Bocheńskiego mówienie o tajemnicach wiary to wypowiedzi metajęzykowe. Por. tamże, s. 413.

 $<sup>^5\</sup>mathrm{Ta}$ i poniższe definicje tajemniczości pochodzą bezpośrednio od Bocheńskiego. Zob. tamże, ss. 413-414.

(4) p jest tajemnicze dla x wtedy, i tylko wtedy, gdy w p istnieje przynajmniej jeden taki termin a, który jest całkowicie pozbawiony znaczenia dla x.

Powyższa definicja wyznacza cztery klasy teorii dotyczących tajemnicy<sup>6</sup>. Według pierwszej z nich (1) prawd tajemnic religijnych nie da się poznać – można je przyjąć wyłącznie na drodze wiary. Mogą one zostać przyjęte i zaakceptowane wyłącznie na mocy autorytetu a niezależnie od niego nie da się ich uzasadnić lub określić ich wartości prawdziwościowych. Bocheński ten rodzaj tajemnicy nazywa "tajemnicą prawdziwości" i uważa go w gruncie rzeczy za tezę dotyczącą struktury dyskursu religijnego. Według drugiej z nich (2) wierny nie rozumie prawd wiary, ponieważ każdorazowo rozumienie ich zależy od kontekstu aksjomatycznego. Twierdzi się tutaj, że słowa, w których wyrażono prawdy wiary, nie wyczerpują nieskończonego bogactwa Boga, ponieważ istnieja powiazania aksjomatyczne zdań wyrażających prawdy wiary z innymi zdaniami, których wierny nie zna. Tę odmianę tajemnicy Bocheński nazywa "tajemnicą aksjomatyczną" i twierdzi, że nie jest to zjawisko odosobnione i wyjatkowe dla dyskursu religijnego. W końcu, w trzeciej klasie teorii dotyczących tajemnicy (3) twierdzi się, że terminy, których używa się do wyrażenia prawd wiary, w obrębie dyskursu religijnego nie przekazują pełni znaczenia, jakie jest im przypisywane na gruncie dyskursu świeckiego. W myśl tej teorii prawdy wiary mają wciąż jeszcze jakieś znaczenie, choć już tylko częściowe. Z tego powodu Bocheński nazywa to "tajemnicą częściowego znaczenia" a wśród przykładów tej klasy teorii wymienia teologię negatywną (i teorię analogii)<sup>7</sup>. Do czwartej klasy teorii (4) wyznaczanej przez "tajemnicę nonsensu" należy teoria Niewysłowionego, zgodnie z którą wszystkie terminy dyskursu religijnego są pozbawione znaczenia. Teoria ta zostanie omówiona w kolejnej sekcji (7.3).

W obrębie teologii negatywnej uważa się więc, że istnieje tylko częściowa tożsamość między znaczeniem danego terminu na gruncie dyskursu świeckiego a znaczeniem tego samego terminu użytego w dyskursie religijnym. Zatem, w przeciwieństwie do teorii nonsensu, według teologii negatywnej nie jest tak, że dyskurs religijny nic nie znaczy, jednakże jakiekolwiek ma on znaczenie, ma je na drodze "czystej negacji". Jak zauważa Bocheński, żaden ze zwolenników teologii negatywnej nie starał się sformułować takiej teorii w dostatecznie precyzyjny sposób a przez swoją niejasną postać prowokuje ona do krytyki. Większość uwag krytycznych przedstawionych przez Bocheńskiego wskazuje na jej paradoksalny charakter.

Po pierwsze, mając wyrażenie "x jest niebiałe" i orzekając negację tego wyrażenia o przedmiocie religii otrzymamy negację niebiałości. Będzie to oznaczać, że

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Por. typologia znaczeń i możliwych teorii religii w sekcji 7.1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Zob. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., ss. 414-415.

przedmiot religii jest biały – w konsekwencji otrzymamy własność całkowicie pozytywną. Po drugie, jeśli dopuścimy do tego, by o przedmiocie religii orzekać wszystkie negacje, popadniemy w sprzeczność. Możemy bowiem mu przypisać własność bycia niebiałym (czyli negację własności bycia białym) oraz własność bycia nie-niebiałym (czyli negację bycia niebiałym), a zatem także własność bycia białym, o ile utrzymujemy silne prawo podwójnej negacji.

Według Bocheńskiego można uniknąć tych sprzeczności, gdy ograniczy się zakres teorii do klasy własności pozytywnych. Wpierw jednak należałoby taką klasę zdefiniować. Bocheński nie podaje jednak odpowiedniej definicji tego rodzaju własności. By nadać swoim rozważaniom nieco więcej precyzji, przedstawia następującą propozycję indukcyjnej definicji własności pozytywnych:

#### Definicja 7.2.2 (Włsność pozytywna<sup>8</sup>).

- 1. Własność postrzegana bezpośrednio jest własnością pozytywną.
- 2. Własność definiowana za pomocą formuły zawierającej wyłącznie symbole własności pozytywnych i terminów logiki pozytywnej jest własnością pozytywną.

Od razu jednak dodaje, że nie jest ona zadawalająca z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze, definicja ta jest za wąska – klasa własności pozytywnych ograniczona jest dużo surowiej niż wymagaliby tego zwolennicy teologii apofatycznej. Po drugie, pojęcie własności postrzeganej bezpośrednio jest bardzo nieścisłe. Obrazując to jego własnym przykładem – dlaczego nie można by postrzegać bezpośrednio, że krowa nie jest niebieska? Bocheński dodaje jednak, że problemy z podaniem dostatecznie precyzyjnej i trafnej definicji własności pozytywnych nie są najpoważniejszymi z tych, które nękają teologię negatywną. Dlatego, na potrzeby dalszych rozważań zakłada on, że pojęcie własności pozytywnej zostało zdefiniowane poprawnie.

Przyjmując to założenie Bocheński próbuje formalnie zrekonstruować znaczenie teologii negatywnej w taki sposób, który zadowoliłby jej potencjalnych zwolenników. Niech t będzie terminem występującym w dyskursie świeckim w jakimś znaczeniu. W obrębie tak sformatowanej teorii mamy prawo utrzymywać, że znaczenie t jest inne, gdy przypisywane jest przedmiotowi religii, i używając t w dyskursie religijnym mamy na myśli coś innego. Niech zapis  $M(t,\pi,\phi)$  oznacza "t jest terminem występującym w dyskursie świeckim w znaczeniu  $\phi$ ".  $\alpha$  natomiast oznacza klasę własności pozytywnych (jakkolwiek zdefiniowanych). Treść teologii negatywnej można zatem wyrazić w następujący sposób postać:

(NNT) 
$$\forall t^9 M(t, \pi, \phi) \land \phi \in \alpha \rightarrow \neg \phi(g),$$

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Tamże, s. 416.

gdzie g oznacza przedmiot religii, czyli Boga. W takim wypadku dyskurs religijny może zawierać wyłącznie twierdzenia, które orzekają o Bogu negację własności pozytywnych wyrażonych w terminach świeckich. Deskrypcja określona skojarzona z predykatem "jest Bogiem" przedstawiać się będzie następująco:

(NNT') 
$$G(x) \equiv_{\text{def}} \exists x \big( (\forall t M(t, \pi, \phi) \land \phi \in \alpha \to \neg \phi(x)) \land \forall y ((\forall t M(t, \pi, \phi) \land \phi \in \alpha \to \neg \phi(y)) \equiv y = x) \big)^{10}.$$

Dzięki ograniczeniu teorii do klasy własności pozytywnych, tak sformułowana teologia negatywna może zostać pozbawiona sprzeczności. Zdaniem Bocheńskiego własność przypisywana Bogu w teorii wyrażonej zasada NNT nie jest własnościa metajęzykową (mimo użycia metajęzykowych terminów) lecz pewną własnością przedmiotowo-językową drugiego rzędu – taką, że nie można przypisać mu żadnej przedmiotowo-językowej własności pierwszego rzędu. Przy odpowiedniej definicji klasy własności pozytywnych  $(\alpha)$  z teorii tej można wyrugować sprzeczności. Mimo tego Bocheński nie jest usatysfakcjonowany tym osiągnieciem. Fakt, że w teologii negatywnej nie można przypisać Bogu żadnej przedmiotowo-językowej własności pierwszego rzędu wyklucza ją z roli adekwatnej teorii dyskursu religijnego z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze dlatego, że istnieje niepusty (a nawet zawierający więcej niż jedne element) zbiór własności przedmiotowo-językowych pierwszego stopnia przypisywanych Bogu na gruncie dyskursu religijnego. Po drugie wydaje się, że przedmiot, któremu możemy przypisać wyłącznie własność przedmiotowo-językową drugiego stopnia – taką, że nie można przypisać mu żadnej przedmiotowo-językowej własności pierwszego stopnia, nie może być obiektem czci i chwały. Mówiac wprost, Bocheński odrzuca teologię negatywną z powodu jej uwikłania nie w "wewnętrzny", lecz oba "zewnętrzne" paradoksy<sup>11</sup>.

 $<sup>^9</sup>$ Zarówno w oryginalnej pracy, jak i w jej polskim tłumaczeniu kwantyfikator ten wiąże zmienną(?) oznaczoną symbolem F, która nie ma żadnych wystąpień w niniejszej formule. Za dobrą monetę przyjmuję, że jest to oczywista pomyłka drukarska. Wskazuje na to także poprawny, jak sie wydaje, zapis zawarty w NNT' poniżej.

 $<sup>^{10}</sup>$ Nie da się ukryć, że zapis  $M(t,\pi,\varphi)$  niewiele wnosi do tak skonstruowanej zasady. Jakkolwiek istnieją pewne motywacje za rozróżnianiem znaczeń terminów występujących w dyskursie religijnym i świeckim, wszystko wskazuje na to, że w rozważaniach dotyczących teologii negatywnej można z tego podziału zrezygnować mówiąc o znaczeniach terminów bez osadzania ich w konkretnych dyskursach. Tak czy owak, rezygnacja z tego podziału i uwspólnienie dyskursu doprowadziłyby do znacznego uproszczenia tej formuły. Stopień skomplikowania tego zapisu wynika również z tego, że Bocheński korzysta z notacji używanej w  $Principia\ Mathematica$  a prezentowana tu formuła stanowi jej tłumaczenie na bardziej współczesną notację. Por. A.N. Whitehead, B. Russell,  $Principia\ Mathematica$ , vol. 1, Cambridge University Press, Cambridge 1910 oraz B. Linsky,  $The\ Notation\ in\ Principia\ Mathematica$ , [w:]  $The\ Stanford\ Encyclopedia\ of\ Philosophy$ , wyd. zima 2021, E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/pm-notation/">https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/pm-notation/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Por. rozdz. 1.3.

#### 7.3 Teoria nonsensu

W typologii Bocheńskiego teoria tego, co niewysłowione, jest teorią nonsensu, zgodnie z którą dyskurs religijny jest pozbawiony jakiegokolwiek znaczenia. Zwraca on uwagę, że według wielu komentatorów teoria ta jest wewnętrznie sprzeczna. Z reguły argumentacja za taką tezą polega na wskazaniu paradoksu Niewyrażalnego – twierdząc, że nie da się niczego powiedzieć o Bogu, teoria ta sama coś o Nim mówi, a zatem jest sprzeczna i należy ją odrzucić. Bocheński występuje przeciwko takiemu przedstawianiu teologii milczenia. Twierdzi on, że da się ją uratować od sprzeczności, lecz nawet mimo tego, nie odpowiada ona potrzebom dyskursu religijnego 12.

Bocheński uważa, że jeśli przestrzega się pewnych obowiązujących w logice konwencji, zarzut sprzeczności stawiany teorii niewysłowionego przestanie obowiązywać. Należałoby wpierw dowieść, że danym "układzie odniesienia" teoria ta prowadzi do sprzeczności, tymczasem nikt takiego dowodu nie przedstawił. Według Bocheńskiego jest zupełnie przeciwnie – nietrudno wykazać, że teoria tego, co niewysłowione jest spójna. Poniżej przedstawię jego argumentację.

Załóżmy, że dwuargumentowy predykat  $N_w(x, \mathcal{L})$  oznacza "x jest niewyrażalne w języku  $\mathcal{L}$ ". Zapiszmy teraz formułę zawierającą ten predykat

$$(7.1) \exists x \exists \mathcal{L} \ N_w(x, \mathcal{L}).$$

Wydaje się, że nie tylko można ją wypowiedzieć nie popadając w sprzeczność, lecz także jest ona prawdziwa – nietrudno znaleźć taki obiekt x i taki język l, które spełniałyby zapisany wyżej warunek. (Bocheński podaje przykład krowy i języka szachów: nie da się opisać krowy w języku szachów – nie da się opisać krowy w języku szachów).

Możemy powyższy przykład uogólnić i sformułować metajęzykową definicję Boga o następującej postaci:

(MNT) 
$$\forall \mathcal{L} \ N_w(q, \mathcal{L}).$$

gdzie g jest stałą oznaczającą Boga, lub zgodnie z podejściem Bocheńskiego do wyboru kategorii językowej terminu Bóg:

(MNT') 
$$G(x) \equiv_{\text{def}} \exists x \forall \mathcal{L} (N_w(x, \mathcal{L}) \land \forall y (N_w(y, \mathcal{L}) \equiv x = y)),$$

gdzie G(x) jest predykatem oznaczającym "x jest Bogiem". Na pierwszy rzut oka, wydaje się, że te formuły są bardziej problematyczne – twierdzenie, że x jest niewysłowione w żadnym języku zdaje się prowadzić do sprzeczności. Bocheński próbuje

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zob. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., ss. 353-356.

jednak uniknąć tego problemu, stosując zwykłe konwencje wykorzystywane do pozbywania się antynomii semantycznych. Należy założyć, że żadne zdanie traktujące o pewnej klasie języków, nie jest formułowane w żadnym z tych języków. Aby było pozbawione sprzeczności musi zostać sformułowane w innym języku, czyli odpowiednim metajęzyku. Możemy więc założyć, że klasa języków wspominana w MNT' i MNT jest klasą języków przedmiotowych. W takim wypadku zasady te stają się zdaniami metajęzyka pierwszego stopnia. Po takim zabiegu, sformułowana definicja jest znacząca i pozbawiona sprzeczności. Nie ma bowiem niespójności w twierdzeniu, że coś nie daje się wysłowić w jakimś języku, lub nawet w klasie języków, o ile twierdzenie to jest w języku nienależącym do tej klasy. Według Bocheńskiego, przy takim założeniu – standardowym z punktu widzenia logiki ogólnej – teoria tego, co niewysłowione pozostaje relewantna i spójna a zarzut sprzeczności zostaje oddalony.

Bocheński odrzuca jednak teorię niewysłowionego z tych samych powodów, dla których odrzucał teologie negatywną. Po pierwsze, na mocy MNT nie można przypisać Bogu jakiekolwiek własności przedmiotowo-językowej. Jedyną własnością, jaką możemy mu przypisać, jest metajęzykowa własność bycia niewysłowionym w żadnym z języków przedmiotowych. W takim wypadku wierny, nie mógłby akceptować żadnego zdania dyskursu religijnego, które przypisałoby Bogu jakakolwiek własność-przedmiotowo-językową. Wydaje się to niespójne z faktycznym dyskursem religijnym. Po drugie, niemożliwe byłoby oddawanie czci obiektowi, o którym wiemy tylko i wyłącznie to, że nie można o nim nic powiedzieć. Jeśli wierny miałby czcić obiekt pozbawiony własności przedmiotowo-językowych, równie dobrze tym obiektem mógłby być nie Bóg a szatan, Ludwik XIV lub Homer<sup>13</sup>. Mówiąc krótko, zdaniem Bocheńskiego opisany powyżej metajęzykowy zabieg zdaje się chronić teologię milczenia przed "wewnętrznym" paradoksem Niewyrażalnego. Pozostaje on jednak nieskuteczny w likwidowaniu jej "zewnętrznych" paradoksów – zarówno w wersji twierdzeniowej, jak i nietwierdzeniowej. Z tego powodu Bocheński postuluje odrzucenie tej teorii.

### 7.4 Dyskusja

W Logice religii Bocheński przedstawia w gruncie rzeczy dwie niezależne interpretacje teologii apofatycznej, które nazywa teologią negatywną oraz teorią tego, co niewysłowione. Ta pierwsza dopuszcza, by język religii posiadał jakieś znaczenie, choć jest ono ograniczane do przypisywania Bogu negacji pozytywnych własności

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Przykłady te pochodzą odpowiednio z tamże, s. 356 oraz S. Gäb, Languages of ineffability: the rediscovery of apophaticism in contemporary analytic philosophy of religion, [w:] Negative Knowledge, red. S. Hüsch i in., Narr, Tübingen 2020, ss. 191-206.

przedmiotowo-językowych pierwszego rzędu. Unikniecie sprzeczności teologii negatywnej dokonuje się poprzez kolejne ograniczenie – ograniczenie nałożone na klasę tychże właśnie własności pozytywnych. Teoria tego, co niewysłowione, w typologii Bocheńskiego pozbawia dyskurs religijny jakiegokolwiek znaczenia. W tej teorii Bóg jest niewysławialny i nie da się przypisać mu żadnej przedmiotowo-językowej własności. Uniknięcie jej paradoksalnego charakteru dokonuje się przez zastosowanie metajęzykowego zabiegu (w stylu Tarskiego). Uznaje się, że "niewysławialność" jest własnością metajęzykową mówiącą o tym, że Boga nie da się wyrazić w żadnym z języków przedmiotowych.

Olbrzymią słabością teologii negatywnej w rozumieniu Bocheńskiego jest fakt, że trudno jest znaleźć w historii myśli jakiegokolwiek jej reprezentanta. On sam zauważa, że nikt tej teorii nie starał się "sformułować w terminach dostatecznie precyzyjnych"<sup>14</sup>. Wydaje się jednak, że w rzeczywistości po prostu nikt jej nie utrzymywał. Gdy teolog apofatyczny mówi, że do Boga nie można stosować żadnych określeń językowych, nie twierdzi, że trzeba zaprzeczyć każdemu pozytywnemu predykatowi, lecz każdemu predykatowi w ogóle. Oczywiście, we współczesnej literaturze można znaleźć pewne próby zreinterpretowania wybranych tez autentycznych przedstawicieli teologii apofatycznej w taki sposób, by tworzyły one coś na kształt proponowanego przez Bocheńskiego rozwiązania<sup>15</sup>. Ostatecznie jednak, są to próby spreparowania sztucznej teorii, a nie rekonstrukcja rzeczywistej doktryny apofatycznej.

Spróbujmy jednak ustalić charakter własności przypisywanej Bogu w NNT. Mimo występujących w niej terminów metajęzykowych Bocheński uważa, że – w przeciwieństwie do formalizmu użytego w teorii tego, co niewysłowione – nie jest to własność metajęzykowa, lecz własność przedmiotowo-językowa drugiego stopnia. Skoro tak, obecność w tej formule terminów metajęzykowych budzi pewne zastrzeżenia. W istocie trudno oprzeć się wrażeniu, że zapis  $\lceil \forall t M(t,\pi,\varphi) \rceil$  niewiele wnosi do skonstruowanej na potrzeby teologii negatywnej zasady. Rozróżnianie dyskursu świeckiego i religijnego ma pewne znaczenie dla rozważań Bocheńskiego w ogólności, ale w kontekście samej teologii negatywnej można z niego zrezygnować bez straty sensu proponowanych rozstrzygnięć – mówiąc po prostu o znaczeniu terminów (bez osadzania ich w konkretnych dyskursach). Tak czy owak, rezygnacja z tego podziału i uwspólnienie dyskursu nie tylko znacznie uprościłoby NNT (a zwłaszcza NNT'), lecz także uczyniłoby te zasady bliższymi jakiekolwiek rzeczywistej doktryny apofatycznej.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., s. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Por. P. Rojek, *Logika teologii negatywnej*, "Pressje", nr 29 (2012), a także rozdz. ??.

Dość nieoczekiwaną konsekwencją użycia  $\lceil \forall t M(t,\pi,\varphi) \rceil$  w formułowaniu zasad teologii negatywnej jest fakt, że w dyskursie religijnym musimy ograniczyć się wyłącznie do terminów znanych z dyskursu świeckiego. Inaczej mówiąc, w obrębie języka religii nie powinniśmy używać jakichkolwiek nowych terminów, niewystępujących w obrębie dyskursu świeckiego, na przykład jakichś własnych i wewnętrznych terminów dyskursu religijnego. Gdy przyjdzie nam przypisać Bogu jakąś własność wyrażoną terminem niewystępującym w jakimś znaczeniu w języku dyskursu świeckiego, nie będziemy mogli Mu przepisać ani tej własności, ani jej negacji, nawet gdyby należała do klasy własności pozytywnych.

Jednakże największą bolączką teorii nazywanej przez Bocheńskiego teologią negatywną jest brak adekwatnej definicji własności pozytywnych. Skoro w ostateczności teologia negatywna ma polegać na przypisywaniu Bogu negacji własności pozytywnych a na definicji tychże własności ma opierać się obrona tej teorii przed sprzecznościami, mamy prawo oczekiwać, by zostały one dostatecznie trafnie i precyzyjnie zdefiniowane. Tymczasem epistemiczna definicja podana przez Bocheńskiego opierająca się na "bezpośrednim postrzeganiu" własności pozytywnych jest przez niego samego uważana za zbyt wąską i nieścisłą. By móc skutecznie chronić teologię negatywną przed sprzecznościami, definicja ta przede wszystkim nie może dopuszczać wzajemnego określania jednej pozytywnej własności przez negację drugiej (oraz – w zależności od konkretnej postaci ewentualnej definicji – ograniczać w obrębie stosowania własności pozytywnych działanie silnego prawa podwójnej negacji). Rzeczywiście wydaje się, że dokonana przez Bocheńskiego próba nadania tej teorii większej precyzji jest nieskuteczna we wskazanym tu zakresie. Dodatkowo, by uniknąć oczywistej sprzeczności w MNT' z klasy własności pozytywnych trzeba usunąć jeszcze dwie konkretne własności. Po pierwsze należy z tego grona wykluczyć własność wyrażoną predykatem G(x) – "x jest Bogiem". Po drugie należy uznać, że pewna własność przedmiotowo-językowa drugiego rzędu – "taki, że nie można przypisać mu żadnej przedmiotowo-językowej własności pierwszego rzędu" – także nie należy do własności pozytywnych.

Z punku widzenia przedstawionych w tej części pracy rozważań teologia negatywna w rozumieniu Bocheńskiego jest jednak jedynie kompromisowym rozwiązaniem. Ogranicza ona możliwość mówienia o Bogu, ale w sposób niepełny – redukuje mowę o Bogu do przypisywania mu wyłącznie negacji własności pozytywnych. Bardziej konsekwentna w tym zakresie jest opisywana przez niego teoria Niewysłowionego, która zabrania mówienia o Bogu czegokolwiek – przynajmniej w obrębie języków przedmiotowych – czyniąc, zdaniem Bocheńskiego, dyskurs religijny pozbawionym jakiekolwiek bezpośredniego znaczenia.

Na pierwszy rzut oka wydaje się, że "metajęzykowy zabieg", jaki Bocheński zastosował w modelu teorii tego, co niewysłowione, oddala zarzut niespójności tej doktryny i jest to akceptowalne logicznie rozwiązanie. Należy jednak przyznać, że nie jest to rozwiązanie bez skazy. Pomysłem Bocheńskiego na usunięcie problematycznego somoodniesieniowego paradoksu Niewyrażalnego jest uznanie, że "niewysławialność" jest metajęzykowym dwuargumentowym predykatem orzekanym o jakimś obiekcie i pewnym języku przedmiotowym. Oznacza to, że gdy mówimy o Bogu, że jest niewysławialny w żadnym z języków (przedmiotowych), nie wypowiadamy tego sądu w żadnym z języków, o których mówimy, ale w odpowiednim metajęzyku lub, inaczej mówiąc, wyłączamy metajęzyk z zasięgu kwantyfikacji obecnej w wypowiadanym w ten sposób sądzie. Inspiracji Bocheńskiego dla takiego rozumienia teologii milczenia należy szukać w logicznych ustaleniach z pierwszej połowy XX wieku, zwłaszcza w pracach Alfreda Tarskiego<sup>16</sup> poświęconych klasycznej teorii prawdy, które powstały w wyniku zmagań z paradoksami semantycznymi, w szczególności z paradoksem kłamcy<sup>17</sup>.

Według klasycznej teorii prawdy zdania, w których formułowane są semantyczne paradoksy samoodniesienia – takie, jak analizowany w tej części pracy paradoks Niewyrażalnego czy paradoks kłamcy – są błędnie skonstruowane. Miesza się w nich dwa poziomy językowe: język przedmiotowy i metajęzyk. W języku przedmiotowym mówimy o świecie i obiektach znajdujących się w świecie, metajęzyk jest bogatszy – możemy w nim wyrażać także sądy o języku przedmiotowym. Zatem, by móc mówić o prawdziwości zdań (lub, w przypadku teologii milczenia w ujęciu Bocheńskiego, niewysławialności obiektów w danym języku), narzuca się stratyfikację języków i zabrania ich mieszania. Dla przykładu załóżmy, że mamy zdanie T1 o treści "Śnieg jest biały".

#### (T1) Śnieg jest biały.

Możemy teraz o nim wypowiedzieć się w metajęzyku, na przykład przy pomocy następującego zdania T2:

#### (T2) Zdanie T1 jest prawdziwe.

Zdanie T2 sformułowane jest w metajęzyku nadbudowanym nad językiem przedmiotowym, w którym wyrażono T1. Poziomy języka nie są więc naruszane i zdanie jest poprawnie skonstruowane. Zgodnie z koncepcją Tarskiego, warunek prawdziwości zdań (a zatem i T1) można określi za pomocą tzw. cząstkowych definicji

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>A. Tarski, *Pojęcie prawdy Pojęcie prawdy w językach nauk dedukcyjnych*, Prace Towarzystwa Naukowego Warszawskiego, Wydział III Nauk Matematyczno-Fizycznych, vol. 34, Warszawa 1933.
<sup>17</sup>Por. rozdz. 1.3.

prawdy zwanych także T-równoważnościami. Taka cząstkowa definicja prawdy dla T1 przybierze postać:

(T2') Zadanie T1 jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy śnieg jest biały.

Równoważność ta należy do metajęzyka, mimo iż na jej końcu pojawiają się wyrażenia równokształtne z T1 – stanowią one tłumaczenie terminów i zdań z języka przedmiotowego na metajęzyk. Jeśli natomiast chcielibyśmy powiedzieć coś o zdaniu T2, musielibyśmy znów użyć innego języka i orzec w nim na przykład, że

(T3) Zdanie T2 jest prawdziwe.

Zatem T3 nie jest już elementem metajęzyka, lecz języka wyższego poziomu – metametajęzyka. Jeśli chcemy wyrazić warunek prawdziwości zdania T2, również musimy dokonać tego na poziomie metametajęzyka – T-równoważność dla T2 przyjmuje formę:

(T3') Zdanie T2 jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy zadanie T1 jest prawdziwe.

Z poziomu metametajęzyka, możemy mówić o wszystkich językach niższego poziomi, a więc nie tylko o metajęzyku, lecz także o języku przedmiotowym.

(T3") Zdanie T2 jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy zadanie T1 jest prawdziwe, to znaczy wtedy i tylko wtedy, gdy śnieg jest biały.

Słowem, nie możemy zdefiniować prawdy dla danego języka w tym języku. Nie da się określić prawdziwości zdań w języku, w którym zdania te zostały sformułowane. By to zrobić, musimy wejść na poziom metajęzyka, na którym można mówić nie tylko o wszystkim, o czym mówiliśmy w języku przedmiotowym, lecz również i o tym języku. W taki sposób tworzy się nieskończona hierarchia języków. Na każdym z wyższych poziomów możemy wyrazić wszystko, co było możliwe do wyrażenia w językach niższego poziomu, oraz sądy o zdaniach języków niższego poziomu.

Sposób generowania nieskończonej hierarchii języków w alternatywnym do propozycji Bocheńskiego modelu teorii Niewysłowionego przedstawia Bartosz Brożek<sup>18</sup>. W ramach tego ujęcia teza o niewysławialności Boga została zredukowana do metajęzykowego stwierdzenia, że wszystkie wypowiedzi o Bogu są bezsensowne.

Rozważmy zdanie

(D1) Bóg jest intelektem.

<sup>18</sup> Zob. B. Brożek, *Marzenie Leibniza. Rzecz o języku religii*, Copernicus Center Press, Kraków 2016, rozdz. 4.

W analizie Brożka, gdy Dionizy zaprzecza tego rodzaju zdaniom, chce jedynie stwierdzić, że nie można tak mówić, że z takim zdaniami

jest coś nie tak, nie możemy w ten sposób się wyrazić. Gdyby Dionizy znał odróżnienie języka przedmiotowego i metajęzyka, zamiast pisać "Bóg nie jest intelektem" sformułowałby odpowiednią wypowiedź metajęzykową<sup>19</sup>.

Zgodnie z interpretacją Brożka, taka metajęzykowa wypowiedź Dionizego o zdaniu D1 przybrałaby postać:

(D2) Zdanie D1 jest bezsensowne.

Zdanie uważa się za pozbawione sensu, gdy nawet hipotetycznie nie da się jednoznacznie określić, czy jest prawdziwe czy fałszywe. Brożek formułuje więc odpowiednią równoważność (analogiczną do T-równoważności Tarskiego):

(D2') Zdanie D1 jest bezsensowne wtedy i tylko wtedy, gdy D1 nie jest prawdziwe i D1 nie jest fałszywe.

Zakładając dwuwartościowość<sup>20</sup> oraz przyjmując T-równoważność dla D1 i jej odpowiednik dla zdań fałszywych ("Zdanie D1 jest fałszywe wtedy i tylko wtedy, gdy Bóg nie jest intelektem"), otrzymamy:

(D2") Zdanie D1 jest bezsensowne wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest tak, że Bóg jest intelektem i nie jest tak, że Bóg nie jest intelektem.

Powyższa równoważność należy do metajęzyka. Oczywiście, zawiera ona wyrażenie "Bóg jest intelektem" równokształtne z D1, ale wyrażenie to stanowi tylko tłumaczenie D1 na metajęzyk. Trudno nie zauważyć, że równoważność ta prowadzi do sprzeczności. Warunkiem bezsensowności zdania D1 jest jednoczesna prawdziwość dwóch metajęzykowych zdań, z których jedno jest negacją drugiego. Z perspektywy przedstawianego tu argumentu istotniejsze jest jednak to, że w wyniku analiz zdanie D2 okazało się kolejną (metajęzykową) wypowiedzią o Bogu. A zatem, z punktu widzenia Dionizyjskiej teologii milczenia musimy uznać, że jest bezsensowne.

(D3) Zdanie D2 jest bezsensowne.

Otwiera to drogę do nieskończonej hierarchii języków, w których kolejno stwierdzamy, że zdania o Bogu z niższego poziomu są bezsensowne. Zdaniem Brożka taka intuicja stoi za tą interpretacją teologii apofatycznej, która każe twierdzić, że o bogu nie można mówić w żadnym języku.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Tzn. zakładając, że zdanie jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest fałszywe oraz że zdanie jest fałszywe wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest prawdziwe.

Niezależnie od tego, jak bogaty język skonstruujemy, nie będzie on wystarczającym narzędziem do opisu Transcendencji – zawsze będziemy zmuszeni przenieść się "poziom wyżej", gdzie przeżyjemy  $d\acute{e}j\grave{a}$  vu, znów okaże się, że język, którym dysponujemy, jest niewydolny<sup>21</sup>.

Wydaje się, że Bocheński próbował uniknąć tego progresu w nieskończoność formułując swoją zasadę teologii milczenia w postaci MNT. Problem w tym, że teorię zbudowaną na tej zasadzie bynajmniej nie można nazwać konsekwentnym apofatyzmem. Co prawda, w oczach Bocheńskiego jest ona bardziej konsekwentna od teologii negatywnej tout court i dostatecznie ekstremalna – pozbawia dyskurs religijny jakiegokolwiek znaczenia i generuje tzw. "zewnętrzne" paradoksy. Jednakże teolog apofatyczny z pewnością z większym entuzjazmem przyjmie powyższą konstatację Brożka, niż zadowoli się modelem Bocheńskiego, który w jego ocenie może mieć nieco zachowawczy charakter. Inaczej mówiąc, teolog apofatyczny doceni obecność dużego kwantyfikatora w sformułowaniu MNT wolałby jednak, by ten kwantyfikator swoim zasięgiem obejmował wszystkie języki, nie tylko języki przedmiotowe. Za takim postawieniem sprawy przemawiają także inne, filozoficzno-językowe argumenty związane ze strukturą teorii budowanych analogicznie do klasycznej koncepcji prawdy Tarskiego, o których poniżej. Tymczasem spróbujmy jeszcze bliżej przyjrzeć się modelowi zaproponowanemu przez Bocheńskiego.

W koncepcji Bocheńskiego MNT jest metajęzykowym zdaniem mówiącym o niewysławialności pewnego obiektu g w klasie języków przedmiotowych. Dla ułatwienia, załóżmy, że nie mamy do czynienia z całą klasą języków przedmiotowych, lecz z jednym takim językiem. Zresztą, nie jest to kontrowersyjne posunięcie, a mówienie o "języku szachów" czy innych tego typu językach, które z pewną dozą dodatkowych założeń można nazwać językami przedmiotowymi, trochę zaciemnia obraz. Jeśli język przedmiotowy oznaczymy symbolem  $\mathcal{L}_0$ , metajęzyk możemy oznaczyć symbolem  $\mathcal{L}_1$ , metametajęzyk symbolem  $\mathcal{L}_2$  itd. Zauważmy, że w języku  $\mathcal{L}_{n+1}$  mamy prawo mówić o wszystkim, o czym mówiliśmy w języku  $\mathcal{L}_{m\leq n}, \mathcal{L}_{n+1}$  zawiera jednak dodatkowe terminy, które pozwalają nam wypowiadać zdania dotyczące języków o indeksach m<=n. Na przykład, zgodnie z koncepcją Tarskiego, język  $\mathcal{L}_{n+1}$  będzie zawierał predykat "jest prawdziwy w  $\mathcal{L}_n$ ", w języku  $\mathcal{L}_{n+2}$  dostępny jest predykat "jest prawdziwy w języku  $\mathcal{L}_{n+1}$ " itd. Konsekwencją tego jest fakt, że nie istnieje jedna definicja prawdy – każda jest zrelatywizowana do danego języka i może zostać wyrażona tylko w języku wyższego poziomu $^{22}$ . Podobnie zachowuje się predykat "jest bezsensowny w  $\mathcal{L}_n$ " w modelu Brożka – nie mówi się tu o bezsensowności

 $<sup>^{21}</sup>$ Tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Stąd w klasycznej teorii prawdy Tarskiego T-równoważności nazywa się "cząstkowymi" definicjami.

zdania w ogóle, lecz o bezsensowności w danym języku niższego poziomu. Wydaje się więc słusznym uznać, że predykat "jest niewysławialny" nie jest predykatem dwuargumentowym, lecz predykatem jednoargumentowym zrelatywizowanym do konkretnego języka. Będziemy zatem mówić, że coś jest "niewysławialne w  $\mathcal{L}_0$ ", "niewysławialne w  $\mathcal{L}_1$ ", czy "niewysławialne w  $\mathcal{L}_n$ ", co oznaczymy za pomocą litery predykatowej z odpowiednim indeksem. Przy takim założeniu model teorii Niewysłowionego przybierze postać

(MNT2) 
$$N_{w\mathcal{L}_0}(g)$$
.

Zdanie to, oczywiście, pozostaje zdaniem metajęzykowym (czyli wypowiedzianym w języku  $\mathcal{L}_1$ ). Wydaje się więc, że model Bocheńskiego nie na narusza zasad wyznaczonych przez Tarskiego – przyjmuje stratyfikację języka i nie miesza jego poziomów. Dokładniej mówiąc, ogranicza pojęcie niewysławialności do niewysławialności w danym języku mówiąc o tym w języku wyższego poziomu. Wciąż jednak pozostawia wiele wątpliwości. Są one dwojakiego rodzaju. Po pierwsze, w przeciwieństwie do koncepcji Tarskiego i Brożka, pojęcie, które u Bocheńskiego wzbogaca każdy kolejny język – "niewysławialny w  $\mathcal{L}_n$ ", nie dotyczy zdań, lecz obiektów. Z tego powodu analiza tego modelu staje się kłopotliwa z logicznego punktu widzenia, bo to zdania, nie obiekty, są nośnikami sensu. Po drugie, z tego samego powodu nie wiadomo, jak miałaby wyglądać cząstkowa definicja niewysławialności, czyli jakiś odpowiednik T-równoważności dla tej teorii.

(MNT2') 
$$N_{w\mathcal{L}_0}(g) \equiv A$$
.

Inaczej mówiąc, nie do końca wiadomo, jakie wyrażenie, formuła lub zdanie miałyby znaleźć się na poziomie języka przedmiotowego  $\mathcal{L}_0$  i motywować przejście na poziom metajęzyka  $\mathcal{L}_1$ , by na nim wypowiedzieć MNT2<sup>23</sup>. Być może adwokat modelu Bocheńskiego z radością przyjmie taką uwagę – jest to pożądany efekt, w końcu MNT2 mówi o tym, że Bóg jest niewysławialny. W rzeczywistości jednak nie ucieknie on od tego problemu i będzie musiał się z nim zmierzyć w odpowiedzi na drugi zarzut. Mianowicie, nie jest jasne, jak ma wyglądać (cząstkowa) definicja niewysławialności. Przyjrzyjmy się jeszcze raz rozwiązaniom obecnym w teoriach Tarskiego i Brożka. Częstkowa definicja prawdy mówi, że

(T2") Zadanie "Śnieg jest biały" jest prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy śnieg jest biały.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Ta i poniższe uwagi dotyczą, rzecz jasna, także MNT i wszystkich innych wersji tej zasady.

Cząstkowa definicja bezsensowności ma postać

(D2''') Zdanie "Bóg jest intelektem" jest bezsensowne wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest tak, że Bóg jest intelektem i nie jest tak, że Bóg nie jest intelektem.

Prawe człony tych równoważności zawierają tłumaczenia zdań z języka przedmiotowego na metajęzyk lub metajęzykową eksplikację definiowanego pojęcia w terminach tych zdań. Co więc powinniśmy podstawić za A w MNT2'? Jedną z propozycji na odpowiednik T-równoważności dla niewysławialności może być pewien rodzaj metajęzykowej tożsamości. W takim wypadku za A powinniśmy podstawić

$$(A')$$
  $N_{w\mathcal{L}_0}(g)$ .

Możemy też prześledzić, jak sam Bocheński rozumie niewysławialność i spróbować przedstawić jakąś definicję na bazie jego rozważań. A twierdzi on często, że w teorii Niewysławialnego Bóg pozbawiony jest wszelkich własności. Alternatywę dla prawego członu MNT2' mogłoby więc stanowić pewne zdanie wyrażone w logice drugiego rzędu o postaci

$$(A^{"}) \neg \exists Q_{\mathcal{L}_0} Q_{\mathcal{L}_0}(g).$$

Niezależnie od naszego wyboru należy uznać, że zdania te albo są przekładem z języka przedmiotowego (co oznaczałoby, że posiadają swoje równokształtne odpowiedniki w  $\mathcal{L}_0$ ), albo stanowią definiens pojęcia niewysławialności w terminach zdań, formuł lub wyrażeń pochodzących z  $\mathcal{L}_0$ . W konsekwencji, W zależności od tego, jaki kształt przybierze wypowiedź z języka przedmiotowego tłumaczona w prawym członie MNT2' na metajęzyk, albo wracamy do mieszania języków i paradoksu Niewyrażalnego na poziomie języka  $\mathcal{L}_0$ , albo dopuszczamy, by język ten zawierał wypowiedzi bezsensowne i nieniosące znaczenia.

Do modelu Bocheńskiego można wysuwać dodatkowe, pozalogiczne zastrzeżenia. Dotyczą one przede wszystkim zagadnienia niewysławialności i postulowania (choćby potencjalnego) istnienia niewysławialnych obiektów. To, czy takie obiekty istnieją, jest przedmiotem badań filozoficznych a formuła (7.1) bynajmniej nie zostałaby jednomyślnie uznana za prawdziwą wśród metafizyków. Przeciw takiemu założeniu wystąpiliby choćby zwolennicy stosunkowo popularnej a wyjątkowo zachowawczej w kwestii nadmiarowego poszerzania "uniwersum dyskursu" teorii zo-

bowiązań ontologicznych Willarda Van Ormana Quine'a<sup>24</sup>. Można tez sądzić, że postulowanie istnienia obiektów, o których nie można nic powiedzieć, stoi na opak z wielowiekową regułą zwaną brzytwą Ockhama<sup>25</sup>.

Zresztą przykład podawany przez Bocheńskiego w celu przekonania czytelnika co do prawdziwości (7.1) z dzisiejszego punktu widzenia wydaje się dosyć niefortunny. Bocheński zapewnia, że "rzecz całkiem oczywista, że krowa jest niewysłowiona w języku szachów, tzn. że w tym języku nie da się o niej nic powiedzieć". Jakkolwiek Bocheński rozumie "język szachów" motywacja stojąca za wykorzystaniem go w przykładzie jest oczywista – Bocheński chce zestawić ze sobą dosyć prostą syntaktykę z abstrakcyjnym, symbolicznym alfabetem i ograniczonym zestawem reguł oraz losowy obiekt ze świata rzeczywistego i przekonać nas do niemocy tego typu języka w próbach opisu takich obiektów. Tymczasem najnowsza historia pokazuje, że mając do dyspozycji maszyny wyposażone w prymitywny, abstrakcyjny alfabet składający się tylko z dwóch symboli –  $\{0,1\}$  – i niewielki zestaw reguł manipulujących tymi symbolami, możemy wyrazić quicquidlibet i rozmawiać de omni re scibili.

Nie do końca klarowne są natomiast motywacje, dla których Bocheński swój model buduje wokół pojęcia niewysławialności a nie ontologicznie prostszej, "pozytywnej" własności wysławialności (opatrzonej w stosownych miejscach negacją). Nie jest to może najcięższy z zarzutów przeciwko przedstawionej powyżej interpretacji Bocheńskiego (o ile w ogóle można to traktować jako zarzut). Jednakże uwaga ta jest warta odnotowania o tyle, o ile w innych miejscach swojej pracy przykłada on wagę do takiego rozróżnienie i opiera o nie obronę teologii negatywnej przed paradoksem Niewyrażalnego.

Tak czy owak, to stratyfikacja i tworzenie hierarchii języków wywołuje największe opory przed przyjęciem rozwiązań w stylu klasycznej teorii prawdy. Język naturalny, w którym formułowana jest teologia apofatyczna, nie zawiera jakiegoś eksplicytnego rozwarstwienia poziomów i na próżno wyróżniać i wskazywać w nim język przedmiotowy, metajęzyk itd. Posługując się terminologią Tarskiego, język naturalny jest semantycznie zamknięty, czyli zawiera już wszystkie pojęcia semantyczne, które go opisują. To kolejny powód, dla którego teolog apofatyczny nie przychylałby się do ograniczenia mówienia o Bogu wyłącznie do języków przedmiotowych. Jeśli język ma jakieś inne poziomy, nie ma żadnych powodów, by dopuścić

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Zob. W. V. O. Quine, O tym, co istnieje, w: tenże, Z punktu widzenia logiki, tłum. B. Stanosz, Aletheia, Warszawa 2000. Zob. także B Brożek, A. Olszewski, Kilka uwag o kryterium Quine'a, "Filozofia nauki", vol 18 (2010), nr 1(69),ss. 5-15 oraz K. Wójtowicz, O pojęciu "zobowiązania ontologicznego", "Przegląd Filozoficzny — Nowa Seria", r.X (2001), nr 1(37), ss. 121-138.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Por. A. Baker, Simplicity, [w:] The Stanford Encyclopedia of Philosophy, wyd. zima 2016, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/simplicity/">https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/simplicity/</a>.

do tego, by Bóg był na tych poziomach opisywalny. W każdym razie, hierarchia poziomów języka nie jest częścią zwykłego dyskursu. Z tego powodu wprowadzanie jej do formalnych ustaleń w celu ominięcia paradoksów semantycznych uznawane jest często za zbyt drastyczne i przesadne podejście oraz za rozwiązanie ad hoc.

Poza tym, hierarchia języków wprowadza dodatkowe technicznych problemy, które nie występują, gdy mamy do czynienia z językiem semantycznie zamkniętym. Nawet jeśli w wyniku metajęzykowego zabiegu udaje nam się pozbyć paradoksu Niewyrażalnego, to razem z nim usuwamy również wiele nieparadoksalnych przypadków samoodniesienia. Rozważmy na przykład następującą parę zdań<sup>26</sup>:

- (R) Żaden obiekt nie jest wyrażalny w języku dyskursu świeckiego.
- (Ś) Większość obiektów jest niewyrażalna w języku dyskursu religijnego.

Załóżmy, że zdanie (R) zostało wypowiedziane w języku dyskursu religijnego a zdanie (Ś) w języku dyskursu świeckiego. Które jest nich jest wyżej w hierarchii języków? Przyjmując rozwiązanie Tarskiego należałoby uznać, że zdanie (R) jest na wyższym poziomie niż wszystkie wypowiedzi języka świeckiego i, odwrotnie, zdanie (Ś) musi być na wyższym poziomie niż wszystkie wypowiedzi języka religijnego. Ponieważ (R) jest wypowiedzią w języku religijnym, a (Ś) jest wypowiedzią w języku świeckim, (R) musiałoby być na wyższym poziomie niż (Ś), a (Ś) na wyższym niż (R). To oczywiście jest niemożliwe, więc w teoriach wykorzystujących metajęzykowy zabieg w stylu Tarskiego zdania te są uważane za błędnie skonstruowane. (R) i (Ś) są w rzeczywistości pośrednio autoreferencyjne, ponieważ (R) odwołuje się do całości wypowiedzi w języku świeckim, w tym do (Ś), a (Ś) odwołuje się do większości zdań języka religijnego, w tym do (R). Niemniej jednak w większości przypadków (R) i (Ś) są nieszkodliwe i nie pociągają sprzeczności.

Z powodu tych problemów w dzisiejszej logice proponuje się inne, nowsze rozwiązania pomagające uniknąć paradoksów semantycznych (czy też, mówiąc bardziej ogólnie, paradoksów samozwrotności). Niemniej, przykłady modelów Bocheńskiego i Brożka pokazują, że rozwiązania zaczerpnięte z klasycznej teorii prawdy mogą być owocne na polu logicznej analizy teologii milczenia. To, który z tych modeli zostanie wybrany za bardziej trafny, zależeć będzie od filozoficznego temperamentu i apofatycznego zacięcia. Model Brożka nie pomaga uniknąć paradoksów. Wręcz przeciwnie – buduje nieskończoną hierarchię języków, w której sprzeczność pojawia się na każdym z językowych poziomów. Model Bocheńskiego pozostawia niejasności co do rozumienia centralnego pojęcia tej teorii – niewysławialności, prowadzając

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Poniższy argument jest trawestacją przykładu pochodzącego od Kripkego. Por. S. Kripke, Outline of a Theory of Truth, "The Journal of Philosophy", vol. 72 (1975), ss. 690–716.

do podejrzenia, że sprzeczności nie zostały wcale usunięte, lecz wystarczająco dobrze zakamuflowane. Ponadto, z teologicznego punktu widzenia "negatywność" tego rozwiązania pozostawia dużo do życzenia. Co prawda Bóg jest tutaj uznany za niewysławialnego, lecz tylko na podstawowym, przedmiotowym poziomie języka. Na każdym z wyższych poziomów języka pozostaje On wysławialny. Mimo wszystko, przy dostatecznie dużej dozie dobrej woli można uznać, że próba obrony teologii milczenia przed sprzecznością, której w *Logice religii* dokonuje Bocheński, jest skuteczna lub chociaż logicznie akceptowalna, przynajmniej w zakresie "wewnętrznego" paradoksu Niewyrażalnego<sup>27</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Całą baterię argumentów przeciwko podejściu "w stylu Tarskiego" do niewysławialności, częściowo pokrywających się z przedstawionymi w tym rozdziale, można znaleźć w: A. Kukla, *Ineffability and Philosophy*, Routledge, London – New York 1998, rozdz. 1.

## Rozdział 8

# Pozytywna teologia negatywna

## 8.1 Cztery tezy i typologia interpretacji apofatycznej doktryny Pseudo-Dionizego Areopagity

Przedmiotem analiz Rojka są pisma Pseudo-Dionizego Areopagity, głównie Teologia Mistyczna – krótki traktat stanowiący jedno z najważniejszych źródeł teologii negatywnej i kluczowy tekst dla teologii milczenia. Pierwszy etap analiz polega na wydobyciu z tego tekstu podstawowych tez doktryny Dionizego. Oto pierwszy fragment z początku traktatu:

Należy Jej, jako przyczynie wszystkiego, (T1) przypisać i o Niej stwierdzić to wszystko, co się mówi o bytach; a bardziej dokładnie, (T2) winno się zaprzeczyć tym wszystkim twierdzeniom, jako że Ona w swej nadsubstancjalności jest ponad wszystkim. Nie należy jednak sądzić, że w Jej przypadku zaprzeczenia i twierdzenia sprzeciwiają się sobie. 1

Rojek argumentuje, że powyższy fragment zawiera dwie podstawowe tezy teologii apofatycznej w ujęciu Areopagity. Według pierwszej z nich, o Bogu można w sposób uprawniony twierdzić wszystko, tzn. jest on podmiotem wszelkich twierdzeń. Druga – przeciwnie – głosi, że można o Nim wszystko przeczyć, tzn. jest on podmiotem wszelkich przeczeń. Według Rojka twierdzenie oznacza orzekanie o czymś pewnych pozytywnych własności<sup>2</sup>:

(T1) Bóg ma wszystkie własności pozytywne<sup>3</sup>.

Druga teza zdaje się być jej prostym przeciwieństwem:

(T2) Bóg ma negację wszystkich własności pozytywnych.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Pseudo-DionizyAreopagita., dz. cyt, rozdział I, 2. Oznaczenia w nawiasach pochodzą od Rojka.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>P. Rojek, dz. cyt., s. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Wszystkie tezy podaję w dosłownym sformułowaniu Rojka.

Pomijając autorską egzegezę Rojka wykorzystującą pojęcie pozytywności własności, obie tezy zdają się być dobrze ugruntowane w doktrynie Areopagity. Podobne sformułowania można odnaleźć w innych jego pismach. Co ciekawe, zazwyczaj obie tezy występują w swoim towarzystwie, jedna po drugiej. Na przykład w *Imionach Boskich* Dionizy twierdzi, że

[Bóg] jest wszystkim jako przyczyna wszystkiego [...] (T1) wszystko na raz można o Nim twierdzić, (T2) choć On nie jest żadną rzeczą z tego wszystkiego, co jest: (T1) posiada każdy kształt i każda formę i (T2) jest bezpostaciowy i pozbawiony pięknej formy<sup>4</sup>.

Według Dionizego, zgodnie z (T2) nasze poznanie Boga polega na "negacji wszystkiego, co istnieje"<sup>5</sup>. Dalsza jego lektura traktatów każe jednak sądzić, że wychodzi on ponad podobne sformułowania. W ostatnim rozdziale *Teologii mistycznej* stwierdza, że:

[Bóg] (T2)<sup>6</sup> nie jest ani duszą, ani intelektem, ani wyobrażeniem, ani mniemaniem, ani rozumem, ani pojmowaniem, ani słowem [...]; (T4) nie może być nazwany ani pojęty; [...] (T3) nie jest bez ruchu ani w ruchu, ani nie odpoczywa, [...] (T4) nie można Go objąć ani intelektem, ani wiedzą; nie jest ani prawdą [...], ani jednym, ani jednością, (T2) ani Boskością, ani dobrocią, [...] (T3) nie jest też niczym z niebytu ani czymś z bytu; [...] (T4) nie istnieje ani słowo, ani imię, ani wiedza o Nim; (T3) nie jest ani ciemnością, ani światłością, ani błędem, ani prawdą; nie można o Nim (T3) niczego zaprzeczać ani (T2)<sup>7</sup> nic pewnego twierdzić, bo twierdząc o Nim lub zaprzeczając rzeczy niższego rzędu, nic o Nim ani nie stwierdzamy, ani nie zaprzeczamy. Ta najdoskonalsza i jedyna Przyczyna wszystkiego jest bowiem (T2) ponad wszelkim twierdzeniem i (T3) ponad wszelkim zaprzeczeniem: wyższa nad to wszystko, całkowicie niezależna od tego wszystkiego i przekraczająca wszystko.<sup>8</sup>

Jak zauważa Rojek, Dionizy nie poprzestaje na wyróżnionych powyżej tezach i twierdząc na przykład, że Bóg "nie jest bez ruchu", "nie jest niczym z niebytu" i jest "ponad wszelkim zaprzeczeniem" idzie o krok dalej. Mianowicie wygląda na to, że w przypadku Boga, zaprzeczenia nie dotyczą tylko pozytywnych własności, lecz także odnoszą się do samych siebie. Dionizy nie tylko przeczy, że Bóg posiada pozytywne własności, zaprzecza także, że ma on jakiekolwiek własności negatywne. Według Rojka podobne sformułowania pozwalają sądzić, że kolejną tezą doktryny

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona Boskie, Rozdział V, 8 [w:] Pisma teologiczne, tłum. M. Dzielska, Wydawnictwo Znak, Kraków 2005. Oznaczenia w nawiasach pochodzą ode mnie.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Tamże, Rozdział 1, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rojek oznaczył ten fragment jako (T1).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Oznaczenie przez Rojka tego fragmentu jako (T1) również wydaje się niewłaściwe.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, Teologia Mistyczna, dz. cyt., Rozdział V. O ile nie zostało wskazane inaczej, oznaczenia w nawiasach pochodzą od Rojka.

#### Areopagity jest:

(T3) Bóg ma negacje wszystkich negacji pozytywnych własności.

Podobnie, jak pierwsze dwie tezy, także powyższa nie jest odosobnionym wtrąceniem i można ja wydobyć także z innych fragmentów traktatu.

Ostatnią proponowaną przez Rojka tezą teologii apofatycznej jest:

#### (T4) Bóg jest niepoznawalny.

Dionizy w wielu innych swoich dziełach wyraża apofatyczne przekonania, że Bóg nie może być "poznany", "nazwany", "pojęty", "wyrażony słowem" oraz jest "pozbawiony imienia"<sup>9</sup>.

Już na pierwszy rzut oka wydobyte przez Rojka tezy dionizyjskiej doktryny zdają się być cokolwiek problematyczne – nawet same w sobie. Teza (T1) zawiera kłopotliwe pojęcie pozytywnych własności. Co więcej, próbuje autokratycznie przypisać Bogu wszystkie takie własności. Jak napomknęliśmy w poprzednim rozdziale 10 a podejmiemy ponownie w dyskusji 11, trudno o dostatecznie satysfakcjonującą definicję własności pozytywnych, która nie prowadziła by do usprzecznienia całego sytemu proponowanego Rojka lub do jego trywializacji.

Problem ten dziedziczony jest przez tezę (T2). Co więcej, w zamieszczonych powyższej cytatach z pism Dionizego wśród instancji tej tezy odnaleźć można także taką, która generuje dodatkowe problemy ze spójnością. Dionizy, zgodnie z (T2), przeczy bowiem, że Bóg posiada przypisywane mu zwykle własności – nie jest ani duszą, ani intelektem, ani wyobrażeniem. Stwierdza także, że Bóg nie posiada własności bycia Bogiem<sup>12</sup>, co – jak zostało wcześniej zauważone – samo w sobie wydaje się być twierdzeniem wewnętrznie sprzecznym i naruszającym prawo tożsamości.

Podobny problem dotyczy (T3) – jest ona sprzeczna z (T2) i, zgodnie z silnym prawem podwójnej negacji, sprowadza się do (T1). Ponadto, jak zauważa Rojek, pewne sformułowania tej tezy, takie jak "[Bóg] nie jest bez ruchu ani w ruchu", "nie jest też niczym z niebytu ani czymś z bytu", sugerują, że Dionizy odrzucał także prawo wyłączonego środka.

Teza (T4) mówi o niepoznawalności Boga, przy czym Rojek dopuszcza także rozumienie jej jako tezy o niewyrażalności boskiej istoty. W pismach Dionizego rozróżnienie między niepoznawalnością i niewyrażalnością jest zatarte. Teza ta zdaje

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Por. P. Rojek, dz. cyt., s. 220.

 $<sup>^{10}</sup>$ Zob. rozdz. 7.2

 $<sup>^{11}</sup>$ Zob. rozdz. 8.5.

 $<sup>^{12}</sup>$ Co w polskim tłumaczeniu oddano jako "Bóg nie jest «Boskością»". Wydaje się, że tłumaczka chciała złagodzić nieco bezpośrednią sprzeczność, obecną przecież w oryginale i pierwszych tłumaczeniach – "οὐτόν τόν Θεόν οὕτε τὶθεμεν" oraz Deum~ipsum~neque~ponimus.

się podważać nie tylko sens zdań (T1)-(T3), lecz także zasadność utrzymywania samej siebie. Rojek przyznaje, że umieszczanie takich sformułowań w traktacie o Bogu wydaje się cokolwiek dziwne i można traktować je nawet jako pewien emfatyczny dodatek. Podaje jednak interpretacje teologii negatywnej, które uwzględniają także i tę tezę.

#### Typologia interpretacji teologii apofatycznej

Ponadto jednoczesne utrzymywanie pełnego zbioru zdań teologii negatywnej (T1)-(T4) dodatkowo mnoży logiczne problemy i otwiera drogę do kolejnych niespójności apofatycznej doktryny. Tezy (T1) i (T2) a także (T2) oraz (T3) są wzajemnie sprzeczne. Teza (T4) prowadzi do dobrze nam już znanych problematycznych zapętleń związanych z saamoodniesieniem. Sprzeczności, w które uwikłana jest teologia negatywna, są głównym powodem, dla którego wielu filozofów i teologów odmawia jej jakiekolwiek wartości teoretycznej (często jednocześnie przyznając jej w zamian jakąś wartość duchową, mistyczną). Rojek podaje jednak pewne sposoby na obronę teologii apofatycznej jako teorii Boga. Mimo problemów, jakie nękają teorię sformułowaną za pomocą powyższych tez, próbuje on podać kilka jej spójnych modeli. Strategie, jakie przedstawia polegają na przyjęciu jednej z tez jako podstawowej i odrzuceniu bądź reinterpretacji pozostałych.

Pierwsza z proponowanych przez Rojka interpretacji uznaje (T4) za podstawową tezę teologii negatywnej. Według niej, fundamentalną ideą tego rodzaju myślenia teologicznego jest niepoznawalność i niewyrażalność Boga. Tę interpretację Rojek nazywa teologią agnostyczną, ponieważ w jej świetle, nie możemy posiąść żadnej wiedzy o Bogu (zarówno pozytywnej, jak i negatywnej). Jest ona nazwana w ten sposób w odróżnieniu od teologii gnostycznej obejmującej pozostałe interpretacje doktryny dionizyjskiej, wedle których możemy posiąść jakąś wiedzę o Bogu (nawet jeśli posiada ona wyłącznie "negatywny" charakter). Interpretacje te traktują (T4) jako odmienną formę wyrażenia boskiej transcendencji.

Teologie gnostyczne Rojek dzieli na pozytywne i negatywne. Te pierwsze przyjmują (T1) jako tezę podstawową i odrzucają tezy (T2)-(T4) jako przesadne sformułowania mówiące o boskiej transcendencji. Rozumiana w ten sposób teologia pozytywna nie może być uważana za zadowalającą interpretację teologii apofatycznej, ponieważ pozbawiona jest jakiegokolwiek negatywnego charakteru. Można ją natomiast uznać z dziwnie sformatowaną teologię katafatyczną.

Strategią kilku mniej popularnych interpretacji teologii apofatycznej (które jednak Rojek traktuje zupełnie poważanie) jest przyjęcie (T2) jako głównej tezy i odrzucenie lub reinterpretacja pozostałych. Czasem mówi się o teologii apofatycznej

jako o doktrynie wedle której o Bogu można mówić tylko w kategoriach negatywnych – jaki nie jest. Według wielu komentatorów sam Dionizy uznawał (T2) jako bardziej odpowiedni sposób mówienia o Bogu. Z tego powodu, przy odrobinie dobrej woli ruch polegający na zignorowaniu pozostałych tez wydaje się być dopuszczalnym, a na pewno wygodnym sposobem na ominięcie sprzeczności. Jednakże struktura tego zabiegu nawet w obrębie analiz Rojka każe sądzić, że jest to rozwiązanie ad hoc. O wiele bardziej przekonywająca byłaby interpretacja obejmująca wszystkie zaproponowane tezy.

Zatem wyjściem z tego problemu byłoby takie zinterpretowanie tych zdań (T1)-(T4), by teoria, które je zawiera zachowała spójność. Takie rozwiązanie może sugerować sam tekst Dionizego, który przekonuje, że:

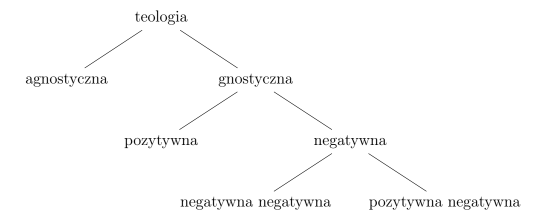
Nie należy jednak sądzić, że w Jej [tj. przyczyny wszystkiego – P.U] przypadku zaprzeczenia i twierdzenia sprzeciwiają się sobie $^{13}$ .

Ten i temu podobne fragmenty zawarte w dziełach Dionizego dają asumpt do tego, by twierdzić, że rozumiał on negację w inny, nieklasyczny sposób. Trop ten jest główną przesłanką w interpretacji proponowanej przez Rojka.

W duchu powyższej obserwacji teologię negatywną Rojek dzieli względem tego, jak poszczególnych interpretacjach rozumiana jest negacja. Według niego, można ją rozumieć w zwykły "negatywny" sposób. Zwykłe rozumienie negacji obecne jest w interpretacjach nazwanych negatywną teologią negatywną. Rojek jednak proponuje pewne odmienne, szczególne rozumienie negacji, które nazywa "pozytywnym". Zastosowanie go do doktryny Pseudo-Dionizego skutkuje powstaniem oryginalnej interpretacji teologii negatywnej nazwanej przez Rojka pozytywną teologią negatywna<sup>14</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita., Teologia mistyczna, rozdział I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Stosuję tu oryginalną nomenklaturę tekstu źródłowego. Rojek sam zdaje sobie sprawę z niezgrabności nadanych tym interpretacjom etykiet. Zob. P. Rojek, dz. cyt., s. 220.



Rysunek 5: Proponowana przez Rojka typologia interpretacji teologii apofatycznej<sup>15</sup>.

Wydaje się, że Rojek dopuszcza również możliwość interpretacji, zgodnie z którą należy stwierdzić, że teologia apofatyczna jest zwyczajnie niespójna a nad jej sprzecznościami przejść do porządku dziennego. Taka interpretacja nie leży jednak w kręgu jego zainteresowań i nie została poddana analizie.

### 8.2 Agnostyczna teologia negatywna

Strategią pierwszej przedstawianej przez Rojka apofatycznej teorii Boga jest przyjęcie (T4) jako tezy podstawowej i odrzucenie lub modyfikacja pozostałych tez, za cenę zachowania spójności. Jak już ujawniliśmy, celem tego typu doktryny jest podkreślenie znaczenia boskiej transcendencji – teoria ta głosi, że Bóg jest zasadniczo niewyrażalny i niepojmowalny. Takie rozumienie teologii negatywnej jest popularne wśród wielu komentatorów – także tych, którzy rozważają logiczno-językową strukturę tej teorii 16

Wynikiem agnostycznej interpretacji teologii negatywnej nie jest zatem twierdzenie, że Bóg posiada własności negatywne. Stosunek Boga do własności – czy to pozytywnych czy negatywnych – jest tu irrelewantny lub raczej niemożliwy do określenia. Główną tezą tej doktryny jest właśnie twierdzenie, że Bóg jest niewyrażalny i niepoznawalny. Zgodnie ze wskazaną w ten sposób dwuznacznością tezy (T4) Rojek wyróżnia dwie wersje tej teorii. Wedle pierwszej z nich, Bóg jest niewyrażalny, nie sposób Go wysłowić. Wedle drugiej wersji, Bóg jest niepoznawalny, nie można posiąść o nim wiedzy. A zatem poruszamy się tutaj na gruncie dobrzej nam znanej teologii milczenia, choć po raz pierwszy wyraźnie zaznaczony zostaje wątek związany

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Zob. Tamże, s. 221

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Wśród nich Rojek wymienia Michaela Gellmana, Johna J. Jonesa oraz Paula Rorema. Zob., odpowiednio, rozdz. 5 oraz 1.1.

z niepoznawalnością Boga. Jak przekonuję w kolejnej części pracy<sup>17</sup>, teorię Niepoznawalnego należy uważać za odrębną interpretacje teologii negatywnej. Umieszczenie tego fragmentu analiz Rojka w niniejszym rozdziale posiada jednak dodatkowe motywacje. Po pierwsze, model tej teorii jest dla Rojka inspiracją w budowaniu logicznej ramy dla jego własnej interpretacji – pozytywnej teologii negatywnej. Bez przedstawienia sposobu, jaki Rojek proponuje na logiczną rekonstrukcję teorii Niepoznawalnego, sprawozdanie z jego oryginalnego modelu straciłoby na jasności. Po drugie, w apofatycznej doktrynie Pseudo-Dionizego Areopagity, która jest źródłem tez (T1)-(T4) będących podstawą wszystkich rozważanych w niniejszym rozdziale teorii Boga, różnica między jego niewysławialnością a niepoznawalnością nie jest wyraźnie zarysowana. Po trzecie, dosyć nietypowa syntaktyka zaproponowana przez Rojka do formalizacji teorii Niepoznawalnego nie posiada jednoznacznie epistemicznej natury a jej filozoficzne motywacje i charakterystyka zdradzaja symptomy świadczące, że w tym przypadku wciąż pozostajemy na gruncie teologii milczenia. W końcu, do tego samego wniosku prowadzą nas Rojka komentarze do modelu teorii Niepoznawalnego, według których niepoznawalność Boga polega na niemożliwości twierdzenia, że posiada on pozytywne własności.

#### Teoria Niewysławialnego

Teorię Niewysławianego Rojek charakteryzuje zgodnie z duchem prezentowanej w niniejszej części pracy teologii milczenia. Poprawnie identyfikuje jej paradoksalny charakter mający swe źródła w samozwrotności. Do jej rekonstrukcji adaptuje metajęzykowe ujęcie zaczerpnięte od Bocheńskiego. Z tego względu podstawową dla tej interpretacji teologii negatywnej tezę (T4) oddaje za Bocheńskim jako

(MNT") 
$$G(x) \equiv \forall \mathcal{L} \ N_w(x, \mathcal{L}).$$

Rojek wydaje się być usatysfakcjonowany ustaleniami Bocheńskiego i przekonany, że ujęcie teologii milczenia w postaci MNT" ratuje tę teorię przed sprzecznościami<sup>18</sup>. Powyższą formułę wraz dodatkowymi uwagami głoszącymi, że mamy tu do czynienia z wypowiedzią metajęzykową, nazywa "modelem" teorii Niewysławialnego. Przyjmuje też w pełni Bocheńskiego argumenty przeciwko teorii Niewysławialnego – fakt, że nie możemy przypisać Bogu żadnej własności przedmiotowo-językowej sprawia, że teoria ta jest niezgodna z faktycznym dyskursem religijnym i religijną praxis, a więc dyskwalifikuje ją jako poprawną teorię Boga. Ze względu na jej uwikłanie w swoje zewnętrzne paradoksy należy ją odrzucić.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Zob. rozdz. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Jak pokazałem w poprzednim rozdziale (rozdz. 7.4), można mieć co do tego wątpliwości.

Rojek dodaje do tego argument sformułowany w kontekście swoich analiz. Mianowicie, jeśli teoria Niewysławialnego ma być właściwą interpretacją teologii negatywnej, należy podać w wątpliwość zasadność utrzymywania tez (T1)-(T3). Jeśli Bóg jest niewyrażalny, cały język religijny jest pozbawiony znaczenia, nie możemy więc ani sensownie potwierdzić, ani zaprzeczyć żadnym z jego własności. Krótko mówiąc, teoria Niewysławialnego zdaje się nie dawać żadnych szans na akceptację którejkolwiek z wyabstrahowanych tez teologii apofatycznej poza (T4). Dla Rojka jest to wskazówka, by nie interpretować tej tezy semantycznie, lecz epistemologicznie lub nawet ontologicznie<sup>19</sup>. W ten sposób przechodzi od teorii Niewysławialnego do agnostycznej teorii Niepoznawalnego.

#### Agnostyczna teoria Niepoznawalnego

Według Rojka teoria Niepoznawalnego jest lepszym modelem teologii apofatycznej, ponieważ nie tylko przyjmuje (T4) za twierdzenie podstawowe, lecz także umożliwia pewną interpretację tez (T2) oraz (T3). By to pokazać, wprowadza pojęcie nieokreśloności oraz definiuje nowe, odmienne od klasycznego pojęcie negacji. W tym celu wykorzystuje on logiczną teorię nieokreśloności, którą na potrzeby modelowania (w filozofii) nauki rozwinął rosyjski logik, Aleksander Zinowjew<sup>20</sup>.

Filozoficzną motywacją logiki Zinowjewa są pewne "nieklasyczne" przypadki spotykane w teoriach i wynikach naukowych oraz ich interpretacjach, w których zniesione zostaje prawo wyłączonego środka. Takie przypadki polegają na dopuszczeniu możliwości istnienia obiektów, co do których nie da się ustalić, czy posiadają one jakąś własność Q, czy też posiadają własność  $\neg Q$ . Można do nich zaliczyć na przykład rozważaną w mechanice kwantowej cząstkę elementarną, której parametry – zgodnie z zasadą nieoznaczoności – nie mogą zostać ustalone, twierdzenie, które na gruncie danego rachunku logicznego nie może zostać ani dowiedzione, ani obalone, albo po prostu obiekt zmieniający się w czasie. Na potrzeby takich przypadków Zinowjew wprowadza nowy funktor nieokreśloności i oznacza go symbolem  $?^{21}$ . Niech zapis ?Q(x) oznacza "nie można ustalić, czy x ma Q, czy x ma nie-Q(x)" co można czytać także jako "x ma w sposób nieokreślony Q". W teorii Niepoznawalnego Bóg uznawany jest za obiekt, którego nie da się poznać. Rojek proponuje, by za pomocą powyższego funktora nieokreśloności z logiki Zinowjewa podać nową definicję Boga

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Zob. P. Rojek, dz. cyt., s. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>A. Zinowjew, Foundations of the Logical Theory of Scientific Knowledge (Complex Logic), D. Reidel Publishing Company, Dordrecht 1967. Zob. także A. Zinowjew, Logika nauki, tłum. Z. Simbierowicz, PWN, Warszawa 1976.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Dla utrzymania spójności zapisu, formuły teorii nieokreśloności Zinowjewa przedstawiam w nieco zmodyfikowanej notacji zaproponowanej przez Rojka, dz. cyt., s. 223.

jako obiektu, który wszystkie pozytywne własności posiada w sposób nieokreślony.

(ZNT) 
$$G(x) \equiv \forall Q(P(Q) \rightarrow ?Q(x)).$$

Jak twierdzi Rojek, wykorzystując ten formalizm do modelowania teorii Niepoznawalnego, można – w pewnym szczególnym sensie – zaprzeczyć, że Bóg posiada wszystkie własności pozytywne. Idzie o to, że po wprowadzeniu funktora nieokreśloności ?, zdanie "nieprawda, że x jest  $Q^{22}$  staje się dwuznaczne. Może ono przyjąć jedno z dwóch znaczeń: albo "x jest nie-Q", albo "nie można stwierdzić, czy x jest Q". W nomenklaturze Rojka, w pierwszym przypadku w zdaniu pojawia się negacja w znaczeniu de dicto, o drugim znaczeniu natomiast można mówić, że zawiera ono negację de re. Nieco inne nazewnictwo wprowadził Zinowjew, który pierwszy rodzaj negacji nazwał negacją zewnętrzną – odnosi się ona bowiem do całego negowanego w ten sposób zdania, drugą negację nazwał negacją wewnętrzną – dotyczy ona bowiem wyłącznie predykatu<sup>23</sup>.

Przyjmijmy teraz dwa różne symbole, w celu odróżnienia odmiennych pojęć negacji. Niech  $\neg$  oznacza negację zewnętrzną, natomiast symbol  $\sim$  negację wewnętrzną. Przy takiej notacji, formułę  $\sim Q(x)$  czytamy jako "x jest nie-Q", lub inaczej: "x ma własność nie-Q", natomiast formuła  $\neg Q(x)^{25}$  oznacza "nieprawda, że x jest Q", lub "nie jest twierdzi się, że x ma własność Q". Poniższe aksjomaty definiują relacje, jakie zachodzą pomiędzy funktorem nieokreśloności a funktorami negacji wewnętrznej i zewnętrznej<sup>26</sup>:

$$(\mathbf{Z}_1) \ \neg Q(x) \equiv \sim Q(x) \lor ?Q(x),$$

$$(\mathbf{Z}_2) \neg \sim Q(x) \equiv Q(x) \vee ?Q(x),$$

$$(Z_3) \neg ?Q(x) \equiv Q(x) \lor \sim Q(x).$$

Z (Z<sub>3</sub>) oraz prawa De Morgana bezpośrednio wynika:

$$(8.1) ?Q(x) \equiv \neg Q(x) \land \neg \sim Q(x).$$

 $<sup>^{22}</sup>$ Rojek mówi o wyrażeniu "xjest nie-Q", moim zdaniem błędnie. W ogóle w przedstawieniu teorii Niepoznawalnego w szacie logiki nieokreśloności Zinowjewa odnaleźć można dużo niezgrabności. Por. tamże. Kładę to jednak na karb nietypowej notacji stosowanej przez radzieckiego logika, którą Rojek próbuje przeredagować według bardziej współczesnych standardów.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Konkretnie: operatora predykatywności. Notacja zaproponowana przez Rojka pozbawiona jest już symbolu takiego operatora.

 $<sup>^{24}</sup>$ U Rojka: "x ma własność  $\neg Q$ ".

 $<sup>^{25}</sup>$ Rojek używa tych symboli na odwrót, to jest  $\neg$  stosuje na oznaczenie negacji wewnętrznej a sim używa do oddania negacji zewnętrznej. Dodatkowo formułę negowaną za pomocą funktora negacji zewnętrznej opatruje w dodatkowe nawiasy po to, by podkreślić odmienny, "zewnętrzny" charakter tego rodzaju negacji. Uznaję ten zabieg za redundantny i niekonieczny. Notacja Rojka jest odmienna od stosowanej oryginalnie przez Zinowjewa.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Aksjomaty podaję za Rojkiem, bez żadnej kwantyfikacji i konsekwentnie trzymam się tej konwencji.

Gdybyśmy chcieli dokonać kolapsu z powrotem do logiki klasycznej, musielibyśmy założyć, że (dla każdego x, dla dowolnego Q) zachodzi  $\neg ?Q(x)$ . Prawdziwe jest bowiem twierdzenie

$$(8.2) \neg ?Q(x) \rightarrow (\sim Q(x) \equiv \neg Q(x)).$$

Przy założeniu, że nie istnieją przypadki nieokreśloności, negacje de re i de dicto stają się tożsame. Jednakże, jeśli chcemy opisać wspomniane wyżej przypadki nieklasyczne, w których posiadanie lub nieposiadanie danej własności przez jakiś obiekt nie może zostać określone, musimy zgodzić się na obecność dwóch różnych, nierównoważnych pojęć negacji w systemie. Z tego powodu poniższa formuła nie jest tezą prezentowanego rachunku:

$$(8.3) \not\vdash \neg Q(x) \to \sim Q(x).$$

Dzieje się tak, ponieważ  $\neg Q(x)$  pociąga za sobą  $\sim Q(x)$  lub ?Q(x). Analogicznie, w prezentowanym tu rachunku nie zachodzi następująca wersja prawa podwójnej negacji

$$(8.4) \not\vdash \neg \sim Q(x) \to Q(x),$$

ponieważ  $\neg \sim Q(x)$  implikuje Q(x) lub ?Q(x). Prawdziwe są natomiast następujące formuły:

$$(8.5) \sim Q(x) \rightarrow \neg Q(x),$$

$$(8.6) \ Q(x) \rightarrow \neg \sim Q(x).$$

Należy zauważyć, że dla negacji wewnętrznej nie można mówić o "nieklasycznym" prawie wyłączonego środka

$$(8.7) \not\vdash Q(x) \lor \sim Q(x),$$

ponieważ istnieje dodatkowa, trzecia możliwość – ?Q(x). Do grona tez tego rachunku należy zatem następująca formuła:

$$(8.8) \ Q(x) \lor \sim Q(x) \lor ?Q(x)$$

Prawo wyłączonego środka obowiązuje natomiast dla negacji de dicto:

$$(8.9) \quad Q(x) \vee \neg Q(x),$$

$$(8.10) \sim Q(x) \vee \neg \sim Q(x),$$

$$(8.11) ?Q(x) \lor \neg ?Q(x).$$

Niewątpliwym wkładem Rojka jest spostrzeżenie, że rachunek Zinowjewa stworzony pierwotnie na potrzeby logicznej rekonstrukcji pewnych teorii naukowych, w ramach których naruszona zostaje reguła tertium non datur, może okazać się przydatny także do modelowania omawianej w tym paragrafie interpretacji teologii apofatycznej. Dzięki własnościom tego rachunku, można przedstawić w sposób niesprzeczny już trzy tezy wypreparowane z pism Pseudo-Dionizego Areopagity. Rekonstrukcją tezy (T4) w obrębie tej interpretacji i w terminach rachunku Zinowjewa jest definicja Boga podana przez ZNT. Z tejże formuły, na podstawie praw logiki Zinowjewa nietrudno już wyprowadzić dwie kolejne tezy doktryny Dionizego.

Negację, o której mowa w (T2) można traktować, jako negację de dicto, ponieważ zgodnie z teorią Niepoznawalnego, nie możemy stwierdzić, czy Bóg posiada jakieś własności<sup>27</sup>. W takim podejściu, (T2) stwierdza, że o Bogu można orzec zewnętrzne negacje wszystkich własności pozytywnych. A zatem, w języku tego rachunku należałoby to zapisać w następujący sposób:

(T2') 
$$G(x) \to (\forall Q(P(Q) \to \neg Q(x)).$$

Co więcej, powyższa formuła jest bezpośrednią konsekwencją definicji ZNT i (8.1). Ponieważ negacja de dicto, jest różna od negacji de re, nie możemy jednocześnie twierdzić, że Bóg posiada (wewnętrzną) negację wszystkich pozytywnych własności, czyli że można o nim orzekać każde nie-Q, o ile Q jest pozytywne. Z obu tych formuł wynika także

(T3') 
$$G(x) \to (\forall Q(P(Q) \to \neg \sim Q(x)),$$

którą Rojek uważa zrekonstruowaną w ramach syntaksy Zinowjewa tezę (T3). Formuła ta zawiera podwójne przeczenie, jednakże pierwsza negacja ma charakter de dicto, natomiast druga jest negacją de re. Brzmieniem tej formuły jest "Nieprawda, że Bóg posiada wszystkie wewnętrzne negacje pozytywnych własności".

W takim wypadku, wszystkie stwierdzenia Dionizego o tym, że Bóg nie jest ani Q, ani nie-Q, na przykład że nie jest On "ani wielkością, ani małością, ani równością, ani nierównością, ani podobieństwem, ani niepodobieństwem", "nie jest też niczym z niebytu ani czymś z bytu" $^{28}$  itp., można niesprzecznie interpretować w ramach powyższej rekonstrukcji. Podobnie wypowiedzi Areopagity o tym, że Bóg jest "ponad wszelkim twierdzeniem i ponad wszelkim zaprzeczeniem" $^{29}$  można ująć

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Ten fragment analiz Rojka jest trochę naciągany. Związane jest to z narzuceniem specyficznej inerpretacji na funktor "zwykłej", zewnętrznej negacji de dicto jako "nie można stwierdzić, że", podczas gdy taka interpretacja prędziej przysługiwałaby funktorowi nieokreśloności. Jednakże biore to rozumienie za dobra monete a słabe punkty analiz Rojka wskaże w innych miejscach.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, Teologia mistyczna, dz. cyt., rozdział V.

 $<sup>^{29}\</sup>mathrm{Tam\dot{z}e}.$ 

w ramach prezentowanego rachunku, jako koniunkcję warunków zawartych już w formułach (T2') i (T3').

$$(8.12) \ G(x) \to (\forall Q(P(Q) \to \neg Q(x) \land \neg \sim Q(x)).$$

Rojek jest przekonany, że powyższe analizy chronia agnostyczna teologie negatywną przed sprzecznościami a największą ich wadą jest to, że nie obejmują wszystkich tez wypreparowanych z pism Areopagity. Na tym gruncie teoria Niepoznawalnego wydaje się lepsza interpretacja teologii negatywnej – można w jej ramach przyjąć aż trzy z apofatycznych tez. Teoria Niewysławialnego ustępuje w tym zestawieniu i obejmuje tylko jedną tezę dionizyjskiej doktryny. Obie jednak zawodzą w interpretacji (T1). Teza ta nie znajduje swojego miejsca w agnostycznych interpretacji, bowiem – skoro Bóg jest niepoznawalny – nie można o nim nic sensownie stwierdzić. Do tej uwagi Rojek dokłada argumenty Bocheńskiego przeciw teorii Niewysławialnego – tym razem stosując je do obu interpretacji w ramach agnostycznej teologii negatywnej. Są one zasadniczo niespójne z faktycznym dyskursem i praktyką religijną. Zgodnie z ich duchem, wierny nie mógłby akceptować żadnych zdań dyskursu religijnego, które przypisują Bogu jakieś własności. Tymczasem, każdy dyskurs religijny zawiera przynajmniej kilka takich zdań. Poza tym, gdyby o Bogu nie można było orzekać żadnych własności, nie mógłby On być przedmiotem wiary i czci<sup>30</sup>.

## 8.3 Negatywna teologia negatywna

Wad tych pozbawiona jest druga interpretacja teologii negatywnej, którą Rojek nazywa negatywną teologią negatywną. Jej punktem wyjścia jest teza (T2). Na gruncie tej interpretacji nie twierdzi się, że dyskurs religijny pozbawiony jest znaczenia, ani że Bóg jest niepoznawalny. Uważa się natomiast, że o przedmiocie religijnym można orzekać wyłącznie negatywne własności. Nie jest więc tak, że nie nie wiemy o Bogu – wiemy, że nie posiada on pozytywnych własności.

Z drugiej strony, wedle tej wersji teologii negatywnej, wszystko, co możemy orzec o Bogu, posiada ściśle negatywny charakter. Na tym ma polegać boska transcendencja. Choć taka teoria zatraca swój samozwrotny charakter (obecny w jakimś stopniu w agnostycznej teologii negatywnej), w jej analizach nietrudno wskazać innego rodziaju sprzeczności. W obrębie tej interpretacji Bóg wciąż pozostaje w jakimś sensie niepoznawalny – jedyne, co o Nim wiemy to jaki nie jest. Można więc pokusić się także na próbę uwzględnienia tezy (T4) w ramach modelu tej teorii.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Zob. J.M. Bocheński, *Logika religii*, dz. cyt., ss. 355-356 a także rozdz. 7.3.

Rojek twierdzi, że w tym modelu teologii negatywnej właściwą definicją Boga jest formalizacja tezy (T2) w obrębie klasycznego rachunku predykatów II-rzędu. Skoro mamy do czynienia z klasyczną negacją, (T1) oraz (T3) muszą zostać natychmiast odrzucone jako niespójne z tezą przyjętą tu za podstawową. Bóg – analogicznie do poprzednich definicji – opisany jest jako obiekt, o którym można orzekać negacje wszystkich pozytywnych własności:

(NNT") 
$$G(x) \equiv \forall Q(P(Q) \rightarrow \neg Q(x)).$$

Powyższa definicja jest trawestacją zasady NNT proponowanej przez Bocheńskiego. Zatem wszystkie krytyczne uwagi formułowane w poprzednim rozdziale<sup>31</sup> będą trafne także w przypadku omawianych tu rozważań Rojka. Zdaje się on być świadomy problemów nękających tę teorię Boga. Podaje zresztą zestaw ograniczeń, które należy do niej wprowadzić, by w proponowany model nie wkradła się żadna sprzeczność. Najważniejsze ograniczenia dotyczą zbioru pozytywnych własności. Jak wspominałem wcześniej, Rojek nie podaje żadnej definicji, ani kryterium wyróżniania takich własności. Czyni jedynie na ten temat kilka uwag, które w większym bądź mniejszym stopniu nawiązują do rozważań Bocheńskiego. Odniosę się jeszcze do tego w dyskusji.

Rojek zdaje się także nie dostrzegać, że jedna z implikacji składających się na NNT" jest identyczna z T2'. Oczywiście, w logice Zinowjewa wykorzystanej do formalizacji agnostycznej teologii negatywnej wyróżnialiśmy dwa pojęcia negacji, które zachowywały się odmiennie i miały pewne nieklasyczne własności, ale to negacja de dicto użyta w T2' była tą "zwykłą", zachowującą się klasycznie negacją.

Jeśli przymkniemy oko na wszystkie mankamenty podanej tu definicji Boga, możemy doprowadzić ją do ciekawych filozoficznie konsekwencji. Jak zauważa Rojek, zgodnie z omawianą wcześniej interpretacją Johna J. Jonesa<sup>32</sup>, głównym celem Dionizego było wykazanie, że Bóg jest ponad wszelkim bytem, w szczególności nie należy on do kategorii przedmiotów. Według popularnego rozumienia przedmiotu, można traktować go jako podmiot własności. Taką definicją posługiwał się na przykład Stanisław Leśniewki.

**Definicja 8.3.1** (Przedmiot<sup>33</sup>). Coś nazwiemy przedmiotem, o ile istnieje jakaś własność, którą można o tym orzec:

$$Ob(x) \equiv \exists Q \ Q(x).$$

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Zob. rozdz. 7.4.

 $<sup>^{32}</sup>$ Zob. rozdz. 1.1.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>,,Coś jest przedmiotem jeśli jest coś, czym to coś jest". Rojek powołuje się tu na dwa źródła: J. Słupecki, *Stanisław Leśniewski's Calculus of Names*, "Studia Logica", nr 3 (1955), ss. 7–76 oraz J. Perzanowski, *The Way of Truth*, [w:] *Formal Ontology*, red. R. Poli, P. Simons, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht 1996, ss. 61–130.

Jeśli uzupełnimy tę definicję o warunek, że każdy przedmiot powinien posiadać nie jakakolwiek, ale pozytywną wartość, otrzymamy następującą modyfikację<sup>34</sup>:

**Definicja 8.3.2.** Coś nazwiemy przedmiotem, o ile istnieje jakaś pozytywna własność, którą można o tym orzec:

$$Ob(x) \equiv \exists Q(P(Q) \land Q(x)).$$

Zgodnie z tak zmodyfikowaną definicją, Bóg nie należy do zbioru przedmiotów, ponieważ nie może on posiadać żadnych pozytywnych własności.

$$(8.13) \ \forall x (G(x) \to \neg Ob(x))^{35}.$$

Rojek konkluduje, ze gdy przyjmiemy powyższe rozważania za dobrą monetę, Bóg istnieje w jakiś inny sposób, odmienny od tego, jak istnieją inne byty. Konkluzja ta zdaje się być w zgodzie z rozważaniami tych przedstawicieli teologii negatywnej, którzy kładą akcent na transcendencję Boga – to, że przekracza on wszystkie byty. W przedstawianym powyżej modelu nie można go bowiem traktować jako przedmiot w sensie uchwyconym w definicji 8.3.2.

Czy Bóg zdefiniowany za pomocą NNT" jest poznawalny? W jakimś sensie możemy wyrazić jego naturę – możemy mówić, jaki nie jest. Z drugiej strony, uczciwie rzecz ujmując, na gruncie tego modelu nie możemy posiąść żadnej pozytywnej wiedzy o Bogu. Z tego powodu w tej teorii znajdzie się również miejsce na pewną interpretację tezy (T4). Rojek ujmuje ją w następujący sposób:

W normalnym wypadku rozumiemy natury rzeczy przez porównanie ich z tym, czym one nie są. Jak mawiał Spinoza, "określenie jest negacją". Bez opozycji znaczeniowych i różnic nie moglibyśmy używać języka w sposób, w jaki go faktycznie używamy. Bóg jako negacją wszelkich własności znajduje się jednak poza całym systemem opozycji i różnic. Pełna negacja prowadzi do całkowitego nieokreślenia. <sup>36</sup>

A zatem w pewnym sensie także na gruncie tej teorii możemy mówić o niepoznawalności czy nawet niewyrażalności Boga.

Powyższe rozważania, bez dodatkowych uściśleń (zwłaszcza adekwatnej definicji własności pozytywnych) trudno określić mianem "modelu". Tymczasem Rojek jest przekonany, że jest to model spójny, o ile tylko zgodzimy się na wszystkie jego ograniczenia. Choć nie uwzględnia on wszystkich tez wyabstrahowanych z dzieł Areopagity, w atrakcyjny sposób rozwija on tezę o wyłącznie negatywnym charakterze

 $<sup>^{34}\</sup>mathrm{W}$ świetle stawianych przez Rojka ograniczeń na definicję NNT" konieczność wprowadzania w tę definicję dodatkowego zastrzeżenia wydaje się wątpliwa.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>P. Rojek, dz. cvt., s. 226.

wiedzy o Bogu. Ponadto, nie wymaga on stosowania wyrafinowanych narzędzi formalnych, pozostając przy logice klasycznej. Jego dodatkowym atutem jest pewna interesująca filozoficznie własność – Bóg rozumiany jest tu jako istotnie odmienny od całej dziedziny bytów rozumianych jako przedmioty. Jednakże w takiej interpretacji nie ma miejsca na rekonstrukcję tez (T1) oraz (T3). Ponadto, jak Rojek podaje za Bocheńskim, nie da się jej pogodzić z dyskursem i praktyką religijną – trudno jest bowiem oddawać cześć czemuś, o czym wiemy tylko, czym nie jest<sup>37</sup>.

### 8.4 Pozytywna teologia negatywna

Ostatnia interpretacja teologii negatywnej jest autorskim pomysłem Rojka<sup>38</sup>. Również na jej gruncie, podstawą tezą teologii negatywnej jest (T2). A zatem o Bogu można orzec wyłącznie własności negatywne. Ponieważ model stosowany do formalizacji tej interpretacji używa pewnego specyficznego, nieklasycznego pojęcia negacji (innego niż wprowadzona we wcześniejszych paragrafach negacja de divto), może on również zinterpretować w odpowiedni sposób także tezy (T1) oraz (T3). Model ten może również zawrzeć satysfakcjonującą interpretację tezy (T4).

Punktem wyjścia interpretacji Rojka jest spostrzeżenie, że negacje w pojawiające się tezxach teologii negatywnej Pseudo-Dionizego pełnią specyficzną funkcję, odmienną od funkcji negacji klasycznej. Dionizy zdawał sobie sprawę, że negacje, które stosuje nie należy rozumieć w sensie braku (privatio). Twierdził też, że w przypadku wypowiedzi o Bogu "nie należy sądzić, że zaprzeczenia i twierdzenia sprzeciwiają się sobie"<sup>39</sup>. Uznawał on więc możliwość jednoczesnego utrzymywania zarazem jakiegoś twierdzenia o Bogu, jak i zaprzeczenie tego twierdzenia. Jak zauważa Rojek, Dionizy wielokrotnie powtarza, że Bóg jest "powyżej", "poza" i "ponad" bytami lub że je "obejmuje". Poniższy cytat jest przykładem tego, jak Dionizy używał negacji:

[Bóg] jest wszystkim jako przyczyna wszystkiego [...]. I jest ponad wszystkim, istniejąc ponadsubstancjalnie wcześniej niż wszystko, co jest. Dlatego też wszystko na raz można o Nim twierdzić, choć On nie jest żadną rzeczą.<sup>40</sup>

W obliczu takich sformułowań Rojek stwierdza, że dionizyjska negacja oznacza jednoczesne zawieranie czegoś oraz byciu poza czy też ponad to coś. W takim rozumieniu, negacja używana przez Areopagitę nie wyklucza afirmacji. Rojek dodaje, że

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Jest to zarzut stawiany przez Bocheńskiego, *Logika religii*, dz. cyt., s. 418.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Por. P. Rojek, dz. cvt., ss. 227-230.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Pseudo-Dionizy Areopagita, dz. cyt., rozdział I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Tamże, rozdział V, 8.

nawet jeśli tak rozumiane przeczenie nazywane jest negacją w sposób nieuprawniony, to zarzut stawiany Dionizemu nie powinien polegać na oskarżaniu go o sprzeczność, tylko o niewłaściwe użycie słów.

Rojek próbuje wykazać, że podobne rozumienie negacji można spotkać także w języku potocznym. W tym celu posługuje się następującym przykładem:

Załóżmy, że na stole leży 100 tysięcy zł w gotówce (nie jest to łatwe w trakcie kryzysu). Załóżmy dalej, że ktoś pyta, czy na stole jest 10 groszy. Odpowiedź twierdząca byłaby oczywiście słuszna, lecz w pewien sposób myląca. Wydaje się, że odpowiedź przecząca byłaby dopuszczalna, a nawet bardziej wskazana. "Nie, ponieważ na stole leży o wiele, wiele więcej niż 10 groszy". Słowo "nie" nie oznacza w tej odpowiedzi klasycznej negacji, lecz wyraża nieadekwatność supozycji pytania do zachodzącego stanu rzeczy. Odpowiedź "tak" na to pytanie sugerowałaby, że suma na stole jest w jakiś sposób porównywalna z 10 groszami. Taka sama sytuacja zachodzi w wypadku takich pytań jak: "Czy Jan jest zwierzęciem" ("Nie! Jest człowiekiem!"), "Czy Romeo lubi Julię?" ("Nie! On ją kocha!") itd. 41

Można mnożyć analogiczne przykłady. W podobnym duchu można stwierdzić, że na obiedzie u teściowej na pytanie "Czy zupa była dobra?" dużo lepiej (i bezpieczniej) jest odpowiedzieć "Nie, była pyszna!". Przykłady te wskazują, że w pewnych wypowiedziach języka naturalnego używamy zaprzeczeń, które nie polegają na klasycznej negacji. Jak zauważa Rojek, w takich wyrażeniach przeczenie ma również pozytywny, nie tylko negatywny charakter i wyraża nie brak, ale nadmiar. Ponadto uważa on, że takie użycie przeczenie nie narusza reguł konwersacyjnych Grice'a, w szczególności reguły ilości, która zabrania przekazywania większej ilości informacji niż jest to konieczne. Informacja o tym, że dany obiekt jest czymś większym, niż sądzi rozmówca, w pewnych kontekstach wydaje się niezbędna. Nawet gdyby reguła ilości została naruszona, zarzut ten jest dużo słabszy od zarzutu popadania w sprzeczność<sup>42</sup>.

W celu uzasadnienia stosowności używania tego rodzaju "pozytywnej" negacji Rojek podaje też jego przykłady z dyskursu filozoficznego. Podobne rozumienie przeczeń można spotkać u Stróżewskiego, który rozróżnia dwa rodzaje negacji: przekreślający oraz różnicujący. Ten pierwszy usuwa negowaną rzecz, ten drugi jedynie podkreśla różnicę i jego rezultatem nie jest brak, lecz w zasadzie jakieś pozytywne

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>P. Rojek, dz. cyt., s. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Zob. tamże.

stwierdzenie<sup>43</sup>. Podobnego sensu negacji Rojek doszukuje się także w heglowskim terminie *Aufhebung*, które zwykle tłumaczy się jako negację lub zniesienie. Powołuje się on na cytat z Hegla, który wskazuje na dwuznaczny charakter tego słowa:

Należy pamiętać o podwójnym sensie niemieckiego słowa aufheben (odkładać, ściągać). Aufheben znaczy, po pierwsze, usuwać, anulować, stąd mówi się, że prawo czy instytucja zostały anulowane. Po drugie, aufheben znaczy także zachować, i w tym sensie mówimy, że coś zostało zachowane. Tego podwójnego użycia języka, który nadaje temu samemu słowu znaczenie pozytywne i negatywne, nie należy traktować jako czegoś przypadkowego, ani tym bardziej krytykować język za wywoływanie zamieszania. Powinniśmy raczej dostrzec w tym spekulatywnego ducha naszego języka, przekraczającego podziały nagiego, rozsądkowego albo-albo. 44

Rojek podkreśla, że u Hegla to, co zostało zniesione (*aufgehoben*) nie znika, lecz zostaje zachowane w doskonalszej postaci.

Przedstawione powyżej wywody dają Rojkowi asumpt, by dojść do wniosku, że zarówno w języku potocznym, jak i filozoficznym można stosować negację w ten specyficzny, "pozytywny" sposób. Takie rozumienie negacji nie może być tożsame z negacją używaną w klasycznych rachunkach logicznych. Zdaniem Rojka, właśnie w takim sensie Dionizy stosował negację w swoich dziełach. Areopagita nie chciał twierdzić, że Bóg nie posiada żadnych własności, lecz że posiada je w wyższy, pełniejszy sposób.

Na potrzeby analizy swojej interpretacji teologii negatywnej, Rojek wprowadza zarys syntaktyki rachunku logicznego, który ujmowałby to specyficzne rozumienie negacji w sposób formalny. Stwierdzenie, że x pozytywnie nie ma Q oznacza w nim, że x ma Q w pewien szczególny, wyższy sposób. Niech sformułowanie !Q(x) oznacza "x pozytywnie nie ma Q", lub innymi słowy "x ma pozytywną negację Q". Znaczenie negacji pozytywnej Rojek próbuje (częściowo) ustalić za pomocą następujących aksjomatów<sup>45</sup>:

- $(R_1) !Q(x) \rightarrow Q(x),$
- $(R_2) \neg (Q(x) \rightarrow !Q(x)),$
- $(R_3) !!Q(x) \rightarrow !Q(x).$

Rojek zdaje sobie sprawę, że przedstawiony przez niego rachunek ma charakter szkicowy, jednakże zaznacza, że powyższe aksjomaty wystarczają do zaproponowanej

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Por. W. Stróżewski, Z problematyki negacji, [w:] Tenże, Istnienie i sens, Wydawnictw Znak, Kraków 1994, s. 373–395.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>G.W.F. Hegel, Logic. Being Part One of the Encyclopaedia of the Philosophical Sciences, tłum. W. Wallace. Oxford University Press, Oxford 1975, §96. Cytuję za P. Rojek, dz. cyt., s. 228.

 $<sup>^{45}\</sup>mathrm{Zob.}$  P. Rojek, dz. cyt., s. 228.

przez niego analizy dionizyjskiej doktryny. A zatem, w tej interpretacji Bóg posiada wszystkie negacje pozytywnych własności, lecz negacje rozumiane są właśnie w ten specyficzny, "pozytywny" sposób:

(PNT) 
$$G(x) \equiv \forall Q(P(Q) \rightarrow !Q(x)).$$

Powyższa formuła w niniejszym modelu stanowi formalizację tezy (T2). Z niej oraz z aksjomatu  $(R_1)$  wynika

(T1') 
$$G(x) \to \forall Q(P(Q) \to Q(x)).$$

Oznacza to, że Bóg posiada wszystkie pozytywne własności nie tylko w wyższy, pełniejszy sposób, lecz także w zwykły sposób. Innymi słowy, Bóg nie jest mądry (w pozytywnym sensie) i jest mądry, (pozytywnie) nie jest dobry i zarazem jest dobry, itd. Jest to pierwszy z przedstawianych modeli teologii negatywnej, który zawiera zarówno rekonstrukcję tezy (T2), jak i (T1).

Dzięki wprowadzanej w aksjomacie R<sub>3</sub> redukcji negacji pozytywnych, można w prezentowanym systemie bezsprzecznie orzec o Bogu pozytywne negacje pozytywnych negacji wszystkich pozytywnych własności. Na gruncie tego modelu możemy zatem sformułować tezę (T3) w następujący sposób:

(T3") 
$$G(x) \to \forall Q(P(Q) \to !!!Q(x)).$$

W końcu, w pozytywnej teologii negatywnej Rojka znajdzie się także miejsce dla tezy (T4). Teza o niepoznawalności Boga zawiera się bowiem w interpretacji wprowadzonego "pozytywnego" pojęcia negacji. Gdy orzeka się o Bogu pozytywną negację jakiejś pozytywnej własności, twierdzi się, że nie tylko posiada On tę własność, lecz także, że posiada On ją w pewien wyższy, pełniejszy sposób. Istota niepoznawalności Boga polega na tym, że nie i wiemy co to znaczy posiadać jakąś własność w taki sposób, w jaki posiada ją Bóg.

Choć wiemy, że Bóg jest mądry, nie wiemy, na czym polega bycie mądrym w wypadku Boga. Wiemy tylko, że jego mądrość jest czymś więcej niż ludzka mądrość. Nasza niewiedza nie dotyczy jednak tego, że Bóg jest mądry, lecz ogranicza się tylko do sposobu, w jaki Bóg posiada mądrość. Wiemy, że Bóg jest Q, wiemy, że jest !Q, ale nie wiemy, co to dokładnie znaczy. 46

Rojek zwraca uwagę, że zaproponowana prze niego interpretacja teologii apofatycznej jest zbliżona do teorii analogii Tomasza z Akwinu. Jest o tyle interesująca uwaga, o ile niektórzy komentatorzy próbują doszukać się apofatycznych wątków

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Tamże, s. 229.

także w teologii Akwinaty<sup>47</sup>. Teoria analogii głosi, że predykaty orzekane o Bogu nie są ani jednoznaczne, ani wieloznaczne, lecz analogiczne. Predykaty jednoznaczne mają to samo znaczenie, predykaty wieloznaczne (tak jak homonimy) mają całkowicie różne znaczenia. Wciąż istnieją spory, co do właściwej interpretacji znaczeń terminów analogicznych, jednakże z grubsza rzecz biorąc, przy ich pomocy nie tylko wyrażamy to, co one oznaczają, lecz także wskazujemy ponad to, co przez nie rozumiemy. Analogia wskazuje z jednej strony na podobieństwo znaczeń, z drugiej na ich różnicę. W ten sposób możemy orzekać o Bogu pewne własności, jednocześnie nie wiedząc do końca, w jaki sposób te własności Mu przysługują. Zdaniem Rojka, sens teologii negatywnej Areopagity jest identyczny – Dionizego i Tomasza różni tylko sposób wypowiadania się. Gdy Tomasz mówi, że Bogu dana własność przysługuje w pewien wyższy sposób, Dionizy orzeka o Bogu (pozytywną) negację tej własności. Zasadniczo jednak wyrażają oni tę samą myśl<sup>48</sup>.

## 8.5 Dyskusja

Rojek przedstawia trzy interpretacje teologii negatywnej i próbuje podać ich spójne modele. Wszystkie trzy opierają się na tezach wypreparowanych z *Teologii mistycznej* Pseudo-Dionizego Areopagity. Różnią się jednak zasobem tez, które potrafią niesprzecznie zrekonstruować.

Pierwsza interpretacja, nazwana agnostyczną, podana jest w dwóch wersjach: jednej kładącej nacisk na niewyrażalność Boga, drugiej podkreślającej Jego niepoznawalność. Teoria Niewysławialnego ostatecznie okazuje się niezdolna do uchwycenia tez Dionizego z wyjątkiem tezy (T4). Formalizacja teorii Niepoznawalnego zasadniczo wykorzystuje logikę nieokreśloności – rachunek stworzony przez Aleksandra Zinowjewa na potrzeby ścisłego badania pewnych filozoficznonaukowych koncepcji. Manewrując dwoma różnymi rodzajami negacji – de re oraz de dicto – obejmuje ona swoim zasięgiem wszystkie dionizyjskie tezy teologii negatywnej, z wyjątkiem (T1).

Druga, "negatywna" interpretacja teologii negatywnej zdołała wcielić tezy (T2) oraz (T4), zasadniczo odrzucając jednak (T1) oraz (T3). Mimo, iż jej formalizacja wykorzystuje jedynie logikę klasyczną, posiada ona pewną interesującą własność. Na jej gruncie można stwierdzić, że Bóg nie należy do kategorii przedmiotów –

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Zob. P. Sikora, dz. cyt., ss. 79-87, a także B. Davies, Aquinas on What God is Not, [w:] red. B. Davies,. Thomas Aquinas. Contemporary Philosophical Perspectives, Oxford University Press Oxford 2002, ss. 227–242; J. Wissink, Two Forms of Negative Theology Explained Using Thomas Aquinas, [w:] red. I. N. Bulhof, L. Kate, Flight of the Gods. Philosophical Perspectives on Negative Theology, Fordham University Press, Fordham 2000, ss. 100–120; F. O'Rourke, Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas, EJ. Brill, Leiden – New York 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Por. P. Rojek, dz. cvt., s. 229-230.

wielu teologów negatywnych z pewnością doceniłoby taką konsekwencję tej teorii. Rojek, posiłkując się argumentami Bocheńskiego konkluduje jednak, że zarówno teologie agnostyczne, jak i negatywna teologia negatywna nie są zgodne z dyskursem religijnym i praktyką religijną. Poza tym, nie obejmując swoim zasięgiem wszystkich tez Dionizego, nie mogą służyć za dobre interpretacje jego teologii.

Tego typu wad pozbawiona jest ostatnia zaproponowana przez Rojka autorska interpretacja, którą nazywa pozytywną teologią negatywną. Jej szkicowa formalizacja stanowi dla Rojka rzekomo spójny model dla wszystkich czterech tez doktryny Psudo-Dionizego. Ponadto, jej treść zdaje się być zbliżona teorii analogii Tomasza z Akwinu.

Problem w tym, że formalne rekonstrukcje podane przez Rojka trudno nazwać "modelami" jakichkolwiek teorii, głównie z powodu wątpliwości związanych z ich spójnością. Ponadto wydaje się, że żaden z wprowadzonych do rozważań nieklasycznych języków nie posiada stosowanej semantyki<sup>49</sup>, nie mówiąc już o przedstawieniu dowodów stosownych metalogicznych twierdzeń w szczególności twierdzenia o pełności. W końcu, nawet gdy w dobrej wierze uzna się że syntaktyka wybrana do wyrażania zdań tych teorii jest fragmentem poprawnie zbudowanych rachunków logicznych, spójność rekonstruowanych w ten sposób teorii można zachować wyłącznie kosztem wprowadzenia dodatkowych restrykcji i ograniczeń. Najwięcej wątpliwości wzbudza jednak warunek orzekania o Bogu pozytywnych własności (lub ich negacji).

Rojek poświęca nieco uwagi temu problemowi, lecz mimo wszystko ostatecznie postanawia go nie rozstrzygać. Mimo iż dwukrotnie powraca do tego zagadnienia $^{50}$ , świadomie [sic!] nie podaje żadnej definicji ani kryterium wyróżniania własności pozytywnych spośród zbioru własności. Jest to dość kontrowersyjny i jeden z najsłabszych punktów jego rozważań. Czyni jednak na ten temat kilka uwag.

Po pierwsze, według Rojka, zbiór pozytywnych własności nie może zawierać własności negatywnych. Szczerze powiedziawszy to, jak Rojek rozumie własności negatywne jest tak samo niejasne. W tym wypadku jednak mamy jednak do dyspozycji tradycyjną, syntaktyczną definicję tego pojęcia. Własność negatywna, zwana czasem także własnością dopełniającą lub uzupełnieniem, jest jedną z własności złożonych i stanowi po prostu negację jakiejś własności<sup>51</sup>. W analizach prowadzonych w języku naturalnym pojęcie negacji własności wyrażamy często przez użycie przedrostka nie- przed nazwą tej własności. Wydaje się, że Rojek pojęcie własności negatywnej rozumie w podobny sposób (co z kolei sugeruje, że jest on także bli-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Zinowjew twierdzi, że jego logika nauki może mieć model dwuwartościowy lub wielowartościowy, ale sam takiego modelu nie podaje. Zob. A. Zinowjew, *Logika nauki*, dz. cyt., ss. 142-143. <sup>50</sup>Tamże, ss. 221, 226.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Zob. J. Paśniczek, Predykacja, Copernicus Center Press, Kraków 2014, s. 78.

ski stosowania syntaktycznej definicji własności pozytywnej – jako niezawierającej spójnika negacji). Inaczej mówiąc, wydaje się, że dla Rojka kryterium syntaktyczne wskazywania własności negatywnych polega na "obecności negacji w predykacie" <sup>52</sup>. Gdybyśmy własności pozytywne wyróżniali poprzez dopełnienie własności negatywnych (a tak sugeruje Rojek nazywając własnościami negatywnymi negacje własności pozytywnych), byłby to mocno problematyczne i bynajmniej nie uchroniłoby to teorii sformatowanych przez Rojka przed sprzecznościami.

Przede wszystkim w standardowej, ekstensjonalnej logice każdy predykat może być zdefiniowany poprzez negację innego, nawet jeśli w języku naturalnym odpowiednik takiego predykatu z prefiksem "nie-" wyda się niepoprawny czy nieadekwatny. Z tego powodu zablokowanie takiej możliwości przez wprowadzenie hipotetycznej definicji

$$(8.14) \ P(Q) =_{\text{def.}} \forall x \neg \exists N (Q(x) \equiv \neg N(x))$$

jest niemożliwe. Zresztą sama obecność negacji we własnościach negatywnych jest bardzo słabą blokadą sprzeczności w teoriach teologii negatywnej. Po pierwsze we wszystkich użytych przez Rojka rachunkach wyrażenia o postaci  $\neg\neg Q(x)^{53}$  prowadzą do Q(x). Ponadto para dwóch zdań (zawierających negację)  $\neg Q(a)$  i  $\neg\neg Q(a)$  jest taką samo dobrą antynomią, jak każda inna. Z tychże powodów Rojek natychmiast dodaje, że kryterium syntaktyczne nie może być uważane za wystarczające. Powołuje się tu także na klasyczny przykład ślepoty – predykat "jest ślepy" nie zawiera negacji i wydaje się być predykatem pozytywnym, jednakże wciąż odnosi się do braku czegoś. Filozofowie taki przykład własności negatywnej nazywali negacją w sensie braku (privatio) Rojek dodaje do tego także argument pochodzący z rozważań św. Tomasza, wedle którego własności tradycyjnie przypisywane bytowi absolutnemu, takie jak prostota, doskonałość czy jedność, są w istocie własnościami negatywnymi<sup>54</sup>.

Alternatywą dla kryterium syntaktycznego byłoby kryterium epistemologiczne, zaproponowane przez Bocheńskiego<sup>55</sup>. Wedle jego definicji własności pozytywnych (definicja 7.2.2) pozytywne wskazuje się indukcyjnie, jako własności postrzegane bezpośrednio lub zapisywane za pomocą formuł, zawierających wyłącznie symbole własności pozytywnych i terminy logiki pozytywnej. Rojek zgadza się z Bocheńskim, że także takie kryterium nie jest wystarczająco ścisłe. Nie zamierza jednak

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Tamże, s. 221.

 $<sup>^{53}\</sup>mathrm{W}$  języku użytym do wyrażenia pozytywnej teologii negatywnej !!Q(x)

 $<sup>^{54}</sup>$ Tomasz z Akwinu,  $Suma\ Teologiczna,$ tłum. P. Bełch, tom 1-34, Katolicki Ośrodek Wydawniczy "Veritas", Londyn 1962-1986 I, 3,

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>J.M. Bocheński, dz. cyt., s. 416.

podawać bardziej odpowiedniej definicji<sup>56</sup> i pozostawia problem własności pozytywnych nierozwiązany tłumacząc, że skupia się raczej na formie teologii negatywnej niż na jej treści. Dodaje jednak, że istnieje jeszcze jeden bardzo szczególny sposób ich rozumienia. Można je traktować, jako najwyższy sposób istnienia danej własności, czyli tzw. perfekcje. Najczęściej mówi się o takich perfekcjach, jak wszechwiedza – najwyższy sposób wiedzy, czy też wszechmoc – najwyższy stopień mocy. Są one istotnym elementem w ontologicznych dowodach istnienia Boga, które w historii myśli były proponowane m.in. przez Anzelma, Kartezjusza, Leibniza czy Gödla. W tego typu argumentach Boga często uznaje się za podmiot wszelkich własności pozytywnych rozumianych jako perfekcje:

(8.15) 
$$G(x) \equiv \forall Q(P(Q) \rightarrow Q(x)).$$

Powyższą definicję (zresztą tożsamą – przynajmniej w jedną stronę – ze wszystkimi instancjami zdania (T1) w omawianych tu rekonstrukcjach) Rojek zaczerpnął od Perzanowskiego<sup>57</sup> i stanowi ona wyraźną inspirację i wzór kolejnych definicji Boga w proponowanych przez niego interpretacjach teologii negatywnej. Warto wiec poświęcić jej nieco uwagi.

Po pierwsze, jest ona zapisana w rachunku predykatów drugiego rzędu, gdyż zawiera warunek, że własności przypisywane Bogu muszą być pozytywne. Po drugie, Bóg formalizowany jest jako predykat ("x jest Bogiem", "x jest bogopodobny"), nie jako stała logiczna<sup>58</sup>, lub deskrypcja określona, co proponował Bocheński<sup>59</sup>. Po trzecie, powyższa definicja powstała na użytek formalizacji dowodów ontologicznych, które należą raczej do jakiejś formy teologii pozytywnej. Zawarte w niej P(Q) czytamy jako "Q jest własnością pozytywną" w pewnym szczególnym sensie opisanym powyżej – "Q jest perfekcją". Rojek nie sugeruje jednak, że w teologii apofatycznej Pseudo-Dionizego zaprzecza się jedynie tego typu własnościom pozytywnym. Przeciwnie, pisze wprost, że zakres negowanych własności jest szerszy<sup>60</sup>. Po raz kolejny jednak odżegnuje się od określenia, o jakie konkretnie własności chodzi. Jest to, moim zdaniem, jeden z najsłabszych punktów jego propozycji. Wrócę do tego ponownie w dyskusji.

W ostateczności, zbiór własności pozytywnych można podać przez wyliczenie. Jednakże w takim wypadku wszystkie proponowane przez Rojka teorie będą

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Por. P. Rojek, dz. cyt., s. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>J. Perzanowski, Ontological Arguments II: Cartesian and Leibnizian, [w:] red. H. Burkhardt, B. Smith, Handbook of Metaphysics and Ontology, t. 2, Philosophia Verlag, München 1991,ss. 625–633.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Por. choćby M. Durrant, The "Meaning of 'God'-I, Royal Institute of Philosophy Supplement, vol. 31 (1992), ss. 71-84.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>J.M. Bocheński, dz. cvt., s. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>P. Rojek, dz. cyt., s. 222.

miały mocno ograniczony zakres. W każdym razie, jeśli ktoś próbuje ograniczyć zasięg danej teorii do klasy własności pozytywnych, takie własności muszą zostać zdefiniowane. Uważam to za najsłabszy punkt jego rozważań.

Problem ten dodatkowo pogłębia fakt, że Dionizy w żadnym miejscu wprost nie stwierdza, że własności orzekane lub zaprzeczane o Bogu mają pozytywny bądź negatywny charakter. Jest to terminologia wprowadzona w tezy doktryny Areopagity przez samego Rojka. W obliczu tego faktu tym bardziej dziwi, że celowo odżegnuje się on od podania stosownej definicji wprowadzonych przez niego pojęć.

Jest to o tle niepoważne i kontrowersyjne podejście, o ile w świetle przedstawionej przez niego typologii różnica między teologią pozytywną i negatywną polega na orzekaniu o Bogu pozytywnych własności lub ich negacji.

to, co znajduje się poprzednikach prawych członów wszystkich zrekontrowanych zdań o Bogu, czyli

Po trzecie, w żadnej z przedstawionych interpretacji predykat "jest Bogiem" (lub "jest bogopodobny") nie może być własnością pozytywną. W modelu teorii Niepoznawalnego prowadzi to do zaskakującej konsekwencji – mianowicie jeśli coś jest Bogiem, to nie można ustalić, czy to jest Bogiem, czy nie jest Bogiem. W modelu negatywnej teologii negatywnej z uznania własności bycia Bogiem za pozytywną wynika zwykła sprzeczność. Natomiast w modelu pozytywnej teologii negatywnej pozytywna własność bycia Bogiem oznaczałaby, że jeśli coś jest Bogiem, to pozytywnie nim nie jest, czyli posiada tę własność w wyższy, pełniejszy sposób. Wszystkie te niedogodności spowodowane są sposobem, w jaki Rojek formalizuje przedmiot religijny – czynie to nie za pomocą stałej logicznej (wtedy słowo "Bóg" traktowane byłby jak nazwa), lecz za pomocą predykatu (w takim wypadku "Bóg" jest własnością).

\*\*\*

Formule tej należy poświęcić nieco uwagi. Po pierwsze, w odróżnieniu od MNT powyższa definicja nie jest wyrażona w metajęzyku, lecz w języku przedmiotowym. Po drugie, co istotniejsze, by uniknąć kłopotów z formalizowaniem Boga przy użyciu predykatu G(x), należy ją ograniczyć. Do tej definicji trzeba dołożyć dodatkowe założenie, o postaci:

$$(8.16) \neg P(G)$$

Innymi słowy, należy założyć, że predykat "jest Bogiem" (lub "jest bogopodobny") nie należy do zbioru predykatów pozytywnych. W przedziwnym bowiem razie, wpadlibyśmy w błędne koło i o niczym nie można byłoby określić, że jest Bogiem.

Z zinowjejwa

\*\*\*

Po drugie, po raz kolejny należy wykluczyć predykat "jest Bogiem" ze zbioru predykatów oznaczających własności pozytywne. Uznanie własności bycia Bogiem za własność pozytywną doprowadziłoby do sprzeczności:

$$(8.17) G(x) \equiv \neg G(x).$$

Wedle Rojka, twierdzenie "Bóg nie jest boski" należy przeinterpretować w taki sposób, by w orzeczniku tego zdania nie znalazł się predykat G(x), który użyty jest w (G4), lecz wiązka pozytywnych własności zwykle przypisywanych Bogu. W mojej opinii problem ten mógłby zostać rozwiązany poprzez formalizowanie Boga przy pomocy stałej logicznej, zamiast predykatu "x jest Bogiem".

z negatywnej

\*\*\*

Jak zauważa Rojek, istnieje wyjątek od konsekwentnego stosowania tej interpretacji. Nie można w ten sposób formalizować twierdzeń, że Bóg nie jest ani poznawalny ani niepoznawalny, ani określony, ani nieokreślony. Taka treść predykatu Q naraziłaby bowiem tę interpretację na sprzeczność. Jednakże wydaje się, że żadne z dzieł Dionizego nie zawiera podobnych sformułowań $^{61}$ .

Z zinowjejwa

\*\*\*

Podobnie, jak poprzednie definicje, także formuła (G4), wymaga wprowadzenia szeregu ograniczeń po to, by w proponowany model nie wkradła się żadna sprzeczność. Pierwsze ograniczenia dotyczą zbioru pozytywnych własności.

Po czwarte, system formalny zaproponowany dla sformalizowania pozytywnej teologii negatywnej, ma bardzo szkicowy i wstępny charakter. Ciężko w jego przypadku mówić o rachunku logicznym, nie zaproponowano dla niego żadnej semantyki, tym bardziej nie udowodniono jego trafności i pełności. Można powiedzieć, że praca potrzebna do formalizacji tej teorii a zatem także wykazanie jej niesprzeczności, została wykonana jedynie częściowo, w zarysie. I jeśli chcemy mówić o spójności pozytywnej teologii negatywnej, należałoby ją dokończyć.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Także Jones zauważa, że teza o niepoznawalności Boga ma wyjątkowy charakter w pismach Dionizego i nigdy nie występuje w podobnych parach. Zob. J.J. Jones, dz. cyt., s. 358.

Po wtóre, można powiedzieć, że teologia negatywna interpretowana przy użyciu pojęcia "pozytywnej" negacji traci swój negatywny charakter i staje się formą pozytywnej, afirmatywnej teologii<sup>62</sup>.

Wszystkie te zarzuty nie oznaczają jednak, że logika formalna jest bezużyteczna w badaniu teorii i interpretacji teologii negatywnej. Przeciwnie, uważam, że rekonstrukcja różnych wersji teologii apofatycznej w terminach formalnych systemów logicznych może być obustronnie korzystna. Z jednej strony, jak pokazał Rojek, może ona podać spójne modele interpretacji, które obejmują wszystkie tezy teologii negatywnej i tym samym pomóc w wyborze najlepszej z nich. Z drugiej strony, badanie teologii negatywnej przy użyciu narzędzi formalnych może pomóc w dostarczeniu pewnych formalnych kryteriów podziału dla odmiennych pojęć negacji i zbadaniu relacji zachodzących między nimi, co może okazać się korzystne dla logiki i jej filozofii.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Por. S. Ruczaj, Analogia i apofatyczny pazur, "Pressje", nr 30/31 (2012), ss. 280-282.

## Część II Aspekt epistemiczny

## Rozdział 9

## Teologia apofatyczna jako teologiczny sceptycyzm

Kolejna interpretacja teologii negatywnej przenosi apofatyczne akcenty z mówienia na myślenie i z języka na wiedzę. Jej centralnym twierdzeniem jest teza, że Bóg jest całkowicie niepoznawalny, niepojęty i niemożliwy do skonceptualizowania czy zrozumienia (w przeciwieństwie do takich apofatycznych określeń znanych z rozważań z zakresu teologii milczenia, jak "niewyrażalny", "nieopisywalny" czy "niewysławialny"). W związku z tym interpretację tę nazywa się "teorią Niepoznawalnego". W literaturze można ją spotkać również pod nazwą "agnostycznej teologii negatywnej"<sup>1</sup>, ale ja wolę określać ją mianem "teologicznego sceptycyzmu"<sup>2</sup>, ponieważ kwestionuje ona możliwość zdobycia jakiejkolwiek wiedzy o Bogu. Oczywiście, przez sceptycyzm nie rozumiem żadnej formy niewiary czy wiarołomstwa. Teologowie negatywni, którzy podkreślali niepoznawalność Boga, byli – jak się wydaje – głęboko wierzącymi myślicielami religijnymi.

Wysunięcie propozycji takiej interpretacji każe zadawać zaangażowane filozoficznie pytania o relacje między językiem a wiedzą i poznaniem. Podobne pytania otwierają także ciekawe wątki rozważań z zakresu kognitywistyki i nauk o poznaniu. Zasadniczo, w zależności od przyjętego stanowiska filozoficznego, konsekwencją tych ustaleń będzie wniosek, zgodnie z którym teoria Niepojmowalnego miałaby wynikać z teorii Niewysławialnego lub odwrotnie lub też teorie te miałyby być równospójne a ich zasady równoważne. Jednakże niezależnie od tych ustaleń nie wypada nie zgodzić się z tezą głoszącą, że teoria Niepojmowalnego stanowi pełnoprawną, odrębną i dojrzałą interpretację teologii apofatycznej.

\*\*\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Takiej nazwy używa Paweł Rojek. Zob. P. Rojek, *Logika teologii negatywnej*, "Pressje", 29 (2012), ss. 216-230.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>W nawiązaniu do klasycznego sceptycyzmu, którego przedstawiciele podważali możliwość prawdziwego poznawania lub nabywania wiedzy w ogóle.

Także i w przypadku tej interpretacji można wskazać przykłady podobnego sposobu myślenia wśród dwudziestowiecznych teologów i filozofów religii nieutożsamianych wprost z nurtem apofatycznym. Wątki mówiące o tym, że Bóg przekracza wszystko, co możemy o nim pomyśleć ponownie znajdziemy u Rudolfa Oto, Karla Bartha czy Karla Rahnera i innych wiodących współczesnych teologów. Wydaje się, że z wymienionej trójki to u Bartha są one najbardziej widoczne.

Barth w monumentalnej *Dogmatyce Kościelnej*<sup>3</sup> przedstawia alternatywne rozumienie transcendencji, którą pojmuje już nie tylko jako ontologiczne oddzielenie i rozróżnienie między stworzeniem a Stwórcą, lecz także jako niezdolność ludzkich pojęć do uchwycenia istoty Boga, choć w tym kontekście woli on mówić raczej o "tajemnicy" albo "ukryciu" Boga. Według Bartha człowiek siłą własnego rozumu nigdy nie utworzy właściwego pojęcia Boga – nawet przez analogię do pojęć, które potrafi zrozumieć, takich jak "pan", "stwórca" czy "zbawca". Konsekwencją zaprzeczenia możliwości poznania Boga za pomocą rozumu jest odrzucenie teologii naturalnej jako przedsięwzięcia pozbawionego jakichkolwiek szans na powodzenie<sup>4</sup>. Z punktu widzenia tej pracy interesujący jest fakt, że u Bartha niepoznawalności Boga nie pociąga za sobą Jego niewysławialności. W teologii Bartha nasze ludzkie pojęcia i słowa mogą odnosić się do Boga, o ile ugruntowane w objawieniu<sup>5</sup>.

\*\*\*

Przyjęcie, że zasadnicza teza teologii negatywnej głosi, że Bóg przekracza wszystko, co możemy o nim pomyśleć, stanowi popularne podejście w interpretacji pism tych samych autorów, o których wspominaliśmy już w poprzedniej części pracy: Grzegorza z Nyssy, Pseudo-Dionizego Areopagity, Tomasza z Akwinu, Mikołaja z Kuzy, czy Mistrza Eckharta. Jednakże zwolennicy teologicznego sceptycyzmu odwołują się najchętniej do pism Rambama, czyli Mojżesza Majmonidesa.

Mimo wszystkich różnic, podobieństwa między teologią milczenia i teorią Niepojmowalnego są wciąż znaczne. Największym z nich jest wynikający z samozwrotności paradoksalny charakter, który dzielą obie teorie. Paradoks Niepoznawalnego tworzymy w ten spam sposób i na takich samych zasadach, co paradoks Niewysłowionego.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>K. Barth, *Church Dogmatics*, tom 2, cz. 1, tłum. T.F. Torrance, G.W. Bromiley, T&T Clark, Edinburgh 1957, ss. 179-204.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Zob. tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Oznacza to, że w teologii Bartha możliwe jest jednak zdobycie *jakiejś* wiedzy o Bogu. Można Go poznać przez podobieństwo i analogię, choć nie za pomocą naturalnych zdolności poznawczych – dokonuje się to w darmowym, niezasłużonym akcie łaski, jakim jest objawianie. Zob. K.E. Johnson, *Divine Transcendence, Religious Pluralism and Barth's Doctrine of God*, "International Journal of Systematic Theology", vol. 5 (2003), nr 2, ss.200-224.

# 9.1 Niewysławialność vs niepoznawalność. Uwaga o relacjach między językiem a umysłem w kontekście teologii negatywnej

Na pierwszy rzut oka sceptycyzm teologiczny wydaje się tożsamy z teologią milczenia (lub bardzo do niej zbliżony). Istnieją pewne powody, aby sądzić, że przynajmniej jedna z tych teorii pociąga za sobą drugą. To, w którą stronę przebiegnie taka implikacja, zależeć może od filozoficznych przekonań dotyczących związków i zależności między językiem a umysłem, mową a wiedzą czy myśleniem a sposobem i możliwością formułowania i wyrażania sądów. Niemniej, obie teorie są do siebie – przynajmniej prima facie – znacząco podobne. Wniosek ten może pojawić się także w wyniku lektury tekstów źródłowych teologii negatywnej – rzeczywiście wydaje się, że dla wielu autorów apofatyzm można wyrazić tak samo skutecznie i trafnie tezą o niewyrażalności, jak i tezą o niepojmowalności. Granica między niemożnością powiedzenia czegokolwiek o Bogu a brakiem możliwości posiadania o nim jakiejkolwiek wiedzy zaciera się choćby u bohatera poprzedniej części pracy – Pseudo-Dionizego Areopagity, ale i u wielu innych myślicieli apofatycznych.

Twierdzę jednak, że obie teorie i związane z nimi interpretacje teologii negatywnej nie mogą być równoważne. Po pierwsze z tego powodu, że teologia milczenia czyni dyskurs religijny bezsensownym, podczas gdy teologiczny sceptycyzm (przynajmniej hipotetycznie) nie niesie takich konsekwencji. Przyjmując teorię Niewysłowionego nie możemy sensownie powiedzieć czegokolwiek o Bogu. Nie wolno nam ani potwierdzić, ani zaprzeczyć jakiemukolwiek przymiotowi Boga. W ramach teorii Niepoznawalnego dyskurs religii może mieć znaczenie, choć ograniczone – możemy przynajmniej stwierdzić, czego o Nim nie wiemy. Druga uwaga jest bardziej ogólna i dotyczy wprost różnic i związków między wiedzą i poznaniem a językiem i mową<sup>6</sup>. Szczegółowe zbadanie tych związków i różnic nie jest celem niniejszej pracy. Niemniej jednak wydaje się uzasadnionym, by twierdzić, że z jednej strony możemy myśleć i mówić o rzeczach, których nie znamy, a z drugiej strony możemy rozumieć więcej, niż jesteśmy w stanie wyrazić słowami. Spróbujmy przyjrzeć się bliżej tym kwestiom.

Wpoprzedniej części pracy przedstawialiśmy dwa podejścia do źródeł niewysławialności i niepojmowalności  $\rm Boga^7.~Zasadniczo$ większość teologów negatywnych

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Mam świadomość, że z jednej strony wiedza, umysł, poznanie i myślenie, z drugiej język, mowa, mówienie i generowanie mowy niekoniecznie muszą być uznane za terminy tożsame i równoważne. Jednakże w przybliżeniu, jakie wymagane jest do przeprowadzenia rozważań przedstawianych w tym rozdziale, są na tyle bliskoznaczne, że będą często stosowane zamiennie (o ile kontekst ich użycia nie wskaże, że jest inaczej).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Por. rozdz. 1.2.

i badaczy zajmujących się apofatyczną doktryną uważa, że niemożliwość zrozumienia i poznania Boga wynika z Jego transcendentnego charakteru i jest Jego istotną własnością, elementem natury. Istnieją jednak myśliciele przekonani, że powodem niepoznawalności Boga są ograniczenia ludzkiego umysłu i niewystarczające zdolności poznawcze człowieka, które sprawiają, że nie może on posiąść o Bogu żadnej autentycznej wiedzy. Można pokusić się o sformułowanie dwóch wersji takiego stanowiska – słabszej i silniejszej. Według pierwszej z nich ograniczenia ludzkiego umysłu i języka mogłyby zostać przezwyciężone, natomiast druga głosiłaby tezę przeciwną – co prawda niewysławialność/niepoznawalność Boga wynika z ograniczeń ludzkiego języka/umysłu, ale nigdy nie będzie on na tyle doskonały, by wyrazić/poznać naturę Boga. Ta druga, silna wersja niewiele się różni (przynajmniej, gdy idzie o logiczne i teologiczne konsekwencje) od podejścia, zgodnie z którym niepoznawalność Boga należy do Jego natury.

By zilustrować tę pierwszą, wyobraźmy sobie, że w niedalekiej przyszłości rodzi się religijny geniusz, który potrafi poznać i pojąć w zupełności nieskończone bogactwo natury Boga. Czy taki religijny geniusz będzie w stanie należycie sformułować, określić i opisać tę naturę? Jeśli tak, czy będzie mógł ją odpowiednio zakomunikować innym ludziom? W końcu, czy taki komunikat miałby szansę, by u swoich odbiorców wywołać poprawny obraz Boga w taki sposób, by i oni poznali tę naturę w pełni?

W innym hipotetycznym scenariuszu wyobraźmy sobie, że w dalekiej przyszłości ludzkość na drodze rozwoju pokonała swoje ograniczenia i wykształciła umiejętności poznawcze do tego stopnia, że każdy człowiek – wskutek długotrwałej medytacji oraz czytania mistycznych ksiąg – jest w stanie poznać i pojąć w całości bezkresną naturę Boga. Czy ludzie, którzy w medytacji poznali tę naturę, mogą rozmawiać o Bogu w sposób sensowny i znaczący? Czy, gdy dwaj przedstawiciele takiego społeczeństwa przyszłości będą wypowiadać słowo "Bóg", w ich umysłach aktywizują się tożsame reprezentacje mentalne?

## 9.1.1 Problem niekomunikowalności języka religijnego

Powyższe eksperymenty myślowe mają stanowić ilustracje różnych problemów dotyczących zależności między językiem a umysłem w kontekście teologii negatywnej. Nie zamierzam udzielać definitywnych odpowiedzi na pytania, jakie się pojawiają w ich obrębie, choć temat ten zostanie jeszcze podjęty. Tymczasem zwróćmy uwagę na jeszcze jedno zagadnienie, na które wskazują te ilustracje – problem (nie)komunikowalności znaczenia w dyskursie religijnym. Generalnie jest to problem z zakresu pragmatyki i trzeba przyznać, że – nawet w jej obrębie, bez kontek-

stu religijnego – nie należy on do najchętniej podejmowanych zagadnień. Jednym z autorów, którzy wprost próbowali przedstawić i zbadać je w formalny sposób, jest Józef Maria Bocheński. Poświęca on temu problemowi krótki paragraf w *Logice religii*<sup>8</sup>.

W rozważaniach Bocheńskiego teoria niekomunikowalności dyskursu religijnego to teoria, na gruncie której uważa się, że wyrażenia języka religijnego niosą jakieś obiektywne znaczenie, ale nie da się tego znaczenia przekazać – nie można go zakomunikować innym użytkownikom dyskursu religijnego. By wskazać jakieś inne, pozareligijne warunki, w których taka sytuacja może mieć miejsce, Bocheński podaje przykład więźnia, który w ramach zachowania wspomnień, rozmawia sam ze sobą w języku, którego nie zna żaden ze współwięźniów znajdujących się z nim w celi.

Główna zasada takiej teorii w rekonstrukcji Bocheńskiego zawiera dwa trójargumentowe predykaty skonstruowane w obrębie pragmatycznego układu odniesienia:  $U(x,t,\phi)$  oznaczający "x używa terminu t w znaczeniu  $\phi$ " oraz  $M(t,\phi,x)$  wyrażający funkcję zdaniową "termin t znaczy  $\phi$  dla osobnika x". Zasada ta przedstawiona jest zdaniem:

$$(9.1) \ \forall x \forall t \big( U(x, t, \phi) \to \forall y (M(t, \phi, y) \to y = x) \big).$$

W radykalnej interpretacji teoria ta głosi, że gdy dwie osoby, a i b, posługują się językiem religijnym, a nie rozumie wypowiedzi b i  $vice\ versa\ -b$  nie wie, co a ma na myśli. Inaczej mówiąc, dyskurs religijny jest pozbawiony znaczenia dla odbiorcy, choć jednocześnie całkowicie znaczący dla nadawcy komunikatu. Bocheński odrzuca tę teorię z przyczyn empirycznych – to, co wiemy o zachowaniu wiernych temu przeczy. Wierni zdają się rozumieć wypowiedzi religijne i podobnie na nie reagować. Jednakże, za jakąś jej wersją mogą przemawiać pewne podejścia, zgodnie z którymi wiedza o Bogu jest wiedzą osobistą i wiedzą "o osobie" i jako taka pozbawiona jest twierdzeniowego (propozycjonalnego) charakteru $^9$ . Tak czy owak, Bocheński odrzuca teorię niekomunikowalności powołując się na obserwacje zachowań użytkowników języka religijnego. Tak się składa, że omawiany tu problem

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>J.M. Bocheński, *Logika religii*, tłum. S. Magala, Instytut wydawniczy PAX, Warszawa 1990, §12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Próby badania "wiedzy o osobie", czyli właściwie rozwinięcia alternatywnej epistemologii, odmiennej od tradycyjnych studiów nad wiedzą o obiektach lub zdaniach, pojawiają się od jakiegoś czasu w literaturze. Por. M.A. Benton, *Epistemology Personalized*, "The Philosophical Quarterly" 67 (2017), nr 269, ss. 813–834; w kontekście wiedzy o Bogu: M.A. Benton, *God and Interpersonal Knowledge*, "Res Philosophica", vol. 95 (2018), nr 3, ss. 421-447 oraz L.J. Keller, *Divine ineffability and franciscan knowledge*, "Res Philosophica", vol. 95 (2018), nr 3, ss. 347-370.

najpełniejsze odzwierciedlenie w kontekście filozoficznym (a przynajmniej pozareligijnym) znajduje właśnie na gruncie lingwistyki behawioralnej, a konkretnie tezy o niezdeterminowaniu przekładu Willarda Van Ormana Quine'a<sup>10</sup>.

Punktem wyjścia tezy o niezdeterminowaniu przekładu jest kolejny eksperyment myślowy<sup>11</sup>. W jego ramach wyobraźmy sobie lingwistę, który rozpoczał badania terenowe, by jako pierwszy opracować przekład nieznanego do tej pory języka używanego przez ludzi żyjących przed jego przybyciem w izolacji. Nazwijmy ten jezyk jezykiem źródłowym. Dla jezyka źródłowego nie istnieje jeszcze żaden słownik czy podręcznik – słowem, nie ma do niego żadnego dostępu, nawet zapośredniczonego w którymś ze znanych do tej pory języków. Jedyny materiał, jaki może zebrać lingwista tworzący pierwszy podręcznik języka źródłowego, to wypowiedzi jego użytkowników oraz obserwacja towarzyszących tym wypowiedziom okoliczności i zachowań. Mając takie dane lingwista będzie próbował wyróżnić zbiór zdań obserwacyjnych<sup>12</sup>, czyli wypowiedzi typu "Pada deszcz" albo "To jest królik". Na tej samej zasadzie będzie próbował zidentyfikować klasę nazw i kryjących się za nimi znaczeń. By zweryfikować swoje przypuszczenia nasz lingwista będzie używał tych wypowiedzi w podobnych okolicznościach, w których je usłyszał, i badał reakcje słyszących jego wypowiedzi tubylców. Wszelkie potwierdzenia i zaprzeczenia a także spodziewane lub nieoczekiwane reakcje użytkowników języka źródłowego będą utwierdzały naszego badacza w jego przypuszczeniach albo kazały mu przesunać znaczenia lub zmienić kontekst testowanych wypowiedzi. Dzięki takiej procedurze będzie on mógł stopniowo poszerzać swój zakres znajomości języka źródłowego o coraz to nowe, bardziej złożone rodzaje wyrażeń. W końcu, jego tworzony w terenie słownik i podręcznik (zbiór zasad przekładu) przybiorą formę kompletnych opracowań a on sam będzie mógł całkiem efektywnie komunikować się z pierwotnymi użytkownikami języka źródłowego.

Quine argumentuje, że taki projekt jest zawsze skazany na niepowodzenie i, choć do znaczenia mamy dostęp jedynie przez obserwację zachowań, stworzony w taki sposób przekład nigdy nie odda tubylczego obrazu świata czy też – co dość istotne w systemie Quine'a – stojącej za wypowiedzią języka źródłowego ontologii. Załóżmy, że nasz badacz obserwował, jak tubylcy wypowiadają "gavagai" na widok

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Zob. W.V.O. Quine, *Three Indeterminacies*, [w:] *Perspectives on Quine*, red. R. Barret, R. Gibson, Blackwell, Basil 1990, ss 1-16 oraz Tenże, *Indeterminacy of Translation Again*, "Journal of Philosophy", vol. 84 (2012), nr 1, 5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Quine nazywa ten eksperyment "przekładem radykalnym".

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zdania obserwacyjne to istotny element koncepcji Quine'a. Zob. A. Kubić, "Niezdeterminowanie" granic poznania w znaturalizowanym relatywizmie pojęciowym W.V.O. Quine'a, "Annales Universitatis Mariae Curie-Sklodowska, sectio I – Philosophia-Sociologia", vol. 43 (209), nr 2, ss. 73-92

przebiegającego nieopodal królika. Seria podobnych obserwacji, a także wielokrotne użycie tego wyrażenia w różnych kontekstach, utwierdziła badacza w przekonaniu, że wypowiedź ta znaczy po prostu "królik". Tymczasem nie ma żadnej pewności, czy rzeczywistym odniesieniem tego wyrażenia nie jest "futrzak", "potencjalna kolacja dla niewielkiej liczny osób" czy "fragmenty przestrzeni wypełnione niedużym zwierzęciem". Załóżmy dodatkowo, że przed publikacją pierwszego podręcznika języka źródłowego do ludzi nim się posługujących przybył drugi lingwista i wykonał tę samą pracę korzystając z tych samych procedur. Nie ma przeszkód, by sądzić, że przekłady dokonane za pomocą tych dwóch różnych zbiorów zasad, choć dadzą poprawne przewidywania dotyczące zachowań użytkowników języka, będą diametralnie różne (a potencjalnie niespójne) jeśli idzie o ich znaczenie w języku przekładu. Możemy także założyć, że tekst przełożony na język źródłowy za pomocą pierwszego zbioru zasad, a potem przetłumaczony z powrotem na podstawie drugiego podręcznika, będzie diametralnie różny od oryginału<sup>13</sup>.

Powyższe rozważania pozwalają uznać argument Bocheńskiego przeciwko teorii niekomunikowalności za bezzasadny. Co prawda w przypadku teorii niekomunikowalności wypowiedzi dyskursu religijnego formułowane są w obrębie jednego języka, ale jej konstrukcja sprawia, że sytuacja między dwoma uczestnikami dyskursu religijnego jest tożsama z tą, w jakiej się znalazł lingwista z eksperymentu myślowego Quine'a. Wskazuje na to treść głównej zasady ujętej w postaci 9.1 – znaczenie znane jest tylko autorowi wypowiadanego komunikatu, odbiorca nie do niego dostępu. Na pełną analogię z przekładem radykalnym Quine'a wskazuje również przykład pozareligijnego kontekstu niekomunikowalności. Zatem, skoro mamy do czynienia z tym samym zjawiskiem i zgodzimy się z przekazem Quine'a, do odrzucenia teorii niekomunikowalności nie wystarczy wyłącznie obserwacja zachowań wiernych. Mimo iż behawior wiernych zdaje się sugerować, że rozumieją oni wypowiedzi dyskursu religijnego a obserwacje ich zachowań prowadzą do wniosków, że odpowiednio reagują na poszczególne wypowiedzi, niekoniecznie musi to świadczyć o tym, że mają oni pełne rozumienie zdań języka religijnego oraz właściwe pojęcia terminów tego języka.

Oczywiście, argument Bocheńskiego można bronić (a zarazem teorię niekomunikowalności można odrzucać) na wiele różnych sposobów <sup>14</sup> podobnie, jak na wiele sposobów można argumentować za tezą o niezdeterminowaniu przekładu w kontekście dyskursu religijnego. Jednakże prowadzenie takiej dyskusji nie jest to celem

 $<sup>^{13} \</sup>mathrm{Wydaje}$ się, że by dojść do takiego wniosku, nie potrzeba przekładu radykalnego, wystarczy skorzystać ze współczesnych narzędzi automatycznych służących do tłumaczeń z rzeczywistych języków.

 $<sup>^{14} {\</sup>rm Jednym}$ z wektorów obrony może zostać chociażby przywołanie konsekwencji kolejnego eksperymentu myślowego Hilarego Putnama, zwanego "bliźniaczą Ziemią". Eksperyment ten ma przeko-

niniejszego opracowania. Nic jednak nie stoi na przeszkodzie, by zauważyć, że problem (nie)komunikowalności znaczenia w języku religijnym, pojawiający się okazji rozważań nad teologią apofatyczną, obnaża kolejne ciekawe związki między językiem a umysłem. Zgodnie z zapowiedzią, związkom tym przyjrzymy się dokładniej w następnej sekcji.

## 9.1.2 Języka a poznanie

Znaleźliśmy się w miejscu, w którym mamy do dyspozycji dwie interpretacje teologii negatywnej, dwie tworzone w ich ramach klasy teorii i dwie towarzyszące im apofatyczne tezy wyrażające transcendencję Boga – tezę o niewysławialności (NW) i tezę o niepojmowalności (NP). W ramach podsumowania doczasowych rozważań wyobraźmy sobie cztery teologiczne postawy względem tych tez: 1) solidarnie odrzucenie obu naraz; przyjęcie jednej z nich z jednoczesnym odrzuceniem drugiej, czyli 2) akceptację tezy o niewysławialności i odrzucenie tezy o niepojmowalności lub odwrotnie 3) odrzucenie tezy o niewysławialności i przyjęcie tezy o niepojmowalności; 4) przyjęcie obu tez uznając, że Bóg jest niewysławialny i niepojmowalny.

#### 1) $\neg NW \wedge \neg NP$

Jednoczesne odrzucenie tezy o niewysławialności i tezy o niepojmowalności to, oczywiście, podejście redukujące. Sprowadziłoby nas do pozycji teologa katafatycznego, według którego człowiek jest w stanie pozytywnie wypowiadać się jaki Bóg jest i rozumieć to, co wypowiada.

### 2) NW $\wedge \neg NP$

Możemy utrzymywać tezę o niewysławialności jednocześnie odrzucając tezę o niepojmowalności. Oznaczałoby to, że uznajemy, że Bóg jest pojmowalny, choć nie możemy go wyrazić i opisać. Stanowisko to można sprowadzić do teorii niekomunikowalności, którą rozważaliśmy w sekcji powyżej<sup>15</sup>.

### 3) $\neg NW \wedge NP$

Sytuacja, w której odrzucamy tezę o niewysławialności a akceptujemy tezę o niepojmowalności, także jest logicznie do pomyślenia. Przedstawicielem tego podejścia jest na przykład Karl Barth<sup>16</sup>, według którego nie możemy posiadać właściwego pojęcia Boga, ale (dzięki objawieniu) możemy jednak o Nim mówić. Można także

nywać, że znaczenia "nie są w głowach", pokazując przy okazji, że do momentu obserwacji podważającej dotychczasowe rozumienie zdań czy odniesienia terminów, terminy znaczą to, co nam się wydaje, że znaczą. Por rozdz. ??.

 $<sup>^{15}</sup>$ Zob. rozdz. 9.1.1.

 $<sup>^{16}\</sup>mathrm{K.}$  Barth, Church Dogmatics, tom 2, cz. 1, tłum. T.F. Torrance, G.W. Bromiley, T&T Clark, Edinburgh 1957, ss. 179-204.

wskazać takie wątki u teologów negatywnych (na przykład u Mojżesza Majmonidesa, Tomasza z Akwinu czy Mikołaja z Kuzy), które wskazywałyby, że rozwijają oni teorię Niepoznawalnego pozbawioną językowego komponentu. Zatem podobną postawę możemy odnaleźć zarówno na gruncie teologii negatywnej, jak u myślicieli niezaliczanych wprost do nurtu apofatycznego.

#### 4) $NW \wedge NP$

Przyjęcie tezy o niewysławialności i tezy o niepojmowalności naraz prowadzi nas do pełnego apofatyzmu. Takie stanowisko jest najczęściej reprezentowane wśród teologów tego nurtu. Wszystko wskazuje na to, że różnicy między niepojmowalnością a niewysławialnością nie dostrzegał choćby protagonista poprzedniej części niniejszej pracy, Pseudo-Dionizy Areopagita<sup>17</sup>. Wydaje się ono także stać w zgodzie z tym, jak teoretycznie i zdroworozsądkowo traktujemy związki między językiem a poznaniem.

Dodatkowo, możemy wyróżnić (hipotetycznie) możliwe trzy (cztery) podejścia do inferencyjnych powiązań między NW a NP: równoważność, wynikanie i niezależność.

### 1) $NW \equiv NP$

Według pierwszego podejścia tezy te są równoważne<sup>18</sup>, co oznacza, że przyjęcie jednej z nich pociąga za sobie natychmiastowo do przyjęcie drugiej i odwrotnie (a także odrzucenie jednej z nich musi prowadzić natychmiastowo do odrzucenia drugiej i odwrotnie). Prawdopodobnie jest to ciche założenie większości teologów negatywnych, dla których różnica między wiedzą a językiem była transparentna (o ile można wysunąć takie przypuszczenie bez popadania w anachronizm).

### 2) $NW \rightarrow NP$

Według drugiego podejścia teza o niewysławialności pociąga za sobą tezę o niepoj-mowalności. (jednocześnie odrzucenie niepojmowalności Boga musi prowadzić do odrzucenia Jego niewysławialności). Teologowie apofatyczni przyjmując to stanowisko będą uznawali pojmowanie Boga za bardziej pierwotny fenomen niż zdolności do Jego opisu. Zarazem będą twierdzić, że skoro nie można wyrazić Boga, nie ma żadnych możliwości, by posiąść o Nim jakąkolwiek wiedzę.

### 3) $NW \leftarrow NP$

Według trzeciego podejścia teza o niepojmowalności jest silniejsza i pociąga za sobą tezę o niewysławialności (jednocześnie założenie, że Bóg jest wysławialny, prowadzi

 $<sup>^{17}</sup>$ Zob. rozdz. 1.1.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Oczywiście, możemy mówić tylko o równoważności zdań. W przypadku teorii mówi się raczej o równospójności. Dla uproszczenia wywodu pozostaniemy na razie na poziomie tez.

do uznania, że można Go zrozumieć i pojąć). Teologowie negatywni sympatyzujący z tym stanowiskiem będą twierdzić, że to mówienie o Bogu jest bardziej pierwotnym fenomenem niż posiadanie o Nim jakiejkolwiek wiedzy. Będą oni jednocześnie twierdzić, że skoro nie można pojąć natury Boga, nie można o Nim także nic powiedzieć.

4) 
$$\neg (NW \rightarrow NP) \land \neg (NP \rightarrow NW)$$

Intuicyjnie można sobie wyobrazić sytuację, w której teza o niepojmowalności i teza o niewysławialności przyjęte są na podstawie odrębnych zbiorów przesłanek w obrębie dwóch niezależnych, niemających części wspólnych teorii i nie są one powiązane inferencyjnie, tj. żadna z nich nie jest konsekwencją drugiej. Jednakże jest to założenie logicznie nie do przyjęcia (zdanie umieszczone powyżej jest kontrtautologią i – przynajmniej na gruncie logiki klasycznej – będzie zawsze fałszywe) oraz bardzo mało prawdopodobne zarówno z punktu widzenia samej teologii, jaki i nauk o poznaniu. Z tego powodu takie stanowisko nie jest tutaj w ogóle brane pod uwagę <sup>19</sup>.

Wybór stanowiska określającego zależności między tezą o niewysławialności i tezą o niepojmowalności z pewnością nie będzie się dokonywał w obrębie samej teologii. Musi zależeć przede wszystkim od bardziej ogólnych, filozoficznych upodobań – objęcia pozycji teoretycznej wyznaczającej relację między językiem a myśleniem a także, co istotne ze współczesnego punktu widzenia, wyboru zestawu danych eksperymentalnych faworyzujących interpretacje na korzyść danego rodzaju relacji. W szczególności (i analogicznie do rozważanych powyżej zależności między niewysławialnością i niepojmowalnością) można wyróżnić trzy klasy interpretacji relacji między językiem a poznaniem:

- (1) interpretacje, zgodnie z którymi poznanie kształtuje język,
- (2) interpretacje, według których język kształtuje poznanie oraz
- (3) stanowiska, na gruncie których interpretacje (1) i (2) nie są sprzeczne i się nie wykluczają.

Pierwszy sposób interpretacji to, jak się wydaje, przeważające i zdroworozsądkowe założenie, zgodnie z którym człowiek posiada jakiś system poznawczy (wewnętrzny system reprezentacji), który manifestuje się na wiele różnych sposobów,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Warto zauważyć, że wyróżnione związki inferencyjne mogą wynikać logicznie wprost z przedstawionych powyżej postaw względem tez o niewysławialności i niepojmowalności. Wydaje się jednak, że wynikanie logicznie nie musi oznaczać, że teolog przyjmujący daną postawę koniecznie utrzymuje loginie równoważną z nią zależność między tymi dwoma tezami. Z jednej strony ma to związek z charakterystyką działania umysłu, którą normatywne teorie myślenia i rozumowania nie potrafią poprawnie uchwycić. Por. P. Urbańczyk, "Internal" Problems of Normative Theories of Thinking and Reasoning, "Zagadnienia Filozoficzne w Nauce", 2016, nr 60, ss. 35-52. Z drugiej strony, wiąże się to z faktem, że mamy tu do czynienia raczej z całymi teoriami, niż z pojedynczymi tezami. Sprowadzenie dwóch apofatycznych doktryn do krótkich, konkretnych tez jest idealizacją mającą na celu ułatwienia przeprowadzenia rozważań.

a jednym z nich jest język<sup>20</sup>. Druga interpretacja znana jest w literaturze jako hipoteza relatywizmu językowego lub hipoteza Sapira-Whorfa, rzadziej jako "whorfianizm"<sup>21</sup>. Teorie trzeciej klasy można uzyskać wykazując, że język i poznanie to przejawy tego samego zjawiska lub procesu, albo wypracowując kompromis<sup>22</sup> mówiący, że zarówno poznanie kształtuje ekspresję języka, jak i język wpływa na to, jak myślimy.

Jako przykład takiej koncyliacyjnej interpretacji należącej do trzeciej kategorii można wskazać dziś już trącącą myszką i dość niszową koncepcję Johna Fodora zwaną hipotezą języka myśli. Zgodnie z tą hiopotezą myślenie odbywa się w języku mentalnym, zwanym czasem językiem myśleńskim. Myśleński przypomina język mówiony w wielu aspektach – na przykład składa się ze słów i zdań a znaczenie zdań zależy od znaczenia jego komponentowych składowych. Warto dodać, że od lat siedemdziesiątych ubiegłego stulecia podejścia w stylu Fodora wiązały się z najczęściej z przyjęciem obliczeniowego modelu umysłu. Szczegóły tej koncepcji nie są istotne dla naszych rozważań<sup>23</sup>. Zauważmy jedynie, że głosi ona, że umysł i język są w pewnym sensie tożsame – myślenie, to w gruncie rzeczy język a język (myśleński) jest sposobem organizacji i działania naszego umysłu.

W rzeczywistości większość współczesnych i historycznych teorii dotyczących tego, jak działa nasz umysł budowana jest w zgodzie z pierwszą klasą interpretacji. Teza mówiąca, że poznanie kształtuje język, stanowi albo milczące założenie takich teorii, albo wyraźnie wyartykułowaną hipotezę roboczą, zgodnie z którą badanie i próba opisu systemu poznawczego dokonuje się przez studiowanie języka<sup>24</sup>. Według takiego paradygmatu powstawała chociażby popularna w poprzedniej dekadzie i do dzisiaj mająca liczne grono zwolenników hipoteza umysłu ucieleśnionego. Mówi ona, że nasze poznanie kształtowane jest na drodze interakcji, w jakie wcho-

 $<sup>^{20}\</sup>mathrm{Z}.$  Kövecses,  $\mathit{Język},\ umysł,\ kultura,$ tłum. A. Kowlacze-Pawlik, M. Buchta, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2011, s. 473.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Zob. B.C. Scholz, F.J. Pelletier, G.K. Pullum, R. Nefdt, *Philosophy of Linguistics*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. wiosna 2022, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/linguistics/">https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/linguistics/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Współcześnie trzy klasy stanowisk w obrębie filozofii języka i w kontekście jego związków z umysłem dzieli się raczej na stanowiska *eksternalistyczne*, zgodnie z którymi pierwotnym językowym fenomenem są rzeczywiste wypowiedzi użytkowników języka, *emergentystyczne*, według których podstawowym fenomenem jest komunikacja i poznanie społecznie oraz *esencjalistyczne*, zgodnie z którymi bazowy fenomen stanowi z reguły wrodzona intuicja gramatyki i znaczenia terminów. Zob. tamże. Jednakże na potrzeby naszych rozważań przedstawiony powyżej podział jest bardziej trafny i w zupełności wystarczający.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Dobry wgląd w koncepcję Fodora daje lektura M. Rescorla, *The Language of Thought Hypothesis*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. lato 2019, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/language-thought/">https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/language-thought/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Choć, oczywiście, inne, pozajęzykowe źródła przesłanek do budowania takich teorii również brane są pod uwagę – zwłaszcza we współczesnych naukach kognitywnych, które więcej niż chętnie sięgają po dane od stowarzyszonej z nimi psychologii poznawczej.

dzimy z otoczeniem, poruszając się w nim i używając zmysłów. Podstawowe pojęcia tworzone są na bazie naszej orientacji i działania w świecie, np. to, co lepsze, umieszczane jest "pojęciowo" powyżej albo na górze – to, co gorsze, natomiast na dole lub poniżej. Bardziej złożone i abstrakcyjne pojęcia budowane są na bazie tych "cielesnych" i podstawowych. I tak, na przykład, wspinamy się po szczeblach kariery, ale popadamy w depresję itp. Jeden z autorów tej idei, George Lakoff, podaje cały szereg tzw. metafor<sup>25</sup>, które w tej koncepcji stanowią mechanizm poznawczy przenoszący znaczenie z dziedzin wiążących się z interakcjami naszych ciał ze środowiskiem na zupełnie nowe dziedziny, dopiero podlegające procesowi rozumienia. Znów – szczegóły koncepcji ucieleśnienia są irrelewantne dla naszych rozważań. Zauważmy jedynie, że według tej teorii nasze myślenie (ukształtowane przez interakcje ze środowiskiem) wypływa na to, jak mówimy, a badanie języka i jego metafor ma nam dawać obraz tego, jak myślimy.

Zupełnie odmienne stanowisko reprezentują zwolennicy hipotezy relatywizmu językowego, zgodnie z którą język kształtuje nie tylko to, jak opisujemy, lecz także jak postrzegamy i pojmujemy świat. W następstwie tego podejścia należy uznać, że umysły osób przynależących do odmiennych społeczności językowych będą się różnić w takim zakresie, w jakim różnią się języki tych społeczności. Pomysły te próbowano podeprzeć anegdotycznymi przykładami z zakresu językoznawstwa, z których chyba najbardziej popularny dotyczył niezwykle rozbudowanego słownika związanego z rozpoznawaniem śniegu w językach Inuitów<sup>26</sup>. Mimo to hipoteza relatywizmu językowego, przynajmniej w swojej radykalnej wersji, odniosła druzgocącą porażkę i została odparta pod presją miażdżącej przewagi sprzecznych z nią interpretacji wyników badań empirycznych. Należy jednak przyznać, że kontrowersje, jakie wokół niej narastały, stymulowały rozwój zarówno teoretycznych, jak i empirycznych badań nad językiem. Pojawiały się też, zwłaszcza ostatnio, wyniki badań zdające się faworyzować jakąś słabszą wersję tej hipotezy.

Najprawdopodobniej pierwszym poważnym ciosem w teorie głoszące, że język jest zjawiskiem bardziej pierwotnym i fundamentalnym niż poznanie, są badania Brenta Berlina i Paula Kaya<sup>27</sup> dotyczące percepcji kolorów. Wynika z nich, że nazwy kolorów podstawowych mogą opierać się na uniwersalnych aspektach fizjologii

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Zob. np. G. Lakoff, M. Johnson, Metafory w naszym życiu, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2010; G. Lakoff, R.E. Núñez, Where Mathematics Comes From. How the Embodied Mind Brings Mathematics into Being, Basic Books, New York 2000.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>W różnych pracach podawano różną liczbę terminów z języków "eskimoskich" mających oznaczać różne rodzaje śniegu – od 3 do ok. 300. Zob. B. Kortmann, G.K. Pullum, *The Great Eskimo Vocabulary Hoax and Other Irreverent Essays on The Study of Language*, University of Chicago Press, Chicago and London 1991, ss. 159-171.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>B. Berlin, P. Kay, *Basic Color Terms: Their Universality and Evolution*, University of California Press, Berkeley 1991.

widzenia barwnego, a zatem to raczej postrzeganie determinuje używaną terminologię, a nie odwrotnie. Inne dane zdają się wskazywać, że takie "antyrelatywistyczne" efekty, które zostały zaobserwowane w obrębie percepcji i nazywania kolorów, moga nie występować w innych domenach. Znana seria eksperymentów przeprowadzona pod przewodnictwem Lery Boroditsky sugeruje, że język może jednak wpływać na (choć raczej nie determinować) nasze poznanie i sposób myślenia o rzeczywistości. Badania Boroditsky dotyczą m.in. różnych koncepcji czasu wśród użytkowników języka mandaryńskiego i angielskiego<sup>28</sup>, czy wpływu rodzaju gramatycznego rzeczowników na sposób mentalnych reprezentacji obiektów nieożywionych<sup>29</sup>. W podobnym duchu, choć na gruncie teoretycznym, argumentuje Dan Slobin. Jego koncepcja "myślenia dla mówienia" przedstawia stosunkowo słaby wpływ języka na poznanie głosząc, że język subiektywizuje i ukierunkowuje nasze doświadczenie i kształtuje sposób, w jaki myślimy, przynajmniej podczas generowania mowy. Za jeszcze bardziej ograniczonym wpływie języka na myślenie opowiada się Ronald Langacker<sup>31</sup> zauważając, że w większości języków stosuje się różne formy gramatyczne do wyrażenia tej samej treści poznawczej.

Oczywiście, powyższe krótkie wyliczenie kilku badań i argumentów pojawiających się po obu stronach sporu o relatywizm językowy nie rości pretensji do bycia dogłębnym i rzetelnym opracowaniem. Ma ono na celu pokazanie, że za naszym teologicznym zagadnieniem rozróżnienia interpretacji apofatycznych doktryn może kryć się dojrzały problem filozoficzny mający poważne reperkusje w empirycznych i teoretycznych naukach o poznaniu. W niniejszej pracy nie chcę jednoznacznie określać prymatu tezy o niewysławialności i nad tezą o niepojmowalności lub vice versa. Tym bardziej nie zamierzam rozstrzygać kwestii powiązań między językiem a umysłem. Mam jednak nadzieję, że mimo to wywód ten pozwala sądzić, że teologia milczenia i sceptycyzm teologiczny mogą stanowić dwie odrębne interpretacje teologii negatywnej, mające rozróżnialne motywacje filozoficzne i prowadzące do odmiennych konsekwencji. Z punktu widzenia niniejszej pracy istotne jest również to, że obie interpretacje, w celu dokonania ich formalnej rekonstrukcji, domagają się użycia odmiennych środków logicznych. Mimo iż dla wielu reprezentantów teologii negatywnej różnica między tymi doktrynami nie była wystarczająco wyraźna, można wskazać

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>L. Boroditsky, Does Language Shape Thought? Mandarin and English Speakers' Conceptions of Time, "Cognitive Psychology", vol. 43 (2001), ss. 1-22.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>L. Boroditsky, L.A. Schmidt, W. Phillips, Sex, Syntax, and Semantics, [w:] Language in Mind: Advances in the Study of Language and Thought, red. D. Gentner, S. Goldin-Meadow, The MIT Press, Cambridge – London 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>D.I. Slobin, From "thought and language" to "thinking for speaking", [w:] Rethinking linguistic relativity, red. J.J. Gumperz, S.C. Levinson, Cambridge University Press, Cambridge 1996, ss. 70-96.

 $<sup>^{31}\</sup>mathrm{R.}$  Langacker, Gramatyka~kognitywna. Wprowadzenie, Universitas, Kraków 2011.

grupę apofatycznych myślicieli, którzy zadawali się świadomie rozwijać teorię Niepoznawalnego abstrahując od jej ewentualnego językowego odpowiednika. Najbardziej znamiennym ich reprezentantem jest Mojżesz ben Majmon, czyli Majmonides.

## 9.2 Mojžesz Majmonides

Mojżesz Majmonides (zwany także Mojżeszem ben Majmonem a przez hebrajskojęzyczną część badaczy Rambamem), najprawdopodobniej najwybitniejszy filozof żydowski był niewątpliwie także jednym z najbardziej radykalnych średniowiecznych przedstawicieli teologii negatywnej. Urodził się w 1138 roku w znajdującej się wtedy pod islamskim panowaniem hiszpańskiej Kordobie. Jednakże, z powodu zaostrzenia polityki przeciwko niemuzułmańskim mieszkańcom Hiszpanii, już w młodzieńczym wieku zmuszony był uciekać do północnej Afryki. Tam powstała większość jego dzieł, z których najbardziej znaczącym dla przedstawianych w niniejszej pracy rozważań jest ukończony w 1190 roku Przewodnik błądzących<sup>32</sup>, w którym zawarł m.in. swoją apofatyczną doktrynę. Majmonides był dla judaizmu tym, kim Tomasz z Akwinu dla chrześcijaństwa – w swoich pracach próbował wyjaśniać istote judaizmu w sposób zgodny z myślą i logiką neoplatoników i Arystotelesa, których pisma tłumaczone z greki na język arabski zaczęły przedostawać się do europejskiego kręgu kulturowego. Początkowo prace Rambama były uznawane za kontrowersyjne i w pewnych kręgach rabinicznych zakazywano ich czytania. Szybko jednak zdobyły uznanie, by następnie stać się najbardziej wpływowymi w historii myśli judaistycznej. Do dziś wśród badaczy myśli żydowskiej funkcjonuje powiedzenie mówiące, że "od Mojżesza do Mojżesza nie było nikogo jak Mojżesz", 33.

Punktem wyjścia apofatycznej doktryny Majmonidesa jest uznanie, że Bóg jest bytem koniecznym, który nie posiada żadnej przyczyny – ani dla swojego istnienia, ani dla swojej istoty. Jest bytem absolutnie prostym i nieporównywalnym do czegokolwiek innego, co istnieje. Z tego powodu nie możemy zrozumieć żadnego pojęcia, gdy jest ono użyte do jego opisu. Każde imię nadane mu w Biblii, każdy przypisany mu predykat nie jest użyty ani dosłownie, ani metaforycznie, ani nawet analogicznie. Majmonides przekonuje, że użycie to jest jedynie wieloznaczne. Inaczej mówiąc, nawet w Torze przymioty nadawane są Bogu nie inaczej, jak przez ekwiwokację. Ponieważ w efekcie stanowią one homonimy, nie wiemy, co tak na-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Majmonides, The Guide of the Perplexed, vol. 1-2, tłum. S. Pines, Chicago University Press, Chicago – London 1963; Polskie tłumaczenie (pierwszej części): Tenże, Przewodnik błądzących, dz. cyt. Z punktu widzenia teologii negatywnej interesujące są zwłaszcza rozdziały 51-60 pierwszej części Przewodnika.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>K. Seeskin, *Maimonides*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. wiosna 2021, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/spr2021/entries/maimonides/">https://plato.stanford.edu/archives/spr2021/entries/maimonides/</a>.

prawdę oznaczają (gdy orzekane są o Bogu). W rzeczywistości musimy je wszystkie zanegować, aby uchronić nasz nieporadny i nieświadomy umysł przed niebezpieczeństwem błędu bałwochwalstwa. Ale nawet negacja "żadną miarą nie daje poznania prawdziwej rzeczywistości rzeczy, o której dany sąd jest negowany"<sup>34</sup>. Dlatego Bóg pozostaje w zupełności poza naszym pojmowaniem.

Nie możemy zrozumieć żadnego pojęcia, gdy jest ono użyte do opisania Boga. W teologii Majmonidesa Bogu nie można przypisać żadnych własności. Jedyne atrybuty, jakie można o nim ewentualnie orzec, dotyczą jego akcji i ich konsekwencji (ale nie można twierdzić, że takie atrybuty wyrażają lub opisują jego naturę). Mówiąc bardziej szczegółowo, Majmonides wyróżnia pięć rodzajów predykatów – dzieli je na takie, które oznaczają (i) definicje, (ii) definicje cząstkowe, (iii) własności (w tym ilość, położenie, dyspozycje itp.), (iv) relacje oraz (v) działania. Pierwsze cztery rodzaje predykatów opisują daną rzecz w aspekcie jej istoty lub przypadłości. Predykaty opisujące działanie odnoszą się natomiast do wyników lub konsekwencji aktów danego agenta. Podają one opis tego, co agent zrobił, a nie tego, czym jest. Jak przekonuje Majmonides, prawdziwie orzekane o Bogu mogą być wyłącznie te predykaty wyrażające działanie (v). Nie dostarczają one jednak żadnej wiedzy o istocie Boga. Innych rodzajów własności, a mianowicie (i)-(iv), należy Bogu odmówić<sup>35</sup>. Orzekanie o nim takich predykatów stałoby w sprzeczności z jego absolutnie prostą natura.

W konsekwencji, nie można posiąść żadnego pojęcia Boga ani żadnej o nim wiedzy. Nie sposób przedstawić ani tzw. klasycznej równościowej definicji Boga (w której definiens tworzy się podając rodzaj i różnicę gatunkową), ani żadnej z definicji cząstkowych. Możliwość skonstruowania klasycznej definicji Boga oznaczałaby, że istnieje jakiś wyższy od Boga rodzaj, pod który trzeba by było go podporządkować. Bóg, który nie ma żadnych przyczyn i nad którym nie ma wyższego rodzaju, nie może zostać w taki sposób zdefiniowany. W podobny sposób nieuprawniona jest także żadna z tzw. nieklasycznych równościowych definicji (w której definiens to wyliczenie pojęć, które w sumie składają się na definiendum). W przypadku Boga podanie jakiejkolwiek definicji cząstkowej musiałoby oznaczać, że ma on złożona nature i nie jest absolutnie prosty. Z tego samego powodu powstrzymujemy

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Majmonides, *The Guide...*, dz. cvt., cz. 1, rozdz. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Por. J.A. Buijs, *The negative theology of Maimonides and Aquinas*, "Review of metaphysics", vol. 41 (1988), nr 164, s. 729.

się przed przypisywaniem Bogu jakichkolwiek własności czy opisywaniem jego natury<sup>36</sup>. Wszelkie takie własności są niedoskonałymi ludzkimi pojęciami i nie mogą reprezentować natury Boga.

Wyraźne inspiracje ideami Mojżesza ben Majmona widoczne są w pracach najbardziej wpływowego średniowiecznego filozofa – Tomasza z Akwinu. To najprawdopodobniej z tych inspiracji pochodzą najważniejsze oryginalne rozważania Tomasza, zawarte w O bycie i istocie<sup>37</sup> czy w Sumie teologicznej<sup>38</sup>. Od Majmonidesa zdają się pochodzić choćby te Tomaszowe koncepcje, które każą sądzić, że – choć możemy zrozumieć i poznać, że Bóg istnieje – natura czy też istota boska pozostaje zupełnie nieznana (penitus manet ignotum) ludzkiemu umysłowi. Choć wydaje się, że apofatyzm Tomasza był słabszy niż Majmonidesa<sup>39</sup>, często wymieniany jest on jednym tchem, obok Rambama i Pseudo-Dionizego, wśród średniowiecznych teologów negatywnych.

Jednym z powodów, dla którego apofatyzm Majmonidesa jest uważany za bardziej radykalny od Tomaszowego, jest podejście tego pierwszego do kwestii orzekania o Bogu przez analogię. Majmonides uważa, że absolutne rozróżnienie między Bogiem a stworzeniem logicznie wyklucza taką możliwość, natomiast Tomasz ją dopuszcza, choć nie bez zastrzeżeń. Odrzucenie orzekania przez analogię może posiadać jedną z dwóch poniższych motywacji:

- (1) Aby jakiś atrybut mógł zostać przypisany przez analogię do dwóch różnych bytów, np. do Boga i człowieka, koniecznym jest, by atrybut ten przypisany tym bytom miał znaczenie tożsame, podobne lub aby jego znaczenia się pokrywały. Nie może być mowy o analogii, jeśli takie podobieństwo lub nakładanie się na siebie znaczeń nie występuje. Jednakże, skoro nie możemy wiedzieć, co znaczy jakikolwiek predykat, gdy jest orzekany o Bogu, nie mamy podstaw do przypisania go Bogu na podstawie orzekania przez analogię.
- (2) Doktryna o absolutnej i nieredukowalnej różnicy między Bogiem a stworzeniem oznacza, że jakikolwiek atrybut orzekany o Bogu gdyby takie przypisanie było możliwe byłby całkowicie i zupełnie różny od predykatu wyrażonego tym samym terminem użytym w odniesieniu do człowieka, a zatem żadna analogia w tym wypadku nie jest możliwa.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Por. I. Franck, Maimonides and Aquinas on man's knowledge of God: A twentieth century perspective, "Review of Metaphysics", vol. 38 (1985), nr 3, s. 594.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Tomasz z Akwinu, *De ente et essentia. O bycie i istocie*, [wydanie dwujęzyczne] tłum. polskie M. Krapiec, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1981.

 $<sup>^{38}</sup>$ Tomasz z Akwinu,  $Suma\ teologiczna,$ tłum. P. Bełch, tom 1-34, Katolicki Ośrodek Wydawniczy "Veritas", Londyn 1962-1986.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Por. J.A. Buijs, *Comments on Maimonides' negative theology*, "The New Scholasticism", vol. 49 (1975), nr 1, ss. 87-93.

Kolejną różnicą miedzy apofatyzmem Rambama i Tomasza jest ich podejście do tez o niewysławialności i niepojmowalności oraz do zależności między nimi. Jak przekonuje Joseph A. Buijs<sup>40</sup>, Tomasz obie tezy uważał za autonomiczne i obie wywodził niezależnie ze swojej metafizyki. Jeśliby już szukać u niego jakichś wskazówek determinujących wynikanie w którąkolwiek ze stron, należałoby raczej przeprowadzić je, w kontrapozycji, z języka do myśli – skoro pewne predykaty mogą (w sposób niedoskonały, ale prawdziwy) opisywać istotę Boga, możemy posiadać (niedoskonałą, choć prawdziwą) wiedzę o Bogu. Dla Majmonidesa to epistemiczna forma apofatyzmu była bez watpienia tą pierwotną i bardziej podstawową. To ją wywodził ze swojej metafizyki, a dopiero za jej konsekwencję uznawał semantyczną wersję apofatyzmu w postaci teologii milczenia – skoro istota Boga pozostaje dla nas niepozwalana, nie możemy żadną miarą też jej opisać w sposób znaczący. Z kolei Ehud Z. Benor idzie o krok dalej w interpretacji myśli Majmonidesa argumentując, że średniowieczny filozof odrzuca tezę o niewyrażalności, rozwijając teorię Niepoznawalnego abstrahując od jej ewentualnych językowych konsekwencji. "Nie docenilibyśmy problemu, przed którym stanął Majmonides, gdybyśmy umiejscowili go w niezdolności jezyka do wyrażenia trudnych idei metafizycznych"<sup>41</sup>. Hilary Putnam ujmuje tę myśl jeszcze dosadniej:

[...] nie chodzi tylko o to, że ktoś czuje (jeśli jest religijny), że nie może właściwie wyrazić tego, co ma na myśli, używając do opisania Boga terminów, których dostarcza nasz język; chodzi o to, że ktoś czuje, iż nie może mieć na myśli tego, co powinien mieć na myśli<sup>42</sup>.

Na koniec warto dodać, że Majmonides dopuszcza tezę, według której natura boska jest w pewnym sensie poznawalna – swoją istotę może zrozumieć i pojąć wyłącznie Bóg. Poświęca on temu zagadnieniu spory fragment pierwszej części *Przewodnika*<sup>43</sup>. Ben Majmon twierdzi, że wiedza boska i ludzka są heterotypiczne – są czymś całkowicie innym, mają zupełnie inne charaktery. Dla człowieka próba zrozumienia istoty Boga, byłaby ostatecznie próbą nabycia boskiej wiedzy i zdolności rozumienia na boskim poziomie. Człowiek, który chciałby zrozumieć Boga, chciałby w efekcie stać się takim, jak on. Pomijając te konsekwencje rozważań Majmonidesa

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Zob. J.A. Buijs, *The negative theology...*, dz. cyt., ss. 734-735.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>E.Z. Benor, Meaning and reference In Maimonides' negative theology, "Harvard Theological Review", vol. 88 (1995), nr 3, ss. 352-353.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>H. Putnam, On negative theology, "Faith and Philosophy", vol. 14 (1997), nr 4, s. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Zob. np. Majmonides, *The Guide...*, dz. cyt., cz. 1, rozdz. 58.

możemy stwierdzić, że jego doktryna nie stanowi apofatyzmu kompletnego. Nie jest nim o tyle, o ile istnieje co najmniej jeden byt, który może pojąć i zrozumieć boską istote – sam  $B\acute{o}g^{44}$ .

## 9.3 Paradoksalny charakter sceptycyzmu teologicznego

Pomimo wszystkich różnic między teologią milczenia a sceptycyzmem teologicznym, ciąży na nich ten sam problem samozwrotności. Obie interpretacje teologii negatywnej są na tyle podobne, by większość argumentów przeciw teorii Niewysławialnego bazujących na wskazaniu jej paradoksalnego charakteru można było przeformułować mutatis mutandis przeciw teorii Niepojmowalnego. Zresztą cytaty ilustrujące sprzeczność i samoodniesienie teologii milczenia przywoływane w pierwszej części niniejszej pracy odnoszą się tak samo skutecznie, o ile nawet nie trafniej, do epistemicznego aspektu apofatyzmu<sup>45</sup>. Możemy zatem przedstawić propozycję paradoksu teorii Niepojmowalnego sformułowanego w sposób, który odpowiadałby paradoksom semantycznym z poprzedniej części pracy.

## Paradoks Niepoznawalnego

Zgodnie z wykładnią teologicznego sceptycyzmu o Bogu możemy wiedzieć jedynie to, że jest niepoznawalny.

Czy zatem – zgodnie z tą interpretacją teologii negatywnej – Bóg jest czy nie jest niepoznawalny? Jeśli przyjmiemy, że nie jest on niepoznawalny, to nie ma poza tym żadnej innej wiedzy o Bogu, a zatem jest on niepoznawalny. Jeśli natomiast założymy, że jest on niepoznawalny, wiemy już coś o Bogu – mianowicie to, że jest niepoznawalny, co w konsekwencji pociąga za sobą sprzeczność. Mianowicie wynika z tego, że i Bóg nie jest niepoznawalny wtedy i tylko wtedy, gdy jest niepoznawalny.

W ten sam sposób w kontekście teorii Niepojmowalnego możemy budować także "zewnętrzne" paradoksy teologii negatywnej z uwzględnieniem wszystkich istniejących różnic między interpretacją zorientowaną na aspekty językowe a tą, która podkreśla epistemiczny charakter apofatyzmu. Jeśli utrzymujemy, że o Bogu nie możemy posiadać żadnej wiedzy, w jaki sposób możemy upierać się, że jest, na przykład,

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Uwagę tę zamieszczam na marginesie zawartych tu rozważań. Wydała mi się interesująca, ponieważ potencjalnie i od zupełnie innej strony wprowadza do doktryny Majmonidesa kolejne paradoksy samozwrotności.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Por. rozdz. 1.3.

jeden w trzech osobach lub że jest sędzią sprawiedliwym? Podobnie, jak możemy zwracać się do czego lub przypisywać wartość czemuś, czego nie potrafimy pojąć?<sup>46</sup> Te rodzaje paradoksów także zachowują ważność w sceptycyzmie teologicznym.

## Posiadanie i nabywanie wiedzy jako reprezentant procesów mentalnych w kontekście teologicznego sceptycyzmu

Zasadniczo paleta terminów w apofatycznym słowniku teologicznego sceptycyzmu jest nieco szersza. W obrębie tej interpretacji teologii negatywnej mówimy, że Bóg jest całkowicie niepoznawalny, niepojęty i niemożliwy do skonceptualizowania czy zrozumienia, nie można posiąść o nim żadnej wiedzy. Oczywiście, taki paradoks powinniśmy bez trudu móc skonstruować dla każdego z wymienionych tu apofatycznych przymiotników<sup>47</sup>. Na przykład argument na rzecz sprzeczności teologicznego sceptycyzmu w kontekście pojmowalności Boga wyrażony w języku potocznym jest mniej-więcej następujący: teoria ta stwierdza, że o Boga nie można pojąć; zrozumieliśmy więc coś o Bogu – mianowicie to, że jest niepojmowalny, co w konsekwencji pociąga za sobą sprzeczność<sup>48</sup>.

W tym miejscu należy się kolejna uwaga o różnorodności procesów umysłowych – podobna do tej, którą przedstawialiśmy na marginesie omawiania zależności między językiem a poznaniem<sup>49</sup>. Przy tamtej okazji przekonywałem, że relacje między myśleniem, rozumieniem, nabywaniem i utrzymywaniem przekonań, wiedzą oraz językiem i jego użyciem są bardzo złożone. Tym razem zwracam uwagę, że samo myślenie, pojmowanie oraz nabywanie przekonań i wiedzy mogą być i są z pewnością terminami technicznymi nauk kognitywnych, oznaczającymi nieco odmienne zjawiska i procesy. W obrębie niniejszej pracy są one jednak traktowane zbiorczo a terminy oznaczające te zjawiska używane wymiennie. Jednakże za wyróżnione mentalne zjawisko i proces w kontekście teologicznego sceptycyzmu uważać będę posiadanie i nabywanie wiedzy. Zatem zasadniczo, gdy mówimy, że Boga nie można

 $<sup>^{46}</sup>$ Por. zewnętrzny twierdzeniowy oraz nietwierdzeniowy (performatywny) paradoks teologii milczenia tamże.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Nie wszystkie z wymienionych tu apofatycznych terminów są gramatycznymi przymiotnikami, lecz źródłem tego faktu są *notabene* ograniczenia języka polskiego. Na przykład w języku angielskim każdą z tych cech już da się wyrazić taką częścią mowy. Centralnym i najczęściej stosowanym apofatycznym przymiotnikiem w kontekście teologicznego sceptycyzmu jest *unknowable*, ale często towarzyszą mu inne, takie jak *inconceivable*, *incomprehensible* czy *inapprehensible*.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>W pełnej wersji paradoks Niepojmowalnego przyjąłby następującą postać: Zgodnie z wykładnią teologicznego sceptycyzmu jedynym, co możemy zrozumieć o Bogu, jest idea, wedle której jest on niepojmowalny. Czy zatem – zgodnie z tą interpretacją teologii negatywnej – Bóg jest czy nie jest niepojmowalny? Jeśli przyjmiemy, że nie jest on niepojmowalny, to nie ma niczego innego, co moglibyśmy o nim pojąć, a zatem jest niepojmowalny. Jeśli natomiast założymy, że jest on niepojmowalny, to rozumiemy przynajmniej to, że jest niepojmowalny, a zatem nie jest niepojmowalny. W konsekwencji Bóg nie jest niepojmowalny wtedy i tylko wtedy, gdy jest niepojmowalny.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Zob. rozdz. 9.1.

poznać, pojąć, skoneceptualizować czy zrozumieć, mamy na myśli to, że nie da się posiąść o nim żadnej wiedzy. Pozwalam sobie na taką idealizację z co najmniej trzech powodów. Po pierwsze, dla wygody – pisanie za każdym razem o niepojętym, niepoznawalnym, niemożliwym do zrozumienia i skonceptualizowania Bogu z pewnością ubogaca apofatyczny dyskurs, lecz na dłuższą metę jest niepraktyczne. Po drugie, z punktu widzenia nauk kognitywnych teza, wedle której pojmowanie, myślenie czy rozumienie sprowadza się do nabywania lub posiadania wiedzy, być może nie jest pozbawiona kontrowersji, ale z pewnością możliwa do obrony. Na potrzeby rozważań o epistemicznym aspekcie teologii negatywnej przedstawianych w niniejszej części pracy takie przybliżenie zjawisk mentalnych, jakie daje nam przyjęta idealizacja, jest w zupełności wystarczające i nie będzie wpływać na wyciągane w ramach tych rozważań wnioski. Po trzecie i być może najważniejsze, takie postawienie sprawy otwiera nam drogę do użycia dobrze ugruntowanych rachunków logicznych – logiki epistemicznej i (ewentualnie) doksastycznej.

## Rozdział 10

## Epistemiczne paradoksy teologicznego sceptycyzmu

W świetle tego, co zostało powiedziane w poprzednim rozdziale, w celu formalnej rekonstrukcji sceptycyzmu teologicznego najrozsądniej byłoby skorzystać z epistemicznej logiki modalnej. Język tego rachunku buduje się dodając do alfabetu symbol operatora K mającego ujmować intuicje stojące za zjawiskiem wiedzy i poznania. Epistemiczny operator K możemy zatem czytać jako "jest znane (przez kogoś w pewnym czasie), że", "(ktoś) wie, że", "wiadomo, że" a nawet, pod pewnymi warunkami, jako "jest poznawalne, że" itp. Dla celów naszych analiz możemy przyjąć, że K oznacza "jest znane przez kogokolwiek w dowolnym czasie, że". Do zbioru wyrażeń sensownych takiego języka musimy, rzecz jasna, dodać wyrażenia o postaci KA (o ile A jest już wyrażeniem sensownym języka epistemicznej logiki modalnej).

Wydaje się, że rozsądnie jest przyjąć, iż według wykładni teologicznego sceptycyzmu wszystkie prawdziwe twierdzenia dotyczące Boga są nam nieznane. Niech ponownie  $\mathcal G$  będzie zbiorem wszystkich prawdziwych sądów o Bogu, niech K będzie operatorem epistemicznym wyrażającym intuicje towarzyszące pojęciu wiedzy i poznania, wówczas epistemiczna zasada teologii negatywnej przyjęłaby postać:

(KNT) 
$$\forall_{A \in \mathcal{G}} \neg KA$$
.

Zakładając, że  $\mathcal{G}$  jest niepuste i  $p \in \mathcal{G}$ , otrzymujemy

(KNT') 
$$p \wedge \neg Kp$$

W sytuacji teologicznego sceptycyzmu wiemy, że nigdy nie poznamy żadnych prawd o Bogu. Możemy więc jeszcze zapisać

(KNT") 
$$K(A \wedge \neg KA)$$

W ten sposób wkraczamy na teren dobrze znanych paradoksów epistemicznych.

Po pierwsze, zauważmy, że KNT' ma postać (odpowiednio zinterpretowanego) tzw. problemu Moore'a. Nie jest on paradoksem sensu stricto, lecz raczej pewną łamigłówką epistemiczną. Wymaga narzucenia perspektywy pierwszoosobowej na interpretację operatora K, a także potencjalnie wymusza wprowadzenie drugiego operatora (mającego wyrażać słabszą postawę propozycjonalną – przekonanie) oraz użycie logiki multimodalnej. Problem ten w kontekście teologicznego sceptycyzmu omówię pokrótce w pierwszej sekcji niniejszego rozdziału.

Po drugie, KNT' i KNT' wiążą się z paradoksem poznawalności Churcha-Fitcha. Z grubsza rzecz biorąc, paradoks ten mówi, że jeśli wiemy, że p jest niepoznawalną prawdą, to niepoznawalne jest, że p jest niepoznawalną prawdą (lub, przez kontrapozycję, że skoro wszystkie prawdy są co do zasady poznawalne, to wszystkie prawdy są znane). Podczas analizy tego paradoksu okaże się, że dosyć skromne założenia dotyczące działania epistemicznego operatora K każą uznać KNT'' za zdanie fałszywe.

Po trzecie, samozwrotną naturę powyższych wyrażeń możemy zredukować do tzw. paradoksu znawcy i związanego z nim twierdzenia Montague'a, które uważane jest za generalizację twierdzenia Tarskiego (mówiącego, że każda teoria sformułowana w semantycznie zamkniętym języku i zwierająca T-równoważności jest sprzeczna). Zatem, mimo badań biorących za punkt wyjścia odrębne interpretacje teologii negatywnej oraz mimo stosowania odmiennych logicznych narzędzi do przedstawiania formalnej struktury tych interpretacji, w ostateczności można uznać, że logiczne problemy teologii negatywnej mają tożsamą a przynamniej podobną strukturę, zarówno, gdy rozpatrywane są w jej aspekcie semantycznym, jak i epistemicznym.

## 10.1 Problem Moore'a

Choć opisywany w tej sekcji problem ma swoje źródło w filozofii (moralności), szybko znalazł zainteresowanie w gronie bardziej analitycznie i formalnie usposobionych badaczy. Jego nazwa została nadana przez Wittgensteina, który mówił o paradoksie Moore'a. Dziś, zagadnienie to nazywa się raczej problemem niż paradoksem. Jego sednem jest przyznawanie prawdziwości czemuś, co do czego nie jest się przekonanym a absurdalny charakter takich wyrażeń zależy silnie od kontekstu ich wypowiedzi. Przy odpowiedniej interpretacji sceptycyzm teologiczny można sprowadzić do tego epistemicznego zagadnienia.

Jego pierwsze znane sformułowanie pochodzi z krótkiej wzmianki George'a Edwarda Moore'a zawartej w pracy z 1942 roku z poświęconego mu tomu z serii Library of Living Philosophers. Brzmi ono następująco:

"W ostatni wtorek poszedłem do kina, ale w to nie wierzę" to całkowicie absurdalne stwierdzenie, chociaż sąd wyrażony tym zdaniem, jest w zupełności możliwy logicznie<sup>1</sup>.

Moore sam nigdy nie opublikował pracy poświęconej pogłębionej dyskusji nad tym problem. Jednakże w sporządzonych kilkanaście miesięcy później a wydanych po jego śmierci notatkach – w odpowiedzi na komentarze Wittgensteina – ponownie do tego wraca.

[...] zakładam, że absurdalne lub bezsensowne jest mówienie takich rzeczy jak "Nie wierzę, że pada deszcz, choć w rzeczywistości pada" [...]. Chciałbym jednak zauważyć, że nie ma nic bezsensownego w samym tym wyrażeniu. [...] Nie ma nic bezsensownego w powiedzeniu: "Jest całkiem możliwe, że choć nie wierzę, że pada deszcz, to w rzeczywistości pada" lub "Jeśli nie wierzę, że pada deszcz, choć w rzeczywistości pada, to mylę się w swoich przekonaniach". We wszystkich tych przypadkach mamy do czynienia z tym samym wyrażeniem, ale jest ono wypowiadane w kontekście z innymi słowami, w taki sposób, że nie ma w nich nic bezsensownego².

Już z tych krótkich fragmentów możemy wyciągnąć kilka wniosków. Po pierwsze, "absurdalne" czy "nonsensowne" Moore'owi wydają się zdania o postaci: p, ale nie wierzę, że p.

## (10.1) p, ale nie wierzę, że p.

Po drugie, zdania te nie stanowią par zdań sprzecznych. Używając jego słów, są "zupełnie możliwe logicznie". Również, bez dodatkowych założeń, do sprzeczności nie będą prowadzić. Jest to jeden z powodów, dla którego w ich kontekście mówimy najczęściej o *problemie*, a nie o *paradoksie*, Moore'a (choć należy uznać, że problem ten można nazwać paradoksem w ogólnym, szerszym sensie³). Mimo tego, że wyrażenia o postaci (10.1) nie stanowią ani bezpośrednio nie prowadzą do pary zdań sprzecznych, z pewnością nazywanie ich "absurdalnymi" czy "nonsensownymi" nie jest pozbawione podstaw. Jest nich coś "logicznie osobliwego"<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>G.E. Moore, A reply to my critics, [w:] The Philosophy of G.E. Moore, red. P.A. Schilpp, The Library of Living Philosophers, vol. 4, Northwestern University, Evanston 1942, ss. 543. Cytat za: H. Van Ditmarsch I in., Everything is knowable - How to get to know whether a proposition is True, "Theoria", vol. 78 (2012), nr 2, ss. 93-114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>G.E. Moore, *Moore's Paradox*, [w:] *G.E. Moore: Selected Works*, red. T. Baldwin, Routledge, London and New York 1993, s. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Por. rozdz. 1.3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Por. H. Tennessen, Logical Oddities and Locutional Scarcities: Another Attack upon Methods of Revelation, "Synthese", vol. 11 (1959), nr 4, ss. 369-388.

Po trzecie, postawa propozycjonalna, o której mowa w (10.1) różni się od tej, z którą mamy do czynienia w KNT'. Logika epistemiczna, którą chcemy zaprzęgnąć do formalizacji teologicznego sceptycyzmu, próbuje uchwycić intuicje stojące za zjawiskiem wiedzy. W przypadku 10.1 należy mówić raczej o przekonaniach i użyć logiki przekonań, czyli logiki doksastycznej. W takiej logice do alfabetu wprowadzamy modalny operator B i dopuszczamy, by wyrażenia o postaci BA były wyrażeniami sensownymi (pod warunkiem, że A jest wyrażeniem sensownym języka takiej logiki). Doksastyczny operator B, wraz rządzącymi nim aksjomatami, ma ujmować intuicje stojące za posiadaniem przekonań. Bp Czytamy najczęściej jako "jest wiarygodne, że" "jest zgodne z (czyimiś) przekonaniami, że p", "(ktoś) jest przekonany, że p", "(ktoś) wierzy, że p". Moore'owskie zdanie w takiej logice zapiszemy:

(10.2) 
$$p \wedge \neg Bp$$
.

W formalnych rozważaniach nie unika się budowania rachunków multimodalnych, w których występuje zarówno operator K, jak i operator B. Z reguły operatory te nie są wzajemnie definiowane (w taki sposób, w jaki ma to miejsce na przykład w przypadku operatorów możliwości i konieczności w aletycznej logice modalnej), choć zdarzają się takie podejścia. Najczęściej jednak w multimodalnych rachunkach epistemicznych w celu uchwycenia zależności miedzy wiedzą a przekonaniem przedstawia się następujące aksjomaty $^5$ :

$$(K \rightarrow B)$$
  $Kp \rightarrow Bp$ 

(KB) 
$$Bp \to KBp$$

co zresztą jest zgodne z tzw. klasyczną koncepcją wiedzy, wedle której jest ona prawdziwym i uzasadnionym  $przekonaniem^6$ . Oznacza to, że KNT' nie pociąga za sobą zdania w stylu 10.2, a przynajmniej nie wprost. Gdyby tak było, musielibyśmy uznać, że wiedza jest tożsama z przekonaniem (albo odrzucić  $K{\to}B$  i uznać, że sytuacja, w której coś wiemy jest "słabsza" od tej, w której jesteśmy co do tego przekonani). Istnieją jednak badacze, którzy problem Moore'a próbują analizować formalnie w rachunku, który sytuację wiedzy i przekonania wyraża jednym operatorem<sup>7</sup> lub rozważają analogon problemu Moore'a dla wiedzy, czyli zdania o postaci

(10.3) p, ale nie wiem, czy p.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Por. J-J.C.Meyer, *Modal Epistemic and Doxastic Logic*, [w:] *Handbook of Philosophical Logic*, vol. 10, red. D.M. Gabbay, F. Guenthner, Springer, Dordrecht 2003, s. 6 oraz R. Rendsvig, J. Symons, *Epistemic Logic*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. lato 2021, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/logic-epistemic/">https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/logic-epistemic/</a>>.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Por. E.L. Gettier, *Is Justified True Belief Knowledge*?, "Analysis", vol. 23 (1963), nr 6, ss. 121-123.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Zob. H. Van Ditmarsch I in., Everything is knowable..., dz. cyt. Takie podejście uważam za błędne, a przynajmniej mylące. Autorzy tej pracy redukują problem Moore'a do paradoksu

Do tych ostatnich należy Jaakko Hintikka<sup>8</sup>, według którego – podobnie, jak w przypadku (10.1) – wypowiadanie zdań o postaci (10.3) jest "cokolwiek niezręczne", chociaż samo w sobie spójne. Wydaje się więc, że mimo iż teologiczny sceptycyzm nie pociąga za sobą wprost problemu Moore'a, przedstawienie na jego przykładzie epistemicznego aspektu teologii apofatycznej jest jak najbardziej wskazane.

Czwartym i ostatnim wnioskiem z przytoczonych na początku tej sekcji fragmentów opisujących zdania Moore'a jest fakt, że ich "absurdalność" i "bezsens" są bardzo silnie uzależnione od kontekstu ich wypowiedzi. W cytowanym fragmencie notatek wydanych *post mortem* Moore zgadza się z Wittgensteinem, że zdania o postaci

(10.4) Jest całkiem możliwe, że choć nie wierzę, że p, to w rzeczywistości p. oraz

(10.5) Jeśli nie wierzę, że p, choć w rzeczywistości p, to się mylę.

są już pozbawione swojego absurdalnego charakteru. Podobnie, bezsensowność zdań Moore'a znika, gdy zrezygnujemy z pierwszoosobowej perspektyw. Wydaje się, że nie ma nic paradoksalnego, "absurdalnego", "dziwnego" czy "osobliwego" w stwierdzeniu

(10.6) p, choć on nie wierzy, że p.

W podobny sposób pozbawiamy się kłopotliwego charakteru zdań Moore'owskich, jeśli zmienimy czas gramatyczny wypowiadanych zdań na przeszły. Znów, wydaje się, że możemy bez żadnego "zgrzytu" wypowiedzieć

(10.7) p, choć wtedy nie wierzyłem, że p.

i to niezależnie od tego, czy samo p także wyrażone jest przy użyciu czasu przeszłego. Nie dziwi zatem, że w formalnej rekonstrukcji tych zdań oraz intuicji związanych z wiedzą i przekonaniem nie dochodzimy do sprzeczności. Parę zdań sprzecznych możemy jednak otrzymać wprowadzając pewne (skromne) założenia wiążące operator K oraz zakładając, że jesteśmy świadomi, że znaleźliśmy się w sytuacji, o której mówi (10.3). W taki sposób dochodzimy do paradoksu Churcha-Fitcha.

Churcha-Fitcha. Taka redukcja prowadzi do spłycenia problemu I jego filozoficznych konsekwencji. Por. C. de Almeida, *What Moore's Paradox Is About*, "Philosophy and Phenomenological Research", vol. 62 (2001), nr 1, s. 33-58.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Zob. J. Hintikka, Knowledge and Belief, Cornell University Press, Ithaka 1962, rozdz. 4.11.

## 10.2 Paradoks Churcha-Fitcha

Mówiąc w skrócie, paradoks Churcha-Fitcha, zwany także paradoksem lub problemem poznawalności, zakłada, że istnienie nieznanych prawd jest niepoznawalne. Jeśli więc wszystkie prawdy są poznawalne, to w rzeczywistości wszystkie prawdy są znane. Zagadnienie to posiada ciekawą historię i choć przez niektórych badaczy zostało okrzyknięte "problemem na życzenie", posiada ono zarówno niebagatelne motywacje filozoficzne, jak i daleko idące konsekwencje – nie tylko na gruncie teologii negatywnej, lecz przede wszystkim filozofii i logiki.

Problem poznawalności został po raz pierwszy przedstawiony w 1963 roku w krótkiej pracy poświęconej logicznymi analizom pojęcia wartości autorstwa Frederica Fitcha<sup>10</sup>. Zawarte w niej Twierdzenie 5., które było pierwszym opublikowanym sformułowaniem paradoksu, zostało dodane do manuskryptu w celu uniknięcia pewnego rodzaju "błędu warunkowego", który zagrażał definicji wartości opartej na świadomym pragnieniu<sup>11</sup>. W oryginalnej postaci Twierdzenie 5. brzmi:

Twierdzenie 10.2.1 (Fitch<sup>12</sup>). Jeśli istnieje zdanie prawdziwe, którego prawdziwości nikt nie zna (lub nie znał lub nie będzie znał), to istnieje zdanie prawdziwe, którego prawdziwość jest niepoznawalna.

Twierdzenie to wraz z prototypowym dowodem zostało zaproponowane i przedstawione Fitchowi przez anonimowego recenzenta<sup>13</sup> wczesnej wersji jego pracy, którą w 1945 roku (sic!) zgłosił do tego samego czasopisma (choć wtedy, rzecz jasna, jej nie opublikował). W 2003 roku, dzięki badaniom archiwalnym Joe Salerno, okazało

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Taką etykietę paradoksowi Churcha-Fitcha przybił Piotr Łukowski argumentując, że wynika on z niepoprawnego zapisu oraz wskazując na konstruktywistyczny przypadek zdań nierozstrzygniętych. Zob. P. Łukowski, *Paradoksy*, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2006, s. 33. Argumentację Łukowskiego łatwo jest jednak odeprzeć lub odwrócić. Zob. B. Brogaard, J. Salerno, *Fitch's Paradox of Knowability*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. jesień 2019, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/fitch-paradox/">https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/fitch-paradox/</a>. Zob. także J.L Kvaanvig, *The Knowability Paradox*, Oxford University Press, New York 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>F.B. Fitch, A Logical Analysis of Some Value Concepts, "The Journal of Symbolic Logic", vol. 28, (1963), nr 2, ss. 135-142.

 $<sup>^{11}</sup>$ Z grubsza rzecz biorąc, zgodnie z analizami Fitcha, x jest wartościowe dla s wtedy i tylko wtedy, gdy istnieje prawda p taka, że gdyby p było znane s, to s pragnałby x.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>"If there is some true proposition which nobody knows (or has known or will know) to be true, then there is a true proposition which nobody can know to be true". Tamże, s. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Według informacji zawartej w przypisie umieszczonym w pracy Fitcha, anonimowy recenzent jest autorem poprzedzającego powyższe Twierdzenia 4. Badania Joe Salerno nie tylko ujawniły nazwisko tego recenzenta, lecz także wskazały jego wkład w sformułowanie i dowiedzenie Twierdzenia 5. Zob. B. Brogaard, J. Salerno, *Fitch's Paradox of Knowability*, dz. cyt.

się recenzentem tym był Alonzo Church<sup>14</sup> a inspiracją do sformułowania twierdzenia była dla Churcha najprawdopodobniej wspomniana w poprzedniej sekcji praca Moore'a<sup>15</sup>.

Mimo, iż paradoksu poznawalności po raz pierwszy pojawił się w badaniach logicznych pod postacią twierdzenia 10.2.1 (i jego dowodu), w literaturze pod taką etykietą zdecydowanie dużo bardziej znana jest jego kontrapozycja.

Twierdzenie 10.2.2 (Paradoks poznawalności). Jeśli wszystkie zdania prawdziwe są co do zasady poznawalne, to wszystkie zdania prawdziwe są w rzeczywistości znane.

By udowodnić twierdzenie 10.2.2 należy zadać pewne (bardzo skromne logicznie) warunki na działanie modalnego operatora K. Musimy założyć rozdzielność K względem koniunkcji:

$$(M)$$
  $K(A \wedge B) \rightarrow (KA \wedge KA)$ .

Oznacza to, że ilekroć mamy wiedzę o koniunkcji dwóch zdań, wiemy o każdym z jej członów. Musimy też przyjąć regułę (T), według której wiedza dotyczy zawsze zdań prawdziwych: (T) KA -> A,

(T) 
$$KA \rightarrow A$$
,

co znów odpowiada klasycznej koncepcji wiedzy, wedle której jest ona *prawdziwym* i uzasadnionym przekonaniem.

Wróćmy na moment do zdania KNT" i sytuacji teologicznego sceptycyzmu. Oba powyższe aksjomaty wystarczają, by udowodnić, że zdanie to jest fałszywe a teologiczny sceptycyzm jest teorią sprzeczną.

**Lemat 10.2.3.** 
$$\neg K(A \land \neg K \ A)$$

 $<sup>^{14}</sup>$ Recenzja Churcha została opublikowana w 2009 roku. Zob. A. Church, Referee Reports on Fitch's "A Definition of Value", [w:] New Essays on the Knowability Paradox, red. J. Salerno, Oxford University Press, New York 2009, ss. 13-20.

 $<sup>^{15}{\</sup>rm G.E.}$  Moore, A reply to my critics, dz. cyt. Zob. B. Brogaard, J. Salerno, dz. cyt. Por. rozdz. 10.1. Fitch prawdopodobnie nie uznawał paradoksalności tego wyniku, natomiast Church podawał szereg sposobów na uniknięcie tej paradoksalności.

Dowód.

(10.8) 
$$K(A \land \neg KA)$$
 (założenie, KNT")  
(10.9)  $KA \land K \neg KA$  (MP 10.8, M)  
(10.10)  $KA$  ( $\land$  elim. 10.9)  
(10.11)  $K \neg KA$  ( $-||-)$   
(10.12)  $\neg KA$  (MP 10.11, T)  
(10.13)  $\neg K(A \land \neg KA)$  (10.8, 10.10, 10.12, reductio ad absurdum)

Zatem, jak pokazuje powyższy lemat, nie możemy mieć wiedzy o zdaniach w stylu Moore'a. Stawiając tę sprawę w kontekście teorii Niepoznawalnego: nawet jeśli istnieją jakieś nieznane nam prawdy (o Bogu), nie moglibyśmy o tym wiedzieć. Staje się to jasne, gdy prześledzimy dalsze fragmenty dowodu twierdzenia 10.2.2. Najpierw jednak przedstawmy je w bardziej formalnym zapisie<sup>16</sup>:

## Twierdzenie 10.2.4. $A \rightarrow \Diamond KA \vdash A \rightarrow KA$

W powyższej formule pojawia się dodatkowy symbol –  $\lozenge$ . Stosowany jest tu w standardowy, znany z modalnej logiki aletycznej, sposób – na oznaczenie operatora możliwości. Dualnym do operatora możliwości jest operator konieczności ( $\square$ ).  $\lozenge p$  oznacza "jest możliwe, że p",  $\square p$  czytamy jako "konieczne, że p". Wyrażenie o postaci  $\lozenge Kp$  odczytywane jako "jest możliwe, by wiedzieć, że p" wydaje się dobrze oddawać intuicje towarzyszące stwierdzeniu, że sąd stojący za zdaniem p jest poznawalny. Zatem kolejny raz mamy tu do czynienia z rachunkiem multimodalnym. Tym razem rachunkiem próbującym rekonstruować sytuacje, w których mamy do czynienia z wiedzą, oraz możliwością i koniecznością lub, inaczej mówiąc, rachunek ten aspiruje do oddania głębszej struktury pojęcia poznawalności oraz zależności między zdaniami poznawalnymi a zdaniami znanymi i prawdziwymi. Wprowadzając dwa dodatkowe symbole ponownie musimy dodać wyrażenia o postaci  $\lozenge A$  oraz  $\square A$  do zbioru wyrażeń sensownych naszego nowego, multimodalnego rachunku. By dowieść twierdzenia 10.2.4 należy założyć, że zachowaniem tych dwóch operatorów

 $<sup>^{16}</sup>$ Przy takiej notacji twierdzeniu 10.2.1 odpowiada wyrażenie  $p \land \neg Kp \vdash p \land \neg \diamondsuit Kp$ . W badaniach wokół paradoksu poznawalności najczęściej stosuje się kwantyfikację po zmiennych zdaniowych. W takim zapisie twierdzenia 10.2.1 oraz 10.2.2 przyjmują następującą postać:  $\exists p(p \land \neg Kp) \vdash \exists p(p \land \neg \diamondsuit Kp)$  oraz  $\forall p(p \to \diamondsuit Kp) \vdash \forall p(p \to Kp)$ . Nie jest to standardowa notacja, więc korzystam z tego, że w obrębie przedstawianych tu rozważań można pominąć kwantyfikatory bez utraty sensu twierdzenia oraz poprawności jego dowodu.

rządzą znów niepozorne i dobrze znane reguły logiki aletycznej:

(RW) 
$$\frac{A}{\Box A}$$

$$(\Box \text{ elim.}) \quad \Box \neg A \rightarrow \neg \Diamond A.$$

Pierwsza z wymienionych zasad każe uznać, że twierdzeniem jest wyrażenie  $\square A$ , o ile A jest już wcześniej udowodnionym twierdzeniem. Druga zasada mówi, że koniecznie fałszywe sądy są niemożliwe i wynika wprost z dualności operatorów  $\lozenge$  i  $\square$ . Mając te dwie zasady oraz lemat 10.2.3 możemy podać dowód twierdzenia  $10.2.4^{17}$ .

Dowód.

$$(10.14) \ A \rightarrow \Diamond KA \qquad (założenie)$$

$$(10.15) \ (A \land \neg KA) \rightarrow \Diamond K(A \land \neg KA) \qquad (10.14)$$

$$(10.16) \ \Box \neg K(A \land \neg KA) \qquad (RW 10.2.3)$$

$$(10.17) \ \neg \Diamond K(A \land \neg KA) \qquad (\Box \text{ elim. } 10.16)$$

$$(10.18) \ \neg (A \land \neg KA) \qquad (p. \text{ kontrapozycji } 10.15, 10.17)$$

$$(10.19) \ A \rightarrow KA \qquad (p. \text{ negacji implikacji } 10.18) \qquad \blacksquare$$

Twierdzenie 10.2.2 i (a, co za tym idzie, 10.2.4) uznawane jest za paradoksalne, ponieważ wychodząc od stosunkowo niepozornego założenia – że wszystkie prawdy są poznawalne – oraz wykorzystując naturalne i logicznie niekontrowersyjne reguły rządzące operatorami K oraz  $\Diamond$  dochodzimy do nieoczekiwanie silnego i trudnego do przyjęcia wniosku – że wszystkie prawdy są znane<sup>18</sup>. Inaczej mówiąc, twierdzenie to i jego dowód wydają się paradoksalne dlatego, że zdają się sprowadzać stosunkowo słabe założenie o poznawalności prawdy, do sytuacji wszechwiedzy.

Mimo, iż praca Fitcha została sporządzona w celu analizy pojęcia wartości, paradoks poznawalności nigdy potem nie był używany w podobnym kontekście. Od początku lat 80. wykorzystywany jest on najczęściej jako argument w sporze realistów epistemicznych z tzw. antyrealistami, którzy – mimo iż przyjmują istnienie nieznanych sądów prawdziwych – odrzucają ich jakąś zasadniczą niepoznawalność. Paradoks Churcha-Fitcha stosowany jest więc w próbach obalenia tych teorii, które

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Por. H. Wansing, Diamonds Are a Philosopher's Best Friends: The Knowability Paradox and Modal Epistemic Relevance Logic, "Journal of Philosophical Logic", vol. 31 (2002), p. 593; W.H. Holliday, Epistemic Logic and Epistemology, [w:] Introduction to Formal Philosophy, red. S.O. Hansson, V.F. Hendricks, Springer, Cham 2018, p. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Podobnie paradoksalne wydaje się przejście od istnienia przypadkowej ignorancji do istnienia koniecznej niepoznawalności w twierdzeniu 10.2.1.

zakładają jakąś wersję zasady poznawalności (zgodnie z którą wszystkie sądy prawdziwe są poznawalne). Wśród tych teorii wymienić należy choćby semantyczny realizm Michaela Dummetta, realizm wewnętrzny Hilarego Putnama, czy logiczny pozytywizm Koła Wiedeńskiego<sup>19</sup>. Uogólniona postać paradoksu Churcha-Fitcha nadaje się także do uchwycenia innych samozwrotnych aporii, pozbawionych kontekstu poznawalności – tworzonych także w kontekście teologicznym<sup>20</sup>.

## 10.3 Paradoks znawcy (knower's paradox)

Genezą paradoksu znawcy są rozważania dotyczące paradoksu kata (zwanego także paradoksem niespodziewanego testu<sup>21</sup>).

## Paradoks kata (niespodziewanego testu)

Wyobraźmy sobie, że sędzia skazuje oskarżonego na karę śmierci, która ma zostać wykonana w przyszłym tygodniu w południe w dniu, w którym skazany nie będzie się tego spodziewał. Wydaje się, że taki wyrok nie może zostać wykonany. Skazany nie może zostać stracony w niedzielę, bo jeśli przeżyje do sobotniego popołudnia, będzie musiał spodziewać się wykonania kary w niedzielę. Nie może zostać stracony w sobotę, bo jeśli przeżyje do piątkowego popołudnia a niedzielę należy wykluczyć jako dzień wymierzenia kary, musiałby się spodziewać wykonania wyroku w sobotę, co znów jest sprzeczne z literą orzeczenia sądu. Z tego samego powodu nie może zostać stracony w piątek, czwartek, środę i wtorek. W końcu, wyroku nie można wykonać i w poniedziałek, bo – skoro skazany nie może zostać stracony we wszystkie pozostałe dni tygodnia – musiałby się spodziewać, że karę wymierzą mu właśnie w ten dzień.

Powyższa historia uważana jest za paradoksalną, ponieważ wniosek z niej płynący przeczy naszym najogólniejszym intuicjom, które zdają się podpowiadać, że kat powinien móc zaskoczyć skazanego przeprowadzając niespodziewaną egzekucję (na przykład, dajmy na to, w czwartek). Paradoks ten sam w sobie jest interesującym zagadnieniem i doczekał się rozmaitych odmian i wariacji oraz bogatej literatury. W przełomowej pracy David Kaplan i Richard Montague<sup>22</sup> manipulują liczbą dni,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Przegląd argumentów przeciw takim teoriom można znaleźć w: J. Salerno (red.), New Essays on the Knowability Paradox,-Oxford University Press, New York 2009, część II.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Zob. Tenże, *Introduction*, [w:] Tamże, s. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>To dwie najpopularniejsze polskojęzyczne nazwy tego problemu. W literaturze angielskiej jest ich jeszcze więcej.

 $<sup>^{22}\</sup>mathrm{D.}$  Kaplan, R. Montague, A paradox regained, "Notre Dame Journal of Formal Logic", vol. 1 (1960), nr 3, ss. 79-90.

w których należy rozpatrywać możliwość wykonania wyroku. Okazuje się, że przy zredukowaniu tej liczby do zera, paradoks kata przeobraża się w zdanie w stylu paradoksu kłamcy angażujące już nie semantyczne pojęcie prawdy, lecz epistemiczne pojęcie wiedzy.

## $(\lambda)$ Zdanie $\lambda$ jest nieznane.

Aby pokazać autoreferencyjność tego zdania załóżmy najpierw, że  $\lambda$  jest znane. Następnie – zakładając, że obowiązuje aksjomat (T) – musimy uznać, że  $\lambda$  jest prawdziwe, a mówi ono, że  $\lambda$  jest nieznane. Zatem  $\lambda$  jest nieznane i udowodniliśmy, że nasze pierwotne założenie jest fałszywe. Przyjmijmy więc, że  $\lambda$  jest nieznane. Następnie – zakładając, że o udowodnionym zdaniu wiemy, że jest prawdziwe – musimy uznać, że wiemy, że  $\lambda$  jest nieznane, a zatem  $\lambda$  jest znane. W ten sposób wracamy do naszego pierwotnego założenia i domykamy pętlę błędnego koła.  $\lambda$  jest znane wtedy i tylko wtedy, gdy jest nieznane.

Już ta krótka demonstracja podpowiada, jakie reguły musimy przyjąć, by dowieść sprzeczności wywołanej przez paradoks znawcy. Podobnie, jak z powodu zdań wyrażających paradoks kłamcy każda semantycznie zamknięta (tj. niewprowadzająca stratyfikacji języków) teoria (będąca rozszerzeniem arytmetyki pierwszego rzędu) zawierająca T-równoważności okazywała się niespójna<sup>23</sup>, tak możemy udowodnić analogiczne twierdzenie w kontekście epistemicznym.

Twierdzenie 10.3.1 (Montague'a<sup>24</sup>). Każda teoria (będąca rozszerzeniem arytmetyki pierwszego rzędu) zawierająca epistemiczną regulę wymuszania

$$(RW_K) \frac{A}{KA}$$

 $oraz \ aksjomat \ (\mathsf{T})^{25} \ jest \ sprzeczna.$ 

Dowód opiera się na tzw. lemacie o diagonalizacji dopuszczającym możliwość sformułowania w języku takiej teorii zdań w stylu  $\lambda^{26}$  i właściwie w sposób formalny odtwarza wykazanie niespójności paradoksu znawcy<sup>27</sup>.

 $<sup>^{23}</sup>$ Por. rozdz. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>R. Montague, Syntactical treatments of modality, with corollaries on reflexion principles and finite axiomatizability, "Acta Philosophical Fennica", vol. 16 (1963), ss. 153-167. Przedruk w: red. R.H. Thomason, Formal Philosophy: Selected Papers of Richard Montague, Yale University Press, New Haven – London 1974, ss. 286-302.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>W rzeczywistości podobnych twierdzeń można dowodzić przy wykorzystaniu innych, także słabszych założeń. Dobry teorio-dowodowy przegląd paradoksu znawcy przedstawia: Z. Tworak, *Paradoks znawcy (The Knower Paradox)*, "Filozofia Nauki", vol. 19 (2011), nr 3(75), ss. 29-47.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Dowód tego lematu naśladuje pewne fragmenty dowodu twierdzenia Gödla. Jego przedstawienie nie jest konieczne dla zrozumienia toku wywodu i raczej zaciemniłoby przedstawiany tu obraz. Choć podobieństwo samozwrotności oraz twierdzeń Gödla jest samo w sobie ciekawym zagadnieniem.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Por. J. Stern, Montague's Theorem and Modal Logic, "Erkenntnis", vol. 79 (2014), nr 3, s. 554.

Dowód.

$$(10.20) \ \lambda \equiv \neg K\lambda \qquad \qquad \text{(lemat o diagonalizacji, paradoks znawcy)}$$
 
$$(10.21) \ K\lambda \to \lambda \qquad \qquad \qquad \text{(T)}$$
 
$$(10.22) \ K\lambda \to \neg K\lambda \qquad \qquad \text{($\equiv$ elim., syl. hip., $10.20,10.21$)}$$
 
$$(10.23) \ \neg K\lambda \qquad \qquad \text{($p.$ Claviusa, $10.22$)}$$
 
$$(10.24) \ \lambda \qquad \qquad \text{($\equiv$ elim., MP 10.20, $10.23$)}$$
 
$$(10.25) \ K\lambda \qquad \qquad \text{(RW}_K 10.24)$$
 
$$\text{contr. $10.23, $10.25$}$$

Paradoks znawcy może posłużyć do podparcia wielu argumentów wytaczanych w dyskusjach z zakresu podstaw i filozofii matematyki, epistemologii teorii dowodu czy filozofii umysłu<sup>28</sup>. Dla nas jednak jego najciekawszym zastosowaniem jest wykorzystanie go jako ilustracji teologicznego sceptycyzmu. Okazuje się, że samozwrotny, paradoksalny charakter teorii Niepojmowalnego można zredukować do prostego zdania w tylu znawcy  $(\lambda)$ . W końcu, gdy mówimy, że żadne prawdziwe zdania o Bogu nie jest poznawalne, to zdanie wyrażające tę zasadę pośrednio mówi o sobie, że samo nie powinno być znane.

Powyższa obserwacja wraz z twierdzeniem 10.3.1 zdają się sugerować, że do rozwikłania paradoksu Niepoznawalnego można próbować wykorzystać rozwiązania w stylu Bocheńskiego przedstawione w poprzedniej części pracy<sup>29</sup>. Należy jednak pamiętać, że oprócz dodatkowych trudności wynikających z faktu, że w sytuacji epistemicznej próbujemy eksploatować rozwiązanie semantyczne, wszystkie obiekcje dyskutowane poprzednio<sup>30</sup> będą zasadne także dla takiego zastosowania.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Zob. R. Sorensen, *Epistemic Paradoxes*, [w:] *The Stanford Encyclopedia of Philosophy*, wyd. wiosna 2022, red. E.N. Zalta, <a href="https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/epistemic-paradoxes/">https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/epistemic-paradoxes/</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Zob. rozdz. 7.3.

 $<sup>^{30}</sup>$ Zob. rozdz. 7.4.