

# ्राप्त्र म्या स्ट्रास्ट स्ट्र स्ट्र

Abrégé des préliminaires aux trésors de Düdjom selon la lignée Tersar

> Shedup Künsang Chöling Christian Rinderknecht 2006

### Table des matières

| Préliminaires extraordinaires          | <b>2</b> |
|----------------------------------------|----------|
| empty                                  |          |
| Prière en sept lignes                  | 3        |
| empty                                  |          |
| Appel au maître                        | 7        |
| empty                                  |          |
| Les quatre pensées                     | 15       |
| empty                                  |          |
| Refuge, aspiration d'éveil et offrande | 17       |
| empty                                  |          |
| Repentir et purification               | 18       |
| empty                                  |          |
| Union avec le maître                   | 23       |
| empty                                  |          |
| Transfert de la conscience             | 27       |
| empty                                  |          |
| Dédicace des mérites                   | 29       |
| empty                                  |          |
| Notes                                  | 33       |
| empty                                  |          |



Figure 1 – Le Précieux Maître (tib. Guru Rinpoche)

### Prière en sept lignes au Précieux Maître

ক্র ইঃ শ্রে.

মুব.পীল.মূ.বিব.বিশ. সহ্মশঃ

ORGYEN YÜL GYI NUB JANG TSHAM

Oḍḍiyāna pays du nord-ouest frontière Au nord-ouest du pays d'Oḍḍiyāna,<sup>1</sup>

यर् मे श्रम् र्ह्राट र्ये त्र

PĚMA GESAR DONGPO LA

lotus pistil tige sur né dans la corolle d'un lotus,

W. भक्ष. भक्ष्या यो. प्रं श. यूवः पक्षे शः

YATSHEN CHOG GINGÖDRUB NYE

merveilleux suprêmes de accomplissements doté doté des réalisations les plus merveilleuses,

# तर्२.उर्वैट.चोर्यश.बुर्श.श्री.चोचोशः

### PĚMA JUNGNE SHESU DRAG

lotus né renommé comme vous êtes connu comme « Celui-Né-du-Lotus »<sup>2</sup>

# حلِيد، كَ عالم حيلَ عدر يع عيل ح

### KHOR DU KHANDRO MANGPÖ KOR

entourage  $d\bar{a}kin\bar{i}$  nombreuses entouré entouré de nombreuses  $d\bar{a}kin\bar{i}$ .

# मुर्-मुःहेशःश्वःनन्नाःनश्चुनःमुशः

### KHYE-KYI JESU DAG DRUB KYI

à votre suite je réalise afin que Je suis celui qui suit vos pas,

### ฏิสาฏิมาปฐบาชิ้นาศาศักสมาญาังกาะ JIN GYI LAB CHIR SHEG SU SÖL

bénédiction accordez pour venez s'il vous plaît je vous prie d'approcher et de me bénir!

### **Formule**

# ন্য-হ্-শহ্ন-মূহ্--হুঃ

### GURU PEMA SIDDHI HUNG

guru padma siddhi hūm [sanscrit] maître lotus réalisations syllabe-du-cœur<sup>4</sup> Réalisations du Maître du Lotus, soyez!...

À réciter autant de fois que possible.

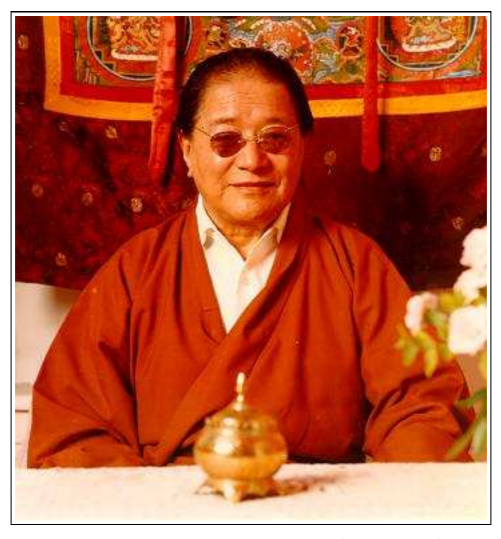


Figure 2 – Düdjom Rinpoche (1904-1987)

# Appel au maître qui est au loin (chant de l'état naturel)

Trésor révélé à Jigdrel Yeshe Dorje (alias Düdjom Rinpoche).

La réalité absolue \_ ভঙার্টি রি নার্ট্র বর্ষ মি দেলু ম র্য্রিম রম দ্রী না এম দ্রেনামা NGOWO DONE -DREL GYI SHILUG MIGYUR TRO primordiale immuable élaboration libre de essence La nature foncière est à la fois pureté (sans élaborations) sans origine । मा : न्या : या दे दा : या द्या : या विवाद : SHÖNNU BUM-KU RU SHUGPA KADAG TING—SEL profonde clarté jouvence vase corps tel et clarté latente (telle une lampe brillant dans un vase clos); (美紅.희망.텔.ゕ.內.스회.美.특.と,ゕロ゚゚゚゚゚ゑ.ᆾ) CHO-KUI LAMA YESHE DORJE DE KHYEN-NO dharmakāva maître sagesse indestructible vous qui savez ô sage Yeshe Dorje (skt. Ghanavajra), maître de la réalité absolue, 12.75.45c.94.20.77.294.298.2c.2941 TA-WE DING—CHEN THOB-PRA JIN GYI RANG-LOB SHIG de la vue confiance grande atteindre bénédiction accordez-moi faites bénissez-moi afin que j'éprouve et scelle l'état naturel!

| La réalité manifeste |  |  |
|----------------------|--|--|
|                      |  |  |

# |エエ・スବିଶ୍ୟା:スコカギ・カストストリング RANG-SHIN MAGAG ZUNGJUG ÖSEL GYI TSHOMBU

propre nature incessante union clarté de gerbes La clarté inséparable de la vacuité se déploie en gerbes

# । हैं य. चैय. ट्रश्च. य. है. क्षेत्र. रूथ. य. दे. य ले माश. या

LHÜNDRUB NEPA NA DEN RÖLPA RU SHUG PA

spontanées perfections cinq ayant jeu tel demeure en tant que le jeu spontané des Cinq Perfections; $^5$ 

### |लॅटशःसदिःसःयरेःकेषःहःहेःरेःसिवः

LONG-KUI LAMA DE—CHEN DORJE DE KHYEN-NO

saṃbhogakāya maître félicité grande indestructible vous qui savez ô sage Dechen Dorje (skt. Mahāsukhavajra), maître de la réalité manifeste,

### [출자·디文·용지·초수·폴 미赵·디즈·휠국·휠赵·노디 중디赵· 위제] GOMPÈ TSEL CHEN DZOGPRA JIN GYI RANG-LOB SHIG

méditation habileté grande perfectionner bénédiction accordez-moi faites bénissez-moi afin que je parachève la méditation!

La réalité dynamique विवाश है . ह्रिवाश . हैंट . येज . च . शवट . यूंज . ची . ल . जेश THUGJE CHOG—LHUNG DRELWA THA DRÖL GYI YESHE limite libre compassion partialité tomber sans de sagesse La compassion est sagesse illimitée et impartiale, य.चिय.मुच.र्स्ट्रह्म.तपु.ट्र.च्.२.चर्चेचात्र.ता KÜNKHYAB RIG——TONG JENPÈ NGOWO RU SHUG PA telle demeure conscience vacuité nue omnipénétrante essence omniprésente car coessentielle à la nature foncière nue et claire; |श्रुप:श्रुत:व्र:स:दर्मे: ८५०:व्रीट:य:दे:सिव्रः र् TRÜLKUI LAMA DRODÜL LINGPA DE KHYEN-NO maître Drodül Lingpa nirmānakāya vous qui savez ô sage Drodül Lingpa, maître de la réalité dynamique, ষ্ট্রিব্-মন্ট-র্যুল্ম-ক্রর-দের্ট্রন্মে-মন্ট্রম-মন্ট্রন্ম-গ্রীনা

[출주·시스·디피회·조석·스틸드회·시조·필회·노드·최고회·시키] CHÖ-PÈ BOG—CHEN JONGPRA JIN GYI RANG-LOB SHIG

action de progrès grand accomplir bénédiction accordez-moi faites bénissez-moi afin que j'agisse habilement pour le bien d'autrui!

Conscience de soi et des objets ।रट.रुचा.चार्र्ट्र.भदे.चावे.ज.८र्ख्य.८च्चार.वे.क्ष.८८्चा। DOME SHI-LA PHO—GYUR NI MIDUG conscience primordiale base est bouge (ni) change de soi La conscience de soi<sup>6</sup> est immuable, n'étant autre que la base primordiale; |माट:प्र×र्केश:श्रेदे:४०:०:प∃ट:ट४:४:श्रे:मार्द। GANG-SHAR CHÖ-KUI TSEL—LA ZANG-NGENG NI MIDA quoi qui apparaît dharmakāya expression est bon (ni) mauvais ni n'est les phénomènes sont efflorescence de la réalité absolue, ni bons ni mauvais. Le maître  $\_$ 12. केट्र. प्रेश. त. शटश. क्या. शहू ४. शिश. टे. टर्टेची. तथा SANGYE NGÖNSUM DU DUG-PE Bouddha réalité du présent conscience dans est Puisque l'Éveil ne s'actualise que dans la conscience du présent, ĺŪ.MEN.ੴ.セナダ.ੴ.ਸ਼.ৡ८.२₫ਸ਼.४ਸ਼.ৡ८.Ე๎टl LODEI LAMA NYING-U NE NYE JUNG **GU-YANG** libre complètement serein maître cœur milieu dans est révélé le maître, totalement libre et serein, est révélé dans le cœur NYUGMÈ SEM DI LAMÈ RANG-SHIN DU esprit cet du lama même nature comme réalisé quand quand on réalise que cet esprit inné<sup>7</sup> est la nature même du maître,

DZINSHEN SÖLDEB CHÖMÈ DUG-YÜ NI MAGÖ
tenaces prières factices plaintes inutile
et plus n'est besoin alors de prières tenaces ni de plaintes factices.

Le disciple (vue, méditation et activité)\_\_\_\_\_

# |N. ロダダ・ナロ・イントロ・ロ・ロ・ロダ・ブラ・ゴイ・ロギ|

MA-CHÖ RIGPA RANG-BAB KHAYEN DU LÖ PE

sans entraves conscience claire propre cours libre se laisser aller Suivant librement le cours propre de la conscience claire inobstruée,

# 1957.85.9C.9x.xc.Qu.ga.ga.gax.5.20

TE-ME GANG-SHAR RANG-DROL JINLAB DE THOB JUNG ne pas saisir quoi qui surgisse auto-libération bénédiction sont obtenus sans saisir, les phénomènes jaillisent alors naturellement libres.

ไปิช.๎สษู.ฺฐฺช.ฺฏิช.ฺชฺะช.ฺ<sup>ฺ</sup>๚ิช.ฺ๔๎ปื่น.2ํ๎ฺฆ.ชู.ฺชฺ.๗ฺ๔๙

JEPÈ CHÖ KYI SANGYE DRUB DÜ NI MIDA

factice pratique par l'Éveil atteint moment a aucun Aucune fabrication ne menant à l'Éveil,

# 

YI—CHÖ LÖ—JE GOM DI LUJE KYI DRA RE mentale analyse intellect produit méditation cette tromper de ennemi est la méditation créée par l'activité mentale est l'ennemi trompeur.

<u>। र.षु.पहुष.केरश. धुमा.तरु. भूरे. भुरे. मु.</u>

DA——NI DZINTANG SHIG-PÈ DOME KYI NYÖNPA

maintenant là conceptualisation laisser tomber abandon de un fou Ainsi, tel un fou, j'abandonne ici et maintenant les concepts

<u> वित्तम्</u>याम्बर्ग्नरम्थात्तायाः स्थान्ते ।

JÜNGGYEL CHER NYEL NGANG-LA MITSHE DI KYELTONG

sans inhibitions nue quiétude état-dans vie humaine cette se déroule pour vivre une quiétude simple, sans espoir ni crainte.

# | 데다'용도'되장''ŋ다'도'데집'' E TANG GAO DZOG—CHEN GYI NELJOR

quoi qui (est) fait aussi joyeux perfection grande de pratiquant Joyeux quoi qu'il fasse, le pratiquant de la Grande Perfection

# | शु: ५८: ५ मूँ माश्रः णुट: श्चे ५: ई : य५: ५ ग्वुट: मी: यु: क्वुर।

SU-DANG DROG KYANG KYIDO PEJUNG GI BU GYÜ

dans chaque compagnie aussi heureux Né-du-Lotus<sup>8</sup> de fils lignée est heureux en toute compagnie et est le digne fils spirituel de Düdjom,

# ।भूज्य-तात्व्यक् न्नाः भेर-र्रे वारेर के की न्नाः भा

GÖNLA DRENDA ME DO TER——CHEN GYI LAMA

protecteur rival sans tib. terton grand de maître le protecteur nonpareil (des enseignements), l'héritier de mes trésors

# ٳڰؚ؆؞؆؞ڮؚ؞ۼ؉ڮ؞ڮ؞؆ڶڡڂ؞ڂڝؚۜ؞؈ۥٷڝٳ

CHÖ LA DODA ME DO KHANDRO YI NYING-THIG

dharma comparaison au-delà  $d\bar{a}kin\bar{\iota}$  de cœur essence et dont la voie incomparable mène à l'essence du cœur des  $d\bar{a}kin\bar{\iota}$ .

### 

MONG—CHEN NYING GI MÜNPA RANG-MEL DU SANG NE

ignorance grande cœur du ténèbres propre lieu en purifié ayant Les ténèbres du cœur seront dissipées sur place

# र्टिर नाम्रयः है सार मैच सेर मिर सुना रु र कर नदी

### ÖSEL NYIMA DRIB-ME KHORYUG TU CHARWÈ

clarté soleil sans voiles continûment se lever par la clarté continue du soleil levant dans le ciel sans nuages.

La dévotion au maître

### |শ্লম'ব≡ে বেই লি'ম'বাইবা শ্ল'ম'ম'ম্'র্বা KELZANG DI KO PHA-CHIG LAMA YI KUDRIN

bonne fortune cette père unique maître de bonté Cette bonne fortune est la bonté du maître, mon unique père.

ןבְּׁלְּיִאִלְיִבְּיִאָּקִיבְיִאָּקְיִבְּיִאָּיִבְרִיבְּלָּלְּיִ DRINLEN KHORTHA ME DO LAMA RANG DREN-NO [ter]

bonté rembourser on ne peut maître seulement (je) me souviens Maître que l'on ne peut payer de retour, je n'ai que vous à l'esprit!



FIGURE 3 - mandala



Figure 4 – Le Bouddha

### Les quatre pensées qui détournent du cycle

# र्स ह नहीं भर्मनार्टिष भर्मेर्स मिन्

NAMO LUME TEN—GYI GÖNPO LAMA KHYEN

hommage infaillible constance avec protecteur maître qui sait Hommage au maître patient et sûr, le protecteur, celui qui sait! 9

「スロ·スラン・ステ・オ・カイ・ラ・カイ・スエ・スタス。

DEL—JOR DI NI SHÍNTU NYE-PAR KA

liberté dotation cette là (est) extrêmement à obtenir difficile Notre liberté présente est extrêmement difficile à obtenir;

য়ৢ৽য়৴৽য়৽ৼয়৾৽ঀয়৽য়য়৽য়য়৽য়য়ঀ৽

KYE-TSHE MITAG CHIWÈ CHÖ-CHEN YIN

naît tout (ce qui) impermanent mort loi ayant est il est de la nature de ce qui naît d'être impermanent et mortel;

৴ঀ৾৾৻ৼৄঀ৾৾৻৸য়৾৾৾৾৻ঢ়ৢ৾ঀৢ৻৴য়য়৻ঀৠৣ৾৻ঀ৾৾৻য়৾৸

GE—DIG LE—KŸI GYU-DRE LUWA ME

vertu vice actes des cause résultat (sont) inexorables l'enchaînement des actes, vertueux ou non, est inexorable;

प्रिमश.चोशिभ.८<u>प्रि</u>म.च.र्ह्मचो.चर्ह्नाय.च्री.सर्<u>ष</u>्ट् टु.८८ है

KHAM—SUM KHORWA DUGNEL GYATSÖ NANG

royaumes trois *saṃsāra* souffrance océan nature la nature de l'existence cyclique est océan de souffrances.

र्य.यश.परचा.ध्र.क्ष्र.ज.प.चीर.पर.र्वचाः

DREN-NE DAG-LO CHÖ LA GYURWAR SHOG

me souvenir mon esprit voie vers (la) se tourner puisse M'en souvenant, puisse mon esprit se tourner vers la voie!

À réciter trois fois les mains jointes en prière.

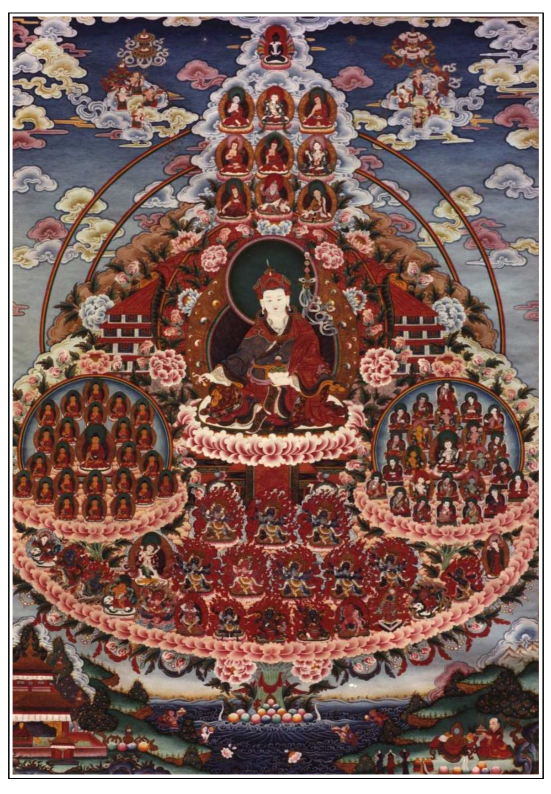


Figure 5 – L'arbre de la lignée Tersar

### Refuge, aspiration d'éveil et offrande

### 

DI———SUNG JÁNGCHUB NYINGPO MA-THOB BRA

maintenant depuis Éveil cœur pas atteint tant que Désormais et jusqu'à ce que j'atteigne le cœur de l'Éveil,

### म् संस्थान्य संस्थान

### LAMA KÖNCHOG SUM LA KYAB SU CHI

maître précieux trois en je prends refuge je prends refuge dans le maître et les Trois Joyaux.<sup>10</sup>

# て、する、つきて、影、くうだと、ついい。 DA-NE—SUNG-TE KHORWA MA-TONG BRA

maintenant depuis saṃsāra non vide tant que Désormais et tant que les mondes seront peuplés,

# ਸ਼੶ਜ਼ੵੑਸ਼੶ਸ਼॓ਸ਼ਸ਼੶**उ**୶੶**ŋ**ੑੑਖ਼੶ਜ਼ੵੑ੶ਖ਼ਖ਼੶ਖ਼**ੑ**੶ਜ਼ੑੑਖ਼ੵੑਖ਼

MA—GYUR SEMCHEN KÜN-GYI PHEN—DE DRUB mère (ayant) été êtres tous de bénéfice bonheur accomplir j'œuvrerai au bonheur des êtres, mes anciennes mères.

À réciter trois fois les mains jointes en prière (ou une fois en se prosternant).

# क्र.रचश.पीथ.मी.जिश.रट.जूटश.र्श्हेर.रतजः

### TSHE-RAB KÜN-GYI LÜ DANG LONG CHÖ PEL

vies succession tous de corps et joies biens honneurs Dans ma vie et les suivantes, corps, biens et honneurs,

# ર્દ્ધનાશ્વાનું શર્જે માર્જે માર્જી માર્ગ ક્રિયા કર્યો કર્યા ત્રાહ્ય છે. TSHOG——NYI DZOG - CHIR KÖNCHOG SUM LA BÜL

accumulations deux completer afin de joyaux trois aux offrir je les offre aux Trois Joyaux afin d'accumuler mérites et sagesse.

À réciter trois fois en formant le sceau du maṇḍala au niveau de la roue du cœur (ou en faisant l'offrande rituelle).



Figure 6 – Vajrasattva (tib. Dorje Sempa)

### Repentir et purification

#### Création

ยู๊ วัราสูามารัฐราผมผารฏิราผิรานุจิ

CHIWOR LAMA DORSEM YERME—PÈ sommet du crâne maître tib. Dor*je* Sem*pa* inséparable de Le maître, inséparable de Vajrasattva, 11 s'assoie au sommet du crâne,

KU—LE DÜTSI GYÜN-BAB DRIB JANG GYUR corps du nectar flot descend obscursissements purifiant

de son corps coule un flot de nectar purifiant mes fautes.

### Formule aux cents syllabes

มู่ ย นฮั.ชน์.ช.ห.พล พ.นี.สบ.ห.

OM BENZER-SATO SAMAYA MANUPALAYA

m<sup>12</sup> vajra—— sattva samayam anupālaya [sanscrit] adamantin être serment tenez

Ô Vajrasattva, tenez votre serment,

지통·전통·전용 5·윤·克·종·화·콩·점용

BENZER-SATO TENOPA-TISHTHA DRITO ME BHAWA

vajra—sattva tvenopatiṣṭha dṛḍḍho me bhava adamantin être demeurez ferme moi faîtes Vajrasattva, demeurez en moi, rendez-moi résolu,

શું ર્ને પ્રભે એ ટ્વાસુક શું ર્ને પ્રભે એ ટ્વાસુક SUTOKHAYO ME BHAWA SUPOKHAYO ME BHAWA

sutoṣyo me bhava supoṣyo me bhava comblé moi faîtes meilleur moi faîtes

rendez-moi comblé, rendez-moi meilleur,

ANURAKTO ME BHAWA SARWÁ-SIDDHI ME PRAYATSA

anurakto me bhava sarva—siddhim me prayaccha compatissant moi faîtes tous accomplissements moi accordez rendez-moi compatissant, accordez-moi tous les accomplissements,

SARWA-KARMASU TSA ME CITTAM SHIRIYAM KURU

sarva—karmasu ca me cittam śrīyam kuru tous actes et mon esprit vertueux faîtes

rendez vertueux mon esprit et (donc) mes actes!

HUNG HA HA HA HA HO

hūṃ<sup>4</sup> ha ha ha ha hoḥ Quatre Illimitées<sup>13</sup>

ই.പ.রিথ.প্রথ.১.১৫কো.പ.२ঃ বই.প.প্রথ.ॐঃ

BHAGAWAN SARWA-TATHAGATA-BENZER MA ME MÜNTSA

bhagavan sarva—tathāgata—vajra mā me muñca Fortuné (étant) tous (les) Éveillés adamantins ne me abandonnez Fortuné qui êtes tous les Éveillés infrangibles, ne m'abandonnez pas, **너**롱. 설. 댓흥

BENZRI BHAWA

vajrī bhava (ayant) diamant faîtes unissez-vous à moi, 15 ม.2.ฆ.ฆ.พ.ฆ2ิธ

MAHA-SAMAYA-SATO

(ô) Grand Assermenté!

Formule courte<sup>16</sup>

জু. শহ. প্রই. প্রই.

OM BENZAR-SATO HUNG

om $^{12}$  vajra— sattva h $\bar{\mathrm{u}}$ m $^4$  diamant être Vajrasattva!



FIGURE 7 – Roue du cœur

### Dissolution

ฉัร:ดู:สุรุสา:ฟุระ:รุระ:ฉุรุ้ พ:รั:สุธิสา:สูระ

ö———SHU DAG-NANG DANG DRE

O———SHU DAG-NANG DANG DRE RO—CHIG GYUR (en) lumière fond perceptions avec (se) mêle saveur unique devenir Il fond en lumière et se mêle à mes perceptions, en une saveur unique.

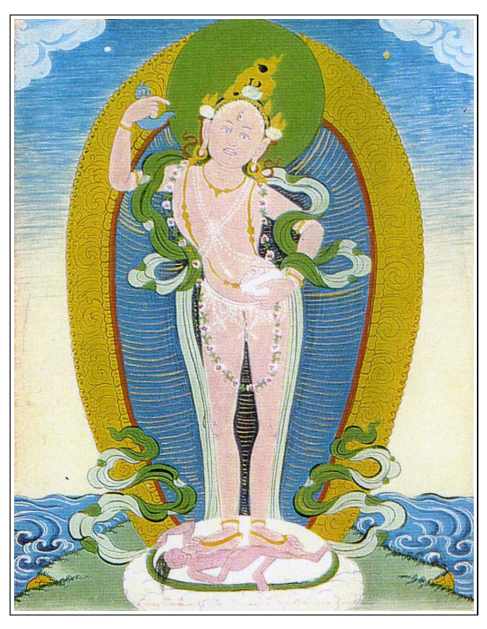


Figure 8 – Vajrayoginī blanche (tib. Nāro Khatchöma)

### Union avec le maître

### Création

エに多く、美・馬・ギロ・は夏エ・おどは、知はは、その

RANG-NYI DORJE NELJOR DÜN KHA RU

soi-même Vajrayoginī devant ciel dans Je suis Vajrayoginī<sup>17</sup> et dans le ciel devant moi

स.चटु.धॅ.क्र.त्रेटुटु.क्रॅक्टरचेट्रअ.चीरैं

TSAWA LAMA PEMÈ KUR-SHENG GYUR

racine maître Né-du-Lotus corps apparaît devenir se tient le maître principal $^{18}$  sous la forme de Guru Rinpoche. $^2$ 

### Prière

# 2ีฆ.ปฑิพ.ฆะฆ.นิฆ.พ.ติฆ.ษ2ีฆ.๗g.ฟิล

DÜ—SUM SANGYE MA-LÜ DÜPÈ KÜ

temps trois Éveillés sans exception rassemble incarnation Incarnation de tous les Éveillés du passé, du présent et du futur,

ช : ၎൨ : ฐ : ม : ม ấ ๆ : ณ : ๆ ลัง ณ : ฉ : 숙 다 ม e TSAWÈ LAMA CHOG—LA SÖLWA DEB

racine maître excellent à je prie excellent maître principal, je vous prie!

présent futur tib. bardo trois en compassion tenez (moi) En cette vie, la prochaine et entre-deux, soyez compatissant

วีพ.ปฑิพ.นิจ.ช2.พว.กร.ปูจ.ปูพ.นี้ปพะ

DÜ—SUM GYÜN CHEME-BRA JIN GYI LOB

temps trois flot continu en bénédictions accordez et que vos bénédictions se déversent en flots continus!

À réciter trois fois les mains jointes en prière.

### **Formule**

क्रिंश स्मा है नहां नीहा नहां है

HUNG BENZER GURU-PEMA SIDDHI HUNG  $\mathbf{OM}$  $\bar{a}h^{14}$  $om^{12}$  $h\bar{u}m^4$ vajra padma siddhi hūm guru (Éveil en) Trois Corps<sup>19</sup> infrangible maître lotus accomplissements (scellement) Les purifications (des roues) du corps, de la parole et de l'esprit mènent aux accomplissements de l'infrangible Maître du Lotus. Les accomplissements du Maître du Lotus sont l'Éveil infrangible et complet.

À réciter autant de fois que possible.

### Scellement

# भै.चशिट.धैचात्र.मी.र्यट.ग्रेथ.लूटश.ह्र्चात्र.ध्र्य

KU SUNG THUG KYI WANG—JIN YONG—DZOG THOB corps parole esprit de initiations bénédictions complet parfait obtenir Initiations et bénédictions<sup>20</sup> des corps, parole et esprit sont intégralement reçues.

यह ना द न है है [formule]

BENZRA GURU KAYA WAKA TSITTA SIDDHI HUNG

vajra guru kāya vāk citta siddhi hūm infrangible maître corps parole esprit accomplissements (scellement) Le corps, la parole et l'esprit du maître sont immuablement réalisés (en soi).

#### Dissolution

# ส.พ.ฐะ.ต์.ะะ.ฮูพ.ะฮิร.ฆะ.เะล

LAMA Ö——SHU RANG THIM YERME NGANG

maître lumière dissout soi dissout inséparable (je) demeure Le maître se dissout en une lumière qui se fond en moi, et ainsi je demeure,

इया.र्ह्रट.ट्र्य.ग्री.यं.भट्र.रट.७४.यरेः

RIG——TONG DÖN-GYI LAMÈ RANG-SHEL TA

conscience vide sens vrai maître propre visage (je) contemple contemplant la conscience vide, vrai visage du maître.



Figure 9 – Le Vainqueur Amitābha

### Transfert de la conscience

### พิทีล์ นักวัฐรารมาการโรการพิมาการรัฐละ GÖNPO Ö—PAGME LA SÖLWA DEB protecteur lumière infinie à je prie Ô Protecteur Amitābha,<sup>21</sup> je vous prie ลูฉามมากับการรัฐมากราวิสาทิมาลีการ SAB—LAM PHOWA JONG-BRA JIN GYI LOB profonde voie tib. phowa parfait dans bénédiction par accordez de me bénir afin que j'accomplisse la voie profonde du transfert

À réciter trois fois.

de conscience!

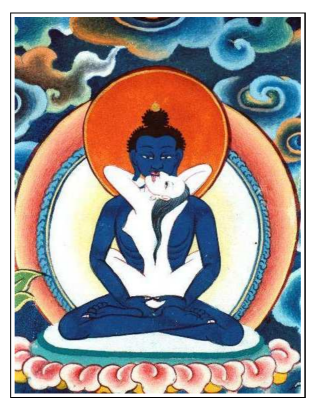


Figure 10 – L'Éveillé primordial Samantabhadra

### Dédicace des mérites

# 

DANI LÜ DANG LONG-CHÖ GE TSAR CHE

maintenant corps et possessions vertu racine ensemble Maintenant, mon corps, mes biens et la racine de mes vertus,

พ.พิร.ษฐ.พ.พะพ.ศ.พูร.สร.ช5ะ8

MA-GYÜR DRO-LA PHANG-PA ME-PRA TANG

mère ayant été êtres à attachement sans je donne je les donne sans retenue à tous les êtres, mes anciennes mères;

दम्र्रिं द्र स्वरुष के दे नो ना सार से द र त्यू व र पर र विवा ह

DRO-DÖN LAB CHEN GEG-ME DRUB-PRA SHOG [bis]

êtres bénéfice grandes vagues sans obstacles s'accomplir puisse que le bien de tous les êtres s'accomplisse en grandes vagues sans obstacles!

Libre glose inspirée de Mipham Namgyal Rinpoche (1846-1912) selon la Grande Perfection (tib. dzogchen, skt. Mahāsandhi)

### ORGYEN YÜL GYI NUB JANG TSHAM

Contemplant le ciel sans nuages, la clarté latente du cœur se déploie

#### PEMA GESAR DONGPO LA

tel un brocart marine brodé de perles argentées. Un rougeoiement crépusculaire irise alors la nacre en cocardes quinticolores.

### YATSHEN CHOG GI NGÖDRUB NYE

Par la stabilité, les quatre visions merveilleuses s'épanouissent successivement, culminant avec leur dissolution, qui est inséparable de la résorption de l'esprit du pratiquant en sa nature foncière.

#### PEMA JUNGNE SHESU DRAG

Ce fruit est connu comme « Atteinte de l'Éveil primordial. »

### KHOR DU KHANDRO MANGPÖ KOR

Puis, de la clarté de la sagesse spontanément présente, émanent à nouveau rais et sphères armillaires quinticolores se mouvant librement dans l'espace.

#### KHYE-KYI JESU DAG DRUB

En demeurant dans la contemplation de l'esprit naturel, pur et sans origine, les quatre éléments se résorbent en auréoles.

### JIN GYI LAB CHIR SHEG SU SÖL

Afin d'atteindre le corps d'arc-en-ciel pour le bien d'autrui, puissé-je purifier tous les phénomènes en la sagesse primordiale!

## Notes

<sup>1</sup>D'après l'érudition moderne, l'Oddiyāna serait une région située aux environs de la vallée de Swat, au Pakistan. Considérée aussi comme la patrie de Garab Dorje (Prahevajra), premier maître humain de la Grande Perfection (tib. Dzogchen, skt. Mahāsandhi) selon l'École des Anciens (tib. Nyingmapa). Au VII<sup>e</sup> siècle, le pélerin chinois Xuanzang la traversa et décrivit sa désolation.

<sup>2</sup>tib. Guru Rinpoche, skt. Padmakāra. Rigoureusement, Padmasambhava est le nom de l'un des huit aspects de Guru Rinpoche : l'érudit, symbolisant la maîtrise de la philosophie. Il est ici représenté sous sa forme la plus commune : siégiant sur un disque lunaire posé sur un disque solaire dans la corolle d'un lotus; le regard si perçant qu'il en émane un sentiment de menace, mais sans courroux; il porte huits robes, symbolisant toutes les classes d'enseignements dont la Grande Perfection (tib. Dzogchen, skt. Mahāsandhi) est le parachèvement; il tient dans sa main droite un vajra (tib. dorje), symbole d'infrangibilité et des moyens salvifiques habiles; il tient de sa main gauche, posée dans le giron, une calotte crânienne emplie d'ambroisie, en guise d'aiguière — signe qu'il a vaincu la mort. Dans le creux du bras gauche il enserre un long trident en feu (symbolisant une arme contre les trois poisons : ignorance, désir et haine; la flamme dénotant la compassion active), orné de trois têtes coupées (l'une fraîchement, l'autre cadavérique, la dernière est un crâne), symboles du triomphe total sur l'ego; il porte une coiffe en forme de lotus à cinq pétales, symbolisant la famille à laquelle il appartient (cf. note 5), brodée d'un croissant de lune et d'un soleil et surmontée d'une plume de vautour, symbole de la Grande Perfection, enchâssée sur une pointe de vajra. Étant un personnage historique (bien que les preuves soient rares), et bien que sublimé ici, sa peau est couleur chair.

³Les dākinī sont des êtres spirituels féminins. Il y en a deux sortes : les dākinī de sagesse et les dākinī mondaines. Ici il s'agit des premières, qui apparaissent dans le ciel et sont la manifestation visuelle de la vacuité sous des formes particulièrement nombreuses, c'est-à-dire qu'elles personnifient la réalité manifeste (saṃbhogakāya) en mûrissement, l'aboutissement étant la reconnaissance de la réalité absolue (dharmakāya). En ce sens, elles sont souvent des messagères, des intermédiaires ou des disciples dévouées à certaines déités masculines (cette dualité peut servir de base aux tantra (skt.) d'union sexuelle et à l'iconographie des parèdres en union avec la déité masculine principale — tib. yabyum). Dans la perspective de la Grande Perfection (tib. Dzogchen, skt. Mahāsandhi), en fixant le ciel dégagé, elles apparaissent spontanément sous la forme de sphères armillaires quinticolores (tib. thigle, skt. bindu) — qui ne sont pas sans rappeler leurs bijoux éclatants — et sont le signe du développement des visions extraordinaires.

<sup>4</sup>hūṃ est la syllabe associée à la roue du cœur, donc à la réalité absolue (*dharmakāya*), et invoquant l'actualisation de l'union de l'aspect infrangible de l'esprit (sa nature étant le vide d'existence intrinsèque) et son aspect cognitif, ou clarté.

<sup>5</sup>Selon la Grande Perfection (tib. Dzogchen, skt. Mahāsandhi):

1. l'esprit naturel (tib. rigpa), correspondant au maître;

- 2. l'espace de la pureté primordiale  $(dharmadh\bar{a}tu)$ , correspondant au lieu de l'enseignement;
- 3. la fertilité de cet espace (dharmatā), correspondant à l'assemblée des bodhisattva;
- 4. la manifestation spontanée des cinq sagesses, correspondant à l'enseignement;
- 5. l'intemporalité (ou « temps de Samantabhadra »), correspondant au moment propice.

Les cinq sagesses représentent l'essence des cinq familles, c'est-à-dire les aspects éveillés des cinq passions de base qui sont :

- 1. la naïveté (sagesse du *dharmadhātu*, famille de la roue, qui symbolise l'enseignement du Bouddha historique (tathāgata), bouddha Vairocana de couleur blanche, qualité d'omniprésence, agrégat de la forme, élément espace);
- 2. l'irascibilité (sagesse du miroir, famille du diamant (vajra), bouddha Akṣobhya de couleur bleue, qualité de la clarté immuable, agrégat de la conscience, élément eau, direction de l'est, l'hiver);
- 3. l'orgueil (sagesse de l'égalité, famille du joyau (ratna), bouddha Ratnasambhava de couleur jaune, qualité de la générosité, agrégat des sensations, élément terre, direction du sud, l'automne);
- 4. le désir (sagesse du discernement, famille du lotus (padma), bouddha Amitābha de couleur rouge, qualité de la compassion, agrégat des perceptions, élément feu, direction de l'ouest, le printemps);
- 5. la jalousie (sagesse de l'accomplissement, famille de l'activité (*karma*), bouddha Amoghasiddhi de couleur verte, qualité de l'action juste, agrégat des formations volitives, élément du vent, direction du nord, l'été).

<sup>6</sup>La connaissance immédiate et intuitive que la conscience a de ses propres modes, concomitamment à la perception de l'objet, est nommée svasamvedāna en sanscrit. L'image traditionnelle est celle de la perception d'objets par la vue : cette conscience des formes est concomitante à la présence de lumière, sans nécessiter l'existence d'une autre lumière pour voir cette lumière ni une inférence logique pour conclure qu'il y a de la lumière. Ce vers et le suivant, en identifiant cette conscience réflexive à la base primordiale qui est vide d'existence intrinsèque, constitue une réfutation par l'école philosophique Mādhyamika de la vue de l'Idéalisme bouddhique (cittamātra) tardif qui tend à singulièrement exalter cette conscience et donc à la réifier implicitement. Les perceptions varient (cf. vers suivant) mais cette conscience réflexive est immuable car intrinsèquement vide (et pas seulement privée des objets perçus).

<sup>7</sup>La roue du cœur est le siège de l'esprit inné.

<sup>8</sup>Ce chant est un trésor spirituel de Guru Rinpoche (skt. Padmakāra) révélé à Düdjom Rinpoche. Ici, Guru Rinpoche fait référence à Düdjom Rinpoche et à ses disciples, qu'il considère comme ses propres fils spirituels.

 $^{9}$ Cette section est placée sous les auspices du Bouddha historique car elle est le point de départ du voyage, tout comme le Bouddha a été le premier à montrer la voie. Celui-ci est représenté ici assis dans la posture du lotus sur un disque lunaire reposant dans la corolle d'un lotus. Il est vêtu d'une robe monastique et coiffé d'un chignon. (Nul ne sait pourquoi, alors que le Bouddha se rasait les cheveux. Peut-être est-ce la protubérance apicale crânienne, l'une des marques corporelles d'un Éveillé, qui finit par être recouverte de cheveux par l'iconographie?) Il tient dans main gauche, posée sur son giron, un bol à offrande orné; de la main droite il fait le le sceau  $(mudr\bar{a})$  de la « prise à témoin de la terre »  $(bh\bar{u}misparśamudr\bar{a})$ , geste qu'il fit après avoir atteint l'Éveil complet, en réponse à une ultime tentative de Marā, le dieu en charge du cycle des renaissances  $(sams\bar{a}ra)$ , pour le faire douter de son accomplissement.

<sup>10</sup>Les Trois Joyaux (*triratna*) sont le Bouddha, la voie qu'il a montrée (*dharma*) et la communauté (monastique et laïque réunies, skt. *sangha*) qui la parcourt.

<sup>11</sup>La déité de support à la purification des fautes est nommée *Dorje Sempa* en tibétain. Il est l'Éveillé manifestant la réalité absolue dans sa dimension de pureté sans origine (absence d'élaborations duelles, hors du temps). Sa couleur blanche brillante symbolise la personnification de tous les Éveillés, comme l'Éveillé Vairocana (cf. famille de la roue, note 5) au centre du mandala des Cinq Familles, donc sa capacité à absoudre toutes les sortes de fautes. (La lumières blanche contient potentiellement toutes les autres couleurs.) Vajrasattva étant une émanation du Vainqueur Aksobhya (cf. famille du diamant, note 5), cette pratique non seulement est un puissant moyen de purification de toutes les fautes mais en particulier un antidote à la haine, la colère, l'aversion, l'irascibilité etc. (L'ire est souvent considérée comme la plus grande des fautes puisqu'elle obscurcit la compassion, vertu cardinale, ce qui n'est pas le cas de la luxure, par exemple.) Son expression et son environnement sont paisibles, induisant ainsi à la pratique les charactères colériques. Il tient, dans la main droite, à hauteur du plexus solaire (en fait, la roue du cœur), un vajra (tib. dorje) d'or, symbole d'infrangibilité et des moyens salvifiques habiles  $(up\bar{a}ya)$ , c'està-dire de la compassion en action (cf. esprit d'Éveil ou bodhicitta relative) — relevant de la polarité masculine. De la main gauche, il tient contre l'aine une clochette muette, symbole de  $praj\tilde{n}\bar{a}$ , l'expérience directe de la vacuité des phénomènes (cf. esprit d'Éveil ou bodhicitta absolue) — relevant de la polarité féminine. L'union de  $up\bar{a}ya$  et  $praj\tilde{n}a$  est indispensable pour atteindre l'Éveil pour soi et autrui. Vajrasattva est assis sur un disque lunaire posé dans la corolle d'un lotus. La lune et le lotus, en s'élevant immaculés, respectivement au-dessus des nuages et des eaux fangeuses, symbolisent la pureté inaltérable de l'esprit, en d'autres termes, la vacuité des élaborations mentales, et c'est ainsi que lune et lotus symbolisent  $praj\tilde{n}a$ . Vajrasattva est coiffé d'une tiare, signe qu'il règne sur l'assemblée (mandala) de toutes les déités. Ses autres attributs, vêtements et bijoux, dénotent la réalité manifeste (sambhogakāya).

<sup>12</sup>oṃ est la syllabe associée à la roue de grande félicité (*mahāsukhacakra*), au sommet du crâne, dont l'articulation actualise la présence d'un Éveillé, ici Vajrasattva, donc de son corps glorieux (c'est-à-dire en *sambhoqakāya*). Cette étape correspond à la phase de

création (tib. *kyerim*, skt. *utpattikrama*) dans les *tantra* (skt.), pendant laquelle un corps divin est visualisé.

<sup>13</sup>Ce sont, en progression méthodique :

- 1. l'équanimité illimitée, consistant à renoncer à la haine envers ses ennemis et à l'attachement envers ses amis et proches, de sorte à développer une attitude impartiale envers tous;
- 2. l'amour illimité, consistant à souhaiter pour tous d'obtenir le bonheur dans cette vie mais aussi les causes du bonheur définitif de l'Éveil;
- 3. la compassion illimitée, consistant à souhaiter que les êtres soient délivrés de la souffrance, impliquant une aide effective (par contraste avec l'amour);
- 4. la joie illimitée, consistant à souhaiter que personne ne soit séparé du bonheur obtenu et à s'en réjouir.

<sup>14</sup>āḥ est la syllabe associée à la roue de jouissance (saṃbhogacakra), située à la gorge, dont l'articulation actualise la parole des Éveillés; ici, il s'agit d'invoquer l'effet de la formule scandée, considérée comme la parole (donc l'enseignement) de Vajrasattva, et donc de sceller la non-dualité de la nature du récitant et de Vajrasattva.

 $^{15}$ Littéralement : « Faîtes-moi Détenteur-du-Vajra (tib. dorje). » Le vajra est l'objet rituel que tient Vajrasattva dans la main droite, au niveau du cœur. Il représente la nature du diamant, qui est l'infrangibilité, et les moyens salvifiques habiles  $(up\bar{a}ya)$ , qui sont la compassion en action. Puisque Vajrasattva lui-même personnifie cette nature adamantine, il s'agit en même temps d'une prière d'union adressée à Vajrasattva, d'où le choix de la traduction. Logiquement, elle est donc la conclusion de la scansion longue car elle sert de transition vers la scansion courte où le pratiquant se visualise lui-même comme étant Vajrasattva. À ne pas confondre avec Vajradhara (« Détenteur du vajra »), l'Éveillé primordial ( $\bar{a}dibuddha$ ) des tantra (skt.) communs aux écoles tibétaines de la Nouvelle Traduction : comme Vajrasattva, il est une manifestation de la réalité absolue, personnifie les Cinq Familles d'Éveillés (cf. note 5) et possède les mêmes attributs ; mais il est d'un bleu profond (comme Akṣobhya), alors que Vajrasattva est blanc brillant.

 $^{16}$ La formule courte condense le sens de la formule longue, alors que le pratiquant se visualise maintenant lui- $m\hat{e}me$  sous l'apparence de Vajrasattva. Il actualise cette visualisation du corps de Vajrasattva par la syllabe sanscrite om, puis invoque la nature de celui-ci via son nom, et enfin, par la syllabe sanscrite  $h\bar{u}m$ , scelle celle-ci du double sceau de la vacuité et de la clarté, pour atteindre l'Éveil et ne pas semer la graine d'une renaissance divine.

<sup>17</sup>Vajrayoginī est une dākinī de sagesse (cf. note 3), qui possède plusieurs aspects. Celui représenté ici est appelé Nāro Khatchöma en tibétain, où elle est blanche, portant seulement une tiare et des bijoux (symboles de la multiplicité et de la brillance de la réalité manifeste). Elle piétine le cadavre de l'ego, lève le bras droit qui tient la lame courbe rituelle qui tranche les vues erronées, et tient de l'autre main une calotte crânienne emplie d'ambroisie, signe qu'elle est au-delà du cycle de la naissance et de la mort.

<sup>18</sup>Le maître principal est le maître qui nous a transmis le texte présent et autorisé les pratiques afférentes, qu'il a expliquées.

<sup>19</sup>Les Trois Corps (*trikāya*) sont trois aspects coessentiels à l'Éveil, distingués uniquement dans un but didactique. Si la nature des Trois Corps est la même pour tous les êtres, chacun atteint l'Éveil personnellement, c'est-à-dire actualise les Trois Corps.

- 1. Le premier corps est le « corps cosmique » (dharmakāya), qui symbolise à la fois la dimension de vide d'existence intrinsèque et la sagesse. On le compare, dans un but didactique, à une base indissociée d'un potentiel d'émergence, ou à un germe d'Éveil (tathāgatagarbha). On traduit ici aussi par « réalité absolue ».
- 2. Le deuxième corps est le « corps de fruition » (saṃbhogakāya), qui représente l'Éveil en mouvement pour le bien d'autrui, des reflets du dharmakāya apparaissant par compassion. On le compare à la cause de l'Éveil d'autrui. On traduit ici par « réalité manifeste » cette efflorescence.
- 3. Le troisième corps est le  $nirm\bar{a}nak\bar{a}ya$ , le « corps de manifestation », qui symbolise la forme que prend l'Éveil pour aider les êtres, typiquement un corps illusoire ayant l'apparence salvifique idoine. On pourrait le comparer à un fruit mûr.

Dans la perspective de la Grande Perfection (tib. Dzogchen, skt. Mahāsandhi), les Trois Corps sont potentiellement contenus dans la base primordiale, leur émergence complète et la reconnaissance de leur nature constituant la réalisation de l'Éveil complet. Le  $dharmak\bar{a}ya$  correspond alors à l'essence vide, le  $sambhogak\bar{a}ya$  à la nature lumineuse de l'être et le  $nirm\bar{a}nak\bar{a}ya$  à l'énergie compatissante au service d'autrui.

<sup>20</sup>L'initiation (abhiṣeka) est, littéralement, une ablution rituelle qui rend manifeste une qualité de l'Éveil. Elle est requise pour quiconque souhaite s'engager dans la pratique d'un enseignement du tantra (skt.) et elle est conférée par un maître ayant réalisé lui-même les fruits de la pratique en question. Ici, ce yoga de l'union avec le maître correspond à une initiation rituelle conférée par Guru Rinpoche et le fruit de la pratique, c'est-à-dire la reconnaissance de la nature de l'esprit du maître en soi-même, est la bénédiction (adhiṣṭhāna), c'est-à-dire l'éclosion des qualités spirituelles.

<sup>21</sup>Le Vainqueur (ou Protecteur) Amithābha est le représentant de la famille du lotus (cf. note 5). Il sert ici de support à une pratique de transfert de la conscience du mourant dans la Terre Pure de l'Ouest (Sukhāvatī), sur laquelle il règne. Il est représenté assis en lotus sur un trône de lotus; ses mains font le sceau (mudrā) du recueillement méditatif, et tiennent un bol à aumônes empli d'ambroisie. Il est flanqué de deux acolytes (bodhisattva): à sa droite, Avalokiteśvara, blanc et tenant une fleur de lotus par la tige; à sa gauche, Mahāsthāmaprāpta (identifié à Vajrapāṇi d'apparence paisible dans le Vajrayāna), bleu et tenant un vajra. Ces deux assistants représentent respectivement la compassion en tant que sagesse et la compassion en tant qu'énergie salvifique. La rutilance illimitée et isotrope d'Amitābha caractérise la compassion sans bornes et impartiale, présente potentiellement en chaque être (cf. l'Appel du maître qui est au loin, page 9) pour le bénéfice d'autrui. Le transfert de la conscience n'est ici qu'effleuré et n'est réellement mis en pratique qu'après

que les préliminaires extraordinaires ont été accomplis.

## Table des figures

| 1 Le Précieux Maîtı        | re (tib. Guru Rinpoche) 2                   |
|----------------------------|---------------------------------------------|
| figure2                    | Düdjom Rinpoche (1904-1987)6                |
| $3  mandala  \dots  \dots$ |                                             |
| figure4                    | Le Bouddha14                                |
| 5 L'arbre de la ligné      | ée Tersar                                   |
| figure6                    | Vajrasattva (tib. Dorje Sempa)18            |
| 7 Roue du cœur             |                                             |
| figure8                    | Vajrayoginī blanche (tib. Nāro Khatchöma)22 |
| 9 Le Vainqueur Am          | $it\bar{a}bha$                              |
| figure10                   | L'Éveillé primordial Samantabhadra28        |

## Shedup Künsang Chöling

2, Rue de la Basse Cour Place de la Mairie F-02410 Septvaux France

 $+33\;(0)3.23.52.09.93\\ {\tt skc02@free.fr}$ 

http://www.shedup-kunsang-choling.com/