# BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS MARIA PAULA MENESES (Orgs.)

# Epistemologias do Sul



#### EPISTEMOLOGIAS DO SUL

ORGANIZADORES BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS MARIA PAULA MENESES

EDITOR
EDIÇÕES ALMEDINA. SA
Av. Fernão Magalhães, nº 584, 5º Andar
3000-174 Coimbra
Tel.: 239 851 904
Fax: 239 851 901
www.almedina.net
editora@almedina.net

PRÉ-IMPRESSÃO | IMPRESSÃO | ACABAMENTO G.C. GRÁFICA DE COIMBRA, LDA. Palheira – Assafarge 3001-453 Coimbra producao@graficadecoimbra.pt

Janeiro, 2009

DEPÓSITO LEGAL 287846/09

Os dados e as opiniões inseridos na presente publicação são da exclusiva responsabilidade do(s) seu(s) autor(es).

Toda a reprodução desta obra, por fotocópia ou outro qualquer processo, sem prévia autorização escrita do Editor, é ilícita e passível de procedimento judicial contra o infractor.

#### Biblioteca Nacional de Portugal – Catalogação na Publicação

Epistemologias do Sul / org. Boaventura de Sousa Santos, Maria Paula Meneses. – (CES) ISBN 978-972-40-3738-7

I – SANTOS, Boaventura de Sousa, 1940-II – MENESES, Maria Paula

CDU 165

304

325

316

# ÍNDICE

| Prefácio                                                                                                                                              | 7   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Sumário                                                                                                                                               |     |
| Introdução<br>Boaventura de Sousa Santos e Maria Paula Meneses                                                                                        | 9   |
| Parte 1 – Da Colonialidade à Descolonialidade                                                                                                         | 21  |
| CAPÍTULO 1: Para além do Pensamento Abissal:<br>das linhas globais a uma ecologia de saberes<br>Boaventura de Sousa Santos                            | 23  |
| CAPÍTULO 2: Colonialidade do Poder e Classificação Social<br>Anibal Quijano                                                                           | 73  |
| CAPÍTULO 3: Conhecimento de África, Conhecimentos de Africanos:<br>duas perspectivas sobre os Estudos Africanos<br>Paulin J. Hountondji               | 119 |
| Parte 2 – As Modernidades das Tradições                                                                                                               | 133 |
| CAPÍTULO 4: Globalização e Ubuntu                                                                                                                     | 135 |
| Mogobe B. Ramose                                                                                                                                      |     |
| CAPÍTULO 5: Corpos de violência, Linguagens de Resistência:<br>as complexas teias de conhecimentos no Moçambique contemporâneo<br>Maria Paula Meneses | 177 |
| CADITITY Of O Described Elistemologie                                                                                                                 | 215 |
| CAPÍTULO 6: O Resgate da Epistemologia<br>João Arriscado Nunes                                                                                        | 215 |
| CAPÍTULO 7: A Debate sobre o "Encerramento do Ijtihaad" e a sua crítica<br>Liazzate J. K. Bonate                                                      | 243 |
| Diazzace j. K. Donace                                                                                                                                 |     |

#### 6 EPISTEMOLOGIAS DO SUL

| CAPÍTULO 8: Transições no 'Progresso' da Civilização:<br>teorização sobre a história, a prática e a tradição                                                   | 261 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Ebrahim Moosa                                                                                                                                                  |     |
| Parte 3 – Geo-políticas e a sua Subversão                                                                                                                      | 281 |
| CAPÍTULO 9: Meditações Anti-Cartesianas sobre a Origem do Anti-Discurso<br>Filosófico da Modernidade                                                           | 283 |
| Enrique Dussel                                                                                                                                                 |     |
| CAPÍTULO 10: A Topologia do Ser e a Geopolítica do Conhecimento:<br>modernidade, império e colonialidade                                                       | 337 |
| Nelson Maldonado-Torres                                                                                                                                        |     |
| CAPÍTULO 11: Para Descolonizar os Estudos de Economia Política e os Estudos<br>Pós-coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global | 383 |
| Ramón Grosfoguel                                                                                                                                               |     |
| CAPÍTULO 12: Intelectuais Negros e Produção do Conhecimento: algumas reflexões<br>sobre a realidade brasileira                                                 | 419 |
| Nilma Gomes                                                                                                                                                    |     |
| Parte 4 – A Reinvenções dos Lugares                                                                                                                            | 443 |
| CAPÍTULO 13: Um Ocidente Não-Ocidentalista?: a filosofia à venda,<br>a douta ignorância e a aposta de Pascal<br>Boaventura de Sousa Santos                     | 445 |
|                                                                                                                                                                |     |
| CAPÍTULO 14: Encontros Culturais e o Oriente:<br>um estudo das políticas de conhecimento                                                                       | 487 |
| Shiv Visvanathan                                                                                                                                               |     |
| CAPÍTULO 15: Filosofia e Conhecimento Indígena: uma perspectiva africana                                                                                       | 507 |
| Dismas A. Masolo                                                                                                                                               |     |

#### **PREFÁCIO**

Por que razão, nos dois últimos séculos, dominou uma epistemologia que eliminou da reflexão epistemológica o contexto cultural e político da produção e reprodução do conhecimento? Quais foram as consequências de uma tal descontextualização? São hoje possíveis outras epistemologias?

Este livro procura dar resposta a estas perguntas, partindo de duas ideias. Primeiro, que não há epistemologias neutras e as que reclamam sê-lo são as menos neutras; segundo, que a reflexão epistemológica deve incidir não nos conhecimentos em abstracto, mas nas práticas de conhecimento e nos seus impactos noutras práticas sociais. É à luz delas que importa questionar o impacto do colonialismo e do capitalismo modernos na construção das epistemologias dominantes. O colonialismo, para além de todas as dominações por que é conhecido, foi também uma dominação epistemológica, uma relação extremamente desigual de saber-poder que conduziu à supressão de muitas formas de saber próprias dos povos e nações colonizados, relegando muitos outros saberes para um espaço de subalternidade.

Não se confinando à crítica, este livro propõe uma alternativa, genericamente designada por Epistemologias do Sul. Trata-se do conjunto de intervenções epistemológicas que denunciam a supressão dos saberes levada a cabo, ao longo dos últimos séculos, pela norma epistemológica dominante, valorizam os saberes que resistiram com êxito e as reflexões que estes têm produzido e investigam as condições de um diálogo horizontal entre conhecimentos. A esse diálogo entre saberes chamamos ecologias de saberes.

Queremos agradecer antes de mais à Revista Crítica de Ciências Sociais onde parte dos textos incluídos neste livro foram publicados pela primeira vez em português. Agradecemos muito especialmente a Elsa Santos que preparou para publicação muitos dos textos, e aos nossos tradutores: Alice Cruz, Inês Martins Ferreira, Isabel Abreu, Lennita Oliveira Ruggi, Victor Ferreira e Luís Filipe Sarmento.

Finalmente agradecemos às revistas e aos organizadores e editores dos livros onde foram publicados pela primeira vez os seguintes textos:

- Anibal Quijano (2000), "Colonialidad del Poder y Classificacion Social", *Journal of World-Systems Research*, 6 (2), 342-386.
- Dismas A. Masolo (2003), "Philosophy and Indigenous Knowledge: an African Perspective," *Africa Today*, 50 (2), 21-38.

- Ebrahim Moosa (2007), "Transitions in the 'Progress' of Civilization: Theorizing History, Practice, and Tradition", in Omid Safi; Vincent J. Cornell (org.), *Voices of Change, Voices of Islam*. Westport, CT: Praeger, 115-130
- Magobe B. Ramose (1999): *African Philosophy Through Ubuntu*. Harare: Mond Books Publishers [excerto]
- Nelson Maldonado-Torres (2004), "The topology of being and the geopolitics of knowledge: Modernity, empire, coloniality", *City*, 8 (1), 29-56.
- Ramón Grosfoguel (2008), "Decolonizing Political-Economy and Post-Colonial Studies: Transmodernity, Border Thinking, and Global Coloniality", in Ramón Grosfoguel; José David Saldívar; Nelson Maldonado Torres (orgs.) *Unsettling postcoloniality: coloniality, transmodernity and border thinking.* Chappel Hill, NC: Duke University Press.
- Shiv Visvanathan (2003), "Cultural Encounters and the Orient: a Study in the Politics of Knowledge", *Diogenes*, 50 (4), 69-81.

# INTRODUÇÃO

Boaventura de Sousa Santos e Maria Paula Meneses

Uma epistemologia do Sul assenta em três orientações:

aprender que existe o Sul;

aprender a ir para o Sul;

aprender a partir do Sul e com o Sul

(Santos, 1995:508)

Toda a experiência social produz e reproduz conhecimento e, ao fazê--lo, pressupõe uma ou várias epistemologias. Epistemologia é toda a noção ou ideia, reflectida ou não, sobre as condições do que conta como conhecimento válido. É por via do conhecimento válido que uma dada experiência social se torna intencional e inteligível. Não há, pois, conhecimento sem práticas e actores sociais. E como umas e outros não existem senão no interior de relações sociais, diferentes tipos de relações sociais podem dar origem a diferentes epistemologias. As diferenças podem ser mínimas e, mesmo se grandes, podem não ser objecto de discussão, mas, em qualquer caso, estão muitas vezes na origem das tensões ou contradições presentes nas experiências sociais sobretudo quando, como é normalmente o caso, estas são constituídas por diferentes tipos de relações sociais. No seu sentido mais amplo, as relações sociais são sempre culturais (intra-culturais ou inter-culturais) e políticas (representam distribuições desiguais de poder). Assim sendo, qualquer conhecimento válido é sempre contextual, tanto em termos de diferença cultural como em termos de diferença política. Para além de certos patamares de diferença cultural e política, as experiências sociais são constituídas por vários conhecimentos, cada um com os seus critérios de validade, ou seja, são constituídas por conhecimentos rivais.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ao contrário do multiculturalismo – que pressupõe a existência de uma cultura dominante que aceita, tolera ou reconhece a existência de outras culturas no espaço cultural onde domina – a interculturalidade pressupõe o reconhecimento recíproco e a disponibilidade para enriquecimento mútuo entre várias culturas que partilham um dado espaço cultural.

Em face desta reflexão levantam-se três perguntas. Por que razão, nos dois últimos séculos, dominou uma epistemologia que eliminou da reflexão epistemológica o contexto cultural e político da produção e reprodução do conhecimento? Quais foram as consequências de uma tal descontextualização? Haverá epistemologias alternativas?

Este livro procura dar resposta a estas perguntas. A partir de perspectivas e de linhas de investigação distintas, os textos reunidos neste livro partilham as seguintes ideias. Primeiro, a epistemologia dominante é, de facto, uma epistemologia contextual que assenta numa dupla diferença: a diferença cultural do mundo moderno cristão ocidental e a diferença política do colonialismo e capitalismo. A transformação deste hiper-contexto na reivindicação de uma pretensão de universalidade, que se veio a plasmar na ciência moderna, é o resultado de uma intervenção epistemológica que só foi possível com base na força com que a intervenção política, económica e militar do colonialismo e do capitalismo modernos se impuseram aos povos e culturas não-ocidentais e não-cristãos (Santos, Meneses e Nunes, 2004). Só isto explica que mesmo as formas de conhecimento ocidental que foram epistemologicamente marginalizadas pela ciência moderna – a filosofia e a teologia ocidentais – tenham tido a pretensão de universalidade.

A segunda ideia é que esta dupla intervenção foi de tal maneira profunda que descredibilizou e, sempre que necessário, suprimiu todas as práticas sociais de conhecimento que contrariassem os interesses que ela servia. Nisso consistiu o epistemicídio, ou seja, a supressão dos conhecimentos locais perpetrada por um conhecimento alienígena (Santos: 1998: 208). De facto, sob o pretexto da 'missão colonizadora', o projecto da colonização procurou homogeneizar o mundo, obliterando as diferenças culturais (Meneses, 2007). Com isso, desperdiçou-se muita experiência social e reduziu-se a diversidade epistemológica, cultural e política do mundo. Na medida em que sobreviveram, essas experiências e essa diversidade foram submetidas à norma epistemológica dominante: foram definidas (e, muitas vezes, acabaram-se auto-definindo) como saberes locais e contextuais apenas utilizáveis em duas circunstâncias: como matéria prima para o avanço do conhecimento científico; como instrumentos de governo indirecto, inculcando nos povos e práticas dominadas a ilusão credível de serem auto-governados. A perda de uma auto-referência genuína não foi apenas uma perda gnoseológica, foi também, e sobretudo, uma perda ontológica: saberes inferiores próprios de seres inferiores.

A terceira ideia é que a ciência moderna não foi, nos dois últimos séculos, nem um mal incondicional nem um bem incondicional. Ela própria é diversa internamente, o que lhe permite intervenções contraditórias na sociedade. E a verdade é que foi (e continua a ser) muitas vezes apropriada por grupos sociais subalternos e oprimidos para legitimar as suas causas e fortalecer as suas lutas. O importante numa avaliação histórica do papel da ciência é ter presente que os juízos epistemológicos sobre a ciência não podem ser feitos sem tomar em conta a institucionalidade que se constituiu com base nela. A epistemologia que conferiu à ciência a exclusividade do conhecimento válido traduziu-se num vasto aparato institucional - universidades, centros de investigação, sistema de peritos, pareceres técnicos - e foi ele que tornou mais difícil ou mesmo impossível o diálogo entre a ciência e os outros saberes. Ora essa dimensão institucional, apesar de crucial, ficou fora do radar epistemológico. Com isso, o conhecimento científico pôde ocultar o contexto sócio-político da sua produção subjacente à universalidade descontextualizada da sua pretensão de validade.

A quarta ideia é que a crítica deste regime epistemológico é hoje possível devido a um conjunto de circunstâncias que, paradoxalmente, permitem identificar melhor que nunca a possiblidade e até a urgência de alternativas epistemológicas ao mesmo tempo que revelam a gigantesca dimensão dos obstáculos políticos e culturais que impedem a sua concretização. A revolução da informação e da comunicação combinada com a tendência do capitalismo para reduzir à lei do valor – transformar utilidades em valores de troca e, portanto, em mercadorias – mais e mais dimensões da vida colectiva (culturais, espirituais, simbólicas) e da natureza, ampliou as contradições da dominação capitalista e as resistências que enfrenta ao mesmo tempo que lhes conferiu uma maior visibilidade. Hoje, a visualização da diversidade cultural e epistemológica do mundo é, ela própria, mais diversa e, por isso, mais convincente para públicos mais amplos e mais diversos.

Simultaneamente, porém, as condições do tempo presente tornam as diferenças culturais e políticas mais profundas e insidiosas e mais difícil a luta contra elas. Por um lado, o capitalismo global, mais que um modo de produção, é hoje um regime cultural e civilizacional, portanto, estende cada vez mais os seus tentáculos a domínios que dificilmente se concebem como capitalistas, da família à religião, da gestão do tempo à capacidade de concentração, da concepção de tempo livre às relações com os que nos estão mais próximos, da avaliação do mérito científico à avaliação moral dos comportamentos que nos afectam. Lutar contra uma dominação cada vez mais

polifacetada significa preversamente lutar contra a indefinição entre quem domina e quem é dominado, e, muitas vezes, lutar contra nós próprios. Por outro lado, a resiliência do capitalismo revelou-se na reiterada operacionalidade de uma das suas armas que parecia ter sido historicamente neutralizada: o colonialismo. De facto, o fim do colonialismo político, enquanto forma de dominação que envolve a negação da independência política de povos e/ou nações subjugados, não significou o fim das relações sociais extremamente desiguais que ele tinha gerado, (tanto relações entre Estados como relações entre classes e grupos sociais no interior do mesmo Estado). O colonialismo continuou sobre a forma de colonialidade de poder e de saber, para usar a expressão de Anibal Quijano neste livro.

A quinta ideia é que as alternativas à epistemologia dominante partem, em geral, do princípio que o mundo é epistemologicamente diverso e que essa diversidade, longe de ser algo negativo, representa um enorme enriquecimento das capacidades humanas para conferir inteligibilidade e intencionalidade às experiências sociais. A pluralidade epistemológica do mundo e, com ela, o reconhecimento de conhecimentos rivais dotados de critérios diferentes de validade tornam visíveis e crediveis espectros muito mais amplos de acções e de agentes sociais. Tal pluralidade não implica o relativismo epistemológico ou cultural mas certamente obriga a análises e avaliações mais complexas dos diferentes tipos de interpretação e de intervenção no mundo produzidos pelos diferentes tipos de conhecimento. O reconhecimento da diversidade epistemológica tem hoje lugar, tanto no interior da ciência (a pluralidade interna da ciência), como na relação entre ciência e outros conhecimentos (a pluralidade externa da ciência).

Designamos a diversidade epistemológica do mundo por epistemologias do Sul.² O Sul é aqui concebido metaforicamente como um campo de desafios epistémicos, que procuram reparar os danos e impactos historicamente causados pelo capitalismo na sua relação colonial com o mundo. Esta concepção do Sul sobrepõe-se em parte com o Sul geográfico, o conjunto de países e regiões do mundo que foram submetidos ao colonialismo europeu

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Este conceito foi formulado inicialmente por Boaventura de Sousa Santos em 1995 e posteriormente re-elaborado em várias publicações. Veja-se em especial Santos (org.) 2003, 2004 e Santos, 2006, assim como Santos Nunes e Meneses, 2004. Este conceito tem suscitado vários debates. Veja-se por exemplo Mignolo, 2006; Huish, 2006; Maldonado-Torres, 2006; Milani e Laniado, 2007. Vejam-se também os capítulos de Maria Paula Meneses e de João Arriscado Nunes neste volume.

e que, com excepção da Austrália e da Nova Zelândia, não atingiram níveis de desenvolvimento económico semelhantes ao do Norte global (Europa e América do Norte). A sobreposição não é total porque, por um lado, no interior do Norte geográfico classes e grupos sociais muito vastos (trabalhadores, mulheres, indígenas, afro-descendentes) foram sujeitos à dominação capitalista e colonial e, por outro lado, porque no interior do Sul geográfico houve sempre as 'pequenas Europas', pequenas elites locais que beneficiaram da dominação capitalista e colonial e que depois das independências a exerceram e continuam a exercer, por suas próprias mãos, contra as classes e grupos sociais subordinados. A ideia central é, como já referimos, que o colonialismo, para além de todas as dominações por que é conhecido, foi também uma dominação epistemológica, uma relação extremamente desigual de saber-poder que conduziu à supressão de muitas formas de saber próprias dos povos e/ou nações colonizados. As epistemologias do Sul são o conjunto de intervenções epistemológicas que denunciam essa supressão, valorizam os saberes que resistiram com êxito e investigam as condições de um diálogo horizontal entre conhecimentos. A esse diálogo entre saberes chamamos ecologias de saberes (Santos, 2006).

De uma ou outra perspectiva, os autores incluídos neste livro comungam dos objectivos das epistemologias do Sul mesmo que não designem como tal as suas investigações. Quase totalidade deles provém do Sul geográfico, da África, da América Latina e da Ásia e, dentro de cada uma destas regiões, posicionam-se do lado do Sul metafórico, ou seja, do lado dos oprimidos pelas diferentes formas de dominação colonial e capitalista.

O livro está dividido em quatro partes. A primeira parte, intitulada *Da Colonialidade à Descolonialidade*, identifica algumas das linhas príncipais da diferença epistemológica, ou seja, do modo como a dominação económica, política e cultural se traduziu na construção de hierarquias entre conhecimentos.

Boaventura de Sousa Santos defende que a epistemologia ocidental dominante foi construída na base das necessidades de dominação colonial e assenta na ideia de um pensamento abissal. Este pensamento opera pela definição unilateral de linhas que dividem as experiências, os saberes e os actores sociais entre os que são úteis, inteligíveis e visíveis (os que ficam do lado de cá da linha) e os que são inúteis ou perigosos, ininteligíveis, objectos de supressão ou esquecimento (os que ficam do lado de lá da linha). Segundo o autor, o pensamento abissal continua a vigorar hoje, muito para além do fim

do colonialismo político. Para o combater, propõe uma iniciativa epistemológica assente na ecologia dos saberes e na tradução intercultural.

Anibal Quijano, a partir de uma análise da situação latino-americana, desenvolve o conceito de *colonialidade*. Questionando a naturalização das experiências, identidades e relações históricas da colonialidade e da distribuição geocultural do poder capitalista mundial, especialmente nos últimos dois séculos, Quijano abre caminho, em diálogo com a tradição de Marx, para uma interpretação epistémica da situação de dominação presente no Sul global. Para o autor, a destruição da colonialidade do poder, enquanto relação de exploração, é um dos factores determinantes da luta contra o padrão universal do capitalismo eurocentrado.

Paulin Hountondji, ao questionar quão africanos são os chamados estudos africanos, abre caminho para uma discussão sobre a naturalização do conhecimento, enquanto símbolo da persistência de uma relação colonial. A partir da sua experiência como filósofo, o autor desafia os investigadores a trabalharem em diálogo, por forma a ultrapassar a relação de dominação presente em muitos dos estudos feitos 'sobre' África. Como Hountonji aponta, esta outra produção do conhecimento deverá acontecer a par de uma reapropriação crítica dos próprios conhecimentos endógenos de África e, mais do que isso, com uma apropriação crítica do próprio processo de produção e capitalização do conhecimento

A segunda parte, intitulada *As Modernidades das Tradições* centra-se numas das dicotomias centrais em que foi vertida a diferença epistemológica: a dicotomia entre tradição e modernidade. A desqualificação dos saberes não-ocidentais consistiu, entre outros dispositivos conceptuais, na sua designação como tradicionais e, portanto, como resíduos de um passado sem futuro. Este último caberia em exclusivo à modernidade ocidental. O objectivo desta parte é mostrar que a dicotomização dos saberes foi um acto moderno que, paradoxalmente, investiu de modernidade, tanto os saberes que designou como modernos, quanto os que designou como tradicionais. Estes últimos, revelaram-se modernos na forma como resistiram ao saber hegemónico e por isso devem ser concebidos como modernidades alternativas. No mesmo processo a modernidade ocidental converte-se numa tradição entre outras, uma tradição cuja característica mais específica foi prerrogativa de poder designar unilateralmente as outras tradições como tradicionais. Uma vez operada esta reconceptualização é possível resgatar epistemologicamente a modernidade ocidental.

Mogobe Ramose analisa a globalização a partir do conceito de *ubuntu*. Os processos da globalização neoliberal em curso têm levado à crescente difusão de uma lógica de mercado, para a qual a dignidade, a segurança e mesmo a sobrevivência do ser humano deixaram de ser o valor central. Este processo, acelarado pela tentativa de hegemonia cultural do Norte global, tem afectado profundamente as sociedades africanas; estas, todavia, encontram no *ubuntu* uma alternativa. O *ubuntu*, ao promover uma atenção especial à pessoa humana, é exemplo de uma outra epistemologia, presente em vários contextos africanos, capaz de inspirar uma outra forma de estar e de se ser no mundo, contribuindo para o debate global sobre os direitos humanos.

Maria Paula Meneses, debruçando-se sobre a análise de um suposto caso de tráfico humano em Moçambique, discute os mal entendidos gerados quando conhecimentos distintos se confrontam. Para a autora, é fundamental que as diferentes culturas possuam imagens concretas sobre si próprias e sobre as outras, assim como das relações de poder e de saber que as unem e dividem. Ao problematizar as múltiplas interpretações envolvidas num caso extremamente mediático, a autora sugere que um envolvimento crítico permanente e uma consciência activa sobre as relações de poder entrelaçadas nos sistemas de conhecimento permitem desafiar a ortodoxia dominante na academia, contribuindo para uma outra leitura – conceptual, metodológica e epistémica – dos problemas africanos.

João Arriscado Nunes avalia, de forma crítica, as transformações e crises que ocorreram no seio do projecto da epistemologia moderna. Com uma ênfase centrada na tradição dos estudos sociais da ciência, Arriscado Nunes analisa o debate epistemológico presente, usando o conceito de 'pensamento abissal' e 'pós-abissal, de Boaventura de Sousa Santos como proposta metodológica. Ao resgatar o pragmatismo filosófico – enquanto uma das expressões mais radicais de crítica da epistemologia convencional – este autor explora as possibilidades de criação de um espaço de diálogo entre a crítica como projecto filosófico e a proposta de uma epistemologia do Sul global.

Liazzate Bonate faz uma análise critica da aparente estagnação e falta de criatividade na jurisprudência muçulmana. A tradição da descentralização da autoridade religiosa e a ausência de uma tensão importante entre as várias escolas de jurisprudência islâmica ajudaram os *ulama* a manter uma considerável autonomia em relação ao Estado. Simultaneamente, a inexistência de uma autoridade centralizada ou hierarquia entre os estudiosos da religião tornou difícil qualquer tentativa de controlo por parte das autoridades seculares. Para a autora, esta controvérsia tem de ser entendida a partir do próprio

Islão, onde as esferas religiosa e secular, por existirem em separado, levaram a que em lugar de um direito divino, o Islão reconhecesse a necessidade de um direito sancionado de forma divina.

Ebrahim Moosa, a partir da sua própria experiência como teólogo (e no contexto da África do Sul do apartheid), debate o papel das interpretações na constituição de conceitos centrais da modernidade, como sejam a tradição, a história e a prática. Para Moosa, uma análise mais ampla dos sentidos do progresso do conhecimento tornam possível interiorizar e questionar as práticas e interpretações do Islão, uma condição central para se ultrapassar a dicotomia entre tradição e progresso. Nas palavras do autor, uma autocrítica e um debate constantes ajudam a evitar a repetição de erros, ao mesmo tempo que alerta para a necessidade de as abordagens críticas serem contextualmente determinadas.

Na terceira parte, intitulada *Geo-políticas e a sua Subversão*, a análise centra-se no aprofundamento dos lugares e contextos que subjazem à construção do conhecimento moderno hegemónico e do que isso significou para os saberes subalternizados e para as práticas e agentes sociais que os produziam e reproduziam. A pluralização dos lugares e contextos permite identificar a diversidade epistemológica do mundo e valorizar conhecimentos até agora desvalorizados como locais, isto é, como contextuais.

Para Enrique Dussel, a colonialidade permitiu a transformação do 'Sul', de um espaço repleto de conhecimento e experiências, num terreno estéril, pronto a ser preenchido pela razão imperial. Esta crítica do eurocentrismo propõe um deslocamento geopolítico do lugar e do tempo que a filosofia ocidental estabelece como origem e marca da modernidade – o pensamento de Descartes – analisando em detalhe a complexidade do debate filosófico dessa altura. Este deslocamento terá de ser filosófico, temático e paradigmático para dar conta de outras epistemologias. No caso Latino-americano, Dussel propõe-nos uma análise detalhada da *Nueva Crónica y Buen Gobierno* (1615), exemplo de um conhecimento crítico da situação colonial, feita por um indígena que sofreu a dominação colonial moderna.

Nelson Maldonado-Torres, a partir de uma análise crítica de vários filósofos europeus contemporâneos, reflecte sobre as razões de uma falta de reflexão crítica quanto ao empenhamento da filosofia moderna ocidental em converter a Europa no centro epistémico do mundo. A persistência do eurocentrismo no projecto da modernidade manifesta-se através da utilização persistente e acrítica de muitas noções e conceitos coloniais e racistas. Numa

perspectiva pós-colonial, Maldonado-Torres avança com uma proposta radical de geopolítica descolonial, construída a partir da diferença colonial, a qual permite tornar visível o que permaneceu invisível ou marginal até agora.

Ramón Grosfoguel propõe-se ampliar o debate epistémico, centrando-se numa análise crítica e detalhada da viragem descolonial do capitalismo global. Numa perspectiva crítica do nacionalismo, do colonialismo, e do fundamentalismo (quer eurocêntrico, quer do chamado Terceiro Mundo), o autor aponta pistas para experiências alternativas construídas a partir de um pensamento de fronteira,. A busca de 'outros' projectos utópicos como horizonte de emancipação ganha sentido através do desenho de cartografias outras das relações de poder no sistema mundo, um sistema que este autor concebe como Europeu/ Euro-Norte-americano moderno, colonial capitalista e patriarcal.

Nilma Gomes, uma cientista social e activista do movimento negro no Brasil, questiona-se sobre o lugar dos intelectuais negros no mundo académico, sobretudo universitário, sempre e quando o seu trabalho científico é levado a cabo no contexto da militância das lutas contra a discriminação racial. Esse lugar é epistemologicamente muito rico. Por um lado, impele o cientista a questionar os modos hegemónicos de produzir ciência e a valorizar a pluralidade interna da ciência. Por outro lado, posiciona o cientista na zona de cruzamento entre conhecimentos científicos e não-científicos, entre referentes culturais latino-americanos e afro-americanos.

Por último na quarta parte, intitulada *A Reinvenções dos Lugares*, regressase aos lugares para propôr a sua reinvenção. A ideia central é que a definição hegemónica dos lugares de produção de conhecimento, a começar pela dos lugares da modernidade capitalista ocidental, significou sempre a redução da riqueza dos lugares. A diversidade epistemológica de cada um deles foi eliminada para tornar credível, quer a superioridade do saber que se queria impôr, quer a inferioridade do saber que se queria suprimir. A reinvenção dos lugares visa mostrar que a imposição da diferença epistemológica protagonizada pelo colonialismo e pelo capitalismo modernos significou um empobrecimento epistemológico tanto do Norte global como do Sul global ainda que consequências muito distintas para um e para outro.

Boaventura de Sousa Santos parte da ideia de que o paradigma cultural e epistemológico que se impôs globalmente como paradigma moderno ocidental representa uma versão drasticamente reduzida e, portanto, um empobrecimento da grande diversidade de culturas e epistemologias que circulavam na Europa na altura da expansão colonial europeia. As experiências culturais e epistemológicas que se não adequavam aos objectivos da domi-

nação colonial e capitalista foram marginalizadas e esquecidas. Lembrá-las e reinventá-las significa defender que há um ocidente não-ocidentalista a partir do qual é possível pensar um tipo novo de relações interculturais e inter-epistemológicas.

Shiv Visvanathan defende que, o custo principal do encontro entre o Oriente e Ocidente foi a erradicação física de grandes massas populacionais e dos seus saberes, que ou foram destruídos ou transformados em objectos de museu. Socorrendo-se de vários exemplos de encontros que geraram conhecimentos híbridos, o autor centra a nossa atenção na busca de imaginações alternativas, mantidas vivas fora dos contextos hegemónicos de produção do conhecimento. Contestando a tendência que incentiva a criação de identidades singulares e monoculturais, Visvanathan apela às eurísticas e às experiências de pluralidade, diversidade e complexidade, como bases para novos encontros culturais.

Finalmente Dismas Masolo, a partir de uma discussão em torno da etno-filosofia africana, promove uma reflexão sobre o modo como as teorias são guiadas pela dinâmica dos contextos e das circunstâncias sociais em que são produzidas. O cepticismo dos filósofos em relação ao objectivismo tem permitido uma aproximação entre as ciências naturais e sociais assente na ideia de que todo o conhecimento é centrado no ser humano ou guiado por interesses humanos e, como tal, é, sob vários aspectos, indígena. Apontando pistas para um conhecimento endógeno, o autor valoriza o indígena enquanto sujeito, de uma forma que evita as categorias coloniais oposicionais do tradicional e do moderno.

Este livro questiona os sentidos e explicações epistemológicas dominantes, desafiando as fundações das relações epistémicas modernas, coloniais e imperiais. Procura, deste modo, contribuir para a descolonização do saber, articulando, de forma consistente, diferentes perspectivas críticas à epistemologia moderna, elaboradas a partir de diferentes lugares e disciplinas. As epistemologias do Sul são um convite a um amplo reconhecimento das experiências de conhecimentos do mundo, incluindo, depois de reconfiguradas, as experiências de conhecimento do Norte global. Abrem-se, assim, pontes insuspeitadas de intercomunicação, vias novas de diálogo. No plano epistemológico, tal como noutros, o mundo não se pode contentar com breves resumos de si próprio, mesmo sabendo que a 'versão completa e integral' é impossível. A energia deve centrar-se na valorização da diversidade dos saberes para que a intencionalidade e a inteligibilidade das práticas sociais seja a mais ampla e democrática.

#### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- HUISH, Robert, "Logos a Thing of the Past? Not So Fast, World Social Forum!", Antípode, 38(1), 2006, 1-6.
- MALDONADO-TORRES, Nelson (2006), "Post-continental Philosophy: its Definition, Contours, and Fundamental Sources", Worlds & Knowledges Otherwise (online), 1 (3). Em http://www.jhfc.duke.edu/wko/dossiers/1.3/NMaldonado-Torres.pdf, acedido em 15 de Julho de 2007.
- MENESES, Maria Paula (2007). "Os Espaços Criados pelas Palavras Racismos, Etnicidades e o Encontro Colonial," in Nilma Gomes (org.), Formação de Professores e Questão Racial. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 55-75.
- MIGNOLO, Walter (2006), "Citizenship, Knowledge, and the Limits of Humanity", American Literary History, 18 (2): 312-331.
- MILANI, Carlos R. S.; Laniado, Ruthy N. (2007), "Transnational Social Movements and the Globalization Agenda: a Methodological Approach based on the Analysis of the World Social Forum", Brazilian Political Science Review (online), 2, 10-30. Em http://socialsciences.scielo.org/scielo.php?script=sci arttext&pid=S1981-38212007000200001&lng=pt&nrm=iso, acedida em 22 de Outubro de 2008.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1995), Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition. Nova Iorque: Routledge.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1998), La Globalización del Derecho: los Nuevos Caminos de la Regulación y la Emancipación. Bogotá: ILSA, Universidad Nacional de Colombia.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006), A Gramática do Tempo. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula; Nunes, João Arriscado; (2004), "Introdução: para Ampliar o Cânone da Ciencia. A Diversidade Epistemológica do Mundo", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento, 23-101.

# PARTE 1

Da Colonialidade à Descolonialidade

### CAPÍTULO 1

## PARA ALÉM DO PENSAMENTO ABISSAL: DAS LINHAS GLOBAIS A UMA ECOLOGIA DE SABERES\*

Boaventura de Sousa Santos

O pensamento moderno ocidental é um pensamento abissal.¹ Consiste num sistema de distinções visíveis e invisíveis, sendo que as invisíveis fundamentam as visíveis. As distinções invisíveis são estabelecidas através de linhas radicais que dividem a realidade social em dois universos distintos: o universo 'deste lado da linha' e o universo 'do outro lado da linha'. A divisão é tal que 'o outro lado da linha' desaparece enquanto realidade, torna-se inexistente, e é mesmo produzido como inexistente. Inexistência significa não existir sob qualquer forma de ser relevante ou compreensível.² Tudo aquilo que é produzido como inexistente é excluído de forma radical porque permanece exterior ao universo que a própria concepção aceite de inclusão considera

<sup>\*</sup> Este trabalho foi apresentado em diferentes versões no Fernand Braudel Center, Universidade de New York em Binghamton, na Universidade de Glasgow, na Universidade de Victoria, na Universidade de Wisconsin-Madison e na Universidade de Coimbra. Gostaria de agradecer a Gavin Anderson, Alison Phipps, Emilios Christodoulidis, David Schneiderman, Claire Cutler, Upendra Baxi, James Tully, Len Kaplan, Marc Galanter, Neil Komesar, Joseph Thome, Javier Couso, Jeremy Webber, Rebecca Johnson, e John Harrington, António Sousa Ribeiro, Margarida Calafate Ribeiro, Joaquin Herrera Flores, Cecília M. Santos, Conceição Gomes e João Pedroso pelos seus comentários. Maria Paula Meneses, além de comentar o texto, auxiliou-me no trabalho de pesquisa pelo que lhe estou muito grato. Este trabalho não teria sido possível sem a inspiração das longas conversas com Maria Irene Ramalho sobre as relações entre as ciências sociais e as ciências humanas.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Não pretendo que o pensamento moderno ocidental seja a única forma de pensamento abissal. Pelo contrário, é muito provável que existam, ou tenham existido, formas de pensamento abissal fora do Ocidente. Não é meu propósito analisá-las neste texto. Defendo apenas que, abissais ou não, as formas de pensamento não-ocidental têm sido tratadas de um modo abissal pelo pensamento moderno ocidental. Também não trato aqui do pensamento pré-moderno ocidental nem das versões do pensamento moderno ocidental marginalizadas ou suprimidas por se oporem às versões hegemónicas, as únicas de que me ocupo neste ensaio. Este tema é retomado por mim no capítulo 13 deste volume.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sobre a sociologia das ausências como crítica à produção de realidade não existente pelo pensamento hegemónico, veja-se Santos, 2000, 2004, 2006b e 2006c, assim como Santos (org.) 2003b.

como sendo o Outro. A característica fundamental do pensamento abissal é a impossibilidade da co-presença dos dois lados da linha. Este lado da linha só prevalece na medida em que esgota o campo da realidade relevante. Para além dela há apenas inexistência, invisibilidade e ausência não-dialéctica. Para dar um exemplo baseado no meu próprio trabalho, tenho vindo a caracterizar a modernidade ocidental como um paradigma fundado na tensão entre a regulação e a emancipação social.<sup>3</sup> Esta distinção visível fundamenta todos os conflitos modernos, tanto no relativo a factos substantivos como no plano dos procedimentos. Mas subjacente a esta distinção existe uma outra, invisível, na qual a anterior se funda. Esta distinção invisível é a distinção entre as sociedades metropolitanas e os territórios coloniais. De facto, a dicotomia regulação/emancipação apenas se aplica a sociedades metropolitanas. Seria impensável aplicá-la aos territórios coloniais. Nestes aplica-se uma outra dicotomia, a dicotomia apropriação/violência que, por seu turno, seria inconcebível aplicar deste lado da linha.

Sendo que os territórios coloniais constituíam lugares impensáveis para o desenvolvimento do paradigma da regulação/emancipação, o facto de este paradigma lhes não ser aplicável não comprometeu a sua universalidade. O pensamento abissal moderno salienta-se pela sua capacidade de produzir e radicalizar distinções. Contudo, por mais radicais que sejam estas distinções e por mais dramáticas que possam ser as consequências de estar de um ou do outro dos lados destas distinções, elas têm em comum o facto de pertencerem a este lado da linha e de se combinarem para tornar invisível a linha abissal na qual estão fundadas. As distinções intensamente visíveis que estruturam a realidade social deste lado da linha baseiam-se na invisibilidade das distinções entre este e o outro lado da linha.

O conhecimento e o direito modernos representam as manifestações mais bem conseguidas do pensamento abissal. Dão-nos conta das duas principais linhas abissais globais dos tempos modernos, as quais, embora distintas e operando de forma diferenciada, são mutuamente interdepen-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Esta tensão representa o outro lado da discrepância moderna entre as experiências actuais e as expectativas quanto ao futuro, também expressas no mote positivista da 'ordem e progresso'. O pilar da regulação social é constituído pelo princípio do Estado, princípio da comunidade e princípio do mercado, enquanto o pilar da emancipação consiste nas três lógicas da racionalidade: a racionalidade estético-expressiva das artes e literatura, a racionalidade instrumental-cognitiva da ciência e tecnologia e a racionalidade moral-prática da ética e do direito (Santos, 1995: 2). Veja-se também Santos, 2000 e 2002.

dentes. Cada uma cria um subsistema de distinções visíveis e invisíveis de tal forma que as invisíveis se tornam o fundamento das visíveis. No campo do conhecimento, o pensamento abissal consiste na concessão à ciência moderna do monopólio da distinção universal entre o verdadeiro e o falso, em detrimento de dois conhecimentos alternativos: a filosofia e a teologia. O carácter exclusivo deste monopólio está no cerne da disputa epistemológica moderna entre as formas científicas e não-científicas de verdade. Sendo certo que a validade universal da verdade científica é, reconhecidamente, sempre muito relativa, dado o facto de poder ser estabelecida apenas em relação a certos tipos de objectos em determinadas circunstâncias e segundo determinados métodos, como é que ela se relaciona com outras verdades possíveis que podem inclusivamente reclamar um estatuto superior, mas não podem ser estabelecidas de acordo com o método científico, como é o caso da razão como verdade filosófica e da fé como verdade religiosa?<sup>4</sup> Estas tensões entre a ciência, a filosofia e a teologia têm sido sempre altamente visíveis, mas como defendo, todas elas têm lugar deste lado da linha.<sup>5</sup> A sua visibilidade assenta na invisibilidade de formas de conhecimento que não encaixam em nenhuma destas formas de conhecer. Refiro-me aos conhecimentos populares, leigos, plebeus, camponeses, ou indígenas do outro lado da linha. Eles desaparecem como conhecimentos relevantes ou comensuráveis por se encontrarem para além do universo do verdadeiro e do falso. É inimaginável aplicar-lhes não só a distinção científica entre verdadeiro e falso, mas também as verdades inverificáveis da filosofia e da teologia que constituem o outro conhecimento aceitável deste lado da linha. Do outro lado da linha, não há conhecimento real; existem crenças, opiniões, magia, idolatria, entendimentos intuitivos ou subjectivos, que, na melhor das hipóteses, podem tornar-se objectos ou matéria-prima para a inquirição científica. Assim, a linha visível que separa a ciência dos seus 'outros' modernos está assente na linha abissal invisível que separa de um lado, ciência, filosofia e teologia e, do outro, conhecimentos

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Embora de formas muito distintas, Pascal, Kierkegaard e Nietzsche foram os filósofos que mais aprofundadamente analisaram, e viveram, as antinomias contidas nesta questão. Mais recentemente, merecem menção Karl Jaspers (1952, 1986, 1995) e Stephen Toulmin (2001).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Este tema é por mim analisado em maior detalhe no capítulo 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Para uma visão geral dos debates recentes sobre as relações entre a ciência e outros conhecimentos, veja-se Santos, Meneses e Nunes, 2004. Veja-se também Santos, 1995: 7-55.

tornados incomensuráveis e incompreensíveis por não obedecerem, nem aos critérios científicos de verdade, nem aos dos conhecimentos, reconhecidos como alternativos, da filosofia e da teologia.

No campo do direito moderno, este lado da linha é determinado por aquilo que conta como legal ou ilegal de acordo com o direito oficial do Estado ou com o direito internacional. O legal e o ilegal são as duas únicas formas relevantes de existência perante a lei, e, por esta razão a distinção entre ambos é uma distinção universal. Esta dicotomia central deixa de fora todo um território social onde ela seria impensável como princípio organizador, isto é, o território sem lei, fora da lei, o território do a-legal, ou mesmo do legal e ilegal de acordo com direitos não oficialmente reconhecidos. Assim, a linha abissal invisível que separa o domínio do direito do domínio do nãodireito fundamenta a dicotomia visível entre o legal e o ilegal que deste lado da linha organiza o domínio do direito.

Em cada um dos dois grandes domínios – a ciência e o direito – as divisões levadas a cabo pelas linhas globais são abissais no sentido em que eliminam definitivamente quaisquer realidades que se encontrem do outro lado da linha. Esta negação radical de co-presença fundamenta a afirmação da diferença radical que, deste lado da linha, separa o verdadeiro do falso, o legal do ilegal. O outro lado da linha compreende uma vasta gama de experiências desperdiçadas, tornadas invisíveis, tal como os seus autores, e sem uma localização territorial fixa. Em verdade, como anteriormente referi, originalmente existiu uma localização territorial e esta coincidiu historicamente com um território social específico: a zona colonial.<sup>8</sup> Tudo o que não pudesse ser pensado em termos de verdadeiro ou falso, de legal ou ilegal, ocorria na zona colonial. A este respeito, o direito moderno parece ter alguma precedência histórica sobre a ciência na criação do pensamento abissal. De facto, contrariamente ao pensamento jurídico convencional, foi a linha global que separava o Velho Mundo do Novo Mundo que tornou possível a emergência,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Em Santos, 2002, analiso em detalhe a natureza do direito moderno e o tópico do pluralismo jurídico (a coexistência de mais de um sistema jurídico no mesmo espaço geopolítico).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Neste trabalho, tomo por assente a ligação íntima entre capitalismo e colonialismo. Veja-se, entre outros, Williams, 1994 [1944]; Arendt, 1951; Fanon, 1967; Horkheimer e Adorno, 1972; Wallerstein, 1974; Dussel, 1992; Mignolo, 1995. Vejam-se igualmente vários dos capítulos deste volume.

deste lado da linha, do direito moderno e, em particular, do direito internacional moderno.<sup>9</sup>

A primeira linha global moderna foi, provavelmente, o Tratado de Tordesilhas, assinado entre Portugal e Espanha (1494),<sup>10</sup> mas as verdadeiras linhas abissais emergem em meados do século XVI com as *amity lines* (linhas de amizade).<sup>11</sup> O seu carácter abissal manifesta-se no elaborado trabalho

<sup>10</sup> A definição das linhas globais ocorre gradualmente. Segundo Carl Schmitt (2003: 91), as linhas cartográficas do século XV pressupunham ainda uma ordem espiritual global vigente de ambos os lados da divisão - a Respublica Christiana, simbolizada pelo Papa. Isto explica as dificuldades enfrentadas por Francisco Vitoria, o grande teólogo e jurista espanhol do século XVI, para justificar a ocupação de terras nas Américas. Vitoria pergunta se a descoberta é suficiente como título jurídico de posse da terra. A sua resposta é muito complexa, não só por ser formulada em estilo aristotélico, mas sobretudo porque Vitoria não concebe qualquer resposta convincente que não parta da premissa da superioridade europeia. Este facto, contudo, não confere qualquer direito moral ou positivo sobre as terras ocupadas. Segundo Vitoria, nem mesmo a superioridade civilizacional dos Europeus é suficiente como base de um direito moral. Para Vitoria, a conquista podia servir apenas de fundamento a um direito reversível à terra, a jura contraria, nas suas palavras. Isto é, a questão da relação entre a conquista e o direito à terra deve ser colocada inversamente: se os Índios tivessem descoberto e conquistado os Europeus, teriam eles igual direito a ocupar as terras? A justificação de Vitoria para a ocupação de terras assenta ainda na ordem cristã medieval, na missão atribuída pelo Papa aos reis espanhol e português, e no conceito de guerra justa (Schmitt, 2003: 101-125; ver também Anghie, 2005: 13-31). A laboriosa argumentação de Vitoria reflecte o grau de cuidado da Coroa que, ao tempo, se preocupava mais com a legitimação dos direitos de propriedade do que com a soberania sobre o Novo Mundo. Veja-se também Pagden, 1990: 15, assim como os capítulos 9 e 13 deste volume).

<sup>11</sup> Do século XVI em diante, as linhas cartográficas, as chamadas amity lines – a primeira das quais poderá ter emergido em resultado do Tratado de Cateau-Cambresis (1559) entre a Espanha e a França – abandonaram a ideia de uma ordem comum global e estabeleceram uma dualidade abissal entre os territórios deste lado da linha e os territórios do outro lado da linha. Deste lado da linha, vigoram a verdade, a paz e a amizade; do outro lado da linha, a lei do mais forte, a violência e a pilhagem. O que quer que ocorra do outro lado da linha não está sujeito aos mesmos princípios éticos e jurídicos que se aplicam deste lado. Não poderá, portanto, dar origem ao tipo de conflitos que a violação de tais princípios causaria se ocorresse deste lado da linha. Esta dualidade permitiu, por exemplo, aos reis católicos de França manterem, deste lado da linha, uma aliança com os reis católicos de

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Assim, o imperialismo é constitutivo do Estado moderno. Ao contrário do que afirmam as teorias convencionais do direito internacional, este não é produto de um Estado moderno pré-existente. O Estado moderno, o direito internacional e o constitucionalismo nacional e global são produtos do mesmo processo histórico imperial. Sobre este tema veja-se Koskenniemi, 2002; Anghie, 2005; e Tully, 2007.

cartográfico investido na sua definição, na extrema precisão exigida a cartógrafos, fabricantes de globos terrestres e pilotos, no policiamento vigilante e nas duras punições das violações. Na sua constituição moderna, o colonial representa, não o legal ou o ilegal, mas antes o sem lei. Uma máxima que então se populariza, 'para além do Equador não há pecados', ecoa no passo famoso dos Pensamentos de Pascal, escritos em meados do século XVII: "Três graus de latitude alteram toda a jurisprudência e um meridiano determina o que é verdadeiro... É um tipo peculiar de justiça cujos limites são demarcados por um rio, verdadeiro neste lado dos Pirinéus e falso no outro" (1966: 46). De meados do século XVI em diante, o debate jurídico e político entre os estados europeus a propósito do Novo Mundo concentra-se na linha global, isto é, na determinação do colonial, não na ordenação interna do colonial. Pelo contrário, o colonial é o estado de natureza onde as instituições da sociedade civil não têm lugar. Hobbes refere-se explicitamente aos "povos selvagens em muitos lugares da América" como exemplares do estado de natureza (1985: 187), e Locke pensa da mesma forma ao escrever em Sobre o Governo Civil: "No princípio todo o mundo foi América" (1946: §49).

O colonial constitui o grau zero a partir do qual são construídas as modernas concepções de conhecimento e direito. As teorias do contrato social dos séculos XVII e XVIII são tão importantes pelo que dizem como pelo que silenciam. O que dizem é que os indivíduos modernos, ou seja, os homens metropolitanos, entram no contrato social abandonando o estado de natureza para formarem a sociedade civil. 12 O que silenciam é que, desta forma, se cria uma vasta região do mundo em estado de natureza, um estado de natureza a que são condenados milhões de seres humanos sem quaisquer possibilidades de escaparem por via da criação de uma sociedade civil. A modernidade ocidental, em vez de significar o abandono do estado de natureza e a passagem à sociedade civil, significa a coexistência da sociedade civil com o estado de natureza, separados por uma linha abissal com base na qual o olhar hegemónico, localizado na sociedade civil, deixa de ver e declara efectivamente como não-existente o estado de natureza. O presente que vai sendo criado do outro lado da linha é tornado invisível ao ser reconceptualizado como o passado irreversível deste lado da linha. O contacto hegemónico con-

Espanha e, ao mesmo tempo, aliarem-se aos piratas que, do outro lado da linha, atacavam os barcos espanhóis.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Sobre as diferentes concepções do contrato social, veja-se Santos, 2002: 30-39.

verte simultaneidade em não-contemporaneidade. Inventa passados para dar lugar a um futuro único e homogéneo. Assim, o facto de os princípios legais vigentes na sociedade civil deste lado da linha não se aplicarem do outro lado da linha não compromete de forma alguma a sua universalidade.

A mesma cartografia abissal é constitutiva do conhecimento moderno. Mais uma vez, a zona colonial é, par excellence, o universo das crenças e dos comportamentos incompreensíveis que de forma alguma podem considerar-se conhecimento, estando, por isso, para além do verdadeiro e do falso. O outro lado da linha alberga apenas práticas incompreensíveis, mágicas ou idolátricas. A completa estranheza de tais práticas conduziu à própria negação da natureza humana dos seus agentes. Com base nas suas refinadas concepções de humanidade e de dignidade humana, os humanistas dos séculos XV e XVI chegaram à conclusão de que os selvagens eram sub-humanos. A questão era: os índios têm alma? Quando o Papa Paulo III respondeu afirmativamente na bula Sublimis Deus, de 1537, fê-lo concebendo a alma dos povos selvagens como um receptáculo vazio, uma anima nullius, muito semelhante à terra nullius, <sup>13</sup> o conceito de vazio jurídico que justificou a invasão e ocupação dos territórios indígenas. Com base nestas concepções abissais de epistemologia e legalidade, a universalidade da tensão entre a regulação e a emancipação, aplicada deste lado da linha, não entra em contradição com a tensão entre apropriação e violência aplicada do outro lado da linha.

A apropriação e a violência tomam diferentes formas na linha abissal jurídica e na linha abissal epistemológica. Mas, em geral, a apropriação envolve incorporação, cooptação e assimilação, enquanto a violência implica destruição física, material, cultural e humana. Na prática, é profunda a interligação entre a apropriação e a violência. No domínio do conhecimento, a apropriação vai desde o uso de habitantes locais como guias<sup>14</sup> e de mitos e cerimónias locais como instrumentos de conversão, à pilhagem de conhecimentos indígenas sobre a biodiversidade, enquanto a violência é exercida através da proibição do uso das línguas próprias em espaços públicos, da

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> De acordo com a Bula, "os Índios eram verdadeiros homens e [...] não eram capazes de entender a fé Católica mas, de acordo com as nossas informações, desejam ardentemente recebê-la". "Sublimis Deus" encontra-se em http://www.papalencyclicals.net/Paul03/p3subli.htm (acedido em 22 de Setembro, 2006).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Como no caso famoso de Ibn Majid, um experiente piloto que, a ferros, indicou a Vasco da Gama o caminho marítimo de Mombaça à Índia (Ahmad, 1971). Outros exemplos podem encontrar-se em Burnett, 2002.

adopção forçada de nomes cristãos, da conversão e destruição de símbolos e lugares de culto, e de todas as formas de discriminação cultural e racial.

No que toca ao direito, a tensão entre apropriação e violência é particularmente complexa devido à sua relação directa com a extracção de valor: tráfico de escravos e trabalho forçado, uso manipulador do direito e das autoridades tradicionais através do governo indirecto (*indirect rule*), pilhagem de recursos naturais, deslocação maciça de populações, guerras e tratados desiguais, diferentes formas de *apartheid* e assimilação forçada, etc. Enquanto a lógica da regulação/emancipação é impensável sem a distinção matricial entre o direito das pessoas e o direito das coisas, a lógica da apropriação/violência reconhece apenas o direito das coisas, sejam elas humanas ou não. A versão extrema deste tipo de direito, irreconhecível deste lado da linha, é o direito do 'Estado Livre do Congo' imposto pelo Rei Leopoldo II da Bélgica.<sup>15</sup>

Existe, portanto, uma cartografia moderna dual: a cartografia jurídica e a cartografia epistemológica. O outro lado da linha abissal é um universo que se estende para além da legalidade e ilegalidade, para além da verdade e da falsidade. Juntas, estas formas de negação radical produzem uma ausência radical, a ausência de humanidade, a sub-humanidade moderna. Assim, a exclusão torna-se simultaneamente radical e inexistente, uma vez que seres sub-humanos não são considerados sequer candidatos à inclusão social. A humanidade moderna não se concebe sem uma sub-humanidade moderna.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Diferentes perspectivas sobre esta 'colónia privada' e sobre o Rei Leopoldo podem encontrar-se em Emerson, 1979; Hochschild, 1999; Dumoulin, 2005; Hasian, 2002: 89-112.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> A profunda dualidade do pensamento abissal e a incomensurabilidade entre os termos da dualidade foram implementadas pelos monopólios bem policiados do conhecimento e do direito com uma poderosa base institucional – universidades, centros de investigação, escolas de direito e profissões jurídicas – e pela sofisticada linguagem tecnológica da ciência e da jurisprudência.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A suposta externalidade do outro lado da linha é, de facto, a consequência da sua pertença ao pensamento abissal: como fundação e como negação da fundação.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Fanon denuncia esta negação da humanidade com insuperável lucidez (Fanon, 1963, 1967). O radicalismo da negação fundamenta a defesa que Fanon faz da violência como uma dimensão intrínseca da revolta anti-colonial. Embora partilhassem uma luta comum, Fanon e Gandhi divergiram a este respeito e essa divergência deve ser objecto de uma reflexão cuidada, particularmente pelo facto de se tratar de dois dos mais importantes pensadores-activistas do século passado. Veja-se Federici, 1994, e Kebede, 2001.

A negação de uma parte da humanidade é sacrificial, na medida em que constitui a condição para a outra parte da humanidade se afirmar enquanto universal.<sup>19</sup>

O meu argumento é que esta realidade é tão verdadeira hoje como era no período colonial. O pensamento moderno ocidental continua a operar mediante linhas abissais que dividem o mundo humano do sub-humano, de tal forma que princípios de humanidade não são postos em causa por práticas desumanas. As colónias representam um modelo de exclusão radical que permanece actualmente no pensamento e práticas modernas ocidentais tal como aconteceu no ciclo colonial. Hoje, como então, a criação e ao mesmo tempo a negação do outro lado da linha fazem parte integrante de princípios e práticas hegemónicos. Actualmente, Guantánamo representa uma das manifestações mais grotescas do pensamento jurídico abissal, da criação do outro lado da fractura enquanto um não-território em termos jurídicos e políticos, um espaço impensável para o primado da lei, dos direitos humanos e da democracia. <sup>20</sup> Porém, seria um erro considerá-lo uma excepção. Existem muitos Guantánamos, desde o Iraque à Palestina e a Darfur. Mais do que isso, existem milhões de Guantánamos nas discriminações sexuais e raciais quer na esfera pública, quer na privada, nas zonas selvagens das megacidades, nos guetos, nas sweatshops, nas prisões, nas novas formas de escravatura, no tráfico ilegal de órgãos humanos, no trabalho infantil e na exploração da prostituição.

Neste texto, começo por argumentar que a tensão entre regulação e emancipação continua a coexistir com a tensão entre apropriação e violência, e de tal maneira que a universalidade da primeira tensão não é questionada pela existência da segunda. Em segundo lugar, argumento que as linhas abissais continuam a estruturar o conhecimento e o direito modernos e que são constitutivas das relações e interacções políticas e culturais que o Ocidente protagoniza no interior do sistema mundial. Em suma, a minha tese é que a cartografia metafórica das linhas globais sobreviveu à cartografia literal das amity lines que separavam o Velho do Novo Mundo. A injustiça social global

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Esta negação fundamental permite por um lado, que tudo o que é possível se transforme na possibilidade de tudo, e por outro, que a criatividade exaltadora do pensamento abissal trivialize facilmente o preço da sua destrutividade.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Sobre Guantánamo e tópicos relacionados veja-se, entre muitos outros, McCormack, 2004; Amann, 2004a, 2004b; Human Rights Watch, 2004; Steyn, 2004; Sadat, 2005; Borelli, 2005; Dickinson, 2005; Van Bergen e Valentine, 2006.

está, desta forma, intimamente ligada à injustiça cognitiva global. A luta pela justiça social global deve, por isso, ser também uma luta pela justiça cognitiva global. Para ser bem sucedida, esta luta exige um novo pensamento, um pensamento pós-abissal.

# 1. A Divisão Abissal Entre Regulação/Emancipação e Apropriação/Violência

A permanência das linhas abissais globais ao longo de todo o período moderno não significa que estas se tenham mantido fixas. Historicamente, as linhas globais que dividem os dois lados têm vindo a deslocar-se. Mas em cada momento histórico, elas são fixas e a sua posição é fortemente vigiada e guardada, tal como sucedia com as linhas de amizade. Nos últimos sessenta anos, as linhas globais sofreram dois abalos tectónicos. O primeiro teve lugar com as lutas anticoloniais e os processos de independência das antigas colónias.<sup>21</sup> O outro lado da linha sublevou-se contra a exclusão radical à medida que os povos que haviam sido sujeitos ao paradigma da apropriação/violência se organizaram e reclamaram o direito à inclusão no paradigma da regulação/emancipação (Fanon, 1963, 1967; Nkrumah, 1965; Cabral, 1979; Gandhi, 1951, 1956). Durante algum tempo, o paradigma da apropriação/ violência parecia ter chegado ao fim, e do mesmo modo também a divisão abissal entre este lado da linha e o outro lado da linha. Cada uma das duas linhas globais (a epistemológica e a jurídica) pareciam estar a movimentar-se de acordo com a sua própria lógica, mas ambas na mesma direcção: os seus movimentos pareciam convergir na retracção e, finalmente, na eliminação do outro lado da linha. Contudo, não foi isto que aconteceu, como mostram a teoria da dependência, a teoria do sistema do mundo moderno, e os estudos pós-coloniais.<sup>22</sup>

Neste texto, faço incidir a minha atenção sobre o segundo abalo tectónico das linhas abissais. Este tem vindo a decorrer desde os anos de 1970 e 1980 e segue na direcção oposta. Desta feita, as linhas globais estão de novo

 $<sup>^{21}\,\</sup>mathrm{Em}$  vésperas da Segunda Guerra Mundial, as colónias e ex-colónias cobriam cerca de 85% da superfície do globo.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> As origens múltiplas e subsequentes variações destes debates podem encontrarse em Césaire (2000 [1955]), Memmi, 1965; Dos Santos, 1971; Cardoso e Faletto, 1969; Frank, 1969; Rodney, 1972; Wallerstein, 1974, 2004; Bambirra, 1978; Dussell, 1995; Escobar, 1995; Chew e Denemark, 1996; Spivak, 1999; Mignolo, 2000; Grosfoguel, 2000; Afzal-Khan e Sheshadri-Crooks, 2000; Mbembe, 2001; Dean e Levi, 2003.

em movimento, mas de uma forma tal que o outro lado da linha parece estar a expandir-se, enquanto este lado da linha parece estar a encolher. A lógica da apropriação/violência tem vindo a ganhar força em detrimento da lógica da regulação/emancipação. Numa extensão tal que o domínio da regulação/emancipação não só está a encolher, como também está a ficar contaminado internamente pela lógica da apropriação/violência.

A complexidade deste movimento é difícil de destrinçar na medida em que se desenrola ante os nossos olhos, que não conseguem abstrair-se do facto de estarem deste lado da linha e de olharem de dentro para fora. Para captar a totalidade do que está a ocorrer é necessário um esforço enorme de descentramento. Nenhum estudioso pode fazê-lo sozinho, como indivíduo. Baseado num esforço colectivo para desenvolver uma epistemologia do Sul, <sup>23</sup> a minha proposta é que este movimento é composto de um movimento principal e de um contra-movimento subalterno. Denomino o movimento principal de regresso do colonial e do colonizador, e o contra-movimento, de cosmopolitismo subalterno.

Em primeiro lugar, *o regresso do colonial* e *o regresso do colonizador*. Aqui, o colonial é uma metáfora daqueles que entendem as suas experiências de vida como ocorrendo do outro lado da linha e se rebelam contra isso. O regresso do colonial é a resposta abissal ao que é percebido como uma intromissão ameaçadora do colonial nas sociedades metropolitanas. Este regresso assume três formas principais: o terrorista,<sup>24</sup> o imigrante indocumentado<sup>25</sup> e o refugiado.<sup>26</sup> De formas distintas, cada um deles traz consigo a linha abissal global

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Entre 1999 e 2002, realizei um projecto internacional sobre "A Reinvenção da Emancipação Social" que envolveu 60 investigadores de 6 países (África do Sul, Brasil, Colômbia, Índia, Moçambique e Portugal). Os resultados principais da investigação estão publicados, em português, em cinco volumes Santos (org.), 2003b, 2003c, 2004a, 2004b, 2005, 2008. Estão também publicados em inglês, em espanhol e em italiano. Sobre as implicações epistemológicas deste projecto veja-se Santos (org.), 2003a e Santos, 2004a. Sobre as ligações entre este projecto e o Fórum Social Mundial, veja-se Santos, 2005 e 2006c.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Entre outros, veja-se Harris, 2003; Kanstroom, 2003; Sekhon, 2003; C. Graham, 2005; N. Graham 2005; Scheppele, 2004a, 2004b, 2006; Guiora, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Veja-se Sassen, 1999; Miller, 2002; De Genova, 2002; Kanstroom, 2004; Hansen e Stepputat, 2004; Wishnie, 2004; Taylor, 2004; Silverstein, 2005; Passel, 2005. Para uma visão mais radical sobre este tema, veja-se Buchanan, 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Baseado no Orientalismo analisado por Edward Said (1978), Akram (2000) identifica uma nova forma de estereótipo, a que chama neo-Orientalismo e que afecta a avaliação metropolitana dos pedidos de asilo e refúgio por parte de pessoas provenientes do mundo

que define a exclusão radical e inexistência jurídica. Por exemplo, em muitas das suas disposições, a nova vaga de legislação anti-terrorista e de imigração segue a lógica reguladora do paradigma da apropriação/violência.<sup>27</sup> O regresso do colonial não significa necessariamente a sua presença física nas sociedades metropolitanas. Basta que possua uma ligação relevante com elas. No caso do terrorista, esta ligação pode ser estabelecida pelos serviços secretos. No caso do trabalhador imigrante indocumentado, basta que seja contratado por uma das muitas centenas de *sweatshops* que operam no Sul global<sup>28</sup> subcontratadas por corporações metropolitanas multinacionais. No caso dos refugiados, a ligação relevante é estabelecida pelo seu pedido de obtenção do estatuto de refugiado numa dada sociedade metropolitana.

O colonial que regressa é, de facto, um novo colonial abissal. Desta feita, o colonial retorna não só aos antigos territórios coloniais, mas também às sociedades metropolitanas. Aqui reside a grande transgressão, pois o colonial do período colonial clássico em caso algum poderia entrar nas sociedades metropolitanas a não ser por iniciativa do colonizador (como escravo, por exemplo). Os espaços metropolitanos que se encontravam demarcados desde o início da modernidade ocidental deste lado da linha estão a ser invadidos ou trespassados pelo colonial. Mais ainda, o colonial demonstra um nível de mobilidade imensamente superior à mobilidade dos escravos em fuga (David, 1924; Tushnet, 1981: 169-188). Nestas circunstâncias, o abissal metropolitano vê-se confinado a um espaço cada vez mais limitado e reage remarcando a linha abissal. Na sua perspectiva, a nova intromissão do colonial tem de ser confrontada com a lógica ordenadora da apropriação/violência. Chegou ao fim o tempo de uma divisão clara entre o Velho e o Novo Mundo, entre o metropolitano e o colonial. A linha tem de ser desenhada a uma distância tão curta quanto o necessário para garantir a

árabe ou muçulmano. Veja-se também Akram, 1999; Menefee, 2004; Bauer, 2004; Cianciarulo, 2005; Akram e Karmely, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Sobre as implicações da nova vaga anti-terrorista e das novas leis de imigração, vejam-se os artigos citados nas notas 23, 24, e 25 e também Immigrant Rights Clinic, 2001; Chang, 2001; Whitehead e Aden, 2002; Zelman, 2002; Lobel, 2002; Roach, 2002 (sobre o caso canadiano); Van de Linde *et al.*, 2002 (sobre alguns países europeus); Miller, 2002; Emerton, 2004 (sobre a Austrália); Boyne, 2004 (sobre a Alemanha); Krishnan, 2004 (sobre a Índia); Barr, 2004; N. Graham, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Refiro-me aqui às regiões periféricas e semiperiféricas e aos países do sistema mundo moderno, que foram denominados de Terceiro Mundo, após a Segunda Guerra Mundial (Santos, 1995: 506-519).

segurança. O que costumava pertencer inequivocamente a este lado da linha é agora um território confuso atravessado por uma linha abissal sinuosa. O muro da segregação israelita na Palestina (Tribunal Internacional de Justiça, 2005) e a categoria de 'combatente inimigo ilegal' (Dörmann, 2003; Harris, 2003; Kanstroom, 2003; Human Rights Watch, 2004; Gill e Sliedregt, 2005), criada pela administração dos EUA depois do 11 de Setembro, constituem possivelmente as metáforas mais adequadas da nova linha abissal e da cartografia confusa a que conduz.

Uma cartografia confusa não pode deixar de conduzir a práticas confusas. A regulação/emancipação é cada vez mais desfigurada pela presença e crescente pressão da apropriação/violência no seu interior. Contudo, nem a pressão nem o desfiguramento podem ser completamente percebidos, precisamente pelo facto de o outro lado da linha ter sido desde o início incompreensível como um território sub-humano.<sup>29</sup> De formas distintas, o terrrorista e o trabalhador imigrante indocumentado são ambos ilustrativos da pressão da lógica da apropriação/violência e da inabilidade do pensamento abissal para se aperceber desta pressão como algo estranho à regulação/emancipação. Cada vez se torna mais evidente que a legislação antiterrorista já mencionada e que se encontra em promulgação em muitos países, seguindo a resolução do Conselho de Segurança das Nações Unidas<sup>30</sup> e sob forte pressão da diplomacia dos EUA, esvazia o conteúdo civil e político dos direitos e garantias básicas das Constituições nacionais. Porque tudo isto ocorre sem uma suspensão formal destes direitos e garantias, estamos perante a emergência de uma nova forma de Estado, o Estado de excepção, que, contrariamente às antigas formas de Estado de sítio ou de Estado de emergência, restringe os direitos democráticos sob o pretexto da sua salvaguarda ou mesmo expansão.<sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Como exemplo, os profissionais do direito são solicitados a adaptar-se à pressão proveniente da reorganização da doutrina convencional, alterando regras de interpretação, redefinindo o objectivo dos princípios e hierarquias entre eles. Um exemplo revelador é o debate sobre a constitucionalidade da tortura entre Alan Dershowitz e os seus críticos. Veja-se Dershowitz, 2002, 2003a, 2003b; Posner, 2002; Kreimer, 2003; Strauss, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Resolução 1566 do Conselho de Segurança das Nações Unidas. Esta resolução antiterrorismo foi aprovada a 8 de Outubro de 2004, na sequência da resolução 1373 que, por sua vez, foi aprovada como resposta aos ataques terroristas de 11 de Setembro nos EUA. Para uma análise detalhada do processo de aprovação da resolução 1566, veja-se Saul, 2005.

<sup>31</sup> Utilizo o conceito de Estado de excepção para expressar a condição jurídico-política na qual a erosão dos direitos civis e políticos ocorre abaixo do radar da Constituição,

De forma mais ampla, parece que a modernidade ocidental só poderá expandir-se globalmente na medida em que viole todos os princípios sobre os quais fez assentar a legitimidade histórica do paradigma da regulação/emancipação deste lado da linha. Direitos humanos são desta forma violados para poderem ser defendidos, a democracia é destruída para garantir a sua salvaguarda, a vida é eliminada em nome da sua preservação. Linhas abissais são traçadas tanto no sentido literal como metafórico. No sentido literal, estas são as linhas que definem as fronteiras como vedações<sup>32</sup> e campos de morte, dividindo as cidades em zonas civilizadas (gated communities, 33 em número sempre crescente) e zonas selvagens, e prisões entre locais de detenção legal e locais de destruição brutal e sem lei da vida. 34

O outro lado do movimento principal em curso é o regresso do colonizador. Implica o ressuscitar de formas de governo colonial, tanto nas sociedades metropolitanas, agora incidindo sobre a vida dos cidadãos comuns, como nas sociedades anteriormente sujeitas ao colonialismo europeu. A expressão mais saliente deste movimento é o que eu designo como nova forma de governo indirecto. Emerge em muitas situações quando o Estado se retira da regulação social e os serviços públicos são privatizados. Poderosos actores não-estatais adquirem desta forma controlo sobre as vidas e o bem-estar de vastas populações, quer seja o controlo dos cuidados de saúde, da terra, da água potável, das sementes, das florestas ou da qualidade ambiental. A

isto é, sem a suspensão desses direitos, como acontece quando é declarado o Estado de emergência. Veja-se Scheppele, 2004b; Agamben, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Um bom exemplo da lógica jurídica abissal subjacente à construção de uma vedação separando a fronteira dos EUA do México pode ver-se em Glon, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Sobre condomínios fechados, veja-se Blakely e Snyder, 1999; Low, 2003; Atkinson e Blandy, 2005; Coy, 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Veja-se Amann, 2004a, 2004b; Brown, 2005. Um outro relatório elaborado pelo Comité Parlamentar Temporário Europeu sobre a actividade ilegal da CIA na Europa (Novembro, 2006) mostra como os governos europeus actuaram como facilitadores dos abusos da CIA, tais como a detenção secreta e a tortura. Estas operações à margem da lei envolveram 1.245 voos e aterragens de aviões da CIA na Europa (alguns deles envolvendo transporte de prisioneiros) e a criação de centros de detenção secreta na Polónia, Roménia e, provavelmente, também na Bulgária, Ucrânia, Macedónia e Kosovo.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> O governo indirecto foi uma forma de política colonial europeia largamente praticada nas antigas colónias britânicas, onde as estruturas tradicionais de poder local, ou pelo menos uma parte delas, foram incorporadas na administração colonial estatal. Veja-se Lugard, 1929; Perham, 1934; Malinowski, 1945; Furnivall, 1948; Morris e Read, 1972; e Mamdani, 1996, 1999.

obrigação política que ligava o sujeito de direito ao *Rechtstaat*, o Estado constitucional moderno, que tem prevalecido deste lado da linha, está a ser substituída por obrigações contratuais privadas e despolitizadas nas quais a parte mais fraca se encontra mais ao menos à mercê da parte mais forte. Esta forma de governo apresenta algumas semelhanças perturbadoras com o governo da apropriação/violência que prevaleceu do outro lado da linha.

Tenho descrito esta situação como a ascensão do fascismo social, um regime social de relações de poder extremamente desiguais que concedem à parte mais forte o poder de veto sobre a vida e o modo de vida da parte mais fraca. Noutro lugar distingui cinco formas de fascismo social.<sup>36</sup> Aqui, refiro-me a três delas, as que mais claramente reflectem a pressão da lógica de apropriação/violência sobre a lógica da regulação/emancipação. A primeira forma é o fascismo do apartheid social. Trata-se da segregação social dos excluídos através de uma cartografia urbana dividida em zonas selvagens e zonas civilizadas. As zonas selvagens urbanas são as zonas do estado de natureza hobbesiano, zonas de guerra civil interna como em muitas megacidades em todo o Sul global. As zonas civilizadas são as zonas do contrato social e vivem sob a constante ameaça das zonas selvagens. Para se defenderem, transformam-se em castelos neofeudais, os enclaves fortificados que caracterizam as novas formas de segregação urbana (cidades privadas, condomínios fechados, gated communities, como mencionei acima). A divisão entre zonas selvagens e zonas civilizadas está a transformar-se num critério geral de sociabilidade, um novo espaço-tempo hegemónico que atravessa todas as relações sociais, económicas, políticas e culturais e que, por isso, é comum à acção estatal e à acção não-estatal.

A segunda forma é o *fascismo contratual*. Ocorre nas situações em que a diferença de poder entre as partes no contrato de direito civil (seja ele um contrato de trabalho ou um contrato de fornecimento de bens ou serviços) é de tal ordem que a parte mais fraca, vulnerabilizada por não ter alternativa ao contrato, aceita as condições que lhe são impostas pela parte mais poderosa, por mais onerosas e despóticas que sejam. O projecto neoliberal de transformar o contrato de trabalho num contrato de direito civil como qualquer outro configura uma situação de fascismo contratual. Como mencionei acima, esta forma de fascismo ocorre hoje frequentemente nas situações de

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Analiso em detalhe a emergência do fascismo social como consequência da quebra da lógica do contrato social em Santos, 2002: 447-458 e 2006b: 295-316.

privatização dos serviços públicos, da saúde, da segurança social, electricidade e água, etc.<sup>37</sup> Nestes casos, o contrato social que presidiu à produção de serviços públicos no Estado-Providência e no Estado desenvolvimentista é reduzido ao contrato individual do consumo de serviços privatizados. À luz das deficiências por vezes chocantes da regulação pública, esta redução preconiza a eliminação do âmbito contratual de aspectos decisivos para a protecção dos consumidores, aspectos que, por esta razão, se tornam extracontratuais e ficam à mercê da benevolência das empresas. Ao assumirem valências extracontratuais, as agências privadas de serviços assumem as funções de regulação social anteriormente exercidas pelo Estado. Este, implícita ou explicitamente, subcontrata a estas agências para-estatais o desempenho dessas funções e, ao fazê-lo sem a participação efectiva nem o controlo dos cidadãos, torna-se conivente com a produção social de fascismo contratual.

A terceira forma de fascismo social é o *fascismo territorial*. Existe sempre que actores sociais com forte capital patrimonial retiram ao Estado o controlo do território onde actuam ou neutralizam esse controlo, cooptando ou violentando as instituições estatais e exercendo a regulação social sobre os habitantes do território sem a participação destes e contra os seus interesses. Na maioria dos casos, estes constituem os novos territórios coloniais privados dentro de Estados que quase sempre estiveram sujeitos ao colonialismo europeu. Sob diferentes formas, a usurpação original de terras como prerrogativa do conquistador e a subsequente 'privatização' das colónias encontram-se presentes na reprodução do fascismo territorial e, mais geralmente, nas relações entre *terratenientes* e camponeses sem terra. As populações civis residentes em zonas de conflitos armados encontram-se também submetidas ao fascismo territorial.<sup>38</sup>

O fascismo social é a nova forma do estado de natureza e prolifera à sombra do contrato social sob duas formas: pós-contratualismo e pré-contratualismo. O pós-contratualismo é o processo pelo qual grupos e interesses

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Um dos exemplos mais dramáticos é a privatização da água e as consequências sociais daí resultantes. Veja-se Bond, 2000 e Buhlungu *et al.*, 2006 (para o caso da África do Sul); Oliveira Filho, 2002 (para o caso do Brasil); Olivera, 2005 e Flores, 2005 (para o caso da Bolívia); Bauer, 1998 (para o caso do Chile); Trawick, 2003 (para o caso do Peru); Castro, 2006 (para o caso do México). Sobre dois ou mais casos, veja-se Donahue e Johnston, 1998; Balanyá *et al.*, 2005; Conca, 2005; Lopes, 2005. Veja-se também Klare, 2001; Hall, Lobina e de la Motte, 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Para o caso da Colômbia, veja-se Santos e Garcia Villegas, 2001.

sociais até agora incluídos no contrato social são dele excluídos sem qualquer perspectiva de regresso: trabalhadores e classes populares são expulsos do contrato social através da eliminação dos seus direitos sociais e económicos, tornando-se assim populações descartáveis. O pré-contratualismo consiste no bloqueamento do acesso à cidadania a grupos sociais que anteriormente se consideravam candidatos à cidadania e tinham a expectativa fundada de a ela aceder: por exemplo, a juventude urbana habitante dos guetos das megacidades do Norte global e do Sul global.<sup>39</sup>

Como regime social, o fascismo social pode coexistir com a democracia política liberal. Em vez de sacrificar a democracia às exigências do capitalismo global, trivializa a democracia até ao ponto de não ser necessário, nem sequer conveniente, sacrificar a democracia para promover o capitalismo. Trata-se, pois, de um fascismo pluralista e, por isso, de uma forma de fascismo que nunca existiu. De facto, é minha convicção que podemos estar a entrar num período em que as sociedades são politicamente democráticas e socialmente fascistas.

As novas formas de governo indirecto constituem também a segunda grande transformação da propriedade e do direito de propriedade da era moderna. A propriedade, e, mais especificamente, a propriedade dos territórios do Novo Mundo, foi, como mencionei inicialmente, o ponto chave subjacente ao estabelecimento das linhas abissais modernas. A primeira transformação teve lugar quando a propriedade sobre as coisas se expandiu, com o capitalismo, à propriedade sobre os meios de produção. Como Karl Renner (1965) tão bem descreveu, o proprietário das máquinas transformou-se no proprietário da força de trabalho dos trabalhadores que nelas operavam. O controlo sobre as coisas transformou-se em controlo sobre as pessoas. Claro que Renner desvalorizou o facto de esta transformação não ter ocorrido nas colónias, uma vez que o controlo sobre as pessoas era a forma original de controlo sobre as coisas, sendo que este último incluía tanto as coisas humanas, como as não-humanas. A segunda grande transformação da propriedade tem lugar, muito além da produção, quando a propriedade de serviços se torna uma forma de controlar as pessoas que deles necessitam para sobreviver. Usando a caracterização do governo colonial em África proposta por Mamdani (Mamdani, 1996: cap. 2) o novo governo indirecto promove uma forma de despotismo descentralizado. O despotismo descen-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Uma análise eloquente pode ser encontrada em Wilson, 1987.

tralizado não choca com a democracia liberal, antes a torna progressivamente mais irrelevante para a qualidade de vida de populações cada vez vastas. Sob as condições do novo governo indirecto, o pensamento abissal moderno, mais do que regular os conflitos sociais entre cidadãos, é solicitado a suprimir conflitos sociais e a ratificar a impunidade deste lado da linha, como sempre sucedeu do outro lado da linha. Pressionado pela lógica da apropriação/violência, o próprio conceito de direito moderno – uma norma universalmente válida emanada do Estado e por ele imposta coercivamente se necessário - encontra-se assim em mudança. Como exemplo das mudanças conceptuais em curso está a emergir um novo tipo de direito que, eufemisticamente, se denomina 'direito mole', soft law. 40 Apresentado como a manifestação mais benevolente do ordenamento regulação/emancipação, traz consigo a lógica da apropriação/violência sempre que estejam envolvidas relações muito desiguais de poder. Trata-se de um direito cujo cumprimento é voluntário. Sem surpresa, tem vindo a ser usado, entre outros domínios sociais, no campo das relações capital/trabalho, e a sua versão mais conseguida são os códigos de conduta cuja adopção tem sido recomendada às multinacionais metropolitanas na subcontratação de serviços às 'suas' sweatshops em todo o mundo. 41 A plasticidade da soft law apresenta semelhanças intrigantes com o direito colonial, cuja aplicação dependia mais da vontade do colonizador do que de qualquer outra coisa. 42 As relações sociais que regula são, se não um

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Uma vasta literatura tem vindo a ser produzida nos últimos anos teorizando e estudando empiricamente novas formas de governo da economia que assentam na colaboração entre actores não-estatais (firmas, organizações cívicas, ONGs, sindicatos, etc.) em lugar da regulação estatal de cima para baixo. Apesar da variedade de designações sob as quais os cientistas sociais e académicos do direito têm vindo a prosseguir esta abordagem, a ênfase recaí mais na 'moleza' do que na dureza, na obediência voluntária mais do que na imposição: 'regulação responsiva' (Ayres e Braithwaite, 1992), 'lei pós-regulatória' (Teubner, 1986), 'lei mole' (Snyder, 1993, 2002; Trubek e Mosher, 2003; Trubek e Trubek, 2005; Morth, 2004), 'experimentalismo democrático' (Dorf e Sabel 1998; Unger 1998), 'governação cooperativa' (Freeman, 1997), 'regulação *outsourced*' (O'Rourke, 2003) ou simplesmente 'governação' (Mac Neil, Sargent e Swan 2000; Nye e Donahue, 2000). Para uma crítica, veja-se Santos e Rodriguez-Garavito 2005: 1-26 e 29-63; Rodriguez-Garavito, 2005: 64-91.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Veja-se Rodriguez-Garavito, 2005 e a bibliografia aí citada.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Este tipo de lei é eufemisticamente denominada *soft* por ser *soft* com aqueles cujo comportamento empreendedor era suposto regular (empregadores) e dura com aqueles que sofrem as consequências do seu não-cumprimento (trabalhadores).

novo estado de natureza, uma zona intermédia entre o estado de natureza e a sociedade civil, onde o fascismo social prolifera e floresce.

Em suma, o pensamento abissal moderno, que, deste lado da linha, tem vindo a ser chamado para regular as relações entre cidadãos e entre estes e o Estado, é agora chamado, nos domínios sociais sujeitos uma maior pressão por parte da lógica da apropriação/violência, a lidar com os cidadãos como se fossem não-cidadãos, e com não-cidadãos como se se tratasse de perigosos selvagens coloniais. Como o fascismo social coexiste com a democracia liberal, o Estado de excepção coexiste com a normalidade constitucional, a sociedade civil coexiste com o estado de natureza, o governo indirecto coexiste com o primado do direito. Longe de constituir a perversão de alguma regra normal, fundadora, este estado de coisas é o projecto original da moderna epistemologia e legalidade, mesmo que a linha abissal que desde o primeiro momento distinguiu o metropolitano do colonial se tenha deslocado, transformando o colonial numa dimensão interna do metropolitano.

#### 2. Cosmopolitismo Subalterno

À luz do que foi dito anteriormente, ficamos com a ideia de que, a menos que se defronte com uma resistência activa, o pensamento abissal continuará a auto-reproduzir-se, por mais excludentes que sejam as práticas que origina. Assim, a resistência política deve ter como postulado a resistência epistemológica. Como foi dito inicialmente, não existe justiça social global sem justiça cognitiva global. Isto significa que a tarefa crítica que se avizinha não pode ficar limitada à geração de alternativas. Ela requer, de facto, um pensamento alternativo de alternativas. É preciso um novo pensamento, um pensamento pós-abissal. Será possível? Existirão as condições que, se devidamente aproveitadas, poderão dar-lhe uma chance? A investigação sobre estas condições explica a minha especial atenção ao contra-movimento que mencionei acima, resultante do abalo que as linhas abissais globais têm vindo a sofrer desde 1970 e 1980: movimento a que dei o nome de cosmopolitismo subalterno.<sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Não me ocupo aqui dos debates actuais sobre o cosmopolitismo. Na sua longa história, cosmopolitismo significou universalismo, tolerância, patriotismo, cidadania global, comunidade global de seres humanos, culturas globais, etc. O que ocorre mais frequentemente quando este conceito é aplicado – seja como instrumento específico para descrever uma realidade ou como instrumento em lutas políticas – é que a incondicional natureza inclusiva da sua formulação abstracta tem vindo a ser utilizada para prosseguir interesses excludentes de um grupo social específico. De certo modo, o cosmopolitismo tem sido pri-

O cosmopolitismo subalterno contém uma promessa real apesar de o seu carácter ser de momento claramente embrionário. De facto, para captá-lo é necessário realizar o que chamo sociologia das emergências (Santos, 2004). Esta consiste numa amplificação simbólica de sinais, pistas e tendências latentes que, embora dispersas, embrionárias e fragmentadas, apontam para novas constelações de sentido tanto no que respeita à compreensão como à transformação do mundo. O cosmopolitismo subalterno manifesta-se através das iniciativas e movimentos que constituem a globalização contra-hegemónica. Consiste num vasto conjunto de redes, iniciativas, organizações e movimentos que lutam contra a exclusão económica, social, política e cultural gerada pela mais recente incarnação do capitalismo global, conhecido como globalização neoliberal (Santos, 2001, 2006b, 2006c). Atendendo a que a exclusão social é sempre produto de relações de poder desiguais, estas iniciativas, movimentos e lutas são animados por um ethos redistributivo no sentido mais amplo da expressão, o qual implica a redistribuição de recursos materiais, sociais, políticos, culturais e simbólicos e, como tal, se baseia, simultaneamente, no princípio da igualdade e no princípio do reconhecimento da diferença. Desde o início do novo século, o Fórum Social Mundial tem sido a

vilégio daqueles que podem tê-lo. A forma como revisito este conceito prevê a identificação dos grupos cujas aspirações são negadas ou tornadas invisíveis pelo uso hegemónico do conceito, mas que podem ser beneficiados pelo uso alternativo do mesmo. Parafraseando Stuart Hall, que levantou uma questão semelhante em relação ao conceito de identidade (1996), eu pergunto: quem precisa do cosmopolitismo? A resposta é simples: todo aquele que for vítima de intolerância e discriminação necessita de tolerância; todo aquele a quem seja negada a dignidade humana básica necessita de uma comunidade de seres humanos; todo aquele que seja não-cidadão necessita da cidadania mundana numa dada comunidade ou nação. Em suma, os socialmente excluídos, vítimas da concepção hegemónica de cosmopolitismo, necessitam de um tipo diverso de cosmopolitismo. O cosmopolitismo subalterno constitui, deste modo, uma variante de oposição. Da mesma forma que a globalização neoliberal não reconhece quaisquer formas alternativas de globalização, também o cosmopolitismo sem adjectivos nega a sua própria especificidade. O cosmopolitismo subalterno de oposição é uma forma cultural e política de globalização contra-hegemónica. É o nome dos projectos emancipatórios cujas reivindicações e critérios de inclusão social vão além dos horizontes do capitalismo global. Outros, com preocupações similares, também adjectivaram o cosmopolitismo: cosmopolitismo enraizado (Cohen, 1992), cosmopolitismo patriótico (Appiah, 1998), cosmopolitismo vernáculo (Bhabha, 1996; Diouf, 2000), etnicidade cosmopolita (Werbner, 2002), ou cosmopolitismo das classes trabalhadoras (Werbner, 1999). Sobre formas distintas de cosmopolitismo, veja-se Breckeridge et al. (org.), 2002.

expressão mais conseguida de globalização contra-hegemónica e de cosmopolitismo subalterno. 44 De entre os movimentos que têm vindo a participar no Fórum Social Mundial, os movimentos indígenas são, do meu ponto de vista, aqueles cujas concepções e práticas representam a mais convincente emergência do pensamento pós-abissal. Este facto é muito auspicioso para a possibilidade de um pensamento pós-abissal, sendo que os povos indígenas são os habitantes paradigmáticos do outro lado da linha, o campo histórico do paradigma da apropriação/violência.

A novidade do cosmopolitismo subalterno reside, acima de tudo, em ter um profundo sentido de incompletude, sem contudo ambicionar a completude. Por um lado, defende que a compreensão do mundo excede largamente a compreensão ocidental do mundo e, portanto, a nossa compreensão da globalização é muito menos global que a própria globalização. Por outro lado, defende que quanto mais compreensões não-ocidentais forem identificadas mais evidente se tornará o facto de que muitas outras continuam por identificar e que as compreensões híbridas, que misturam componentes ocidentais e não-ocidentais, são virtualmente infinitas. O pensamento pós-abissal parte da ideia de que a diversidade do mundo é inesgotável e que esta diversidade continua desprovida de uma epistemologia adequada. Por outras palavras, a diversidade epistemológica do mundo continua por construir.

A seguir apresento um esquema geral do pensamento pós-abissal. Concentro-me nas suas dimensões epistemológicas, deixando de lado as suas dimensões jurídicas.<sup>45</sup>

#### 3. Pensamento Pós-Abissal Como um Pensamento Ecológico

O pensamento pós-abissal parte do reconhecimento de que a exclusão social no seu sentido mais amplo toma diferentes formas conforme é determinada por uma linha abissal ou não-abissal, e que, enquanto a exclusão abissalmente definida persistir, não será possível qualquer alternativa pós-capitalista progressista. Durante um período de transição possivelmente longo, defrontar a exclusão abissal será um pré-requisito para abordar de forma eficiente as

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Sobre a dimensão cosmopolita do Fórum Social Mundial, veja-se Nisula e Sehm-Patomäki, 2002; Fisher e Ponniah, 2003; Sen *et al.*, 2004; Polet, 2004; Santos, 2006c; Teivainen, no prelo.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Sobre o meu anterior confronto crítico com a epistemologia moderna, veja-se Santos, 1988, 1995: 7-55, 2000: 209-235, 2004; Santos (org.), 2003a. Veja-se também Santos, Meneses e Nunes. 2004.

muitas formas de exclusão não-abissal que têm dividido o mundo moderno deste lado da linha. Uma concepção pós-abissal de marxismo (em si mesmo, um bom exemplo de pensamento abissal) pretende que a emancipação dos trabalhadores seja conquistada em conjunto com a emancipação de todas as populações descartáveis do Sul global, que são oprimidas mas não directamente exploradas pelo capitalismo global. Da mesma forma, reivindica que os direitos dos cidadãos não estarão seguros enquanto os não-cidadãos sofrerem um tratamento sub-humano.<sup>46</sup>

O reconhecimento da persistência do pensamento abissal é, assim, a conditio sine qua non para começar a pensar e a agir para além dele. Sem este reconhecimento, o pensamento crítico permanecerá um pensamento derivativo que continuará a reproduzir as linhas abissais, por mais anti-abissal que se autoproclame. Pelo contrário, o pensamento pós-abissal é um pensamento não-derivativo, envolve uma ruptura radical com as formas ocidentais modernas de pensamento e acção. No nosso tempo, pensar em termos nãoderivativos significa pensar a partir da perspectiva do outro lado da linha, precisamente por o outro lado da linha ser o domínio do impensável na modernidade ocidental. A emergência do ordenamento da apropriação/violência só poderá ser enfrentada se situarmos a nossa perspectiva epistemológica na experiência social do outro lado da linha, isto é, do Sul global não-imperial, concebido como a metáfora do sofrimento humano sistémico e injusto provocado pelo capitalismo global e pelo colonialismo (Santos, 1995: 506-519). O pensamento pós-abissal pode ser sumariado como um aprender com o Sul usando uma epistemologia do Sul. Confronta a monocultura da ciência moderna com uma ecologia de saberes. 47 É uma ecologia, porque se baseia no reconhecimento da pluralidade de conhecimentos heterogéneos (sendo um deles a ciência moderna) e em interacções sustentáveis e dinâmicas entre eles

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Gandhi é, provavelmente, o pensador-activista dos tempos modernos que mais consistentemente pensou e actuou em termos não-abissais. Tendo vivido e experienciado as exclusões radicais típicas do pensamento abissal, Gandhi não se desviou do seu propósito de construir uma nova forma de universalidade capaz de libertar tanto o opressor como a vítima. Como Ashis Nandy reafirma correctamente: "A visão gandhiana desafia a tentação de igualar o opressor na violência e de readquirir uma auto-estima própria como competidor num mesmo sistema. É uma visão assente numa identificação com os oprimidos que exclui a fantasia da superioridade do estilo de vida do opressor, tão profundamente enraizada na consciência daqueles que reclamam falar em nome das vítimas da história" (1987: 35).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Sobre a ecologia de saberes veja-se Santos, 2006b: 127-153.

sem comprometer a sua autonomia. A ecologia de saberes baseia-se na ideia de que o conhecimento é interconhecimento.

#### Pensamento Pós-Abissal e Co-Presença

A primeira condição para um pensamento pós-abissal é a co-presença radical. A co-presença radical significa que práticas e agentes de ambos os lados da linha são contemporâneos em termos igualitários. A co-presença radical implica conceber simultaneidade como contemporaneidade, o que só pode ser conseguido abandonando a concepção linear de tempo. Só assim será possível ir além de Hegel (1970), para quem ser membro da humanidade histórica – isto é, estar deste lado da linha – significava ser um grego e não um bárbaro no século V a.C., um cidadão romano e não um grego nos primeiros séculos da nossa era, um cristão e não um judeu na Idade Média, um europeu e não um selvagem do Novo Mundo no século XVI, e, no século XIX, um europeu (incluindo os europeus deslocados da América do Norte) e não um asiático, parado na história, ou um africano que nem sequer faz parte dela. Além disso, a co-presença radical pressupõe ainda a abolição da guerra, que, juntamente com a intolerância, constitui a negação mais radical da co-presença.

A Ecologia de Saberes e a Inesgotável Diversidade da Experiência do Mundo

Como ecologia de saberes, o pensamento pós-abissal tem como premissa a ideia da diversidade epistemológica do mundo, o reconhecimento da existência de uma pluralidade de formas de conhecimento além do conhecimento científico.<sup>49</sup> Isto implica renunciar a qualquer epistemologia geral. Em todo

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Se, hipoteticamente, um camponês africano e um funcionário do Banco Mundial no decurso de uma rápida incursão rural se encontrassem num campo africano, de acordo com o pensamento abissal, o encontro seria simultâneo (o pleonasmo é intencional), mas eles seriam não-contemporâneos; pelo contrário, de acordo com o pensamento pós-abissal, o encontro é simultâneo e tem lugar entre dois indivíduos contemporâneos.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Este reconhecimento da diversidade e diferenciação é um dos componentes fundamentais da *Weltanschauung* através da qual podemos imaginar o século XXI. Esta *Weltanschauung* é radicalmente diferente da adoptada pelos países centrais no início do século passado. A imaginação epistemológica no princípio do século XX estava dominada pela ideia de unidade. Este foi o contexto cultural que influenciou as opções teóricas de A. Einstein (Holton, 1998). A premissa da unidade do mundo e a explicação fornecida por esta presidiu a todas as assunções nas quais Einstein baseou a sua pesquisa – simplicidade, simetria, causalidade newtoniana, completude, *continuum* – e explica parcialmente a sua

o mundo, não só existem diversas formas de conhecimento da matéria, sociedade, vida e espírito, como também muitos e diversos conceitos sobre o que conta como conhecimento e os critérios que podem ser usados para validálo. No período de transição que iniciamos, no qual resistem ainda as versões abissais de totalidade e unidade, provavelmente precisamos, para seguir em frente, de uma epistemologia geral residual ou negativa: uma epistemologia geral da impossibilidade de uma epistemologia geral.

# Saberes e Ignorâncias

O contexto cultural em que se situa a ecologia de saberes é ambíguo. Por um lado, a ideia da diversidade sociocultural do mundo que tem ganhado fôlego nas três últimas décadas e favorece o reconhecimento da diversidade e pluralidade epistemológica como uma das suas dimensões. Por outro lado, se todas as epistemologias partilham as premissas culturais do seu tempo, talvez uma das mais bem consolidadas premissas do pensamento abissal seja, ainda hoje, a da crença na ciência como única forma de conhecimento válido e rigoroso. Ortega y Gasset (1942) propôs uma distinção radical entre crenças e ideias, entendendo por estas últimas a ciência ou a filosofia. A distinção reside em que as crenças são parte integrante da nossa identidade e subjectividade, enquanto as ideias são algo que nos é exterior. Enquanto as nossas ideias nascem da dúvida e permanecem nela, as nossas crenças nascem da ausência dela. No fundo, a distinção é entre ser e ter: somos as nossas crenças, temos ideias. O que é característico do nosso tempo é o facto de a ciência moderna pertencer simultaneamente ao campo das ideias e ao campo das crenças. A crença na ciência excede em muito o que as ideias científicas nos permitem realizar. Assim, a relativa perda de confiança epistemológica na ciência, que percorreu toda a segunda metade do século XX, ocorreu de par com a crescente crença popular na ciência. A relação entre crenças e ideias deixa de ser uma relação entre duas entidades distintas para passar a ser uma relação entre duas formas de experienciar socialmente a ciência. Esta duali-

recusa em aceitar a mecânica quântica. Segundo Holton, a ideia da unidade prevaleceu no contexto cultural do tempo, especialmente na Alemanha. Trata-se de uma ideia que atingira a expressão mais brilhante no conceito de Goethe de unidade orgânica da humanidade e da natureza e da completa articulação de todos os elementos da natureza. Foi esta mesma ideia que, em 1912, conduziu cientistas e filósofos à produção de um manifesto para a criação de uma nova sociedade que visava desenvolver um conjunto de ideias unificadoras e conceitos unificadores a aplicar a todos os campos do saber (Holton, 1998: 26).

dade faz com que o reconhecimento da diversidade cultural do mundo não signifique necessariamente o reconhecimento da diversidade epistemológica do mundo.

Neste contexto, a ecologia de saberes é, basicamente, uma contra-epistemologia. O impulso básico que a faz emergir resulta de dois factores. O primeiro é o novo surgimento político de povos e visões do mundo do outro lado da linha como parceiros da resistência ao capitalismo global, isto é, a globalização contra-hegemónica. Em termos geopolíticos, trata-se de sociedades periféricas do sistema mundial moderno onde a crença na ciência moderna é mais ténue, onde é mais visível a vinculação da ciência moderna aos desígnios da dominação colonial e imperial, e onde outros conhecimentos não científicos e não-ocidentais prevalecem nas práticas quotidianas das populações. O segundo factor é uma proliferação sem precedentes de alternativas que, contudo, não podem ser agrupadas sob a alçada de uma única alternativa global. A globalização contra-hegemónica destaca-se pela ausência de uma tal alternativa no singular. A ecologia de saberes procura dar consistência epistemológica ao pensamento pluralista e propositivo.

Na ecologia de saberes cruzam-se conhecimentos e, portanto, também ignorâncias. Não existe uma unidade de conhecimento, como não existe uma unidade de ignorância. As formas de ignorância são tão heterogéneas e interdependentes quanto as formas de conhecimento. Dada esta interdependência, a aprendizagem de certos conhecimentos pode envolver o esquecimento de outros e, em última instância, a ignorância destes. Por outras palavras, na ecologia de saberes, a ignorância não é necessariamente um estado original ou ponto de partida. Pode ser um ponto de chegada. Pode ser o resultado do esquecimento ou desaprendizagem implícitos num processo de aprendizagem recíproca. Assim, num processo de aprendizagem conduzido por uma ecologia de saberes, é crucial a comparação entre o conhecimento que está a ser aprendido e o conhecimento que nesse processo é esquecido e desaprendido. A ignorância só é uma forma desqualificada de ser e de fazer quando o que se aprende vale mais do que o que se esquece. A utopia do interconhecimento é aprender outros conhecimentos sem esquecer os próprios. É esta a tecnologia de prudência que subjaz à ecologia de saberes. Ela convida a uma reflexão mais profunda sobre a diferença entre a ciência como conhecimento monopolista e a ciência como parte de uma ecologia de saberes.

#### A Ciência Moderna Como Parte de Uma Ecologia de Saberes

Como produto do pensamento abissal, o conhecimento científico não se encontra distribuído socialmente de forma equitativa, nem poderia encontrar-se, uma vez que o seu desígnio original foi a conversão deste lado da linha em sujeito do conhecimento e do outro lado da linha em objecto de conhecimento. As intervenções no mundo real que favorece tendem a ser as que servem os grupos sociais que têm maior acesso a este conhecimento. Enquanto as linhas abissais continuarem a desenhar-se, a luta por uma justiça cognitiva não terá sucesso se se basear apenas na ideia de uma distribuição mais equitativa do conhecimento científico. Para além do facto de tal distribuição ser impossível nas condições do capitalismo e colonialismo, o conhecimento científico tem limites intrínsecos em relação ao tipo de intervenção que promove no mundo real. Na ecologia de saberes, enquanto epistemologia pósabissal, a busca de credibilidade para os conhecimentos não-científicos não implica o descrédito do conhecimento científico. Implica, simplesmente, a sua utilização contra-hegemónica. Trata-se, por um lado, de explorar a pluralidade interna da ciência, isto é, as práticas científicas alternativas que se têm tornado visíveis através das epistemologias feministas<sup>50</sup> e pós-coloniais<sup>51</sup> e, por outro lado, de promover a interacção e a interdependência entre os saberes científicos e outros saberes, não-científicos.

Uma das premissas básicas da ecologia de saberes é que todos os conhecimentos têm limites internos e limites externos. Os internos dizem respeito aos limites das intervenções no real que permitem. Os externos decorrem do reconhecimento de intervenções alternativas tornadas possíveis por outras formas de conhecimento. Por definição, as formas de conhecimento hegemónico só conhecem os limites internos, portanto, o uso contra-hegemónico da ciência moderna só é possível através da exploração paralela dos seus limites

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> As epistemologias feministas têm sido centrais para a crítica dos dualismos 'clássicos' da modernidade, como sejam natureza/cultura, sujeito/objecto, humano/não-humano, e da naturalização das hierarquias de classe, sexo e raça. Para alguns contributos relevantes para as críticas feministas da ciência, veja-se Keller, 1985; Harding, 1986, 1998, 2003; Schiebinger, 1989, 1999; Haraway, 1992, 1997; Soper, 1995; Fausto-Sterling, 2000; Gardey e Lowy, 2000. Creager, Lunbeck, e Schiebinger, 2001, oferecem uma panorâmica interessante, ainda que centrada no Norte global.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Entre muitos outros, veja-se, , Alvares, 1992; Dussel, 1995; Santos, 1995; Santos (org.), 2003a e 2004b; Guha e Martinez-Alier, 1997; Visvanathan, 1997; Ela, 1998; Prakash, 1999; Quijano, 2000 (capítulo 2 deste volume); Mignolo, 2000; Mbembe, 2001; e Masolo, 2003 (capítulo 15 deste volume).

internos e externos como parte de uma concepção contra hegemónica de ciência. É por isso que o uso contra-hegemónico da ciência não pode limitar-se à ciência. Só faz sentido no âmbito de uma ecologia de saberes.

Para uma ecologia de saberes, o conhecimento como intervenção no real - não o conhecimento como representação do real - é a medida do realismo. A credibilidade da construção cognitiva mede-se pelo tipo de intervenção no mundo que proporciona, ajuda ou impede. Como a avaliação dessa intervenção combina sempre o cognitivo com o ético-político, a ecologia de saberes distingue a objectividade analítica da neutralidade ético-política. Ninguém questiona hoje o valor geral das intervenções no real tornadas possíveis pela ciência moderna através da sua produtividade tecnológica. Mas este facto não deve impedir-nos de reconhecer outras intervenções no real tornadas possíveis por outras formas de conhecimento. Em muitas áreas da vida social, a ciência moderna tem demonstrado uma superioridade indiscutível em relação a outras formas de conhecimento. Existem, no entanto, outras formas de intervenção no real que hoje nos são valiosas e para as quais a ciência moderna nada contribuiu. É o caso, por exemplo, da preservação da biodiversidade tornada possível por formas de conhecimento camponesas e indígenas e que, paradoxalmente, se encontram hoje ameaçadas pela intervenção crescente da ciência moderna (Santos, Meneses e Nunes, 2004). E não deverá espantar-nos a riqueza dos conhecimentos que conseguiram preservar modos de vida, universos simbólicos e informações vitais para a sobrevivência em ambientes hostis com base exclusivamente na tradição oral? Dirá algo sobre a ciência o facto de que através dela tal nunca teria sido possível?

Aqui reside o impulso para a co-presença igualitária (como simultaneidade e contemporaneidade), e para a incompletude. Uma vez que nenhuma forma singular de conhecimento pode responder por todas as intervenções possíveis no mundo, todas elas são, de diferentes maneiras, incompletas. A incompletude não pode ser erradicada porque qualquer descrição completa das variedades de saber não incluiria a forma de saber responsável pela própria descrição. Não há conhecimento que não seja conhecido por alguém para alguns objectivos. Todos os conhecimentos sustentam práticas e constituem sujeitos. Todos os conhecimentos são testemunhais porque o que conhecem sobre o real (a sua dimensão activa) se reflecte sempre no que dão a conhecer sobre o sujeito do conhecimento (a sua dimensão subjectiva). Ao questionarem a distinção sujeito/objecto, as ciências da complexidade dão conta deste fenómeno, mas confinam-no às práticas científicas. A ecologia de saberes expande o carácter testemunhal dos conhecimentos de forma a abar-

car igualmente as relações entre o conhecimento científico e não-científico, alargando deste modo o alcance da inter-subjectividade como interconhecimento e vice-versa.

Num regime de ecologia de saberes, a busca de inter-subjectividade é tão importante quanto complexa. Dado que diferentes práticas de conhecimento têm lugar em diferentes escalas espaciais e de acordo com diferentes durações e ritmos, a inter-subjectividade requer também a disposição para conhecer e agir em escalas diferentes (inter-escalaridade) e articulando diferentes durações (inter-temporalidade). Muitas das experiências subalternas de resistência são locais ou foram localizadas e assim tornadas irrelevantes ou inexistentes pelo conhecimento abissal moderno, o único capaz de gerar experiências globais. Contudo, uma vez que a resistência contra as linhas abissais tem de ter lugar a uma escala global, é imperativo desenvolver algum tipo de articulação entre as experiências subalternas através de ligações locais-globais. Para ser bem sucedida, a ecologia de saberes tem de ser transescalar (Santos, 2000: 209-235).

Além disso, a coexistência de diferentes temporalidades ou durações em diferentes práticas de conhecimento requer uma expansão da moldura temporal. Enquanto as modernas tecnologias tendem a favorecer a moldura temporal e a duração da acção estatal, tanto na administração pública como na política (o ciclo eleitoral, por exemplo), as experiências subalternas do Sul global têm sido forçadas a responder tanto à curta duração das necessidades imediatas de sobrevivência como à longa duração do capitalismo e do colonialismo. Mesmo nas lutas subalternas podem estar presentes diferentes durações. Como exemplo, a luta pela terra dos camponeses empobrecidos da América Latina pode incluir a duração do Estado moderno, quando, por exemplo, no Brasil, o Movimento dos Sem Terra (MST) luta pela reforma agrária, a duração da escravatura, quando os povos afro-descendentes lutam pela recuperação dos Quilombos, a terra dos escravos fugitivos, seus antepassados, ou ainda a duração ainda mais longa, do colonialismo, quando os povos indígenas lutam para reaver os seus territórios históricos de que foram esbulhados pelos conquistadores.

#### Ecologia de Saberes, Hierarquia e Pragmática

A ecologia de saberes não concebe os conhecimentos em abstracto, mas antes como práticas de conhecimento que possibilitam ou impedem certas intervenções no mundo real. Um pragmatismo epistemológico é, acima de tudo, justificado pelo facto de as experiências de vida dos oprimidos lhes serem

inteligíveis por via de uma epistemologia das consequências. No mundo em que vivem, as consequências vêm sempre primeiro que as causas.

A ecologia de saberes assenta na ideia pragmática de que é necessária uma reavaliação das intervenções e relações concretas na sociedade e na natureza que os diferentes conhecimentos proporcionam. Centra-se, pois, nas relações entre saberes, nas hierarquias que se geram entre eles, uma vez que nenhuma prática concreta seria possível sem estas hierarquias. Contudo, em lugar de subscrever uma hierarquia única, universal e abstracta entre os saberes, a ecologia de saberes favorece hierarquias dependentes do contexto, à luz dos resultados concretos pretendidos ou atingidos pelas diferentes formas de saber. Hierarquias concretas emergem do valor relativo de intervenções alternativas no mundo real. Entre os diferentes tipos de intervenção pode existir complementaridade ou contradição.<sup>52</sup> Sempre que há intervenções no real que podem, em teoria, ser levadas a cabo por diferentes sistemas de conhecimento, as escolhas concretas das formas de conhecimento a privilegiar devem ser informadas pelo princípio de precaução, que, no contexto da ecologia de saberes, deve formular-se assim: deve dar-se preferência às formas de conhecimento que garantam a maior participação dos grupos sociais envolvidos na concepção, na execução, no controlo e na fruição da intervenção.

O exemplo seguinte ilustra bem os perigos de substituir um tipo de conhecimento por outro com base em hierarquias abstractas. Nos anos de 1960, os sistemas milenares de irrigação dos campos de arroz da ilha de Bali, na Indonésia, foram substituídos por sistemas científicos de irrigação, promovidos pelos prosélitos da revolução verde. Os sistemas tradicionais de irrigação assentavam em conhecimentos hidrológicos, agrícolas e religiosos ancestrais, e eram administrados por sacerdotes de um templo hindu-budista dedicado a Dewi-Danu, a deusa do lago. Foram substituídos precisamente por serem considerados produtos da magia e da superstição, derivados do que foi depreciativamente designado como 'culto do arroz'. Acontece que a substituição teve resultados desastrosos para a cultura do arroz com decréscimos nas colheitas para mais de metade. Os maus resultados repetiram-se nas colheitas seguintes e foram tão desastrosos que os sistemas científicos

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> A prevalência dos juízos cognitivos ao levar a cabo uma determinada prática de conhecimento não choca com a prevalência dos juízos ético-políticos na decisão a favor de um determinado tipo de intervenção real que esse conhecimento específico possibilita em detrimento de intervenções alternativas possibilitadas por conhecimentos alternativos.

tiveram de ser abandonados e os sistemas tradicionais repostos (Lansing, 1987, 1991; Lansing e Kremer, 1993). Este caso ilustra a importância do princípio da precaução quando lidamos com uma possível complementaridade ou contradição entre diferentes tipos de conhecimento. É que, além do mais, a suposta incompatibilidade entre dois sistemas de conhecimento (o religioso e o científico) para a realização da mesma intervenção (a irrigação dos campos de arroz) foi o resultado de uma má avaliação (má ciência) provocada precisamente por juízos abstractos baseados na superioridade abstracta do conhecimento científico. Trinta anos depois da desastrosa intervenção técnico-científica, a modelação computacional – uma área das novas ciências ou ciências da complexidade – veio demonstrar que as sequências da água geridas pelos sacerdotes da deusa Dewi-Danu eram os mais eficientes possíveis, mais eficientes, portanto, do que as do sistema científico de irrigação ou qualquer outro (Lansing e Kremer, 1993).

#### Ecologia de Saberes, Incomensurabilidade e Tradução

Na perspectiva das epistemologias abissais do Norte global, o policiamento das fronteiras do conhecimento relevante é de longe mais decisivo do que as discussões sobre diferenças internas. Como consequência, um epistemicídio maciço tem vindo a decorrer nos últimos cinco séculos, e uma riqueza imensa de experiências cognitivas tem vindo a ser desperdiçada. Para recuperar algumas destas experiências, a ecologia de saberes recorre ao seu atributo pós-abissal mais característico, a tradução intercultural. Embebidas em diferentes culturas ocidentais e não-ocidentais, estas experiências não só usam linguagens diferentes, mas também distintas categorias, diferentes universos simbólicos e aspirações a uma vida melhor.

As profundas diferenças entre saberes levantam a questão da incomensurabilidade, uma questão utilizada pela epistemologia abissal para desacreditar a mera possibilidade de um ecologia de saberes. Um exemplo ajuda a ilustrar esta questão. Será possível estabelecer um diálogo entre a filosofia ocidental e a filosofia africana?<sup>53</sup> Formulada assim, a pergunta parece só permitir uma resposta positiva, uma vez que elas partilham algo em comum: são ambas filosofia.<sup>54</sup> No entanto, para muitos filósofos ocidentais e africanos,

 $<sup>^{53}</sup>$ Este tema é abordado em detalhe nos capítulos de Paulin Hountondji, Magobe Ramose e Dismas A. Masolo,

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> O mesmo argumento pode ser usado em relação a um diálogo entre religiões.

não é possível referirmo-nos a uma filosofia africana porque existe apenas uma filosofia, cuja universalidade não é posta em causa pelo facto de até ao momento se ter desenvolvido sobretudo no Ocidente. Em África, esta é a posição dos chamados filósofos modernistas. Para outros filósofos africanos, os filósofos tradicionalistas, há filosofia africana mas, como ela está embebida na cultura africana, é incomensurável com a filosofia ocidental e deve seguir o seu desenvolvimento autónomo. Entre estas duas posições, há aquelas que defendem que existem muitas filosofias e que é possível o diálogo entre elas e o enriquecimento mútuo. Estas posições vêem-se frequentemente confrontadas com os problemas da incomensurabilidade, incompatibilidade e ininteligibilidade recíprocas que procuram resolver, explorando formas, por vezes insuspeitadas, de complementaridade. Tudo depende do uso de procedimentos adequados de tradução intercultural. Através da tradução, torna-se possível identificar preocupações comuns, aproximações complementares e, claro, também contradições inultrapassáveis. 66

Um exemplo ilustra o que está em jogo. O filósofo ganiano Kwasi Wiredu afirma que na cultura e língua Akan, do Gana, não é possível traduzir o preceito cartesiano "cogito ergo sum" (1990, 1996). A razão é que não há palavras para exprimir tal ideia. 'Pensar', em Akan, significa 'medir algo', o que não faz sentido quando acoplado à ideia de ser. Mais ainda, o 'ser' de 'sum' é igualmente muito difícil de exprimir porque o equivalente mais próximo é algo semelhante a 'estou aí'. Segundo Wiredu, o locativo 'aí' "seria suicida tanto do ponto de vista da epistemologia como da metafísica do cogito". Ou seja, a língua permite exprimir certas ideias e não outras. <sup>57</sup> Isto não significa, contudo, que a relação entre a filosofia africana e a filosofia ocidental tenha de ficar por aqui. Como Wiredu tenta demonstrar, é possível desenvolver argumentos autónomos com base na filosofia africana, não só sobre o porquê de esta não

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Sobre este assunto, veja-se Eze, 1997; Karp e Masolo, 2000; Hountondji, 2002; Coetzee and Roux, 2002; Brown, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Nesta área, os problemas estão frequentemente associados com a linguagem, e esta é, de facto, um instrumento chave para o desenvolvimento de uma ecologia dos saberes. Como resultado, a tradução deve operar a dois níveis, o linguístico e o cultural. A tradução cultural será uma das tarefas mais desafiantes que se apresenta a filósofos, cientistas sociais e activistas no século XXI. Trato deste assunto com maior detalhe em Santos, 2004 e 2006b.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Este tema é também debatido por Dismas A. Masolo, neste volume.

poder exprimir o "cogito ergo sum", mas também sobre as muitas ideias alternativas que ela pode exprimir e que a filosofia ocidental não pode.<sup>58</sup>

# Ecologia de Saberes, Mythos, e Clinamen

A ecologia de saberes não ocorre apenas no plano do *logos*. Ocorre também no do *mythos*. A ideia de emergência ou o 'Ainda Não' de Ernst Bloch é aqui essencial (Bloch, 1995: 241).<sup>59</sup> A intensificação da vontade resulta de uma leitura potenciadora de tendências objectivas, que emprestam força a uma possibilidade auspiciosa, mas frágil, decorrente de uma compreensão mais profunda das possibilidades humanas com base nos saberes que, ao contrário do científico, privilegiam a força interior em vez da força exterior, a *natura naturans* em vez da *natura naturata*.<sup>60</sup> Através destes saberes é possível alimentar o valor intensificado de um empenhamento, o que é incompreensível do ponto de vista do mecanicismo positivista e funcionalista da ciência moderna.

Deste empenho surgirá uma capacidade nova de inquirição e indignação, capaz de fundamentar teorias e práticas novas, umas e outras inconformistas, destabilizadoras e mesmo rebeldes. O que está em jogo é a criação de uma previsão activa baseada na riqueza da diversidade não-canónica do mundo e de um grau de espontaneidade baseado na recusa de deduzir o potencial do factual. Desta forma, os poderes constituídos deixam de ser destino podendo ser realisticamente confrontados com os poderes constituintes. O que importa, pois, é desfamiliarizar a tradição canónica das monoculturas do saber sem parar aí, como se essa desfamiliarização fosse a única familiaridade possível.

A ecologia de saberes é uma epistemologia destabilizadora no sentido em que se empenha numa crítica radical da política do possível, sem ceder a uma política impossível. Central a uma ecologia de saberes não é a distinção entre estrutura e acção, mas antes a distinção entre acção conformista e

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Sobre este assunto e o debate que ele suscita, veja-se Wiredu, 1997, e a discussão do seu trabalho em Osha, 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Sobre a sociologia das emergências, veja-se Santos, 2004 e 2006b: 87-126.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> De uma perspectiva distinta, a ecologia dos saberes procura a mesma complementaridade que, no Renascimento, Paracelso (1493-1541) identificou entre 'Archeus', a vontade elementar na semente e no corpo, e 'Vulcanus', a força natural da matéria. Veja-se Paracelso, 1989: 33 e todo o texto sobre "microcosmos e macrocosmos" (1989: 17-67). Veja-se também Paracelso, 1967.

aquilo que designo por accão-com-clinamen. 61 A accão conformista é uma prática rotineira, reprodutiva e repetitiva que reduz o realismo àquilo que existe e apenas porque existe. Para a minha noção de acção-com-clinamen, tomo de Epicuro e Lucrécio o conceito de clinamen, entendido como o 'quiddam' inexplicável que perturba a relação entre causa e efeito, ou seja, a capacidade de desvio que Epicuro atribuiu aos átomos de Demócrito. O clinamen é o que faz com que os átomos deixem de parecer inertes e revelem um poder de inclinação, isto é, um poder de movimento espontâneo (Epicurus, 1926; Lucretius, 1950). 62 Ao contrário do que acontece na acção revolucionária, a criatividade da accão-com-clinamen não assenta numa ruptura dramática, antes num ligeiro desvio, cujos efeitos cumulativos tornam possíveis as combinações complexas e criativas entre átomos, assim como entre seres vivos e grupos sociais. 63 O clinamen não recusa o passado; pelo contrário, assume-o e redime-o pela forma como dele se desvia. O seu potencial para o pensamento pós-abissal decorre da sua capacidade para atravessar as linhas abissais. A ocorrência de acção-com-clinamen é em si mesma inexplicável. O papel de uma ecologia de saberes a este respeito será somente o de identificar as condições que maximizam a probabilidade de uma tal ocorrência e definir, ao mesmo tempo, o horizonte de possibilidades em que o desvio virá a 'operar'. A ecologia de saberes é constituída por sujeitos desestabilizadores, individuais ou colectivos, e é, ao mesmo tempo, constitutiva deles. A subjectividade capaz da ecologia dos saberes é uma subjectividade dotada de uma especial capacidade, energia e vontade para agir com clinamen. A própria construção social de uma tal subjectividade implica necessariamente recorrer a formas excêntricas ou marginais de sociabilidade ou subjectividade dentro ou fora da modernidade ocidental, as formas que recusaram a ser definidas de acordo com os critérios abissais.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Desenvolvo este conceito em Santos, 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> O conceito de *clinamen* entrou na teoria literária pela mão Harold Bloom. É uma das *rationes* revisionistas da sua teoria da influência poética. Em *The Anxiety of Influence*, Bloom serve-se da noção de *clinamen* para explicar a criatividade poética como uma tresleitura que é antes *trans-leitura* (o termo bloomiano é *misreading*, um ler-mal que é também ler-mais-do-que-bem, ou *corrigir*). Diz Bloom: "*Um poeta desvia-se do poema do seu precursor, executando um clinamen em relação a ele*" (1973: 14).

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Como diz Lucrécio, o desvio é *per paucum nec plus quam minimum* (Epicurus, 1926: introdução de Frederic Manning, XXXIV).

#### Conclusão

A construção epistemológica de uma ecologia de saberes não é tarefa fácil. Como conclusão, proponho um programa de pesquisa. Podemos identificar três conjuntos principais de questões, relacionados com a identificação de saberes, com os procedimentos que permitem relacioná-los entre si e com a natureza e avaliação das intervenções no mundo real que possibilitam. O primeiro questionamento levanta uma série de questões que têm sido ignoradas pelas epistemologias do Norte global. Qual a perspectiva partir da qual poderemos identificar diferentes conhecimentos? Como podemos distinguir o conhecimento científico do conhecimento não-científico? Como distinguir entre os vários conhecimentos não-científicos? Como se distingue o conhecimento não-ocidental do conhecimento ocidental? Se existem vários conhecimentos ocidentais e vários conhecimentos não-ocidentais, como distingui-los entre si? Qual a configuração dos conhecimentos híbridos que agregam componentes ocidentais e não-ocidentais?

A segunda área de questionamento levanta as seguintes questões. Que tipos de relacionamento são possíveis entre os diferentes conhecimentos? Como distinguir incomensurabilidade, contradição, incompatibilidade, e complementariedade? Donde provém a vontade de traduzir? Quem são os tradutores? Como escolher os parceiros e tópicos de tradução? Como formar decisões partilhadas e distingui-las das impostas? Como assegurar que a tradução intercultural não se transforma numa versão renovada do pensamento abissal, numa versão 'suavizada' de imperialismo e colonialismo?

O terceiro questionamento diz respeito à natureza e avaliação das intervenções no mundo real. Como podemos traduzir esta perspectiva em práticas de conhecimento? Na busca de alternativas à dominação e à opressão, como distinguir entre alternativas ao sistema de opressão e dominação e alternativas dentro do sistema ou, mais especificamente, como distinguir alternativas ao capitalismo de alternativas dentro do capitalismo?

Em suma, como combater as linhas abissais usando instrumentos conceptuais e políticos que as não reproduzam? E, finalmente, uma questão com especial interesse para educadores: qual seria o impacto de uma concepção pós-abissal de conhecimento (como uma ecologia de saberes) sobre as instituições educativas e centros de investigação? Nenhuma destas perguntas tem respostas definitivas. Mas o esforço para tentar dar-lhes resposta – certamente um esforço colectivo e civilizacional – é, provavelmente, a única forma de confrontar a nova e mais insidiosa versão do pensamento abissal

identificada neste trabalho: a constante ascensão do paradigma da apropriação/violência no interior do paradigma da regulação/emancipação.

É próprio da natureza da ecologia de saberes constituir-se através de perguntas constantes e respostas incompletas. Aí reside a sua característica de conhecimento prudente. A ecologia de saberes capacita-nos para uma visão mais abrangente daquilo que conhecemos, bem como do que desconhecemos, e também nos previne para que aquilo que não sabemos é ignorância nossa, não ignorância em geral.

A vigilância epistemológica requerida pela ecologia de saberes transforma o pensamento pós-abissal num profundo exercício de auto-reflexividade. Requer que os pensadores e actores pós-abissais se vejam num contexto semelhante àquele em que Santo Agostinho se encontrava ao escrever as suas *Confissões* e que expressou eloquentemente desta forma: *quaestio mihi factus sum*, '*Converti-me numa questão para mim*'. A diferença é que o tópico deixou de ser a confissão dos erros passados, para ser a participação solidária na construção de um futuro pessoal e colectivo, sem nunca se ter a certeza de não repetir os erros cometidos no passado.

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- AFZAL-KHAN, Fawzia; Sheshadri-Crooks, Kalpana (2000), *The Pre-occupation of Postcolo-nial Studies*. Durham, NC: Duke UP.
- AGAMBEN, Giorgio (2004), State of Exception. Chicago: University of Chicago Press.
- AHMAD, Ibn Majid Al-Najdi (1971), Arab Navigation in the Indian Ocean Before the Coming of the Portuguese: Being a translation of Kitab al-Fawa'id fi usul al-bahr wa'l-qawa'id of Ahmad b. Majid Al-Najdi, together with an Introduction on the History of Arab Navigation, notes on the navigational techniques and the topography of Indian Ocean, and a glossary of Navigational terms by G. R. Tibbetts. Londres: Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland.
- AKRAM, Susan Musarrtat (1999), "Scheherezade Meets Kafka: Two Dozen Sordid Tales of Ideological Exclusion", *Georgetown Immigration Law Journal*, 14, 51-150.
- AKRAM, Susan Musarrat (2000), "Orientalism Revisited in Asylum and Refugee Claims", *International Journal of Refugee Law*, 12 (1), 7-40.
- AKRAM, Susan M.; Karmely, Maritza (2005), "Immigration and Constitutional Consequences of Post-9/11 Policies involving Arabs and Muslims in the United States: Is Alienage a Distinction without a Difference?", U.C. Davis Law Review, 38 (3), 609-699.
- ALVARES, Claude (1992), Science, Development and Violence: the Revolt against Modernity. New Delhi: Oxford University Press.
- AMANN, Diane Marie (2004a), "Guantánamo", Columbia Journal of Transnational Law, 42 (2), 263-348.
- AMANN, Diane Marie (2004b), "Abu Ghraib", *University of Pennsylvania Law Review*, 153 (6), 2085-2141.
- ANGHIE, Anthony (2005), *Imperialism, Sovereignty and the Making of International Law*. Cambridge: Cambridge University Press.
- Appiah, Kwame Anthony (1998), "Cosmopolitan Patriots", in Pheng Cheah; Bruce Robbins (orgs.), Cosmopolitics: Thinking and Feeling beyond the Nation. Minneapolis: University of Minnesota Press, 91-116.
- ARENDT, Hannah (1951), *The Origins of Totalitarianism*. Nova Iorque: Harcourt, Brace. ATKINSON, Rowland; Blandy, Sarah (2005), "International Perspectives on the New Enclavism and the Rise of Gated Communities", *Housing Studies*, 20 (2), 177-186.
- AYRES, Ian; Braithwaite, John (1992), Responsive Regulation: Transcending the Deregulation Debate. Nova Iorque: Oxford University Press.
- BALANYÁ, Belén et al. (orgs.) (2005), Reclaiming Public Water: Achievements, Struggles and Visions from Around the World. Amsterdam: Transnational Institute and Corporate

- Europe Observatory. Acessído em http://www.tni.org/books/publicwater.htm a 15 de Novembro de 2007.
- BAMBIRRA, Vania (1978), Teoria de la Dependencia: una Anticritica. México: Era.
- BARR, Bob (2004), "USA PATRIOT Act and Progeny Threaten the Very Foundation of Freedom", *Georgetown Journal of Law & Public Policy*, 2 (2), 385-392.
- BAUER, Carl J. (1998), Against the Current: Privatization, Water Markets, and the State in Chile. Londres: Kluwer Academic Publishers.
- BAUER, Laura Isabel (2004), "They Beg Our Protection and We Refuse: U.S. Asylum Law's Failure to Protect Many of Today's Refugees", *Notre Dame Law Review*, 79 (3), 1081-1116.
- BHABHA, Homi (1996), "Unsatisfied: Notes on Vernacular Cosmopolitanism", in Laura Garcia-Morena; Peter C. Pfeifer (orgs.), *Text and Nation*. Londres: Camden House, 191-207.
- BLAKELY, Edward J.; Snyder, Mary Gail (1999), Fortress America: Gated Communities in the United States. Cambridge, MA: Brookings Institution Press.
- BLOCH, Ernst (1995 [1947]), The Principle of Hope. Cambridge, MA: MIT Press.
- BLOOM, Harold (1973), The Anxiety of Influence. Oxford: Oxford University Press.
- BOND PATRICK (2000), Elite Transition: from Apartheid to Neoliberalism in South Africa. Londres: Pluto Press.
- BORELLI, Silvia (2005), "Casting Light on the Legal Black Hole: International Law and Detentions Abroad in the 'War on Terror'", *International Review of the Red Cross*, 87 (857), 39-68.
- BOYNE, Shawn (2004), "Law, Terrorism, and Social Movements: the Tension between Politics and Security in Germany's Anti-Terrorism Legislation", *Cardozo Journal of International and Comparative Law*, 12 (1), 41-82.
- Breckenridge, Carol; Pollock, Sheldon; Bhabha, Homi K. (orgs.) (2002), *Cosmopolitanism*. Durham, NC: Duke University Press.
- BROWN, Lee M. (org.) (2004), African Philosophy: New and Traditional Perspectives. Nova Iorque: Oxford University Press.
- Brown, Michelle (2005), "Setting the Conditions' for Abu Ghraib: the Prison Nation Abroad", *American Quarterly*, 57 (3), 973-997.
- BUCHANAN, Patrick J. (2006), State of Emergency: the Third World Invasion and Conquest of America. Nova Iorque: St. Martin's Press.
- BUHLUNGU, Sakhela *et al.* (2006), *State of the Nation 2005-2006*. Cape Town: Human Sciences Research Council Press.
- BURNETT, D. Graham (2002), "'It Is Impossible to Make a Step without the Indians': Nineteenth-Century Geographical Exploration and the Amerindians of British Guiana", *Ethnohistory*, 49 (1), 3-40.

- CABRAL, Amílcar (1979), Unity and Struggle: Speeches and Writings of Amílcar Cabral. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- CARDOSO, Fernando Henrique; Faletto, Enzo (1969), Dependencia y Desarrollo en America Latina. México: Siglo XXI.
- CASTRO, José Esteban (2006), Water, Power and Citizenship: Social Struggle in the Basin of Mexico. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
- CÉSAIRE, Aimé (2000 [1955]), *Discourse on Colonialism* (trad. J. Pinkham). Nova Iorque: Montly Review Press.
- CHEW, Sing C.; Denemark, Robert A. (orgs.) (1996), *The Underdevelopment of Development: Essays in honor of Andre Gunder Frank.* Thousand Oaks, CA: Sage.
- CHANG, Nancy (2001), "The USA Patriot Act: What's So Patriotic about Trampling on the Bill of Rights", *Guild Practitioner*, 58 (3), 142-158.
- CIANCIARULO, Marisa Silenzi (2005), "The W Visa: A Legislative Proposal for Female and Child Refugees Trapped in a Post-September 11 World", *Yale Journal of Law and Feminism*, 17 (2), 459-500.
- COHEN, Mitchell (1992), "Rooted Cosmopolitanism: Thoughts on the Left, Nationalism, and Multiculturalism", *Dissent*, 39 (4), 478-483.
- COETZEE, H.; Roux, A. P. J. (orgs.) (2002), *Philosophy from Africa: a Text with Readings*. Cape City: Oxford University Press.
- CONCA, Ken (2005), Governing Water: Contentious Transnational Politics and Global Institution Building. Cambridge, MA: The MIT Press.
- Coy, Martin (2006), "Gated Communities and Urban Fragmentation in Latin America: The Brazilian Experience", *GeoJournal*, 66 (1-2), 121-132.
- CREAGER, Angela N. H.; Lunbeck, Elizabeth; Schiebinger, Londa (orgs.) (2001), Feminism in the Twentieth-Century: Science, Technology, and Medicine. Chicago: University of Chicago Press.
- DAVID, C. W. A. (1924), "The Fugitive Slave Law of 1793 and its Antecedents", *The Journal of Negro History*, 9 (1), 18-25.
- DE GENOVA, Nicholas P. (2002), "Migrant 'Illegality' and Deportability in Everyday Life", Annual Review of Anthropology, 31, 419-447.
- DEAN, Bartholomew; Levi, Jerome M. (orgs.) (2003), At the Risk of Being Heard: Identity, Indigenous Rights, and Postcolonial States. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- DERSHOWITZ, Alan (2002), Why Terrorism Works: Understanding the Threat, Responding to the Challenge. New Haven: Yale University Press.
- DERSHOWITZ, Alan (2003a), "Reply: Torture without Visibility and Accountability is Worse than with It", *University of Pennsylvania Journal of Constitutional Law*, 6, 326.

- DERSHOWITZ, Alan (2003b), "The Torture Warrant: a Response to Professor Strauss", New York Law School Law Review, 48, 275-294.
- DICKINSON, Laura (2005), "Torture and Contract", Case Western Reserve Journal of International Law, 37 (5-3), 267-275.
- DIOUF, Mamadou (2000), "The Senegalese Murid Trade Diaspora and the Making of a Vernacular Cosmopolitanism", *Public Culture*, 12 (3), 679–702.
- DONAHUE, John; Johnston, Barbara (orgs.) (1998), Water, Culture and Power: Local Struggles in a Global Context. Washington, DC: Island Press.
- DORF, Michael; Sabel, Charles (1998), "A Construction of Democratic Experimentalism", *Columbia Law Review*, 98, 267-473.
- DÖRMANN, Knut (2003), "The Legal Situation of Unlawful/Unprivileged Combatants", *International Review of the Red Cross*, 85 (849), 45-74.
- Dos Santos, Theotonio (1971), El Nuevo Carácter de la Dependencia. Buenos Aires: S. Ediciones.
- DUMOULIN, Michel (2005), *Léopold II: Un Roi Génocidaire?* Bruxelles: Académie Royale de Belgique, Classe des Lettres.
- DUSSEL, Enrique (1992), 1492 el Encubrimiento del Otro: Hacia el Origen del 'Mito de la Modernidad'. Bogotá: Anthropos.
- DUSSEL, Enrique (1995), *The Invention of the Americas: Eclipse of 'The Other' and the Myth of Modernity* (trad. M. D. Barber). Nova Iorque: Continuum.
- ELA, Jean-Marc (1998), Innovations Sociales et Renaissance de l'Afrique Noire: les Défis du 'Monde d'en bas'. Paris: L'Harmattan.
- EMERSON, Barbara (1979), Leopold II of the Belgians: King of Colonialism. Londres: Weidenfeld and Nicolson.
- EMERTON, Patrick (2004), "Paving the Way for Conviction without Evidence A Disturbing Trend in Australia's Anti-Terrorism Laws", *Queensland University of Technology Law and Justice Journal*, 4 (92), 1-38.
- EPICURUS (1926), *Epicurus' Morals* (collected and faithfully englished). Londres: Peter Davies.
- ESCOBAR, Arturo (1995), Encountering Development: the Making and Unmaking of the Third World. Princeton: Princeton University Press.
- EZE, Emmanuel Chukwudi (orgs.) (1997), Postcolonial African Philosophy: a Critical Reader. Oxford: Blackwell Publishers.
- FANON, Franz (1963), *The Wretched of the Earth* (pref. J.-P. Sartre). Nova Iorque: Grove Press.
- FANON, Franz (1967), Black Skin, White Masks. Nova Iorque: Grove Press.
- FAUSTO-STERLING, Anne (2000), Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of Sexuality. Nova Iorque: Basic Books.

- FEDERICI, Silvia (1994), "Journey to the Native Land: Violence and the Concept of the Self in Fanon and Gandhi", *Quest*, 8 (2), 47-69.
- FISHER, William F.; Ponniah, Thomas (2003), Another World is Possible: Popular Alternatives to Globalization at the World Social Forum. Londres: Zed Books.
- FLORES, Carlos Crespo (2005), La guerra del Agua de Cochabamba: Cinco lecciones para las luchas anti-neoliberales en Bolivia. Acedido em http://www.aguabolivia.org, a 2 de Fevereiro de 2005.
- FRANK, Andre Gunder (1969), Latin America: Underdevelopment or Revolution. Nova Iorque: Monthly Review.
- FREEMAN, Jody (1997), "Collaborative Governance in the Administrative State", *UCLA Law Review*, 45, 1-98.
- FURNIVALL, John Sydenham (1948), Colonial Policy and Practice: a Comparative Study of Burma and Netherlands India. Cambridge: Cambridge University Press.
- GANDHI, Mahatma (1951), Selected Writings of Mahatma Gandhi. Boston: Beacon.
- GANDHI, Mahatma (1956), *The Gandhi Reader*. Bloomington: Indiana University Press.
- GARDEY, Delphine; Löwy, Ilana (orgs.) (2000), L'Invention du Naturel. Les Sciences et la Fabrication du Féminin et du Masculin. Paris: Éditions des Archives Contemporaines.
- GILL, Terry; Sliedgret, Elies van (2005), "A Reflection on the Legal Status and Rights of 'Unlawful Enemy Combatant'", *Utrecht Law Review*, 1 (1), 28-54.
- GLON, Justin C. (2005), "Good Fences Make Good Neighbors: National Security and Terrorism D Time to Fence in our Southern Border", *Indiana International & Comparative Law Review*, 15 (2), 349-388.
- GRAHAM, Chadwick M. (2005), "Defeating an Invisible Enemy: the Western Superpowers' Efforts to Combat Terrorism by Fighting Illegal Immigration", *Transnational Law & Contemporary Problems*, 14 (1), 281-310.
- GRAHAM, Nora (2005), "Patriot Act II and Denationalization: an Unconstitutional Attempt to Revive Stripping Americans of their Citizenship", *Cleveland State Law Review*, 52 (4), 593-621.
- GROSFOGUEL, Ramon (2000), "Developmentalism, Modernity, and Dependency Theory in Latin America", *Nepantla: Views from the South*, 1 (2), 347-374.
- GUHA, Ramachandra; Martínez-Allier, Juan (1997), Varieties of Environmentalism: Essays North and South. Londres: Earthscan.
- GUIORA, Amos N. (2005), "Legislative and Policy Responses to Terrorism, A Global Perspective", San Diego International Law Journal, 7 (1), 125-172.
- HALL, David; Lobina, Emanuele; Motte, Robin de la (2005), "Public Resistance to Privatization in Water and Energy", *Development in Practice*, 15 (3-4), 286-301.

- HALL, Stuart (1996), "Who Needs Identity?", in Stuart Hall; Paul Du Gay (orgs.), Questions of Cultural Identity. Londres: Sage, 1-17.
- HANSEN, Thomas B.; Stepputat, Finn (2004), Sovereign Bodies: Citizens, Migrants, and States in the Postcolonial World. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- HARAWAY, Donna J. (1992), Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science. Londres: Verso.
- HARAWAY, Donna J. (1997), Modest\_Witness@Second\_Millenium. FemaleMan©\_ Meets\_ Oncomouse: Feminism and Technoscience. Nova Iorque: Routledge.
- HARDING, Sandra (1986), *The Science Question in Feminism*. Ithaca: Cornell University Press.
- HARDING, Sandra (1998), Is Science Multicultural? Postcolonialisms, Feminisms, and Epistemologies. Bloomington: Indiana University Press.
- HARDING, Sandra (org.) (2003), The Feminist Standpoint Theory Reader: Intellectual and Political Controversies. Nova Iorque: Routledge.
- HARRIS, George C. (2003), "Terrorism, War and Justice: the Concept of the Unlawful Enemy Combatant", Loyola of Los Angeles International and Comparative Law Review, 26 (1), 31-36.
- HASIAN, Marouf Arif (2002), Colonial Legacies in Postcolonial Contexts. Nova Iorque: Peter Lang.
- HEGEL, Georg Wilhelm F. (1970 [1837]), Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (org. E. Moldenhauer e K. M. Michel). Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- HOBBES, Thomas (1985 [1651]), Leviathan. Londres: Penguin Books.
- HOCHSCHILD, Adam (1999), King Leopold's Ghost: a Story of Greed, Terror, and Heroism in Colonial Africa. Boston: Houghton Mifflin.
- HOLTON, Gerald James (1998), "Einstein and the Cultural Roots of Modern Science", Daedalus, 127 (1), 1-44.
- HORKHEIMER, Max; Adorno, Theodor (1972), *Dialectic of Enlightenment*. Nova Iorque: Herder and Herder.
- HOUNTONDJI, Paulin J. (2002), The Struggle for Meaning: Reflections on Philosophy, Culture, and Democracy in Africa. Athens: Ohio University Center for International Studies.
- HUMAN RIGHTS WATCH (2004), The United States' "Disappeared". The CIA's Long-Term "Ghost Detainees". Nova Iorque: Human Rights Watch.
- IMMIGRANT RIGHTS CLINIC (NYU) (2001), "Indefinite Detention without Probable Cause: a Comment on INS Interim Rule 8 C.F.R. 287.3", New York University Review of Law & Social Change, 26 (3), 397-430.
- JASPERS, Karl (1952), Reason and Anti-Reason in our Time. New Haven: Yale University Press.

- JASPERS, Karl (1986), Basic Philosophical Writings. Athens: Ohio University Press.
- JASPERS, Karl (1995), *The Great Philosophers*. Nova Iorque: Harcout Brace and Company.
- KANSTROOM, Daniel (2003), "Unlawful Combatants in the United States D Drawing the Fine Line Between Law and War", *American Bar Association's Human Right Magazine*, Winter 2003. http://www.abanet.org/irr/hr/winter03/unlawful.html, acedido a 27 de Novembro de 2006.
- KANSTROOM, Daniel (2004), "Criminalizing the Undocumented: Ironic Boundaries of the Post-September 11<sup>th</sup> Pale of Law", *North Carolina Journal of International Law and Commercial Regulation*, 29 (4), 639-670.
- KARP, Ivan; Masolo, Dismas (orgs.) (2000), *African Philosophy as Cultural Inquiry*. Bloomington: Indiana University Press.
- KEBEDE, Messay (2001), "The Rehabilitation of Violence and the Violence of Rehabilitation", *Journal of Black Studies*, 31 (5), 539-562.
- KELLER, Evelyn Fox (1985), Reflections on Gender and Science. New Haven: Yale University Press.
- KLARE, Michael (2001), Resource Wars: the New Landscape of Global Conflict. Nova Iorque: Metropolitan Books.
- KOSKENNIEMI, Martti (2002), *The Gentle Civilizer of Nations: the Rise and Fall of Internatio*nal Law, 1870-1960. Cambridge: Cambridge University Press.
- Kreimer, Seth (2003), "Too Close to the Rack and the Screw: Constitutional Constraints on Torture in the War on Terror", *University of Pennsylvania Journal of Constitutional Law*, 6, 278-374.
- KRISHNAN, Jayanth K. (2004), "India's Patriot Act: POTA and the Impact on Civil Liberties in the World's Largest Democracy", Law and Inequality: a Journal of Theory and Practice, 22 (2), 265-300.
- LANSING, J. Stephen (1987), "Balinese 'Water Temples' and the Management of Irrigation", *American Anthropologist*, 89 (2), 326-341.
- Lansing, J. Stephen (1991), *Priests and Programmers: Technologies of Power in the Engineered Landscape of Bali*. Princeton: Princeton University Press.
- LANSING, J. Stephen; Kremer, James N. (1993), "Emergent Properties of Balinese Water Temples: Coadaptation on a Rugged Fitness Landscape", *American Anthropologist*, 95 (1), 97-114.
- LOBEL, Jules (2002), "The War on Terrorism and Civil Liberties", *University of Pittsburgh Law Review*, 63 (4), 767-790.
- LOCKE, John (1946 [1690]), The Second Treatise of Civil Government and A Letter Concerning Toleration. Oxford: Blackwell.

- LOPES, Paula Duarte (2005), *Water with Borders: Social Goods, the Market and Mobilization*. Ph. D. Dissertation The John Hopkins University.
- Low, Setha (2003), Behind the Gates: Life, Security, and the Pursuit of Happiness in Fortress America. Nova Iorque: Routledge.
- LUCRETIUS (1950), *Lucretius on the Nature of Things* (trad. C. Bailey). New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.
- LUGARD, Frederick D. (1929), The Dual Mandate in British Tropical Africa. Londres: W. Blackwood.
- MAC NEIL, Michael; Sargent, Neil; Swan, Peter (orgs.) (2000), Law, Regulation and Governance. Ontario: Oxford University Press.
- MALINOWSKI, Bronislaw (1945), "Indirect Rule and its Scientific Planning", in Phyllis M. Kaberry (org.), The Dynamics of Culture Change: an Inquiry into Race Relations in Africa. New Haven: Yale University Press, 138-150.
- MAMDANI, Mahmood (1996), Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of Late Colonialism. Princeton: Princeton University Press.
- MAMDANI, Mahmood (1999), "Historicizing Power and Responses to Power: Indirect Rule and Its Reform", *Social Research*, 66 (3), 859-886.
- MASOLO, Dismas A. (2003), *Philosophy and Indigenous Knowledge: an African Perspective,*" *Africa Today*, 50 (2), 21-38. Capítulo 15 deste volume.
- MBEMBE, Achille (2001), On the Postcolony. Berkeley: University of California Press.
- MCCORMACK, Wayne (2004), "Military Detention and the Judiciary: Al Qaeda, the KKK and Supra-State Law", San Diego International Law Journal, 5, 7-72.
- MEMMI, Albert (1965), *The Colonizer and the Colonized* (trad. H. Greenfeld). Nova Iorque: The Orion Press.
- MENEFEE, Samuel Pyeatt (2004), "The Smuggling of Refugees by Sea: a Modern Day Maritime Slave Trade", Regent Journal of International Law, 2, 1-28.
- MIGNOLO, Walter (1995), The Darker Side of Renaissance: Literacy, Territoriality, and Colonization. Michingan: University of Michigan Press.
- MIGNOLO, Walter (2000), Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges and Border Thinking. Princeton: Princeton University Press.
- MILLER, Marc L. (2002), "Immigration Law: Assessing New Immigration Enforcement Strategies and the Criminalization of Migration", *Emory Law Journal*, 51 (3), 963-976.
- MINTON, Anna (2002), Building Balanced Communities: the US and the UK Compared. Londres: RICS.
- MORRIS, H. F.; Read, James S. (1972), *Indirect Rule and the Search for Justice: Essays in East African Legal History*. Oxford: Clarendon Press.

- MÖRTH, Ulrika (org.) (2004), Soft Law in Governance and Regulation. An Interdisciplinary Analysis. Cheltenham: E. Elgar.
- NANDY, Ashis (1987), Traditions, Tyranny and Utopias. Essays in the Politics of Awareness. Delhi: Oxford University Press.
- NISULA, Laura; Sehm-Patomäki, Katarina (orgs.) (2002), We, the Peoples of the World Social Forum. Nottingham: Network Institute for Global Democratization, Discussion Paper 2/2002.
- NKRUMAH, Kwame (1965), Consciencism; Philosophy and Ideology for Decolonization and Development with Particular Reference to the African Revolution. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- NYE, Joseph; Donahue; John (orgs.) (2000), *Governance in a Globalizing World*. Washington, DC: Brookings Institution.
- O'ROURKE, Dara (2003), Outsourcing Regulation: Analyzing Non-Governmental Systems of Labor Standards Monitoring", *Policy Studies Journal*, 31, 1-29.
- OLIVERA, Oscar (2005), *Cochabamba! Water War in Bolivia*. Cambridge, MA: South End Press.
- OLIVEIRA FILHO, Abelardo (2002), *Brasil: Luta e Resistência contra a Privatização da Água*. San José: Report to PSI InterAmerican Water Conference, 8–10 Julho de 2002. Acedido em www.psiru.org/Others/BrasilLuta-port.doc, a 23 de Maio 2006.
- ORTEGA Y GASSET, José (1942), Ideas y Creencias. Madrid: Revista de Occidente.
- ORTEGA Y GASSET, Jose (2002), What Is Knowledge? Albany, NY: State University of New York Press.
- OSHA, Sanya (1999), "Kwasi Wiredu and the Problems of Conceptual Decolonization", *Quest*, 13 (1/2), 157-164.
- PAGDEN, Anthony (1990), Spanish Imperialism and the Political Imagination. New Haven: Yale University Press.
- PARACELSUS (1967), The Hermetic and Alchemical Writings. Nova Iorque: University Books Inc.
- PARACELSUS (1989), Mikrokosmos und Makrokosmos. München: Eugen Diederichs Verlag.
- PASCAL, Blaise (1966 [1670]), Pensées. Londres: Penguin Books.
- PASSEL, Jeffrey S. (2005), Estimates of the Size and Characteristics of the Undocumented Population (US). Washington, DC: Pew Hispanic Center.
- PERHAM, Margery (1934), "A Re-Statement of Indirect Rule", Africa: Journal of the International African Institute, 7 (3), 321-334.
- POLET, François (org.) (2004), Globalizing Resistance: the State of Struggle. Londres: Pluto Press.
- POSNER, Richard (2002), "The Best Offense", New Republic, 2 de Setembro.

- PRAKASH, Gayan (1999), Another Reason: Science and Imagination of Modern India. Princeton: Princeton University Press.
- QUIJANO, Anibal (2000), "Colonialidad del poder y classificacion social", *Journal of World-Systems Research*, 6 (2), 342-386. Capítulo 2 deste volume.
- RENNER, Karl (1965), Die Rechtsinstitute des Privatrechts und ihre Soziale Funktion: ein Beitrag zur Kritik des Bürgerlichen Rechts. Sttutgart: Gustav Fischer.
- ROACH, Kent (2002), "Did September 11 Change Everything? D Struggling to Preserve Canadian Values in the Face of Terrorism", McGill Law Journal, 47, 893-847.
- RODNEY, Walter (1972), *How Europe Underdeveloped Africa*. Londres: Bogle-L'Ouverture Publications.
- RODRÍGUEZ-GARAVITO, César A. (2005), "Nike's Law: the Anti-Sweatshop Movement, Transnational Corporations, and the Struggle over International Labor Rights in the Americas", in Boaventura de Sousa Santos; César Rodríguez-Garavito (orgs.), Law and Globalization from Below: Towards a Cosmopolitan Legality. Cambridge: Cambridge University Press, 64-91.
- SADAT, Leila Nadya (2005), "Ghost Prisoners and Black Sites: Extraordinary Rendition under International Law", Case Western Reserve Journal of International Law, 37 (5-3), 309-342.
- SAID, Edward (1978), Orientalism. Nova Iorque: Vintage Books.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1988), *Um Discurso Sobre as Ciências*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1995), Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition. Nova Iorque: Routledge.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1998), Reinventar a Democracia. Lisboa: Gradiva.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2000), A Crítica da Razão Indolente. Contra o Desperdício da Experiência, para um Novo Senso Comum. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2001), "Os Processos da Globalização", in Boaventura de Sousa Santos (org.), *Globalização: Fatalidade ou Utopia?* Porto: Edições Afrontamento, 31-106.
- SANTOS, Boaventura de Sousa. (2002), *Toward a New Legal Common Sense*. Londres: Butterworths.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2004), "A Critique of Lazy Reason: Against the Waste of Experience", in Immanuel Wallerstein (org.), *The Modern World-System in the Longue Durée.* Boulder: Paradigm Publishers, 157-197.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2005), *Fórum Social Mundial: Manual de Uso*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006a), "The Heterogeneous State and Legal Pluralism in Mozambique", *Law & Society Review*, 40 (1), 39-75.

- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006b), A Gramática do Tempo: para uma Nova Cultura Política. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006c), The Rise of the Global Left: the World Social Forum and Beyond. Londres: Zed Books.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003a), Conhecimento Prudente para uma Vida Decente: 'Um Discurso Sobre as Ciências' Revisitado. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003b), Democratizar a Democracia: os Caminhos da Democracia Participativa. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003c), *Produzir para Viver: os Caminhos da Produção Não Capitalista*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2004a), Reconhecer para Libertar: os Caminhos do Cosmopolitismo Multicultural. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2004b), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (orgs.) (2005), *Trabalhar o Mundo: os Caminhos do Novo Internacionalismo Operário*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2007), Another Knowledge is Possible. Londres: Verso.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2008), As Vozes do Mundo. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; García Villegas, Mauricio (2001), *El Caleidoscopio de las Justicias en Colombia*. Bogotá: Ediciones Uniandes / Siglo del Hombre.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula; Nunes, João Arriscado; (2004), "Introdução: para Ampliar o Cânone da Ciência: a Diversidade Epistemológica do Mundo", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento, 23-101.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Rodríguez-Garavito, César (2005), "Law, Politics, and the Subaltern in Counter-Hegemonic Globalization", in Boaventura de Sousa; César Rodríguez-Garavito (orgs.), Law and Globalization from Below: towards a Cosmopolitan Legality. Cambridge: Cambridge University Press, 1-26.
- SASSEN, Saskia (1999), Guests and Aliens. Nova Iorque: The New Press.
- SAUL, Ben (2005), "Definition of 'Terrorism' in the UN Security Council: 1985-2004", Chinese Journal of International Law, 4 (1), 141-166.
- SCHIEBINGER, Londa (1989), The Mind Has No Sex: Women in the Origins of Modern Science. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- SCHIEBINGER, Londa (1999), Has Feminism Changed Science? Cambridge, MA: Harvard University Press.

- SEKHON, Vijay (2003), "Civil Rights of Others: Antiterrorism, the Patriot Act, and Arab and South Asian American Rights in Post-9/11 American Society", *Texas Forum on Civil Liberties & Civil Liberties*, 8 (1), 117-148.
- SPIVAK, Gayatri C. (1999), A Critique of Postcolonial Reason: toward a History of the Vanishing Present. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- SCHEPPELE, Kim Lane (2004a), "Other People's Patriot Acts: Europe's Response to September 11", *Loyola Law Review*, 50 (1), 89-148.
- Scheppele, Kim Lane (2004b), "Law in a Time of Emergency: States of Exception and the Temptations of 9/11", *University of Pennsylvania Journal of Constitutional Law*, 6 (5), 1001-1083.
- SCHEPPELE, Kim Lane (2006), "North American Emergencies: the Use of Emergency Powers in Canada and the United States", *International Journal of Constitutional Law*, 4 (2), 213-243.
- SCHMITT, Carl (2003 [1950]), The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum Europaeum. Nova Iorque: Telos Press.
- SEN, Jai et al. (orgs.) (2004), World Social Forum: Challenging Empires. Delhi: Viveka Foundation.
- SILVERSTEIN, Paul A. (2005), "Immigrant Racialization and the New Savage Slot: Race, Migration, and Immigration in the New Europe", *Annual Review of Anthropology*, 34, 363-384.
- SNYDER, Francis (1993), Soft Law and Institutional Practice in the European Community. Florença: European University Institute (IEUI Working Paper LAW, 93/95).
- SNYDER, Francis (2002), "Governing Globalization", in Michel Likosky (org.), Transnational Legal Processes: Globalization and Power Disparities. Edinburgh: Butterworths, 65-97.
- SOPER, Kate (1995), What Is Nature? Culture, Politics and the Non-Human. Cambridge: Cambridge University Press.
- STEYN, Johan (2004), "Guantanamo Bay: the Legal Black Hole", *International and Comparative Law Quarterly*, 53, 1-15.
- STRAUSS, Marcy (2004), "Torture", New York Law School Law Review, 48, 201-274.
- TAYLOR, Margaret H. (2004), "Dangerous by Decree: Detention without Bond in Immigration Proceedings", *Loyola Law Review*, 50 (1), 149-172.
- TEIVAINEN, Teivo (no prelo), Democracy in Movement: the World Social Forum as a Political Process. Londres: Routledge.
- TEUBNER, Gunther (1986), "Transnational Politics: Contention and Institutions in International Politics", *Annual Review of Political Science*, 4, 1-20.
- TOULMIN, Stephen (2001), *Return to Reason*. Cambridge, MA: Harvard University Press.

- TRAWICK, Paul B. (2003), *The Struggle for Water in Peru: Comedy and Tragedy in the Andean Commons*. Stanford: Stanford University Press.
- TRIBUNAL INTERNACIONAL DE JUSTIÇA (2005), "Legal Consequences of the Construction of a Wall in the Occupied Palestinian Territory D Advisory Opinion", *Israel Law Review*, 38, 17-82.
- TRUBEK, David; Moscher, James (2003), "New Governance, Employment Policy, and the European Social Model", in Gunther Teubner (org.), Governing Work and Welfare in a New Economy. Berlin: De Gruyter, 33-58.
- TRUBEK, David; Trubek, Louise G. (2005), "Hard and Soft Law in the Construction of Social Europe: the Role of the Open Method of Co-ordination", *European Law Journal*, 11 (3), 343–364.
- TULLY, James (2007), "The Imperialism of Modern Constitutional Democracy", in Martin Loughlin; Neil Walker (orgs.), Constituent Power and Constitutional Form. Oxford: Oxford University Press, 315-338.
- TUSHNET, Mark (1981), *The American Law of Slavery*, 1810-1860. Princeton: Princeton University Press.
- UNGER, Roberto (1998), Democracy Realized. Londres: Verso.
- VAN BERGEN, Jennifer; Valentine, Douglas (2006), "The Dangerous World of Indefinite Detentions: Vietnam to Abu Ghraib", Case Western Reserve Journal of International Law, 37 (5-3), 449-508.
- VAN DE LINDE, Eric et al. (2002), Quick Scan of Post 9/11 National Counter-terrorism Policy-making and Implementation in Selected European Countries. Leiden: RAND Europe.
- VISVANATHAN, Shiv (1997), A Carnival for Science: Essays on Science, Technology and Development. Delhi: Oxford University Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel M. (1974), *The Modern World-system*. Nova Iorque: Academic Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel M. (2004), World-systems Analysis: an Introduction. Durham, NC: Duke University Press.
- WERBNER, Pnina (1999), "Global Pathways: Working Class Cosmopolitans and the Creation of Transnational Ethnic Worlds", *Social Anthropology*, 7 (1), 17-37.
- WERBNER, Richard (2002), "Cosmopolitan Ethnicity, Entrepreneurship and the Nation: Minority Elites in Botswana", *Journal of Southern African Studies*, 28 (4), 731-53.
- WILLIAMS, Eric (1994 [1944]), Capitalism and Slavery. Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press.
- WHITEHEAD, John W.; Aden, Steven H. (2002), "Forfeiting Enduring Freedom for Homeland Security: A Constitutional Analysis of the USA Patriot Act and the

- Justice Department's Anti-Terrorism Initiatives", *American University Law Review*, 51 (6), 1081-1133.
- WILSON, William Justus (1987), The Truly Disadvantaged: the Inner City, the Underclass and Public Policy. Chicago: University of Chicago Press.
- WIREDU, Kwasi (1990), "Are There Cultural Universals?", Quest, 4 (2), 5-19.
- WIREDU, Kwasi (1996), Cultural Universals and Particulars: An African Perspective. Bloomington: Indiana University Press.
- WIREDU, Kwasi (1997), "African Philosophy and Inter-cultural Dialogue", *Quest*, 11 (1/2), 29-41.
- WISHNIE, Michael J. (2004), "State and Local Police Enforcement of Immigration Laws", University of Pennsylvania Journal of Constitutional Law, 6 (5), 1084-115.
- ZELMAN, Joshua D. (2002), "Recent Developments in International Law: Anti-Terrorism Legislation D Part One: an Overview", *Journal of Transnational Law & Policy*, 11 (1), 183-200.

# CAPÍTULO 2

# COLONIALIDADE DO PODER E CLASSIFICAÇÃO SOCIAL

Aníbal Quijano

#### Introdução

A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do padrão mundial do poder capitalista. Sustenta-se na imposição de uma classificação racial/étnica da população do mundo como pedra angular do referido padrão de poder e opera em cada um dos planos, meios e dimensões, materiais e subjectivos, da existência social quotidiana e da escala societal. Origina-se e mundializa-se a partir da América.

Com a constituição da América (Latina),<sup>2</sup> no mesmo momento e no mesmo movimento históricos, o emergente poder capitalista torna-se mundial, os seus centros hegemónicos localizam-se nas zonas situadas sobre o Atlântico – que depois se identificarão como Europa – e como eixos centrais do seu novo padrão de dominação estabelecem-se também a colonialidade e a modernidade. Em pouco tempo, com a América (Latina) o capitalismo torna-se mundial, eurocentrado, e a colonialidade e modernidade instalam-

¹ Colonialidade é um conceito diferente de, ainda que vinculado a, Colonialismo. Este último refere-se estritamente a uma estrutura de dominação/exploração onde o controlo da autoridade política, dos recursos de produção e do trabalho de uma população determinada domina outra de diferente identidade e cujas sedes centrais estão, além disso, localizadas noutra jurisdição territorial. Mas nem sempre, nem necessariamente, implica relações racistas de poder. O colonialismo é, obviamente, mais antigo, enquanto a Colonialidade tem vindo a provar, nos últimos 500 anos, ser mais profunda e duradoira que o colonialismo. Mas foi, sem dúvida, engendrada dentro daquele e, mais ainda, sem ele não poderia ser imposta na intersubjectividade do mundo tão enraizado e prolongado. Pablo González Casanova (1965) e Rodolfo Stavenhagen (1965) propuseram chamar Colonialismo Interno ao poder racista/etnicista que opera dentro de um Estado-Nação. Mas isso só teria sentido a partir de uma perspectiva eurocêntrica sobre o Estado-Nação. Sobre as minhas propostas acerca do conceito de colonialidade do poder remeto, sobretudo, para os meus textos Quijano, 1991, 1993a, 1994, assim como Quijano e Wallerstein, 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A apropriação do nome América pelos Estados Unidos da América do Norte originou uma grande confusão que obriga a recordar que originalmente o nome correspondia exclusivamente aos domínios ibéricos neste continente, que iam desde a Terra do Fogo até mais ou menos ao meio sudoeste do actual território dos Estados Unidos.

se associadas como eixos constitutivos do seu específico padrão de poder,<sup>3</sup> até hoje.

No decurso da evolução dessas características do poder actual foram-se configurando novas identidades societais da colonialidade – *índios, negros, azeitonados, amarelos, brancos, mestiços* – e as geoculturais do colonialismo, como *América, África, Extremo Oriente, Próximo Oriente* (as suas últimas, mais tarde, Ásia), *Ocidente* ou *Europa* (Europa Ocidental, depois). E as relações intersubjectivas correspondentes, nas quais se foram fundindo as experiências do colonialismo e da colonialidade com as necessidades do capitalismo, foram-se configurando como um novo universo de relações intersubjectivas de dominação sob hegemonia eurocentrada. Esse específico universo é o que será depois denominado como a *modernidade*.

Desde o século XVII, nos principais centros hegemónicos desse padrão mundial de poder, nessa centúria, não sendo um acaso a Holanda (Descartes, Spinoza) e a Inglaterra (Locke, Newton), desse universo intersubjectivo, foi elaborado e formalizado um modo de produzir conhecimento que dava conta das necessidades cognitivas do capitalismo: a medição, a externalização (ou objectivação) do cognoscível em relação ao conhecedor, para o controlo das relações dos indivíduos com a natureza e entre aquelas em relação a esta, em especial a propriedade dos recursos de produção. 4 Dentro dessa mesma orientação foram também, já formalmente, naturalizadas as experiências, identidades e relações históricas da colonialidade e da distribuição geocultural do poder capitalista mundial. Esse modo de conhecimento foi, pelo seu carácter e pela sua origem, eurocêntrico. Denominado racional, foi imposto e admitido no conjunto do mundo capitalista como a única racionalidade válida e como emblema da modernidade. As linhas matrizes dessa perspectiva cognitiva mantiveram-se, não obstante as mudanças dos seus conteúdos específicos, das críticas e dos debates, ao longo da duração do poder mundial do capitalismo colonial e moderno. Essa é a modernidade/racionalidade que está agora, finalmente, em crise.5

O eurocentrismo não é exclusivamente, portanto, a perspectiva cognitiva dos europeus, ou apenas dos dominantes do capitalismo mundial, mas

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Veja-se a entrevista a Quijano "La Modernidad, el Capitalismo y América Latina nacen el mismo día". (Illa, n 10, Janeiro 1991, Lima, Perú).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Veja-se, sobre este tema, os capítulos de Boaventura de Sousa Santos e de Enrique Dussel, que analisam também este tema.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Discuti antes estas questões em Quijano, 1988, e 1991.

também do conjunto dos educados sob a sua hegemonia. E embora isso implique um componente etnocêntrico, este não o explica, nem é a sua fonte principal de sentido. Trata-se da perspectiva cognitiva durante o longo tempo do conjunto do mundo eurocentrado do capitalismo colonial/moderno e que *naturaliza* a experiência dos indivíduos neste padrão de poder. Ou seja, fá-las entender como *naturais*, consequentemente como dadas, não susceptíveis de ser questionadas.

Desde o século XVIII, sobretudo com o Iluminismo, no eurocentrismo foi-se afirmando a mitológica ideia de que a Europa<sup>6</sup> era pré-existente a esse padrão de poder, que já era antes um centro mundial de capitalismo que colonizou o resto do mundo, elaborando por sua conta, a partir do seio da modernidade e da racionalidade. E que nessa qualidade, a Europa e os europeus eram o momento e o nível mais avançados no caminho linear, unidireccional e contínuo da espécie. Consolidou-se assim, juntamente com essa ideia, outro dos núcleos principais da colonialidade/modernidade eurocêntrica: uma concepção de *humanidade* segundo a qual a população do mundo se diferenciava em inferiores e superiores, irracionais e racionais, primitivos e civilizados, tradicionais e modernos.

Mais tarde, especialmente a partir de meados do século XIX e apesar da continuada evolução da mundialização do capitalismo, foi saindo da perspectiva hegemónica da percepção da totalidade mundial do poder capitalista e do seu longo tempo de reprodução, mudança e crise. O lugar do capitalismo mundial foi ocupado pelo Estado-nação e pelas relações entre Estadosnação, não só como unidade de análise mas como único enfoque válido do conhecimento sobre o capitalismo. Não só no liberalismo, mas também no chamado materialismo histórico, a mais difundida e a mais eurocêntrica das vertentes derivadas da heterogénea herança de Marx.

A revolta intelectual contra essa perspectiva e contra esse modo eurocentrista de produzir conhecimento nunca esteve exactamente ausente, particularmente na América Latina.<sup>7</sup> Mas apenas levanta voo depois da Segunda

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Europa é, aqui, o nome de uma metáfora, de uma zona geográfica e da sua população. Refere-se a tudo o que se estabeleceu como uma expressão racial/étnica/cultural da Europa, como um prolongamento dela, ou seja, como um carácter distintivo da identidade não submetida à colonialidade do poder.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Uma crítica explícita ao evolucionismo unilinear e unidireccional do eurocentrismo está já presente, por exemplo, em *El Antimperialismo y el APRA* (escrito, segundo o seu autor em 1924 ainda que a sua primeira edição seja de Ercilla 1932, Santiago, Chile)

Guerra Mundial, começando obviamente nas áreas dominadas e dependentes do mundo capitalista. Quando se trata do poder, é sempre a partir das margens que mais costuma ser vista, e mais cedo, porque entra em questão, a totalidade do campo de relações e de sentidos que constitui tal poder.

Da América Latina, sem dúvida a mais influente das tentativas de mostrar de novo a mundialidade do capitalismo, foi a proposta de Raul Prebisch, e dos seus associados, de pensar o capitalismo como um sistema mundial diferenciado em 'centro' e 'periferia'. Foi retomada e reelaborada na obra de Immanuel Wallerstein, cuja proposta teórica do 'moderno sistema-mundo', de uma perspectiva onde confluem a visão marxiana do capitalismo como um sistema mundial e a braudeliana sobre a longa duração histórica, reabriu e renovou de modo decisivo o debate sobre a reconstituição de uma perspectiva global, na investigação científico-social do último quartel do século XX.<sup>8</sup>

Nesse novo contexto, estão hoje activos outros componentes do debate latino-americano que apontam para uma nova ideia da totalidade histórico-social, núcleo de uma racionalidade não-eurocêntrica. Principalmente, as propostas sobre a colonialidade do poder e sobre a heterogeneidade histórico-estrutural de todos os mundos de existência social.

# 1. A Questão do Poder no Eurocentrismo

Tal como o conhecemos historicamente, à escala societal o poder é o espaço e uma malha de relações sociais de exploração/dominação/conflito articuladas, basicamente, em função e em torno da disputa pelo controlo dos seguintes meios de existência social: 1) o trabalho e os seus produtos; 2) dependente do anterior, a 'natureza' e os seus recursos de produção; 3) o sexo, os seus produtos e a reprodução da espécie; 4) a subjectividade e os seus produtos, materiais e intersubjectivos, incluindo o conhecimento; 5) a autoridade e os seus instrumentos, de coerção em particular, para assegurar a reprodução desse padrão de relações sociais e regular as suas mudanças.<sup>9</sup>

de Haya de la Torre. E a percepção das relações económicas do poder no Peru, implicada no primeiro dos 7 *Ensaios de Interpretación de la Realidad Peruana* (Lima, 1928) de José Carlos Mariátegui, pode ser considerada como o embrião do conceito de heterogeneidade histórico-estrutural elaborado em meados dos anos 60 (Quijano, 1966).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Veja-se Prebisch 1963, 1976, 1981, assim como Wallerstein, 1974, 1976, 1980.

 $<sup>^{9}</sup>$ Não entrarei, desta vez, na discussão das origens e fontes desse tipo de relações sociais.

Nas duas últimas centúrias, no entanto, e até às irrupções das questões de subjectividade e de género no debate, o olhar eurocêntrico não conseguiu perceber todos esses meios na configuração do poder, porque foi dominado pela confrontação entre duas das principais vertentes de ideias: uma, hegemónica, o liberalismo; e outra, subalterna, ainda que de intenção contestária, o materialismo histórico.

O liberalismo não tem uma perspectiva unívoca sobre o poder. A sua mais antiga variante (Hobbes) sustenta que é a autoridade, acordada por indivíduos até então dispersos, o que coloca os componentes da existência social numa ordem adequada às necessidades da vida individual. Embora de novo actual, como sustento do neoliberalismo, durante grande parte do século XX cedeu terreno à predominância das propostas do estruturalismo, do estrutural-funcionalismo e do funcionalismo, cujo elemento comum em relação ao problema é que a sociedade se ordena em torno de um limitado conjunto de padrões historicamente invariantes, pelo que os componentes de uma sociedade guardam entre si relações contínuas e consistentes em razão das suas respectivas funções e estas, por sua vez, são inerentes ao carácter de cada elemento. Com todas essas variantes coexistem hoje e combinam-se de vários modos, o velho empirismo e o novo pós-modernismo para os quais não há tal coisa como uma estrutura global de relações sociais, uma sociedade, enquanto uma totalidade determinada e distinguível das outras. Dessa maneira, dão a mão à antiga proposta hobbesiana.

Para o materialismo histórico, a mais eurocêntrica das versões da heterogénea herança de Marx, as estruturas societais constituem-se sobre a base das relações que se estabelecem para o controlo do trabalho e dos seus produtos. Tais relações denominam-se relações de produção. Mas ao contrário das variantes do liberalismo, não só afirma a primazia de um dos meios – o trabalho e as relações de produção – sobre os outros, como também e com idêntica insistência, que a ordem configurada corresponde a uma cadeia de determinações que provém do meio primado e atravessa o conjunto. Desse ponto de vista, o controlo do trabalho é a base sobre a qual se articulam as relações de poder e, ao mesmo tempo, o determinante do conjunto e de cada uma delas.

Apesar das suas muitas e bem marcadas diferenças, em todas essas vertentes pode discernir-se um conjunto de pressupostos e de problemas comuns que indicam a linhagem eurocêntrica comum. Aqui, é pertinente pôr em relevo, principalmente duas questões. Em primeiro lugar, todas pressupõem uma estrutura configurada por elementos historicamente homogé-

neos, não obstante a diversidade de formas e caracteres, que guardam entre si relações contínuas e consistentes – seja pelas suas 'funções', seja pelas suas cadeias de determinações – lineares e unidireccionais, no tempo e no espaço. Toda a estrutura societal é, nesse perspectiva, orgânica ou sistémica, mecânica. E essa é, exactamente, a opção preferencial do eurocentrismo na produção do conhecimento histórico. Nessa opção algo chamado 'sociedade', enquanto uma articulação de múltiplas existências sociais numa única estrutura, ou não é possível ou não tem lugar na realidade, como no velho empirismo e no novo pós-modernismo, ou se existe só pode ser de modo sistémico ou orgânico.

Em segundo lugar, em todas essas vertentes subjaz a ideia que de algum modo as relações entre os componentes de uma estrutura societal são dadas, ahistóricas, ou seja, são o produto da actuação de algum agente anterior à história das relações entre as gentes. Se, como em Hobbes, se faz intervir acções e decisões humanas na origem da autoridade e da ordem, não se trata em rigor de nenhuma história, ou nem sequer de um mito histórico, mas de um mito metafísico: postula um estado de natureza, com indivíduos humanos que entre si não têm relações distintas com a contínua violência, ou seja, que não possuem entre si genuínas relações sociais. Se em Marx também se faz intervir acções humanas na origem das 'relações de produção', para o materialismo histórico isso acontece por fora de toda a subjectividade. Isto é, também metafísica e não historicamente. No funcionalismo, no estruturalismo e no estrutural funcionalismo, os indivíduos estão submetidos ab initio ao império de certos padrões de conduta historicamente invariantes. A perspectiva, em qualquer das suas variantes, implica pois um postulado historicamente impossível: que as relações entre os elementos de um padrão histórico de poder têm já determinadas as suas relações antes de toda a história. Ou seja, como se fossem relações definidas previamente num reino ôntico, ahistórico ou transhistórico.

A modernidade eurocêntrica não parece ter terminado com o exercício de secularizar a ideia de um deus providencial. De outro modo, conceber a existência social de gentes concretas como configurada *ab initio* e por elementos historicamente homogéneos e consistentes, destinados indefinidamente a ter entre si relações contínuas, lineares e unidireccionais, seria desnecessária e, no fim de contas, impensável.

## 2. A Heterogeneidade Histórico-Estrutural do Poder

Semelhante perspectiva de conhecimento dificilmente poderia dar conta da experiência histórica. Em primeiro lugar, não se conhece padrão algum de poder no qual os seus componentes se relacionem desse modo e especialmente ao longo do tempo. Longe disso, trata-se sempre de uma articulação estrutural entre elementos historicamente heterogéneos. Ou seja, que provêm de histórias específicas e de espaços-tempos distintos e distantes entre si, que desse modo têm formas e caracteres não só diferentes, mas descontínuos, incoerentes e ainda conflituosos entre si, em cada momento e ao longo do tempo. Disso são uma demonstração histórica eficiente, talvez melhor que nenhuma outra experiência, precisamente a constituição e o desenvolvimento históricos da América e do Capitalismo Mundial, Colonial e Moderno.

Em cada um dos principais meios da existência social cujo controlo é disputado por indivíduos, e de cujas vitórias e derrotas se formam as relações de exploração/dominação/conflito que constituem o poder, os elementos componentes são sempre historicamente heterogéneos. Assim, no capitalismo mundial o trabalho existe actualmente, como há 500 anos, em todas e cada uma das suas formas historicamente conhecidas (salário, escravidão, servidão, pequena produção mercantil, reciprocidade), mas todas elas estão ao serviço do capital, articulando-se em torno da sua forma salarial. Mas do mesmo modo, em qualquer dos outros meios, a autoridade, o sexo, a subjectividade, estão presentes todas as formas historicamente conhecidas sob a primazia geral das suas formas chamadas modernas: o 'Estado-nação', a 'família burguesa', a 'racionalidade moderna'.

O que é realmente notável de toda a estrutura societal é que elementos, experiências, produtos, historicamente descontínuos, distintos, distantes e heterogéneos possam articular-se juntos, não obstante as suas incongruências e os seus conflitos, na trama comum que os urde numa estrutura conjunta. A pergunta pertinente indaga acerca do que produz, permite ou determina semelhante campo de relações e outorga-lhe o carácter e o comportamento de uma totalidade histórica específica e determinada. E como a experiência da América e do actual mundo capitalista mostra, em cada caso o que na primeira instância gera as condições para essa articulação é a capacidade que um grupo consegue obter ou encontrar, para se impor sobre os outros e articular sob o seu controlo, numa nova estrutura societal, as suas heterogéneas histórias. É sempre uma história de necessidades, mas igualmente de intenções, de desejos, de conhecimentos ou ignorâncias, de opções e de preferências,

de decisões certeiras ou erróneas, de vitórias e derrotas. De nenhum modo, em consequência, da acção de factores extra-históricos. As possibilidades de acção das gentes não são infinitas, ou sequer muito numerosas e diversas. Os recursos que disputam não são abundantes. Mais significativo ainda é o facto de que as acções ou omissões humanas não podem separar-se do que está previamente feito e existe como condicionante das acções, externamente ou não da subjectividade, do conhecimento e/ou dos desejos e das intenções. Por isso, as opções, queridas ou não, conscientes ou não, para todos ou para alguns, não podem ser decididas, nem actuadas num vacuum histórico. Disto se deriva, no entanto, não necessariamente em todo o caso, que as opções estejam inscritas já numa determinação extra-histórica, supra-histórica ou transhistórica, como no destino da tragédia grega clássica. Não são, em suma, inevitáveis. Ou seria-o no facto de que Colombo tropeçasse no que chamou La Hispaniola em lugar do que chamamos Nova Iorque? As condições técnicas dessa aventura permitiam o mesmo, fosse um ou outro resultado, ou o fracasso de ambos. Pense-se em todas as implicações fundamentais, não banais, de tal questão, para a história do mundo capitalista. Sobre o problema da colonialidade do poder, em primeiro lugar.

A capacidade e a força que serve a um grupo para se impor a outros não é, no entanto, suficiente para articular histórias heterogéneas numa ordem estrutural duradoura. Elas certamente produzem autoridade enquanto capacidade de coerção. A força e a coerção ou, no olhar liberal, o consenso, não podem, contudo, produzir nem reproduzir duradouramente a ordem estrutural de uma sociedade, ou seja, as relações entre os componentes de cada um dos meios da existência social, nem as relações entre os próprios meios. Nem, em especial, produzir o sentido do movimento e do desenvolvimento históricos da estrutura societal no seu conjunto. A única coisa que pode fazer a autoridade é obrigar, ou persuadir, os indivíduos a submeter-se a essas relações e a esse sentido geral do movimento da sociedade que os habita. Desse modo, contribui à sustentação, à reprodução dessas relações e ao controlo das suas crises e das suas mudanças. Se desde Hobbes, no entanto, o liberalismo insiste em que a autoridade decide a ordem societal, a ordem estrutural das relações de poder, é porque também insiste em que todos os outros meios de existência social articulados nessa estrutura são *naturais*. Mas se não se admite esse impossível carácter não-histórico da existência social, deve procurar-se noutra instância histórica a explicação de que a existência social consista em meios ou em campos de relações sociais específicas e que tais campos tendam a articular-se num campo conjunto de relações, cuja

configuração estrutural e sua reprodução ou remoção no tempo se reconhece com o conceito de sociedade. Onde encontrar essa instância?

Já foi assinalada a dificuldade das propostas estruturalistas e funcionalistas, não só para dar conta da heterogeneidade histórica das estruturas societais, como também por implicar relações necessariamente consistentes entre os seus componentes. Resta, consequentemente, a proposta marxiana (uma das fontes do materialismo histórico) sobre o trabalho como meio primado de toda a sociedade e do controlo do trabalho como o primado em todo o poder societal. São dois os problemas que levanta esta questão e que requerem que sejam discutidos.

Em primeiro lugar, é verdade que a experiência do poder capitalista mundial, eurocentrado e colonial/moderno, mostra que é o controlo do trabalho o factor supremo neste padrão de poder: este é, em primeiro lugar, capitalista. Em consequência, o controlo do trabalho pelo capital é a condição central do poder capitalista. Mas em Marx implica-se, de um lado, a homogeneidade histórica deste e dos outros factores, e por outro, que o trabalho determina, todo o tempo e de modo permanente, o carácter, o lugar e a função de todos os outros meios na estrutura do poder. Contudo, se se examinar de novo a experiência do padrão mundial do poder capitalista, nada permite verificar a homogeneidade histórica dos seus componentes, nem sequer dos fundamentais, seja do trabalho, do capital, ou do capitalismo. Pelo contrário, dentro de cada uma dessas categorias não só coexistem, como se articulam e se combinam todas e cada uma das formas, etapas e níveis da história de cada uma delas. Por exemplo, o trabalho assalariado existe hoje, como no início da sua história, ao lado da escravidão, da servidão, da pequena produção mercantil, da reciprocidade. E todos eles se articulam entre si e com o capital. O próprio trabalho assalariado diferencia-se entre todas as formas históricas de acumulação, desde a chamada originária ou primitiva, a mais valia extensiva, incluindo todas as gradações da intensiva e todos os níveis que a actual tecnologia permite e contém, até àqueles em que a força viva do trabalho individual é virtualmente insignificante. O capitalismo abarca, e tem de abarcar, todo esse complexo e heterogéneo universo sob o seu domínio. Em relação à cadeia unidireccional de determinações que permite ao trabalho articular os outros meios e mantê-los articulados no longo prazo, a experiência do padrão do poder capitalista, mundial, eurocentrado e colonial/moderno também não mostra nada que obrigue a admitir que o rasgo capitalista tenha tornado necessários, no sentido de inevitáveis, os outros. Por outro lado, sem dúvida que o carácter capitalista deste padrão de poder tem implicações decisivas sobre o carácter e sentido das relações intersubjectivas, das relações de autoridade e sobre as relações em torno do sexo e dos seus produtos. Mas, primeiro, só se se ignorar a heterogeneidade histórica dessas relações e do modo em que se ordenam em cada meio e entre eles, seria possível admitir a unilinearidade e a unidireccionalidade dessas implicações. E, segundo, neste momento do debate deveria ser óbvio que embora o actual modo de controlar o trabalho tenha implicações sobre, por exemplo, a intersubjectividade societal, sabemos do mesmo modo que para que se optasse pela forma capitalista de organizar e controlar o trabalho, foi sem dúvida necessária uma intersubjectividade que a tornasse possível e preferível. As determinações não são, pois, não podem ser, unilineares nem unidireccionais. E não só são recíprocas. São heterogéneas, descontínuas, inconsistentes, conflituosas, como corresponde a relações entre elementos que têm, todos e cada um, tais características.

A articulação de elementos heterogéneos, descontínuos e conflituosos numa estrutura comum, num determinado campo de relações, implica pois, requer, relações de recíprocas, determinações múltiplas e heterogéneas.

O estruturalismo e o funcionalismo não conseguiram perceber essas necessidades históricas. Tomaram um mau caminho, reduzindo-as à ideia de relações funcionais entre os elementos de uma estrutura societal. De todos os modos, no entanto, para que uma estrutura histórica estruturalmente heterogénea tenha o movimento, o desenvolvimento, ou se se quiser o comportamento, de uma totalidade histórica, não bastam tais modos de determinação recíproca e heterogénea entre os seus componentes. É indispensável que um (ou mais) entre eles tenha a primazia – no caso do capitalismo, o controlo combinado do trabalho e da autoridade – mas não como determinante ou base de determinações no sentido do materialismo histórico, mas estritamente como *eixo(s)* de articulação do conjunto.

Desse modo, o movimento conjunto dessa totalidade, o sentido do seu desenvolvimento, abarca, transcende, nesse sentido específico, cada um dos seus componentes. Ou seja, determinado campo de relações societais comporta-se como uma totalidade. Mas semelhante totalidade histórico-social, como articulação de heterogéneos, descontínuos e conflituosos elementos, não pode ser de modo algum fechada, não pode ser um organismo, nem pode ser, como uma máquina, consistente de modo sistémico e constituir uma entidade na qual a lógica de cada um dos elementos corresponde à de cada um dos outros. Os seus movimentos de conjunto não podem ser, consequentemente, unilineares, nem unidireccionais, como seria necessariamente o caso de entidades orgânicas ou sistémicas ou mecânicas.

# 3. Notas Sobre a Questão da Totalidade

Acerca dessa problemática é indispensável continuar a indagar e a debater as implicações do paradigma epistemológico da relação entre o todo e as partes em relação à existência histórico-social. O eurocentrismo levou virtualmente todo o mundo a admitir que numa totalidade o todo tem absoluta primazia determinante sobre todas e cada uma das partes e que, portanto, há uma e só uma lógica que governa o comportamento do todo e de todas e de cada uma das parts. As possíveis variantes do movimento de cada parte são secundárias, sem efeito sobre o todo e reconhecidas como *particularidades* de uma regra ou lógica geral do todo a que pertencem.

Não é, aqui, pertinente, por razões óbvias, colocar um debate sistemático acerca do paradigma em que a modernidade eurocêntrica acabou por ser admitido como uma das pedras singulares da racionalidade e que na produção do conhecimento concreto chega a ser actuado com a espontaneidade da respiração, ou seja, de maneira inquestionável. A única coisa que, aqui, proponho é abrir a questão restrita das suas implicações no conhecimento específico da experiência histórico-social.

À partida, é necessário reconhecer que todo o fenómeno histórico-social consiste na expressão de uma relação social ou numa malha de relações sociais. Por isso, a sua explicação e o seu sentido não podem ser encontrados senão em relação a um campo de relações maior que o que lhe corresponde. Este campo de relações, em relação ao qual um determinado fenómeno pode ter explicação e sentido, é o que aqui se assume como conceito de totalidade histórico-social. A continuada presença deste paradigma na investigação e no debate histórico-social, desde sobretudo o final do século XVIII, não é um acidente: dá conta do reconhecimento da sua tremenda importância, antes do mais porque permitiu libertar-se do atomismo empirista e do providencialismo. Não obstante, o empirismo atomístico não só se manteve no debate, como também encontrou agora uma nova expressão no chamado pós-modernismo filosófico-social. Em ambos nega-se a ideia de totalidade e da sua necessidade na produção do conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> O termo filosófico-social cumpre aqui a função de fazer notar que o intenso processo de renovação do debate filosófico tem uma marca particular: não se trata só de um prolongamento do velho debate sobre as velhas questões da metafísica eurocêntrica, mas muito mais para além das questões levantadas no debate histórico social dos últimos 200 anos e, particularmente, na segunda metade do século XX. O reconhecimento deste traço é importante, não só, e não tanto, porque indica a influência das ciências sociais sobre a

A renovação e a expansão da visão atomística da experiência histórico-social em plena crise da modernidade/racionalidade também não é um acidente. É um assunto complexo e contraditório. Mostra, por um lado, que agora é mais perceptível o facto de que as ideias dominantes da totalidade deixem de fora dela muitas, demasiadas, áreas da experiência histórico-social, ou as acolhem somente de modo distorcido. Mas, por outro lado, também não é acidental a explícita associação da negação da totalidade com a negação da realidade do poder societal, tanto no novo pós-modernismo como no velho empirismo.

Com efeito, o que o paradigma da totalidade permitiu perceber na história da existência social de gentes concretas foi, precisamente, o poder como a mais persistente forma de articulação estrutural de alcance societal. Desde então, seja para o colocar em questão ou para sua defesa, o ponto de partida foi o reconhecimento da sua existência real na vida dos indivíduos. Mas, sobretudo, foi a crítica do poder o que acabou por ser colocado no próprio centro do estudo e do debate histórico-social.

Por outro lado, na visão atomística, seja do velho empirismo ou do novo pós-modernismo, as relações sociais não formam campos complexos de relações sociais em que estão articulados todos os meios diferenciáveis da existência social e, consequentemente, de relações sociais. Ou seja, algo que se poderia chamar sociedade não tem lugar na realidade. Portanto, encontrar explicação e sentido dos fenómenos sociais não é possível nem necessário. A experiência contingente, e a descrição como representação, seriam a única coisa necessária e legítima. A ideia de totalidade não só não seria necessária, como, e sobretudo, seria uma distorção epistemológica. A ideia que remete para a existência de estruturas duradoiras de relações sociais cede lugar à ideia de fluências instáveis e cambiantes, que não chegam a solidificar nas estruturas.<sup>11</sup>

Para poder negar a realidade do poder societal, o empirismo e o pósmodernismo exigem a negação da ideia de totalidade histórico-social e da existência de um meio primado na configuração societal, agindo como eixo de articulação dos outros. O poder no velho empirismo só existe como

filosofia, mas, antes do mais, porque este debate é vital para a elaboração de uma racionalidade alternativa à eurocêntrica e para a renovação dos fundamentos do conhecimento histórico-social.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Anrup (1985) apresenta uma boa revisão das posições em debate e um bem armado ataque contra o conceito de totalidade.

autoridade, num só meio de relações sociais, por definição, dispersas. No pós-modernismo, desde as suas origens pós-estruturalistas, o poder só existe à escala das micro-relações sociais e como fenómeno disperso e fluido. Não tem sentido, consequentemente, para nenhuma das vertentes do debate, pensar na mudança de algo que se poderia chamar sociedade no seu conjunto e colocar para isso os seus eixos de articulação ou os factores de determinação que devem ser alterados. A mudança histórica seria estritamente um assunto individual, ainda que fossem vários os indivíduos comprometidos em micro-relações sociais.

Nesse confronto entre as ideias orgânicas e sistémicas de totalidade, de um lado, e a negação de toda a ideia de totalidade, do outro, parecerá, pois, tratar-se de opiniões muito contrastantes, inclusive referidas a perspectivas epistémicas não conciliáveis. Ambas têm, no entanto, uma linhagem eurocêntrica comum: nas duas posições, o paradigma eurocêntrico de totalidade é o único pensável. Dito de outro modo, nas duas subjaz o pressuposto nunca explicitado e discutido, já que nunca foi uma questão, de que toda a ideia de totalidade implica que o todo e as partes correspondem a uma mesma lógica de existência. Ou seja, têm uma homogeneidade básica que sustenta a consistência e a continuidade das suas relações, como num organismo, ou numa máquina, ou numa entidade sistémica. Nessa perspectiva, a negação da necessidade dessa ideia de totalidade na produção do conhecimento é extrema, mas não de todo arbitrária. Para as nossas actuais necessidades de conhecimento histórico-social, essa ideia de totalidade implica hoje distorções da realidade tão graves como as desvantagens do velho empirismo atomístico. Mas o que acontecerá se enfrentarmos as totalidades que consistem numa articulação de elementos historicamente heterogéneos, cujas relações são descontínuas, inconsistentes e conflituosas?

A resposta é que na existência societal as relações entre o todo e as partes são reais, mas necessariamente muito diferentes das que postula o eurocentrismo. Uma totalidade histórico-social é num campo de relações sócias estruturado pela articulação heterogénea e descontínua de diversos meios de existência social, cada um deles por sua vez estruturado com elementos historicamente heterogéneos, descontínuos no tempo, conflituosos. *Isso quer dizer que as partes num campo de relações de poder societal não são só partes.* São-no em relação ao conjunto do campo, da totalidade que este constitui. Consequentemente, movem-se geralmente dentro da orientação geral do conjunto. Mas não o são na sua relação separada com cada uma das outras. E sobretudo cada uma delas é uma unidade total na sua própria configuração porque tem

igualmente uma constituição historicamente heterogénea. Cada elemento de uma totalidade histórica é uma particularidade e, ao mesmo tempo, uma especificidade e, eventualmente até, uma singularidade. Todos eles se movem dentro da tendência geral do conjunto, mas têm ou podem ter uma autonomia relativa e que pode ser, ou chegar a ser, eventualmente, conflituosa com a do conjunto. Nisso reside também a moção da mudança histórico-social.

Significa isso que a ideia de totalidade não tem ali lugar, nem sentido? Nada disso. O que articula os elementos heterogéneos e descontínuos numa estrutura histórico-social é um eixo comum, através do qual tudo tende a mover-se geralmente de modo conjunto, agindo assim como uma totalidade. Mas essa estrutura não é, nem pode ser, fechada, como, pelo contrário, não pode deixar de ser uma estrutura orgânica ou sistémica. Por isso, ao contrário destas, se bem que esse conjunto tenda a mover-se ou a comportar-se numa orientação geral, não pode fazê-lo de uma maneira unilinear, nem unidireccional, nem unidimensional, porque estão em acção múltiplas, heterogéneas e até conflituosas pulsões ou lógicas de movimento. Em especial, se se considerar que são necessidades, desejos, intenções, opções, decisões e acções humanas as que estão constantemente em jogo.

Por outras palavras, os processos históricos de mudança não consistem, não podem consistir, na transformação de uma totalidade historicamente homogénea noutra equivalente, seja gradual e continuamente, ou por saltos e rupturas. Se assim fosse, a mudança implicaria a saída completa do cenário histórico de uma totalidade com todos os seus componentes, para que outra derivada dela ocupe o seu lugar. Essa é a ideia central, necessária, explícita no evolucionismo gradual e unilinear, ou implicada nas variantes do estruturalismo e do funcionalismo e, embora algo seja contra o seu discurso formal, também do próprio materialismo histórico. Assim não acontece, no entanto, na experiência real, e muito menos com o padrão de poder mundial que se constituiu na América. A mudança afecta de modo heterogéneo, descontínuo, os componentes de um dado campo histórico de relações sociais. Esse é, provavelmente, o significado histórico, concreto, do que se postula como contradição no movimento histórico da existência social.

A percepção de que um campo de relações sociais é constituído por elementos homogéneos, contínuos, ainda que contraditórios (no sentido hegeliano), leva à visão da história como uma sequência de mudanças que consistem na transformação de um conjunto homogéneo e contínuo noutro equivalente. E o debate sobre se isso acontece gradual e linearmente ou por 'saltos', e que costuma passar como um confronto epistemológico entre o

'positivismo' e a 'dialéctica' é, consequentemente, meramente formal. Não implica, na realidade, nenhuma ruptura epistemológica.

Pode ver-se, assim, o que leva muitos a libertarem-se de toda a ideia de totalidade, é que as ideias sistémicas ou orgânicas acerca dela chegaram a ser percebidas ou sentidas como um tipo de espartilho intelectual porque forçam a homogeneizar a experiência real e, desse modo, a vê-la de modo distorcido.

Isso não leva a negar, desde logo, a existência possível ou provada de totalidades orgânicas ou sistémicas. Há, de facto, organismos. E *mecanos* cujas partes encaixam umas nas outras de maneira sistémica. Mas toda a pretensão de ver desta maneira as estruturas societais é necessariamente distorcida.

De uma perspectiva orgânica ou sistémica da totalidade histórico-social, toda a pretensão de manejo de totalidades histórico-sociais, especialmente quando se trata de planificar desse modo a mudança, não pode deixar de conduzir a experiências que se deram a chamar, não por acaso, totalitárias. Ou seja, reproduzem à escala histórica o leito de Procusto. Ao mesmo tempo, no entanto, uma vez que não é inevitável que toda a ideia de totalidade seja sistémica, orgânica ou mecânica: a simples negação da ideia de totalidade no conhecimento histórico-social não pode deixar de estar associada à negação da realidade do poder à escala societal. Na realidade, revela o corte ideológico que a vincula ao poder vigente.

#### 4. A Questão da Classificação Social

Desde os anos 80, no meio da crise mundial do poder capitalista, tornouse mais pronunciada a derrota já tendencialmente visível dos regimes do despotismo burocrático, rivais do capitalismo privado; dos processos de democratização das sociedades e estados capitalistas da 'periferia'; e também dos movimentos dos trabalhadores orientados para a destruição do capitalismo. Esse contexto facilitou a revelação das correntes, que até ao momento eram ainda subterrâneas, que no seio do materialismo histórico começavam a manifestar um certo mal-estar com a sua concepção herdada acerca das classes sociais. <sup>12</sup> O rápido resultado foi, como acontece frequentemente, que

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> O debate sobre o problema das classes sociais já é antigo, ainda que se tenha tornado mais intenso depois da Segunda Guerra Mundial. Uma incisiva revisão é a de Tomich (1997). Contudo, provavelmente foi a conhecida polémica entre Ellen Meiskins Wood (1986) e Ernesto Laclau e Chantal Mouffe (1985) o que deu conta do momento de maior flexão climática da atmosfera intelectual do chamado 'marxismo ocidental' em relação à

o menino foi lançado com a água suja e as classes sociais se eclipsaram do cenário intelectual e político.

É óbvio que esse resultado foi parte da derrota mundial dos regimes e movimentos que disputavam a hegemonia mundial aos centros hegemónicos do capitalismo ou se confrontavam com o capitalismo. E facilitou a imposição do discurso neoliberal do capitalismo como um tipo de sentido comum universal, que desde então, e até há muito pouco tempo, se tornou não só dominante, como virtualmente único. E menos óbvio, no entanto, se foi única ou a principal explicação para poder passar-se com comodidade para o campo do adversário, que levou muitos habituais dos edifícios do materialismo histórico a despojararem-se, depois da derrota, de uma das suas armas predilectas. Ainda que essa seja a acusação ouvida com mais frequência, não é provável que seja a melhor dirigida.

É mais provável que, com a questão das classes sociais, entre os que cultivam ou são seguidores do materialismo histórico estivesse a acontecer algo equivalente às ideias orgânica ou sistémica acerca da totalidade: as derrotas e sobretudo as decepções no seu próprio campo político (o 'socialismo realmente existente') tornavam cada vez mais problemático o uso produtivo, sobretudo no campo do conhecimento, da versão do materialismo histórico sobre as classes sociais.

Esta versão tinha conseguido converter uma categoria histórica numa categoria estática, nos apropriados termos de E. P. Thompson (1963), e em grande medida esse era o produto que, segundo a descrição de Parkin (1979), se 'fabricava' e 'vendia' em muitas das universidades da Europa e dos Estados Unidos. E posto que para uma ampla maioria, esta versão era a única legitimada como correcta, o respectivo conceito de classes sociais começou a ser sentido também como um espartilho intelectual.

Os esforços para tornar mais suportável este espartilho, se bem que não fossem muito numerosos, ganharam uma grande audiência nos anos 70.

questão das classes sociais. Desde então, espalhou-se rapidamente o desuso do conceito, como aconteceu com quase todos os problemas teóricos centrais do debate precedente. Foram simplesmente retirados do debate e as ideias e conceitos em jogo entraram em desuso. O seu regresso começa, bem rapidamente, com a crise da hegemonia global, arrastada pelos apetites predatórios do capital financeiro e do desprestígio mundial do neoliberalismo.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Pensamento único* é o nome cunhado e reiteradamente usado por Ignacio Ramonet nas páginas de *Le Monde Diplomatique*, jornal que ele dirige.

Pense-se, por exemplo, na ressonância da obra de Nicos Poulantzas, numa vereda, ou na de Erik Olin Wright noutra frente. Esforços de crítica muito mais fecunda, menos numerosos, com menos audiência imediata, como a de E. P. Thompson, infelizmente não conduziram até a uma completa proposta alternativa<sup>14</sup>. De onde provêm as dificuldades com a teoria das classes sociais do materialismo histórico? O rasto mais nítido conduz a uma história com três estâncias distintas. Primeira, a constituição do materialismo histórico nos finais do século XIX, como um produto da hibridação marxo-positivista, no tardio Engels e nos teóricos da Social-Democracia europeia, especialmente alemã, com amplas e duradoiras reverberações entre os socialistas de todo o mundo. Segunda, a canonização da versão chamada marxismo-leninismo, imposta pelo despotismo burocrático estabelecido sob o estalinismo a partir de meados dos anos 20. Finalmente, a nova hibridação desse materialismo histórico com o estruturalismo, especialmente francês, depois da Segunda Guerra Mundial.<sup>15</sup>

O materialismo histórico, a respeito da questão das classes sociais, assim como noutras áreas, em relação à herança teórica de Marx, não é exactamente, uma ruptura, mas uma continuidade parcial e distorcida. Esse legado intelectual é reconhecidamente heterogéneo e é ainda mais o seu percurso final, produzido, precisamente, quando Marx colocou sob questão os núcleos eurocentristas do seu pensamento, infelizmente sem conseguir encontrar uma relação eficaz para os problemas epistémicos e teóricos implicados. Admite, pois, leituras heterogéneas. Mas o materialismo histórico, sobretudo na sua versão marxista-leninista, pretendeu, não sem êxito, fazê-la passar como uma obra sistematicamente homogénea e impor a sua própria leitura no sentido de ser admitido como o único legítimo herdeiro.

É sabido que Marx referiu expressamente que não era o descobridor das classes sociais, nem das suas lutas, uma vez que historiadores e economistas burgueses já o tinham feito antes (Marx, 1947: 71-74). Mas, embora Marx, curiosamente, não a mencione, <sup>16</sup> não há qualquer dúvida que foi na obra de

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>. Sobre estes autores veja-se especialmente Poulantzas, 1968; Wright, 1978, 1985.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Acerca do marxo-positivismo veja-se Shanin, 1984. Da avassaladora influência do estruturalismo francês no materialismo histórico depois da Segunda Guerra Mundial, a obra de Althusser e dos althusserianos é uma convincente e conhecida demonstração. E do devastadora que chegou a ser entre alguns deles, seguramente um notório exemplo é a obra de Hindess e Hirst, 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Não se pode passar por alto a intrigante ausência em Marx de quase toda a menção

Claude Henri de Saint-Simon e dos saintsimonianos que foram formulados pela primeira vez, muito antes de Marx, no início do século XIX, os elementos básicos daquilo que um século depois será conhecido como a teoria das classes sociais do materialismo histórico. Em particular na famosa *Exposition de la Doctrine*, publicada em 1828 pela chamada esquerda saintsimoniana, de larga influência no debate social e político durante boa parte do século XIX. Vale a pena recordar um dos seus notáveis trechos:

A exploração do homem pelo homem que tínhamos demonstrado no passado sob a sua forma mais directa, a mais grosseira, a escravidão, continua em muito alto grau nas relações entre proprietários e trabalhadores, entre patrões e assalariados; está-se longe, sem dúvida, da condição em que estas classes estão colocadas hoje em dia, à aquela em que se encontravam no passado amos e escravos, patrícios e plebeus, servos e senhores. Poderia parecer inclusive, à primeira vista, que não poderia fazer-se entre aquelas nenhuma comparação. Não obstante, deve reconhecer-se que uns não são mais que a prolongação dos outros. A relação do patrão com o assalariado é a última transformação que sofreu a escravidão. Se a exploração do homem pelo homem não tem mais esse carácter brutal que revestia na antiguidade; se ela não se oferece mais aos nossos olhos senão sob uma forma suavizada, não é por isso menos real. O operário não é, como o escravo, uma propriedade directa do seu patrão; a sua condição, sempre precária, está fixada sempre por uma transacção entre eles: mas essa transacção é livre da parte do operário? Não é, uma vez que está obrigado a aceitar sob pena de vida, reduzido como está a esperar a sua comida de cada dia nada mais que do seu trabalho da véspera.

### O texto prossegue pouco depois dizendo que

As vantagens de cada posição transmitem-se hereditariamente; os economistas tiveram de constatar um dos aspectos deste facto, a herança da miséria, ao reconhecer a

do pensamento saintsimoniano, especialmente da Exposition de la Doctrine, tanto mais pelo facto que usou todos os conceitos básicos e a terminologia dessas obras: a lista de classes sociais antagónicas que encabeça o Cap. I do Manifesto, está já integrada na Exposition (amos e escravos, patrícios e plebeus, senhores e servos), assim como classe operária, trabalhadores assalariados, proletários. Além disso, não é necessário forçar nada a Exposition para encontrar que toda a perspectiva da relação entre classes sociais e história e entre a exploração da classe operária ou proletariado e a revolução para pôr ponto final a todas as formas de exploração, estão já formuladas ali antes de reaparecer para a posteridade como as chaves da teoria revolucionária do materialismo histórico. Nesse sentido, o reconhecimento por Engels (Do Socialismo Utópico ao Socialismo Científico) da 'genial perspicácia' de Saint-Simon enquanto o coloca entre os 'socialistas utópicos', é tardio e interessado.

existência na sociedade de uma classe de 'proletários'. Hoje em dia, uma massa imensa de trabalhadores é explorada pelos homens cuja propriedade utilizam. Os chefes de indústria sofrem eles mesmos, nas suas relações com os proprietários, esta exploração, mas num grau incomparavelmente menor; por sua vez, eles participam da exploração que recai com todo o seu peso sobre a classe operária, ou seja, sobre a imensa maioria dos trabalhadores.<sup>17</sup>

As tensões que origina a divisão de classes da sociedade, dizem os autores, só poderão saldar-se com uma revolução inevitável que porá termo a todas as formas de exploração do homem pelo homem.

É sem dúvida notável, e não pode ser negado, que nesses parágrafos esteja já contido virtualmente todo o registo de ideias que serão incorporadas à teoria das classes sociais do materialismo histórico. Entre as principais dstingo: 1) A ideia de sociedade enquanto uma totalidade orgânica, a partir de Saint-Simon, eixo ordenador de toda uma perspectiva de conhecimento histórico-social e de que o materialismo histórico será a principal expressão. 2) O próprio conceito de classes sociais, referido a franjas de população homogeneizadas pelos seus respectivos lugares e papéis nas relações de produção da sociedade. 3) A exploração do trabalho e o controlo da propriedade dos recursos de produção como o fundamento da divisão da sociedade em classes sociais. Em Marx formarão mais tarde parte do conceito de relações de produção. 4) A nomenclatura das classes sociais cunhada a partir desse postulado, amos e escravos, patrícios e plebeus, senhores e servos, industriais e operários. 5) A perspectiva evolucionista, unidireccional, da história como sucessão de tais sociedades de classe, as quais no materialismo histórico serão conhecidas como 'modos de produção'. 6) A relação entre as classes sociais e a revolução final contra toda a exploração, não muito depois chamada revolução 'socialista'.

Não se esgotam ali as notáveis coincidências com o materialismo histórico a respeito da questão das classes sociais. Para um texto escrito depois de 300

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A Doctrine de Saint-Simon (1924), é também conhecida como Exposição da Doutrina, tendo sido publicada por Bazard e Enfantin (o chamado Papa Saintsimoniano) antes de que as suas frustrações com a Igreja Saintsimoniana os levassem a dedicar-se às grandes construções e Enfantin a montar as bases do sistema bancário francês. Acerca do pensamento de Saint-Simon e dos saintsimonianos, veja-se Quijano, 1964a). Outro texto dessa mesma época em que já está formulada a ideia de classes é L'Union Ouvrière, de Flora Tristan, a franco-peruana que, depois da sua frustrante estadia no Peru, no início do século XIX, se transformou numa agitadora e organizadora dos trabalhadores franceses.

anos de história do capitalismo mundial eurocentrado e colonial/moderno, não pode deixar de ser chamativa a sua cegueira absoluta a respeito de:

1) A coexistência e a associação, sob o capitalismo, de todas as formas de exploração/dominação do trabalho; 2) que, consequentemente, mesmo reduzindo as classes sociais apenas às relações de exploração/dominação em torno do trabalho, no mundo do capitalismo não existiam somente as classes sociais de 'industriais', de um lado, e a de 'operários' ou 'proletários' do outro, mas também a de 'escravos', 'servos' e 'plebeus', 'camponeses livres'; 3) sobre o facto de que as relações de dominação originadas na experiência colonial de 'europeus' ou 'brancos' e 'índios', 'negros', 'amarelos' e 'mestiços', implicavam profundas relações de poder que naquele período, por estarem tão estreitamente ligadas às formas de exploração do trabalho, pareciam 'naturalmente' associadas entre si; 4) que em consequência, a relação capital-salário não era o único eixo do poder, nem sequer na economia; 5) que havia outros eixos do poder que existiam e actuavam em meios que não eram somente económicos, como a 'raça', o género e a idade; 6) que, consequentemente, a distribuição de poder entre a população de uma sociedade não provinha exclusivamente das relações em torno do controlo do trabalho, nem se reduzia a elas.

O movimento da indagação de Marx sobre as classes sociais, não foi provavelmente alheio ao debate dos saintsimonianos. Mas, juntamente com as suas similaridades, tem também notáveis diferenças que aqui apenas é pertinente assinalar.

Em primeiro lugar, Marx manteve-se, é verdade, até quase final do seu trabalho, dentro da mesma perspectiva saintsimoniana, eurocêntrica, de uma sequência histórica unilinear e unidireccional de sociedades de classe. Contudo, como muito bem se sabe agora, ao ir-se familiarizando com as investigações históricas e com o debate político dos 'populistas' russos, percebeu que essas unidireccionalidade e unilinearidade deixavam fora da história outras experiências históricas decisivas. Chegou, assim, a ser consciente do eurocentrismo da sua perspectiva histórica. Mas não chegou a dar o salto epistemológico correspondente. O materialismo histórico posterior escolheu condenar e omitir esse trecho da indagação de Marx e agarrou-se dogmaticamente ao mais eurocentrista da sua herança (Shanin, 1984).

Por outro lado, também é verdade, como todo o mundo adverte, que há uma distinção perceptível entre a visão de Marx das relações de classe implicadas na sua teoria sobre o Capital e a que subjaz aos seus estudos históricos. O *Capital* nessa teoria é uma relação social específica de produção, cujos dois termos fundamentais são os capitalistas e os operários. Os primeiros, são os

que controlam essa relação. Nessa qualidade, são 'funcionários' do Capital. São os dominantes dessa relação. Mas fazem-no no seu próprio, privado, benefício. Nessa qualidade, são exploradores dos operários. Desse ponto de vista, ambos os meios são as classes fundamentais do Capital. Por outro lado, no entanto, e sobretudo na análise da conjuntura francesa, especialmente em *O 18 do Brumário de Luís Bonaparte*, Marx dá conta de várias classes sociais que, segundo as condições do conflito político-social, emergem, consolidam-se ou se retiram de cena: burguesia comercial, burguesia industrial, proletariado, grandes latifundiários, oligarquia financeira, pequena burguesia, classe média, lumpen-proletariado, grande burocracia. Também adverte, nas *Teorias da Mais Valia*, que David Ricardo se esquece de enfatizar o constante crescimento das classes médias.<sup>18</sup>

O materialismo histórico posterior, especialmente na sua versão marxista-leninista, manipulou as diferenças na indagação marxiana através de três propostas. A primeira é que as diferenças se devem ao nível da abstracção, teórico em *O Capital* e no histórico-conjuntural em *O 18 do Brumário*. A segunda é que essas diferenças são, além disso, transitórias, uma vez que no desenvolvimento do Capital a sociedade tenderá, de todos os modos, a polarizar-se nas duas classes sociais fundamentais. A terceira é que a teoria de *O Capital* implica que se trata de uma relação social estruturada independentemente da consciência e da vontade das pessoas e que, consequentemente, estas se encontram distribuídas nesta relação de maneira necessária e inevitável, por uma legalidade histórica que as excede. Nessa visão, as classes sociais são apresentadas como estruturas dadas pela natureza da relação social; os seus ocupantes são portadores das suas determinações e, portanto, os seus comportamentos deveriam expressar essas mesmas determinações estruturais.<sup>20</sup>

A primeira proposta tem confirmação nas próprias palavras de Marx. Assim, já no famoso e inacabado Capítulo sobre as Classes, do vol. III de O Capital, Marx defende que "os proprietários de simples força de trabalho, os pro-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Apud Nicolaus, 1967.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Não é outro, obviamente, o sentido da polémica obra de Lenine contra os 'populistas' russos, na sua obra *O Desenvolvimento do Capitalismo na Rússia*. Mas também o de alguns sociólogos da 'sociedade industrial', em particular Dahrendorf (1959).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> A que foi durante mais de meio século considerada como a mais autoritária de tais propostas é a de Lenine, no conhecido trabalho *Uma Grande Iniciativa* (Marx, Engels, *Marxismo*. Moscovo: Editorial Progresso).

prietários de capital e os proprietários de terras, cujas respectivas fontes de ingressos são os salários, o lucro e a renda do solo, ou seja, os operários assalariados, os capitalistas e os latifundiários, constituem as três grandes classes da sociedade moderna, baseada no regime capitalista de produção". Contudo, verifica que nem sequer em Inglaterra, não obstante ser a mais desenvolvida e 'clássica' das modernas sociedades capitalistas, "se apresenta em toda a sua pureza esta divisão da sociedade em classes", já que as classes médias e os estratos intermédios não deixam que sejam nítidas as linhas de separação entre classes. Mas imediatamente adverte que isso será depurado pelo progresso da lei do desenvolvimento capitalista que leva continuamente à polarização entre as classes fundamentais (Marx, 1966: vol. I: 607, ss).

Com O 18 do Brumário acontece, no entanto, uma dupla deslocação de problemática e perspectiva, que não se pode explicar somente porque se tratar de uma análise histórico-conjuntural. No movimento de reflexão marxiana, estão implícitas, de um lado, a ideia de que na sociedade francesa desse tempo não existe só o salário, mas várias e diversas outras formas de exploração do trabalho, todas articulados sob domínio do capital e em seu benefício. De algum modo, isso é um prelúdio à diferenciação entre capital (relação entre capital e salário) e o capitalismo (relações heterogéneas entre capital e todas as outras formas de trabalho), que confronta antecipadamente a teoria da articulação de modos de produção, produzida mais tarde pelo materialismo histórico. Por outro lado, a ideia segundo a qual as classes se formam, se desintegram ou se consolidam, parcial e temporalmente ou de modo definido e permanente, segundo o curso das lutas concretas das pessoas concretas disputando o controlo de cada meio do poder. Não são estruturas, nem categorias, anteriores a tais conflitos.

Essa linha de reflexão de Marx também está presente em *O Capital*, apesar de todas as suas conhecidas ambiguidades. Por isso, a terceira proposta estabelece uma diferença básica entre a perspectiva marxiana e a do materialismo histórico. Enquanto neste as classes sociais são ocupantes de um género de nichos estruturais onde as pessoas são colocadas e distribuídas em função das relações de produção, em Marx trata-se de um processo histórico concreto de classificação das pessoas. Ou seja, um processo de lutas em que uns conseguem submeter outros na disputa pelo controlo do trabalho e dos recursos de produção. Por outras palavras, as relações de produção não são externas, nem anteriores, às lutas das gentes, mas o resultados das lutas entre as pessoas pelo controlo do trabalho e dos recursos de produção, das vitórias de uns e das derrotas de outros e como resultado das quais se colocam e/ou são colocadas

ou classificadas. Essa é, sem dúvida, a proposta teórica implicada no famoso capítulo sobre a chamada Acumulação Primitiva.<sup>21</sup> De outro modo, a linha de análise de *O 18 do Brumário de Luís Bonaparte*, não faria sentido.

Na linha marxiana, consequentemente, as classes sociais não são estruturas, nem categorias, mas relações históricas, historicamente produzidas e nesse específico sentido historicamente determinadas, mesmo quando essa visão está reduzida a um só dos meios do poder, o trabalho. Por outro lado, no materialismo histórico, tal como assinala E. P. Thompson (1963), prolonga-se a visão 'estática', ou seja, ahistórica, que determina às classes sociais a qualidade das estruturas estabelecidas por relações de produção que se revelam por fora da subjectividade e das acções das pessoas, ou seja, antes de toda a história.

O materialismo histórico reconheceu, depois da Segunda Guerra Mundial, que a sua visão evolucionista e unidireccional das classes sociais e das sociedades de classe, apresentava problemas pendentes complicados. Em primeiro lugar, pela reiterada comprovação de que mesmo nos 'centros', algumas 'classes pré-capitalistas', a classe camponesa em particular, não saíam, nem pareciam dispostas a sair da cena histórica do 'capitalismo', enquanto outras, as classes médias, tendiam a crescer conforme o capitalismo se desenvolvia. Em segundo lugar, porque não era suficiente a visão dualista da passagem entre 'pré-capitalismo' e 'capitalismo' em relação às experiências do 'Terceiro Mundo', onde configurações de poder muito complexas e heterogéneas não correspondem às sequências e etapas esperadas na teoria eurocêntrica do capitalismo. Mas, porque não foi possível conseguiu encontrar uma saída teórica a partir da experiência histórica, apenas se chegou à proposta de 'articulação de modos de produção', sem se abandonar a ideia da sequência entre eles. Ou seja, tais 'articulações' não deixam de ser conjunturas da transição entre os modos 'pré-capitalistas' e o 'capitalismo'. 22 Doutro

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Veja-se Marx, 1966: vol I, cap. XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Essa linha caracterizou as investigações e os debates científico-sociais entre os marxistas estruturalistas franceses, sobretudo durante os anos 70 (entre outros, Pierre Philippe Rey, Claude Meillassoux). Em inglês, veja-se a compilação de Harold Wolp (1973). Na América Latina, uma parte dos investigadores optou por uma perspectiva diferente, segundo a qual o capitalismo é uma estrutura de exploração/dominação onde se articulam todas as formas historicamente conhecidas de exploração do trabalho, em torno de um eixo comum: as relações capital-salário. É a linha seguida nos meus próprios trabalhos, por exemplo, Quijano 1964b, 1966, 1969, e 1978.

modo, consistem na coexistência – obviamente transitória – do passado e do presente da sua visão histórica!

Ao materialismo histórico é-lhe alheia e hostil a ideia de que não se trata mais de 'modos de produção' articulados, mas do capitalismo como estrutura mundial de poder dentro do qual e ao seu serviço se articulam todas as formas historicamente conhecidas de trabalho, de controlo e de exploração do trabalho. Mas é assim, apesar de tudo, como existe o poder capitalista mundial, colonial/moderno. E isso é finalmente visível para todos no momento da globalização.

#### 5. O Conceito de Classe: da 'Natureza' à 'Sociedade'?

A ideia de 'classe' foi introduzida nos estudos sobre a 'natureza' ainda antes de ser sobre a 'sociedade'. Foi o 'naturalista' sueco Linneo o primeiro a usá-la na sua famosa 'classificação' botânica do século XVIII. Ele descobriu que era possível classificar as plantas segundo o número e a disposição dos estames das flores porque estas tendem a permanecer sem alterações no decurso da evolução.<sup>23</sup>

Não parece ter sido, e provavelmente não foi, basicamente diferente a maneira de conhecer que levou, primeiro, os historiadores franceses do século XVIII, e depois os saintsimonianos das primeiras décadas do século XIX, a diferenciar 'classes' de gentes na população europeia. Para Linneo as plantas estavam ali, no 'reino vegetal', dadas, e a partir de algumas das suas características empiricamente diferenciáveis, podiam ser 'classificadas'. Os que estudavam e debatiam a sociedade da Europa Centro-Nórdica no final do século XVIII e no início do século XIX, aplicaram a mesma perspectiva às pessoas e verificaram que era possível 'classificá-las' também a partir das suas características mais constantes e diferenciáveis (empiricamente, o seu lugar nos pares riqueza e pobreza, mando e obediência). Foi uma descoberta saintsimoniana verificar que a fonte principal dessas diferenças estava no controlo do trabalho e seus produtos e dos recursos da natureza empregues no trabalho. Os teóricos do materialismo histórico, desde o fim do século XIX, não produziram rupturas ou mutações decisivas quanto a esta perspectiva de conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Carlos de Linneo (Carolus Linnaeus em latim e em sueco Carl Von Linné [1707-1778]) foi o primeiro a elaborar um sistema de classificação dos organismos, em primeiro lugar para a botânica (Larson, 1971).

Obviamente, ao transferir o substantivo *classe* do mundo da 'natureza' para o da 'sociedade', era indispensável associá-lo com um adjectivo que legitimasse essa deslocação: a classe deixa de ser botânica e transforma-se em *social*. Mas esta deslocação foi basicamente semântica. O novo adjectivo não podia ser capaz, por si só, quer de cortar o cordão umbilical que amarrava o recém-nascido conceito ao ventre naturalista, quer de lhe proporcionar uma atmosfera epistémica alternativa para o seu desenvolvimento. No pensamento eurocêntrico, herdeiro do Iluminismo Continental,<sup>24</sup> a sociedade era um organismo, uma ordem dada e fechada. E as classes sociais foram pensadas como categorias já dadas na 'sociedade' como acontecia com as classes de plantas na 'natureza'.

Deve ter-se em conta, em relação a estas questões, que outros termos têm a mesma origem naturalista, comum: *estrutura, processos, organismo*, termos que no eurocentrismo passam ao conhecimento social com as mesmas amarras cognitivas que o termo *classe*. A óbvia vinculação entre a ideia eurocêntrica das classes sociais com as ideias de estrutura como uma ordem dada na sociedade, e de processo como algo que tem lugar numa estrutura, e de todas elas com as ideias organísticas e sistémicas da ideia de totalidade, ilumina claramente a persistência nelas de todas as marcas cognoscitivas da sua origem naturalista e através delas, da sua duradoira impressão sobre a perspectiva eurocêntrica no conhecimento histórico-social.

Não se poderia entender, nem explicar, de outro modo, a ideia do materialismo histórico ou a dos sociólogos da 'sociedade industrial', segundo a qual as pessoas são 'portadoras' das determinações estruturais de classe e devem consequentemente agir segundo elas. Os seus desejos, preferências, intenções, volições, decisões e acções são configurados segundo essas determinações e devem responder a elas.

O problema criado pela inevitável distância entre o pressuposto e a subjectividade e a conduta externa das gentes assim 'classificadas', sobretudo entre às 'classes' dominadas, encontrou no materialismo histórico uma impossível solução: tratava-se de um problema da consciência e este podia ser ou levado até aos intelectuais (Kautsky – Lenine), tal como o pólen é levado às plantas pelas abelhas; ou ir-se elaborando e desenvolvendo numa

 $<sup>^{24}</sup>$ . Sobre esta distinção veja-se o meu texto de 1988, especialmente o capítulo intitulado *Lo Público y lo Privado: un Enfoque Latinoamericano*.

progressão orientada para uma impossível 'consciência possível' (Lukacs, 1923).<sup>25</sup>

# 6. Reducionismo e Ahistoricidade na Teoria Eurocêntrica das Classes Sociais

A marca naturalista, positivista e marxo-positivista da teoria eurocêntrica das classes sociais implica também duas questões cruciais: 1) Na sua origem, a teoria das classes sociais está pensada exclusivamente sobre a base da experiência europeia a qual, por sua vez, está pensada, obviamente, segundo a perspectiva eurocêntrica, ou seja, distorcida. 2) Por essa mesma razão, para os saintsimonianos e para os seus herdeiros do materialismo histórico, as únicas diferenças que são percebidas entre os europeus como realmente significativas - uma vez abolidas as hierarquias nobiliárias pela Revolução Francesa - referem-se à riqueza/pobreza e ao mando/obediência. E essas diferenças remetem, por um lado, ao lugar e aos papéis das pessoas em relação ao controlo do trabalho e dos recursos que na natureza servem para trabalhar, o que será a seu tempo nomeado como 'relações de produção'. Por outro lado, aos lugares e papéis das pessoas no controlo da autoridade e, consequentemente, do Estado. As outras diferenças que na população europeia dos séculos XVIII e XIX estavam vinculadas a diferenças de poder, principalmente de sexo e idade, nessa perspectiva são vistas como 'naturais', ou seja, fazem parte da classificação na 'natureza'.

Por outras palavras, a teoria eurocêntrica sobre as classes sociais, e não somente no materialismo histórico marxo-positivista, ou entre os weberianos ou nos descendentes de ambos, mas no próprio Marx, é reducionista: refere-se única e exclusivamente a um único dos meios do poder: o controlo

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Esta ideia tem um curioso paralelo com a proposta scheleriana de uma relação entre a conduta individual e um reino de 'valores', de carácter ahistórico, mas 'material', ou seja, 'real'. Em Luckacs, a 'consciência possível' tem para a 'classe' uma função referencial de horizonte de orientação e exemplaridade, nunca plenamente conseguido na história concreta, como em Scheler a tem o 'valor' a respeito da conduta individual. A 'consciência possível' lukacsiana habita, pois, um reino tão ahistórico como os 'valores' schelerianos. Não é pois coincidência acidental, uma vez que Max Scheler (1916), não obstante a sua filiação fenomenológica enquanto esteve concentrado nessa especulação, apelou também a Hegel e a Marx como referências fundamentais em *O Formalismo na Ética e a Ética dos Valores*.

do trabalho e dos seus recursos e produtos. E isso é especialmente notável sobretudo em Marx e nos seus herdeiros, uma vez que, não obstante, o seu propósito formal seja estudar, entender e alterar ou destruir o poder na sociedade, todas as outras instâncias da existência social onde se formam relações de poder entre as pessoas não são consideradas em absoluto ou são consideradas apenas como derivativas das 'relações de produção' e determinadas por elas.

Tudo isso significa que a ideia de classes sociais é elaborada no pensamento eurocêntrico, entre o fim do século XVIII e o fim do século XIX, quando a percepção da totalidade a partir da Europa, nessa altura o 'centro' do mundo capitalista, tinha já sido definitivamente organizada como uma dualidade histórica: a *Europa* (e neste caso sobretudo a Europa Central e Inglaterra) e a *Não-Europa*. E esta dualidade implicava, além do mais, que muito de tudo o que era a Não-Europa, ainda que existisse no mesmo cenário temporal, na realidade correspondia ao passado de um tempo linear cujo ponto de chegada era (é), obviamente, a Europa.

Na Não-Europa existiam nesse mesmo tempo, século XIX, todas as formas não-salariais do trabalho. Mas desde o saintsimonismo até hoje, no eurocentrismo são o passado 'pré-capitalista' ou 'pré-industrial'. Ou seja, essas classes sociais são 'pré-capitalistas' ou não existem. Na Não-Europa tinham sido impostas identidades 'raciais' não-europeias ou 'não-brancas'. Mas elas, como a idade ou o género entre os 'europeus', correspondem a diferenças 'naturais' de poder entre 'europeus' e 'não-europeus'. Na Europa estavam em formação ou já estavam formadas as instituições 'modernas' de autoridade: os 'estados-nação modernos' e as suas respectivas 'identidades'. Na Não-Europa só eram percebidas as tribos e as etnias, ou seja, o passado 'pré-moderno'.

Estes elementos 'pré-modernos' destinavam-se a ser substituídos no futuro por Estados-Nação-como-na Europa. A Europa é civilizada. A Não-Europa é primitiva. O sujeito racional é Europeu. A Não-Europa é objecto de conhecimento. Como corresponde, a ciência que estudará os Europeus chamar-se-á 'sociologia'. A que estudará os Não-Europeus chamar-se-á 'etnografia'.

#### 7. Teoria das Classes Sociais ou Teoria da Classificação Social?

Nesta altura do debate não é, pois, suficiente mantermo-nos nos conhecidos parâmetros, porque isso não esgota a questão, nem resolve os problemas colocados ao conhecimento e à acção. Limitarmo-nos a insistir que é necessário historizar a questão das classes sociais, ou seja, fazer uma referência à

história concreta de pessoas concretas, em vez de manter uma visão 'estática' ou ahistórica das classes sociais, ou pôr Weber no lugar de Marx, ou ainda explorar os seus entrecruzamentos viáveis como costuma acontecer na sociologia escolar, passou a ser inoportuno. Em qualquer dessas opções e em todas juntas, trata-se somente de classificar as pessoas por algumas das suas características diferenciais, não havendo realmente nada fundamental a ganhar se são estas ou aquelas características que se escolhem, ou devem ser escolhidas, para que a operação classificatória seja menos 'ideológica' e se torne mais 'objectiva'.

Com a classificação dos elementos da 'natureza' o que importava era, como correspondia à racionalidade cartesiana, descobrir as 'propriedades' que 'definem', ou seja, distinguem e ao mesmo tempo relacionam com determinados 'objectos' entre si ou, por outras palavras, os distinguem individualmente e mostram o seu género próximo e a sua diferença específica. Mas com a questão das classes sociais, o que realmente está em jogo - e esteve desde o início no propósito de quem introduziu a ideia -, é algo radicalmente diferente: a questão do poder na sociedade. E o problema é que nenhuma daquelas opções, nem juntas, nem separadas, está apta para permitir apreender e indagar a constituição histórica do poder, muito menos a do poder capitalista, mundial e colonial/moderno. Por tudo isso, é pertinente sair da teoria eurocêntrica das classes sociais e avançar para uma teoria histórica de classificação social. O conceito de classificação social, nesta proposta, referese aos processos de longo prazo nos quais os indivíduos disputam o controlo dos meios básicos de existência social e de cujos resultados se configura um padrão de distribuição do poder centrado em relações de exploração/ dominação/conflito entre a população de uma sociedade e numa história determinada.

Já foi assinalado que o poder, nesta perspectiva, é uma malha de relações de exploração/dominação/conflito que se configuram entre as pessoas na disputa pelo controlo do trabalho, da 'natureza', do sexo, da subjectividade e da autoridade. Portanto, o poder não se reduz às 'relações de produção', nem à 'ordem e autoridade', separadas ou juntas. E a classificação social refere-se aos lugares e aos papéis das gentes no controlo do trabalho, dos seus recursos (incluindo os da 'natureza') e seus produtos; do sexo e seus produtos; da subjectividade e dos seus produtos (antes de tudo o imaginário e o conhecimento); e da autoridade, dos seus recursos e dos seus produtos.

Nesse sentido específico, qualquer teoria possível de classificação social das pessoas exige necessariamente um indagar na história sobre as condições

e as determinações de uma dada distribuição de relações de poder numa dada sociedade. Porque é essa distribuição de poder entre as pessoas de uma sociedade o que as *classifica socialmente*, determinando as suas recíprocas relações e gera as suas diferenças sociais, já que as suas características empiricamente observáveis e diferenciáveis são resultados dessas relações de poder, dos seus sinais e das suas marcas. Pode-se partir destas para um primeiro momento e um primeiro nível de apreensão das relações de poder, mas não tem sentido fazer residir nelas a natureza do seu lugar na sociedade. Ou seja, a sua *classe social*.

# 8. A Heterogeneidade da Classificação Social

Na América, no capitalismo mundial, colonial/moderno, os indivíduos classificam-se e são classificados segundo três linhas diferentes, embora articuladas numa estrutura global comum pela colonialidade do poder: trabalho, raça, género. A idade não chega a ser inserida de modo equivalente nas relações societais de poder, mas sim em determinados meios do poder. Esta articulação estrutura-se em torno de dois eixos centrais: o controlo de produção de recursos de sobrevivência social e o controlo da reprodução biológica da espécie. O primeiro implica o controlo da força de trabalho, dos recursos e produtos do trabalho, o que inclui os recursos 'naturais' e se institucionaliza como 'propriedade'. O segundo, implica o controlo do sexo e dos seus produtos (prazer e descendência), em função da 'propriedade'. A 'raça' foi incorporada ao capitalismo eurocentrado em função de ambos os eixos. E o controlo da autoridade organiza-se para garantir as relações de poder assim configuradas.

Nesta perspectiva, as 'classes sociais' resultantes são heterogéneas, descontínuas e conflituosas. E estão articuladas também de modo heterogéneo, descontínuo e conflituoso. A colonialidade do poder é o eixo que as articula numa estrutura comum do poder, como será demonstrado mais adiante. Enquanto todos os elementos que concorrem para a constituição de um padrão de poder são de origem, forma e carácter descontínuos, heterogéneos, contraditórios e conflituosos no espaço e no tempo – ou seja, mudam ou podem mudar em cada uma dessas instâncias em função das suas cambiantes relações com cada um dos outros –, as relações de poder não são, e não podem ser, um género de nichos estruturais pré-existentes pelos quais as pessoas são distribuídas, e que assumem estas ou aquelas características, e onde as pessoas se comportam ou devem comportar-se harmonicamente.

O modo como as pessoas chegam a ocupar total ou parcialmente, transitória ou estavelmente, um lugar e um papel em relação ao controlo das instâncias centrais do poder, é conflituoso. Ou seja, consiste numa disputa, violenta ou não, em derrotas e em vitórias, em resistências e em avanços e retrocessos. Acontece em termos individuais e/ou colectivos, com lealdades e traições, persistências e deserções. E uma vez que toda a estrutura de relações é uma articulação de meios e dimensões descontínuos, heterogéneos e conflituosos, os lugares e os papéis não têm necessariamente nem podem ter as mesmas colocações e relações em cada meio da existência social, ou ainda a cada momento do respectivo espaço/tempo. Ou seja, os indivíduos podem ter, por exemplo, um lugar e um papel em relação ao controlo do trabalho e outro diferente e até oposto em relação ao controlo do sexo ou da subjectividade, ou nas instituições de autoridade. E nem sempre os mesmos no decurso do tempo.

Deste ponto de vista, a ideia eurocêntrica que os indivíduos num dado momento de um padrão de poder ocupam certos lugares e exercem certos papéis, e que por isso constituam uma comunidade ou um sujeito histórico, aponta numa direcção historicamente inconclusiva. Semelhante ideia só seria admissível se fosse possível admitir também que tais indivíduos ocupassem lugares e cumprissem papéis simetricamente consistentes entre si em cada uma das instâncias centrais do poder.

A distribuição dos indivíduos nas relações de poder tem, consequentemente, o carácter de processos de classificação, desclassificação e reclassificação social de uma população, ou seja, daquela distinção que ocorre num padrão societal de poder de longa duração. Não se trata aqui somente do facto que as pessoas mudam e possam mudar o seu lugar e os seus papéis num padrão de poder, mas que tal padrão está sempre em questão, uma vez que os indivíduos disputam constantemente o tempo e os recursos, razões e necessidades desses conflitos nunca são os mesmos a cada momento de uma longa história. Por outras palavras, o poder está sempre em estado de conflito e em processos de distribuição e de redistribuição. Os seus períodos históricos podem ser diferenciados, precisamente, em relação a tais processos.

#### 9. A Produção do Sujeito Colectivo

Não cabe aqui um debate mais focalizado sobre a questão do 'sujeito histórico', tal como este foi colocado pelas correntes pós-modernistas.

Por agora, creio ser necessário indicar, apenas, em primeiro lugar, o meu cepticismo em relação à noção de 'sujeito histórico' porque remete,

talvez inevitavelmente, para a herança hegeliana não de todo 'invertida' no materialismo histórico. Ou seja, a um certo olhar teleológico da história a um 'sujeito' orgânico ou sistémico portador do movimento respectivo, orientado numa direcção já determinada. Tal 'sujeito' só pode existir, em qualquer caso, não como histórico, mas, pelo contrário, como metafísico.

Por outro lado, a simples negação de toda a possibilidade de subjectificação de um conjunto de indivíduos, da sua constituição como sujeito colectivo sob certas condições e durante um certo tempo, vai directamente contra a experiência histórica, se não se admitir que o que se pode chamar 'sujeito', não só colectivo, mas até mesmo individual, é sempre constituído por elementos heterogéneos e descontínuos, e que se transforma numa unidade só quando esses elementos se articulam em torno de um eixo específico, sob condições concretas, em relação a necessidades concretas, e de modo transitório.

De uma proposta alternativa ao eurocentrismo não se depreende, consequentemente, que uma população afectada, num momento e numa forma do processo de classificação social, não chegue a ter os traços de um grupo real, de uma comunidade e de um sujeito social. Mas tais traços só se constituem como parte e resultado de uma história de conflitos, de um padrão de memória associado a essa história e que é entendido como uma identidade e que produz uma vontade e uma decisão de entrançar as heterogéneas e descontínuas experiências particulares numa articulação subjectiva colectiva, que se constitui num elemento das relações reais materiais. As lutas colectivas de sectores de trabalhadores, que chegam a organizar-se em sindicatos, em partidos políticos; ou as de identidades chamadas 'nacionais' e/ou 'étnicas'; de comunidades inclusive muito mais amplas que se agrupam como identidades religiosas e que perduram por longos prazos, são exemplos históricos de tais processos de subjectificação de amplas e heterogéneas populações, que são inclusive descontínuos no tempo e no espaço. E, muito notoriamente, aquelas identidades que chegaram a constituir-se nos últimos 500 anos, precisamente, em torno das 'raças'.<sup>26</sup>

Contudo, nem todos os processos de subjectificação social ou de constituição de sujeitos colectivos podem ser reconhecidos como processos de

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Há uma questão maior por indagar sistematicamente nessa experiência histórica: que os eixos de articulação que levam populações heterogéneas e descontínuas a identificarem-se diferencialmente de outras de modo muito intenso e muito prolongado, têm carácter místico-social: religioso, nacional, étnico, racial.

classificação societal. E nalguns dos casos estamos perante problemas restritos de formação de identidades, de um processo identitário que não coloca em questão, de maneira alguma, essas instâncias de poder societal. Da nossa perspectiva, só os processos de subjectificação cujo sentido é o conflito em torno da exploração/dominação, constituem um processo de classificação social.

No capitalismo mundial, são a questão do trabalho, da 'raça' e do 'género', as três instâncias centrais a respeito das quais se ordenam as relações de exploração/dominação/conflito. Portanto, os processos de classificação social consistirão, necessariamente, em processos onde essas três instâncias se associam ou se dissociam em relação ao complexo exploração/dominação/ conflito. Das três instâncias, é o trabalho, ou seja, a exploração/dominação, o que se coloca como o meio central e permanente. A dominação torna possível a exploração e não a encontramos actuando separadamente senão em casos raros. As outras instâncias são, antes do mais, instâncias de dominação, já que a exploração sexual, especificamente, é descontínua. Ou seja, enquanto a relação de exploração/dominação entre capital-trabalho é contínua, o mesmo tipo de relação homem-mulher não acontece em todos os casos, nem em todas as circunstâncias; neste sentido, não é contínua. Também na relação entre 'raças' se trata, antes do mais, de dominação. Finalmente, a articulação entre instâncias de exploração e dominação é heterogénea e descontínua. Da mesma maneira, a classificação social como um processo em que as três instâncias estão associadas/dissociadas tem também, necessariamente, essas características.

Uma ideia, que originalmente foi proposta com claro carácter histórico por Marx, foi depois mistificada pelo materialismo histórico: o *interesse de classe*. Na medida em que a ideia de classe se tornou reducionista e se ahistorizou, o interesse de classe no capitalismo foi reduzido à relação entre capital e salário. Os outros trabalhadores foram sempre vistos como secundários e susceptíveis de ser subordinados aos dos operários assalariados, em particular à chamada classe operária industrial.<sup>27</sup>

O que se passará, no entanto, se se assumir, como é imperativo hoje, que o capitalismo articula e explora os trabalhadores sob todas as formas

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Não é inútil mencionar aqui que já no *Manifesto Comunista* está explicitamente estabelecido que o "fantasma do comunismo" percorre a Europa, e não no resto do mundo, e que a libertação do proletariado depende da acção unida de "pelo menos dos países mais civilizados". Por outras palavras então, europeus 'ocidentais' e 'brancos'. Veja-se a este propósito uma notícia minha, de 1999.

de trabalho e que os mecanismos de dominação usados para esse efeito, 'raça', 'género', são usados diferenciadamente nesse heterogéneo universo de trabalhadores?

Em primeiro lugar, o conceito de interesse de classe requer também ser pensado em termos da sua heterogeneidade histórico-estrutural. Em seguida, é necessário estabelecer, para cada momento e para cada contexto específico, o eixo comum de relação de exploração/dominação/conflito entre todos os trabalhadores, submetidos a todas as formas de trabalho e a todas as formas de dominação, e o capital e os seus funcionários.

Por essas razões, e no que concerne à classificação social ou processos de subjectificação social perante a exploração/dominação, a questão central é a determinação das condições históricas específicas em relação às quais é possível entender os modos, os níveis e os limites da associação dos indivíduos implicados nessas três instâncias (trabalho, 'género', e 'raça'), num período e num contexto específicos.

De todos os modos, nenhum processo de classificação social, de subjectificação dos indivíduos perante o capitalismo, poderá ser suficientemente seguro para se reproduzir e se suster durante o período necessário para levar às vítimas da exploração/dominação capitalista a sua libertação, se – da perspectiva imediata dos indivíduos concretos implicados –, essas três instâncias forem entendidas e manipuladas de modo separado ou, pior, em conflito. Não é por acaso que manter, acentuar e aprofundar entre os explorados/dominados a percepção dessas diferenciadas situações em relação ao trabalho, à 'raça' e ao 'género, foi e continua a ser, um meio extremamente eficaz dos capitalistas para manter o controlo do poder. A colonialidade do poder tem tido nesta história o papel central.

### 10. Colonialidade do Poder e Classificação Social

Na história conhecida anterior ao capitalismo mundial pode-se verificar que nas relações de poder, certos atributos da espécie tiveram um papel central na classificação social das pessoas: sexo, idade e força de trabalho são sem dúvida os mais antigos. Da América, acrescentou-se o fenótipo. O sexo e a idade são atributos biológicos diferenciais, ainda que o seu lugar nas relações de exploração/dominação/conflito esteja associado à elaboração desses atributos como categorias sociais. Por outro lado, a força de trabalho e o fenótipo não são atributos biológicos diferenciais. A cor da pele, a forma e a cor do cabelo, dos olhos, a forma e o tamanho do nariz, etc., não têm nenhuma consequência na estrutura biológica do indivíduo e certamente menos ainda nas

suas capacidades históricas. E, do mesmo modo, ser trabalhador 'manual' ou 'intelectual' não tem relação com a estrutura biológica. Por outras palavras, o papel que cada um desses elementos joga na classificação social, ou seja, na distribuição do poder, não tem nada a ver com a biologia, nem com a 'natureza'. Tal papel é o resultado das disputas pelo controlo dos meios sociais. Da mesma maneira, a 'naturalização' das categorias sociais que dão conta do lugar desses elementos no poder, é um produto histórico-social vazio. O facto de que as características que identificam lugares e papéis nas relações de poder tenham todas a pretensão de ser simplesmente nomes de fenómenos 'naturais', possuam ou não alguma referência real na 'natureza', é uma indicação muito eficaz de que o poder, todo o poder, requer esse mecanismo subjectivo para a sua reprodução. E é interessante indagar porquê.

Enquanto a produção social da categoria 'género' a partir do sexo é, sem dúvida, a mais antiga na história social, a produção da categoria 'raça' a partir do fenótipo é relativamente recente e a sua plena incorporação na classificação dos indivíduos nas relações de poder tem apenas 500 anos, começa com a América e a mundialização do padrão de poder capitalista.<sup>28</sup>

As diferenças fenotípicas entre vencedores e vencidos foram usadas como justificação da produção da categoria 'raça', embora se trate, antes do mais, de uma elaboração das relações de dominação como tais.<sup>29</sup> A importância e a significação da produção desta categoria para o padrão mundial do poder capitalista eurocêntrico e colonial/moderno dificilmente poderia ser exagerada: a atribuição das novas identidades sociais resultantes e sua distribuição pelas relações do poder mundial capitalista estabeleceu-se e reproduziu-se como a forma básica da classificação societal universal do capitalismo

Levaria muito tempo discutir, aqui, extensa e especificamente a questão racial. Remeto para o meu estudo de 1992, "Raza, Etnia, Nación: Cuestiones Abiertas". De facto, a literatura deste debate não pára de crescer. Veja-se, por exemplo, Mack (org.), 1963 e Marks, 1995. Certas almas piedosas quiseram a igualdade entre as 'raças', mas juram que estas existem realmente. Assim, em muitas das universidades norte-americanas há cátedras sobre 'Race and Ethnicity' e Departmanto do Interior possui uma prolixa classificação 'racista/etnicista', baseada nos traços fonotípicos, sobretudo cor, ainda que o governo federal tenha sido obrigado a admitir a igualdade 'racial'. E quase todos os indígenas de outros países que estudaram nessas universidades e passaram por esses serviços de migração regressam aos seus países convertidos à religião da 'color consciousness' e proclamam a realidade da 'raça'.

 $<sup>^{\</sup>rm 29}$  Para uma visão diferente desta problemática, veja-se o texto de Nilma Gomes neste volume.

mundial; estabeleceu-se também como o fundamento das novas identidades geoculturais e das suas relações de poder no mundo. E, também, chegou a ser a parte por detrás da produção das novas relações intersubjectivas de dominação e de uma perspectiva de conhecimento mundialmente imposta como a única racional.

A 'racialização' das relações de poder entre as novas identidades sociais e geoculturais foi o sustento e a referência legitimadora fundamental do carácter eurocentrado do padrão de poder, material e intersubjectivo. Ou seja, da sua colonialidade. Converteu-se, assim, no mais específico dos elementos do padrão mundial do poder capitalista eurocentrado e colonial/moderno e atravessou -invadindo – cada uma das áreas da existência social do padrão de poder mundial, eurocentrado, colonial/moderno.

Faz falta estudar e estabelecer de modo sistemático (não sistémico) as implicações da colonialidade do poder no mundo capitalista.<sup>30</sup> Nos limites deste texto, limitar-me-ei a propor um esquema das principais questões.

#### I. Colonialidade da Classificação Social Universal do Mundo Capitalista

- 1) O que começou na América foi mundialmente imposto. A população de todo o mundo foi classificada, antes de mais, em identidades 'raciais' e dividida entre os dominantes /superiores 'europeus' e os dominados/inferiores 'não-europeus'.
- 2) As diferenças fenotípicas foram usadas, definidas, como expressão externa das diferenças 'raciais'. Num primeiro período, principalmente a 'cor' da pele e do cabelo e a forma e cor dos olhos. Mais tarde, nos séculos XIX e XX, também outros traços, como a forma da cara, o tamanho do crânio, a forma e o tamanho do nariz.
- 3) A 'cor' da pele foi definida como marca 'racial' diferencial mais significativa, por ser mais visível, entre os dominantes/superiores ou 'europeus', de um lado, e o conjunto dos dominados/inferiores 'não-europeus', do outro.
- 4) Desse modo, adjudicou-se aos dominadores/superiores 'europeus' o atributo de 'raça branca' e a todos os dominados/inferiores 'não-europeus' o atributo de 'raças de cor'.<sup>31</sup> A escala de gradação entre o 'branco' da 'raça

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> As questões da colonialidade do poder e do ser são amplamente discutidas nos textos de Ramón Grosfoguel e Nelson Maldonado-Torres, neste volume.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> O processo de produção social da 'cor' como o sinal principal de uma classificação social universal do mundo colonial/moderno e eurocentrado do capitalismo é ainda uma

branca' e cada uma das outras 'cores' da pele, foi assumida como uma gradação entre o superior e o inferior na classificação social 'racial'.

#### II. Colonialidade aa Articulação Política e Geocultural

- 1) Os territórios e as organizações políticas de base territorial, colonizados parcial ou totalmente, ou não colonizados, foram classificados pelo padrão eurocentrado do capitalismo colonial/moderno, precisamente, segundo o lugar que as 'raças' e as suas respectivas 'cores' tinham em cada caso. Assim se articulou o poder entre a 'Europa', a 'América', a 'África', a 'Ásia' e muito mais tarde, a 'Oceânia'. Isso facilitou a 'naturalização' do controlo eurocentrado dos territórios, dos recursos de produção na 'natureza'. E cada uma dessas categorias impostas desde o eurocentro do poder terminou sendo aceite até hoje, pela maioria, como expressão da 'natureza' e da geografia, e não da história do poder no planeta.
- 2) Os grupos dominantes das 'raças' não-'brancas' foram obrigados a ser tributários, ou seja, intermediários na cadeia de transferência de valor e de riquezas da 'periferia colonial' para o 'eurocentro' ou associados dependentes.
- 3) Os estados-nação do centro constituíram-se, tendo, primeiro, como contrapartida os estados coloniais e, depois, os estados-nacional dependentes. Como parte dessa relação, os processos de cidadanização, de representação desigual mas real dos diversos sectores sociais, a retribuição em serviços públicos da produção e da tributação dos trabalhadores, <sup>32</sup> não deixou de ser, definitivamente, privilégio do centro, porque o seu custo é pago, em ampla medida, pela exploração do trabalho da periferia colonial em condições não democráticas e não nacionais, ou seja, como sobre-exploração.
- 4) Devido a essas determinações, todos os países cujas populações são na sua maioria vítimas de relações 'racista/etnicistas' de poder, não conseguiram sair da 'periferia colonial' na disputa pelo 'desenvolvimento'. E os países que chegaram a incorporar-se no 'centro' ou estão a caminho dele, são

questão cuja investigação histórica sistemática está por fazer. Aqui, é indispensável assinalar que antes da América a 'cor' não se regista como classificador das pessoas nas relações de poder. O eurocentrismo do novo padrão de poder não foi, sem dúvida, inevitável. Mas foi o seu estabelecimento que deu origem, explicação e sentido à imposição da categoria 'raça' e de 'cor' como sua marca externa, desde o século XVI até hoje.

<sup>32</sup> O chamado Welfare State.

aqueles cujas sociedades ou não têm relações de colonialidade – porque, precisamente, não foram colónias europeias, ou o foram de modo muito curto e muito parcial (ex. Japão, Taiwan, China) –, ou onde as populações colonizadas foram inicialmente minorias pequenas, como os 'negros' na constituição dos Estados Unidos da América do Norte, ou onde as populações nativas foram reduzidas a minorias isoladas, se não mesmo exterminadas, como nos Estados Unidos, Canadá, Austrália ou Nova Zelândia.<sup>33</sup>

5) De onde se depreende, de novo, que a colonialidade do poder implica, nas relações internacionais de poder e nas relações internas dentro dos países, o que na América Latina foi denominada de dependência histórico-cultural.<sup>34</sup>

# III. Colonialidade da Distribuição Mundial do Trabalho

Não menos decisiva para o capitalismo eurocentrado colonial/moderno foi a distribuição mundial de trabalho em torno da colonialidade do poder. O capitalismo organizou a exploração do trabalho numa complexa engrenagem mundial em torno do predomínio da relação capital-salário. Para muitos dos teóricos, é nisto que consiste todo o capitalismo. Tudo o resto é pré-capitalista e, dessa maneira, externo ao capital. Contudo, a partir do exemplo da América sabemos que a acumulação capitalista até aqui não prescindiu, em momento algum, da colonialidade do poder. O esquema de um mundo capitalista dualmente ordenado em 'centro' e 'periferia', não é arbitrário precisamente por essa razão, ainda que provavelmente teria sido melhor pensar em 'centro colonial' e 'preferia colonial' (no sentido da colonialidade e não só, e apenas, do colonialismo), para evitar a secreção 'naturalista' físico-geográfica da imagem.

No 'centro' (eurocentro), a forma não só estruturalmente, mas também, a longo prazo, demograficamente dominante, da relação capital-trabalho, foi a salarial. Ou seja, a relação salarial foi, principalmente, 'branca'. Na 'periferia colonial', pelo contrário, a relação salaria foi com o tempo estruturalmente dominante, mas sempre minoritária na demografia como em tudo o resto,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Veja-se sobre a relação entre colonialidade e 'desenvolvimento', Quijano, 1993a.

 $<sup>^{34}</sup>$  Veja-se neste volume o capítulo de Mogobe B. Ramose, que aborda este tema para o contexto africano.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Não entrarei aqui no debate, necessitado com urgência de ser renovado, sobre as relações entre capital, salário e não-salário na história do capitalismo colonial/moderno.

enquanto as mais espalhadas e sectorialmente dominantes foram todas as outras formas de exploração do trabalho: escravidão, servidão, produção mercantil simples, reciprocidade. Mas todas elas estiveram, à partida, articuladas sob o domínio do capital e em seu benefício.

Globalmente, a relação salarial foi sempre, até hoje, a menos espalhada, geográfica e demograficamente falando. O universo mundial do trabalho e dos trabalhadores do capital foi feito em sentidos diversos e heterogéneos. Consequentemente, as 'classes sociais' entre a população do mundo não só não se reduziram ao lugar dos indivíduos no controlo do trabalho e dos seus produtos, como também, nesse meio restrito, ficaram ordenadas em função da base principal da colonialidade do poder.

No eurocentro, pensado de modo isolado e separado da 'periferia colonial', a classificação social apareceu, inevitavelmente, apenas ligada à relação ao trabalho, já que os 'europeus' não se então viam como 'racialmente' diferenciados; pelo contrário, joje em dia isto seria percebido de imediato, quando as populações vítimas da colonialidade do poder conseguiram instalar-se nas sedes originais dos colonizadores. As 'classes sociais' foram, por isso, conceptualmente separadas e diferenciadas das 'raças' e as suas recíprocas relações foram pensadas como externas.

Globalmente, no entanto, como foi sempre a própria condição da existência do capitalismo, as 'classes sociais' foram diferenciadamente distribuídas entre a população do planeta com base na colonialidade do poder. No 'eurocentro', o que dominam são Capitalistas. Os dominados são os assalariados, as classes médias, os camponeses independentes. Na 'periferia colonial', os dominantes são os Capitalistas Tributários e/ou Associados Dependentes. Os dominados são escravos, servos, pequenos produtores mercantis independentes, assalariados, classes médias, camponeses.

Esta classificação social diferenciada entre o centro e a periferia colonial foi o mecanismo central da engrenagem de acumulação global em benefício do centro. De facto, foi o que permitiu produzir, manter e custear a lealdade dos explorados/dominados 'brancos' perante as 'raças', sobretudo na 'periferia colonial', mas também dentro do 'centro', como acabou de acontecer sobretudo nos Estados Unidos.

### IV. Colonialidade das Relações de Género

As relações entre os 'géneros' foram também ordenadas em torno da colonialidade do poder.

- 1) Em todo o mundo colonial, as normas e os padrões formal-ideais de comportamento sexual dos géneros e, consequentemente, os padrões de organização familiar dos 'europeus' estão directamente assentes na classificação 'racial': a liberdade sexual dos homens e a fidelidade das mulheres foi, em todo o mundo eurocentrado, a contrapartida do 'livre' ou seja, não pago como na prostituição, a mais antiga na história acesso sexual dos homens 'brancos' às mulheres 'negras' e 'índias', na América, 'negras', em África, e de outras 'cores' no resto do mundo submetido.
- 2) Na Europa, por outro lado, foi a prostituição das mulheres a contrapartida do padrão de família burguesa.
- 3) A unidade e integração familiar, impostas como eixos do padrão da família burguesa do mundo eurocentrado foi a contrapartida da continuada desintegração das unidades de parentesco pais-filhos nas 'raças' não-'brancas', apropriáveis e distribuíveis não só como mercadorias, mas directamente como 'animais'. Em particular, entre os escravos 'negros, já que sobre eles essa forma de dominação foi mais explícita, imediata e prolongada.
- 4) A característica hipocrisia subjacente às normas e valores formal-ideais da família burguesa, não é, desde então, alheia à colonialidade do poder.

### V. Colonialidade das Relações Culturais ou Intersubjectivas

Já ficaram anotadas muitas das implicações mais importantes da hegemonia do eurocentrismo nas relações culturais, intersubjectivas em geral no mundo do capitalismo colonial/moderno.<sup>36</sup> Aqui, vale apenas anotar o seguinte:

- 1) Em todas as sociedades onde a colonização implicou a destruição da estrutura societal, a população colonizada foi despojada dos seus saberes intelectuais e dos seus meios de expressão exteriorizantes ou objectivantes. Foram reduzidas à condição de indivíduos rurais e iletrados.<sup>37</sup>
- 2) Nas sociedades onde a colonização não conseguiu a total destruição societal, as heranças intelectual e estética visual não puderam ser destruídas. Mas foi imposta a hegemonia da perspectiva eurocêntrica nas relações intersubjectivas com os dominados.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Para uma análise mais profunda veja-se Quijano 1991 e 1993b.

 $<sup>^{\</sup>rm 37}$  Para outra leitura desta situação, vejam-se os capítulos de Maria Paula Meneses e de Liazzate Bonate, neste volume.

- 3) A longo prazo, em todo o mundo eurocentrado foi-se impondo a hegemonia do modo eurocêntrico de percepção e produção de conhecimento e numa parte muito ampla da população mundial o próprio imaginário foi, demonstradamente, colonizado.
- 4) Last but not least, a hegemonia eurocêntrica na cultura do mundo capitalista implicou uma maneira mistificada de perspectiva da realidade, quer se trate do 'centro', que da 'periferia colonial'. Mas os seus efeitos sobre a última, no que concerne ao conhecimento e à acção, foram quase sempre historicamente conducentes a becos sem saída. A questão nacional, a questão da revolução, a questão da democracia são talvez dos exemplos mais emblemáticos.

### VI. Dominação/Exploração, Colonialidade e Corporeidade

Há uma relação clara entre a exploração e a dominação: nem toda a dominação implica exploração. Mas esta não é possível sem aquela. A dominação é, portanto, *sine qua non* de todo o poder. Esta é uma velha constante histórica. A produção de um imaginário mitológico é um dos seus mecanismos mais característicos. A 'naturalização' das instituições e das categorias que ordenam as relações de poder que foram impostas pelos vencedores/dominadores, tem sido, até agora, o seu procedimento específico.

No capitalismo eurocentrado, é sobre a base da 'naturalização' da colonialidade do poder que a cultura universal foi e continua a ser impregnada de mitologia e de mistificação na elaboração de fenómenos da realidade. A lealdade 'racial' dos 'brancos' perante as outras 'raças', serviu como pedra angular da lealdade, inclusive 'nacional', dos explorados e dominados 'brancos' em relação aos seus exploradores em todo o mundo e, em primeiro lugar, no 'eurocentro'.<sup>38</sup>

A 'naturalização' mitológica das categorias básicas da exploração/dominação é um instrumento de poder excepcionalmente poderoso. O exemplo mais conhecido é a produção do 'género' como se fosse idêntico a sexo. Muitos indivíduos pensam que acontece o mesmo com 'raça' em relação,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Trata-se de um fenómeno muito conhecido como o testemunha a continuada segregação dos 'negros' em muitas das centrais sindicais dirigidas por 'brancos' nos Estados Unidos. Mas não afecta só os próprios trabalhadores; pior, afecta os seus ideólogos e líderes políticos que se reclamam socialistas. Os mais ilustrativos exemplos são a divisão entre todos os 'socialistas', primeiro, e dos 'marxistas', depois, perante o 'racismo' e o colonialismo em África e na Ásia, nos séculos XIX e XX. Veja-se, sobre este assunto, Davis, 1967.

sobretudo, à 'cor'. Mas esta é uma confusão radical. Apesar de tudo, o sexo é realmente um atributo biológico (implica processos biológicos) e algo tem a ver com 'género'. Mas a 'cor' é, literalmente, uma invenção eurocêntrica enquanto referência 'natural' ou biológica de 'raça', já que nada tem a ver com a biologia. E, ainda por cima, a 'cor' na sociedade colonial/moderna nem sempre foi o mais importante dos elementos de racialização efectiva e dos projectos de racialização, como no caso dos 'arianos' em relação aos outros 'brancos', incluindo os 'brancos judeus' e, mais recentemente, nos processos de 'racialização' das relações israelo-árabes. Estas são, se mais fosse necessário, eficientes demonstrações históricas do carácter estritamente míticosocial da relação entre 'cor' e 'raça'.<sup>39</sup>

'Raça' é uma categoria cuja origem intersubjectiva é, nesse sentido, demonstrável.<sup>40</sup> Porquê, então, estar tão presente na sociedade 'moderna', tão profundamente injectado no imaginário mundial como se fosse realmente 'natural' e material?

Sugiro um caminho de indagação: porque implica algo muito material, o 'corpo' humano. A 'corporalidade' é o nível decisivo das relações de poder. Porque o 'corpo' implica a 'pessoa', se se libertar o conceito de 'corpo' das implicações mistificadoras do antigo 'dualismo' eurocêntrico, especialmente judaico-cristão (alma-corpo, psique-corpo, etc.). E isso é o que torna possível a 'naturalização' de tais relações sociais. Na exploração, é o 'corpo' que é usado e consumido no trabalho e, na maior parte do mundo, na pobreza, na fome, na má nutrição, na doença. É o 'corpo' o implicado no castigo, na repressão, nas torturas e nos massacres durante as lutas contra os exploradores. Pinochet é um nome do que ocorre aos explorados no seu 'corpo' quando são derrotados nessas lutas. Nas relações de género, trata-se do 'corpo'. Na 'raça', a referência é ao 'corpo', a 'cor' presume o 'corpo'.

Hoje, a luta contra a exploração/dominação implica, sem dúvida, em primeiro lugar, o engajamento na luta pela destruição da colonialidade do poder, não só para terminar com o racismo, mas pela sua condição de eixo articulador do padrão universal do capitalismo eurocentrado. Essa luta é parte da destruição do poder capitalista, por ser hoje a trama viva de todas as formas históricas de exploração, dominação, discriminação, materiais e inter-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Devo a Immanuel Wallerstein o ter-me recordado a propósito da colonialidade do poder, uma frase de Jean Genet na sua conhecida peça teatral *Le Nége* (Gallimard, 1977, Paris, França).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Veja-se, entre outros, Dumont, 1986, Quijano, 1992 e Marks, 1995.

subjectivas. O lugar central da 'corporeidade' neste plano leva à necessidade de pensar, de repensar, vias específicas para a sua libertação, ou seja, para a libertação das pessoas, individualmente e em sociedade, do poder, de todo o poder. E a experiência histórica até aqui aponta para que há outro caminho senão a socialização radical do poder para chegar a esse resultado. Isso significa a devolução aos próprios indivíduos, de modo directo e imediato, do controlo das instâncias básicas da sua existência social: trabalho, sexo, subjectividade e autoridade.

### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ANRUP, Roland (1985), "Totalidad Social: Unidad conceptual o unicidad real?", La Revista de Extensión Cultural, 20, 5-23.
- CASANOVA, Pablo González (1965), "Internal Colonialism and National Development", Studies in Comparative International Development, 1 (4).
- DAHRENDORF, Ralf (1959), Class and Class Conflict in Industry Society. Stanford: Stanford University Press.
- DAVIS, Horace (1967), Nationalism and Socialism. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- DUMONT, Louis (1986), Homo Hierarchicus. Paris: Gallimard.
- HAYA DE LA TORRE, Víctor Raúl (1932), El Antimperialismo y el APRA. Santiago de Chile: Ercilla.
- HINDESS, Barry; Hirst, Paul Q. (1975), Pre-Capitalist Modes of Production. Londres: Routledge.
- LACLAU, Ernesto; Mouffe, Chantal (1985), Hegemony and Socialist Strategy. Londres:
- LARSON, James L. (1971), Reason and Experience: the Representation of Natural Order in the Work of Carl Von Linné. Berkeley: University of California Press.
- LUKACS, Gyorgy (1923), Geschichte und Klassenbewusstsein: Studien uber Marxistische Dialektik. Berlin: Malik-Verlag.
- MACK, Raymond (1963), Race, Class and Power. Nova Iorque: American Book Co.
- MARIÁTEGUI, José Carlos (1928), 7 Ensayos de Interpretación de la Realidad Peruana. Lima: Biblioteca Amauta.
- MARKS, Jonathan (1995), Human Biodiversity. Games, Race and History. Nova Iorque: Aldine de Gruyter.
- MARX, Karl (1947), "Carta a Weydemeyer (Londres, 5 de Março de 1852)", in Marx-Engels: Correspondencia. Buenos Aires: Editorial Problemas, 71-74.
- MARX, Karl (1966 [1867]), El Capital. México: Fondo de Cultura Económica.
- NICOLAUS, Martin (1967), "Proletariat and Middle Class in Marx: Hegelian Choreography and the Capitalist Dialectic", Studies on the Left, 7, 253-283.
- PARKIN, Frank (1979), Marxism and Class Theory. A Bourgeois Critique. Nova Iorque: Columbia University Press.
- POULANTZAS, Nicos (1968), Pouvoir et Classes Sociales. Paris: Maspero.
- PREBISCH, Raúl (1963), Hacia una Dinámica del Desarrollo Latinoamericano. México: Fondo de Cultura Económica.
- PREBISCH, Raúl (1976), "Crítica al Capitalismo Periférico", Revista da CEPAL, 1º Semestre, 7-73.

- Prebisch, Raúl (1981), Capitalismo Periférico, Crisis y Transformación. México: Fondo de Cultura Económica.
- QUIJANO, Aníbal (1964a), "La Imagen Saintsimoniana de la Sociedad Industrial", Revista de Sociología (Universidad de San Marcos), 1.
- QUIJANO, Aníbal (1964b), Dominación y Cultura: lo Cholo en el Conflicto Cultural Peruano. Lima: Mosca Azul.
- QUIJANO, Aníbal (1966), Notas sobre el Concepto de Marginalidad Social. Santiago de Chile: CEPAL.
- QUIJANO, Aníbal (1969), *Naturaleza*, *Situación y Tendencias de la Sociedad Peruana*. Santiago de Chile: Centro de Estudios Socio-Económicos (CESO) da Universidad do Chile.
- QUIJANO, Aníbal (1978), Imperialismo, Clases Sociales y Estado en el Perú 1895-1930. Lima: Mosca Azul.
- QUIJANO, Aníbal (1988), Modernidad, Identidad y Utopía en América Latina. Lima: Ediciones Sociedad y Política.
- QUIJANO, Aníbal (1991), "Colonialidad y Modernidad/Racionalidad", *Perú Indígena*, 13 (29), 11-29.
- QUIJANO, Aníbal (1992), "Raza, Etnia, Nación: Cuestiones Abiertas", in José Carlos Mariatégui y Europa. Lima: Amauta.
- QUIJANO, Aníbal (1993a), "América Latina en la Economía Mundial", *Problemas del Desarrollo*, 24 (95).
- QUIJANO, Aníbal (1993b), "Colonialidad del Poder, Eurocentrismo y América Latina", in Edgardo Lander (org.), La Colonialidad del Saber: Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas Latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 201-246.
- QUIJANO, Aníbal (1994), Future Antérieur: Amérique Latine, Démocratie et Exclusion. Paris: L'Harmattan.
- QUIJANO, Aníbal (1999), "Un Fantasma Recorre el Mundo", *Hueso Humero* (Lima), 34, 60-168.
- QUIJANO, Aníbal; Wallerstein, Immanuel (1992), "Americanity as a Concept, or the Americas in the Modern World System", *International Journal of Social Sciences*, 134, 549-557.
- SAINT-SIMON (1929 [1814]), *Doctrine de Saint-Simon. Exposition* (introd. e notas de C. Bouglé e E. Halevy). Paris.
- SCHELER, Max (1916), Der Formalism in der Ethik und die materiale Wertethik. Berlin: Preussischen Akademie der Wissenschaft.
- SHANIN, Theodor (1984), *The Late Marx: the Russian Road*, Nova Iorque: Monthly Review Press.

- STAVENHAGEN, Rodolfo (1965), "Classes, Colonialism and Acculturation", Studies in Comparative International Development, 1 (7).
- THOMSON, Edward Palmer (1963), The Making of the English Working Class. Londres: V. Gollancz.
- TOMICH, Dale (1997), "World of Capital/Worlds of Labor: a Global Perspective", in John Hall (org.), Reworking Class. Ithaca, NY: Cornell University Press, 385-397.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1974), The Modern World System. Nova Iorque: Academic Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1976), The Modern World System: Capitalist Agriculture and the Origins of the European World-economy in the Sixteenth Century. Nova Iorque: Academic Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1980), Mercantilism and the Consolidation of the European World-economy, 1600-1750. Nova Iorque: Academic Press.
- WOLP, Harold (1973), The Articulation of Modes of Production. Londres: Routledge & Kegan Paul.
- WOOD ELLEN MEISKINS (1986), A Retreat from Class: a New 'True' Socialism. Londres:
- WRIGHT, Erik Olin (1978), Class, Crisis and the State. Londres: New Left Books.
- WRIGHT, Erik Olin (1985), Classes. Londres: Verso.

## CAPÍTULO 3

## CONHECIMENTO DE ÁFRICA, CONHECIMENTO DE AFRICANOS: DUAS PERSPECTIVAS SOBRE OS ESTUDOS AFRICANOS

Paulin J. Hountondji<sup>1</sup>

A la mémoire de John Conteh-Morgan<sup>2</sup>

Quando falamos de estudos africanos, normalmente estamos a referir-nos não apenas a uma disciplina, mas a todo um leque de disciplinas cujo objecto de estudo é África. Entre estas incluem-se, frequentemente, disciplinas como a 'história africana', 'antropologia e sociologia africana', 'linguística africana', 'política africana', 'filosofia africana', etc. Torna-se inevitável, por isso, colocar uma primeira questão: existirá algum tipo de unidade entre estas disciplinas? Será que apenas se relacionam individualmente com África, sem estarem interrelacionadas de uma qualquer forma? Será que simplesmente se sobre-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este artigo é uma versão revista de uma conferência proferida na cerimónia de abertura da Bayreuth International Graduate School of African Studies (BIGSAS), na Universidade de Bayreuth, na Alemanha, em 13 de Dezembro de 2007.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Conteh-Morgan foi professor associado de Literatura Francesa e Francófona na Ohio State University. Faleceu a 3 de Março de 2008. Soube da sua morte quando estava a terminar este artigo. Respeitosamente, dedico-lhe este trabalho em memória de uma velha amizade. John e eu conhecemo-nos no final da década de 60 na Universidade de Besançon, em França, quando eu iniciava a minha carreira académica, como assistente de filosofia, e ele estava a terminar a sua *Maîtrise* em Françês. Foi com surpresa e enorme alegria que o reencontrei de novo nos EUA. Ainda possuo um exemplar com dedicatória do seu livro *Theatre and Drama in Francophone Africa*. Publicou inúmeros artigos livros e organizou vários livros (Conteh-Morgan, 1994, Conteh-Morgan, Grover e Bryce (org.), 2002; Conteh-Morgan e Olaniyan (orgs), 2004), assim como realizou algumas traduções como a de *Dark Side of the Light: Slavery and the French Enlightenment*, de Louis Sala-Molins (2006) e o meu próprio livro, *The Struggle for Meaning*.

põem umas às outras, estudando o mesmo objecto a partir de perspectivas e ângulos diferentes, ou serão, pelo contrário, interdependentes ao ponto de estarem sujeitas a crescer ou desaparecer juntas? Facilmente se depreende o que isto implica: se estas disciplinas não necessitam umas das outras, se cada uma delas consegue florescer por si só sem recorrer a disciplinas vizinhas, então não há qualquer necessidade de as reunir numa mesma instituição, nem de criar institutos de estudos africanos.

Na verdade, partimos do pressuposto de que estas disciplinas estão de algum modo interrelacionadas e temos boas razões para o fazer. Por exemplo, entre a história africana e a sociologia africana existe, claramente, uma complementaridade objectiva, visto que a situação presente de qualquer sociedade decorre, directa ou indirectamente, do respectivo passado. Por outro lado, um bom conhecimento do presente e da lógica dos acontecimentos na vida actual pode oferecer pontos de vista úteis para compreender o passado. Assim, a sincronia remete para a diacronia e vice-versa. A história e a sociologia são apenas um exemplo. Podem encontrarse relações similares entre todas as disciplinas que constituem os estudos africanos.

Mas há mais. Para além das ligações especiais que unem as disciplinas que estudam o mesmo objecto, existe uma solidariedade geral entre as ciências, tanto do ponto de vista intelectual como histórico. Os chamados estudos africanos não só se baseiam em metodologias e teorias que se consolidaram em vários campos - como a história geral, a sociologia, a linguística, a economia, a ciência política, etc. – muito antes de terem sido aplicadas a África enquanto novo campo de estudo, como é, de resto, comum, em instituições académicas e de investigação, encontrar esta matéria associada a outras disciplinas, como sejam a matemática, a física, a informática, a biologia, a química, a geologia, a gestão e administração, a filosofia ou a engenharia. Em breves palavras, estas disciplinas são objecto de ensino e investigação para além dos próprios estudos africanos e das grandes disciplinas que lhes deram origem. Este quadro institucional não é exclusivo de Bayreuth. De facto, o mesmo se passa em todo o lado, tornando clara a interligação profunda entre as diversas áreas de investigação. Como é sabido, é essa interligação que está na raiz da própria ideia de universidade (Universitas) tal como foi tematizada, entre outros, por um homem que não foi um mero pensador, mas sim o verdadeiro fundador da Wissenschaftspolitik da Alemanha do século XIX: Wilhelm von Humboldt.

Todavia, pelo menos uma outra questão se coloca: quão africanos são os chamados estudos africanos? Por exemplo, por história africana entendese normalmente o discurso histórico sobre África, e não necessariamente um discurso histórico proveniente de África ou produzido por africanos. Em termos gramaticais, referimo-nos à história de África: historia Africae em Latim, em que Africae, genitivo de Africa, seria um genitivo objectivo, e não um genitivo subjectivo. Na mesma ordem de ideias, a sociologia ou a antropologia africanas significam a sociologia ou antropologia de África enquanto genitivo objectivo, ou seja, um discurso sociológico ou antropológico sobre África e não uma tradição sociológica ou antropológica desenvolvida por africanos em África. Da mesma forma, a linguística africana é entendida como o estudo de línguas africanas e não necessariamente um estudo feito por africanos. Imaginemos um grupo de académicos africanos que estudem Japonês, por exemplo, ou Inglês, Alemão ou Português. Deles não se dirá que estão a contribuir para o desenvolvimento de uma tradição de investigação linguística em África, mas sim que estão a produzir uma linguística japonesa, inglesa, alemã ou portuguesa.

Ao longo do meu próprio percurso intelectual, fui sensibilizado para este problema e comecei a percepcioná-lo como problema ao ler livros sobre 'filosofia africana' ou sistemas de pensamento africanos. Normalmente, os autores partiam do princípio de que os africanos não tinham consciência da sua própria filosofia e que apenas os analistas ocidentais, que os observavam a partir do exterior, poderiam traçar um quadro sistemático da sua sabedoria. É ao padre Placid Tempels, um missionário belga a trabalhar no antigo Congo Belga, que se deve a formulação mais explícita deste pressuposto:

Não esperemos que o primeiro negro com quem nos cruzamos na rua (sobretudo se for jovem) nos dê um quadro sistemático do seu sistema ontológico. Não obstante, esta ontologia existe; ela penetra e enforma todo o pensamento do primitivo e domina-lhe todo o comportamento. Recorrendo aos métodos de análise e síntese das nossas disciplinas intelectuais, podemos e, portanto, temos de auxiliar o "primitivo" a procurar, classificar e sistematizar os elementos do seu sistema ontológico (Tempels, 1969: 15).

#### E mais adiante:

Não pretendemos que os Bantus sejam capazes de nos presentear com um tratado filosófico acabado, já com todo o vocabulário próprio. É graças à nossa própria preparação intelectual que ele irá sendo desenvolvido de uma forma sistemática. Cabe-nos fornecer-lhes

um quadro preciso da sua concepção das entidades, de forma a que eles se reconheçam nas nossas palavras e concordem, dizendo: "Vós percebestes-nos, agora conheceis-nos completamente, 'conheceis' da mesma forma que nós "conhecemos" (Tempels, 1969: 14).

O que está errado nesta pretensa inconsciência dos nativos em relação à sua própria filosofia é esta ser considerada a disciplina mais autoconsciente de todas, pelo menos numa certa tradição filosófica, precisamente aquela em que fui educado: a filosofia da consciência, tal como foi desenvolvida desde Platão até Husserl, passando por Descartes e Kant, para mencionar apenas algumas das mais importantes figuras de referência nesta tradição.<sup>3</sup>

O que mais me incomodava era o facto de um número crescente de intelectuais africanos estarem a seguir nessa mesma direcção. Os académicos africanos que se dedicavam à filosofia, dentro ou fora das universidades ocidentais, passavam a maior parte do tempo a redigir teses de mestrado, dissertações de doutoramento, artigos, livros e comunicações ou monografias de todo o tipo, sobre tópicos como a filosofia do ser entre os povos do Ruanda, o conceito de tempo entre os povos da África Oriental, a percepção dos velhos entre os Fulas da Guiné, a concepção yoruba de ser humano, o pensamento metafísico dos Yoruba, a filosofia moral entre os Wolof, a doutrina akan de Deus, a concepção da vida entre os Fon do Daomé, etc. Eu achava estes temas interessantes per se e algumas das monografias bastante perspicazes. Contudo, não podia aceitar que o dever primeiro – e muito menos o dever único - dos filósofos africanos fosse descrever ou reconstituir a mundivisão dos seus antepassados ou os pressupostos colectivos das suas comunidades. Por isso, defendi que aquilo que a maioria destes académicos estava realmente a produzir não era filosofia, mas sim etno-filosofia: estavam a escrever um capítulo específico da etnologia que visava estudar os sistemas de pensamento

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Esta é a tese defendida por Abiola Irele no início da sua brilhante introdução à minha obra *African Philosophy, Myth and Reality*. Este importante trabalho contribuiu decisivamente para chamar a atenção do público de língua inglesa para este livro, inicialmente publicado em francês. Para além desta introdução, Abiola Irele é conhecido pelo seu esforço incansável em construir pontes entre os mundos anglófono e francófono no campo académico, não apenas em África, mas num plano global, Veja-se Irele, 1983, 2001.

das sociedades habitualmente estudadas pela etnologia<sup>4</sup> – independentemente da caracterização que se faça de tais sociedades.<sup>5</sup>

Ao mesmo tempo, contudo, chamei a atenção para a própria existência destas monografias. Para mim, elas faziam parte integrante da filosofia africana num sentido radicalmente novo. A meu ver, a filosofia africana não devia ser concebida como uma mundivisão implícita partilhada inconscientemente por todos os africanos. Filosofia africana não era senão uma filosofia feita por africanos. Existia uma contradição na filosofia ocidental, quando esta se considerava a mais autoconsciente de todas as disciplinas intelectuais, mas

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Como é do conhecimento geral, o termo 'etno-filosofia' foi usado no início da década de setenta do século XX quase em simultâneo por mim e pelo meu colega camaronês Marcien Towa, num sentido depreciativo e controverso (Houtondji, 1970; Towa, 1971). No entanto, a palavra em si é mais antiga. Remonta, pelo menos, ao início da década de quarenta, quando Nkrumah a usou num sentido bastante positivo para descrever uma disciplina para a qual ele próprio se propunha contribuir. Tal como menciona na sua autobiografia, Nkrumah formou-se em filosofia em 1943 pela Universidade da Pensilvânia, em Filadélfia, e pouco depois inscreveu-se num doutoramento em 'etno-filosofia'. Chegou mesmo a escrever a tese, mas não conseguiu defendê-la antes de partir para a Grã-Bretanha em 1945, onde trabalhou como secretário do quinto Congresso Pan-Africano. Fico grato a William Abraham por me ter disponibilizado uma cópia da versão dactilografada. O termo 'etno-filosofia' já aparecia no título: *Mind and Thought in Primitive Society: a Study in Ethno-Philosophy with special Reference to the Akan Peoples of the Gold Coast, West Africa – Espírito e pensamento na sociedade primitiva: um estudo de etnofilosofia, com especial referência aos povos akan da Costa do Ouro* (Nkrumah, *circa* 1945, 1957).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hoje em dia, é amplamente consensual que as noções tradicionalmente usadas para identificar o tipo de sociedades estudadas pela etnologia (por oposição à sociologia) são fortemente eurocêntricas e, neste sentido, tendenciosas ou 'ideológicas'. Os estudiosos esforçam-se por explicar exactamente o que entendem por sociedades 'primitivas'. Certas noções alternativas, supostamente mais politicamente correctas, como as expressões sociedades 'arcaicas', sociedades 'tradicionais', povos 'indígenas', etc., também não são muito mais claras. Descrever a etnologia como o estudo das sociedades 'iletradas' também não é melhor, na medida em que essas sociedades são, assim, caracterizadas negativamente por algo que não possuem: a literacia. É mais produtivo prestar atenção aos modos e dispositivos concretos através dos quais o conhecimento é transmitido sem recurso à escrita tal como ela é usada no Ocidente. Por esta razão, devem ser chamadas, como sugeriu o linguista francês Maurice Houis (1971), civilisations de l'oralité - civilizações da oralidade. Mamoussé Diagne, um filósofo do Senegal, analisou detalhadamente, na sua obra Critique of Oral Reason, esta 'lógica da oralidade', em contraposição com a lógica da escrita descrita por Jack Goudy e com o impacto deste modo concreto de transmissão sobre o conhecimento produzido (Houis, 1971; Goody, 1986; Diagne, 2005).

presumia ao mesmo tempo, que algumas filosofias não-ocidentais podiam ser desprovidas dessa consciência de si mesmas.

Voltei as atenções, portanto, para a existência de uma literatura filosófica africana. Logo a primeira frase do meu livro *African Philosophy, Myth and Reality*, de 1983, afirmava algo que hoje pode soar como uma verdade de la Palice, um lugar comum bastante simples mas que, devido ao panorama ideológico e intelectual da época, parecia conter uma novidade extraordinária: "*Por filosofia africana entendo um conjunto de textos*" (Hountondji, 1977, 1983).

Se este livro causou um impacto forte, ao ponto de ter recebido o prémio Herskovitz em Los Angeles em 1984 e ter sido, posteriormente, seleccionado, na Feira Internacional do Livro, que decorreu em 2002 no Zimbabué, entre os melhores cem livros africanos do século XX, isso ter-se-á certamente devido a essa simples e aparentemente ingénua afirmação, cujas implicações e consequências tinham, no entanto, um grande alcance.

Uma das implicações imediatas foi a seguinte: o novo conceito de filosofia africana permitiu estabelecer uma distinção entre africanistas e africanos no campo da filosofia. Muitos dos pensadores ocidentais que escreviam profusamente sobre os sistemas de pensamento africanos deixaram de poder ser vistos como pertencentes à filosofia africana entendida neste novo sentido, ao passo que as obras dos seus pares africanos faziam parte da escrita africana sobre a etno-filosofia e, por conseguinte, parte da literatura filosófica africana. Isto não significa que as obras escritas por africanos fossem melhores, seja em que acepção do termo for. Além do mais, ninguém pode ignorar a solidariedade temática ou até mesmo a cumplicidade intelectual existente entre a etno-filosofia africana e a não-africana, nem negar a filiação genealógica que faz com que a etno-filosofia africana seja filha do envolvimento ocidental com as mundivisões exóticas. No entanto, estabelecer este tipo de demarcação tornou possível chamar a atenção para a recepção africana das tradições de investigação ocidentais e levar os académicos africanos a assumir as suas responsabilidades intelectuais próprias.<sup>7</sup>

Há ainda uma outra implicação: a filosofia africana também inclui escritos que criticam ou põem em causa a etno-filosofia. Isto é um indício claro de que não existe qualquer unanimidade em África sobre esta questão

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> NT: Em português 'Filosofia africana, mito e realidade'. Este livro foi publicado inicialmente em Francês, em 1977.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Este tema é igualmente abordado por D. A. Masolo, neste volume.

concreta. Identificar filosofia africana com a bibliografia ou literatura filosofica africana permitiu ter noção das contradições e dos debates internos, das tensões intelectuais que dão vivacidade a esta filosofia e que fazem da cultura africana, no seu todo, uma cultura viva e não morta. A etno-filosofia baseava-se, entre outros pressupostos, na ideia de que, nas sociedades de pequena escala ou sociedades primitivas, como são chamadas, vigorava uma total unanimidade, com toda a gente a concordar, por assim dizer, com toda a gente. Além disso, essa pretensa unanimidade era vista como uma virtude, e o desacordo como algo mau ou perigoso. A esta duplo pressuposto dei o nome de ilusão unânime. Em contraposição a isto, chamei a atenção para a virtude do pluralismo enquanto factor de progresso e para o facto de não só a África moderna como também a chamada África tradicional terem vivenciado o pluralismo ao longo dos tempos e em vários domínios. No que diz respeito à filosofia, este tipo de pluralismo pareceu-me ser algo muito valioso e frutífero (Hountondji, 2002).

Desnecessário será dizer que a filosofia africana abrange todo um conjunto diverso de obras que pouco ou nada têm a ver com a questão concreta da existência de uma filosofia africana e que, portanto, não cabem dentro da classificação Etno-filosofia versus Filosofia Crítica. Alguns desses trabalhos levam por diante certas tentativas africanas no sentido de pensar, repensar ou simplesmente compreender a filosofia ocidental, bem como no sentido de uma apropriação, por assim dizer, das tradições de pensamento não-africanas. Assim se vai dando origem a interpretações africanas de Descartes, Kant, Hegel, Marx, Husserl, da Escola Crítica de Frankfurt, de pensadores islâmicos e, no futuro, talvez de filosofias chinesas e indianas, bem como muitas outras tradições intelectuais provenientes de fora de África. Outros escritos vêm trabalhando temas e conceitos universais, incluindo temas ligados à lógica matemática ou aos fundamentos da ciência, à história e sociologia da ciência, à antropologia do conhecimento, à ética e à filosofia política, à filosofia da linguagem, etc. Todos estes esforços fazem, obviamente, parte integrante da filosofia africana.

Como é que tudo isto se aplica, então, aos estudos africanos? De certa forma, o estudo da África é marcado por uma espécie de pecado original, tendo em vista o papel objectivo que desempenhou na história da colonização. No caso da Alemanha, o problema é ainda mais sério, dado o modo como a disciplina foi instrumentalizada durante o período do nacional-socialismo, algo que suponho apresentar alguns paralelismos com o que aconteceu em Portugal durante o regime colonial-fascista.

Tudo isto já pertence à História. A cumplicidade histórica tem sido denunciada vezes sem conta, não apenas por académicos não-ocidentais mas também, e isto é o mais importante, pelos próprios académicos do Ocidente. Além disso, no que respeita ao período hitleriano, deve ter havido, no auge dessa terrível ditadura, pelo menos alguns tímidos protestos que não podiam ser verbalizados em voz alta, a não ser que o seu autor quisesse cometer suicídio. Presumo que, como escreveu recentemente um antropólogo alemão, "apesar dos exemplos com maior visibilidade, seria erróneo [...] considerar que todos os participantes nos estudos africanos desempenharam um papel activo na Alemanha de Hitler. A imagem adequada seria mais, como lhe chamou Dostal, a do 'silêncio na escuridão'" (Dostal, 1994; Probst, 2005).

Não obstante este pecado original, o meio académico ocidental, incluindo a Afrikanistik alemã, trouxe um enorme contributo ao conhecimento das línguas, sociedades, história e culturas africanas. Alguns nomes permanecem inesquecíveis, tal como o de Adolf Bastian, 'pai da etnologia (Völkerkunde) alemã', para usar as palavras de um antropólogo africano (Diallo, 2001); Carl Meinhof, especialista em línguas bantu; Diedrich Westermann, que foi missionário no Togo antes de iniciar uma notável carreira como antropólogo; Leo Frobenius, cuja obra contribuiu em muito para dar a escritores negros como Aimé Cesaire e Léopold Sedar Senghor uma maior consciência dos princípios fundamentais e do valor da sua própria cultura; Janheinz Jahn, que ficou tão impressionado, após ter assistido a uma palestra pronunciada por Senghor em 1951, que quase de imediato começou a "sua incansável recolha e tradução da literatura africana" (Probst, 2005: 415); e ainda, mais próximo de nós, um homem como Ulli Beier, que criou em Bayreuth a instituição a que em Alemão se chama 'Iva-leva Haus' (porque o som 'w' não tem correspondência no Alemão), que na língua dos Yoruba se pronuncia 'Iwa lewa' e significa 'beleza é carácter', como por exemplo em 'a mulher bela é aquela que sabe comportar-se'. Por fim, há que recordar Georg Elwert, já falecido, a quem os camponeses de Ayou, uma aldeia do Benim onde realizou a maioria do seu trabalho de campo, prestaram uma vibrante homenagem em Outubro de 2006.8

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Os aldeões foram convidados a assistir a uma sessão de duas horas em 'homenagem a Georg Elwert, um africanista alemão (1947-2005)', durante um congresso internacional organizado em Cotonou, entre 16 e 19 de Outubro de 2006, pelo Centro Africano de Estudos Avançados. Em vez de um ou dois delegados, trouxeram uma grande delegação composta por 25 pessoas com tambores e outros instrumentos sofisticados. Explicaram

Na qualidade de observador externo talvez não dissesse, como faz Peter Probst, que os estudos africanos na Alemanha se encontram situados "a meio caminho entre [...] duas grandes esferas de influência", a francesa e a britânica – ou sentados entre duas cadeiras, como reza a expressão francesa, e que é como quem diz, sem ter uma identidade própria (Probst, 2005: 405). Pelo contrário, a tradição alemã parece-me ser o modelo que deveríamos tentar construir em África. Em primeiro lugar, é um modelo que fala a sua própria língua, o Alemão. Em segundo, e consequentemente, dirige-se prioritariamente a um público que fala Alemão e processa-se, antes de mais, segundo um debate interno dentro da Alemanha e dos países de língua alemã, incluindo a Áustria e parte da Suíça, onde os académicos se questionam mutuamente, respondendo e discutindo entre si. Em terceiro lugar, as questões debatidas dizem muito à comunidade académica falante do alemão e são por ela largamente partilhadas, o que permite o desenvolvimento de um debate que é horizontal e tem uma sustentação própria. Não estamos numa situação em que um académico isolado partilha uma problemática desenvolvida num outro local, por exemplo no mundo francófono ou anglófono, como que falando por sobre as cabeças da sua própria comunidade. Em quarto lugar, debater questões endógenas não conduz, forçosamente, a uma autarcia científica nem a um autofechamento intelectual. Não só alguns académicos publicam parte do seu trabalho em francês ou, mais frequentemente, em inglês - a nova língua franca da investigação académica internacional -, de modo a alcançarem um público mais vasto, como também pode presumir-se que, sempre que uma discussão lançada originariamente na Alemanha ganha importância para a comunidade científica internacional, os próprios académicos não-alemães sentem necessidade de a fazer traduzir o mais rapidamente possível.

Pode dizer-se que este modo de fazer investigação promove uma actividade científica autónoma e autoconfiante. Em contrapartida, receio bem que o modo como fazemos investigação em África seja exactamente o oposto disso. As mais das vezes, tendemos a investigar temas que são do interesse, antes de mais, de um público ocidental. A maioria dos nossos artigos é publi-

em Aizo (uma variante do Fongbe) o que aquele homem significava para eles, relembrando, entre outras coisas, como ele os tinha ensinado a escrever e a ler na sua própria língua, como os tinha ajudado a arranjar verbas para abrir poços e obter água potável para as suas aldeias. Com a devida autorização dos anciãos, executaram danças sagradas só permitidas em circunstâncias especiais. De facto, o evento acabou por se tornar uma segunda cerimónia fúnebre.

cada em revistas científicas sediadas fora de África, destinando-se, portanto, a leitores não-africanos. Mesmo quando publicamos em África, a verdade é que as próprias revistas académicas africanas são mais lidas fora do que dentro de África. Neste sentido, a nossa actividade científica é extravertida, ou seja, orientada para o exterior, destinada a ir ao encontro das necessidades teóricas dos nossos parceiros ocidentais e a responder às perguntas por eles colocadas. O uso exclusivo de línguas europeias como veículo de expressão científica reforça esta alienação. A maior parte dos nossos compatriotas vê-se de facto excluída de qualquer tipo de discussão sobre os resultados da nossa investigação, uma vez que nem sequer entende as línguas usadas. A pequena minoria que as entende, porém, sabe que não é o primeiro destinatário, mas apenas, se tanto, testemunhas ocasionais de um discurso científico primacialmente destinado a outros. Falando sem rodeios, há que dizer que os académicos africanos têm participado, até agora, numa discussão vertical com os seus parceiros ocidentais, ao invés de entabularem discussões horizontais com outros académicos africanos (Taiwo, 1993; Hountondji, 1988a, 1990, 1995, 2006).

Estarei eu a ir longe de mais? Não há dúvida de que esta descrição teria sido bastante adequada há uns cinquenta anos, mas as coisas mudaram. Hoje temos em África, nos diversos campos do meio académico, comunidades científicas regionais, sub-regionais e nacionais. Temos universidades e centros de investigação, alguns deles muito bons. Temos excelentes cientistas e investigadores, alguns dos quais com carreiras muito bem sucedidas. Apesar de todo este progresso, contudo, ainda estamos muito longe de atingir aquele que consideramos ser o nosso objectivo final: um processo autónomo e autoconfiante de produção de conhecimento e de capitalização que nos permita responder às nossas próprias questões e ir ao encontro das necessidades tanto intelectuais como materiais das sociedades africanas. O primeiro passo nesse sentido seria talvez formular 'problemáticas' originais, conjuntos originais de problemas estribados numa sólida apropriação do legado intelectual internacional e profundamente enraizados na experiência africana (Houtondji, 1988b, 1997, 2002, 2007).

Desta perspectiva, a disciplina ou o conjunto de disciplinas a que se chama estudos africanos certamente não terão o mesmo significado na África e no Ocidente. Na África, fazem – ou deveriam fazer – parte de um projecto mais vasto: conhecer-se a si mesmo para transformar. Os estudos africanos em África não deveriam contentar-se em contribuir apenas para a acumulação do conhecimento sobre África, um tipo de conhecimento que é capitali-

zado no Norte global e por ele gerido, tal como acontece com todos os outros sectores do conhecimento científico. Os investigadores africanos envolvidos nos estudos africanos deverão ter uma outra prioridade: desenvolver, antes de mais, uma tradição de conhecimento em todas as disciplinas e com base em África, uma tradição em que as questões a estudar sejam desencadeadas pelas próprias sociedades africanas e a agenda da investigação por elas directa ou indirectamente determinada. Então, será de esperar que os académicos não-africanos contribuam para a resolução dessas questões e para a implementação dessa agenda de investigação a partir da sua própria perspectiva e contexto histórico.

Por conseguinte, seria bom que houvesse coisas a acontecer também em África, e não sempre ou exclusivamente fora dela. Há que repor a justiça para o continente negro, fazendo com que todo o conhecimento acumulado ao longo de séculos sobre diferentes aspectos da sua vida, seja partilhado com a gente que lá vive. Há que tomar medidas adequadas no sentido de possibilitar à África proceder a uma apropriação lúcida e responsável do conhecimento disponível, bem como das discussões e interrogações desenvolvidas noutras paragens. Uma apropriação que deve ir a par com uma reapropriação crítica dos próprios conhecimentos endógenos de África e, mais do que isso, com uma apropriação crítica do próprio processo de produção e capitalização do conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Já foi demonstrado, de forma convincente, quão profundo foi o impacto do estudo de África nas disciplinas-mãe das ciências sociais e humanas (Bates, Mudimbe e O'Barr, 1993). Embora admitindo este importante facto, o que tento aqui demonstrar é ligeiramente diverso. É essencialmente no Ocidente que tanto estas disciplinas nucleares como os estudos africanos se têm, até agora, desenvolvido. No entanto, a África deverá agora desenvolver o seu próprio processo de questionamento e de acumulação de conhecimento, não só no campo dos estudos africanos, mas em todas as disciplinas académicas. Neste sentido, é de salientar que a 'Investigação em África' referida no subtítulo do livro a que atrás se alude não significa uma investigação feita *dentro* de África mas tão somente uma investigação *sobre* África ou em estudos africanos. A questão a reter é que se não deve reduzir a África a uma matéria de estudo. A geografia tem importância. Quanto mais coisas forem feitas em África, melhor será o presente e o futuro deste continente.

### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- BATES, Robert H.; Mudimbe, Valentin Y.; O'Barr, Jean (orgs.) (1993), Africa and the Disciplines: The Contributions of Research in Africa to the Social Sciences and Humanities. Chicago: University of Chicago Press.
- CONTEH-MORGAN, John (1994), *Theatre and Drama in Francophone Africa: a Critical Introduction*. Londres: Cambridge University Press.
- CONTEH-MORGAN, John; Gover, Dan; Bryce, Jane (orgs.) (2002), *The Postcolonial Condition of African Literature*. Trenton, NJ: Africa World Press.
- CONTEH-MORGAN, John; Olaniyan, Tejumola (orgs.) (2004), *African Drama and Performance*. Bloomington: Indiana University Press.
- DIAGNE, Mamoussé (2005), Critique de la Raison Orale: les Pratiques Discursives en Afrique Noire. Niamey/Paris/Dakar: CELHTO/Karthala/IFAN.
- DIALLO, Youssouf (2001), "L'africanisme en Allemagne Hier et Aujourd'hui", *Cahiers d'Études Africaines*, 161, 13-43.
- DOSTAL, Walter (1994), "Silence in the Darkness: German Ethnology during the National Socialist Period", Social Anthropology: Journal of the European Association of Social Anthropologists, 2(3), 251-262, 346-347.
- GOODY, Jack (1986), *The Logic of Writing and the Organization of Society*. Cambridge: Cambridge University Press.
- HOUIS, Maurice (1971), Anthropologie Linguistique de l'Afrique Noire. Paris: Presses Universitaires de France.
- HOUNTONDJI, Paulin (1970), "Remarques sur la Philosophie Africaine Contemporaine", *Diogène*, 71, 120–140.
- HOUNTONDJI, Paulin (1977), Sur la 'Philosophie Africaine'. Critique de l'Ethnophilosophie. Paris: François Maspero.
- HOUNTONDJI, Paulin (1983), *African Philosophy: Myth and Reality*. Bloomington: Indiana University Press.
- HOUNTONDJI, Paulin (1988a), "Situation de l'Anthropologue Africain: Note Critique sur une Forme d'Extraversion Scientifique", in Gabriel Gosselin (org.), Les Nouveaux Enjeux de l'Anthropologie. Autour de Georges Balandier, número especial da Revue de l'Institut de sociologie, 3-4, 99-108.
- HOUNTONDJI, Paulin (1988b), "L'Appropriation Collective du Savoir: Tâches Nouvelles pour une Politique Scientifique", *Genève-Afrique*, 26 (1), 49-61.
- HOUNTONDJI, Paulin (1990), "Scientific Dependence in Africa Today", Research in African Literatures, 21(3), 5-15.
- HOUNTONDJI, Paulin (1995), "Producing Knowledge in Africa Today", *African Studies Review*, 38 (3), 1-10.

- HOUNTONDJI, Paulin (org.) (1997), Endogenous Knowledge: Research Trails. Dakar: CODESRIA.
- HOUNTONDJI, Paulin (2002), The Struggle for Meaning: Reflections on Philosophy, Culture, and Democracy in Africa. Athens: Ohio University Center for International Studies.
- HOUNTONDJI, Paulin (2006), "Global Knowledge: Imbalances and Current Tasks", in Guy Neave (org.), Knowledge, Power and Dissent: Critical Perspectives on Higher Education and Research in Knowledge Society. Paris: UNESCO Publishing, 41-60.
- HOUNTONDJI, Paulin (org.) (2007), La Rationalité, Une ou Plurielle? Dakar: CODESRIA.
- IRELE, Abiola (1983), "Introduction", in Paulin J. Hountondji, African Philosophy, Myth and Reality. Bloomington: Indiana University Press, 7-30.
- IRELE, Abiola (2001), The African Imagination: Literature in Africa and the Black Diaspora. Oxford: Oxford University Press.
- NKRUMAH, Francis K. (s.d., s.l., circa 1945), Mind and Thought in Primitive Society. A Study in Ethno-Philosophy with special Reference to the Akan Peoples of the Gold Coast, West Africa. Dactilografado.
- NKRUMAH, Kwame (1957), Ghana. Autobiography of Kwame Nkrumah. Londres: Nelson.
- PROBST, Peter (2005), "Between and Betwixt. African Studies in Germany", *Afrika Spectrumm*, 30 (3), 403-427.
- SALA-MOLINS, Louis (2006), Dark Side of the Light: Slavery and the French Enlightenment (trad. e introd. J. Conteh-Morgan). Minneapolis: University of Minnesota Press.
- TAIWO, Olufemi (1993), "Colonialism and its Aftermath: The Crisis of Knowledge Production", *Callalloo*, 16 (3), 891-908.
- TEMPELS, Placid (1969 [1945]), Bantu Philosophy (trad. C. King). Paris: Présence Africaine.
- Towa, Marcien (1971), Essai sur la Problématique Philosophique dans l'Afrique Actuelle. Yaoundé: CLE.

# PARTE 2

As Modernidades das Tradições

### CAPÍTULO 4

## GLOBALIZAÇÃO E UBUNTU<sup>1</sup>

Mogobe B. Ramose

Feta kgomo o tshware motho<sup>2</sup>

Era uma vez uma época em que se acreditava e se sabia que o nosso planeta era um rectângulo plano. A partir dos quatro cantos da Terra os anjos fariam soar as suas trombetas no fim dos tempos para despertar os mortos. Consideráveis punições e sofrimentos foram impostos àqueles que desafiaram esta crença, com o argumento de que a Terra é redonda ou esférica. Por fim, o conhecimento triunfou sobre a crença. Terá sido esta mudança de paradigma a inauguração histórica e intelectual da globalização? Como quem comemora a mudança de paradigma, John Donne, o poeta metafísico, escreveu muito a propósito, no seu VII Soneto Sagrado, sobre "os cantos imaginados da Terra redonda". Este paradoxo era, de certa forma, reminiscente da tensão entre crença e conhecimento. Se a crença, mesmo justificada, possui um carácter necessariamente metafísico, o conhecimento, enquanto reivin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NT: Ubuntu consiste de duas palavras numa só. O prefixo ubu- e a raíz ntu-. Ubu evoca a ideia de ser, em geral. Este conceito ético enfatisa as alianas entre as pessoas e as relações entree stas. Trata-se de uma categoria epistémia e ontológica fundamental do pensamento Africa dos grupos que falam línguas Bantu. Tal como o autor defende, Ubu-, como o mais amplo e generalizado ser se-ndo, está profundamente marcado pela incerteza, por estar ancorado na busca da compreensão do cosmos numa luta constante pela harmonia. Esta compreensão é importante, pois a política, a religião e o direito assentam e estão banhados da experiência e do conceito de harmonia cósmica (Ramose, 1999).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Em Sepedi, uma das línguas que integra o grupo linguístico do Sotho do norte (África do Sul), este aforismo traduz uma da referências basilares do *ubuntu*: 'Se e quando uma pessoa tiver de enfrentar uma escolha decisiva entre a riqueza e a preservação da vida de outro ser humano, deve sempre optar pela preservação da vida'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Neste texto, a referência à globalização é feita no sentido de questionar a lógica do sistema capitalista neo-liberal.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> NT: A colecção de *Sonetos Sagrados*, também conhecida como *Meditações Divinas* ou *Sonetos Divinos*, integra 19 poemas escritos pelo poeta inglês John Donne (1572-1631).

dicação verificável<sup>5</sup> à verdade,<sup>6</sup> é empírico por natureza (Passmore, 1968: 368; Ayer, 1974: 12). O metafísico e o empírico partilham algo entre si: são ambos postulados ou declarações feitas por um ser humano corporificado (Zaner, 1971: vii), incorporado ao mundo empírico. A partir desta base, a separação entre o metafísico e o empírico não é mais do que uma questão de ordenamento conceitual que contradiz o carácter ontológico do ser humano enquanto singularidade orgânica.<sup>7</sup> Se a metafísica e as questões relativas ao conhecimento empírico (a epistemologia) pertencem aos domínios da filosofia, então a globalização, entendida como coincidência e tensão entre a crença e o conhecimento, pode ser considerada uma problemática legítima da filosofia. É precisamente como problema filosófico que me proponho lidar com a globalização.

Se o indivíduo está incorporado e condicionado dentro, na e pela experiência, isso significa que a filosofia está igualmente enraizada na experiência. Para mim, a filosofia não é uma erupção misteriosa de conceitos provenientes do espaço sideral, sem qualquer conexão com o nosso mundo empírico, apesar de o impressionarem. Tampouco considero a filosofia como um vôo ao abstrato e obtuso, ou seja, em direção a temáticas obscuras e mistificadoras. Por estas razões, neste capítulo procurarei inicialmente fornecer uma exposição da experiência da globalização e, posteriormente, procurar que o racíocinio filosófico incida sobre esta.

### 1. Globalização e Filosofia

Tendo apontado a identidade ontológica orgânica entre o metafísico e o epistemológico, procederei como estando incorporado [embedded] no mundo experiencial, enquanto ser(es) humano(s). O significado e a interpretação da experiência particular – neste caso, a globalização – deverão constituir o carácter filosófico específico deste capítulo. Assim, procurarei questionar

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Para uma crítica do princípio de verificação veja-se, por exemplo, Ryle, 1971: 127. Para uma exposição do princípio de falsificação, parcialmente voltada para a refutação do princípio de verificação, veja-se, por exemplo, Flew e MacIntyre (orgs.), 1993: 98-99 e 106.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A respeito da crítica da 'verdade' baseada sobre a teoria da correspondência, vejase Bohm e Hiley (1993: 16-17), cujo argumento defende que a verdade é uma construção complexa que não está dada antecipadamente.

 $<sup>^7\,\</sup>mathrm{Sobre}$ a ontologia e a epistemologia do ser como totali-dade e unici-dade, veja-se o primeiro capítulo de Bohm, 1980.

as bases, a validade e a sustentabilidade das pressuposições, assim como das presunções, da experiência do que é denominado como 'globalização'. Os efeitos desta experiência serão considerados como questões de justiça, tanto na esfera política, quanto na económica. Portanto, começarei por apresentar algumas das características dessa experiência, incluindo questões que emergem em ligação a tais características. Para tanto, proponho-me resguardar uma única excepção, nomeadamente, a pressuposição de que, no limite, a globalização é, em termos filosóficos, o paradoxo de estabelecer e demolir fronteiras, simultaneamente. Aqui terei em mente não apenas fronteiras físicas e geográficas, mas também intelectuais e culturais. Este paradoxo será estabelecido em função da seguinte questão: se raciocinar e agir sobre as bases das fronteiras já existentes ou daquelas a-serem-estabelecidas diz respeito à realidade do ser-humano-no-mundo, é possível encontrar um argumento para a validade e aplicabilidade do raciocínio circunscrito que possa justificar a divisão 'nós' e 'eles' entre e no meio de seres humanos? Esta questão tem como pressuposto o reconhecimento de que o desenho de fronteiras está, com frequência, ligado a pelo menos duas reivindicações. Uma é a reivindicação à posse ou à propriedade exclusiva; a outra, é a reivindicação ao direito e à competência únicos para decidir e exercer controle sobre uma dada área particular circunscrita. Espreitando por detrás destas reivindicações estão o absolutismo e o dogmatismo. Exigir que uma dada posição seja reconhecida como o centro ao redor do qual todo o resto deve gravitar e fixarse tenazmente sobre esta exigência é uma marca distintiva do absolutismo dogmático. Esta é a característica comum das, assim chamadas, três grandes religiões monoteístas do mundo (Ramose, no prelo). O 'deus' de cada uma delas é um e único, para além do qual a existência de outra deidade constitui uma impossibilidade. Neste sentido, utilizo o termo 'fundamentalismo económico'. Em relação à sua estrutura e organização de pensamento, este pensamento é tão absolutista e dogmático quanto as três religiões monoteístas. O seu 'deus' - o dinheiro - exigindo, a qualquer custo, a perseguição estrita do lucro, demanda apenas a obediência das suas criaturas.

A invenção do dinheiro foi fundamentada com a intenção de que este constituísse um meio para alcançar um determinado fim. Com efeito, o dinheiro continua a ser o meio para realizar múltiplos fins. Todavia, o fundamentalismo económico reverteu esta lógica. O seu mandamento é que o dinheiro deve ser um fim em si mesmo. A lucratividade, ou a compulsão insaciável de acumular mais e mais dinheiro a qualquer custo, é a apoteose do dinheiro como um fim em si mesmo. O dinheiro tornou-se o 'deus' ao

redor do qual tudo deve gravitar e frente ao qual todos se devem submeter. Neste sentido, gostaría de emprestar e endossar a percepção segundo a qual a invenção do dinheiro é o pecado original da economia.

O raciocínio circunscrito, ou seja, o raciocínio e a ação sobre as bases das fronteiras já estabelecidas e das ainda-por-estabelecer, corrobora a experiência de que tudo está em fluxo. Trata-se de uma condição de incessante mudança e mutabilidade porque o movimento, 8 e não o repouso, é o princípio do ser. Ser é estar na condição de -dade<sup>9</sup> e não de -ismo. 10 Esta é a base ontológica da tensão subsequente entre -dade e -ismo. A tensão emerge assim que tentamos construir a realidade social sobre a proposição de que há uma divisão radical e uma oposição irreconciliável entre -dade e -ismo. Nesta linha de raciocínio, o fluxo do ser necessita da busca de estabilidade. Isto culmina no feito de um -ismo. O -ismo é, portanto, construído para ser a realidade não apenas em contraste, mas também em oposição ao se-ndo [be-ing] enquanto -dade. O absolutismo dogmático alimenta-se desta perspectiva filosófica sobre a realidade. Sugiro assim que a suposta divisão radical e oposição irreconciliável entre -dade e -ismo é, na melhor das hipóteses, putativa e, na pior, falsa. Ao invés de estabelecer um argumento sustentado em redor desta questão, contento-me em sublinhar a ideia de que uma perspectiva filosófica sobre a realidade baseada no -dade pode evitar o absolutismo dogmático

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Na filosofia ocidental clássica, Heráclito pode ser identificado como um dos maiores expoentes da perspectiva de que o movimento, e não o repouso, é o princípio do ser. O debate entre os defensores e os oponentes desta perspectiva não foi concluído definitivamente. Tanto Peirce quando Bohm são os defensores contemporâneos da perspectiva – a qual endosso – segundo a qual o movimento é o princípio do ser. De acordo com Peirce, "Eu início do, em, com e enquanto Movimento. Para mim, no mundo 'espiritual', bem como no físico, obviamente não há Repouso como meta derradeira ou como antítese do Movimento. O imutável é menos do que a morte, ele é o não-existente. [...] Tenho afirmado frequentemente que estou determinado a estar livre de ser determinado. Porquê? Devido ao inominado Terceiro ainda residindo no útero do Movimento, com o qual tanto o determinado quanto o indeterminado têm referência. [...] Para mim, a idéia do novo, do jovem, do fresco, do Possível são mais profundas do que qualquer importação-do-tempo, e são indeterminados apenas em um sentido especial. [...] O melhor que eu posso fazer é dizer 'Eu desejo do futuro, nós poderíamos começar a falar do Inalcançável como o Ainda distante!" (Kevelson, 1998: v). Que isto é, de muitas maneiras, um eco da posição de Hobbes em De Motu, não necessita de qualquer defesa especial.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> NT: No original inglês, '-ness'.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> NT: No original inglês, '-ism'.

apenas se a lógica do -dade for plenamente apreciada. Certamente o -ismo é apenas um momento, não a eliminação ou a substituição do -dade.

Como forma de ilustração, apresento uma filosofia *ubuntu* dos direitos humanos. A finalidade desta apresentação é antes propor, ao invés de procurar responder à seguinte questão: pode a filopráxis *ubuntu* ser uma das respostas ao fundamentalismo económico contemporâneo na forma de globalização?

O ubuntu é, ontologicamente, um -dade e não um -ismo. Enquanto tal, está epistemologicamente orientado em direção à construção de um conhecimento que é, na sua essência, não-dogmático. Consequentemente, a distinção filosófica fundamental entre a filosofia dos direitos humanos ubuntu e o fundamentalismo económico é que o absolutismo dogmático é virtualmente alienígena ao primeiro, e intrínseco ao último. O ubuntu é um dos conceitos filosóficos e dos princípios organizacionais essenciais das populações que falam línguas Bantu. Estas populações precisam, face à globalização económica, cimentar fortes vínculos de solidariedade, em primeiro lugar entre elas mesmas. Aqui, o desiderato por solidariedade é, de facto, a construção de uma fronteira. Portanto, o raciocínio circunscrito não é nem alienígena nem necessariamente repugnante à filosofia ubuntu. Mas a delimitação de fronteiras neste caso é um meio para um fim, e não um fim em si mesmo. As populações falantes de bantu devem permanecer abertas a cooperar com todos os seres humanos do mundo que estejam determinados a substituir o dogma mortal do fundamentalismo económico pela lógica frutífera do -dade, preferindo a preservação da vida humana através da colaboração à busca estrita do lucro. Feta kgomo o tshware motho.

### 2. Rumores da Globalização

Nesta secção proponho discutir a 'globalização' sem problematizar o uso em si mesmo do conceito. Esta é a razão pela qual escolhi o título desta secção do texto, pois ele sugere que ainda não estamos em posição para confirmar a veracidade da 'globalização'. Como consequência, estamos a lidar apenas com os rumores da globalização. Para acompanhar estes rumores, proponho considerar a família como um elemento diferenciado. Isto porque (1) assim como a religião, o conceito ocidental de família está intimamente relacionado à filosofia económica do sistema de livre empresa; (2) tal intersecção é gerada e alimenta-se dos conceitos de cidadania e nacionalidade; (3) a asserção da liberdade para fundar uma família é reconhecida como um direito que não requer permissão prévia por parte de ninguém. Do ponto de vista

costumeiro, ainda que não necessariamente, o direito a fundar uma família é concretizado através do matrimónio, seja ele monogâmico ou poligâmico. O próprio acto de fundar uma família, e o resultado de um matrimónio, estabelecem fronteiras. Dentro destas fronteiras estão o casal, juntamente com as suas crianças. Fora delas reside a esfera do resto da humanidade. Assim sendo, o raciocínio circunscrito faz parte da família e do matrimónio, assim como da cidadania e da nacionalidade. A relevância destes conceitos para a investigação do raciocínio circunscrito é evidente. Se o direito a fundar uma família é um direito humano, então a incursão da globalização nesta esfera deve ser julgada em termos de direitos humanos. Os parágrafos que se seguem apresentam rumores relativos à incursão da globalização dentro das fronteiras da nação, da família e do matrimónio.

O impulso para ampliar o comércio, <sup>11</sup> juntamente com a expansão da religião, especialmente do Cristianismo e do Islão, constituem o fundamento da globalização. Proponho-me a focar a atenção sobre o Cristianismo, uma vez que seu significado e seu impacto na globalização continuam a ter escopo mais amplo do que aqueles relativos à Islamização do mundo. Estou, em consequência, ciente de que optei por uma perspectiva 'eurocêntrica' da história do mundo. <sup>12</sup> Todavia, esta minha escolha recusa a posição de que a história européia é sinónimo da história mundial. <sup>13</sup> Tampouco defendo que os melhores bens e valores see ncontram apenas na história e na cultura europeias.

Tanto o comércio quanto a religião têm lugar dentro de um contexto cultural específico. A expansão, para além de suas fronteiras culturais originais, significa que ambos podem servir como veículos para a transmissão de cultura. Dado que, no seu sentido mais amplo, a cultura inclui a política, isto significa que tanto a religião quanto o comércio simbolizaram, numa determinada altura, a materialização de uma ideologia política particular, tendo sido os seus transmissores. De acordo com este raciocínio, a globalização pode ser cultural, religiosa, política e económica. Convém salientar que tal demarcação de áreas específicas não impede de forma alguma a sua sobreposição, a sua convergência, o seu reforço mútuo e mesmo a unidade orgânica entre elas. A questão é a seguinte: o que é que acontece quando culturas, religiões, sistemas políticos e sistemas económicos diversos se encontram

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sobre este assunto, veja-se Needham, 1975, vol. 1: 170-190.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Este tema é debatido em vários capítulos que integram este volume.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Sobre este tema vejam-se os textos de Boaventura de Sousa Santos e de Enrique Dussel neste volume, assim como Dussel, 1998a, 1998b.

uns com os outros? Quando quer que isso ocorra, o resultado tem sido, com frequência, uma relação de dominância e subserviência entre populações. Nas esferas da religião (Mudimbe, 1988), da cultura (Eze, 1998) e da política, incluindo a economia, é possível descrever tal situação como uma condição de dominação epistemológica, empenhada em suprimir a busca de reconhecimento mútuo e paridade. Na esfera do comércio, proponho descrevê-la como um sistema económico-político orientado para a dominação dos outros, visando benefícios próprios. A disposição para a dominação assenta no argumento implícito de que toda a humanidade pode, e deve, viver sob uma única 'verdade' económica e política. Esta 'verdade' é sustentada por uma definição unilateral por parte do Ocidente, tanto da experiência, quanto do conhecimento. É minha intenção, neste capítulo, examinar a validade deste argumento em relação à globalização.

## 3. A Globalização Económica

As raízes da globalização contemporânea estão profundamente imbricadas com o advento da industrialização, particularmente no Reino Unido, e com a subseqüente difusão global do modelo económico britânico através da colonização (De Benoist, 1996: 121). Ligações comerciais foram forjadas entre os colonizados e o poder colonizador. Os primeiros eram entidades

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sobre este assunto, veja-se Hanke, 1937, 71-72; Hanke, 1959, Parkinson, 1977: 24-25, e Williams, 1990.

 $<sup>^{15}</sup>$  Veja-se Dussel, 1998a, 1998b, e neste volume, assim como Santos, neste volume – capítulos 1 e 13.

<sup>16</sup> Há, obviamente, o significado metafórico de globalização. Este significado parte do princípio de que nosso planeta é como um globo recebendo luz de uma fonte principal, o sol. Ainda assim, recebe a luz do sol de maneira desigual e intermitente. Logo, os humanos experimentam o sol diferentemente e seu brilho exerce influências diversas sobre eles. Isto leva certamente não apenas a concepções diferentes, mas em alguns casos concorrentes, sobre o sol. Um paradoxo inerente a esta condição pode ser, todavia, expresso: a luz do sol continua exercendo ascendência incomparável sobre nosso planeta. Apesar disso, os seres humanos parecem dispostos a resistir a esta ascendência expondo teorias concorrentes sobre a natureza e, portanto, sobre a luz do sol. Se há qualquer lição a ser obtida deste fato – não obstante o brilho mortal de uma guerra nuclear total (Jungk, 1956) – é que a luz emanando de uma única fonte principal pode ser apreciável, mas não menos resistível. Em concordância, a globalização provavelmente não será bem sucedida, na medida em que ela extingue luzes diversas, existentes noutros espaços, com o argumento de que existe apenas uma fonte de luz apropriada para iluminar todas as áreas da vida económica para a totalidade da humanidade.

territoriais distintas, cuja soberania tinha sido abolida pelo chamado direito de conquista (Korman, 1996: 18-40). Isto ocorreu no contexto das viagens de 'descobrimento'. Quando a soberania foi reconquistada, facto que aconteceu quer através da descolonizaçã, quer das guerras pela independência, as ligações económicas sobreviveram. Naquela época, a ligação entre territorialidade e soberania era tão forte que os soberanos podiam exercer soberania sobre a actividade económica dentro dos seus territórios com legitimidade. Eles estavam, portanto, em posição para regular a actividade económica interna, de forma que ela afectasse as relações económicas externas com outros Estados soberanos. Dessa forma, a coesão entre soberania e Estadonação assegurou ao soberano um papel primordial na esfera das relações económicas internacionais. Houve, contudo, um preço a ser pago por isto, nomeadamente: responsabilização e responsividade democráticas às exigências da justiça social (De Benoist, 1996: 128-129).

Esta situação modificou-se quando o dinheiro (a moeda) adquiriu capacidade de se movimentar à velocidade da luz e em tempo ininterrupto relativamente a todas as outras mercadorias económicas. Isto foi facilitado, em particular, pela revolução eletrónica. Esta nova forma de colonialismo, sustentada pela incansável busca de mão-de-obra barata, conduziu à deslocação e à fragmentação da actividade económica de um centro para múltiplas periferias. A rede tornou-se o novo conceito operador e regulador que guia a produção de bens (Van Houtum, 1998: 45-83). O rótulo 'Made in Italy', por exemplo, oculta a complexa história da rede de produção subjacente ao produto final. Armado das redes de produção, e impelido apenas pela busca do maior lucro no menor prazo possível, o mercado financeiro procurou aboliu as fronteiras entre Estados-nação e obrigar as autoridades soberanas a abdicar ou relaxar o forte controle sobre as suas economias. Esta foi a con-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> O 'descobrimento' foi um dispositivo legal para reivindicar o direito ao território estrangeiro por parte do poder ocidental europeu, dito descobridor. É pertinente apontar aqui que este último realizou as viagens com o objectivo de 'descobrir', incluindo as consequências legais relacionadas. Parece estranho que os viajantes, e aqueles em cujo benefício estas viagens eram realizadas, parecem não ter considerado a possibilidade de que eles também seriam descobertos no próprio acto da descoberta. Eles estavam confiantes na universalização da sua religião e cultura através da assimilação e integração, na melhor das hipóteses, e também por meio de assassinato, pilhagem, expulsão e destruição, na pior. Para uma discussão sobre como esta universalização gradualmente levou a um 'mundo monocivilizacional (ainda que policultural)' e como a 'reconciliação' é aplicada para compreender os contrastes e contrários, veja-se Wilkinson, 1992: 7-8, e Zea, 1992: 11-22.

dição necessária que o mercado financeiro impôs sobre os Estados-nação que desejassem beneficiar dos seus serviços. Assim se estabeleceu, durante as últimas décadas, a desregulamentação, que se juntou à rede como conceito regulador e operador da actividade económica interna e externa. A desregulamentação baseia-se no pressuposto, é certo, de que tudo é mercantilizável. E a mercantibilidade, nos termos do sistema económico de livre empresa (o capitalismo), está indissociavelmente ligada à lucratividade. Até o trabalho humano, disponível no mercado de trabalho, adquire um preço apenas se for avaliado como lucrativo. Em última instância, a mercantibilidade de todas as coisas significa a comodificação de todas as coisas pelo bem do lucro máximo. Se é que a alma existe, até mesmo ela é mercantilizável, pois pode ser trocada por dinheiro e pela luxúria soberba. Assim sendo, todas as formas de corrupção são coerentes e compatíveis com a lógica do poder financeiro irrestrito (De Benoist, 1996: 120). 18 Consequentemente, o deslocamento da indústria, a desregulamentação, as redes e a obtenção do máximo de lucro a qualquer custo constituem o dogma da religião do fundamentalismo económico.<sup>19</sup> As sacerdotisas e os sacerdotes desta religião pregam apenas um evangelho e veneram apenas um deus, nomeadamente, a lucratividade do mercado. Para eles, o mercado é o poder financeiro que sustenta a contração do espaço, do tempo e da política, não lhes importando possíveis consequências humanas e ambientais. A obtenção de lucros irrestritos é sua principal meta. Abençoados, portanto, são os criadores de lucro infinito, pois eles substituíram a ilusão do céu eterno pela infinita lucratividade do mercado.

### 4. A Globalização e a Família

A experiência e o conceito de família serão problematizados nesta secção. Esta problematização tem um duplo objetivo: por um lado, demonstrar que o fundamentalismo económico prefere, e, de facto prescreve, a família baseada no matrimónio monogâmico. Por outro lado, pretendo estabelecer as bases para o argumento segundo o qual os direitos humanos constituem

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Em nome da globalização, os imperadores financeiros contemporâneos assumiram o papel de Mefistófeles e forçaram à humanidade o papel de Dr. Fausto. No momento em que o acerto de contas está para acontecer, o Dr. Fausto não murmura apenas em desespero, "O! lente! lente! currite noctis aequi", mas também reconhece com resignação que o dinheiro está na raiz de todo o mal (pecunia est radix malorum).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Sobre a questão religiosa, veja-se Lançon, 1996: 5; sobre o fundamentalismo económico, veja-se Kelsey, 1995.

os fundamentos e o contexto apropriados para a avaliação e a apreciação da globalização. Num casamento monogâmico é relativamente mais fácil controlar e ajustar a família às exigências das forças de mercado. O mecanismo para tal controle e ajustamento é a juridificação da relação entre o progenitor e criança. Na medida em que a família precede a juridificação, ela é nomeada como sendo natural.<sup>20</sup> O homem e a mulher, cujo contato sexual resulte no nascimento de uma criança, são denominados, respectivamente, pai e mãe (Garner, 1979). A juridificação tem, desde então, estendido e expandido o escopo desta relação natural para incluir um homem ou uma mulher solteiros que adotem formalmente uma criança, ou ainda, por exemplo, casos em que a maternidade ou a paternidade sejam resultantes de inseminações artificiais. De acordo com a juridificação, um progenitor é ou um homem ou uma mulher que, seja através do coito ou de outros métodos, reivindique possuir uma criança, submetendo tal reivindicação ao reconhecimento legal. Aqui é possível ver como algo que em determinados casos pode ser encarado como um facto natural – o coito resultante no nascimento de uma criança – e em outros casos como um facto tecnológico - a inseminação artificial, por exemplo -, é transmutado em facto jurídico. Desse modo, um facto natural é elevado ao estatuto de facto jurídico. Esta elevação encontra expressão na Secção 3 do Artigo 16 da Declaração Universal dos Direitos Humanos: "A família é o núcleo natural e fundamental da sociedade e tem direito à proteção da sociedade e do Estado". Este postulado do direito a fundar uma família significa que ela é parte e parcela do discurso dos direitos humanos. Isto quer dizer, portanto, que quando a família entra em contato com a globalização, esta deve ser examinada sob o prisma do discurso dos direitos humanos. A idéia da família como 'unidade básica' de um grupo social e da ordem política na forma do 'Estado' revela a relação orgânica entre a família, a cidadania e a nacionalidade. Consequentemente, a globalização está implicada na família e no Estado-nação.

Enquanto que a Secção 3 do Artigo 16 da Declaração Universal dos Direitos Humanos reconhece o direito a fundar uma família e estipula a protecção deste direito, tanto pela sociedade quanto pelo 'Estado', a Secção 1 do mesmo Artigo reconhece "o direito de contrair matrimónio e de fundar uma família". Uma vez que o 'e' aqui não é de forma alguma uma inserção despropo-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Sobre este tema veja-se Garner, 1979: 543, assim como Rechts Wörterbuch, C.H. Beck'sche (1994, 12ª ed.), Munchen: Verlagsbuchhandlung, 409-410.

sitada, segue-se que o matrimónio e a família devem ser considerados como separados e distintos. Isto é de importância crucial, pois demonstra que a Secção não está comprometida com nenhuma forma específica de 'matrimónio' ou de 'família' em sentido legal. Não é necessário qualquer argumento especial para sugerir que isto coincide com o reconhecimento, a proteção e o respeito a outros direitos humanos co-relacionados; por exemplo, o direito de uma pessoa a escolher a forma de matrimónio em conformidade com a sua religião. A predilecção da globalização por casamentos monogâmicos, tidos como o único lócus 'civilizado'<sup>21</sup> para a família, não implica necessariamente que haja reconhecimento, proteção ou respeito pela liberdade de escolha das formas de matrimónio. Ela proporciona fundamentos consistentes e solo fértil para a atitude arrogante da filosofia ocidental que, por meio de uma longa linha histórica que remota à Antiguidade,<sup>22</sup> prefere definir a forma apropriada de casamento como sendo o monogâmico.<sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Veja-se o Longman Concise English Dictionary. Londres: Longman, 1985: 997. Há algumas décadas o Oxford Classical Dictionary dizia o seguinte: "O casamento grego era monogâmico; com efeito, a monogamia era tida como uma característica distintiva dos gregos em oposição aos usos bárbaros [...]. O casamento romano era estritamente monogâmico" (1953: 593). Isto não impediu, porém, o fato de que a concubinagem fosse considerada "uma instituição essencial ao lado do casamento" na Roma antiga. Sobre este assunto, veja-se Brundage, 1987: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Veja-se Singer, 1984; Brundage, 1987: 13 e 27; e Duby, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Veja-se o Vocabulaire Juridique (Paris: Presses Universitaire de France, 1996: 518). O The Oxford Companion to Law (Oxford: Clarendon Press, 1980: 809) e a sexta edição do Black's Dictionary (1972), fornecem uma definição de casamento que se inclina claramente para a monogamia. Na sua definição de 'casamento plural', o Black's Dictionary afirma expressamente, em relação à bigamia e poligamia, que "tais casamentos são proibidos" (973). As minhas objeções a esta determinação serão mantidas ao mínimo. A visão de que um relacionamento heterossexual é a base 'natural' e, portanto, a única para fundar uma família é questionável. Apesar da sexualidade geralmente orientar um sexo em direção ao sexo oposto, isto não quer dizer que as relações heterossexuais são as únicas naturais. Tendo em vista o fato de que a Grécia antiga era livremente homossexual (Singer, 1984: 49), a declaração de que apenas as relações heterossexuais são naturais dificilmente se sustenta (Kosnik, 1977: 70-74). Relações homossexuais e lésbicas não são, por definição, a-sexuais, sem amor e não-naturais. Por outro lado, o casamento monogâmico é também filosoficamente questionável. Ele parte da proposição metafísica de que o casal matrimonial constitui um corpo. Este é, em todos os casos, um corpo abstrato. Declarações infinitas de que o casal matrimonial constitui um corpo não podem obliterar a realidade de que cada um dos componentes do casal permanece um organismo ontológico-biológico separado. A 'ferroada' do desejo ou a lei biológica do coito não impõe em si próprias a obrigação de voltar-se para um único e mesmo parceiro de maneira consistente e permanente na busca

A família, ou seja, a relação de sangue entre a mãe, o pai e a criança, é em primeiro lugar natural – e apenas secundariamente legal. Ela também pode ser entendida em sentido mais amplo, incluindo outros parentes consanguíneos para além dos progenitores e das crianças. Ao longo da história (Westernack, 1891), o matrimónio legal assumiu o papel de regulador das relações familiares (Viladrich, 1990: 69-79; Ramose, 1998). Alguns casamentos legais são exclusivamente monogâmicos, mas outros não o são. Embora o Cristianismo<sup>24</sup> insiste na primeira forma, o Islão, por exemplo, sustenta o contrário. Nos dois casos, todavia, o matrimónio legal tem estado intimamente ligado ao sistema económico vigente. Foi precisamente esta conexão entre a economia, a política e a monogamia baseada na religião que facilitou a consolidação e a expansão do comércio dentro e para além dos domínios da Grã Bretanha (Tawney, 1977). E esta conexão continua a auxiliar, igualmente, a consolidação da globalização.

O matrimónio legal monogâmico foi firmemente estabelecido quando a industrialização assumiu maior visibilidade e alcançou uma influência importante na vida social. A partir de então, as relações entre esposo e esposa passaram a estar estruturadas com base na suposição de que ele se encontrava num patamar superior a ela. Esta suposta superioridade do esposo delegavalhe 'naturalmente' proeminência na esfera pública. Neste caso, o princípio legal operativo era o poder marital, o qual estabelecia a minoridade legal da esposa durante o matrimónio. O mesmo atributo da superioridade do esposo, aliado à negação do direito da esposa ao voto (Ray, 1919), possibilitava que ele assumisse uma posição privilegiada, especialmente na esfera pública. A domesticação legal da esposa viria a ser utilizada pela industrialização crescente como forma de preservar a desigualdade estrutural dentro do casal, ao mesmo tempo que fornecia ao esposo um elevado poder económico, em detrimento da esposa. Juntamente com as crianças, a esposa era simplesmente um apêndice do marido, propositalmente chamada de 'dependente'. Com o advento do feminismo, a continuidade desta desigualdade jurídica

por relacionamento sexual. A sabedoria do princípio demiúrgico, que fez incorporar a 'ferroada' do desejo nos seres humanos, também não decretou nem programou que a urgência pelo relacionamento sexual fosse necessariamente fiel, unidirecional e eternamente fixada apenas num único parceiro. Ao invés disso, é a normatização da 'ferroada' do desejo o que impõe, pela lei, a obrigação de ser monogâmico.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Veja-se Papa João XXIII "Mater et Magistra" (1977: 193) e "Pacem in Terris" (1977: 115 e 133), assim como Dowell, 1995: 86.

e económica foi posta em causa. As mulheres questionaram e rejeitaram as bases filosóficas<sup>25</sup> da superioridade masculina e, por extensão, do marido (McMillan, 1982: 1-15). Com efeito, a crítica feminista exigiu o reconhecimento do direito da mulher a votar e, desta forma, abriu o caminho para a participação feminina na vida pública. Esta crítica questionou e rejeitou a validade do poder económico privilegiado do esposo (Irigaray, 1996: 23). Neste sentido, é pertinente apontar que uma das correntes do pensamento feminista argumentava então tão sòmente a favor da integração das mulheres no sistema económico vigente, 26 enquanto uma outra corrente rejeitava as premissas básicas desse mesmo sistema (Markovic, 1976: 152). De acordo com a segunda corrente, até mesmo o esposo, e portanto a família, era utilizada como 'recurso' para sustentar um sistema que colocava os lucros acima do respeito pela dignidade do trabalho humano e pela dignidade da família. A reprodução das crianças foi interpretada como um trabalho não-remunerado que o esposo e a esposa realizavam para assegurar a sobrevivência do sistema, ao garantir a oferta de mão-de-obra jovem e renovada. O problema era, portanto, sistémico, uma vez que nem a abolição do dogma da superioridade masculina, nem a integração das mulheres, possibilitava a extinção da exploração económica,27 a restauração do respeito e da proteção à dignidade do trabalho humano e da família (Eisenstein, 1979.). O sistema económico da livre empresa rejeitou este argumento, tendo optado pela integração das mulheres. Este facto foi concretizado através de uma legislação anti-discriminação negativa baseada no sexo (Olsen, 1991). A discriminação positiva, ao promover o progresso das mulheres, camuflou e amenizou a culpa moral do sistema. Sob tais bases, a integração das mulheres serviu para reforçar o sistema, assegurando a continuação da sua sobrevivência.

A intensificação da globalização fez com que o casamento temporário entre as mulheres e o sistema económico de livre empresa entrasse em crise.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Sobre este assunto veja-se Dickanson, 1976; Whitbeck, 1976; Lange, 1983; e Spelman, 1983. Veja-se igualmente o capítulo de João Arriscado Nunes neste volume.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Veja-se, por exemplo, a crítica de Eisenstein (1981: 220-244).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> A ligação entre a família e a cidadania é um argumento comum. O que parece ser incomum é a problematização da cidadania em relação à questão da liberdade de movimento tanto de bens quanto de dinheiro (capital), visando determinar se as relações entre a família, a cidadania e a nacionalidade são exploradoras. Apesar de concordar com essa problematização, não concordo necessariamente com algumas das conclusões avançadas por van Parijs, 1992: 157-162.

As mulheres descobriram que a participação, tanto na vida pública quanto na actividade económica, resultava com muita frequência em ganhos e benefícios desproporcionais, especialmente favoráveis aos detentores de poder económico ilimitado. A própria opção pelo celibato não resultava obrigatoriamente numa partilha equitativa dos fardos e benefícios da prosperidade económica entre estas e os detentores do poder financeiro. As mulheres casadas também não se encontravam em melhor posição. Por um lado, elas perceberam que, a despeito da liberdade para exercerem os seus direitos reprodutivos, o cuidar e a criação de uma criança provaram ser, nas circunstâncias dadas, financeiramente desgastantes. A proverbial 'segurança' que o matrimónio legal oferecia terminou por ser especialmente evasiva no caso da dissolução do matrimónio. A promessa do casamento, como meio de subsistência vitalício, acarretava frequentemente, em caso de divórcio, imposições que atentavam contra a auto-estima pessoal e contra o direito ao exercício da liberdade emocional, sem receio de censuras legais ou sociais. Por outro lado, as mulheres aperceberam-se de que a carga tributária sobre o matrimónio era comparativamente mais pesada do que no caso do celibato. Assim, o casamento monogâmico dentro deste sistema foi perdendo grande parte do seu atractivo. A co-habitação, sem legalização matrimónio, foi-se tornando uma opção viável e prática. Com efeito, e como argumenta um número importante de autores, a própria prostituição ou "a indústria do sexo tornaram-se uma alternativa positiva para um número crescente de mulheres" (Kelsey, 1995: 292), constituindo-se assim num escudo contra a violenta agressão do fundamentalismo económico. Mas esta defesa parece ser, com frequência, uma causa perdida, face à intensificação da globalização liberal, que trouxe consigo a crescente feminilização da pobreza. Assim, tal como alguns homens, as mulheres reconhem que, apesar do casamento legal ser um acto voluntário, a construção jurídica do casal matrimonial constituí uma função do sistema económico que subordina os interesses de união amorosa aos imperativos, sem restrições, da lógica do poder financeiro. Como resultado, a taxa de natalidade tem vindo a decresceu junto da maior parte das economias ocidentais.

Seria de esperar que o declínio no número de crianças e o correspondente aumento no número de pessoas idosas fosse um desenvolvimento encarado como bem-vindo pelos detentores de poder financeiro ilimitado. Apesar disso, aconteceu o contrário. Estes últimos não consideraram que a necessidade inerente de desemprego estrutural, indispensável ao sistema económico de livre empresa, poderia ser satisfeita através da utilização da juventude desempregada já existente. Em termos da lógica deste sistema,

esta seria uma solução míope e temporária, pois mesmo a juventude disponível teria de ser substituída quando ela se tornasse não-empregável. Portanto, a reprodução do 'capital de recursos humanos' é uma necessidade inevitável, sem a qual o sistema não consegue sobreviver. Para ele, o matrimónio legal monogâmico é um espaço perfeito para a reprodução do 'capital de recursos humanos'. É também o melhor espaço, apesar de frequentemente mal equipado, para a absorção dos chamados desempregados estruturais. Em conformidade, o 'retorno aos valores familiares' surge como o slogan da intenção actual, por parte da globalização neo-liberal, de manter intacto o exercício do poder económico irrestrito. De maneira paradoxal, a família é, neste contexto, simultaneamente redentora e vítima desta globalização.

Os poderes financeiros dominantes, devido a uma variedade complexa de razões, estão relutantes quanto à opção de substituir os decrescentes 'recursos de capital humano' por crianças oriundas de áreas do globo onde a taxa de natalidade se mantém alta. Uma das razões para esta relutância é o flagelo do HIV/SIDA. Até o momento, os esforços para lidar com o problema nessas partes partes do mundo não foram bem-sucedidos, de facto. Na África Subsaariana, por exemplo, as tentativas de dominar o flagelo do HIV/SIDA continuam sendo pouco exitosas. Algumas das razões para esta ausência de sucesso merecem a nossa atenção. O contexto cultural africano não foi seriamente levado em consideração, durante muito tempo, pelas campanhas anti-HIV/SIDA. Assumiu-se, infundadamente, que a mera distribuição de preservativos em aulas e palestras públicas de educação sexual seria culturalmente apropriada. Presumiu-se igualmente, com justificativas dúbias, que pregar o evangelho da lealdade e da 'fidelidade' a um único parceiro seria uma prescrição moral adequada, capaz de auxiliar a luta contra o HIV/SIDA. O facto do matrimónio legal monogâmico, em princípio, autorizar o divórcio, é em si mesmo forte indício contra esta prescrição. Além disso, para uma população cujo contexto cultural permitia e ainda permite o matrimónio simultâneo com mais de uma esposa ou esposo, tal prescrição soa a oco. Ela parece não ter legitimidade ou credibilidade. Ainda mais considerando que, nesta cultura matrimonial, as doenças sexualmente transmissíveis não eram de modo algum alienígenas. Tampouco eram elas necessariamente exclusivas de tal cultura. Contudo, e em primeiro lugar, as DST's não podem ser atribuídas à existência de cônjuges múltiplos. Com efeito, o consentimento do divórcio no caso do matrimónio legal monogâmico é, em certo sentido, um endosso princípio segundo o qual podem haver cônjuges múltiplos. Enquanto que muitas das culturas árabes e subsaarianas permitem a simultaneidade de múltiplos cônjuges, a cultura ocidental permite apenas um cônjuge de cada vez. Para que seja possível ter mais de um esposo ou esposa, é obrigatório o divórcio. A diferença, portanto, é de temporalidade e não de princípio. Perder o controlo sobre esta temporalidade pode, nalguns casos, resultar em repreensões. Enquanto o flagelo do HIV/SIDA contraria a lucratividade advinda da substituição da decrescente população ocidental por crianças oriundas destas áreas do mundo, o próprio declínio populacional constitui um perigo claro e presente, ameaçando a sobrevivência do poder financeiro ilimitado. Não obstante tal ameaça, a maior parte dos países defensores do exercício do poder financeiro ilimitado tendem a enrijecer suas leis sobre o asilo e a migração.<sup>28</sup> A meta é tornar a entrada de 'migrantes' o mais difícil possível, minimizando a imigração. Ora isto representa uma diminuição ainda maior das possibilidades de suprir o declínio populacional. Sem considerar outros factores, a opção de limitar e mesmo recusar a imigração em tais países pode, nestas circunstâncias, ser usada como uma arma na batalha contra a globalização. De forma similar, incentivar o repensar sobre o matrimónio legal monogâmico como condição para a reprodução, pode tornar-se parte importante do debate contra a globalização neo-liberal. Esta luta não é sustentada pelo desejo irracional de apagar deliberadamente a espécie humana da face da Terra. Pelo contrário, ela alimenta-se da aparente irracionalidade da sexualidade humana, que tem como base:

[...] a sabedoria do princípio demiúrgico [que está incrustada no próprio ser de cada ser humano...] a 'ferroada' do desejo [...]. Logo a experiência desta ferroada, mesmo entre aqueles animais que são incapazes de compreender o propósito da Natureza na sua sabedoria – porque são jovens, tolos [aphrona] ou sem razão [aloga] – chega, de facto, a realizar-se. Pela sua intensidade, a afrodisia serve uma racionalidade que aqueles nela engajados nem sequer precisam de ter dela conhecimento (Foucault, 1986, vol. 3: 106 (sublinhado no original).

### 5. Crítica da Globalização dos Globalistas

Poderia a globalização ter acontecido sem o conhecimento de que o nosso planeta é esférico como um globo?<sup>29</sup> Esta questão pretende demonstrar que

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Especialmente em relação aos países do chamado Terceiro Mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> De acordo com a *New Encyclopaedia Britannica*, a Pitágoras é geralmente atribuído o crédito "*pela ideia de que a Terra é esférica*" (Chicago: Macroipaedia Encyclopaedia Brittanica. Inc., vol. 17, 1987: 534).

a globalização, quer como experiência, quer como conceito, é problemática. Seguindo a pista de rumores apresentada na secção anterior, volto-me agora para a problematização e a crítica da globalização.

Muitos dicionários e manuais concordam que globalizar significa tornar global em escopo e realização. Portanto, a globalização é uma metáfora para a aspiração ou a determinação de tornar, seja uma ideia seja um estilo de vida, aplicável e funcional em todo o mundo. Para os defensores desta perspectiva, cada parte do planeta deve ser a mesma, ao funcionar de acordo com uma ideia ou com um sistema de idéias específico. A homogeneização (mesmização) pode, dessa forma, ser identificada como uma das intenções da globalização. A maior parte do nosso mundo contemporâneo consiste nos chamados Estados-nação. Para atingir a mesmização, a globalização deve penetrar os Estados-nação. Mas tal penetração não ocorreu já e não estaria ela tendo continuidade através da internacionalização? Qual é, se é que existe, a distinção entre globalização e internacionalização? À primeira vista, a diferença reside na amplitude, pois a internacionalização não está por definição atrelada à aspiração de escopo e aplicação globais. Todavia, a prática parece levar a uma conclusão divergente. Por exemplo, por meio do apelo à universalidade sob a égide da Organização das Nações Unidas, a internacionalização produziu diversos instrumentos, tais como a Declaração Universal dos Direitos Humanos, cuja aspiração e determinação a serem globais em termos de escopo e aplicação está fora de dúvida. Neste sentido, a internacionalização é, a despeito de sua limitação conceitual, semelhante à globalização, pois na prática ela tende a substituir o 'entre' - inter - restritivo, por um amplo e inclusivo 'tudo'. Através deste mecanismo de substituição e pelo apelo à universalidade, a internacionalização, conceitualmente falando, ultrapassa a globalização. Isto porque o conceito de universo compreende a totalidade do sistema cósmico de matéria e energia, do qual a Terra faz parte. Apenas a religião, tal como o Cristianismo, pode ser universal neste sentido, já que os seus postulados sobre a origem e o destino da humanidade abrangem e implicam tudo o que existe. Mas o recurso da internacionalização à universalidade não é, neste sentido, religioso. Assim sendo, a trajetória de sua distância conceitual de longo alcance está limitada pela finitude dos Estados-nação presentes no nosso planeta. Sob o pretexto da globalização, o fundamentalismo económico apropriou-se dos postulados religiosos a que já fiz referência. Mas tal apropriação é insustentável, uma vez que, em termos de aplicabilidade, a globalização está por definição restrita ao nosso planeta<sup>30</sup>, para além da face da Terra. Vista deste prisma, a globalização é uma falsa religião.

A perspectiva universalista da internacionalização - não obstante o tratado da 'Lua' - pareceria não ter qualquer utilidade prática fora do âmbito do nosso planeta. Nesse sentido, a universalização está, pragmaticamente falando, limitada à meta de homogeneização aqui na Terra, e não no céu. Apesar da globalização, da internacionalização e da universalização serem conceitos distintos, na prática todos partilham a meta comum de procurar homogeneizar o globo. A homogeneização implica, na melhor das hipóteses, o desmantelamento metafórico das fronteiras. Esta tentativa ocorreu historicamente quando os navios mercantes procuraram demoliram as fronteiras ao redor do mundo, contando para tal com a permissão dos seus soberanos. Estes últimos exerciam um controlo decisivo sobre a actividade económica dentro e fora de suas fronteiras. Na sequência dos rumores discutidos nas secções anteriores, um dos efeitos da globalização é a demolição de fronteiras. Outro efeito seria o enfraquecimento significativo do direito dos poderes soberanos exercerem um controlo decisivo sobre a actividade económica dentro de suas próprias fronteiras. A nível global, correm rumores de que o soberano foi reduzido à posição de um mero espectador impotente. Vejamos, pois, este último rumor.

### 6. O Enfraquecimento da Soberania

Em si mesmo, o nosso globo não tem fronteiras. As fronteiras existem dentro do globo. Portanto, o trânsito ininterrupto de capital, qualquer que seja a sua velocidade, atravessa sempre fronteiras, com o objectivo claro de escapar ao controle de uma soberania particular. Sendo esta não uma soberania global, mas particular e concreta, é falso declarar que ela esteja despossuída de poder, como se de facto existisse já o atributo da soberania global. Por outras outras palavras, a afirmação de que o soberano está reduzido a uma posição de espectador impotente apenas pode ser sustentada caso se apele a uma soberania global, que claramente é inexistente. Em relação ao segundo rumor, é certo que a globalização tem vindo, em vários contextos, a enfraquecer significativamente o direito soberano de exercer um controle decisivo

 $<sup>^{30}</sup>$  Estender sua esfera de aplicação para a Lua, por exemplo, exigiria um termo como lunarização.

sobre a actividade económica interna. Mas o enfraquecimento deste controlo seguramente não sinónimo da sua extinção. O que está claro, todavia, é que, devido à globalização, emergiram novas questões relativas ao significado da soberania. Neste sentido, estamos numa fase de crise interpretativa no que diz respeito à noção de soberania (Camilleri e Falk, 1992: 44-45). Quanto ao primeiro rumor, creio que a globalização é um acréscimo tardio no que concerne à destruição de fronteiras. Acrescente-se que a globalização neo-liberal apenas destrói fronteiras num sentido metafórico, como já referi anteriormente. O colonialismo, nas suas várias metamorfoses, e antes da globalização económica neo-liberal, foi muito além da destruição metafórica de fronteiras. Sustentando o direito aos novos territórios recém-adquiridos a partir do muito questionável 'direito de conquista', a colonização aboliu a maior parte das fronteiras existentes fora da Europa. A colonização, neste sentido, não apenas ameaçou, mas extinguiu, de facto, a soberania das populações indígenas conquistadas. Para mim, instituições sociais e políticas de outros tipos, mesmo que não fossem (ou não sejam) formações estatais, na medida em que exerçam funções similares àquelas atribuídas ao Estado moderno, são igualmente soberanas (Thompson, 1990: 317). Durante o processo de descolonização, as populações indígenas anteriormente conquistadas apenas conseguiram ver restituida uma soberania irregular ou defeituosa. E esta soberania mantém-se defeituosa, pois que a soberania recém-adquirida vinha sobrecarregada pela servidão económica ao poder colonial anterior (Makonnen, 1983). A dependência económica na altura da transição para as independências estava tão intrincada no tecido político e na própria soberania, que o exercício desta última permaneceu circunscrito. É, portanto, crucial apontar que pelo menos dois tipos de soberania estão ameaçados pela globalização: a soberania supostamente integral e a soberania defeituosa. A desterritorialização e o enfraquecimento da soberania não são características únicas ou especiais da globalização neo-liberal.

Após a violenta destruição das fronteiras com a colonização, a posse e a ameaça por parte dos principais poderes nucleares de utilizarem as suas armas continuam a ser um factor genuíno de desterritorialização. Ao invés de contribuir para o fim da soberania, esta situação, no contexto das modernas relações internacionais tem resultado no indulto e na afirmação do Estado soberano como um actor imprescindível na condução dos assuntos globais. O final do Bloco Socialista, juntamente com o fim da chamada Guerra Fria, resultaram não na contracção, mas na proliferação de Estados soberanos. Nestas circunstâncias, apenas uma guerra nuclear total poderia obliterar a

soberania. Mas, dado que a posse destas armas está sujeita à lei auto-imposta da racionalidade,31 segundo a qual elas não devem ser utilizadas em circunstância alguma, a possibilidade de obliteração da soberania estatal não é apenas remota e elusiva, como também irreal (Camilleri e Falk, 1992: 35). É pouco provável que a globalização altere essa situação, mesmo que venha a forjar uma aliança próxima e intensa entre potências nucleares. Enquanto durar a lei da racionalidade - no que diz respeito à posse de armas nucleares -, é duvidoso que qualquer dos grandes poderes nucleares fracasse em persuadir a globalização neo-liberal da necessidade de se submeter a esta lei por necessidade própria. Ao invés de induzir alguma potência nuclear à armadilha da irracionalidade e, dessa forma, caia no precipício nuclear da extinção humana, é mais provável que a globalização capitalista obedeça à lei da racionalidade tal como ela é apresentada por um dos grandes poderes nucleares estatais. Assim sendo, mesmo ao longo do mais delicado e mortal dos percursos, esta globalização já está circunscrita pelos imperativos da racionalidade, mesmo que se recuse a reconhecê-los. A opção pela racionalidade por parte da globalização pode significar, em última análise, a sua submissão ao controle da soberania.

## 7. Em Direcção a Uma Economia Global

A globalização neo-liberal é um processo, e não um facto consumado. É inapropriado, portanto, interpretar a economia internacional como se se tratasse, de facto, de uma economia já globalizada (Hirst e Thompson, 1999: 2-3). Em primeiro lugar, até mesmo um cego pode ver que a esmagadora maioria da humanidade vive ao lado, e não por meio, de uma economia globalizante. Enquanto a maior parte da humanidade, marginalizada, realizar sua existência na esfera da economia de subsistência – o que obviamente beneficia a reduzida minoria que vive na esfera restrita de uma economia internacionalizada – é problemático falar de uma economia globalizante e é ilusório afirmar que existe uma economia globalizada. Ao marginalizar este amplo segmento da humanidade, a globalização neo-liberal começou a minar o seu próprio poder para demolir fronteiras. Isto porque os marginalizados, sendo vítimas de exclusão, questionam cada vez mais activamente quer o

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Para uma frutífera e extensa discussão sobre o argumento da 'racionalidade da irracionalidade', com referências particulares às armas nucleares, veja-se o ainda actual artigo de Stephen Maxwell, 1968.

direito da globalização capitalista de os excluir, quer a situação de injustiça que resulta da sua própria marginalização.

A ideologia da revolução socialista pode ter poucos adeptos, mas não se deve imaginar que os pobres do mundo permanecerão intimidados ou que aceitarão passivamente sua pobreza [...]. Um mundo de riqueza e pobreza, com diferenças assustadoras e crescentes entre os padrões de vida entre as nações mais ricas e as mais pobres dificilmente será um lugar seguro ou estável (Hirst e Thompson, 1999: 182)<sup>32</sup>.

A minha segunda observação diz respeito à experiência e ao conceito de soberania. Uma história longa e complexa subjaz a esta experiência e a este conceito. 33 Todavia, é amplamente reconhecido que o Tratado de Westfalia, assinado em 1648, marca o nascimento do Estado-nação soberano. A máxima ubi regio, eius religio, que ecoaria mais de cem anos depois a máxima uti possedetis, ita possedeatis a quando da independência dos países latino-americanos, pode ser tomada como definição da estrutura de pensamento da soberania. Esta estrutura de pensamento relaciona-se com a declaração do direito a estabelecer fronteiras e, subsequentemente, com o direito de exercer autoridade e controle exclusivo sobre a área específica delimitada pelas fronteiras. O raciocínio circunscrito, portanto, está na essência da experiência e do conceito de soberania. É minha opinião que esta estrutura de pensamento fundamental, relacionada com o sentido de soberania, não se modificou nos nossos dias, a despeito de seu enfraquecimento e dos desafios enfrentados por vários Estados soberanos. Além disso, uma vez que uma componente indispensável de um Estado são as pessoas - chamem-na de nação, se preferirem - fica claro que, quando comparada à fácil mobilidade do capital, a maioria das pessoas permanece limitada a um dado território pelas fronteiras. Os empregados são bem menos móveis do que o capital que os controla (Hirst e Thompson, 1999: 181). Estes empregados são obrigados a construír as uas vidas dentro dos limites do território em que se encontram. Isto significa também que as pretensões globais da globalização têm impacto sobre eles a nível territorial local, sendo a reação normal a procura de soluções inicialmente em tal nível. Eles irão, portanto, interagir com o seu Estado. A globalização enquanto

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Não admira pois os acontecimentos que temos vindo a observar no mundo, especialmente a realização dos Fóruns Sociais Mundiais.

 $<sup>^{\</sup>rm 33}$  Sobre este tema veja-se Ullman, 1955, 1963, 1969 e 1975, assim como Wilks, 1964.

Estado sem fronteiras' é de uma forma inacessível e intangível, não permitindo o real diálogo nem a interação. O recurso das pessoas ao Estado-nação significa, uma vez mais, que o fim da soberania estatal é improvável (Green, 1997: 165). Uma das consequências desta verificação é que a globalização neo-liberal irá necessariamente aterrar dentro das fronteiras do Estado soberano, mais cedo ou mais tarde, devendo por isso submeter-se à determinação do Estado para governar não apenas a sua população, mas também os proprios agentes desta globalização. Desse modo, chega-se à questão da governação da globalização. A tese que defendo é que a chamada 'economia global' continuará a ser uma miragem se permitir que a globalização económica se transforme num Prometeu sem limites, livre das rédeas da governação. Para introduzir e salientar a importância desta questão, introduzo aqui uma base filosófica para o discurso dos direitos humanos, para depois focar o significado do mercado no sistema económico de livre empresa e das suas implicações sobre e para o direito humano à vida.

## 8. A Filosofia dos Direitos Humanos

Nesta secção proponho-me a estabelecer as bases, assim como o contexto dentro do qual a globalização neo-liberal será apreciada e avaliada. O meu objetivo é também estabelecer um suporte claro à experiência e ao conceito de direito à vida,<sup>34</sup> dado que é este direito, em particular, o primeiro a ser colocado em questão pela globalização capitalista.

Todas as teorias dos direitos humanos encaram o ser humano – humanidade – como o seu ponto de partida. A partir daqui avançam atribuindo valor ou determinando a importância do facto de se ser humano. É precisamente neste nível de apreciação que emergem as disputas em torno do significado dos direitos humanos. De facto, é a orientação valorativa à humanidade que está na base das teorias concorrentes sobre os direitos humanos. O que desejo ressaltar porém, sem entrar na questão filosoficamente relevante do 'ser/dever ser', é que posições axiológicas que sustentem uma determinada visão do que a realidade concreta deve ser na esfera das relações humanas são, na sua essência, decisões sobre o valor a ser conferido à humanidade (Macdo-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Para responder a esta questão, 'o direito à vida' é usado não noq ue concerne a argumentos contra o aborto ou a pena capital. Ao invés disso, procuro sublinhar o entendimento deste direito como um atributo ao qual nenhum ser humano particular precisa de permissão prévia de outro ser humano para sua afirmação e exercício. Para uma discussão estendida e esclarecedora sobre esta posição, veja-se Ramcharan, 1983: 297-329.

nald, 1984: 34-35). Neste sentido, os direitos humanos são decisões axiológicas assertivas. As relações humanas constituem o contexto mais amplo e o principal enfoque dos direitos humanos. A despeito de suas diferenças em perspectiva e em ênfase, todas as teorias dos direitos humanos compartilham uma característica fundamental, a saber, o facto de um-ser-humano-vivo merecer reconhecimento da parte de todos os outros seres humanos. Além disso, este reconhecimento deve ser entendido como significando tanto respeito para, quanto protecção pelo facto de se tratar de um-ser-humanovivo. Neste sentido, todas as teorias dos direitos humanos estão, em última instância, preocupadas com um direito humano fundamental básico, nomeadamente, o direito à vida. No seu aspecto material, bem como na sua faceta existencial, este direito envolve a liberdade ou a autonomia do ser humano individual em esforçar-se constantemente pela defesa e proteção de sua vida. A actividade da liberdade humana neste esforço equivale ao trabalho como um postulado teleológico, ou seja: uma actividade humana intencional orientada em primeiro lugar, em direção à preservação da vida individual. Isto deve ser entendido como autopoiesis num sentido amplo, e, num sentido mais especifico, como o direito humano ao trabalho. De acordo com esta posição, por direito à vida entendo um quarteto fundamental, indivisível e integral de direitos: os direitos à vida, à liberdade, ao trabalho e à propriedade (posse). Devido ao seu carácter indivisível, estes direitos constituem uma totalidade. Por esta razão, deve-se preferir uma abordagem holística aos direitos humanos.

O meu entendimento sobre o direito humano à vida, tal como foi definido acima, é de que na esfera política, um direito constitui um princípio de moralidade e de justiça, reconhecendo-se que cada um e todos os indivíduos podem-se engajar em actividades para adquirir e possuir o necessário para sua vida, impondo limitações aos outros em busca de tal actividade (Waldron, 1988: 103). A primeira e fundamental manifestação egoísta que cada indivíduo pode fazer contra a comunidade, sem qualquer constrangimento moral, é a declaração do direito à alimentação (Donnelly, 1985: 13). Trata-se de um direito fundamental que dá significado e conteúdo ao direito à vida. O discurso sobre o direito à vida pressupõe sempre e está intimamente relacionado com o direito à alimentação. Na esfera das relações humanas, a imposição de restrições sobre outros na sua busca por adquirir e possuir o necessário para permanecer vivo deve satisfazer dois critérios: em primeiro lugar, deve estar de acordo com a percepção da comunidade ou da sociedade do que é considerado bom, ou seja, deve-se conformar com a moralidade

social; em segundo lugar, deve satisfazer as exigências da justiça natural em geral e, em particular, da justiça distributiva. 35 As exigências da justiça distributiva devem ser satisfeitas com base no entendimento de que tal conceito pressupõe: (1) que os seres humanos têm valor igual no tocante à sua humanidade. No seu sentido mais fundamental, nenhum ser humano singular possui um direito à vida superior ou exclusivo em relação a outros seres humanos. Nenhum ser humano singular dispõe de um atributo que lhe conceda prioridade, superioridade ou exclusividade ao direito inalienável à subsistência. Consequentemente, todos os seres humanos merecem igual interesse, apesar de receberem reconhecimento desigual (Chattopadhyaya, 1980: 177). (2) A justiça distributiva pressupõe igualmente a relativa escassez de recursos materiais a serem adquiridos e possuídos para a realização do direito humano à vida. Trata-se de uma questão controversa dependendo, em condições objectivas, se a escassez for artificial ou real. Devido à escassez, regras de distribuição devem ser formuladas e cumpridas, visando satisfazer cada uma e todas as reivindicações individuais ao direito à vida. Sem tal regulamentação, o mais poderoso ou astuto entre os indivíduos será capaz de satisfazer as demandas de seu direito à vida, mas sempre em detrimento dos mais fracos. A justiça distributiva requer, portanto, regras de distribuição dos recursos necessários à manutenção da vida, pois a vida de cada indivíduo tem sempre igual valor a qualquer outra vida humana. Com base neste entendimento, o direito à vida é anterior ao estabelecimento de uma comunidade ou sociedade. A questão dos direitos e da justiça emerge com o estabelecimento da sociedade. A sociedade passa a existir como resultado (1) do trabalho como postulado teleológico (Lukacs, 1980: 22-23), e (2) do consentimento de seus membros em exercerem o seu direito à vida de acordo com regras específicas. O estabelecimento de uma sociedade não anula nem cria o direito à vida, que lhe é anterior. Ao invés disso, a sociedade reconhece tal direito e procede no sentido de desenvolver mecanismos para a proteção e o controle do direito à vida. Neste sentido, o direito à vida é único (Donnelly,1985: 3). O consentimento voluntário dos membros de uma dada comunidada a terem o seu direito à vida (subsistência) exercido de acordo com regras específicas está na essência da teoria contratualista do Estado (Neumann, 1986: 7-8). Considerado esta posição em relação ao trabalho como um postulado teleológico, a substância da teoria contratualista do Estado é, em primeiro lugar, o direito

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Sobre este tema veja-se Rescher, 1966 e Arora, 1987.

humano à vida. A realização deste direito significa o acesso desimpedido à alimentação, mesmo que tal acesso possa estar sujeito a regras específicas. Seria inconcebível que, ao tornarem-se membros de uma sociedade, os seres humanos espontaneamente ingressassem num contrato que refutasse e anulasse seu direito à vida, no sentido em que negassem a si próprios a responsabilidade natural de adquirir e possuir o necessário para permanecerem vivos. Não há dúvida, portanto, que:

Toda a vida humana envolve o uso de recursos materiais e algumas das mais profundas discordâncias entre os seres humanos e as civilizações humanas estão relacionadas com os princípios básicos sobre os quais tal utilização deve estar e ser organizada. A alocação de recursos naturais, [...] é uma preocupação primordial e universal das sociedades humanas (Waldron, 1988: 34).

Visto desta perspectiva, o objectivo do Estado é criar e salvaguardar as condições necessárias para o exercício pacífico do direito humano à vida. O Estado não é de maneira nenhuma o governo. Todavia, o governo, agindo em nome do Estado, não pode legitimamente limitar-se à manutenção da lei e da ordem, insistindo na igualdade formal perante a lei, desconsiderando, ao longo do processo, o direito humano à vida.

O direito à alimentação é um direito humano fundamental.<sup>36</sup> Todos os outros direitos humanos fundamentais 'tradicionais' e todas as outras liberdades básicas gravitam em torno do direito à alimentação, derivando deste a sua relevância. Um atendência, bastante comum, procura classificar e hierarquizar os direitos humanos em termos de primeira, segunda, terceira e até quarta geração. O direito inalienável à subsistência é tido como pertencente à segunda geração de direitos. A genealogia putativa dos direitos corresponde, em larga medida, às fases específicas de constitucionalização e industrialização do Ocidente. Há, portanto, uma ligação entre, por exemplo, o estado da economia em um dado momento e o nascimento de direitos específicos. Os direitos são assim encarados como criaturas ou produtos da economia. Será esta perspectiva sustentável? Trata-se de um entendimento questionável dos direitos que o Ocidente parece decidido a impor aos outros em nome da democratização, da universalização dos direitos humanos e da globalização. Mas a experiência e a história particulares do Ocidente não podem ser um

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Veja-se Eide *et al.*, 1984.

substituto legítimo ou soberano da história do mundo inteiro. Subjacente a esta tendência está, por um lado, a prática de absolutizar certos valores e, por outro, uma concepção dogmática e unilinear da história humana. Além disso, a fragmentação do ser humano num pastiche de direitos pode ser interessante para uma perspectiva filosófica ocidental. Contudo, o conceito de direitos humanos baseado na fragmentação é, do ponto de vista filosófico, frágil. Este conceito distancia-se arbitrariamente do facto de que, em qualquer momento no tempo, o ser humano ser uma totalidade, e não um conjunto de fragmentos prontos a serem reunidos numa única teoria dos direitos, como e quando o sistema económico de livre empresa o determinar.

O quarteto de direitos humanos forma a base da estrutura ontológica do ser-humano-vivo. A partir deste ângulo ontológico, estes direitos complementam-se uns aos outros e coexistem simultaneamente em qualquer conceito do direito à subsistência. O Estado não pode criar, e não cria mesmo, este quarteto particular de direitos. De facto, o Estado não estava presente no momento do nascimento deste quarteto de direitos: ele não os criou nem inventou. "[O] ser humano é mais antigo do que o Estado, e ele goza do direito de garantir a vida de seu corpo antes da formação de qualquer Estado". Assim sendo, o direito à vida é não-derrogável. Mesmo no contexto específico de um determinado Estado, este direito não deve ser infringido. O Estado assume assim a função de reconhecer o quarteto de direitos. O reconhecimento de tais direitos é a única opção política que o Estado possui. Com efeito, um Estado pode ser dissolvido ou destruído como resultado do seu fracasso em assumir o papel efectivo de defensor ou facilitador deste quarteto fundamental de direitos.

Dado que o arranjo doméstico é anterior tanto à ideia quanto à realização da congregação de homens numa nação, este deve, em primeiro lugar, ter necessariamente direitos e deveres que são prévios aos da última, e que assentam, de maneira mais imediata, sobre a natureza. Se os cidadãos de um Estado – quer dizer, as famílias –, ao entrarem em associação e amizade, experimentarem às mãos do Estado, obstáculos ao invés de auxílio, e descobrirem que os seus direitos estão a ser atacados ao invés de protegidos, estas associações deevriam ser mais repudiadas do que desejadas.<sup>38</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Veja-se a Encíclica do Papa Leão XIII "Rerum Novarum" (2004: 6, 16).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Encíclica do Papa Leão XIII "*Rerum Novarum*" (2004: 10); veja-se também, sobre este assunto, encíclicas já referidas do Papa João XXIII (1992).

#### 9. O Mercado e o Direito à Vida

Deve ficar claro desde o princípio que esta secção em particular não é uma investigação sobre economia. Trata-se antes de uma reflexão filosófica sobre a realidade económica de nosso tempo. O mercado e, por extensão, o dinheiro, no contexto do sistema económico capitalista, constitui o ponto de análise desta secção. Ao considerar o tema do mercado e do direito humano inalienável à subsistência, defendo a tese de que o sistema de livre empresa – tendo o mercado como correlato indispensável –, por estar intrinsecamente ligado à produção de lucro, no momento actual ja debilitou as suas próprias fundações. De facto, a razão da sua existência não reside mais na inviolabilidade do direito humano inalienável à subsistência, nas na ascensão do dinheiro à soberania absoluta (De Benoist, 1996). Possuir grandes quantidades de dinheiro passou a ser o novo fundamento do Estado. A soberania popular, na forma da supremacia parlamentar ou constitucional, na prática foi substituída pela soberania económica. De acordo com esta lógica, que continua a operar em muitas partes da chamada 'aldeia global',

A responsabilidade pelo bem-estar social foi individualizada, privatizada, neutralizada. A riqueza foi aliviada do fardo da responsabilidade social e do comportamento ético humano através da imposição de novas adversidades sobre aqueles que menos possuíam [...]. Não havia espaço para colocar o altruísmo à frente do interesse próprio, a compaixão à frente da eficiência ou o compromisso mútuo e a identidade coletiva à frente do benefício individual. Nem havia qualquer dúvida sobre a superioridade intrínseca do mercado (Kelsey, 1995: 294 e 335).

É necessário compreender, porém, que a produção de lucro não é nem boa nem má em si mesma. É a maneira, a medida e o objectivo para o qual esta produção é buscada e realizada que deverão estar sujeitos ao julgamento moral, sobre o bem e sobre o mal. A produção de lucros torna-se particularmente imoral se e quando esta é deliberadamente desenvolvida para proteger e sustentar a desigualdade estrutural através da desumanização dos seres humanos. Neste caso, a construção e sustentação deliberada da desigualdade desumanizante constitui a base e o princípio em funcionamento (Papa Leão XIII "Rerum Novarum", 2004: 19). É importante nota a transmutação subtil que aqui ocorre. De acordo com esta transmutação, o direito humano à subsistência não é nem fundamental, nem anterior à constituição do Estado. O estatuto deste direito é transferido para o dinheiro, assumindo este último o carácter de uma substância. O valor está vinculado ao dinheiro, e deve

ser visto como a substância com maior valor entre todas as outras, pronta a ser usada como parâmetro através do qual é determinado e medido o valor da totalidade das outras substâncias. Assim, o próprio valor do ser humano passa a ser determinado pelo dinheiro. Ao mesmo tempo, o dinheiro cumpre a dupla função de ser, por um lado, a medida de valor dos bens e serviços e, por outro, a forma de troca (Wicksell, 1935: 6-8). Neste sentido, o dinheiro é, no mundo actual, substância e função. É precisamente a partir desta sua natureza dual que o dinheiro passa a ser a medida de todas as coisas: da vida que ainda existe e que pode morrer, e da vida que ainda virá a ser e que não deve nunca nascer. O mercado é o local específico onde este princípio de medição opera:

Os mercados, no sentido mais literal e imediato, são lugares onde as coisas são compradas e vendidas. No sistema moderno industrial, todavia, o mercado não é um local; o mercado foi expandido para passar a incluir toda área geográfica onde os vendedores competem entre si por clientes [...]. Em geral, a função do mercado é colectar produtos de várias fontes e direcioná-los através de canais dispersos [...]. Há dois tipos principais de mercados onde as forças da oferta e da demanda operam de modo bastante diferente, embora nalguns casos aconteçam sobreposições e casos-limite. No primeiro tipo, o produtor oferece os seus bens e aceita qualquer preço que seja determinado; no segundo, o produtor estabelece o seu preço e vende a quantidade que o mercado quer [...]. O conceito de mercado, tal como definido anterormente, relaciona-se predominantemente com mercadorias mais ou menos padronizadas, como a lã, o trigo, os sapatos ou os automóveis. A palavra também é utilizada para tratar, por exemplo, do mercado imobiliário ou do mercado artístico; e há o 'mercado de trabalho', apesar de que um contrato para trabalhar em troca de certo salário não seja exatamente a mesma coisa que a venda de um pacote de bens. Há uma idéia partilhada por todas estas utilizações diversificadas: nomeadamente, a influência mútua entre a oferta e a procura (New Encyclopaedia Britannica, vol. II: 511).

O mercado, de acordo com esta referência, pode ainda ser descrito num sentido espacial, ou seja, como ou local ou área geográfica onde uma dada actividade económica se realiza. Todavia que o mercado não pode mais ser entendido unicamente num sentido espacial. Ele deve ser encarado como

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Veja-se, a título de interesse, a obra de Simmel (1990: 131-203), que ajuda a determinar as similaridades e diferenças do nosso entendimento do dinheiro como substância e função.

um recurso no sentido dual, incluindo bens naturais e 'recursos humanos'. Ambos participam, ainda que com diferenças em relação à dignidade e ao respeito concedidos a cada um deles, na actividade económica de compra e venda, de acordo com as regras de oferta e da procura. Tal participação pressupõe o princípio de intercâmbio que, em nos tempos actuais, está baseado em e é facilitado pelo dinheiro. No contexto do sistema de livre empresa, alinhado à produção de lucro, o dinheiro, enquanto substância de maior valor em termos económicos, está localizado entre a preservação e a destruição da vida humana. De facto, o dinheiro está igualmente relacionado com a existência de outros organismos vivos. A lei do dinheiro estende-se a todos os espaços da vida humana. A soberania do dinheiro é a realidade da economia dominante de nossa época.

O emprego e o desemprego são conceitos analíticos cruciais para se entender o funcionamento do sistema de livre empresa. A economia de serviços contemporânea está dominada pelo capital financeiro.

O valor do ser humano esta baseado primordialmente em suas características enquanto **produtor**, tanto para si próprio, quanto em termos económicos e sociais mais gerais (Giarini e Stahel, 1993: 4).

Como 'produtor', o ser humano tem o potencial para fornecer um serviço particular. Tal potencial torna-se real e concreto se e quanto o mercado de trabalho compra tal serviço. Comprar o serviço significa fixar um preço específico por este, que é então aceite pelo vendedor. O efeito deste intercâmbio entre comprador e vendedor é que o ser humano, enquanto 'produtor', torna-se agora um empregado. O mercado de trabalho compra 'produtores' humanos somente quando, e como, necessita. Com base nisto, os seres humanos podem ser encarados como um 'recurso' para o mercado de trabalho, uma vez que este pode dispor de sua ajuda ou apoio (serviço) com a intenção de atingir objectivo próprio (Kelsey, 1995: 259). O mercado de trabalho não pode absorver, e de facto não absorve, todo o trabalho empregável disponível num dado momento. Assim o desemprego, a despeito dos esforços continuados para reduzi-lo para níveis considerados 'aceitáveis', é uma necessidade estrutural para a sobrevivência do mercado no sistema de livre empresa. Visando conter e controlar as consequências potencialmente perturbadoras do desemprego na esfera social, "uma tese universalmente aceita defende que as políticas públicas económicas e sociais devem andar de mãos dadas" (Auleytner, 1998: 25). A validade desta tese reside no facto de ela aceitar, de maneira implícita, o direito igualitário de acesso aos recursos naturais essenciais para a sobrevivência de cada ser humano. O mercado de trabalho ou protege ou infringe este direito através do uso dos conceitos de emprego e desemprego. Isto acontece a partir de uma distinção filosófica subtil entre trabalho e emprego. Filosoficamente, o trabalho – enquanto postulado teleológico (Lukacs, 1980: 3-4) – pode ser reconhecido como a base do direito de propriedade. O exercício do direito ao trabalho é obviamente anterior e hierarquicamente superior ao ser empregado. Ele é também indiferente à participação em qualquer espécie de sistema económico. Ele é anterior à posse ou à disponibilidade de dinheiro. Ele é igualmente independente da herança ou doação de dinheiro oriundo de qualquer fonte:

Trabalhar é esforçar-se a si próprio em nome da busca do que é necessário para a vida e, acima de tudo para a auto-preservação [...]. Portanto, o trabalho de um ser humano tem dois registros ou características. Em primeiro lugar, ele é pessoal; pois a execução do poder individual pertence ao indivíduo que realizou o esforço, empregando este poder para o lucro pessoal para que foi empreendido. Em segundo lugar, o trabalho de um homem é necessário, pois sem o resultado do trabalho um homem não pode viver; e a auto-conservação é uma lei da natureza, cuja desobediência é incorrecta (Papa Leão XIII, 2004: 31).

Todavia, a lógica da empregabilidade no sistema de livre empresa reverte esta ordem ontológica, ao subordinar o trabalho ao privilégio de estar empregado. Tal reversão da ordem ontológica significa que o direito à subsistência ocupa agora uma posição secundária em relação ao privilégio de estar empregado. A tese básica da lógica da empregabilidade é que o privilégio precede o direito. De acordo com esta posição, apenas aqueles que estão empregados, desde que eles sejam parcimoniosos na utilização de sua remuneração, possuem uma garantia relativamente maior de sobrevivência. O resto da espécie humana – com excepção dos poucos protegidos pelo agora frágil e restrito sistema de segurança social (que lhes garante ainda uma renda mínima de subsistência) – estando desempregados, são formalmente impedidos de exercer seu direito à subsistência. A lógica mortífera da soberania do dinheiro encara esta derrogação subtil do direito inalienável à subsistência como sendo admissível e aceitável. Sobre esta base, é relativamente fácil aos defensores da soberania económica obscurecer ou ignorar

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Sobre este tema veja-se Tully, 1980, Simmons, 1992, e Kramer, 1997.

a transmutação de um direito num privilégio. É também fácil rotular o privilégio como um 'direito' legalmente não-impositivo. Na verdade, o que é não-impositivo é o privilégio, dado que o direito ao trabalho já foi retirado da lei. O emprego como um privilégio, e não como um direito é, de facto, o que está a ser oferecido. Mas o trabalho, como um postulado teleológico, é um direito a ser assegurado sem que a disponibilidade ou a oferta de emprego entre em consideração. Se um direito é, de alguma forma, um trunfo, então ele deve ser um direito reconhecido, respeitado e protegido por lei. Mas um privilégio disfarçado de direito é algo que a lei pode fazer retroceder a qualquer momento. Os defensores da perspectiva que o 'direito' ao trabalho ou ao emprego é legalmente não-impositivo estão, na realidade, a negar a assertividade do direito inalienável ao trabalho. Actualmente é isto que a globalização neo-liberal faz em larga escala.

## 10. Globalização: Uma Questão de Governação ou de Justiça?

As secções anteriores demonstram que a globalização neo-liberal, enquanto forma de raciocínio circunscrito, coloca questões relacionadas ao reconhecimento, respeito e proteção dos direitos humanos. Estas questões requerem respostas às exigências da justiça fundamental. Diversas respostas têm sido oferecidas com base em determinadas alegações. Uma é que a União Européia, como bloco comercial compacto, poderia usar sua moeda, o Euro, para desafiar o poder devastador do Dólar norte-americano. O problema deste argumento é que ele mantém intactas a lógica e a metafísica da globalização capitalista e, portanto, também suas consequências. Isto significa que o Euro será tão sòmente um substituto do Dólar enquanto poder globalizador. Desafiar os jogadores dentro do mesmo jogo não é o mesmo que estabelecer um outro jogo com regras próprias. Esta é a base, e não a extensão do argumento, da minha crítica à seguinte tese:

A questão não é se a economia mundial é governável em direção a metas ambiciosas, como a promoção da justiça social, a igualdade entre os países e um controle mais democrático para a maioria da população mundial, mas se ela pode realmente **ser governável** (Hirst e Thompson, 1999: 189).

Em primeiro lugar, é difícil encontrar um exemplo de governação cuja uma base (social) esteja empírica e totalmente desprovida de qualquer meta. Defender o contrário seria contradizer a própria definição de governação proposta por Hirst e Thompson: "A governação – ou seja, o controle de uma

actividade através de alguns meios de maneira que uma gama de resultados desejados seja obtida" (1999: 184). Este autores reconhecem, no mesmo parágrafo da mesma página, que a governação é tanto socialmente fundamentada quanto orientada em direcção a um dado objectivo; trata-se, no fundo, de "arranjos e estratégias institucionais" para assegurar "um nível mínimo de governação económica internacional, pelo menos em benefício das principais nações industriais desenvolvidas". Logo, a questão não é a governabilidade 'em si', mas a governação em benefício dos que já são ricos. Este é, certamente, um problema de justiça fundamental, a despeito do desejo dos autores em postular o contrário. Em segundo lugar, os autores deslegitimam, e até contradizem, a sua própria tese com a pertinente observação de que

A ideologia da revolução socialista pode ter poucos adeptos, mas não se deve imaginar que os pobres do mundo permanecerão intimidados ou que aceitarão passivamente sua pobreza [...]. Um mundo de riqueza e pobreza, com diferenças assustadoras e crescentes entre os padrões de vida entre as nações mais ricas e as mais pobres dificilmente será um lugar seguro ou estável (Hirst e Thompson, 1999: 189).

Para mim, Hirst e Thompson não desejam qualquer injustiça em nome da governação 'em si'. Mas se insistem e persistem em defender a validade de sua tese, então chegou o momento de sugerir a filosofia *ubuntu* dos direitos humanos, que discorda radicalmente desta tese e das implicações que ela acarreta em termos de justiça social.

### 11. A Metafísica da Competição

'Competição', 'competitividade' são o dogma da globalização económica capitalista. De acordo com este dogma mesmo o direito humano à vida – a dignidade humana – deve ser subordinado e reduzido ao impulso totalizador de produzir lucros ilimitados. A lucratividade torna-se então irracional e não-ética, precisamente porque perde sua disposição como meio para fins racionais e éticos. A lógica e o dinamismo da globalização económica contemporânea é, de facto, contrária ao significado original de competição. Etimologicamente, competição significa a busca comum de uma meta compartilhada (Arnsperger, 1996): significa – cum petere – "procurar em conjunto a melhor solução para um dado problema, em dado lugar e em um dado momento. Ela também denota que o melhor não é sinónimo de único" (Group of Lisbon, 1995: 90). Visto a partir da perspectiva do significado original de competição, o dogma da globalização neo-liberal da economia contemporânea está orientado

para a exclusão do 'outro', neste caso, em especial do outro ser humano. Tal orientação em direção à exclusão do outro é, de maneira fundamental e prática, uma negação da exterioridade. Negar a exterioridade do outro é, ontologicamente, equivalente a negar a sua existência: é igual a matá-los. Sobre tal raciocínio, a lógica do dogma competitivo contemporâneo baseia-se na premissa metafísica de que 'vós deveis matar outro ser humano para sobreviver'. O problema com esta premissa metafísica é que ela aceita um entendimento limitado de sobrevivência. A restrição reside no facto dela sustentar a tese de que a sobrevivência individual está em primeiro lugar. Tudo o resto, incluindo matar um outro ser humano, é permitido, desde que seja feito em nome da sobrevivência individual. O problema aqui é o seguinte.

O imperativo da sobrevivência individual não significa nada, a menos que ele aceite uma premissa anterior, qual seja, que qualquer um que busque sua própria sobrevivência deve, em primeiro lugar, existir. A aceitação desta premissa é incompleta se não se reconhecer que qualquer um que exista o é sem a possibilidade ou o direito de conceder concordância prévia à sua existência. Por outras palavras, a existência é contingente. Pensada de maneira estrutural, a contingência da existência impõe ao ser humano – e a tudo o que existe - a obrigação de privar-se de matar qualquer um, dado que ninguém detém o direito anterior, superior ou exclusivo, a existir. Ninguém é detentor de um de propriedade anterior, exclusivo ou superior à vida. Logo, desde uma perspectiva metafísica, a obrigação de privar-se de matar o 'outro' resulta numa situação de impasse existencial: trata-se de uma situação na qual as relações não se podem tornar dinâmicas, dado que devem permanecer estagnadas. Na esfera das relações humanas, a transição da estagnação para o dinamismo impõe a obrigação de justificar a morte de outro ser humano. Ao mesmo tempo, permite a morte de entidades não-humanas na busca pela sobrevivência individual ou colectiva. Mas esta permissão está condicionada pelo respeito e pela proteção destas entidades, em primeiro lugar, para seu próprio bem e, a seguir, para preservar o seu uso para a posteridade. Este último postulado significa que a sobrevivência, propriamente pensada, implica antes de tudo a sobrevivência da vida na sua totalidade. A sobrevivência individual, em última instância, está em função da sobrevivência da vida como uma totalidade. Se assim não fosse, então o patriotismo, a existência de soldados ou de mártires seria irracional e ininteligível. Tais exemplos são racionais e compreensíveis precisamente porque estão assentes no de que, se e quando for necessário, uma pessoa deve abrir mão de sua própria vida em nome da vida. A interpretação limitada da sobrevivência contradiz esta premissa. É precisamente esta contradição que serve de base ao dogma da competição.

A globalização económica capitalista contemporânea traduz para a prática a questionável metafísica do 'vós deveis matar em busca da sobrevivência individual'. É uma metafísica que procura modificar a condição de estagnação sem relacionamento para uma de relacionamentos dinâmicos, construída sobre um fundamento ético frágil. Por outras palavras, ela autoriza relações intersubjetivas, baseadas no entendimento que a sobrevivência individual é decisiva, mesmo que signifique dispensar a necessidade de justificar a destruição de outro ser humano. Esta metafísica contradiz a tese ética de que "há, ou deveria haver, para que a própria noção de relacionamento possa ser sustentada, uma unicidade em cada pessoa que não pode ser apagada por nenhum modo de pensamento sistemático ou totalizador" (Arnsperger, 1996: 12). Ao sustentar tal contradição, o dogma da competição termina por ser, na prática, um acto de assassinato. O assassinato é tanto literal quando metafórico.

Em sentido metafórico, as empresas podem 'matar-se' umas às outras no mercado; os clientes podem 'matar' uma empresa ao alterar a sua aquisição a favor de outra empresa; e as pessoas podem 'matar-se' umas às outras na competição por empregos ou posições. Num sentido muito mais literal, uma empresa pode matar uma pessoa se esta empresa se decide ralojar-se e mover-se de um país para outro quase que da noite para o dia, deixando todos os seus antigos empregados com a escolha de ficarem ou sem emprego ou de abandonarem o seu estilo de vida presente, ao serem obrigados a mudar-se (Arnsperger, 1996: 13).

Enquanto metafísica do assassinato, o dogma da competição é social e moralmente problemático.

A despeito de sua popularidade, a competitividade está longe de ser uma resposta efectiva aos problemas actuais e às oportunidades dos novos mundo e sociedade globais. A competição excessiva é, inclusivé, fonte de consequências adversas. O resultado mais evidente da ideologia competitiva é que ela gera uma distorção estrutural no funcionamento da própria economia, sem mencionar os seus devastadores efeitos sociais. Aumentar o número de desempregados não é uma maneira de fazer enriquecer um país. Nem empobrecer os empregados, através da redução dos salários e dos benefícios, pode ser visto como uma forma aceitável para o aumento da produtividade (Group of Lisbon, 1995: 97).

A metafísica da filosofia *ubuntu* discorda, no essencial, do dogma contemporâneo da competição. Isto porque, na esfera das relações económicas,

ela está baseada na ética segundo a qual *feta kgomo o tshware motho*. Voltemos agora a esta discussão.

### 12. A Filosofia Ubuntu dos Direitos Humanos

Botho, hunhu, ubuntu é o conceito central da organização social e política da filosofia africana, particularmente entre as populações falantes das línguas Bantu. Ele consiste no princípio de compartilhamento de cuidado mútuo. É essencial compreender que na maioria das línguas africanas ubuntu é um gerundivo, um nome verbal denotando, simultaneamente, um estado particular do ser e um tornar-se. Ubuntu indica, portanto, uma acção particular já realizada, uma ação ou estado duradouro do ser e uma possibilidade para outra ação ou estado do ser. Mesmo sem a repetição de uma ação específica no futuro, a ideia básica denotada pelo ubuntu é a da antecipação do ser, tendo a possibilidade de assumir um carácter específico e concreto num dado ponto do tempo. Devido à suspensão do sendo, nenhuma especificidade única tem permanência garantida. Assim, é inadequado e de certa forma mesmo enganador traduzir botho para hunhuidmo ou ubuntismo. 41 O sufixo -ismo dá a impressão errada que estamos a lidar com fixações a idéias e práticas absolutas ou imutáveis. Ora isto abre espaço para o dogmatismo. Este tipo de entendimento do ubuntu é contrário à idéia central de que, porque o movimento é o princípio do ser, as forças da vida estão aqui para serem trocadas através e entre os seres humanos. O processo de intercâmbio perpétuo, o movimento incessante de fluxos invisíveis (Griaule, 1965: 137), só faz sentido se reconhecermos que as forças da vida não pertencem a ninguém. Em segundo lugar, devemos reconhecer também que as forcas da vida se manifestam através de uma variedade infinita de conteúdos e formas. Com base neste raciocínio, sugiro que é mais correto falar em humani-dade africana do que em humanismo africano.<sup>42</sup>

Procurarei discutir aqui duas teses encontradas na maioria das línguas africanas nativas. A primeira, *Motho ke motho ka batho* e a segunda, *Feta kgomo o tshware motho*. Uma tradução literal destes dois aforismos filosóficos africanos em língua sepedi (Sotho do Norte) não será aqui usada, uma vez que ela dificilmente seria suficiente para transportar de forma adequada o signi-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Sobre este debate veja-se Samkange e Samkange, 1980: 34-40.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Para uma outra dimensão desta discussão, vejam-se os artigos de Paulin Hountondji e de Dismas A. Masolo neste volume.

ficado exacto da língua original. Procurarei, portanto, estabelecer apenas o significado essencial. O primeiro aforismo afirma que ser humano é afirmar a humanidade própria através do reconhecimento da humanidade dos outros e, sobre tal embasamento, estabelecer relações humanas respeitosas para com eles. Consequentemente, o ubuntu constitui o significado essencial do aforismo: Motho ke motho ka batho (Zvogbo, 1979: 93-94). O aforismo é sustentado por dois princípios filosóficos conceptualmente inter-relacionados. Um é que o ser humano individual é o sujeito – e não um objecto – de valor intrínseco em si mesmo. Se assim não fosse, não teria sentido basear a afirmação da humanidade de uma pessoa sobre o reconhecimento da mesma no outro. Apontar que depreciar e desrespeitar o outro ser humano é, antes de mais nada depreciar-se e desrespeitar-se a si próprio, só aquire significado se a pessoa aceitar que ela mesma é um sujeito merecedor de dignidade e respeito. Precisamente a exigência que alguém coloca sobre si mesmo deevrá ser aquela a ser concedida ao outro. Logo, o conceito de dignidade humana não é de forma alguma estranho à filosofia tradicional africana. E assim nada poderia servir melhor como base para uma filosofia indígena dos direitos humanos. Outro princípio, relacionado de maneira próxima ao primeiro, é que motho é humano somente e verdadeiramente no contexto das relações reais com outros seres humanos. Isto não deve ser pensado como significando que as relações com a, assim chamada, natureza física ou com o meio ambiente em geral não são relevantes. Nem quer dizer que o grupo é primordial, e portanto superior, ao indivíduo. O ponto crucial aqui é que motho nunca é uma entidade acabada, no sentido que o contexto relacional revela e oculta as potencialidades do indivíduo. As potencialidades ocultas são reveladas sempre que sejam realizadas na esfera prática das relações humanas. Fora desta esfera, motho é um fóssil congelado. Na linha deste argumento, a filosofia africana indígena dos direitos humanos avança a partir da dignidade (seriti, em Sepedi) do ser humano e da negação do absolutismo e do dogmatismo.

O segundo aforismo – *Feta kgomo o tshware motho* – significa que se e quando uma pessoa enfrenta uma escolha decisiva entre a riqueza e a preservação da vida de outro ser humano, ela deve optar pela preservação da vida. Neste sentido concorda com os provérbios Gikuyu<sup>43</sup> – *Kiunuhu gitruagwo* – (a avareza não alimenta), e – *Utaana muingi uninagira murokeruo ng'ombe* 

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> NT: Língua falada no Quénia.

- (generosidade a mais esvazia as vacas que já foram visitadas pela manhã).<sup>44</sup> Isto significa que o cuidado mútuo e o partilhar entre ambos precede a preocupação com a acumulação e com a proteção de riquezas. De acordo com esta filosofia, o ser humano individual deve ser encarado não apenas como um provedor de valores, mas como valor básico e principal de entre todos os valores. Uma organização social e política baseada em princípios contrários a este princípio básico contém em si mesma fontes de instabilidade, conflitos e guerras. O desejo e a orientação de possuir e consumir mais em detrimento dos outros convida à resistência que pode, em última instância, levar à guerra. Em sociedades nas quais a veneração ao Dólar comanda a devoção, tanto de ricos como de pobres, e numa era de fundamentalismo económico em que soberania do dinheiro substituiu o ser humano como valor fundamental, o imperativo para a preservação da vida corre um perigo claro e imediato. Este é o caminho da globalização neo-liberal contemporânea, que empurra grande parte da humanidade para sua armadilha de pobreza estrutural. O princípio da solidariedade, juntamente como os princípios do partilha e de cuidado mútuo, têm todos sido alvo de ataque pela globalização capitalista. Nestas circunstâncias, o discurso dos direitos humanos, em especial o direito à vida, dificilmente pode ser credível ou ganhar maior legitimidade. A filosofia ocidental dos direitos humanos também parte do princípio de que o ser humano individual é o principal critério de valor. A diferenca reside na ênfase conceitual. A filosofia ocidental dos direitos humanos enfatiza a idéia do ser humano como uma entidade fragmentada sobre a qual os direitos são agregados de maneira contingencial, enquanto que a concepção africana sublinha a idéia do ser humano como uma totalidade, tendo seus direitos assegurados como tal. As implicações práticas destas ênfases diferenciadas tormam-se evidentes com a globalização capitalista actual, cujos efeitos negativos contradizem a máxima, Feta kgmo o tshware motho. Concluo afirmando que, longe de ser uma nostalgia por uma tradição obsoleta, a evocação da filosofia ubuntu dos direitos humanos é um desafio legítimo à lógica mortal da busca do lucro em detrimento da preservação da vida humana.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Veja-se Wanjohi, 1997: 164-165.

## REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ARORA, Renu (1987), Distributive Justice and Development: Thoughts of Gandhi, Nehru & J.P. New Delhi: C.G.S. Publications.
- ARNSPERGER, Chris (1996), Competition, Consumerism and the 'Other': a Philosophical Investigation into the Ethics of Economic Competition. Discussion Paper 9614, IRES

   Institut de Recherches Economiques, Département des Sciences Economi-

ques, Université Catholique de Louvain D/1996/3082/14:12.

- AULEYTNER, Julian (1998), "Social Policy in Poland and the European Union", *Dialogue and Universalism*, 5-6, 25-35.
- AYER, Alfred Jules (1974), Language, Truth and Logic. Hardmondworth: Penguin Books.
- BOHM, David (1980), Wholeness and the Implicate Order. Londres: Routledge & Keagan Paul.
- BOHM, David; Hiley, Basil J. (1993), *The Undivided Universe: an Ontological Interpretation of Quantum Theory*. Londres: Routledge & Keagan Paul.
- BRUNDAGE, James A. (1987), Law, Sex and Christian Society in Medieval Europe. Chicago: University of Chicago Press.
- CAMILLERI, Joseph A.; Falk, Jim (1992), *The End of Sovereignty? The Politics of a Shrinking and Fragmenting World*. Aldershot: Edward Elgar Publishing.
- CHATTOPADHYAYA, D. P. (1980), "Human Rights, Justice and Social Context", in Alan S. Rosenbaum (org.) *The Philosophy of Human Rights: International Perspectives*. Londres: Aldwych Press, 169-193.
- DE BENOIST, Alan (1996), "Confronting Globalization", Telos, 108, 117-137.
- DICKANSON, Anne (1976), "Anatomy and Destiny: the Role of Biology in Plato's View of Women", in Carol C. Gould; Marx W. Wartofsky (orgs.), Women and Philosophy: toward a Theory of Liberation. Nova Iorque: Putnam, 45-53.
- DONNELLY, Jack (1985), The Concept of Human Rights. Londres: Croom Helm.
- DOWELL, Susan (1995), "Challenging Monogamy", Theology and Sexuality, 2, 84-103.
- Duby, Georges (1994), Love and Marriage in Middle Ages (trad. J. Dunnett). Chicago: University of Chicago Press.
- Dussel, Enrique (1998a), "Globalization and the Victims of Exclusion, from a Liberation Ethics Perspective", *The Modern Schoolman*, 75 (2), 119-155.
- DUSSEL, Enrique (1998b), "Arquitectura de la Ética de la Liberación", *Laval Théologique et Philosophique*, 54 (3), 455-471.
- EIDE, Asbjørn et al. (orgs.) (1984), Food as a Human Right. Tokyo: The United Nations University.

- EISENSTEIN, Zillah R. (org.) (1979), Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- EISENSTEIN, Zillah R. (1981), The Radical Future of Liberal Feminism. Nova Iorque: Longman.
- EZE, Emmanuel C. (1998), "Out of Africa: Communication Theory and Cultural Hegemony", Telos (111), 139-161.
- FLEW, Anthony; MacIntyre, Alasdair (orgs.) (1993), New Essays in Philosophical Theology. Londres: S.C.M.
- FOUCAULT, Michel (1986), "The Case of the Self" in The History of Sexuality (trad. R. Hurley). Nova Iorque: Pantheon Books, vol. 3.
- GARNER, Bryan A. (1979), Black's Law Dictionary (5° ed.) St Paul: West Publishing Co.
- GIARINI, Orio; Stahel, Walter R. (1993), The Limits of Certainty. Dordrecht: Kluwer Academic Publisher.
- GREEN, Andy (1997), Education, Globalization and the Nation State. Londres: MacMillan Press.
- GRIAULE, Marcel (1965), Conversations with Ogotommeli: an Introduction to Dogon Religious Ideas. Oxford: Oxford University Press.
- GROUP OF LISBON (1995), Limits to Competition. Cambridge, MA: The MIT Press.
- HANKE, Lewis (1937), "Pope Paul III and the American Indians", Harvard Theological Review, 30, 65-102.
- HANKE, Lewis (1959), Aristotle and the American Indians. Chicago: Henry Regnery Co.
- HIRST, Paul; Thompson, Grahame (1999), Globalization in Question: the International Economy and the Possibilities of Governance. Cambridge: Polity Press.
- IRIGARAY, Luce (1996), I Love You (trad. A. Martin). Londres Routledge & Keagan Paul.
- JUNGK, Robert (1956), Brighter than a Thousand Suns. A Personal History of the Atomic Scientists (trad. J. Cleugh). Harmondsworth: Penguin Books
- KELSEY, Jane (1995), Economic Fundamentalism. Londres: Pluto Press.
- KEVELSON, Roberta (1998), Law as a System of Signs. Nova Iorque: Plenum Press.
- KORMAN, Sharon (1996), The Right of Conquest. The Acquisition of Territory by Force in International Law and Practice. Oxford: Clarendon Press.
- KOSNIK, Anthony (1977), Human Sexuality: New Directions in American Catholic Thought (a study commissioned by the Catholic Theological Society of America). Nova Iorque: Paulist Press.
- KRAMER, Matthew H. (1997), John Locke and the Origins of Private Property. Philosophical Explorations of Individualism, Community, and Equality Cambridge: Cambridge University Press.

- Lançon, Pierre (1996), "L'Economie, comme Théologie de La Contrition", *Libération*, 3 de Junho.
- LANGE, Lynda (1983), "Woman is not a Rational Animal: on Aristotle's Biology of Reproduction" in Sandra Harding; Merril B. Hintikka (org.), Discovering Reality: Feminist Perspectives on Epistemology, Metaphysics, Methodology, and Philosophy of Science. Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1-16.
- LUKACS, Gyorgy (1980), *The Ontology of Social Being* (trad. D. Fernbach). Londres: Merlin Press.
- MACDONALD, Margaret (1984), "Natural Right", in Jeremy Waldron (org.), Theories of Rights. Oxford: Oxford University Press, 35-55.
- MAKONNEN, Yilma (1983), International Law and New States of Africa (UNESCO). Addis Ababa: Regional Participation Programme for Africa.
- MARKOVIC, Mihailo (1976), "Women's Liberation and Human Emancipation", in Carol C. Gould; Marx W. Wartofsky (orgs.), Women and Philosophy: Toward a Theory of Liberation. Nova Iorque: Putnam, 145-167.
- MAXWELL, Stephen (1968), *Rationality and Deterrence* (Adelphi Papers, 50). Londres: International Institute for Strategic Studies.
- MCMILLAN, Carol (1982), Women, Reason and Nature: Some Philosophical Problems with Feminism. Oxford: Blackwell.
- MUDIMBE, Valetin I. (1988), The Invention of Africa. Bloomington: Indiana University

  Press
- NEEDHAM, Joseph (1975 [1954]), Science and Civilization in China. Cambridge: Cambridge University Press.
- NEUMANN, Franz (1986), The Rule of Law: Political Theory and the Legal System in Modern Society. Dover, NH: Berg.
- OLSEN, Frances (1991), "Legal Responses to Gender Discrimination in Europe and the USA", *in* Frank Emmert (org.), *Collected Courses of the Academy of European Law*. Dordrecht: Martinus Nijihoff Publishers, vol. 2, 199-268.
- PARKINSON, F. (1977), The Philosophy of International Relations. Londres: Sage.
- PASSMORE, John Arthur (1968), A Hundred Years of Philosophy. Harmondsworth: Penguin Books, 368.
- PAPA JOÃO XXIII (1992), "Mater et Magistra" in David J. O'Brien; Thomas A. Shannon (orgs.) Renewing the Earth: Catholic Documents on Peace, Justice and Liberation. Garden City, NJ: Image Books, 44-116.
- PAPA João XXIII (1992), "Pacem in Terris", in David J. O'Brien; Thomas A. Shannon (orgs.) Renewing the Earth: Catholic Documents on Peace, Justice and Liberation. Garden City, NJ: Image Books, 117-170.

- PAPA LEÃO XIII (2004 [1891]), "Encyclical Letter Rerum Novarum", in David J. O'Brien; Thomas A. Shannon (orgs.). Catholic Social Thought. The Documentary Heritage. Maryknoll, NY: Orbis Books, 12-39.
- RAMCHARAN, Bertrand G. (1983), "The Right to Life", Netherlands International Law Review. 30, 297-329.
- RAMOSE, Magobe B. (1998), "Human Freedom and the Law of Marriage", *Current Legal Theory*, 16 (1), 23-33.
- RAMOSE, Magobe B. (1999), *African Philosophy through Ubuntu*. Harare: Mond Books Publishers.
- RAMOSE, Magobe B. (no prelo), Relations between Judaism, Christianity and Islam in the Quest for a Metaphilosophy of Universalism: a Jacobsenian Perspective.
- RAY, P. Orman (1919), "The World-wide Suffrage Movement", *Journal of Comparative Legislation and International Law*, 1 (3), 220-238.
- RESCHER, Nicholas (1966), Distributive Justice. Nova Iorque: The Bobbs-Merril Co.
- RYLE, Gilbert (1971), Collected Papers. Londres: Hutchinson and Co., vol. 2.
- SAMKANGE, S. e Samkange, T. M. (1980), *Hunhuism or Ubuntuism: a Zimbabwe Indigenous Political Philosophy*. Salisbury [Harare]: Graham Publishing.
- SIMMEL, Georg (1990), The Philosophy of Money. Londres: Routledge & Keagan Paul.
- SIMMONS, Alan John (1992), *The Lockean Theory of Rights*. Princeton: Princeton University Press.
- SINGER, Irving (1984), The Nature of Love. Chicago: University of Chicago Press, vol. 1.
- SPELMAN, Elizabeth (1983), "Aristotle and the Politicization of the Soul", in Sandra Harding; Merril B. Hintikka (org.), Discovering Reality: Feminist Perspectives on Epistemology, Metaphysics, Methodology, and Philosophy of Science. Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 17-30
- TAWNEY, Richard Henry (1977), Religion and the Rise of Capitalism. Harmondsworth: Penguin Books.
- THOMPSON, Janna (1990), "Land Rights and Aboriginal Sovereignty", *Australian Journal of Philosophy*, 68 (3), 313-329.
- TULLY, James (1980), A Discourse on Property. Cambridge: Cambridge University Press.
- ULLMAN, Walter (1955), *The Growth of Papal Government in the Middle Ages*. Londres: Methuen and Company.
- ULLMAN, Walter (1963), "The Bible and Principles of Government in the Middle Ages", Sttimane di Studio del Centro Italiano di Studi Sull'alto Medioevo. 10, 187-227.
- ULLMAN, Walter (1969), "Juristic Obstacles to the Emergence of the Concept of the State in the Middle Ages", *Annali di Storia del Diritto*. 13, 43-64.
- ULLMAN, Walter (1975), Medieval Political Thought. Harmondsworth: Penguin Books.

- VAN HOUTUM, Henk (1998), *The Development of Cross-Border Economic Relations*. Tilburg: Tilburg University Press.
- VAN PARIJS, Phillipe (1992), "Commentary: Citizenship Exploitation, Unequal Exchange and the Breakdown of Popular Sovereignty", in Brian Barry; Robert E. Goodin (orgs.), Free Movement, Ethical Issues in the Transnational Migration of People and Money. Londres: Harvester/Wheatsheaf.
- VILADRICH, Pedro Juan (1990), *The Agony of Legal Marriage* (trad. A. D'Entremont). Pamplona: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Naravarra.
- WALDRON, Jeremy (1988), The Right to Private Property. Oxford: Clarendon Press.
- WANJOHI, Gerald Joseph (1997), The Wisdom and Philosophy of the Gikuyu Proverbs. Nairobi: Paulines Publications Africa.
- WESTERNACK, Edward (1891), The History of Human Marriage. Londres: Macmillan and Co.
- WHITBECK, Caroline (1976), "Theories of Sex Difference", in Carol C. Gould; Marx W. Wartofsky (orgs.), Women and Philosophy: toward a Theory of Liberation. Nova Iorque: Putnam, 54-80.
- WICKSELL KNUT (1935), Lectures on Political Economy (trad. E. Classen). Londres: Routledge & Keagan Paul, vol. 2.
- WILKINSON, David (1992), "1942 in Comparative-Civilizational Perspective", *Dialogue* and Humanism, 1.
- WILKS, Michael (1964), *The Problem of Sovereignty in the Later Middle Ages*. Cambridge: Cambridge Unviersity Press.
- WILLIAMS, Robert A. (1990). The American Indian in Western Legal Thought: the Discourses of Conquest. Oxford: Oxford University Press.
- ZANER, Richard M. (1971), *The Problem of Embodiment. Some Contributions to a Phenome-nology of the Body* (Phaenomelogica, 17). The Hague: Martinus Nijhoff.
- ZEA, Leopoldo (1992), "The Discovery of America: from Conquest to Reconcilation", Dialogue and Humanism, 1.
- ZVOGBO, E. J. M. (1979), "A Third World View", in: Donald P. Kommers; Gilburt D. Loescher (orgs.), Human Rights and American Foreign Policy. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 90-107

## CAPÍTULO 5

# CORPOS DE VIOLÊNCIA, LINGUAGENS DE RESISTÊNCIA: AS COMPLEXAS TEIAS DE CONHECIMENTOS NO MOÇAMBIQUE CONTEMPORÂNEO¹

Maria Paula G. Meneses

Em Moçambique, ao longo dos últimos quinze anos, as acusações e suspeitas de práticas de feitiçaria têm conhecido uma renovada importância. Com a emergência do moderno sistema colonial, a feitiçaria transformou-se no símbolo do mundo selvagem, numa prática a ser abolida com a introdução de uma racionalidade moderna.<sup>2</sup> Consequentemente, o 'porquê' da persistência de tais práticas não tem sido explorado. Todavia, no início do século XXI, a religião e a magia permanecem como uma das mais poderosas retóricas da cultura política em África.<sup>3</sup>

A dimensão mágica da política em África é, no entanto, frequentemente ignorada por muitos estudos políticos e históricos. Como procurarei argumentar neste artigo, a dimensão mágica da política não é marginal, mas sim uma dimensão central da natureza da autoridade pública, da liderança e das identidades populares no continente. Tomando como ponto de referência os casos amplamente divulgados acerca do suposto tráfico de órgãos humanos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parte deste texto resulta de um projecto de investigação financiado pela Fundação para a Ciência e Tecnologia – Portugal (POCI/AFR/58354).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Estou consciente da natureza insatisfatória de 'feitiçaria' como um conceito analítico. Para uma discussão detalhada das definições e conceitos de feitiçaria, bruxaria e magia em diferentes contextos locais, bem como das limitações e falácias de delimitações gerais da feitiçaria, em especial no contexto africano e, finalmente, sobre as ambiguidades da transferência dos conceitos eurocêntricos de magia e bruxaria para as sociedades africanas, veja-se Douglas, 1970: xiii-xxxviii; Last e Chavunduka, 1986; Douglas e Wildavsky, 1982; Horton, 1993; e Geschiere, 1997: 12-15, 215-224.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Esta temática tem conhecido um interesse renovado, com vários investigadores a dedicar atenção às proliferações imprevistas de práticas e crenças em feitiçaria, e à sua deslocalização nas configurações 'modernas'. Veja-se, por exemplo Fisyi e Geschiere, 1991, 1996; Auslander, 1993; Comaroff e Comaroff, 1993, 1999, 2006; Geschiere 1997, 2003, 2006; Asforth, 1998, 2001; Niehaus 2001; West, 2005 e Harris, 2007, bem como as colectâneas organizadas por Abrams, 1994; Moore e Sanders, 2001; e Levack, 2001.

no Norte de Mocambique em 2003-2004, 4 este artigo procura analisar estas acusações como parte de um contexto cultural vasto, em que múltiplas realidades culturais se cruzam numa complexa rede de luta pelo poder; os boatos e acusações de práticas de feitiçaria, quando analisados num contexto social mais amplo, são vistos como estando relacionados com mudanças sociais, económicas e políticas instáveis. Os boatos e acusações de tráfico de órgãos, de contrabando de corpos, são uma imagem ampliada da vulnerabilidade e violência que ocorre no país. Longe de pretender banalizar as realidades vividas em Moçambique, este artigo procura revelar mais acerca do mundo em que as pessoas vivem, tentando explicar as suas angústias e desejos e procurando soluções para os problemas que afectam as suas vidas quotidianas. Comparando os diversos significados que os boatos, suspeitas e acusações implicam, procurar-se-á proporcionar uma melhor compreensão acerca de como as relações de desigualdade passadas e presentes são construídas e mantidas no país. Tais debates ajudam a revelar os múltiplos sentidos da relação entre poder, discurso e instituições e práticas políticas, logo, produzindo novas ideias e interpretações epistémicas das experiências ocorridas quer durante o período colonial, quer no pós-colonial.5

# 1. Sombras que Pesam sobre a Modernidade

Longe de ser uma retrospectiva de realidades antigas, ou recentes invenções que respondem a necessidades e funções completamente novas, as estruturas

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Os dados e informações subjacentes a este artigo referem-se ao período entre 2003 e 2007, embora fosse também incorporada documentação anterior para permitir uma discussão mais ampla e profunda. Os dados documentais recolhidos nas bibliotecas e instituições de investigação foram complementados pelos documentos e publicações oficiais do governo, reportagens de imprensa, artigos de jornais, e estudos relacionados com este tema. A investigação também incluiu entrevistas com os actores envolvidos no caso em estudo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Este tema é abordado em vários capítulos que integram este volume. Estes capítulos apontam que o 'pós-colonialismo' não deve ser tratado como um órgão unificado de pensamento; pelo contrário, ele é múltiplo, diverso e não é fácil de generalizar. Embora o 'pós' em pós-colonialismo seja indicativo do fim do colonialismo e do imperialismo como dominância política directa, isto não implica o desaparecimento do colonialismo como um sistema mundial de poder hegemónico imperial. A abordagem pós-colonial procura captar as continuidades, rupturas e complexidades específicas de períodos históricos, na tentativa de ir além das concepções cronológicas estritas, lineares e dicotómicas, que dominam o pensamento social e político contemporâneo.

de poder actuais têm uma longa história na região. Histórias, representações e deturpações locais são aqui analisadas tendo em vista a reinserção destas questões nas normas de evidência de um contexto regional e global mais amplo.

Durante o auge da intervenção colonial portuguesa, a feitiçaria foi considerada de modos diferentes: como um conjunto de crenças, muitas vezes incluindo modelos de comportamento inversos; como modelos de acusação; e como um julgamento da pesada 'tensão social'. Apesar de muitos assumirem que, com o início da modernidade – vista como produto da intervenção colonial – a feitiçaria iria desaparecer, em muitas partes do mundo é visível uma forte presença de bruxas e práticas de feitiçaria, com o número de acusações a aumentar (Geschiere, 2003; Caplan, 2004; Stewart e Strathern, 2004). No Moçambique contemporâneo, a feitiçaria persiste como um conceito e uma realidade, tanto em ambientes rurais como urbanos (Meneses, 2004a, 2007; West, 2005); esta constatação remete-nos, de um modo doloroso, para o facto de a feitiçaria não ser apenas uma assombração do passado mas fazer parte do discurso e da experiência da modernidade presente.

Desta forma, é óbvio que não pode negar-se que há muitas linhas de continuidade entre o passado e o presente, entre a velha e a nova ordem social - mas qual a importância das continuidades? Um dos pressupostos deste artigo é que as continuidades se revestem de uma importância crucial, e que os conceitos supostamente tradicionais sobrevivem porque encontram uma nova dimensão e uma nova aplicação em situações contemporâneas. A África anterior à moderna colonização é parte da história, sobretudo de uma história oral, mas isso não significa dizer que possa ser ignorada. Pelo contrário, para reconhecer conceitos tradicionais e compreender como funcionam na África contemporânea, é necessário, em primeiro lugar, vê-los como parte de uma ordem política e social, o que nunca existiu num formulário impoluto. Na verdade, a questão da tradição e modernidade foi amplamente discutida em muitas publicações recentes; talvez a feitiçaria seja um dos principais temas a discutir na relação de 'África com o resto'. 6 Se a dicotomia entre o Ocidente e África é ainda, muitas vezes, baseada em contrastes entre feitiçaria, magia e irracionalidade por um lado, e procedimentos científicos,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> São especialmente representativas as obras de Douglas, 1970; Comaroff e Comaroff, 1988, 1999, 2006; Geschiere, 1997; Asforth, 1998; Niehaus, 2001; Moore e Sanders, 2001; Stewart e Strathern, 2004; West, 2005; Green e Mesaki, 2005.

transparentes e racionais por outro lado, devemos interrogar-nos sobre até que ponto este fenómeno é exclusivo de Moçambique, ou do continente africano. Ou será uma questão de tradução?<sup>7</sup>

Um dos momentos base da intervenção colonial é a transformação do 'outro' num objecto, sobre o qual a ordem de conhecimento colonial poderia exercer o seu poder. O trabalho descritivo privilegiou a descrição que acentuava as diferenças do 'outro', tornando pessoas e ambientes distantes e estranhos inteligíveis a públicos ocidentais. Assim, a tradução actuou como um meio para construir uma 'representação' do outro. No entanto, o estudo das complexidades e contradições das relações entre culturas permite uma compreensão mais ampla do significado dos equívocos e dos legados de cada um.

#### Encontros no Litoral

A especificidade dos encontros que tiveram lugar durante o início da primeira modernidade colonial (Ibérica)<sup>8</sup> é importante para as discussões dos encontros europeus com os não-europeus, uma vez que, como alguns estudiosos alegam, os autores portugueses começaram por ver a África Oriental através dos olhos dos muçulmanos do litoral (Presthold, 2001: 385). A apropriação de certas expressões pelos narradores portugueses é particularmente reveladora da sua adesão aos conceitos e apelos swahili. Como mediadores culturais, os swahili tornaram-se nos tradutores da África Oriental para os portugueses conseguindo, assim, manter um controle relativo do comércio

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sobre a questão da interpretação, construo a minha abordagem baseada nas ideias sugeridas anteriormente por Asad, 1986, e Clifford, 1997, mas, principalmente, sigo a proposta de Boaventura de Sousa Santos em relação à tradução intercultural (2006a); veja-se igualmente o capítulo 1 deste volume, onde Boaventura de Sousa Santos aborda igualmente este tema.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sobre este assunto, veja-se Dussel, 1995 e o capítulo da sua autoria neste volume, assim como Santos, 2006a.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Por exemplo, a costa ocidental e sul do Oceano Índico foram descritas como sendo habitadas por 'negros', e os muçulmanos, embora descritos como 'negros', foram chamados 'mouros'. Os africanos não-muçulmanos, que foram chamados 'negros' nas primeiras descrições da costa leste africana, rapidamente se tornaram 'cafres', uma versão ligeiramente aportuguesada da palavra swahili de derivação árabe, 'kafiri' ou 'não-crentes'. Isto é, os portugueses compreendiam a zona costeira da África Oriental como sendo povoada por crentes e não-crentes muçulmanos.

na região através de uma regulação do conhecimento dos portugueses sobre os mercados da África oriental e o acesso a eles.

Esta atitude que caracteriza a presença portuguesa na costa oriental do continente africano contrasta com a perspectiva dominante presente em grande parte das abordagens coloniais modernas em relação às relações culturais e intelectuais com os não europeus, especialmente a partir de meados do século XIX. Na realidade, a segunda modernidade colonial caracteriza-se pela interaçção da Europa com outras regiões do mundo através do cânone definido pela Europa. Este cânone foi construído através da autoconstrução de uma identidade, apostando no reconhecimento dos europeus enquanto dotados de uma identidade não só completamente distinta do que era entendido como sendo culturalmente distante, mas também, muitas vezes, incomensuravelmente superior. Assim, o conhecimento e a compreensão do mundo tornaram-se a explicação do mundo através do prisma monocultural da ciência moderna (Santos, Meneses e Nunes, 2004).

A hegemonia crescente do conhecimento científico moderno na Europa foi sinónimo, em grande parte do espaço colonial, da missão de organizar e disciplinar as populações autóctones. A ciência moderna, com o seu sentido ou ordem e poder, tornou-se um meio de regular as relações entre os 'civilizados' e os 'insubordinados' (Meneses, 2007). O moderno empreendimento colonial português começou numa altura em que a ciência deu uma nova força e legitimidade à política pública e colonial. De repente, o conhecimento científico emergiu como um instrumento de afirmação da superioridade portuguesa, uma mudança que transformou os saberes do 'outro', com quem tinham estado em contacto durante séculos, em formas inferiores e locais de interpretar o mundo. As fronteiras da civilização tornaram-se as margens de um sentido de ordem social europeia; consequentemente, os nativos tornaram-se a própria encarnação da desordem, simbolizada pelo seu sofrimento moral, degradação física e mundo desordenado.

Esta negação da diversidade das formas de perceber e explicar o mundo é um elemento constitutivo e constante do colonialismo. No entanto, e muito embora a dimensão política da intervenção colonial tenha sido amplamente criticada, o ónus da monocultura colonial epistémica ainda é actualmente aceite como um símbolo de desenvolvimento e modernidade. Os estudos críticos pós-coloniais permitem hoje, ao trazer a diferença epistémica ao debate, alargar a crítica ao conhecimento monocultural da ciência moderna

e, em particular, da forma como, historicamente, esse conhecimento se constituiu em factor de exclusão ou de marginalização. 10

Num mundo onde a força da hegemónica da racionalidade moderna é uma realidade presente, mas em concorrência com outras formas de conhecimento, uma das principais disputas diz respeito àquilo que precisa de ser conhecido (ou ignorado), a como representar este saber e para quem. Falar de diversidade cultural implica falar duma diversidade de saberes. No entanto, durante a maior parte da história colonial e contemporânea de Moçambique, o objectivo tem privilegiado uma interpretação moderna das culturas locais. No campo das ciências sociais, as metáforas sobre corpos dóceis, mas vazios ou limitados nas experiências e saberes, persistem. A criação da alteridade enquanto espaço vazio, desprovido de conhecimentos e pronto a ser preenchido pelo saber e cultura do Ocidente, foi o contraponto da exigência colonial de transportar a civilização e a sabedoria para povos vivendo supostamente nas trevas da ignorância. A segmentação básica da sociedade colonial entre 'civilizados' e 'selvagens/indígenas', conferiu consistência ao colonialismo enquanto epistema, transformando os autóctones em objectos naturais, situando-os num tempo-espaço temporalmente indeterminado, mas ainda assim periférico, sobre quem urgia agir, para os 'introduzir' na ciência, sinónimo do espaço-tempo único moderno.

Recorrer ao argumento que invoca a localização dos 'outros' conhecimentos – como qualquer outra ilusão – é mais reconfortante do que reconhecer a verdadeira situação, caracterizada por uma concorrência feroz entre esferas de saberes que não aceita a hierarquização destes. Esta concorrência entre saberes é uma fonte genuína de grande receio e ansiedade, pois que se pressupõe que os supostamente menos civilizados e menos competentes estão a penetrar no território da civilização, contestando o lugar de destaque que a ciência reivindica sistematicamente para si e provando que há vários saberes em presença.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Descrever a ciência como sendo o epítome de uma monocultura do pensamento não significa que a ciência não seja internamente diversa. Pelo contrário, esta qualidade 'monocultural' é aqui descrita nas suas relações com uma vasta gama de modos de conhecimento e experiência que a ciência moderna considera e classifica como subalterna através do uso dos adjectivos 'locais', 'leigos', 'indígenas' e 'tradicionais'.

#### 2. Dos Feiticeiros e das Crises

Em Moçambique, como em muitos países africanos, a perseguição aos feiticeiros é descrita mais como um costume aberrante e disfuncional, em lugar de ser vista como fazendo parte de um sistema espiritual complexo, presente no continente desde há muito. O que, para um pensamento de orientação científica e ocidental, pode ser considerado como um facto infeliz e imprevisível – por exemplo, uma doença, uma morte, um acidente, a perda de uma propriedade e um qualquer outro infortúnio – é frequentemente explicado na região como resultado de feitiçaria. As práticas associadas a esta explicação variam de região para região e de comunidade para comunidade; no entanto, o denominador comum da maioria delas é a sua natureza não previsível ou controlável.

A análise dos boatos relativos a práticas e acusações de feitiçaria constitui uma janela privilegiada para a complexa realidade dos conflitos de conhecimento e poder.<sup>11</sup> Estudos recentes acerca da relação entre os domínios mágicos/religiosos e a política em África procuraram responder a estas questões, e proporcionaram aos investigadores tipologias revistas e modelos teóricos no quadro das ciências sociais. Neste contexto, duas linhas de argumentação podem ser detectadas: a primeira, que apela à 're-tradicionalização' do continente, defende a análise e a solução de crises políticas contemporâneas através da reciclagem de antigas crenças e instituições locais; a segunda argumenta que a 'modernidade' da política africana explica as políticas recentes como sendo emergentes das limitações da modernidade e globalização, instigando contextos e dinâmicas completamente novas (Meneses et al., 2003; Meneses, 2004a, 2006, 2007). Um estudo cuidadoso dos significados atribuídos à feitiçaria no Moçambique contemporâneo oferece um bom exemplo de conflitos epistémicos, que envolvem a manipulação de múltiplos saberes. Este é um tema que merece uma análise mais profunda. De facto, a investigação realizada em Moçambique sugere, que longe de ser uma reminiscência de antigas superstições que persistem, ou de invenções recentes que respondem a necessidades e funções completamente novas, as acusações e suspeitas de feitiçaria têm uma longa história na região.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Embora a questão dos boatos esteja fora do âmbito deste artigo, eles resolvem as desordens que resultam da experiência. São uma espécie de fonte 'ambígua' de notícias, suspensos entre uma explicação e uma afirmação, que nos dão a conhecer preocupações locais para o domínio nacional. Neste sentido, os boatos são percebidos e utilizados pelos membros de uma dada comunidade como um meio de exercer controlo social.

A feitiçaria representa um comportamento que se desvia das normas aceites numa sociedade: os feiticeiros são maus e criam desarmonia nas relações sociais; eles representam um risco para a estabilidade da comunidade. Portanto, chamar a alguém 'feiticeiro' equivale a pronunciar essa pessoa como traiçoeira, situando-a num relacionamento antagónico com o resto da comunidade/sociedade. Porque as práticas de feitiçaria são impossíveis de detectar ou verificar por meios 'normais', <sup>12</sup> as pessoas acusadas de tais práticas são vistas como destruidoras da solidariedade social do grupo. Sendo uma ameaça, elas deixam de merecer apoio e reconhecimento da comunidade. Em suma, já não fazem parte da comunidade; não existem socialmente. Este último aspecto é central para a análise das recentes suspeitas acerca do tráfico de órgãos humanos em Moçambique.

Uma pessoa acusada de ser feiticeira representa uma ameaça à solidariedade comunitária, devendo ser descoberta e combatida através de todos os meios de que a comunidade dispõe. É esta ideia de traição ao próprio grupo, um ataque à verdadeira base da estrutura social que transforma a suspeita da prática de feitiçaria num crime odioso (Evans, 1992: 50).

No passado, aqueles que cometiam traição, desobedeciam às decisões tomadas, cometiam assaltos, ofensas verbais para com os mais velhos, incesto, sodomia, violação, homicídio e feitiçaria eram considerados inimigos públicos. O castigo para estas ofensas variava desde uma multa que podia ser paga com gado, até à própria morte do acusado, passando por castigos corporais, exílio e confiscação de bens pertencentes à família do acusado. 13

Descrições recolhidas há mais de cem anos apontam semelhanças com algumas das acusações de feitiçaria dos nossos dias: suspeita de roubo de órgãos humanos para que os feiticeiros da noite produzissem remédios (*muti*), alvejar os rebanhos de gado dos aldeões durante passeios nocturnos,

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Porque a concepção e a percepção do mundo é distinta, as possibilidades de correspondência e mediação entre o mundo 'dos vivos' – perceptível através dos sentidos – e o mundo dos antepassados – não compreensível através dos sentidos – é distinta. Neste sentido, os instrumentos disponíveis para analisar cientificamente o social são insuficientes para mediar estas relações, pois que o que é observado/visível não é necessariamente sinónimo do que se pressupõe existir empiricamente. Este elemento 'invisível' reflecte, em si mesmo, espaços de incerteza, cujos efeitos sobre a vida dos grupos/sociedades são indiscutíveis.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Sobre este assunto, veja-se, para o caso de Moçambique, Santos, 1999 [1891-92], Junod, 1996 [1898]; Pereira Cabral, 1910; Gonçalvez Cota, 1944, 1946; Alberto, 1965; Feliciano e Nicolau (orgs.), 1998, de entre outros.

o envenenamento das fontes de água usadas pela comunidade e enfeitiçar os campos para que, quando as pessoas os fossem cultivar, sucumbissem e morressem. Os contributos de missionários, comerciantes, viajantes e, mais tarde, investigadores, desempenharam um papel importante na identificação dos feiticeiros e na tentativa de estabelecer um sistema de interpretação que pudesse explicar o atraso (em relação às explicações racionais da modernidade ocidental) da feitiçaria, assim como das formas para eliminar esta prática.<sup>14</sup>

Com a introdução da legislação colonial, a aplicação de violentos castigos aos alegados feiticeiros foi diminuindo; todavia, as crenças e as explicações não desapareceram. Na África do Sul e noutros territórios vizinhos a Moçambique sob a administração colonial britânica, a aplicação das 'Leis contra a feitiçaria' (Witchcraft Acts) no início do século XX está na origem, não apenas da proibição da prática (e das acusações) de feitiçaria, mas também da consulta a médicos que poderiam detectar a existência de feitiçaria. Em Moçambique, onde a legislação colonial nunca proibiu formalmente a prática de feiticaria, a identificação de feiticeiros, através do recurso à medicina pela adivinhação, levou à identificação destes médicos como parte do universo da feitiçaria (Meneses, 2000, 2004a; Honwana, 2002). Como várias pessoas entrevistadas ainda recordam, gradualmente, a defesa contra acções de feitiçaria foi-se limitando à consulta de adivinhos/curandeiros, a tomar medicamentos preventivos e, eventualmente, ao pagamento de multas e exílios ocasionais, procedimentos estes que ocorriam num ambiente de 'semi-legalidade', O Estado colonial normalmente intervia em situações de crime (morte), deixando aos curandeiros e adivinhos, juntamente com outros líderes locais, a resolução destes conflitos. Esta situação também não granjeou grande interesse em termos de investigação académica - não foram muitos os trabalhos académicos dedicados a este assunto. Esta forma de 'amnésia' tornou possível a persistência da narrativa científica ocidental, a qual apenas tem sido parcialmente questionada sobre o enviusamento da sua abordagem em relação à diversidade de conhecimentos presentes no país. Nos nossos dias, e tal como durante o período colonial, em Moçambique as populações locais que recorrem aos curandeiros (médicos tradicionais) são ainda vistas como utilizando práticas curativas não civilizadas, não modernas.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Para além dos autores referidos na Nota 13, veja-se ainda Silva, 1884; Costa, 1899; Cruz, 1910; Almeida, 1944; Polanah, 1967-68, 1987.

A presença de outros processos para resolver acusações de feitiçaria – fora do âmbito definido pelo Estado monocultural – é ainda entendida por muitos como exemplo de ausência de sofisticação jurídica moderna, um momento que reflecte a incapacidade destes grupos de integrar a moderna racionalidade nacional.

Os boatos que circulam no espaço público retratam a feitiçaria como a forma mais comum de, em tempos de crise económica e de declínio social de oportunidades, se conseguir sucesso pessoal, riqueza e prestígio. Os líderes políticos são amplamente referenciados por recorrerem à feitiçaria a fim de assegurarem poder e sucesso eleitoral, e muitos usam engenhosamente este conhecimento para ganhar visibilidade e mesmo deferência. Na esfera doméstica, conflitos sociais e familiares em torno de acusações de feitiçaria materializam-se repetidamente, especialmente quando ocorrem mortes súbitas ou infortúnios pessoais. Permeando todo o espectro social e cultural, a feitiçaria permanece hoje como uma força ambivalente que ajuda a promover a acumulação individual e colectiva e a controlar a diferenciação social.

Esta dimensão mágica do político, no contexto africano, tem sido frequentemente ignorada pelos estudos históricos e políticos clássicos (Santos, 2006b). Mas, como procurarei argumentar, a dimensão mágica da política não é marginal, mas uma dimensão central da natureza da autoridade pública, da liderança e das identidades populares em Moçambique.

Para melhor se perceber a persistência da feitiçaria em cenários contemporâneos, é necessária uma exploração cautelosa, comparativa e histórica, das múltiplas camadas religiosas que compõem o *corpus* das convicções políticas na África contemporânea. No campo da pesquisa antropológica, as últimas duas décadas testemunharam um aumento dos trabalhos que procuram explicar a proliferação de tais práticas e crenças e a sua recolocação em cenários actuais. Um dos argumentos avançados por Mary Douglas e Aaron Wildaskvy (1982) sugere que as sociedades escolhem os seus pesadelos a partir tanto de critérios sociais como culturais; neste sentido, os seus pesadelos são diferentes. Um dos pesadelos coloniais portugueses era o de que os colonizados podiam ter poder e com ele desafiar a sua intervenção 'civilizadora' em Moçambique, ou seja, desafiar a própria razão da missão civilizadora ocidental.<sup>15</sup> Desde a independência política de Moçambique, as realidades

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Para uma perspectiva mais ampla sobre esta questão, no contexto africano colonial, veja-se Comaroff e Comaroff, 1988; White, 2000.

mudaram, assim como se modificaram os pesadelos da sociedade; no entanto o pesadelo de feitiçaria persiste.

Longe de ser desestabilizada pela regra colonial, a feitiçaria beneficiou da existência das dramaturgias coloniais de autoridade - o monopólio da ciência e da lei, o sigilo, e a violência corporal - adequadas às representações locais do poder. As obsessões da administração colonial portuguesa com a feitiçaria promoveram-na como um aspecto fundamental das estratégias de resistência e inovação, recentrando-a, assim, no âmago da cultura política. Estes desenvolvimentos ajudam a reavaliar o período colonial, apresentandoo mais como um momento de reconfiguração estratégica cultural do que como uma ruptura caracterizada pela destruição das referências e valores africanos existentes. A proeminência crescente e a mudança de conceitos dos poderes de um feiticeiro reflectem a interacção entre a vida quotidiana e os sistemas macro-sociais e económicos. Esta interacção é usada como quadro teórico para interpretar as crenças e acusações de feitiçaria, que deverão ser vistas como resultado das relações de poder nos contextos contemporâneos e pós-coloniais (Comaroff e Comaroff, 1999, 2006; Geschiere, 1997; West, 2005).

# Nampula - Uma Cidade Estruturada por Conflitos

As reportagens acerca do tráfico de órgãos humanos em Moçambique, em finais de 2003, inícios de 2004, tiveram o seu epicentro na cidade de Nampula, localizada no norte de Moçambique. Cidades como Maputo, Nampula, Joanesburgo, ou Nairobi têm sido capazes de atrair e seduzir, à sua maneira, certas formas de capital global. Não há dúvida de que essas formas de capital são, na sua grande maioria, predatórias. Mas isto é, pelo menos em parte, um elemento do processo de globalização, que inclui modos refractados, fragmentados e fracturados. Estas cidades não são simplesmente compostas de espaços de marginalização social. São também cidades de dinheiro, cidades onde bolsas de privilégios coexistem com as de miséria. Estas são "cidades onde a circulação de riqueza, na forma de dinheiro, é imensa e ostensiva, mas as fontes de dinheiro são sempre restritas, misteriosas, ou imprevisíveis [...] e a busca pelo dinheiro para se atingirem os fins é interminável" (Appadurai, 2000: 628). Tais formas de vida urbana fracturadas, conflituosas e fragmentadas podem ser vistas, cada vez mais, como características de muitas cidades do mundo de hoje, incluindo na Europa e nos Estados Unidos.

Simultaneamente, nestes contextos urbanos, as especificidades das condições 'pós-coloniais' ganham configurações especiais. Aqui, a vulgari-

dade da política contribui para o que Mbembe descreve como sendo "uma prática de convívio e uma estilística de conivência", em que as pessoas comuns "brincam com o poder, em vez de o confrontar directamente" (1992: 22).

Em Moçambique, como em outros contextos africanos, as pessoas desenvolvem 'estratégias de identidade', particularmente em relação ao Estado, incorporando no carácter monocultural do Estado significados e conhecimentos múltiplos. No entanto, as experiências com o Estado e os domínios criados pelo Estado nos contextos políticos gerados com a independência levaram as pessoas, alternativamente, a sentir que o seu próprio bem-estar depende do dos outros. Paralelamente, o reconhecimento 'informal' de identidades múltiplas leva as pessoas a tentar incorporar identidades e capacidades dos 'estrangeiros' nas suas próprias identidades; ou, ainda, a sustentar crenças de identidade suficientemente flexíveis para negociar de forma produtiva os seus interesses. Tais 'estratégias de identidade' reflectem percepções contestadas do que é pensado para o bem comum e para quem, e da ambivalência generalizada acerca de como e para que fins o poder deve ser usado. As acusações de feitiçaria em Nampula podem ser interpretadas como um exercício para historicizar a intersubjectividade, isto é, para especificar as circunstâncias em que as pessoas reconhecem as suas interdependências como sendo um campo de acção tão legítimo e necessário como as suas aspirações mais individualistas.

A ocupação efectiva portuguesa do norte da região de Nampula só aconteceu na transição para o século XX. Um século antes, o Norte de Moçambique testemunhou importantes mudanças político-económicas resultantes, sobretudo, do reforço do seu envolvimento nos sistemas comerciais internacionais de escravos e de armas. Este comércio deixou uma marca indelével no tecido social e político da região.

Na região de Nampula, a ocupação colonial não causou, de imediato, mudanças substanciais nas relações entre os *Amakhuwa*<sup>16</sup> e Portugal. Quaisquer que fossem as suas concepções sobre o processo de colonização, o Estado português não teve outra opção se não a de recorrer à administração indirecta, apoiando-se nas estruturas locais de poder para administrar o território. Todavia, a radicalização da estrutura colonial exigia que a moderna

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Amakhuwa é o plural de makhuwa, o principal grupo etnolinguístico em Moçambique, distribuído ao longo das províncias de Nampula, Cabo Delgado, Niassa e Zambézia. A língua falada é o emakhuwa.

administração transformasse radicalmente as relações existentes. Com o Estado Novo (quando Moçambique passou a estar sob controlo de um só sistema de administração), o colonialismo português passou a ser caracterizado por um controlo político altamente centralizado e autoritário; pelo contrário, o controlo administrativo permaneceu ainda selectivo e descentralizado. Este sistema – profundamente 'racializado' – aliava a assimilação aos princípios da administração indirecta (Santos e Meneses, 2006; Meneses, 2007).<sup>17</sup>

A formação da cidade de Nampula reflecte a diversidade étnico-política da região. Por exemplo, os imigrantes da Ilha de Moçambique predominam nos bairros de Namicopo-Nametequiliua e Carrupeia, enquanto os migrantes de Angoche compõem a maioria dos muçulmanos em Muhalla. Os Koti começaram a povoar estas terras no pico do comércio de escravos durante o século XIX, mas os imigrantes da Ilha de Moçambique chegaram à região sobretudo no início dos projectos de urbanização na década de 1930 (Bonate, 2006: 163-164). Nestes bairros, grande parte dos conflitos e problemas eram solucionados através do recurso a normas e práticas locais.

Com a independência, as autoridades tradicionais e locais foram suprimidas pelo Estado moderno, como forma de "combater o tribalismo para construir a nação";<sup>18</sup> esta opção política tinha como objectivo desenraizar a identidade nacional do seu passado étnico (Meneses, 2007).<sup>19</sup> Os defensores da modernização – em Moçambique, a exemplo de outros países – assente quer em instituições coloniais, quer (pós)coloniais, desejavam, em nome do progresso, extirpar a feitiçaria o mais depressa possível, de preferência através meios legais, campanhas educativas, campanhas de justiça popular e de medicina para o povo.

A luta pelo apoio das comunidades 'locais'<sup>20</sup> é apontada como sendo um dos principais vectores da guerra civil que assolou Moçambique durante

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> As autoridades tradicionais aplicavam as normas costumeiras (que passaram a ser consideradas como o domínio do 'direito privado') para resolver os conflitos presentes nas sociedades locais, enquanto, nas zonas urbanas, se utilizava uma mescla das normas e costumes dos diversos grupos, com as práticas do direito moderno.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Através do Decreto nº 6/78, de 22 de Abril de 1978.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Na primeira década após a independência, os curandeiros ou adivinhos só raramente foram usados para provar ou refutar as acusações de feitiçaria, por serem vistos como parte da 'ideologia opressiva colonial'. Na maioria dos casos, as acusações eram levadas aos tribunais comunitários, que as procuravam esclarecer, por vezes com apoio dos médicos tradicionais (Meneses, 2004a).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ou seja, pelo reconhecido da diversidade política local presente no país.

mais de uma década, logo após a independência (Geffray, 1991; Dinerman, 1999, 2004). Esta guerra teve um efeito profundo na reformatação de Nampula; impulsionadas pelas dificuldades económicas e pela instabilidade sócio-política produzidas com a independência, novas vagas de imigrantes surgiram na cidade de Nampula, que se tornou no principal pólo económico da região norte do país (PNUD, 2006).

Em 2000, as autoridades comunitárias/tradicionais foram reintroduzidas, embora o seu papel, em contextos urbanos, continue controverso (Meneses, 2007). Desde o seu aparecimento, com a administração colonial, no início do século XX, que estas autoridades têm sido continuamente criadas e dissolvidas, subdivididas e redesenhadas. Esta volatilidade tem sido aproveitada e manipulada, quer por estas autoridades, quer pelos diversos partidos políticos, que emergem na cena política moçambicana a partir da segunda metade dos anos 90. No contexto de Nampula, cada vez que o jogo político é redefinido, os *Amakhuwa* não têm outra alternativa se não a de participar, tanto para proteger a sua posição perante o Estado, como para ter acesso aos cargos políticos – a via mais comum para se obter riqueza pessoal. Cada mudança requer uma remodelação das redes de influência, uma tarefa que exige muito tempo, assim como o aumento e o consumo dos recursos financeiros. Em suma, durante a maior parte do século passado, os *Amakhuwa* têm sido simultaneamente cidadãos e súbditos.

A maior parte dos cristãos da província de Nampula converteu-se a esta religião relativamente tarde, já em meados do século XIX. Simultaneamente, a conversão ao Islão conheceu um aumento significativo no século XIX, numa região onde as religiões tradicionais ocupam um lugar importante.

Na região, as filiações religiosas dos *Amakhuwa* configuram-se de forma bastante clara: se um *makhuwa* é cristão ou muçulmano, poderá ser previsto com um grau elevado de precisão com base na sua residência familiar, actual ou histórica, e pela influência dos processos de missionação: a oeste e a sul de Nampula são predominantemente católicos. Os muçulmanos estão em toda a província, mas são a maioria na região litoral (Bonate, 2006). As outras igrejas têm tido, até aos últimos anos, menor influência. A predominância de uma ou outra religião teria quebrado um delicado equilíbrio, porque, para além destas diferenças religiosas, que são comuns nas extensas famílias *Amakhuwa*, quando toca a questões políticas centrais, todos são *Amakhuwa* e o sentido de pertença étnica torna-se determinante. Esse compromisso é extremamente importante porque em Moçambique tudo é político (Iavala, 2000). Os representantes do Estado, lideres partidários, empresários políticos, lideranças

religiosas e organizações da sociedade civil contestaram os 'outros donos do poder', ou seja, as lideranças políticas tradicionais, curandeiros e outros líderes, que são agora, de novo, actores estratégicos no xadrez político local.

No início da década de 1990, com o fim da guerra civil e com a adesão do Estado às políticas sócio-económicas neoliberais, num contexto de diferenças de riqueza e de conflito geracional crescentes, as suspeitas de feitiçaria aumentaram dramaticamente. Este processo foi interpretado localmente pelas populações e líderes das comunidades como correspondendo ao restabelecimento de uma ordem moral quebrada pelo Estado (quer do Estado colonial como do contemporâneo, fruto da independência). O ressurgimento das articulações entre a política e o 'oculto', como novas articulações locais entre uma 'modernidade ocidental' e 'práticas tradicionais africanas' tem gerado novas etnografias. Semelhantes aos ocorridos noutros contextos africanos, estes encontros acentuam o papel das práticas 'ocultas' como formas de dar sentido às rápidas e profundas transformações na política e na economia. A violência crescente - em que se incluem as acusações de feitiçaria e vários rituais violentos - é um efeito das pressões de monetarização económica, aliadas à desarticulação social das comunidades (Geschiere, 1997; Comaroff e Comaroff, 1999; Niehaus, 2001). Estudos feitos na região destacam a forma através da qual os imaginários tradicionais sobre as 'forças invisíveis' concebem o poder como um espaço 'opaco'. Isto produz um contraponto entre perspectivas 'locais' e uma racionalização 'globalizada' de transparência e responsabilização sustentada pelo Estado e pelas agências estrangeiras ou exógenas à região.

A importância vital da solidariedade entre os membros da comunidade e os seus vizinhos inibiu as acusações de feitiçaria; assegurou que as pessoas não comprometeriam as relações interpessoais. A investigação levada a cabo sobre este tema em alguns países vizinhos (Minnaar, Offringa e Payze, 1992; Chanock, 1998; Niehaus, 2001), sugere que a emergência de núcleos urbanos e a consequente separação das famílias alargadas e a sua transformação em famílias mais pequenas, associada à migração de trabalhadores para as cidades levaram ao desaparecimento de tais inibições; consequentemente, tornou-se menos arriscado fazer acusações de feitiçaria aos vizinhos e parentes, uma vez que tais acusações não eram tão críticas à própria existência do grupo como quando a vida se encontrava organizada comunalmente. No caso da África do Sul, Isak Niehaus leva esta tese mais longe, afirmando que as crenças na feitiçaria têm mais a ver com as experiências de "miséria, exclusão, doença, pobreza e insegurança" (2001: 192), do que com a identidade africana. Estas experiências são os próprios riscos quotidianos com que as populações

desta região do continente lidam, um bom sinal de que as acusações de feitiçaria reflectem e amplificam os reais problemas sociais e económicos que estas sociedades atravessam.

Trabalhos de investigação realizados nas áreas urbanas e rurais de Moçambique mostram que a diferenciação social e económica está firmemente enraizada e que as comunidades são, essencialmente, heterogéneas quanto à composição social (G20 Moçambique, 2004; PNUD, 2006). As grandes diferenças entre ricos e pobres causam tensões sociais, uma vez que os primeiros tentam evitar exigências excessivas feitas pelos vizinhos e parentes mais pobres; já os membros mais pobres da comunidade cada vez mais entendem os ricos como sendo egoístas. Como os mais ricos suspeitam dos vizinhos pobres, e como os vizinhos mais pobres tagarelam e criticam os mais abastados e os acusam de terem prosperado através de feitiçaria, as tensões eclodem em desconfianças e acusações de feitiçaria.

Como em outras áreas de Moçambique, também em Nampula a feitiçaria é um conceito ambivalente. Teoricamente, o recurso à feitiçaria é considerado errado. No entanto, qualquer pessoa com poder político e/ou sucesso económico precisa de poderes gerados pela feitiçaria e, nesses casos, os poderes ocultos podem ser uma fonte de admiração, uma força que pode ser usada para atingir alguns fins 'positivos' (Geschiere 1997: 9-12, 23; Niehaus 2001: 192; Meneses, 2004a), que poderão beneficiar um indivíduo ou o seu grupo. Além disso, os líderes políticos e religiosos só podem afastar os perigos de feitiçaria se eles próprios tiverem acesso a tais poderes, tendo assim o direito legítimo de usá-los. O resultado é um choque de valores que, a seu tempo, suscita agitação e tensões nas relações sociais e, eventualmente, conduz às suspeitas e acusações de feitiçaria.

## 3. Disputas que Definem Corpos

No início de 2004, as descrições sobre crimes medonhos e contrabando de órgãos abalaram Moçambique e o mundo.<sup>21</sup> Supostamente, havia uma rede

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Este caso foi amplamente debatido nos *media* locais e internacionais. Cf., por exemplo, as notícias publicadas em diversos jornais moçambicanos, como *O País, Notícias, Expresso da Tarde, Diário de Moçambique, Zambeze e Savana*, bem como na imprensa internacional (como *Público, El País, Le Monde, BBC e Catholic Post*). O caso de Nampula provocou um forte interesse acerca deste assunto e levou à revelação, nas notícias moçambicanas, de um grande número de casos envolvendo supostamente o sequestro e tráfico humano; sobre este assunto, veja-se também Serra, 2006.

a operar na província de Nampula que traficava crianças e partes do corpo humano.

No centro desta campanha internacional, estava uma missionária católica brasileira que, na altura, vivia num convento nos arredores da cidade de Nampula. Foi ela que, inicialmente, denunciou a suposta existência duma rede internacional envolvida no contrabando humano, activa naquela cidade. O factor mais interessante, porém, era que, no epicentro desta acusação, estava um casal branco, 'vizinho' do convento e envolvido num grande projecto avícola, que era apresentado como sendo o líder de um 'bando criminoso de roubo de órgãos'.

A histeria que se seguiu à notícia – que fez os cabeçalhos dos *media* internacionais durante algum tempo – levou a uma investigação urgente feita pelo gabinete do Procurador-Geral de Moçambique. No entanto, as investigações revelaram-se inconclusivas, sem que nenhumas provas sérias tenham surgido (Procuradoria Geral da República, 2004).<sup>23</sup> Pior ainda, porque as conclusões dos profissionais daquela equipa não apoiaram a opinião difundida pelos boatos, eles foram acusados de mentir e de esconder crimes graves.<sup>24</sup> Como explicar este facto? A (sempre) alegada incompetência das instituições moçambicanas? Um mal-entendido cultural? Ambos? Que outras pistas continuam por deslindar nesta história?

As acusações formuladas pela missionária<sup>25</sup> e a atitude inicial da Igreja Católica, reproduzida pela maioria dos *media*, lembram a Inquisição. Por exemplo, os *media* moçambicanos e internacionais descreveram em detalhe como é que, alegadamente, a mulher do casal supostamente envolvido no tráfico humano tinha agredido fisicamente o Procurador Provincial em

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Jornal *Domingo*, de 25 de Janeiro de 2004, e de 29 de Fevereiro de 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Uma versão diferente persistiu nos *media*. Veja-se, por exemplo, 'Conclusões válidas para 4 corpos exumados' (Arménia Mucavele, *Vertical*, 12 de Março de 2004).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Como relatado por vários jornalistas, a reacção não foi o suspiro de alívio que poderia esperar-se – pelo contrário, a equipa da Procuradoria-Geral da República foi difamada e insultada por vários sectores da imprensa e até mesmo por vários dignitários religiosos (Paul Fauvet, *AIM*, 6 de Março de 2004).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Como relatou o jornal *Savana*, esta missionária, que tinha estado na região durante vários anos, manteve relações complicadas e de certo modo conflituais com várias instituições e individualidades locais ('História duma mistificação em nome da criança', de Paola Rolletta e Naita Ussene, 12 de Março de 2004).

Nampula, apesar de entrevistados terem afirmado que o Procurador estava armado e a mulher não. <sup>26</sup>

Em suma, o caso, e os seus principais actores, foram julgados e condenados, mesmo antes de o processo judicial oficial ter começado. Não poderia ser de outra maneira. Guiados por uma ideologia de modernidade, os *media*, com um forte apoio de certos sectores cristãos, não podiam tolerar ser desafiados na sua hegemonia pelas 'tradições locais'.

Em seis meses, houve três inquéritos que não conseguiram produzir qualquer prova significativa no que diz respeito às alegações de tráfico. Quando a última investigação foi concluída, dos supostamente mais de 50 crianças e adolescentes desaparecidos (listados pelos missionários), o departamento da Procuradoria-geral só conseguiu identificar 14 corpos, mas não houve nenhuma confirmação acerca do suposto tráfico de partes de corpo humano.<sup>27</sup> No entanto, o caso não foi encerrado e os debates continuaram. As opiniões reticentes manifestadas por algumas das pessoas que viviam na região da exploração avícola são indicadoras de fortes conflitos de interesses presentes na região.

### Rostos da Disputa

Uma mulher de nome Arufina Omar, mas que é conhecida por *Apwyiamwénè*, <sup>28</sup> levantou o véu sobre alguns dos problemas subjacentes a esta acusação, afirmando que "aquele estrangeiro impede-nos de cultivar os nossos campos, e está a matar os nossos filhos. Quando íamos aos campos, encontrávamos no caminho roupas manchadas de sangue e órgãos amputados".<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Entrevistas realizadas na cidade de Nampula, em 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> "Mozambique deaths blamed on foreign witch doctors" (*AFP*, 6 de Abril de 2004). Surpreendentemente, em 2007, um site escreveu que a investigação levada a cabo em Moçambique tinha provado que os órgãos dessas pessoas acabaram em hospitais israelitas, então um dos locais preferidos para a realização de transplantes ilegais ("Tráfico de órganos en Internet") http://www.milenio.com/edomex/milenio/nota.asp?id=43315, acedido a 22 de Janeiro de 2007).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> A irmã 'mais velha' (uterina ou reconhecida como tal pela sua experiência) de um chefe (*mwénè*) nas sociedades *makhwua* do Norte de Moçambique. Em termos simbólicoreligiosos, a *pwyiamwénè* é um dos pólos do poder nas sociedades matrilineares do Norte do país, representando a ligação entre a fundadora do grupo e as gerações mais novas (Mbwiliza, 1991: 148-150).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Paul Fauvet, AIM, 18 de Abril de 2004.

O casal estrangeiro sob suspeita tinha recebido apoio financeiro – através do Estado moçambicano (via GAPI³0) – para a construção do aviário, ainda em Setembro de 2002. Os 300 hectares atribuídos ao projecto estão localizados na periferia da cidade, um lote de terreno que foi, em tempos, parte de uma grande quinta do Estado – reminiscências do período socialista – mas que, aparentemente, tinha sido abandonado há muito. As estruturas provinciais envolvidas no processo de distribuição de terras, conforme o GAPI confirmou, tinham concedido ao casal um título de utilização do terreno ainda em Dezembro de 2000, em conformidade com a Lei de Terras moçambicana. No entanto, devido aos atrasos burocráticos, o projecto só arrancou, de facto, em finais de 2003. No entanto, embora o GAPI tenha assumido que o local escolhido para instalar o projecto avícola estava desocupado legalmente, na prática, camponeses vizinhos tinham ocupado lotes de terra 'provisoriamente'; ou seja, o GAPI não reconheceu o direito à terra destes camponeses.

Num país caracterizado pela persistência de uma economia de subsistência, o sector rural continua a ser importante para a economia nacional. Uma vez que a quinta do Estado estava há muito abandonada, para os camponeses – principalmente mulheres – era uma prática 'normal' cultivarem os terrenos em desuso. Isto aconteceu durante a introdução dos títulos de terrenos no país, algo novo que surgiu no país com a expansão neoliberal desde os meados da década de 1990. Isto explica a centralidade, neste processo de contestação, da 'disputa pela terra'. Embora tenha sido planeado para gerar empregos e receitas, o projecto parece ter sido pouco discutido a nível local, componente que, na Lei de Terras, é peça fundamental (Negrão, 2003).

Várias das pessoas que estiveram envolvidas na troca de acusações de feitiçaria são pessoas que reclamam o direito à terra que o governo provincial de Nampula atribuiu ao projecto avícola. Algumas dos indivíduos que contestaram a decisão de titulação dos terrenos enviaram mesmo uma petição ao Governo Provincial, reclamando direitos sobre o terreno. A solução proposta pelas autoridades oficiais foi dar aos peticionários terrenos noutros sítios; todavia, isso não os impediu de continuarem a invadir o terreno cedido ao projecto avícola. Um dos camponeses entrevistados afirmou mesmo que o

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Gabinete de Apoio às Pequenas Indústrias (GAPI). O GAPI é plenamente reconhecido pelo Banco de Moçambique como uma instituição financeira. Criado em 1990, o GAPI é uma importante fonte de empréstimos para pequenos e médios projectos industriais.

pai tinha sido um chefe tradicional com direito àquele terreno, mas que este lhe tinha sido tirado pelos colonos portugueses (provavelmente, antes da independência de Moçambique).

Quando o projecto arrancou, as tensões aumentaram, tendo-se assistido a várias invasões do terreno, o que levou à procura de assistência da polícia por parte dos titulares do projecto avícola. Poucos meses depois, já em finais de 2003, a missionária brasileira começou a espalhar boatos de que o casal, sob o disfarce de um aviário, estava envolvido no desaparecimento de crianças e no tráfico de partes do corpo humano. Estas alegações tomaram uma direcção perturbante quando a missionária falou à imprensa internacional sobre "a situação horrível e de corpos mutilados encontrados nas estradas públicas". Estas acusações saíram reforçadas, porque o 'casal branco estrangeiro' tinha, aparentemente, construído uma pista privada no seu terreno, a partir da qual, alegaram alguns dos missionários, aviões descolavam frequentemente para a África do Sul, rota preferencial deste tipo de tráfico.<sup>32</sup>

Também é importante ter em consideração que a cidade de Nampula marca a transição de uma área essencialmente muçulmana, a zona costeira, com o interior, predominantemente cristão. A luta pela influência ideológica pode também ter desempenhado um papel importante nesta discussão, 33 embora a Igreja Católica nunca tenha assumido oficialmente uma posição acerca do alegado tráfico de corpos. 34 No entanto, por ignorância ou má

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Jordane Bertrand, 'Mozambique organ trafficking scandal peters out', *IOL África*, 16 de Março de 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Era nas cidades sul-africanas de Durban e Pietermaritzburg que os transplantes eram supostamente realizados, para vantagem de pessoas provenientes da Europa e dos Estados Unidos da América que tinham meios para comprar órgãos 'sob encomenda' (Sheper-Hughes, 2000). Em finais de 2003, a polícia sul-africana desmantelou uma rede internacional de traficantes de órgãos cuja base era um hospital privado, situado em Durban. Os 'dadores' de órgãos, neste caso, eram recrutados nas províncias mais pobres do Brasil. Isso provavelmente explica a reportagem nos *media* sobre 'tráfico de órgãos' promovida pela missionária brasileira.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Um dos representantes provinciais do Conselho Islâmico, uma das mais importantes organizações de representantes de muçulmanos do país, exprimiu pesar pelo facto de o então recém-nomeado (moçambicano) bispo católico de Nampula ter interrompido as reuniões semanais que o bispo anterior fazia com a comunidade muçulmana.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Deve mencionar-se que vários sacerdotes e missionários se dissociaram do caso sensacionalista, acusando até a missionária brasileira de não ter qualquer credibilidade (Jornal *Savana*, 12 de Março de 2004).

vontade, alguns sacerdotes católicos e grande parte da imprensa opuseramse fortemente ao projecto avícola, assim como às ambições aparentes da missionária para controlar o terreno do projecto, adjacente ao convento, sob disputa.

A terra estava no centro desta disputa. Como várias pessoas entrevistadas referiram, os 300 hectares tinham sido igualmente prometidos (embora sem que a autorização tivesse sido formalizada) pelo anterior governador à Igreja Católica. Além disso, vários 'líderes tradicionais' tinham beneficiados das rendas cobradas aos camponeses que tinham vindo a ocupar vários pedaços de terreno para plantio. Alguns destes camponeses foram chamados como testemunhas pela missionária, pese embora o facto de muitas das pessoas envolvidas no processo serem muçulmanas.

Resumindo, a desinformação provocada pelos media levou a um total desentendimento da situação, em que diferentes actores desempenharam activamente estratégias políticas para garantir o seu direito ao terreno. Afirmar que alguém está a vender órgãos ou partes do corpo é equivalente a acusá-lo/a de canibalismo, uma prática que é identificada com a feiticaria. Uma vez que o feiticeiro tem de ser expulso da comunidade, este foi o objectivo dos camponeses de Nampula, enquanto lutavam para manter os seus terrenos. Ou seja, perante o risco de perderem os seus terrenos - fonte de subsistência - estes grupos accionaram mecanismos de defesa assentes em simultâneo no reforço da confiança do grupo, e na produção de acusações às forças externas, pois que "cada tipo de sociedade produz um tipo de responsabilidade, focado para perigos específicos" (Douglas e Wildaskvy, 1982: 7) Em suma, estas acusações podem ser vistas como momentos de (re)construção de uma comunidade ética (Caplan, 2004). A função ideológica desta luta política tem que ser entendida em função das exigências colocadas pela política monocultural do Estado. A exploração dos pesadelos da sociedade, através da feiticaria, esclarece-nos acerca de como as sociedades funcionam, e acerca do poder e do controlo, da complacência e da resistência, e de como estes são alcançados, não somente dirigidos para o manifesto domínio político. Vários dos sujeitos que participaram nesta luta comunicaram a sua opinião pela manipulação do pior pesadelo da modernidade - o recurso a práticas incompreensíveis, consideradas como restos de uma fase 'tradicional' e de pré-civilização.

Este movimento de base popular, com várias conotações e cambiantes políticos, utilizou as acusações de feitiçaria como uma forma de violência contra os seus inimigos políticos. De facto, os residentes de Nampula, em

conjunto com as missionárias brasileiras, produziram uma vaga de suspeitas em relação às realizações do Estado, originando pânicos quanto ao possível envolvimento de agentes da polícia estatal e de outros actores do Estado na organização deste comércio ilegal. Num certo sentido, foi uma forma de acção política popular, orientada para promover o despontar de uma nova ordem democrática, procurando igualar a distribuição dos rendimentos e da riqueza, ou ainda defender o ideal de solidariedade dentro das comunidades.

Simultaneamente, não devemos esquecer que alguns corpos foram encontrados em diversas áreas da província de Nampula, o que sugere que uma só explicação não é suficiente. Na verdade, têm vindo a acontecer homicídios e rituais de mutilações em vários locais do país. <sup>35</sup> Como resultado das investigações feitas no país, o então ministro do Interior confirmou a presença das práticas de feitiçaria que envolvem partes do corpo humano, <sup>36</sup> facto que provocou uma grande onda de repúdio por parte dos médicos tradicionais moçambicanos. <sup>37</sup>

A persistência da violência epistémica, quando os corpos e os contextos são inscritos repetidamente na lógica científica moderna, não ajuda a resolver a violência inscrita naqueles corpos. A possibilidade de vários dos cidadãos de Nampula terem sido mortos para que os seus órgãos pudessem ser utilizados em transplantes não foi confirmada (Procuradoria Geral da República, 2004). A maioria dos órgãos retirados de pessoas assassinadas não é ainda utilizada em transplantes, como é o caso dos órgãos genitais, língua, mãos, etc. Além disso, as secções dos órgãos para serem transplantados foram feitas usando facas vulgares, tendo estas acções sido realizadas num celeiro, e os órgãos utilizados para estes fins preservados num frigorífico doméstico, entre legumes. Por último, os registos do controlo de tráfego do aeroporto não revelarem quaisquer provas acerca de aviões adicionais que tenham aterrado na área para levar os possíveis órgãos.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> O governo moçambicano já tinha, em 2000, reconhecido a existência de tráfico de órgãos humanos no país. Até agora, as investigações determinaram que a maioria deste tráfico em Moçambique é organizado pelos gangs criminosos sul-africanos. A maioria dos órgãos – rins e córneas – são traficados para fins de transplantes, embora o tráfico de órgãos para feitiçaria também exista.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 'Há extracção de órgãos para efeitos de feitiçaria' (Jornal *Notícias*, 16 de Março de 2004).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Jornal Savana, de 19 de Março de 2004.

Os médicos entrevistados confirmaram o que os seus pares tinham afirmado: a impossibilidade de fazer transplantes em Nampula; os advogados envolvidos na disputa não conseguiram que as acusações fizessem sentido, uma vez que as práticas de feitiçaria não são consideradas no discurso jurídico moderno; os jornalistas internacionais só puderam publicar as representações que 'faziam sentido' para eles. Agindo desta forma, todos contribuíram, de algum modo, para reintroduzir a representação colonial de Moçambique como um espaço de desordem, incapacidade e perigos, a ser organizado e salvo pelo espírito da civilização ocidental.

## 4. A Abastança do Conhecimento, a Riqueza do Poder

Na feitiçaria, o corpo torna-se uma arena política, uma extensão dos conflitos que perturbam a sociedade. O corpo intruso torna-se numa extensão da estranheza da agressão, inicialmente personificada pelos colonialistas europeus e, mais tarde, num contexto pós-colonial, pelas intervenções económicas e políticas estrangeiras (extra-locais ou internacionais). O meio, agora habitado por novas influências, novos objectos, se desprotegido, revela-se impotente para lidar com estas invasões. Em suma, é metáfora de uma preocupação com as fronteiras sociais e com a integridade da cultura comunitária.

As reflexões sobre as qualidades erosivas do dinheiro e da produção de mercadoria ajudam a interpretar estas realidades (Taussig, 1980, 1986; Snodgrass, 2002; West, 2005). Trabalhos mais recentes têm vindo a pôr de parte o estereótipo que define as 'sociedades tradicionais' como sendo resistentes à economia de mercado. O pensamento dominante é que a monetarização agrava as frustrações e os desejos das pessoas, tornando muitas mercadorias teoricamente acessíveis mas, na prática, inatingíveis (Parry e Bloch, 1989). A monetarização tende a aumentar o nível das diferenças de riqueza entre os membros de uma comunidade, face à diferença de oportunidades de vida. Mas esta mesma monetarização também permite que as pessoas se afastem das obrigações de 'nivelamento', de reciprocidade e redistribuição pressupostas pelas normas de vida na aldeia, ou que recusem essas obrigações.

Os boatos acerca do alegado tráfico de órgãos para feitiçaria devem ser analisados no amplo contexto da abertura neoliberal política e económica moçambicana. Como escreveram Jean e John L. Comaroff, "os feiticeiros incorporam todas as contradições da experiência da própria modernidade" (1991: xxxix). Neste sentido, importa ampliar a pesquisa sobre o papel que a feitiçaria desempenha nas políticas locais no Moçambique contemporâneo. Nampula

emerge, assim, como um exemplo de muitas cidades do Sul global, onde, durante a *longue durée*, os moradores das cidades aprendem a produzir múltiplos, por vezes contraditórios, paradigmas culturais – ou ainda a lidar com perspectivas culturais múltiplas – como forma de fazer sentido do mundo que habitam. A mudança da aparente hegemonia da racionalidade moderna para a compreensão de um cenário em que os argumentos são apresentados inscritos culturalmente e codificados normativamente faz-nos lembrar que os encontros culturais têm dimensões não apenas políticas, mas também epistemológicas. Ambas essas dimensões convergem, enquanto lutam para conseguir aquilo a que Ngugi wa Thiong'o (1986) chama "a descolonização da mente".

Contrastando com o discurso da modernização socialista, ou do desenvolvimento estrutural contemporâneo, com as suas promessas de instituições económicas, políticas e sociais, perfeitamente estruturadas e racionalizadas, o contexto social de feitiçaria alerta os moçambicanos para a fina linha que separa o poder socialmente construtivo e o poder que produz rupturas sociais e ruína. Dentro deste sistema, o terreno do poder está em constante mudança e os actores que nele se movem estão permanentemente sob escrutínio e avaliação social. Nenhuma declaração é aceite como definitiva, nenhuma sentença vista como final. Neste sentido, as novas forças económicas e sociais – quer no âmbito dos agregados familiares, quer junto das famílias alargadas ou das dinâmicas comunitárias – são percebidas como potenciando tensões e hostilidades no seio dos grupos, tornando-se estes agentes de mudança suspeitos de não só causar, mas também beneficiar dos problemas e aflições dos outros.

As políticas socioeconómicas e sociopolíticas em vigor desde meados de 1980 produziram níveis elevados de instabilidade política e económica. No país, o desemprego alastrou, tornando-se numa condição crónica. Os duros eventos climáticos (secas e inundações) que têm fustigado o país têm fomentado o êxodo rural, com o consequente aumento da busca de oportunidades nas áreas urbanas. O conflito político entre os dois principais partidos políticos (Frelimo e Renamo), juntamente com o aumento do nível dos crimes de propriedade causado pelas más condições económicas, deixou nas pessoas uma forte sensação de vulnerabilidade.

Os estudos realizados permitiram atestar como os estudos antropológicos coloniais usaram a feitiçaria para estigmatizar, classificar, e distanciar África da Europa; todavia poucos são as investigações quer acerca do modo como o governo colonial usou estas concepções locais para organizar ataques

concretos às crenças africanas no plano local, quer sobre as formas como os africanos interpretaram, participaram e resistiram a tais esquemas.

Nos dias de hoje, a linguagem da feitiçaria é utilizada como uma forma persuasiva para explicar as doenças, infortúnios ou até mesmo a morte, relacionando estes acontecimentos com padrões de inveja e desconfiança entre as pessoas. Ou seja, a feitiçaria enquadra e codifica situações de infortúnio – que procuram desesperadamente explicações persuasivas – como componentes políticas da esfera pública, problematizando a separação entre o público e o privado.

As ideias acerca de forças espirituais (entendidas aqui como sendo tanto benevolentes, como maléficas, capazes de curar ou de destruir – Meneses, 2004a, 2004b), não resultam mecanicamente de um velho e imutável stock de crenças antigas. O conhecimento contemporâneo em circulação nas distintas regiões do país liga, de forma criativa, diferentes esferas de poderes, constantemente acumuladas: rituais locais, tradições muçulmanas, tradições cristãs, cultura ocidental material, ciência, cultos transnacionais. A fusão e a interpenetração destes diversos repertórios alertam para a flexibilidade das crenças locais e a sua capacidade de se articularem com elementos 'modernos' estrangeiros.

No lugar de procurar abarcar um conjunto de 'universais abstractos', o desafio consiste em abarcar os momentos específicos da diversidade epistémica. É uma posição que apela a pensar de forma diferente a diferença. O poder 'oculto' da feitiçaria está associado à fragilidade física, ao risco, uma dimensão essencial da política contemporânea. Redutos políticos ou étnicos são frequentemente vistos como recipientes geográficos de forças 'ocultas'. No entanto, a ligação entre feitiçaria, identidades colectivas e territórios sagrados, não é sinónimo da restrição da política a um espaço físico protegido e estabilizado. Cada região pode, até certo ponto, ser redesenhada, incorporada ou ampliada, de acordo com as relações políticas de poder dominantes (West, 2005). Chamar a atenção para estes padrões pode ajudar a entender a disseminação da política em Moçambique, sobretudo em tempos de crise.

Com a intensificação dos processos de monetarização económica associados à fragilização das comunidades rurais, a feitiçaria conheceu transformações, passando a ser entendida menos como um instrumento de ajustamento social e mais como uma ferramenta de intervenção competitiva (e muitas vezes destrutiva), atraindo dependentes contra a sua vontade ou capturando a vitalidade espiritual e material dos rivais. O risco e o perigo gerados por situações desconhecidas e, por isso, não controláveis, reforçam,

de modo involuntário, ideologias locais que ligam o poder ao exercício de acções sobrenaturais, ocultas e maléficas.

A (re)invenção do selvagem como alteridade do Ocidente aponta para uma imagem ao espelho, na qual se reflecte a auto-imagem concreta, ainda que invertida, da 'missão civilizadora' da intervenção colonial. As múltiplas tentativas de criminalização das crenças locais (Meneses, 2000) atingiram o cerne das ordens sociais e morais africanas. No entanto, através de lutas diárias com a morte, desastres, e contra a discriminação, os Moçambicanos esforçam-se a resistir, apropriar e mudar o sistema ideológico monocultural que quer o Estado colonial, quer o Estado contemporâneo, têm procurado impor.

Hoje em dia, a circulação de ideias e de artefactos das redes mundiais (*media*, circulação de mercadorias, cultura impressa e visual, religiões estrangeiras), fornece novos recursos para as percepções populares e (re)configurações do espaço político. Desde o século XX que a reconfiguração dos repertórios do poder sagrado tem estado estrategicamente ligada à cultura popular local e à liderança mágica. As actuais percepções populares locais da globalização neoliberal, combinadas com um aumento da circulação de pessoas e bens, e com o agravamento da situação de debilidade económica, alimentam continuamente as 'outras' explicações sobre a situação; os seja, a circulação de boatos acerca da exploração humana pelos poderes invisíveis, ou ainda sobre o receio quanto a mercadorias tidas como tendo feitiços maléficos, tal como é o caso do alegado tráfico de órgãos humanos no Norte de Moçambique.

As manipulações das acusações de feitiçaria, no terreno, correspondem a respostas locais à globalização neoliberal. Representam um aspecto da ligação íntima entre a feitiçaria e a modernidade, entre a África e o 'resto (do mundo)'. Porém, se a ideia da feitiçaria como forma de intimidação é útil para compreender algumas das práticas alegadas do tráfico de órgãos, não deve ser usada para legitimar e defender, em nome da diferença cultural, estas práticas.

O feiticeiro procura fintar as normas sociais, da mesma forma que o fazem outros actores políticos. Qualquer um pode, pois, ser sujeito a uma acusação de feitiçaria. Este tema é, quiçá, o mais poderoso foco de conflitos nas comunidades locais, reflectindo a potencialidade latente desta exteriorização do risco, manifestação das tensões presentes na sociedade. A vida das pessoas de Nampula, bem como da maioria da população moçambicana, é bastante incerta e difícil, a crise está instalada na sociedade. O desemprego

generalizado, a alta incidência de violência (incluindo uma elevada ocorrência de assaltos), a prevalência de várias epidemias e a sensação da falta de pertença são referências comuns. As reformas governamentais, económicas e políticas, em curso desde a década de 1980, têm produzido o agravar dos desníveis sociais; em paralelo, o rápido processo de urbanização conduz à falta de recursos e de espaço. A luta por novas posições económicas e sociais por parte dos mais pobres e dos sectores mais marginalizados da sociedade moçambicana, em contextos sociais e económicos mutáveis e incertos, é uma das principais causas para as várias formas de violência observadas no país.

Neste sentido, as acusações de feitiçaria são frequentemente dirigidas a pessoas cujo prestígio e proeminência social tem estado a ser reforçado através das suas participações na 'nova' economia: práticas comerciais, economia informal e administração governamental. Em Nampula, aqueles que são bem sucedidos nos negócios, que têm poder, ligações ao Estado e/ou partidos políticos ou ganham salários altos, são os mais susceptíveis à inveja e à suspeita de feitiçaria. A feitiçaria actua como um espelho, reflectindo e alargando as desigualdades e os conflitos que as novas condições económicas e sociais trazem. Aqui, as acusações de feitiçaria são feitas aos funcionários do governo, aos empresários. Estes são vistos como os novos portadores do mal, e a sua aliança a fontes económicas externas e de produção de mercadoria interpretada como sendo a fonte do poder do mal.

A feitiçaria aqui não se assume como sendo uma continuação do 'tradicional', uma superstição arcaica que teimosamente perdura e que estará destinada a desaparecer com a penetração da ciência e do desenvolvimento. Pelo contrário, estes encontros, repletos de enganos, produzem choques geradores e amplificadores de novas acusações e interpretações da feitiçaria, novas narrativas sobre o mal.

A avaliação das várias denúncias do alegado tráfico de partes do corpo sugere que essas acusações são um aviso de uma eventual sanção para todas aquelas pessoas envolvidas em relações que os membros da comunidade definem como anti-sociais ou desviantes; ou seja, cujo comportamento é visto como sendo violento, nefasto para a comunidade: numa frase, é um alerta frente a potenciais perigos que a comunidade local deve procurar resolver. Esta ameaça implícita induz medo e ansiedade; simultaneamente, estas acusações são um recurso activo para afastar os agentes de opressão, porque a suspeita de se ser feiticeiro vai marcar o comportamento durante toda a vida dessa pessoa. Os considerados culpados são excluídos da comunidade ética e punidos. Neste sentido, procurar compreender estas suspeitas e acusações

passa pela recolocação de questões centrais sobre o que é o conhecimento e o risco, sobre o que se considera ser um regime de verdade (e, neste contexto, quem o pronuncia e faz o quê, quando e como). As comunidades recorrem a boatos e insinuações para criticar os ricos e os potencialmente problemáticos recém-chegados, sem condenar a própria riqueza, expressando a sua frustração e esperança numa sobreposição apreensiva para com os outros.

As mudanças nos domínios sociais, políticos e económicos parecem redundar numa caça feroz aos traidores, aos feiticeiros ou bodes expiatórios, como forma de ultrapassar a incerteza e de restaurar a ordem; todavia, na procura de sentidos que justifiquem a sua existência como seres sociais; é também importante analisar os contextos em que estas acusações e boatos ocorrem, evitando transformar estas explicações – ou seja, os contextos culturais, em álibis que justificam a persistência destas acusações.

Como Nancy Scheper-Huges (2000) aponta, os boatos de rapto e roubo de partes do corpo servem para despertar nas camadas sociais mais pobres e fragilizadas alertas para o estado em que vivem. Neste sentido, as ideias sobre a feiticaria e lendas urbanas não são apenas metáforas que revelam ideias de exploração e embuste; pelo contrário, emergem das experiências quotidianas das pessoas - e dos seus encontros regulares com o risco, o perigo e a morte. O caso de tráfico de órgãos em Moçambique sugere que estas acusações actuam como mecanismos rituais que concorrem para o reavivar periódico de sentimentos colectivos, enquanto, simultaneamente, actuam como um mecanismo de renovação de sentimentos éticos comuns, redefinindo os contornos da realidade social. Alguns dos crimes denunciados pelas populações podem ter sido imaginários, mas isso torna-se irrelevante; o que é crítico é que as pessoas acreditam que estão a limpar a sua sociedade, reafirmando os objectivos políticos despoletados pelo sentido ético. Num complexo ambiente cultural de violência constante, no qual a história, a memória e o boato se encontram enredados, e em que a comunicação boca a boca liga as pessoas contra as forças adversárias, em contextos altamente politizados, a força das acusações pode ser, simultaneamente, uma força de mobilização e resistência. É a não compreensão das práticas políticas locais que dá origem aos boatos de tráfico de corpos, relacionados com a circulação globalizada de tais problemas.

Os moçambicanos de Nampula recearam perder as suas terras, as suas fontes de rendimento. A hostilidade e o pânico gerados encontraram expressão nas suspeitas levantadas quanto aos intentos dos estrangeiros (brancos). As acusações de feitiçaria foram interpretadas pela missionária brasileira como uma parte do contrabando global de órgãos humanos.

Os ganhos políticos da comunidade – o poder político através das acusações da prática de comportamentos (i)legais – intimidam aqueles que poderiam opor-se a eles. Como resultado, o casal estrangeiro abandonou a região pouco tempo depois, desistindo aparentemente do projecto. A propagação dos boatos e de acusações estabelece os desejos almejados pela comunidade, expondo as relações de poder presentes. Numa escala mais ampla, pode definir o relacionamento da comunidade com o do Estado moçambicano, considerado injusto e, por isso, como devendo ser desafiado.

#### 5. Cosmopolitismo Imaginativo?

Em Moçambique, as lutas contemporâneas, que manipulam várias forças, incluindo a circulação dos boatos, empréstimos e traduções de artefactos, ideias e ansiedades, têm persistentemente reconfigurado e enriquecido repertórios e estratégias locais. No entanto, importa reflectir sobre o que é que torna essas dinâmicas específicas e originais neste espaço e tempo particulares, indagando sobre a importância das interpretações produzidas nas distintas redes de comunicação e associações sobre a relação entre a feitiçaria e as políticas locais, regionais, nacionais e globais. Ao fazê-lo, alarga-se a compreensão (e não necessariamente a aceitação) da complexa natureza de 'matriz moral' da política desta região, proporcionando novas pistas acerca da história do poder local e da acumulação de conhecimentos. As políticas da feitiçaria 'moderna' proporcionam também um novo ângulo de estudo sobre a natureza moderna da etnicidade e das identidades sociais contemporâneas em Moçambique.

A intervenção moderna em Moçambique continua a assombrar o cenário político contemporâneo, conferindo sentidos e formas diferentes aos conflitos institucionais. A tensão entre os processos internos de transformação do Estado, e a reacção das comunidades a exigir que o Estado faça algo de significativo para eles, tem produzido novas estruturas de controlo social, as quais, longe de serem unicamente símbolo de uma ruptura com a situação colonial, podem ser analisadas como uma continuidade do passado: a (re)invenção de uma cultura tradicional que se alimenta, também, da modernidade.

Alguns dos problemas relativamente à interpretação da natureza dos conflitos sociais actuais do país são um reflexo da complexidade do carácter dos encontros entre as ideologias políticas extra-locais (nacionais, regionais, globais) e os imaginários locais do poder; uma análise cuidadosa, situada e multifacetada das circunstâncias que geram estas acusações é crucial para

melhor se compreender a luta pelo poder, no âmbito da qual distintas formas de conhecimento concorrem para imporem as suas estruturas de sentido.

No caso de Nampula, o discurso sobre o poder da feitiçaria é, claramente, uma crítica à riqueza e à ostentação, uma ameaça contra qualquer ataque possível à ética económica duma comunidade. Tais críticas podem ter, inclusive, um efeito nivelador, quando a própria feitiçaria é desafiada como uma forma de diferenciação social. Na verdade, os discursos de feitiçaria suprimem-se em simultâneo. As pessoas podem facilmente sugerir, recorrendo à gramática da feitiçaria, que a riqueza e o poder de determinados indivíduos foram alvo de feiticeiros ambiciosos, desejosos de arruinar qualquer projecto individual que passe pela melhoria – e consequente diferenciação – das condições de vida. Mas esta acção invejosa de um feiticeiro – e o seu efeito de nivelamento – presumem necessariamente processos de diferenciação social, onde os 'que têm' se transformam em vítimas de crimes ocultos.

De qualquer forma, a gramática da feitiçaria é um fenómeno distinto da própria feitiçaria, embora intimamente ligado a ela. Revelando, momentaneamente, um domínio normalmente entendido como sendo oculto, falar de feitiçaria significa apontar fenómenos supostamente visíveis que, de facto, permanecem invisíveis, como a inveja e o sentimento de insegurança.

Os discursos que dizem respeito à feitiçaria não são anti-modernidade; pelo contrário, constituem reflexos de uma luta constante por uma vida melhor, para um sentido mais amplo de saúde e bem-estar que inclui 'paz social' e a possibilidade de controlar e manejar os riscos produzidos pela modernidade. Porque o bem-estar da comunidade é um sistema aberto, apenas formalmente delimitado na sua prática, as possibilidades de explicação para os problemas são inúmeras, tornando possível a interacção antropofágica entre diferentes elementos. Neste sentido, as acusações de feitiçaria, longe de reforçarem um sentido alternativo, inteiramente diferente, de resolução de conflitos, constituem um discurso que diz respeito aos problemas que afectam a família, a comunidade e a sociedade.

O caso discutido neste artigo chama claramente a atenção para a possibilidade de um cosmopolitismo 'marginal', subalterno, mas extraordinariamente imaginativo quanto ao poder.<sup>38</sup> O mundo contemporâneo,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> A descolonialidade dos seres e dos conhecimentos é uma condição necessária para captar a essência das formas alternativas do cosmopolitismo, que alguns definiram como 'vernáculo' (Bhabha, 1996), 'étnico' (Werbner, 2002) ou 'insurgente e subalterno' (Santos, 2006a). A possibilidade de outras racionalidades não centradas no Ocidente necessita

multicentrado, com inúmeros momentos vernáculos e de implantação e reforço étnico, marca a possibilidade de abertura à diferença cultural e à possibilidade do cruzamento de inúmeras variantes de consciência cívica e de sentidos de responsabilidade moral, ultrapassando a dicotomia local/universal. Isso coloca a questão de saber se o local, o provinciano, o enraizamento, o culturalmente específico e o demótico podem coexistir com o translocal, transnacional, transcendente, elitista, iluminista, universal e moderno Norte global. Na verdade, a questão é frequentemente invertida, quando se suscita a questão da possibilidade de haver um cosmopolitismo normativo iluminado que, em última análise, não esteja enraizado localmente e culturalmente em comprometidas lealdades e conhecimento.

A exploração dos cosmopolitismos marginais, activos na sua diversidade, é exemplo, em contextos pós-coloniais, de uma linha de pesquisa acerca da dignidade, dos direitos culturais e de uma ampla regra de direito, que inclui o direito à justiça cognitiva, a partir de um cruzamento de racionalidades (Bhabha, 1996; Santos, 2006a). Neste contexto, uma prática académica pós-colonial deverá originar de um empenho construtivo com o papel do poder na formação das identidades e das subjectividades, bem como do relacionamento entre os saberes e as práticas políticas.

Nampula representa um palimpsesto de culturas, um sistema complexo de ligações e contactos que são o suporte para o exercício da tradução, com o objectivo de identificar, explicar e avaliar o que é comum na diversidade. Este contactos e transformações culturais representam o esforço social para (re) construir comunidades a partir das memórias e experiências de diferentes pessoas. Apesar de terem pontos de referência diferentes, nestes espaços de interacção as pessoas repartem saberes, o que implica a possibilidade de haver pontos comuns e contemporâneos, onde os horizontes das memórias

de ser desenvolvida através das lentes da colonialidade, localizando as origens espaciais e temporais da modernidade e as diferentes formas e metamorfoses desta. Embora a diferença colonial – que se refere ao conhecimento e às dimensões culturais de processos subalternos efectuados pelo encontro colonial – leve às persistentes diferenças culturais com as estruturas de poder global, a colonialidade do ser, como dimensão ontológica da persistência do colonialismo, procura identificar as expressões com que o outro responde à subalternização ou ao epistemicídio de outros conhecimentos devido ao encontro colonial (Santos, 2006a). Este tema é igualmente retomado por vários autores que integram este volume.

 $<sup>^{39}</sup>$  Veja-se também o capítulo 1 deste volume, de Boaventura de Sousa Santos, assim como o capítulo 15, de Dismas A. Masolo, que abordam esta temática.

e experiências se sobrepõem e (re)interpretações têm lugar. Estes horizontes permitem a coexistência e comunicação da/na diferença; longe de ser unicamente um factor de fragmentação e isolamento, esta diversidade é também uma condição de partilha e solidariedade. Esse processo afasta-se da certeza cartesiana, já que nele existe, normalmente, um razoável questionamento epistemológico, a incerteza e a ignorância. A tradução de saberes e experiências desvenda novas formas de pensar o conhecimento, gerando novas formas de acomodar a diversidade do saber da humanidade. Na senda da proposta avançada por Boaventura de Sousa Santos (2006a), processos equivalentes podem gerar semelhanças, as quais são vitais para qualquer interpretação, como forma de alargar e aprofundar o diálogo intercultural entre formas e processos de conhecimento. A identificação e a interpretação de processos semelhantes e contemporâneos é um momento-chave do processo de intercomunicação, que tornará possível detectar fenómenos esquecidos, subalternizados ao analisar a similitude destas memórias e experiências. Em suma, as epistemologias dos Sul, como Boaventura de Sousa Santos propõe, reclamam o recuperar máximo das experiências de conhecimentos do mundo, alargando o espaço de produção de conhecimentos e de modos de pensar, instaurando a própria possibilidade de falar com – em vez de falar sobre outros mundos e saberes.

#### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ABRAHAMS, Ray (org.) (1994), Witchcraft in Contemporary Tanzania. Cambridge: African Studies Centre.
- Alberto, Manuel Simões (1965), "Elementos para um vocabulário etnográfico de Moçambique", Memórias do Instituto de Investigação Científica de Moçambique, 7 (c), 171-228.
- ALMEIDA, Francisco José Lacerda e (1944), Diários de viagem de Francisco José de Lacerda e Almeida. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional.
- APPADURAI, Arjun (2000), "Spectral Housing and Urban Cleansing: Notes on Millennial Mumbai", *Public Culture*, 12 (3), 627-651.
- ASAD, Talal (1986), "The Concept of Cultural Translation in British Social Anthropology", in James Clifford; George Marcus (orgs.), Writing Culture: the Politics and Poetics of Ethnography. Berkeley: University of California Press, 141-164.
- ASHFORTH, Adam (1998), "Witchcraft, Violence and Democracy in the New South Africa", *Cahier d'Études Africaines*, 150-152 (38), 505-532.
- ASHFORTH, Adam (2001), "AIDS, Witchcraft, and the Problem of Power in Post-Apartheid South Africa", *The Occasional Papers of the School of Social Science*, 10.
- BHABHA, Homi K. (1996), "Unsatisfied: Notes on Vernacular Cosmopolitanism", in Laura Garcia-Morena; Peter C. Pfeifer (orgs.), *Text and Nation*. Londres: Camden House, 191-207.
- BONATE, Liazzat J. K. (2006), "Matriliny, Islam and Gender in Northern Mozambique", Journal of Religion in Africa, 36 (2), 139-166.
- CAPLAN, Pat (2004), *Terror, Witchcraft and Risk*. Trabalho apresentado ao seminário 'New Social Formations', University of Stellenbosch, Abril de 2004.
- CHANOCK, Martin (1998), Law, Custom and Social Order. The Colonial Experience in Malawi and Zambia. Portsmouth, NH: Heinemann.
- CLIFFORD, James (1997), Routes: Travel and Translation in the Late Twentieth Century. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- COMAROFF, Jean; Comaroff, John L. (1988), Body of Power, Spirit of Resistance. The Culture and History of a South African People. Chicago: University of Chicago Press.
- COMAROFF, Jean; Comaroff, John L. (1991), Of Revelation and Revolution: Christianity, Colonialism, and Consciousness in South Africa. Chicago: University of Chicago Press.
- COMAROFF, Jean; Comaroff, John L. (1999), "Occult Economies and the Violence of Abstraction: Notes from the South African Postcolony", *American Ethnologist*, 26 (2), 279-303.

- COMAROFF, Jean; Comaroff, John L. (orgs.) (2006), *Law and Disorder in the Postcolony*. Chicago: The University of Chicago Press.
- COSTA, Capitão Gomes da (1899), Gaza: 1897-1989. Lisboa: M. Gomes editor.
- CRUZ, Padre Daniel da (1910), Em Terras de Gaza. Porto: Gazeta das Aldeias.
- DINERMAN, Alice (1999), "O Surgimento dos Antigos Régulos como 'Chefes de Produção' na Província de Nampula (1975-1987)", *Estudos Moçambicanos*, 17, 95-256.
- DINERMAN, Alice (2004), "Processes of State Delegitimization in Post-independence Rural Mozambique", *Journal of Historical Sociology*, 17 (2-3), 128-184.
- DOUGLAS, Mary (org.) (1970), Witchcraft: Confessions and Accusations. Londres: Tavistock.
- DOUGLAS, Mary (1977), "Introduction: Thirty Years after Witchcraft, Oracles and Magic", in Mary Douglas (org.), Witchcraft Confessions and Accusations. Londres: Tavistock, ii-lv.
- DOUGLAS, Mary; Wildavsky Aaron (1982), Risk and Culture: An Essay on the Selection of Environmental and Technological Dangers. Berkeley: University of California Press.
- DUSSEL, Enrique (1995), The Invention of the Americas. Nova Iorque: Continuum.
- EVANS, Jeremy (1992), "On Brûle Bien les Sorcières: les Meurtres *Muti* et leur Répression", *Politique Africaine*, 48, 47-57.
- FELICIANO, José Fialho; Nicolau, Victor Hugo (orgs.) (1998), Memórias de Sofala por João Julião da Silva, Herculano da Silva e Guilherme Ezequiel da Silva. Lisboa: Comissão Nacional para os Descobrimentos Portugueses.
- FISIY, Cyprian F.; Geschiere, Peter (1991), "Sorcery, Witchcraft and Accumulation: regional variations in South and West Cameroon", *Critique of Anthropology*, 11 (3): 251-278.
- FISYI, Cyprian F.; Geschiere, Peter (1996), "Witchcraft, Violence and Identity: different trajectories in postcolonial Cameroon", in Richard Werbner, Terence Ranger (orgs.), Postcolonial Identities in Africa. Londres: Zed Books, 193-221.
- G20 MOÇAMBIQUE (2004), Relatório Anual da Pobreza 2004. Maputo.
- GEFFRAY, Christian (1991), A Causa das Armas em Moçambique: Antropologia da Guerra Contemporânea em Moçambique. Porto: Edições Afrontamento.
- GESCHIERE, Peter (1997), *The Modernity of Witchcraft. Politics and the Occult in Postcolonial Africa*. Charlottesville, VA: University of Virginia Press.
- GESCHIERE, Peter (2000), "Sorcellerie et Modernité: Retour sur une Étrange Complicité", *Politique Africaine*, 79, 17-32.
- GESCHIERE, Peter (2003), "On Witch-doctors and Spin-doctors; the Role of 'Experts' in African and American Politics", in Birgit Meyer; Peter Pels (orgs.), Magic and Modernity: Interfaces of Revelation and Concealment. Stanford, CA: Stanford University Press, 159-182.

- GESCHIERE, Peter (2006), "Witchcraft and the Limits of the Law: Cameroon and South Africa", in Jean Comaroff; John L. Comaroff (orgs.), Law and Disorder in the Postcolony. Chicago: University of Chicago Press, 219-246.
- GONÇALVES COTA, José (1944), Mitologia e Direito Consuetudinário dos Indígenas de Moçambique. Lourenço Marques: Imprensa Nacional.
- GONÇALVES COTA, José (1946), *Projecto Definitivo do Código Penal dos Indígenas da Colónia de Moçambique*. Lourenço Marques: Imprensa Nacional.
- GREEN, Maya; Mesaki, Simeon (2005), "The Birth of the 'Salon': Poverty, 'Modernization', and Dealing with Witchcraft in Southern Tanzania", *American Ethnologist*, 32 (3), 371-388.
- HARRIS, Patrick (2007), Butterflies and Barbarians: Swiss Missionaries and Systems of Knowledge in South-East Africa. Oxford: James Currey.
- HONWANA, Alcinda (2002), Espíritos Vivos, Tradições Modernas: Possessão de Espíritos e Reintegração Social Pós-guerra no Sul de Moçambique. Maputo: Promédia.
- HORTON, R. (1993), Patterns of Thought in Africa and the West: Essays on Magic, Religion and Science. Cambridge: Cambridge University Press.
- IAVALA, Adelino Zacarias (2000), Formas Tradicionais de Participação Comunitária na Tomada de Decisões, Gestão de Recursos Naturais e Resolução de Conflitos. Nampula.
- JUNOD, Henry A. (1996 [1898]), *Usos e Costumes dos Bantu*. Maputo: Arquivo Histórico de Moçambique.
- LEVACK, Brian P. (org.) (2001), New Perspectives on Witchcraft, Magic and Demonology. Nova Iorque, Routledge, 2001, 6 volumes.
- MASOLO, Dismas A. (2009 [2003]), "Filosofia e Conhecimento Indígena: uma Perspectiva Africana", *in* Boaventura de Sousa Santos; Maria Paula Meneses (orgs.), *Epistemologias do Sul*. Coimbra, Almedina.
- MBEMBE, Achille (1992), "Provisional Notes on the Postcolony", Africa, 62 (1), 3-37.
- MBWILISA, J. F. (1991), A History of Commodity Production in Makuani, 1600-1900. Dar es Salaam: Dar es Salaam University Press.
- MENESES, Maria Paula (2000), "Medicina radicional, Biodiversidade e Conhecimentos Rivais em Moçambique", *Oficina do CES*, 150.
- Meneses, Maria Paula; Fumo, Joaquim; Mbilana, Guilherme; Gomes, Conceição (2003), "Autoridades Tradicionais no contexto do Pluralismo Jurídico", in Boaventura de Sousa Santos; João Carlos Trindade (orgs.), Conflito e Transformação Social: uma Paisagem das Justiças em Moçambique. Porto: Edições Afrontamento, Vol. 2, 341-425.
- MENESES, Maria Paula (2004a), "Toward Interlegality? Traditional Healers and the Law in Postcolonial Mozambique", *Beyond Law*, 30, 103-133.

- MENESES, Maria Paula (2004b), "Quando não há Problemas, Estamos de Boa Saúde, Sem Azar nem Nada': para uma Concepção Emancipatória da Saúde e das Medicinas", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento, 357-391.
- MENESES, Maria Paula (2006), "Traditional Authorities in Mozambique: Between Legitimization and Legitimacy", in Manfred Hinz (org.), The Shade of New Leaves: Governance in Traditional Authority A Southern African Perspective. Berlin: LIT Verlag, 93-119.
- MENESES, Maria Paula (2007), "Pluralism, Law and Citizenship in Mozambique: Mapping the Complexity", *Oficina do CES*, 291.
- MINNAAR, Anthony de V.; Offringa, Dirkie; Payze, Catharine (1992), *To Live in Fear:*Witchburning and Medicine Murder in Venda. Pretoria: Human Sciences Research
  Council.
- MOORE, Henrietta; Sanders, Todd (orgs) (2001), Magical Interpretations, Material Realities: Modernity, Witchcraft and the Occult in Postcolonial Africa. Londres: Routledge.
- NEGRÃO, José Guilherme (2003), "Sistemas Costumeiros da Terra", in Boaventura de Sousa Santos; João Carlos Trindade (orgs.), Conflito e Transformação Social: uma Paisagem das Justiças em Moçambique. Porto: Edições Afrontamento, Vol. 1, 229-256.
- NIEHAUS, Isak A. (2001), Witchcraft, Power and Politics Exploring the Occult in the South African. Londres: Pluto Press.
- PARRY, Jonathan; Bloch, Maurice (1989), "Introduction: Money and the Morality of Exchange", in Jonathan Parry; Maurice Bloch (orgs.), Money and the Morality of Exchange. Cambridge: Cambridge University Press, 1-31.
- PEREIRA CABRAL, António Augusto (1910), Raças, Usos e Costumes dos Indígenas do Districto de Inhambane. Lourenço Marques: Imprensa Nacional.
- PNUD (2006), Moçambique: Relatório Nacional do Desenvolvimento Humano 2005. Maputo, PNUD.
- POLANAH, Luís (1967-68), "Possessão e Exorcismo em Moçambique", Memórias do Instituto de Investigação Científica de Moçambique, Série C (Ciências humanas), 9, 3-45.
- POLANAH, Luís (1987), O Nhamussoro e as outras Funções Mágico-Religiosas. Coimbra: Instituto de Antropologia, Universidade de Coimbra.
- PRESTHOLDT, Jeremy G. (2001), "Portuguese Conceptual Categories and the 'Other' Encounter on the Swahili Coast", *Journal of Asian and African Studies*, 36 (4), 383-406.

- PROCURADORIA GERAL DA REPÚBLICA (2004), Relatório Preliminar das Averiguações feitas em Nampula de 16 a 30 de Janeiro de 2004. Maputo: Procuradoria Geral da República.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006a), *A Gramática do Tempo: para uma Nova Cultura Política*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006b), "The Heterogeneous State and Legal Pluralism in Mozambique", *Law & Society Review*, 40 (1), 39-75.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula (2006), *Identidades, Colonizadores e Colonizados. Portugal e Moçambique*. Relatório Final do Projecto POCTI/41280/SOC/2001. Coimbra: CES.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula; Nunes, João Arriscado (2004), "Introdução. Para Ampliar o Cânone da Ciência: a Diversidade Epistémica do Mundo", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento, 23-101.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Trindade, João Carlos; Meneses, Maria Paula (orgs.) (2006), Law and Justice in a Multicultural Society: the Case of Mozambique. Dakar: CODESRIA.
- SANTOS, Frei João dos (1999 [1891-92]), Etiópia Oriental e Vária História de Cousas Notáveis do Oriente. Lisboa: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.
- Scheper-Hughes, Nancy (2000), "The Global Traffic in Human Organs", *Current Anthropology*, 41 (2), 191-224.
- SERRA, Carlos (org.) (2006), "Tatá Papá, tatá Mamã": Tráfico de Menores em Moçambique. Maputo: Imprensa Universitária.
- SILVA, Guilherme H. Ezequiel (1884), Breves Noções sobre a Medicina Cafreal no Distrito de Sofalla. Lisboa: Sociedade de Geografia de Lisboa, Reservado 145, pasta E-22.
- SNODGRASS, Jeffrey G. (2002), "A Tale of Goddesses, Money, and other Terribly Wonderful Things: Spirit Possession, Commodity Fetishism, and the Narrative of Capitalism in Rajasthan, India", *American Ethnologist*, 29 (3), 602-636.
- STEWART, Pamela J.; Strathern, Andrew (2004), *Witchcraft, Sorcery, Rumours, and Gossip*. Cambridge: Cambridge University Press.
- TAUSSIG, Michael T. (1980), *The Devil and Commodity Fetishism in South America*. Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press.
- TAUSSIG, Michael T. (1986), Shamanism, Colonialism, and the Wild Man: a Study in Terror and Healing. Chicago: University of Chicago Press.
- THIONG'O NGUGI WA (1986), Decolonizing the Mind. The Politics of Language in African Literature. Londres: Heinemann.

- UN HABITAT (2003), *The Challenge of the Slums: Global Report on Human Settlements*. Londres: Earthscan Publications.
- WEST, Harry (2005), Kupilikula: Governance and the Invisible Realm in Mozambique. Chicago: University of Chicago Press.
- WERBNER, Richard (2002), "Cosmopolitan Ethnicity, Entrepreneurship and the Nation: Minority Elites in Botswana", *Journal of Southern African Studies* 28 (4), 731-753.
- WHITE, Luise (2000), *Speaking with Vampires: Rumor and History in Colonial Africa*. Berkeley, CA: University of California Press.

## CAPÍTULO 6

### O RESGATE DA EPISTEMOLOGIA<sup>1</sup>

João Arriscado Nunes

#### Introdução

Ao longo das últimas três décadas, o projecto da epistemologia tem vindo a ser objecto de crítica e de uma transformação que culminou, recentemente, no aparecimento de propostas de rejeição desse projecto e da reivindicação a ele associada da capacidade de definição dos critérios que permitem estabelecer o que é e não é conhecimento e como este pode ser validado. Essa transformação passou, sucessivamente, pela transferência da soberania epistémica para o 'social', pela redescoberta da ontologia e pela atenção à normatividade constitutiva e às implicações políticas do conhecimento.

Para alguns, estaríamos perante uma 'crise final' da epistemologia ou, pelo menos, perante a sua 'naturalização' ou historicização definitiva, libertando-a da pretensão de se estabelecer como o lugar de determinação do que conta e não conta como conhecimento e da definição dos critérios que permitem distinguir e adjudicar a verdade e o erro. Ao mesmo tempo, contudo, foi ganhando contornos uma constelação de posições críticas da epistemologia que, mais do que promover e celebrar a sua dissolução, viria a reivindicar a necessidade de uma epistemologia radicada nas experiências do Sul global. É na obra recente de Boaventura de Sousa Santos – que nos ofereceu algumas das mais pertinentes e avançadas reflexões críticas sobre a longa crise da epistemologia enquanto projecto normativo associado à ciên-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A investigação que serviu de base a este artigo foi realizada no quadro do projecto *Biografias de objectos e narrativas de descoberta nas ciências biomédicas*, em curso no Centro de Estudos Sociais e financiado pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia (Portugal). Agradeço aos meus colegas do Núcleo de Estudos de Ciência, Tecnologia e Sociedade do CES, aos estudantes do Programa de Doutoramento 'Governação, Conhecimento e Inovação' (CES/Faculdade de Economia da Universidade de Coimbra) e a Peter Taylor por me terem ajudado a clarificar as principais linhas de argumentação aqui apresentadas. Este artigo é parte de um já longo diálogo intelectual com Boaventura de Sousa Santos, a quem devo o encorajamento constante à exploração dos debates epistemológicos e das suas implicações sociais, éticas e políticas.

cia moderna –, que vamos encontrar a formulação mais radical e, ao mesmo tempo, mais consistente de um 'pensamento alternativo de alternativas' neste domínio. Trata-se de um projecto que, como procuro argumentar mais adiante, vai mais além das críticas da epistemologia que abriram caminho ao actual ambiente intelectual 'pós-epistemológico', refundando radicalmente a própria noção de epistemologia no quadro do que o autor designa como 'pensamento pós-abissal'.

Neste artigo, e num primeiro momento, são discutidos os rumos da crítica da epistemologia enquanto projecto indissociável desse fenómeno histórico que é a ciência moderna e que conduziram, em anos recentes, às posições que postulam o abandono ou reconfiguração da reflexão epistemológica a partir de um debate centrado nas ciências e nas suas práticas. Na segunda parte, proponho algumas pontes possíveis entre essa crítica e a proposta, avançada por Boaventura de Sousa Santos, de uma *epistemologia do Sul*. Essas pontes passam por revisitar uma corrente filosófica que exerceu, umas vezes de forma explícita, outras de maneira menos visível mas não menos importante, uma influência decisiva nas diferentes correntes críticas da epistemologia. Essa corrente é o pragmatismo. A proposta de Santos configura, explicitamente, um *pragmatismo epistemológico*, que apresenta continuidades, mas também importantes elementos de inovação em relação ao pragmatismo clássico e à sua descendência.

A terceira parte situa essa proposta dentro do projecto de uma crítica mais geral do pensamento associado à modernidade ocidental como pensamento abissal - e, em particular, da sua reflexão sobre os limites da crítica interna do projecto da modernidade, incluindo essa sua componente central que é a ciência - e do processo de construção do que o mesmo autor designa como pensamento alternativo de alternativas, um pensamento não abissal (Santos, 2007b). A proposta de Santos assenta numa afirmação positiva da diversidade dos saberes existentes no mundo. A caracterização dos diferentes saberes e modos de conhecer e a definição das condições da sua validação passam, nesta concepção, por um caminho que recusa a ambição legislativa da epistemologia e a possibilidade de qualquer forma de soberania epistémica. A dupla referência à epistemologia e ao pragmatismo e a sua associação às experiências dos oprimidos no mundo em que vivem constitui, simultaneamente, uma ponte possível com a crítica da epistemologia enquanto projecto filosófico e uma ruptura com os pressupostos e condições dessa crítica. Torna-se possível, assim, uma dupla operação de 'resgate' da epistemologia. Por um lado, esta deixa de estar confinada à reflexão sobre os saberes científicos ou centrada nela - mesmo se essa reflexão passa por uma viragem 'naturalista', que a torna indissociável da investigação sobre as práticas, a produção de objectos e de enunciados, a sua circulação e validação, que definem os modos de existência dos saberes científicos. A epistemologia passa a abranger explicitamente todos os saberes - deixando de os tratar apenas através da sua relação com os saberes científicos - e procura estabelecer as condições da sua produção e validação, indissociáveis de uma hierarquização incompatível com qualquer forma de soberania epistémica, mas também com um relativismo que, em nome da afirmação da igual dignidade e valor de todos os saberes, acaba por ignorar as consequências e as implicações desses saberes, os seus efeitos sobre o mundo. A epistemologia do Sul, enquanto projecto, significa, ao mesmo tempo, uma descontinuidade radical com o projecto moderno da epistemologia e uma reconstrução da reflexão sobre os saberes que, como veremos, torna reconhecíveis os limites das críticas da epistemologia tal como elas têm emergido num quadro ainda condicionado pela ciência moderna como referência para a crítica de todos os saberes.

O propósito deste ensaio não é o de propor uma genealogia desse 'outro' pragmatismo, mas o de, explorando o pragmatismo como 'atractor', contribuir para o programa de pesquisa esboçado por Santos a partir da sua concepção da oposição entre pensamento abissal e pós-abissal, em particular quando sublinha a impossibilidade de reconhecer os limites das críticas à epistemologia no quadro de um pensamento abissal. Mais precisamente, procura-se identificar um possível espaço de diálogo entre epistemologia do Sul e crítica ('naturalista', feminista, pós-colonial, epistemográfica, epistópica ou pragmatista) da epistemologia.

# 1. Será a Epistemologia Solúvel – no Social, na Ontologia, na Ética, na Política...?

A epistemologia enquanto projecto filosófico é indissociável da emergência e consolidação da ciência moderna. Se a sua pretensão era constituir-se numa teoria do conhecimento, ela acabaria por se tornar um projecto paradoxal. Por um lado, a epistemologia pretendeu identificar um lugar exterior a todas as formas de conhecimento e de práticas de produção de conhecimento que permitisse avaliá-las de maneira independente através da adjudicação da sua capacidade de estabelecer a distinção entre a verdade e o erro, mas também de definir os critérios de distinção entre enunciados verdadeiros e falsos. Recorrendo a uma analogia com a reflexão filosófica sobre o poder, Joseph Rouse (1996) designou esta posição como 'soberania epistémica'. Ao

mesmo tempo que postulava a soberania epistémica, porém, a epistemologia tomava como modelo uma das formas de conhecimento que se propunha avaliar, a ciência. De teoria do conhecimento, a epistemologia convertia-se, assim, em teoria do conhecimento *científico*. Além disso, e desde muito cedo, a epistemologia, especialmente nas suas versões convencionais, empiristas, positivistas ou realistas, chocou com a constatação perturbadora de que, apesar das suas pretensões normativas, os seus enunciados eram – salvo em situações muito particulares, ligadas às exigências de defesa pública da ciência –, raramente invocados pelos cientistas. Mais: eles pareciam muitas vezes irrelevantes para dar conta das práticas de produção do conhecimento científico. Não será surpreendente, por isso, que se tenha desenvolvido, ao longo, sobretudo, do século XX, uma tradição de reflexão própria e autónoma de cientistas trabalhando em diferentes disciplinas sobre a sua própria prática e sobre as respectivas implicações epistemológicas.<sup>2</sup>

Mas foi durante as últimas décadas do século XX que esta epistemologia 'imanente' se expandiu, num processo que constituiu o tema principal de Um Discurso sobre as Ciências, de Boaventura de Sousa Santos (1987). Esse fenómeno não deixou de ter influência no processo paralelo que veio a ser designado de 'naturalização' e historicização da epistemologia. Na sua origem, está a assunção da crítica de que as condições de produção e validação do conhecimento só poderiam ser determinadas de maneira adequada a partir de um conhecimento das próprias práticas de produção e validação de conhecimentos. Esse processo apresentou duas vertentes principais. A primeira consistiu na decomposição da filosofia da ciência e do conhecimento em filosofias especializadas, ligadas a disciplinas ou áreas de conhecimento específicas e elaboradas em relação estreita com as práticas e debates nas disciplinas a que se referiam. Um critério central aqui para avaliar os enunciados filosóficos passou a ser a compatibilidade destes com os enunciados produzidos pelas práticas científicas. Um exemplo especialmente interessante desta orientação é o da filosofia da biologia (Callebaut, 1993). A segunda vertente levou ao desenvolvimento de orientações sociológicas e históricas no estudo dos temas e conceitos da epistemologia. A 'epistemografia', como lhe chamou o historiador Peter Dear (2001), procurava assim examinar, através de estudos ancorados empiricamente, a génese e transformação desses temas

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Veja-se o caso exemplar de Nils Bohr, que designou a sua reflexão como 'filosofia-física'. Veja-se a discussão em Barad (2007), especialmente o capítulo 3.

e conceitos através da sua realização prática em actividades de produção de conhecimento científico e nos debates e controvérsias através dos quais esse conhecimento era validado.<sup>3</sup>

Os estudos sociais da ciência, tanto nas diferentes versões da sociologia do conhecimento científico como no conjunto de correntes que Peter Taylor (2008) designa por 'construção heterogénea', produziram, ao longo de quase trinta anos, um impressionante conjunto de trabalhos que forneceram uma importante base empírica e contribuições relevantes para as filosofias 'naturalizadas' das ciências. A inflexão da reflexão epistemológica foi acompanhada por uma visibilidade crescente das epistemologias adjectivadas de construcionistas ou construtivistas, correspondendo a uma deslocação da soberania epistémica para o social (definido de maneiras diferentes por correntes diversas). A história das ciências inspirada pela sociologia do conhecimento científico, por sua vez, mostrou a impossibilidade de definição de critérios de avaliação e validação do conhecimento que não estivessem ancorados em situações e contextos históricos particulares. Conceitos como os de verdade e erro, objectividade e subjectividade, observar e experimentar, descrever e explicar, medir e calcular, passaram, assim, a ter significados e utilizações variáveis, conforme os contextos. Uma consequência importante deste tipo de estudos foi a demonstração de que a produção de conhecimento científico envolve um conjunto de actores, de saberes e de contextos distintos, e que a fronteira que separa a ciência dos seus 'outros' (senso comum, saberes locais ou práticos, saberes indígenas, crenças, incluindo crenças religiosas, filosofia e humanidades) obriga a um trabalho de demarcação (boundary work) permanente e a um esforço de institucionalização das diferenças entre ciência e opinião, ciência e política ou ciência e religião (Gieryn, 1999). A demarcação entre ciência e não-ciência é, assim, um processo marcado pela contingência, e não uma separação estabelecida de uma vez por todas a partir de critérios 'soberanos'.4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Etnometodólogos como Michael Lynch propuseram a expressão 'epistópicos' para designar o estudo das formas de realização prática dos conceitos e categorias da epistemologia (Lynch, 1993, especialmente o capítulo 7).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ao longo do século XX, foram várias as tentativas de problematizar as fronteiras entre a ciência e os seus 'outros'. Os trabalhos de pragmatistas como John Dewey (1991a), do médico e bacteriologista polaco Ludwik Fleck (1980), pioneiro dos estudos sociais da ciência, ou as já referidas reflexões de Nils Bohr contam-se entre as contribuições mais significativas das primeiras décadas do século para temas que continuam no centro do debate.

Neste processo, deve ser realçada a contribuição da crítica feminista, tanto a que surgiu no interior das próprias disciplinas científicas como a que foi desenvolvida no âmbito da filosofia, da história e dos estudos sociais da ciência. Essa crítica permitiu identificar o que ficaria conhecido, num primeiro momento, como as distorções masculinistas tanto da epistemologia como das próprias teorias e conhecimentos substantivos produzidos por diferentes disciplinas. Foi, sobretudo, na biologia e na medicina que essa influência foi mais visível, inicialmente.<sup>5</sup> Mas as contribuições da crítica feminista viriam a ser muito mais amplas, tanto em termos disciplinares (alargando-se à física, à engenharia, à primatologia ou às ciências sociais) como, sobretudo, através de reflexões mais alargadas sobre as condições de produção do conhecimento, propondo conceitos como os de objectividade forte e epistemologia posicionada (Harding, 2004), conhecimento situado (Haraway, 1991), conhecimento social (Longino, 1990) ou a indissociabilidade do conhecimento e da normatividade (Longino, 1990, 2002; Clough, 2003; Barad, 2007).

Uma nova inflexão viria a marcar o debate epistemológico durante os anos 90, desta vez ligada ao postulado da centralidade das práticas na compreensão da produção de conhecimento. Esta orientação 'praxigráfica' (Mol, 2002) deu origem a um impressionante repertório de trabalhos de investigação centrados nas actividades de cientistas, engenheiros, médicos e outros produtores de saberes científicos e técnicos, ampliando e transformando consideravelmente os primeiros passos dados nesse sentido pelos chamados estudos de laboratório das décadas de 70 e de 80. A inflexão 'praxigráfica' teve duas consequências importantes, que se fizeram sentir tanto nos estudos sociais da ciência como na filosofia da ciência. A primeira tem a ver com o debate em torno da noção de 'prática' e, em particular, da sua relação com o problema da normatividade da actividade científica. Na linha da reflexão aberta por Stephen Turner, filósofos e cientistas sociais interrogaram-se sobre a forma como as próprias práticas científicas produziam de maneira 'imanente' as normas que permitiam avaliá-las e validá-las. O carácter constitutivamente normativo das práticas científicas seria assim defendido por filósofos como Joseph Rouse (2002), com a implicação de que toda a activi-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Veja-se Schiebinger (1999), para uma caracterização e discussão das relações entre o feminismo, as ciências, a epistemologia e os estudos sobre a ciência. Para uma compilação das contribuições mais relevantes até meados da década de 90, veja-se Keller e Longino, 1996.

dade científica produz efeitos ou consequências que tornam o/a cientista coresponsável pelas diferenças que essas práticas criam no mundo. Nos estudos sociais da ciência, autores como Annemarie Mol e John Law viriam a cunhar a expressão 'política ontológica' para designar essa indissociabilidade das implicações cognitivas, materiais e normativas da actividade científica e, em geral, de todas as formas de produção de conhecimento.

A orientação 'praxigráfica' teve duas consequências importantes. A primeira consistiu em trazer para o centro da reflexão sobre o conhecimento, a sua produção e as suas implicações a questão da normatividade - um tema que viria a ser retomado, sob os vocabulários da ética e da política, em muitas das discussões que ocorreram neste campo ao longo da última década.<sup>6</sup> A segunda está relacionada com o 'regresso' da ontologia como preocupação central da reflexão sobre a ciência e os saberes. Mais do que as condições de produção e validação do conhecimento, essa reflexão parece orientada, sobretudo, para as suas consequências e implicações, para as diferenças que o conhecimento produz no mundo. Daqui até ao postular do abandono ou, pelo menos, da secundarização da reflexão epistemológica. vai um passo, que foi dado, por exemplo, pela filósofa feminista Sharyn Clough (2003). Mais recentemente, autores como Rouse e a física feminista Karen Barad, ainda que perfilhando muitas das críticas avançadas por Clough, têm procurado reconfigurar a relação entre a epistemologia, a ontologia e a ética, relançando o debate sobre a possibilidade de uma 'outra' epistemologia. A contribuição de Barad é especialmente interessante pela forma como recupera e amplia o projecto de uma 'filosofia-física' de Nils Bohr, no quadro de uma leitura 'difractiva' de diferentes contribuições feministas, pós-estruturalistas e dos estudos sobre a ciência.<sup>7</sup> A 'ética-onto-epistemo-logia' de Barad constitui, provavelmente, a versão mais radical do que pode descrever-se como a crítica

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Veja-se, por exemplo, o debate em torno da 'viragem normativa', aberto pelas reflexões de Collins e Evans (2002) sobre os saberes periciais e de Lynch e Cole (2005) sobre os dilemas dos especialistas em Estudos sobre a Ciência quando chamados a intervir como peritos.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A leitura difractiva, que havia já sido proposta por Donna Haraway (1997), distingue-se da leitura reflexiva por confrontar leituras de posições distintas de modo a produzir diferenças que 'contam' – 'differences that matter' – no duplo sentido de significarem e de transformarem materialmente o mundo. Essa leitura, tal como qualquer processo de produção de conhecimento, é, nesta perspectiva, uma prática semiótica-material. Para uma apresentação e discussão pormenorizada desta orientação, veja-se Barad (2007) e o esclarecedor comentário de Rouse (2004).

interna do projecto epistemológico (Barad, 2007). O naturalismo defendido por Rouse (2002, 2004), por sua vez, baseia-se em dois postulados, que ele considera indispensáveis a qualquer naturalismo filosófico 'robusto': a) não devem ser impostas restrições filosóficas arbitrárias à ciência; b) devem ser descartados todos os apelos a explicações por forças sobrenaturais ou 'misteriosas'. O segundo postulado torna problemática a ampliação de um naturalismo assim concebido a outras práticas de produção de conhecimento para além da ciência. O problema está em determinar o que conta como 'sobrenatural' ou 'misterioso' num dado modo de conhecimento. Ao pressupor a definição de uma e outra dessas qualificações nos termos definidos pelas ciências, deixaria de ser possível analisar de modo 'naturalístico' práticas que invocam explicitamente essas entidades e que as constituem em elementos cruciais às descrições ou explicações do mundo que elas propõem. Deste ponto de vista, as propostas de autores como Bruno Latour (1991, 1996) ou Isabelle Stengers (1997) vão bastante mais longe, ao assumir explicitamente a simetrização das diferentes cosmovisões e modos de conhecimento e ao pressupor a necessidade de interrogar os termos em que eles definem as entidades e processos que existem no mundo.8

Uma observação atenta destes debates não poderá deixar de notar a contribuição, de outras orientações críticas do projecto da epistemologia e, em particular, das que estão associadas à crítica ao próprio projecto da ciência moderna enquanto projecto eurocêntrico e enquanto parte da dinâmica de colonialidade que marca a relação entre os saberes científicos e outros saberes e modos de conhecimento. Os trabalhos de Sandra Harding são um exemplo de contribuição para o debate 'interno' sobre a epistemologia e sobre a ciência moderna apoiada nos estudos pós-coloniais. Mas mesmo neste caso, é notória a dificuldade em sair do quadro eurocêntrico em que o debate se tem desenrolado. Recorde-se, a título de exemplo, que Harding

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Esta orientação 'naturalista' tem sido objecto de um outro tipo de crítica, como a de Steve Fuller (2000), que considera que, ao propor uma visão fragmentada da ciência, ela acaba por inviabilizar a possibilidade de construção de formas de responsabilização e governo da ciência que não sejam baseadas na normatividade 'imanente' das várias práticas científicas. O projecto de uma epistemologia social, advogado por Fuller, curiosamente, ao pretender combater essa fragmentação, acaba por postular uma outra forma de soberania epistémica, assente no controlo político ou cidadão sobre a ciência. A argumentação de Fuller merece, contudo, ser levada a sério pela forma como confere visibilidade aos problemas associados ao que se tem chamado a governação da ciência.

(1998) defende a utilização do termo 'ciência' para caracterizar outros modos de conhecimento e valorizá-los perante a desqualificação que deles é promovida pela ciência moderna e eurocêntrica. Ainda que compreensível enquanto parte de uma estratégia de afirmação do valor e da dignidade de outros modos de conhecimento, esta posição pode ter como consequência o reforço da autoridade epistémica da ciência, contribuindo para a sua ampliação, em lugar de problematizar a própria adopção da ciência e do conhecimento científico como padrão para aferir a validade e dignidade de todas as formas de conhecimento. A crítica de Harding mostra, assim, a dificuldade em sair do quadro que o debate epistemológico definiu para a compreensão do que conta como conhecimento. Um balanço desse debate, incluindo as propostas mais radicais de abandono do próprio projecto da epistemologia, torna visíveis os obstáculos a pensar os conhecimentos e a sua produção em termos de uma diversidade que não necessite de um centro, constituído pela ciência.

Será possível, então, desenhar um projecto que recupere as preocupações que estiveram na origem da epistemologia sem que esse projecto acabe por ficar refém da referência central à ciência moderna enquanto padrão a partir do qual são avaliados e validados outros saberes? Antes de passar à discussão dessa possibilidade e do modo como ela toma forma na proposta de uma epistemologia do Sul, é necessária uma breve incursão por uma tradição filosófica que é explicitamente evocada por esta última, e que teve uma influência importante, ainda que nem sempre explicitamente reconhecida, nos debates atrás mencionados. Essa tradição é a do pragmatismo. Na parte seguinte, é discutida a relevância do pragmatismo para a epistemologia e para a sua crítica.

### 2. Pragmatismo, Epistemologia e Pragmatismo Epistemológico

O pragmatismo enquanto corrente filosófica é frequentemente caracterizado como a única forma original de filosofia produzida nos Estados Unidos, como resultado do encontro das tradições filosóficas europeias com as condições particulares da experiência da edificação da sociedade norte-americana. O pragmatismo foi a corrente dominante na filosofia americana desde a viragem do século XIX para o século XX, até ter sido destronado, na segunda metade deste, pela filosofia analítica. O conhecimento e a ciência constituem, nas histórias do pragmatismo, um tema central. Os pragmatistas clássicos – Charles Sanders Peirce, William James e John Dewey – dedicaram muitas páginas à discussão das condições de produção e de validação do conhecimento e,

em particular, do conhecimento científico. A ideia de comunidade em Peirce toma mesmo como modelo a comunidade dos produtores de conhecimento científico. James tratou de maneira original a questão da diversidade dos modos de conhecer e da sua relação com a experiência, e Dewey foi talvez, de entre os filósofos pragmatistas, o que mais contribuiu para a reflexão sobre as condições sociais daquilo a que chamava *inquiry*, o processo de envolvimento activo com o mundo através da construção de conhecimentos e de experiência resultante de actividades colectivas ou, nas palavras do próprio Dewey, as 'maneiras de investigar' que dão forma ao 'conjunto de estratégias inteligentes para resolver problemas', sejam estes problemas práticos (associados às múltiplas situações da vida quotidiana, ou teóricos (como os problemas científicos), 'de facto' (como descrever uma entidade ou processo) ou 'de valor' (o que fazer em determinada situação) (Dewey, 1991a). É em Dewey que encontramos a formulação mais enfática da continuidade entre os diferentes modos de conhecer associados a diferentes formas de experiência colectiva e de vida social.

Conforme os comentadores, é possível ler as contribuições dos pragmatistas para a teoria do conhecimento, seja como uma 'anti-epistemologia', que postula a impossibilidade de abordar o conhecimento a não ser através das relações mutuamente constitutivas que mantém com a experiência do mundo e com as condições do envolvimento com este no quadro de comunidades, seja como uma corrente que propõe uma visão original da epistemologia. A primeira interpretação é apoiada nas críticas que Dewey dirigiu à epistemologia em diferentes momentos da sua longa e produtiva carreira, desde a sua diatribe contra "essa variedade bem documentada de tétano intelectual chamada epistemologia" (Dewey, 1977) até à denúncia da 'indústria epistemológica', da epistemologia como actividade especulativa e auto-referencial, consistindo na discussão de conceitos sem referência aos processos ocorrendo no mundo e aos sujeitos desses processos (Dewey, 1991b). A segunda interpretação apoia-se no interesse que Dewey nunca deixou de manifestar na elucidação dos processos de produção de conhecimento, da relação entre conhecimento e experiência e de validação do conhecimento e que constituem a matéria central de algumas das suas obras mais importantes, culminando em Logic: the Theory of Inquiry, de 1938.9 Em todo o caso, e a aceitar-se a existência de uma

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Para uma excelente discussão do que pode ser uma epistemologia pragmatista inspirada na obra de Dewey, veja-se Hickman, 2001.

epistemologia pragmatista, esta apresenta características substancialmente diferentes das correntes que dominaram a epistemologia durante grande parte do século XX. De facto, ela levou, em diferentes momentos, a entendimentos opostos do que era o seu projecto. A ideia de que toda a vida social (incluindo a arte, a religião e a política) poderia ser interpretada a partir de um vocabulário 'emprestado' da ciência e da epistemologia – e apesar de não ser essa a posição, por exemplo, de Dewey –, acabaria, paradoxalmente, por contribuir para que os defensores autoproclamados da ciência e da racionalidade atirassem Dewey para o lado 'errado' da linha epistemológica abissal, e para que os críticos das concepções dominantes da epistemologia o acusassem, por vezes, de 'cientismo'.

Convém recordar brevemente, numa síntese que, inevitavelmente, não faz justiça à riqueza e diversidade interna das posições dos pragmatistas clássicos, os aspectos centrais da filosofia pragmatista, em particular no respeitante ao conhecimento:

- A máxima pragmática (Peirce, 1992: 132) postula que um objecto (ou entidade) pode ser definido pelo conjunto dos seu efeitos, ou seja, por tudo aquilo que ele faz, como diria James, implicando que não tem essência, e que a sua definição pode transformar-se à medida que vão sendo conhecidos novos efeitos.
- Para Dewey, se uma coisa é aquilo que ela faz, o conhecimento resulta de um procedimento experimental a que chamou *inquiry* baseado no que acontece quando interagimos com objectos e entidades no mundo, "a transformação controlada ou directa de uma situação indeterminada numa outra que é tão determinada nas suas distinções e relações constituintes que converte os elementos da situação original num todo unificado". A situação definida que emerge desta actividade é o resultado de uma operação de transformação dos elementos de uma situação aberta a várias interpretações, mas também a vários futuros, criando o que Dewey chama um novo "universo de experiência" (Dewey, 1991a: 108). O processo de produção de conhecimento, segundo Dewey, ocorre através de actividades colectivas de diferentes tipos, que configuram, no seu conjunto, o que ele designa por 'maneiras de investigar' ou 'conjunto de estratégias inteligentes para resolver problemas' (Dewey, 1991a, 1991b).
- 'Pragmático' significa, segundo o mesmo autor, que as consequências "funcionam [...] como testes necessários da validade das proposições desde que essas consequências sejam instituídas de maneira operacional e sejam tais que permitam resolver o problema específico que suscitou essas operações" (Dewey, 1991a: 4).

– A noção de *verdade*, nesta perspectiva, é associada ao que Dewey definiu como 'warranted assertibility', isto é, como enunciados ou afirmações justificados e sempre susceptíveis de revisão (Dewey, 1991a, 1991b).

Boaventura de Sousa Santos (1989) refere-se ao pragmatismo como uma das principais inspirações da sua crítica à epistemologia convencional. James, Dewey e Bernstein, em particular, aparecem como referências importantes de uma concepção do conhecimento, da sua produção e validação que, como o mesmo autor virá a reafirmar quase duas décadas depois, privilegia as consequências em lugar das causas. O pragmatismo continuará a ser uma presença importante na obra posterior de Santos, e ele reaparece de forma explícita nas suas abordagens da ciência e dos conhecimentos 'outros'. Mas a forma que vai assumir a apropriação do pragmatismo nessa obra vai passar por importantes transformações, que o situam num universo categorial distinto do que encontramos em 1989. Ela não pode ser dissociada do encontro com as experiências do Sul, não a partir da imposição de quadros teóricos ou de critérios epistemológicos 'importados', mas de um estilo de investigação e de produção comprometida de conhecimento que vai encontrar a sua expressão mais significativa no projecto A Reinvenção da Emancipação Social.<sup>10</sup> Todo esse projecto pode ser lido como uma reconstrução radical de um pragmatismo que procura emancipar-se dos últimos resquícios do projecto da epistemologia convencional – nomeadamente da soberania epistémica –, simetrizando os saberes existentes no mundo e, ao mesmo tempo, ancorando a reflexão sobre eles no seu carácter situado e nas condições locais e situadas da validade de cada um deles, aferidas a partir das suas consequências.

A realização desse programa depara-se, contudo, com algumas dificuldades. A avaliação de um dado modo de conhecimento ou de um saber pelas suas consequências implica que existam critérios a partir dos quais essa avaliação possa ser feita. Uma avaliação não é uma mera descrição de consequências. E, se tivermos em conta que o próprio saber sobre os saberes a partir do qual se procura realizar essa avaliação é ele próprio sujeito a condições que têm de ser avaliadas, o imperativo de definir critérios e padrões de avaliação que possam ser objecto de prestação de contas ao grupo ou colectivo envolvido na produção ou uso do conhecimento ou por este afectado torna-se uma condição indispensável para evitar o relativismo. A posição de Santos consiste em tomar como ponto de partida da sua concepção de

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Veja-se Santos (org.), 2003b, 2003c, 2004a, 2004b e 2005.

conhecimento a experiência e o mundo dos oprimidos. Esta posição difere da dos pragmatistas clássicos, na medida em que toma deliberadamente o partido de privilegiar critérios de avaliação dos conhecimentos assentes na defesa e promoção da vida e da dignidade dos oprimidos. Em Dewey, o autor que, dos pragmatistas clássicos, levou mais longe a reflexão sobre as implicações políticas do pragmatismo, a noção de 'comunidade' era utilizada de maneira demasiado vaga para poder considerar de maneira adequada o efeito das desigualdades e das relações de poder. Na perspectiva de Santos, o critério de avaliação de um dado conhecimento depende do modo como ele afecta a condição dos oprimidos. Uma epistemologia pragmática é, pois, indissociável do reconhecimento do carácter constitutivo da normatividade na produção de conhecimento e na sua avaliação. É importante lembrar que alguns autores que, como Santos, podemos situar na 'constelação da libertação' (termo inspirado em Adorno e que tomo emprestado a Bernstein, 1991) - como é o caso de Paulo Freire e Enrique Dussel - assumem posições muito próximas, mesmo quando não desenvolvem explicitamente as suas implicações epistemológicas.

É esta preocupação que permite encontrar uma convergência com concepções da crítica epistemológica que procuraram elucidar a dimensão constitutiva da normatividade nas práticas científicas e definir a responsabilidade inalienável dos cientistas ou produtores de conhecimento nos seus efeitos sobre o mundo (o que, como já foi referido, tem sido denominado também política ontológica). A epistemologia do Sul, ao mesmo tempo que explora o legado do pragmatismo, com o qual partilha a ideia da indissociabilidade da produção de conhecimento e da intervenção transformadora no mundo, apresenta, contudo, a diferença em relação a ele de se situar explícita e inequivocamente do lado dos subalternos e dos oprimidos, conferindo às noções de comunidade ou de público um conteúdo mais preciso do que o fizeram pragmatistas como Dewey e acentuando os aspectos conflituais ou agonísticos do envolvimento activo com o mundo, que decorrem de uma diversidade de formas de desigualdade e de opressão e de resistência a elas.

As histórias convencionais, mas também algumas tentativas mais recentes de reconstrução da genealogia do pragmatismo, têm-no caracterizado como, ao mesmo tempo, uma reapropriação de várias tradições da filosofia europeia e a invenção de um pensamento original dirigido às circunstâncias particulares da constituição histórica e da evolução da sociedade norte-americana. Mesmo as interpretações radicais, como a de Cornel West (1989), situam as origens do pragmatismo na experiência dos descendentes dos colo-

nos europeus, ainda que procurem mostrar a importância das contribuições da experiência africana-americana ou da crítica feminista no seu desenvolvimento posterior.<sup>11</sup>

Uma reinterpretação recente da história do pragmatismo, proposta por Scott Pratt (2002), propõe uma genealogia diferente. Esse 'pensamento norte-americano' original seria muito mais do que a fusão da apropriação da tradição filosófica europeia e a interpretação das novas circunstâncias encontradas pelos colonizadores e seus descendentes. A origem do pragmatismo estaria, antes, no modo como, no encontro entre os colonos e os povos nativos da Costa Leste da América do Norte, se foi forjando, contra o que Pratt designa de atitude colonial, uma 'lógica do lugar', baseada no reconhecimento da diversidade de comunidades humanas e das suas relações com os espaços em que se inscrevem as suas histórias. Neste processo, um conceito nativo, o de wunnégin (um termo narrangasett que pode ser traduzido por 'boas-vindas', e com equivalente em outras línguas e culturas nativas da mesma região), cria as condições para um outro modo de relacionamento. Este basear-se-ia ao mesmo tempo, no reconhecimento e respeito pelas diferenças e no envolvimento mútuo entre diferentes comunidades, de modo a criar formas de vida em comum pacíficas e capazes de fazer 'crescer' as relações e as capacidades das diferentes comunidades envolvidas. Nesta perspectiva, o conflito e a violência não estão ausentes, mas aparecem sempre como resposta a violações da 'lógica do lugar', como as associadas à atitude colonial.

É na história dessa concepção e das práticas a ela associadas, e nas diferentes maneiras como, desde o século XVII, com o pregador dissidente Roger Williams, passando depois, no século XVIII, por figuras como Cadwallader Colden ou Benjamin Franklin e, no século XIX, Lydia Maria Child e Ralph Waldo Emerson, até aos pragmatistas clássicos e a figuras como Jane Addams, W. E. B. Du Bois, Alain Locke e outros, se foram definindo os quatro grandes

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ao discutir as convergências entre o pragmatismo e a filosofia da libertação latinoamericana, Enrique Dussel ainda endossa a ideia de que "o pragmatismo é a filosofia própria dos Estados Unidos", e de que os seus "primeiros antecedentes" se podem "rastrear" em 1867, nos anos a seguir à Guerra da Secessão e durante o período de reunificação do país e de início do processo de transformação económica e social que conduziria à expansão imperial nos finais desse século (Dussel, 1998: 237). A argumentação de Dussel sobre a convergência das duas correntes filosóficas poderá encontrar argumentos robustos na genealogia alternativa proposta por Pratt, e que é discutida a seguir.

princípios que caracterizam, segundo Pratt, o pragmatismo, e que enformam a concepção pragmatista do conhecimento e da sua produção: interacção, pluralismo, comunidade e crescimento (growth). Cada um destes princípios é entendido de maneira ao mesmo tempo específica e em evolução. O princípio da interacção está na base de toda a concepção pragmatista dos objectos, entidades e processos existentes no mundo, cuja caracterização adequada passa por conhecer as suas relações ou interacções com outros. O envolvimento com o mundo consiste no envolvimento mútuo dessas entidades e processos plurais, sempre no quadro de uma comunidade que permite definir o sentido desse envolvimento. O modo como esse envolvimento é avaliado depende da sua contribuição para o crescimento das comunidades envolvidas e dos membros dessas comunidades, entendendo-se crescimento como a extensão das suas relações, a ampliação das suas capacidades ou o aumento do bem-estar. 'Crescer' adquire, neste caso, um sentido próximo do que se atribui ao 'crescer' individual dos seres humanos, mas considerando-o sempre numa perspectiva relacional. 12 Apoiado nesta genealogia, Pratt redefine deste modo o processo de emergência do pragmatismo clássico:

Na última década do século XIX, Dewey, Peirce e James conseguiram combinar a ciência experimental e baseada na comunidade de Franklin<sup>13</sup>, o activismo social das pragmatistas feministas e correntes da filosofia europeia numa epistemologia e ontologia que começa na experiência vivida. Num certo sentido, os compromissos da atitude indígena passaram a ser expressos numa outra lógica. Partindo do processo de dúvida e inquirição, nos termos de Peirce, essa lógica convergiu com a concepção, avançada por James, de uma subjectividade localizada socialmente, delimitada por condições materiais, pela fisiologia, por hábitos, e pelas visões dos outros, e depois, com Dewey, com a ampliação da lógica

 $<sup>^{12}</sup>$  'Crescimento' significa, pois, para os pragmatistas, algo de radicalmente diferente do que é entendido como tal pela economia.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Pratt propõe uma reanálise das concepções e práticas da ciência experimental em Cadwallader Colden e Benjamin Franklin que antecipam preocupações expressas pelos pragmatistas, tais como a ideia de que o conhecimento das coisas e das suas diferenças "consiste nas suas diferentes acções, ou maneira de agir" (Colden, citado por Pratt, 2002: 196). A utilidade da ciência experimental não está nem no conhecimento das causas, nem nas aplicações, mas naquilo que as coisas fazem (ou seja, como elas interagem), e naquilo que se poderá fazer com esse conhecimento, seja para produzir mais conhecimento, seja para o aplicar. Contrariamente a uma interpretação vulgar da concepção pragmatista, não é, pois, pela sua utilidade ou pela sua aplicação que um conhecimento é avaliado, mas por aquilo que com ele se fará no futuro.

experimental, que se tornaria a lógica do naturalismo cultural. Em cada um destes casos, o desenvolvimento filosófico formal foi delineado sobre uma atitude herdada em parte do pensamento dos nativos [norte-]americanos que emergiu ao longo da fronteira com a América Europeia. Essa atitude indígena esperava já encontrar sentido nas interacções num contexto pluralista, enquadrado em comunidades, e tendo como objectivo o crescimento (Pratt, 2002: 283).

Esta perspectiva pode ajudar a compreender como e por que é que o pragmatismo aparece, ao mesmo tempo, como uma das formas certamente mais radicais de crítica do pensamento abissal e, em particular, do projecto da epistemologia, e como um recurso para o resgate da epistemologia, para a sua reconstrução radical como epistemologia do Sul e como parte da emergência de um pensamento pós-abissal.<sup>14</sup>

## 3. O Resgate da Epistemologia

Num artigo que culmina uma longa reflexão crítica prolongada por um trabalho de identificação e reconhecimento da diversidade de formas de conhecer que coexistem e/ou se confrontam no mundo, Boaventura de Sousa Santos fundamenta o ambicioso projecto de uma epistemologia alternativa, uma epistemologia do Sul, na construção mais ampla de uma caracterização do pensamento ocidental ou do Norte como *pensamento abissal*. Para quem tiver acompanhado de perto os debates epistemológicos que foram tratados na primeira parte deste artigo, esta proposta poderá suscitar alguma perplexidade. Se a epistemologia é um projecto filosófico indissociável da ciência moderna e que teve sempre no seu centro a justificação e legitimação da auto-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> O pragmatismo clássico veio a dar origem, ao longo do século XX, a diferentes correntes, com orientações por vezes muito distintas. O neopragmatismo de Richard Rorty terá sido, porventura, a corrente com mais visibilidade. A vitalidade do pragmatismo, contudo, e em particular a sua capacidade de transformação através do diálogo e articulação com outras correntes filosóficas e científicas e com diferentes movimentos sociais poderá ser apreciada de maneira mais adequada através das contribuições incluídas em obras colectivas, como Hollinger e Depew (1995), Hickman (1998), Dickstein (1998), Haskins e Seiple (1999), Seigfried (2002), Shusterman (2004), Karsenti e Quéré (2004) e Debaise (2007). Veja-se também o importante ensaio de West (1989) e a sua proposta de um 'pragmatismo profético'.

 $<sup>^{\</sup>rm 15}$ Este tema é abordado em maior detalhe por Boaventura de Sousa Santos no capítulo 1 deste volume.

ridade epistémica desta, será possível conceber uma epistemologia que não se organize em torno da ciência enquanto padrão de todo o conhecimento?

Não sendo possível, no quadro deste artigo, reconstruir a genealogia da proposta de Santos – o que terá de ser deixado para outra ocasião –, é importante começar por uma breve e, necessariamente, simplificada caracterização do modo como se fez a passagem da crítica da epistemologia, uma preocupação que tem percorrido a obra de Santos ao longo dos últimos 30 anos, ao desafio de uma epistemologia do Sul que, em trabalhos mais recentes, veio ancorar-se na oposição entre pensamento abissal e pensamento pós-abissal. Nesta perspectiva, a ciência e a epistemologia não desaparecem no quadro de um pensamento pós-abissal, mas passam a existir numa configuração distinta de saberes, que Santos designa por ecologia de saberes.

As contribuições de Santos para o debate epistemológico no Norte (Santos, 1987, 1989, 2000, 2003a, 2007a, 2007b; Nunes, 2003, 2007) caracterizam-se pela identificação de um conjunto de processos e de manifestações de crise que são interpretados no quadro de uma crise mais geral do projecto da modernidade. O adjectivo 'pós-moderno' foi, assim, utilizado, em diferentes momentos, como uma forma estenográfica de caracterizar um processo de transformação que questionava o próprio projecto da ciência moderna e a sua viabilidade. Nessas contribuições, a reflexão centrava-se nas dinâmicas internas das ciências e no que o autor viria a descrever como as manifestações do seu pluralismo interno. A crise das epistemologias convencionais era abordada a partir de uma reflexão epistemológica que continuava a ter como seu centro principal as ciências, mas com uma diferença: procurava explorar as formas de relacionamento das ciências com outros saberes e experiências.

A passagem desta reflexão a um outro enquadramento tornou-se possível a partir do envolvimento com as experiências do Sul e com as interrogações por estas suscitadas sobre a relevância dos saberes do Norte para abordar um mundo que é mais do que o mundo ocidental e uma compreensão do mundo que não se esgota, como tem afirmado Santos, na compreensão ocidental do mundo. Essa passagem tem sido descrita de vários modos por Santos, mas encontra-se bem resumida no título de um dos seus trabalhos: "Do pós-moderno ao pós-colonial e para além de um e de outro" (Santos, 2006: 23-46). Mais recentemente, é na oposição entre o pensamento abissal associado à modernidade e um pensamento pós-abissal associado a uma ecologia de saberes que a dimensão epistemológica desse trabalho de construção de um 'pensamento alternativo de alternativas' leva à formulação do primeiro

esboço do que poderá ser um programa de investigação sistemático sobre as questões epistemológicas suscitadas pelo período de transição em que vivemos (Santos, 2007b). Uma parte crucial desse programa será, precisamente, a interrogação e redefinição dos critérios e procedimentos que permitem estabelecer o que conta como conhecimento ou como saber. Santos formula três grandes conjuntos de interrogações:

- a) Qual a perspectiva a partir da qual poderemos identificar diferentes conhecimentos? Como podemos distinguir o conhecimento científico do conhecimento não-científico? Como distinguir entre os vários conhecimentos não-científicos? Como se distingue o conhecimento não-ocidental do conhecimento ocidental? Se existem vários conhecimentos ocidentais e vários conhecimentos não-ocidentais, como distingui-los entre si? Qual a configuração dos conhecimentos híbridos que agregam componentes ocidentais e não-ocidentais?
- b) Que tipos de relacionamento são possíveis entre os diferentes conhecimentos? Como distinguir incomensurabilidade, contradição, incompatibilidade, e complementaridade? Donde provém a vontade de traduzir? Quem são os tradutores? Como escolher os parceiros e tópicos de tradução? Como formar decisões partilhadas e distingui-las das impostas? Como assegurar que a tradução intercultural não se transforma numa versão renovada do pensamento abissal, numa versão 'suavizada' de imperialismo e colonialismo?
- c) Como podemos traduzir esta perspectiva em práticas de conhecimento? Na busca de alternativas à dominação e à opressão, como distinguir entre alternativas ao sistema de opressão e dominação e alternativas dentro do sistema ou, mais especificamente, como distinguir alternativas ao capitalismo de alternativas dentro do capitalismo? (Santos, 2007b: 33)

O caminho apontado por estes conjuntos de interrogações parte de dois postulados que, à primeira vista e segundo os critérios defendidos pelas correntes dominantes da epistemologia moderna, seriam incompatíveis. O primeiro é o do reconhecimento da dignidade e da validade de todos os saberes. O segundo é o da recusa do relativismo, ou seja, da ideia de que todos os saberes se equivalem. A posição de Boaventura de Sousa Santos é a de considerar que a aceitação do primeiro postulado implica, de facto, a aceitação do segundo. Reconhecer a validade e dignidade de todos os saberes implica que nenhum saber poderá ser desqualificado antes de ter sido posta à prova a sua pertinência e validade em condições situadas. Inversamente, a nenhuma forma de saber ou de conhecimento deve ser outorgado o privilégio de ser considerada como mais adequada ou válida do que outras sem a submeter a essas condições situadas e sem a avaliar pelas suas consequências ou efeitos.

Nenhum saber poderá, assim, ser elevado à condição de padrão a partir do qual será aferida a validade dos outros saberes sem considerar as condições situadas da sua produção e mobilização e as suas consequências. As operações de validação dos saberes decorrem, pois, da consideração situada da relação entre estes, configurando uma ecologia de saberes. Dado que a "ecologia de saberes não concebe os conhecimentos em abstracto, mas antes como práticas de conhecimento que possibilitam ou impedem certas intervenções no mundo real", Santos vai caracterizar a sua posição como um pragmatismo epistemológico, "justificado [acima de tudo] pelo facto de as experiências de vida dos oprimidos lhes serem inteligíveis por via de uma epistemologia das consequências" que, "no mundo em que vivem, [...] vêm sempre primeiro que as causas" (Santos, 2007b: 28). 16

O projecto de uma epistemologia do Sul é indissociável de um contexto histórico em que emergem com particular visibilidade e vigor novos actores históricos no Sul global, sujeitos colectivos de outras formas de saber e de conhecimento que, a partir do cânone epistemológico ocidental, foram ignorados, silenciados, marginalizados, desqualificados ou simplesmente eliminados, vítimas de epistemicídios tantas vezes perpetrados em nome da Razão, das Luzes e do Progresso. Nesta perspectiva, o que conta como conhecimento é muito mais do que a epistemologia convencional - e a sua crítica, mesmo a 'naturalista' – admite. O reconhecimento da diversidade das formas de conhecer - uma diversidade cujos limites são impossíveis de estabelecer previamente ao envolvimento activo com essas formas - obriga a redefinir as condições de emergência, de desenvolvimento e de validade de cada uma dessas formas, incluindo a ciência moderna, que passa assim a ser objecto de uma avaliação situada que obriga à 'simetrização' radical de todos os saberes. Os critérios que permitem determinar a validade desses diferentes saberes deixam de se referir a uma padrão único - o do conhecimento científico - e passam a ser indissociáveis da avaliação das consequências desses diferentes saberes na sua relação com as situações em que são produzidos, apropriados ou mobilizados. A diferença que esta posição apresenta em relação às epistemologias 'naturalistas' está na ampliação e transformação da ideia de que, se só podemos compreender e avaliar os saberes quando os abordamos como

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Noutro lugar, no mesmo artigo, Santos sugere a necessidade, no período de transição em que nos encontramos, de uma "epistemologia negativa ou residual" ou como "epistemologia da impossibilidade de uma epistemologia geral" (Santos, 2007b: 24). A epistemologia do Sul enquanto pragmatismo epistemológico será, assim, a forma que assume essa epistemologia de transição.

práticas, não se compreende por que certas práticas poderão ser excluídas dessa compreensão e avaliação por postularem o recurso a explicações ou interpretações que invocam entidades ou processos que uma forma particular de saber – a ciência moderna – rejeita ou caracteriza como inexistentes. É o caso, por exemplo, da referência a entidades sobrenaturais ou a forças que não podem ser descritas ou explicadas no quadro da cosmologia racionalista que enquadra a ciência moderna, mas são cruciais para as explicações do mundo, das coisas e dos seres que foram elaboradas no quadro de outras cosmologias e formas de envolvimento activo com o mundo. Se a demonstração da verdade de um enunciado ou da eficácia de uma acção está nas suas consequências, não fará sentido postular a exclusão *ex ante* de certas formas de descrição ou de explicação como falsas ou irracionais.

A emergência do próprio projecto de uma epistemologia do Sul deve ser compreendida como parte de uma história, de um percurso que parte do envolvimento crítico com as epistemologias dominantes associadas às ciências modernas, com as suas tensões, dinâmicas de debate e propostas de inovação, convergindo com o que Santos designou de crítica interna da ciência. Num segundo momento, a crítica das ciências passou a outro patamar, o da crítica a partir de saberes, conhecimentos e práticas que a epistemologia dominante caracteriza como não-científicos ou aos quais, sumariamente, nega qualquer valor cognitivo. Neste segundo momento, é a própria concepção da epistemologia como discurso normativo sobre as ciências, como lugar de elaboração de uma soberania epistémica que permite distribuir a qualidade do que é e não é conhecimento que é posta em causa. A consequência deste passo é, aparentemente, paradoxal. Se a epistemologia é um projecto hegemónico, de imposição de uma soberania epistémica, indissociável da ciência moderna, como entender um projecto alternativo que retoma a própria ideia de epistemologia para caracterizar de maneira positiva a diversidade das formas de conhecimento existentes no mundo e as condições da sua validade? Num texto recente, Santos aponta duas chaves que permitem responder a este aparente paradoxo. O primeiro é a caracterização da epistemologia do Sul como uma epistemologia geral da impossibilidade de uma epistemologia geral. Esta concepção é incomensurável com a de uma epistemologia que define a soberania epistémica, que atribui a uma forma de conhecimento o poder de definir a existência e a validade de todos os outros modos de conhecimento. O segundo é a formulação de um programa de investigação que implica reexaminar a epistemologia dominante a partir dos olhares novos ancorados nas experiências históricas e emergentes do Sul.

Estes podem ser os pontos de partida para, seguindo uma via aberta pelo próprio Boaventura de Sousa Santos em trabalhos anteriores, procurar um envolvimento activo e crítico com as versões da epistemologia do Norte que mais avançaram na crítica à epistemologia dominante, e que melhor poderão protagonizar um diálogo que tenha como horizonte a descolonização da reflexão epistemológica. As condições de viabilidade desse diálogo, contudo, estão ainda longe de ser realizadas. O que separa a crítica epistemológica produzida no Norte da epistemologia do Sul radica numa oposição mais ampla entre um *pensamento abissal*, associado ao projecto da modernidade, e uma diversidade de formas de pensamento que apontam para a emergência de um pensamento pós-abissal.

No que se refere à epistemologia, o pensamento abissal funda-se no que Santos designa de linha abissal epistemológica. A linha abissal epistemológica apresenta uma vertente interna e uma vertente externa. A primeira coloca todos os saberes e enunciados com pretensão a enunciados de conhecimento que não sejam reconhecidos pelas formas vigentes de exercício da soberania epistémica – sumariamente 'arrumados' do lado da não-ciência – como vectores de erro ou de ignorância, como crenças ou formas de superstição. A segunda vertente amplia essa desqualificação, seja através da apropriação de alguns desses saberes, mas condicionando a respectiva validação ao tribunal da soberania epistémica ou às soberanias particulares de diferentes domínios do saber certificado - veja-se, por exemplo, a transformação dos saberes locais sobre a biodiversidade em 'etno-ciências' -, seja eliminando-as ou àqueles(as) que são os sujeitos desses saberes, através de diferentes formas de epistemicídio - desde a evangelização e a escolarização ao genocídio ou à devastação ambiental. A transformação do saber e do conhecimento em algo que pode ser objecto de apropriação privada, separado dos que o produzem, transportado, comprado e vendido, sujeito a formas de direito de propriedade estranhas ao contexto em que esse saber ou conhecimento foi produzido e apropriado colectivamente corresponde, de facto, a uma operação de eliminação obscurantista de saberes e de experiências, em nome da sua racionalização e da sua subordinação aos cânones epistemológicos associados à ciência moderna. Esse resultado pode ser obtido, assim, através de dois caminhos: o da destruição física, material, cultural e humana, e o da incorporação, cooptação ou assimilação (Santos, 2007b: 9).

Perante este panorama, até que ponto e como será possível alimentar a esperança de um diálogo construtivo entre as formas de crítica epistemoló-

gica 'imanente' que têm marcado o debate no Norte e a epistemologia do Sul em construção?

Se as críticas 'naturalistas' e feministas e as orientações mais recentes dos estudos sociais da ciência têm procurado elucidar a relação constitutiva entre o epistemológico, o ontológico e o ético-normativo que caracteriza os saberes científico-técnicos modernos, é pouco clara a sua posição em relação aos 'outros' saberes, não-científicos, e às condições da sua validação. É certo que o que a crítica feminista tem designado de epistemologias 'posicionadas' ou situadas tem em atenção as diferentes configurações de saberes que são accionadas por actores específicos, incorporando histórias ou experiências colectivas, em circunstâncias ou situações particulares. Mas a validação desses outros saberes, como é sugerido pelos trabalhos de Harding, parece passar pela sua inclusão num repertório alargado de 'ciências' ou de saberes científicos, como se fosse necessário esse reconhecimento nos termos dos modos hegemónicos de conhecimento para que o diálogo entre os saberes se torne, senão possível, pelo menos produtivo. Seria legítimo perguntar se, perante estas posições, o mesmo não poderia dizer-se do recurso ao termo 'epistemologia' para falar das condições de produção, apropriação e validação das diferentes formas de saber. O problema só se coloca quando se pensa o uso de expressões como 'ciência' ou 'epistemologia' (ou 'filosofia', ou 'literatura', ou 'economia', ou 'política', ou 'religião'...) no modo de pensar 'categorial' próprio do pensamento abissal.<sup>17</sup> Ao passarem do pensamento abissal para uma constelação de pensamento pós-abissal, os termos são reapropriados no quadro de configurações de sentido e de contextos de práticas distintos. Não sendo possível, pelo menos na actual fase de transição, a eliminação pura e simples dos velhos termos e a sua substituição por termos radicalmente novos, toda a inovação conceptual ou categorial passará, necessariamente, por esse processo de reapropriação-transformação. Mas torna-se tanto mais importante, por isso, examinar de perto quais as transformações por que passam esses termos nesse processo, e o que eles passam a significar nas novas condições do seu uso. Uma das implicações dessa reapropriação do conceito de epistemologia é a sua vinculação, ancoragem ou enraizamento em experiências históricas que situam os seus protagonistas e que permitem vincular esse projecto a uma mais ampla 'constelação da libertação'. A epistemologia do Sul aparece como uma refundação radical da relação entre o

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A expressão 'pensar categorial' é tomada de empréstimo a Hugo Zemelman.

epistemológico, o ontológico e o ético-político a partir, não de uma reflexão centrada na ciência, mas em práticas, experiências e saberes que definem os limites e as condições em que um dado modo de conhecimento pode ser 'traduzido' ou apropriado em novas circunstâncias, sem a pretensão de se constituir em saber universal. Se todos os saberes são reconhecidos, a validade de cada um deles depende do modo como está vinculado às condições situadas e pragmáticas da sua produção e apropriação. As hierarquias dos saberes não podem ser definidas a partir da soberania epistémica de um modo de saber ou de uma instância 'externa' aos saberes, mas de forma pragmática, isto é, indissociável das práticas situadas de produção dos saberes. É este tipo de relação que define o que Santos designa de ecologia de saberes:

A ecologia de saberes não concebe os conhecimentos em abstracto, mas antes como práticas de conhecimento que possibilitam ou impedem certas intervenções no mundo real, e deixa de conceber a ciência como a referência ou ponto de passagem obrigatório para o reconhecimento de todos os saberes e conhecimentos. Deste modo, é a própria concepção do que é a epistemologia que é radicalmente transformada. Um pragmatismo epistemológico é, acima de tudo, justificado pelo facto de as experiências de vida dos oprimidos lhes serem inteligíveis por via de uma epistemologia das consequências. No mundo em que vivem, as consequências vêm sempre primeiro que as causas (Santos, 2007b: 28).

Se o que caracteriza a epistemologia do Sul é um pragmatismo epistemológico que privilegia as consequências em relação às causas, não será aqui que poderemos encontrar um ponto de convergência com as preocupações epistemo-onto-éticas das críticas 'naturalistas' e feministas à epistemologia? A influência – nem sempre reconhecida, mas nem por isso menos presente – do pragmatismo filosófico nessas críticas permite, pelo menos, fixar o ponto de partida possível de um exercício de tradução que poderá ajudar a identificar as preocupações comuns, mas também as concepções divergentes que movem os dois campos em diálogo.

#### Conclusão

Regressemos, para concluir, à proposta, mencionada mais acima, através da qual Boaventura de Sousa Santos procura dar corpo à tarefa de "construção epistemológica de uma ecologia de saberes" (Santos, 2007b: 33). O autor identifica "três conjuntos principais de questões, relacionados com a identificação de saberes, com os procedimentos que permitem relacioná-los entre si e com a natureza e avaliação das intervenções no mundo real que possibilitam" (ibid.). Em relação ao primeiro conjunto,

afirma-se que as questões suscitadas "têm sido ignoradas pelas epistemologias do Norte global" (ibid.). De facto, a afirmação é verdadeira, também, para os outros dois conjuntos. Enquanto projecto filosófico, a epistemologia do Norte, como foi recordado anteriormente, teve sempre como objectivo a identificação de uma forma particular de conhecimento, o conhecimento científico, e dos critérios que permitem demarcar a ciência de outros modos de conhecimento. De facto, é a própria atribuição da qualidade de 'conhecimento' a um modo de envolvimento ou de relação com o mundo que constitui o objectivo último da epistemologia. Daí que as interrogações de que fala Santos sejam relevantes para a epistemologia apenas enquanto permitem realizar o trabalho de demarcação que atribui à ciência um privilégio epistemológico que a define como o modo de produzir conhecimento verdadeiro sobre o mundo - e, consequentemente, o interesse por outros modos de conhecer apenas enquanto 'outros' da ciência, incapazes de estabelecer a distinção entre a verdade e o erro. Um programa como este não é capaz de reconhecer outros modos de conhecer, a não ser para submetê-los a uma forma de soberania epistémica que toma a ciência como modelo de toda a maneira verdadeira de conhecer.

Esta observação sugere a necessidade de um novo uso da palavra 'epistemologia', que passaria a designar, não um programa filosófico alternativo, mas o que Santos designa por programa alternativo de alternativas, opondo a todas as formas de soberania epistémica a noção de ecologia de saberes. Deparamos, aqui, com um exemplo do conhecido problema de ter de usar de modo subversivo as ferramentas conceptuais e teóricas do pensamento do Norte ou, como diz Santos (2007b: 33), de "como combater as linhas abissais usando instrumentos conceptuais e políticos que as não reproduzam". A resposta terá de ser pragmática: ao usar a expressão 'epistemologia do Sul', estamos a utilizá-la num quadro que não é o quadro familiar em que se entende o que é a epistemologia, mas que é adequado a interrogações novas que não é possível formular a partir do que Santos designa por pensamento abissal.

A vinculação (explícita) da proposta de uma epistemologia do Sul e do seu corolário, a concepção do universo dos saberes como uma ecologia, a uma concepção *pragmática* dos saberes, das formas da sua produção, validação, circulação, apropriação, partilha e avaliação, permite, ao mesmo tempo, assinalar a relevância de um pensamento alternativo de alternativas epistemológicas e encontrar as convergências que tornem viável e produtivo o diálogo com as formas mais recentes e mais inovadoras de crítica epistemológica

que têm aparecido em ligação com os estudos sociais da ciência, os estudos feministas e pós-coloniais e a filosofia 'naturalista' das ciências.

O pragmatismo advogado por Santos, porém, apesar das suas 'parecenças de família' com a corrente filosófica do mesmo nome, emerge de uma reconstrução radical que resulta do encontro entre as experiências de populações, grupos e colectivos subalternos, especialmente no Sul global, e o 'fazer trabalhar' as propostas de filósofos pragmatistas como William James e John Dewey para a crítica das epistemologias convencionais. É na referência explícita ao mundo e às experiências dos oprimidos como lugar de partida e de chegada de uma outra concepção do que conta como conhecimento ou como saber que a epistemologia do Sul confronta o pragmatismo com os seus limites. Esses limites são os limites da crítica da epistemologia no quadro do pensamento abissal.

#### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- BARAD, Karen (2007), Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham, NC: Duke University Press.
- BERNSTEIN, Richard J. (1991), The New Constellation. Cambridge: Polity Press.
- CALLEBAUT, Werner (1993), Taking the Naturalistic Turn: How Real Philosophy of Science is Done. Chicago: University of Chicago Press.
- CLOUGH, Sharyn (2003), Beyond Epistemology: a Pragmatist Approach to Feminist Science Studies. Lanham: Rowman and Littlefield.
- COLLINS, Harry M.; Evans, Robert (2002), "The Third Wave of Science Studies: Studies of Expertise and Experience", Social Studies of Science, 32 (2), 235-296.
- DEAR, Peter (2001), "Science Studies as Epistemography", in Jay A. Labinger; Harry Collins (orgs.), *The One Culture? A Conversation about Science*. Chicago: University of Chicago Press, 128-141.
- DEBAISE, Didier (org.) (2007), Vie et Expérimentation. Peirce, James, Dewey. Paris: Vrin.
- DEWEY, John (1977 [1908]), "Does Reality Possess Practical Character?", *The Middle Works*. Carbondale: Southern Illinois University Press, vol. 4, 125-142
- DEWEY, John (1991a [1938]), Logic: the Theory of Inquiry, The Later Works. Carbondale: Southern Illinois University Press, vol. 12.
- Dewey, John (1991b [1941]), "Propositions, Warranted Assertibility, and Truth", *The Later Works*. Carbondale: Southern Illinois University Press, vol. 14, 168-188.
- DICKSTEIN, Morris (org.) (1998), The Revival of Pragmatism: New Essays on Social Thought, Law and Culture. Durham, NC: Duke University Press.
- FLECK, Ludwik (1980 [1935]), Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Frankfurt am Main: Suhrkamp
- GIERYN, Thomas F. (1999), *Cultural Boundaries of Science: Credibility on the Line*. Chicago: University of Chicago Press.
- HARAWAY, Donna J. (1991), Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature. London: Free Association Books.
- HARAWAY, Donna J. (1997), Modest\_Witness@Second\_Millenium.FemaleMan@\_Meets\_ Oncomouse: Feminism and Technoscience. Nova Iorque: Routledge.
- HARDING, Sandra (org.) (2004), The Feminist Standpoint Theory Reader: Intellectual and Political Controversies. Nova Iorque: Routledge.
- HARDING, Sandra (1998), Is Science Multicultural? Postcolonialisms, Feminisms, and Epistemologies. Bloomington: Indiana University Press.
- HASKINS, Casey; Seiple, David I. (1999), Dewey Reconfigured: Essays on Deweyan Pragmatism. Albany: State University of New York Press.

- HICKMAN, Larry A. (1998), Reading Dewey: Interpretations for a Postmodern Generation. Bloomington: Indiana University Press.
- HICKMAN, Larry A. (2001), *Philosophical Tools for Technological Culture: Putting Pragmatism to Work.* Bloomington: Indian University Press.
- HOLLINGER, Robert; Depew, David (1995), *Pragmatism: from Progressivism to Postmodernism*. Westport: Praeger.
- KARSENTI, Bruno; Quéré, Louis (orgs.) (2004), La Croyance et l'Enquête. Aux sources du pragmatisme. Paris: Éditions de l'École des Hautes Études en Sciences Sociales.
- Keller, Evelyn Fox; Longino, Helen (orgs.) (1996), Feminism and Science. Oxford: Oxford University Press.
- LATOUR, Bruno (1991), Nous n'Avons Jamais Été Modernes. Paris: La Découverte.
- LATOUR, Bruno (1996), *Petite Réflexion sur le Culte Moderne des Dieux Fétiches*. Paris: Les Empêcheurs de penser en rond.
- LONGINO, Helen (1990), Science as Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific Inquiry. Princeton: Princeton University Press.
- LONGINO, Helen (2002), The Fate of Knowledge. Princeton: Princeton University Press.
- Lynch, Michael (1993), Scientific Practice and Ordinary Action: Ethnomethodology and Social Studies of Science. Cambridge: Cambridge University Press.
- LYNCH, Michael; Cole, Simon (2005), "Science and Technology Studies on Trial: Dilemmas of Expertise", *Social Studies of Science*, 35 (2), 269-311.
- MOL, Annemarie (2002), *The Body Multiple: Ontology in Medical Practice.* Durham, NC: Duke University Press.
- PEIRCE, Charles Sanders (1992), *The Essential Peirce*. Bloomington: Indiana University Press.
- PRATT, Scott L. (2002), *Native Pragmatism: Rethinking the Roots of American Philosophy*. Bloomington: Indiana University Press.
- ROUSE, Joseph (1996), "Beyond Epistemic Sovereignty", in Peter Galison; David J. Stump (orgs.), *The Disunity of Science: Boundaries, Contexts, and Power*. Stanford: Stanford University Press, 398-416.
- ROUSE, Joseph (2002), *How Scientific Practices Matter: Reclaiming Philosophical Naturalism.* Chicago: University of Chicago Press.
- ROUSE, Joseph (2004), "Barad's Feminist Naturalism", Hypathia, 19 (1), 142-161.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1987), Um Discurso sobre as Ciências. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1989), *Introdução a uma Ciência Pós-moderna*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2000), *Crítica da Razão Indolente: Contra o Desperdício da Experiência*. Porto: Edições Afrontamento.

- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003a), Conhecimento Prudente para uma Vida Decente: 'Um Discurso sobre as Ciências' Revisitado. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003b), Democratizar a Democracia: os Caminhos da Democracia Participativa. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003c), *Produzir para Viver: os Caminhos da Produção Não Capitalista*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2004a), Reconhecer para Libertar: os Caminhos do Cosmopolitismo Multicultural. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2004b), Semear Outras Soluções: os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (orgs.) (2005), *Trabalhar o Mundo: os Caminhos do Novo Internacionalismo Operário*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006), A Gramática do Tempo: para uma Nova Cultura Política. Porto: Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2007a), Cognitive Justice in a Global World: Prudent Knowledges for a Decent Life. Lanham: Lexington Books.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2007b), "Para além do Pensamento Abissal: das Linhas Globais a uma Ecologia de Saberes", *Revista Crítica de Ciências Sociais*, 78, 3-46. Capítulo 1 deste volume.
- SCHIEBINGER, Londa (1999), Has Feminism Changed Science? Cambridge. MA: Harvard University Press.
- SEIGFRIED, Charlene Haddock (org.) (2002), Feminist Interpretations of John Dewey. University Park: Pennsylvania State University Press.
- SHUSTERMAN, Richard (org.) (2004), The Range of Pragmatism and the Limits of Philosophy. Malden: Blackwell.
- STENGERS, Isabelle (1996), Cosmopolitiques. Tome1. La Guerre des Sciences, Paris: La Découverte/Les Empêcheurs de penser en rond.
- TAYLOR, Peter J. (2008), Agency, Structuredness, and the Production of Knowledge within Intersecting Processes (inédito).
- WEST, Cornel (1989), The American Evasion of Philosophy: a Genealogy of Pragmatism. Madison: University of Wisconsin Press.

## CAPÍTULO 7

# O DEBATE SOBRE O 'ENCERRAMENTO DO *IJTIHAD*' E A SUA CRÍTICA

Liazzat J. K. Bonate

Os conceitos de *direito islâmico* ou de *lei islâmica* não eram conhecidos no mundo islâmico antes do século XIX, quando os académicos europeus adaptaram estas noções ocidentais à teoria jurídico-legal do Islão (Khalafallah, 2001: 144). De facto, a concepção e a prática jurídica tomaram as mais variadas formas ao longo da história e entre os diferentes pontos geográficos e culturais muçulmanos. Mas o termo *fiqh* é geralmente usado para indicar o *corpus* da literatura que lida com os métodos e o processo da legislação e, muitas vezes, o *fiqh* é identificado também com a jurisprudência ou ciência da lei islâmica pelos académicos ocidentais. O termo *Shari'a*, por outro lado, indica o princípio da legalidade no sentido lato em referência ao código religioso do Islão.

Neste artigo, pretende-se discutir uma das teorias da jurisprudência islâmica clássica, conhecida como do 'encerramento dos portões do *ijtihad*' (*Insidad Bab al-Ijtihad*) ou a teoria da abdicação do uso da razão humana para fins de extrapolação da lei a partir das fontes islâmicas. Sobretudo os académicos orientalistas observavam que os legistas islâmicos chegaram a um consenso (*ijma*) no século X que impedia o exercício do *ijtihad*. Por exemplo, Joseph Schacht (1964: 70-71) e Noel J. Coulson (1964: 80-81), que partilhavam esta posição com muitos outros académicos do seu tempo, defendiam que, a partir desse século, o direito do *ijtihad* foi substituído pelo dever do *taqlid* ou da imitação, e isto alegadamente conduziu não só a uma estagnação e falta da criatividade no pensamento jurídico-legal, mas ao declínio gradual da civilização islâmica.

No entanto, mais recentemente outros investigadores têm vindo a apontar que quer o *ijtihad*, quer a criatividade jurídico-legal deixaram alguma vez de ser praticadas por muçulmanos. As posições destes investigadores contemporâneos estão reflectidas neste texto.

#### 1. A formação da Jurisprudência Sunni

O Profeta Muhammad foi o fundador de uma sociedade baseada nos ideais do Islão, e, ao longo da vida, serviu de intermediário entre os humanos e a

vontade divina. A partir da sua morte, em 632, os muçulmanos enfrentaram o dilema de resolver as questões do seu quotidiano em conformidade com as exigências da Shari'a na ausência de um mediador vivo. O al-Qur'ão, o livro da revelação divina, apesar de conter uns 500 versículos sobre as questões do direito e da legislação, é, basicamente, um livro de prescrições morais e religiosas. Como tal, não podia responder a todas os problemas suscitados pela expansão e a complexidade crescente da sociedade islâmica (Hallaq, 1997: 3). A partir do reino dos Umaiades (661-750), os estudiosos islâmicos, ou 'ulam, 1 concentraram-se na compilação dos ditos e feitos do Profeta Muhammad (sunna) em manuais de Hadith (Hallaq, 1997: 9-12). Com a ascensão ao poder da dinastia dos Abássidas, em 750, alguns 'ulama foram convidados para conselheiros do governo. Nessa altura, o califa Harun al-Rashid (786-809) estabeleceu um poder judicial centralizado, nomeando Abu Yusuf (m. 798) como principal juiz do Estado (o qadi al-qudat). O qadi al-qudat exercia uma autoridade judicial (wilayat al-gada) na qualidade de hakm (o administrador soberano) (Kamali, 1993: 55).

O corpo da doutrina jurídico-legal começou a ser construído neste período pelos 'ulama, que se empenharam na sistematização das metodologias a serem aplicadas ao al-Qur'ão e aos Hadith. Como assinala Coulson (1964: 82), a jurisprudência islâmica clássica não cresceu a partir da prática de tribunais, mas desenvolveu-se a partir de discussões teóricas dos intelectuais. Os 'ulama acabaram por formar escolas jurídicas,<sup>2</sup> entre as quais se destacam a de Kufa, no Iraque, e a de Medina. Estas escolas tiveram um impacto assinalável no desenvolver da jurisprudência islâmica sunni (Coulson, 1964: 37-52). Embora ambas as escolas fossem enriquecidas por contribuições intelectuais de vários juristas, a fundação da escola de Kufa é atribuída a Abu Hanifa (m. 767) e a da Medina a Malik ibn Anãs (m. 796). Mas é facto Muhammad ibn Idris al-Shafi'i (767-820), residente do Cairo, o grande arquitecto da jurisprudência islâmica (usul al-figh): coube-lhe a ele introduzir alguma uniformidade na sua teoria e metodologia (Schacht, 1964: 48; Coulson, 1964: 53-61; Makdisi, 1991: 5-47; Hallaq, 1997: 18-21). Depois de Shafi'i, todos os actos legais passaram a ser avaliados com referência a cinco categorias que são a base da Shari'a, tal como ela é conhecida hoje: 1) os actos compulsivos ou obrigatórios (fard wajib), impostos inequivocamente por Deus sobre os indivíduos (fard 'ayn) e

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pl., sing., 'alim, os detentores do conhecimento, 'ilm, sobre as escrituras sagradas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sing., madhhab, pl., madhhahib.

sobre a comunidade no seu todo (*fard kifaya*); 2) os actos recomendáveis (*mustahabb*), que acarretam uma recompensa, mas cuja omissão não é castigada; 3) os actos permissíveis (*mubah*), que são actos cuja omissão ou realização são igualmente indiferentes, isto é um muçulmano pode optar livremente entre as duas possibilidades; 4) os actos impugnáveis (*makruh*), que são recompensados quando omitidos e punidos quando cometidos; e 5) os actos proibidos (*haram*), que são invariavelmente castigados quando cometidos (Lambton, 1981: 2; Hallaq, 1997: 40-41).

Al-Shafi'i também regularizou as principais fontes ou 'raízes' (usul) da legislação, estatuindo que as leis podem ser derivadas somente das escrituras sagradas do al-Qur'ão e da Sunna do Profeta Muhammad, que mutuamente se complementam no teor e na hermenêutica. A Sunna, que significa a tradição e os precedentes, tinha até então muitas conexões com a Arábia pré-islâmica, mas Al-Shafi'i ligou-a invariavelmente ao Islão, limitando-a às tradições do Profeta Muhammad registadas em Hadith. A extrapolação das decisões jurídicas a partir das escrituras sagradas deve ser feita somente por um mujtahid, cuja qualificação incluía o conhecimento profundo da língua árabe, dos conteúdos jurídicos do livro sagrado e da teoria de naskh (abrogação). O jurista deve usar a Sunna na interpretação daqueles versos Qur'anicos que têm um significado e uma linguagem ambíguos e, se não houver uma Sunna apropriada, deve saber se houve algum consenso (ijma) a respeito do caso. O ijma é, geralmente, de toda a comunidade islâmica (umma), mas, em particular, da colectividade dos juristas da mesma geração qualificados para exercer o ijtihad (os mujtahids) (Coulson, 1964: 60; Hallaq, 1997: 75-81). Se já houve um ijma, o jurista deve seguir a sua deliberação. Se não, ele deve usar o método da dedução analógica (qyias) ou empregar o seu raciocínio e a sua interpretação criativa (ijtihad) sobre os textos sagrados, para chegar a uma deliberação jurídica.

Em relação às decisões jurídicas, al-Shafi'i argumentava que elas possuiam carácter obrigatório quando baseadas em textos claros e não ambíguos e, no caso de *Hadith*, quando esta foi amplamente transmitida e aceite (Coulson, 1964: 55-58; Hallaq, 1997: 22-30). No caso em que os textos eram ambíguos e o jurista chegasse a uma sua deliberação a partir de *qyas* ou *ijtihad*, essa deliberação não possuia carácter obrigatório, podendo ser sujeita a discordância e a apelação.

O qyias não foi aceite unanimemente por toda a camada dos 'ulama, e alguns, como Ahmad ibn Hanbal (m. 855), insistiram na primazia do al-Qur'ão e das Hadith como únicas fontes da lei (Coulson, 1964: 71; Hallaq,

1997: 32-33). Comparativamente a ibn Hanba e al-Shafi'i, Abu Hanifa e Ibn Malik atribuíam maior importância às fontes suplementares da lei. Por exemplo, ibn Malik reconhecia o *istislah*, uma deliberação legal justificada por interesse público (*al-masalih al-mursala*) (Hallaq, 1997: 112). Ao mesmo tempo, os seguidores de Abu Hanifa podiam recorrer à *istihsan*, ou princípio da preferência jurídica nas suas deliberações (Coulson, 1964: 91).

Várias são as discrepâncias existentes entre as quatro escolas, escolas estas que foram emergiram em diferentes contextos socio-geográficos e tomaram os nomes dos seus supostos fundadores, nomeadamente: de Abu Hanifa (hanafi), de Malik ibn Anãs (maliki), de al-Shafi'i (shafi'i) e de ibn Hanbal (hanbali). A coexistência tolerante e o reconhecimento mútuo destas escolas, apesar das diferenças, foram selados por uma ijma baseada no princípio do ikhtilaf (a aceitação da diversidade), que as legitimou como quatro escolas ortodoxas Sunni. A formação destas madhhahib no século X, de acordo com Schacht (1964: 70-71), assinala

[...] um momento em que os estudiosos de todas as escolas sentiram que as perguntas essenciais tinham sido discutidas por completo e esclarecidas em definitivo, estabelecendo-se então gradualmente um consenso (ijma) nos termos do qual, a partir desse momento, ninguém poderia ser julgado detentor das qualificações necessárias para o exercício e aplicação do raciocínio independente (ijtihad) sobre a lei, e toda a actividade futura teria que ser confinada à explanação, aplicação, e interpretação da doutrina [...] da maneira como ela tinha sido estabelecida de uma vez para sempre.<sup>3</sup>

Assim, pôs-se em prática o regime de *taqlid*, e os juristas, alegadamente, abandonaram a sua criatividade independente, transformando-se em meros imitadores (*muqallid*). A partir de então, eles demonstravam, na sua quase totalidade, "*uma adesão servil não somente à substância mas também à forma e à organização da doutrina de maneira como ela fora elaborada pelos seus predecessores*" (Coulson, 1964: 84). De acordo com Schacht, Coulson e outros académicos fundadores da disciplina do *Direito Islâmico* no ocidente, a actividade dos juristas teria ficado – a partir de então – reduzida à uma análise detalhada dos critérios já estabelecidos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Todas as traduções do inglês são da autora.

### 2. O Encerramento do Ijtihad"e a Teoria Jurídica

Embora não tenha desenvolvido este tema em detalhe, e apesar de acrescentar elementos contraditórios ao argumento citado anteriormente, Schacht (1964: 72-73) não deixa de referir que, posteriormente ao estabelecimento do taqlid, a actividade jurídica "não era menos criativa" e "não faltou à lei islâmica a criatividade e o pensamento original".

De facto, os investigadores contemporâneos convergem na opinião de que nem a criatividade jurídico-legal nem o ijtihad alguma vez cessaram. Entre eles, Bernard Weiss (1978: 208-9) indica que, em princípio, nem podia haver nenhuma barreira permanente para o exercício do ijtihad, pois a evolução histórica da jurisprudência islâmica mostra que ela foi capaz de enfrentar as situações novas e, face aos novos factos que surgiam, foi capaz de continuamente produzir deliberações legais que reflectiam estas situações. Como prova manifesta do exercício ininterrupto do ijtihad, Rudolph Peters (1984) catalogou uma cadeia de mujtahids ao longo de toda história do Islão, com especial destaque para os séculos XVIII a XIX. Reforçando a opinião de Peters, Wael B. Hallag (1984) cita outros tantos mujtahids, e menciona que a questão do encerramento do ijtihad em si emergiu na literatura jurídica islâmica muito mais tarde (nos séculos XII ou até XVI) do que os orientalistas inicialmente pressupunham - o século X. Sobretudo, Hallaq identifica a predominância do ijtihad face às reivindicações de determinados juristas quanto ao facto de deverem ser eles próprios os mujtahids e até os mujjaddids (os que renovam o compromisso com o Islão ou reedificam o Islão no início de cada século), e com o reconhecimento, por alguns destes juristas da existência de outros mujtahids e dos respectivos mujjaddids ao longo dos séculos.

Refutando qualquer possibilidade de abolição do *ijtihad*, Hallaq (1984: 5) argumenta que tal acto seria considerado ilegal, pois Deus impôs a sua obrigatoriedade (*fard kifaya*) a qualquer pessoa capaz. Deus também determinou que o praticante do *ijtihad* será sempre retribuído. Se o seu *ijtihad* for correcto, o *mujtahid* será recompensado duas vezes no mundo do além e, se for errado, será recompensado uma vez, pelo seu esforço e por cumprir a sua obrigação. Mesmo um pecador que exerça a *ijtihad* verá garantido o seu lugar no paraíso (Faruki, 1962: 152-166; Hasan, 1976: 16-17, 25).

Weiss (1978: 209) e Hallaq (1986: 132) oferecem ambos argumentos puramente teóricos sobre o consenso (*ijma*) em torno do encerramento do *ijtihad*, afirmando que isto seria tanto logicamente impossível quanto ilegal, não só porque o *ijtihad* é *fard kifaya*, mas também porque o *ijma* é uma fonte da lei (*usul*) sujeita ao *ijtihad*, e cada *ijma* significa não o fim, mas o início do

novo *ijtihad*. A teoria jurídica islâmica ou ciência de *usul al-fiqh*, é, de facto, composta por compêndios que focam os modos de usar o *ijtihad*, o que por si constitui o método central e uma condição *sine qua non* de *usul al-fiqh*. Só através do *ijtihad* pode o jurista chegar a uma decisão judicial. Sendo assim, o encerramento do *ijtihad* significaria uma aplicação deficiente ou imperfeita da *Shari'a* – algo inaceitável no Islão –, ou torná-la-ia impossível.

De acordo com Weiss (1978: 208), a declaração do encerramento do *ijtihad* e a implementação do *taqlid* foram mais um acaso da história do que uma exigência das fontes teóricas. Indo mais adiante, e assinalando que, na teoria jurídica, os *muftis* (jurisconsultos) e os *qadis* (juízes) devem ser obrigatoriamente *mujtahids*, Hallaq (1986: 135-36) aponta que as razões para tal declaração devem ser procuradas fora do campo teórico-jurídico. A hipótese deste autor é que esta declaração esteve intimamente ligada, desde a queda do califado no século XI, à ideia da chegada iminente do Dia do Juízo Final; a partir desta altura os *'ulama* transformaram-se na única força capaz de unir a sociedade islâmica, mergulhada numa crise sócio-politica generalizada (Hallaq, 1986: 134-135, 137-40). Neste contexto, os *'ulama* acreditavam que os *mujthids* do calibre de al-Shafi'i, por exemplo, tinham deixado de existir e, como não havia *mujtahids*, logicamente os portões do *ijtihad* ficariam encerrados.

## 3. Ijtihad e Taqlid: Hegemonias em Concorrência

Frank E. Vogel (1993) e Baber Johansen (1993) criticaram Peters e, sobretudo, Hallaq por se concentrarem na importância da cadeia de *ijtihad* e na literatura teórica de *usul* (os livros que retratam a metodologia da lei) e de *mutun* (os manuais de *madhhahib*), factores que tiveram pouca importância na aplicação real das leis. Johansen (1993: 31) aponta que os *mutun* são textos escritos para ensinar e treinar os juristas, e que os *usul* apenas cobrem as fontes e os métodos da lei, não oferecendo ambos os géneros suporte algum para demonstrar a aplicação prática da jurisprudência.

Johansen (1993: 29-30) refere também que a discussão do encerramento do *ijtihad* entre os juristas citados por Hallaq não teve qualquer influência prática no desenvolvimento dos sistemas normativos da lei, embora Hallaq (1986: 140) tenha opinado que "a controvérsia em torno da extinção dos mujtahids e do encerramento do *ijtihad* situava-se no campo da teoria jurídica e não da prática da lei". Vogel (1993: 399), por seu turno, explicando este 'paradoxo' no estudo de Hallaq, sugere que os 'ulama da elite podiam exercitar o *ijtihad*, "se tivessem capacidade e coragem", "enquanto, no funcionamento quotidiano do sistema jurídico", o taqlid, "abrangia o qadis e os muftis comuns, e não a elite".

Ambos os autores partilham a ideia de que o *ijtihad* e o *taqlid* não representaram momentos lineares ou mutuamente exclusivos da história islâmica; pelo contrário, são duas hegemonias que estiveram e continuam em concorrência perpétua. Enquanto o *ijtihad* dominou durante o período formativo da lei islâmica, o *taqlid* ganhou supremacia aproximadamente a partir do século XII. Os dois regimes surgiram como resposta às necessidades imediatas da sociedade muçulmana nos períodos respectivos e, assim, cada um deles estabeleceu a sua área de domínio: enquanto o *ijtihad* prevaleceu no campo teórico da lei, o *taqlid* – como o corpo concreto das regras dos *madhhahib* – transformou-se num método de aplicação prática da lei, moldada por e para a sociedade, mesmo quando se esta lei, em princípio, estivesse limitada pela ordenação suprema de Deus e pelas doutrinas das *madhhahib*. Assim, o regime de *taqlid* não constituiu uma fase de involução da jurisprudência islâmica na Idade Média; pelo contrário, é sinónimo da sua evolução (Vogel, 1993; Johansen, 1993; Kamali, 1993; Jackson, 1996).

A ascensão do taqlid na sociedade muçulmana reflectiu também a intervenção crescente do Estado nos assuntos jurídicos. Jackson (1996: xxvi-ii) acredita que, depois de os mu'tazila<sup>4</sup> terem conseguido angariar o apoio do governo e impôr a Inquisição (al-mihnah) nos anos de 833-48, os juristas, a fim de defender a teologia jurídica e a primazia da lei perante a teologia especulativa e a ética mu'tazilita, foram forçados a cerrar fileiras e amalgamar as múltiplas madhhahib existentes em quatro escolas maiores. Para este autor, graças ao consenso (ijma), as quatro escolas ganharam ampla legitimidade. Reconhecendo a unidade e a diversidade destas escolas, o ijma garantiu a sua sobrevivência perante a teologia especulativa e o racionalismo mu'tazila, ao qual as instituições de madhhahib se opuseram, enfrentando assim o Estado. O ijma das madhhahib, por outras palavras, fez da lei, e não da teologia, o factor legitimador no Islão.

De acordo com Calder (1993: 242-3), o estabelecimento das madhhahib definiu os juristas como uma classe e reforçou "o abismo entre aqueles que sabem, que têm direito a debater, e aqueles que não sabem". Na base do ijma, as madhahib estabeleceram as opiniões que iriam prevalecer a partir de então no domínio da lei, proscrevendo ou invalidando todas as conclusões e opiniões que ficaram fora deste. O efeito final do ijma foi possibilitar a diminuição das escolas jurídicas existentes e tornar mesmo impossível o surgimento de novas

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sobre este tema, veja-se Hourani, 1995 e Martin, Woodward e Atmaja, 1997.

(Hallaq, 1984: 11-12). Neste período inicial, o jurista individual permaneceu autónomo e pôde praticar o *ijtihad* independentemente, pois não havia interesse em amarrar os juristas a um corpo específico de regras. Neste contexto, ser membro de uma *madhhab* significava apenas aceitar a primazia da lei como um ideal. Isto reflectiu-se nas opiniões de vários estudiosos islâmicos, tais como, Abd al-Jabbar (m. 1024), Ibn Abd al-Barr (m. 1070), al-Khatib al-Bagdadi (m. 1058), Juwayni (m. 1085), entre outros.

Já no século XIII, as *madhhahib*, tornando-se num "corpo específico de regras jurídicas concretas", deixaram de ser o enquadramento de um método de raciocínio jurídico (Jackson, 1996: xxx). A partir de então, o taqlid, como regime, ganhou hegemonia sobre as *madhhahib*, como forma de perpetuar a sua existência e oferecer-lhes a sua autoridade.

O desejo de preservar a madhhab em simultâneo como alternativa ao Estado e repositório da autoridade jurídica ajudam a explicar o estabelecimento do regime de taglid. De acordo com Jackson (1996: 70), neste período o reconhecimento da legitimidade mútua entre as madhhahib com base na ijma foi quebrado por uma intervenção crescente do Estado sobre o sistema religioso. Os sultões saljuques (1169-1250) e mamelucos (1250-1517) do Egipto ligaram a classe do 'ulama às instituições do Estado (Lapidus, 1988: 353). À conquista do Egipto fatimida e xiíta por Saladino, um sultão saljuque, em 1169, seguiu-se a imposição do sunismo. Saladino introduziu também a madhhab hanafita no Egipto, até então dominado pelo xiísmo e pela madhhab shafi'i, recrutando proeminentes qadis e muftis hanafitas, trazidos do exterior. Embora os Saljuques adoptassem uma política de tratamento igualitário de todas as madhhahib, na prática a escola hanafita conheceu uma posição sóciopolítica privilegiada face às restantes madhhahib (ibid.). Os sultãos mamelucos seguiram a mesma política. Quando o Sultão Baybars (1260-70) se transformou num shafi'ita, esta madhhab ganhou influência e poder no seio do seu estado. Shihab al-Din Al-Qarafi (m. 1285) e Taqi al-Din ibn-Taymiyya (1263-1328), pertencentes às madhhahib malikita e de hanbalita respectivamente - ambas supostamente 'marginalizadas' pelo Estado - argumentavam que a associação de uma madhhab ao Estado tinha por consequência que o corpo de regras dessa madhhab ganharia uma posição preferencial na sociedade. Tanto o significado quanto o valor do ijma foram, assim, desafiados e diminuídos.

A transformação das *madhhahib* em corporações profissionais (grémios) garantiu, no entanto, de certa forma a continuidade desta *ijma* (Jackson, 1996: 70-73, 103-112; Makdisi, 1990: 125). Quando a *madhhab* adquiriu um estatuto corporativo – com capacidade para conferir alguma protecção

aos seus membros e às suas doutrinas –, esta transformação teve lugar num contexto onde todos os tipos de interpretações jurídicas poderiam ocorrer. Makdisi (1990: 131) argumenta que uma madhhab, tal como qualquer corporação, está estruturada hierarquicamente, apresentado três graus: o neófito (mutaffaqih), o estudante graduado (sahib) e o mestre/professor (mufti/mudarris). Cada madhhab possuia um mestre dirigente (o ra'is). Os ra'is, mudarris ou mufti de cada madhhab, frequentemente considerados como os mujtahids fi' l madhhab, <sup>5</sup> emitiam opiniões individuais, que se transformavam depois em opiniões gerais da sua escola. Reconhecendo os imamos (fundadores) de cada madhhab como os mujtahids absolutos e independentes (mujtahid mutlaq), os ra'is e muftis das madhhahib não reivindicavam, no entanto, este papel para si, sendo talvez a única excepção o caso de Suyuti (1445-1505) (Hallaq, 1984-29-33).

Entretanto, os relatos históricos demonstram que o poder executivo dos califas não reforçou sempre as decisões judiciais e, frequentemente, os califas exerceram o seu próprio poder discricionário (Kamali, 1996: 56). Coulson (1964: 121) assinalou que, embora o dever de julgar com imparcialidade completa fosse exigida pelo próprio *al-Qur'ão*, o relacionamento entre o poder judicial e o poder executivo era tal que tornava impossível a aplicação plena deste princípio.

A pluralidade de escolas jurídicas e a diversidade das suas doutrinas causavam também confusão e disparidade nas decisões dos tribunais, o que conduziu o governo muçulmano a adoptar uma das escolas como 'a' *madhhab* oficial do Estado. Mesmo um defensor tão lídimo do *ijtihad* como o jurista al-Mawardi (974-1058) defendeu que as necessidades práticas 'requeriam' que cada juiz (*qadi*) seguisse uma escola particular da lei nas suas deliberações (Vogel, 1993: 400). Por esta razão, Vogel (1993: 398) relaciona a transformação dum *qadi-mujtahid* em um *qadi-muqallid* com a emergência do Estado muçulmano.

Entre os séculos X e XIII, os estudiosos islâmicos seguiam formulações diferentes a respeito da liberdade de *qadi* (Hallaq, 1984). Mas a ideia de que os *mujtahids* eram inalcançáveis foi alastrando, em paralelo com a ideia da necessidade de os *qadis* assumirem autoridade sobre todo o Estado. A crescente intervenção do Estado no sistema judiciário tornou o lugar de *qadi* indesejável para muitos *mujtahids*, que declinavam com notável frequência o

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ou seja, os *mujtahids* dentro de uma *madhhab*.

exercício desta função. Como consequência, e como refere Makdisi (1985: 87), a necessidade de novos *qadis* foi preenchida através do recrutamento dos juristas menos qualificados (*muqallids*).

Os exemplos citados por Vogel (1993), Kamali (1993) e Jackson (1996) ilustram como o taqlid começou a ganhar supremacia sobre a instituição do juiz (qadi). Jackson (1996: 152-162), a partir do estudo dos textos de diferentes juristas dos séculos X a XIII, atesta como a exigência de um qadi ser um mujtahid foi gradualmente abandonada a favor de ele ser apenas um muqallid. Por outro lado, Vogel (1993: 398-401) mostra que a decisão de um qadimujtahid não era obrigatória (hukm), mas apenas zanni (incerta), e, portanto, dificilmente aplicável na prática. O facto de um qadi ser o mujtahid significava que a sua opinião individual (ijtihad) tinha mais um carácter de recomendação ou parecer, do que propriamente de decisão judicial. Este facto levou Ibn Muqaffa (m. 757) a queixar-se da existência de uma "multiplicidade de decisões legais ou jurídicas que eram mutuamente contraditórias". O processo judicial foi também complicado pela liberdade dos leigos de escolher entre os diferentes gadis e as respectivas opiniões. Makdisi (1985: 82) refere que um ijtihad individual tanto podia ser seguido por um leigo como podia ser rejeitado; ou seja, esse ijtihad não era hukm.

Ao mesmo tempo, o conceito de que todos os *mujtahids* eram livres e independentes gerou uma certa confusão a respeito da aplicação da lei a todo um espaço geo-político, fosse este uma cidade ou a um estado; em paralelo, abriu espaço para a corrupção e arbitrariedade judicial, negando igualmente aos litigantes a previsibilidade da lei. Isto significou que, no que concerne aos conteúdos jurídicos das decisões judiciais, cada *qadi* ficou limitado pelas opiniões da sua respectiva *madhhab*. Quando um *qadi* optava seguir o parecer de uma dada *fatwa* endossada pela sua *maddhab*, o seu acto de escolha transformava este parecer de uma *fatwa* numa decisão judicial (*hukm*).

Neste sentido, a emergência do *taqlid* vinculou o jurista a uma escola específica do direito, ao mesmo tempo que produziu uma solução para as dificuldades práticas que o Estado enfrentava quanto à aplicação da lei. Mas isto também facilitou que as opiniões dos juristas individuais adquirissem o estatuto de uma decisão judicial (*hukm*). O jurista falava agora em nome de uma escola reconhecida pelo *ijma*, que legitimava as *madhhahib* existentes. Em comparação ao conceito de *zann*, o *ijma* era infalível e obrigatório, e

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fatwā (plural fatāwā) – parecer jurídico produzido pelo mufti.

baseava-se no princípio de que "a minha comunidade nunca concordará num erro" (al-Qur'ão, 4: 115). Consequentemente, quando Hallaq (1984: 4) afirma que "[...] o mujtahid pode tentar, empregando o procedimento do qiyas (analogia), descobrir o julgamento (hukm) de um caso sem precedente (far'; pl. furu')", ele contradiz a opinião generalizada de que um ijtihad individual é zanni (incerto e falível) (Faruki, 1962: 26-27; Hasan, 1976: 61-63).

Apesar do reconhecimento de que o taglid era um modus vivendi dominante na jurisprudência deste período, a prática do ijtihad não foi totalmente abandonada. Isto significa que não houve - nem podia haver - um 'encerramento dos portões do ijtihad'. A prática contínua de ijtihad pode ser ilustrada a partir da evolução da instituição de mufti (jurisconsulto) (Hallaq, 1997: 123). Se, a partir do século XIII, a opinião do qadi se tornou numa decisão judicial obrigatória (hukm), a fatwa do mufti continuou a ser "não-deliberativa e sujeita a contestação" (Jackson, 1996: 143). Consequentemente, se o ijtihad individual dum qadi ficou limitado quer pela sua madhhab, quer pelo Estado, um mufti, embora teoricamente devesse seguir o corpo das regras da sua madhhab, na prática, gozando dum estatuto muito elevado na sua madhhab, continuou a ser um mujtahid independente tanto do Estado, quanto da madhhab. Esta situação manteve-se, pelo menos, até ao século XVI. Nessa época os Otomanos começaram a nomear um mufti a nível do Estado, altura em que a decisão jurídica dum mufti se transformou num hukm também (Makdisi, 1983: 87; Makdisi, 1990: 122; Johansen, 1993: 34).

O mufti, através do seu ijtihad independente e absoluto, produzia mudanças legais tanto teóricas quanto práticas (Makdisi, 1990:131). Schacht e Coulson estavam bem cientes desta função do mufti e das fatawa. Schacht (1964: 74-74) descreve-os como uma contribuição importante "para o desenvolvimento doutrinal da lei islâmica", e Coulson (1964: 140-42; 148) nota que esta intervenção causou de facto, "modificações consideráveis na doutrina restrita clássica". Infelizmente, ambos os autores não desenvolvem as suas opiniões a este respeito.

Johansen (1993: 29-49) sublinha que estas mudanças, que tomaram a forma de novas interpretações, foram incorporadas na literatura jurídica medieval de *fiqh*, constituídas por *mutun* e *usul*. Esta literatura foi, gradualmente, enriquecida com as interpretações acima mencionadas das *madhhahib*, e incorporada em géneros literários novos, tais como os *shuruh* (comentários) e as *fatawa*. Johansen estudou alguns destes documentos datados de entre os séculos XI a XV, que reflectem em particular as mudanças jurídicas dentro da *madhhab hanafi* em relação ao imposto fundiário e ao aluguer de terra.

De facto, as leis hanafi do período anterior indicavam que o imposto devia ser fixado sobre todas as terras aráveis. Todavia, no século XII, os juristas da Ásia Central já faziam uma diferenciação entre as terras usadas pelos camponeses para a produção e as que pertencem aos proprietários que tiravam proveito das rendas colectadas, e dos respectivos impostos (Johansen, 1993: 40). Entre os séculos XV e XVIII, os juristas hanafi do Egipto e Síria acharam que a regra relativa ao imposto fundiário deliberada pelos fundadores da sua escola já não se aplicava a estes países. Esta nova opinião divergia claramente da doutrina fundamental da escola hanafi, e entre os muftis discutiu-se afincadamente das razões pelas quais a antiga doutrina fora substituída por uma nova. A nova doutrina dava conta das necessidades sociais e económicas que justificavam uma mudança na lei. Os muftis afirmavam "que as fatawa podem diferir da tradição anterior, e podem até negligenciá-la; e podem desenvolver doutrinas novas e impô-las aos qadis" (Johansen, 1993: 35-6).

No geral, não há nenhuma dúvida de que os *muftis* não discutiam as doutrinas das suas escolas como um *corpus juris* inalterável, mas antes como uma tradição em permanente mudança, que deveria ser ajustada e adaptada às mudanças do tempo e da sociedade. Tudo indica que o princípio de *taqlid* não é aplicável aos *muftis* e às *fatawa*. Um bom exemplo disto é a actividade jurídica de Ibn-Taymiyya, que, nos seus trabalhos, clamou por um rigoroso *ijtihad* radical (Makari, 1983: 87). Victor E. Makari menciona que Ibn Taymiyya, na qualidade de *mufti*, era claramente um *mjutahid mutlaq*, absoluto e independente, apesar de sublinhar constantemente a sua pertença à escola hanbali. Este ponto é reforçado por Benjamin Jokisch (1997), que, concentrando a sua pesquisa nas *fatawa* de ibn Taymiyya, revela que estas frequentemente contrariavam as posições estabelecidas pela escola hanbali e tinham um espírito sobejamente inovador e uma interpretação independente e original (Jokisch, 1997: 129).

Os juristas medievais declararam expressamente que o *muft*i, ao contrário do *qadi*, tinha todo o direito de discutir os motivos, a consciência religiosa, e as intenções ou, por outras palavras, "os aspectos internos" (al-batin) dum crente. Somente quando um *mufti* era chamado a emitir uma orientação legal para um caso trazido perante o *qadi*, é que ele devia referir-se ao *zahir*, ou aos aspectos externos da lei e da acção humana (Johansen, 1993:33). A fim de separar a função de orientação religiosa e de perícia jurídica, a primeira devia ser apresentada oralmente, enquanto a parte de perícia jurídica devia feita e apresentada por escrito, como uma *fatwa*.

Al-Qarafi acreditava que, neste período, o padrão característico do processo judicial no seu todo assentou na divisão efectiva de competências entre o qadi e o mufti – enquanto as actividades do qadi ficaram restringidas às questões factuais, o mufti manteve a jurisdição da lei (Jackson, 1996: 145). O mufti era um mujtahid, uma vez que a sua opinião não tinha que ser seguida e obrigatoriamente adoptada pelos leigos ou pelos qadis; ele trabalhava sobre a parte teórica do corpus legal, interpretando e emitindo opiniões sobre como as leis deviam ser aplicadas. O qadi era um muqallid (seguidor da deliberações do mufti-mujtahid); ele poderia potencialmente transformar o ijtihad numa decisão judicial obrigatória e final (hukm).

Faruki, Hasan e Coulson alegaram que desde a instituição do regime de taqlid, o ijtihad absoluto (ijtihad mutlaq) deixou de ser praticado. Estes autores argumentam também que o ijtihad fi' l madhhab (o ijtihad dentro de uma maddhab) tinha substituído o ijtihad mutlaq. Esta opinião contradita o facto de vários muftis e mujtahids, tais como Juwayni (m. 1085), Ibn Taymiya, al-Ghazali (m. 1111), ar-Rafi'i (m. 1226), Suyuti e outros terem continuado a exercer o ijtihad mutlaq, apesar de pertencerem a madhhahib diferentes. Embora estes juristas fossem identificados como mujtahid muntasib (os mujtahids filiados a uma dada escola jurídica), ou como mustaqill (mujtahids dentro de uma escola jurídica), as suas interpretações inovadoras e originais baseavam-se directamente nas escrituras sagradas do Qur'ão e da Sunna, e não eram limitadas pelos termos doutrinais das suas respectivas escolas (Hallaq, 1984: 13-20, 26-27).

Apesar de Hallaq opinar que o qiyas era a "espinha dorsal do ijtihad", este não foi praticado geralmente por mugallids, e al-Qarafi confirma que qualquer pessoa podia praticar qiyas com base na madhhab do seu imamo, nos casos em que o ijtihad era chamado takhrij, e permanecendo ainda assim um muqallid (Hallaq, 1984: 7; Jackson, 1996: 128). Mas, se os ra'is e muftis dominaram a disciplina de usul al-figh a fim de poder extrapolar (executando takhrij) uma decisão legal com base no madhhab do imamo, eles podiam também aplicar o mesmo método directamente às escrituras sagradas (exercendo o ijtihad mutlaq). Na prática, o que eles reivindicavam como uma mera imitação do método dos imamos eram, na prática, e em muitos casos, os seus próprios ijtihad independentes e absolutos. Como intérpretes da lei divina, eles não tinham poder para abolir a lei vigente, mas, em certas ocasiões, um jurista particularmente talentoso podia conseguir, pela argumentação, modificar uma lei anteriormente estabelecida. O mecanismo por eles adoptado para introduzir mudanças e inovações na lei era o da "justaposição de soluções diferentes a um mesmo problema" (Jackson, 1996: 96-112; Johansen, 1993: 30).

Na discussão do taqlid, Schacht equiparou-o à "aceitação inquestionável das doutrinas das escolas e das autoridades estabelecidas" (1964: 71). Em contrapartida, para o jurista medieval muçulmano al-Qarafi, existiam potencialmente múltiplas doutrinas expressas pelos imamos das madhhahib e pelas autoridades antigas que, no entanto, não foram enquadradas nas suas respectivas escolas jurídicas e, por isso, não se tornaram também um objecto taqlid (por exemplo, o batin) (apud Jackson, 1996: 127). Este jurista sublinhava que as opiniões dos epónimos das escolas e das autoridades antigas não deviam ser seguidas cegamente, mas antes examinadas de maneira a excluir as 'doutrinas' extra-legais do santuário da lei.

O taqlid, segundo al-Qarafi, consiste em cinco componentes: as categorias legais (ahkam), as causas legais (asbab), os pré-requisitos legais (shurut), os impedimentos legais (mawani') e as variadas formas das provas apresentadas ao tribunal (hijaj) (apud Jackson, 1996: 139). O taqlid, como o que vinculava uma madhhab, é válido somente como um constituinte da lei. Mesmo neste campo restrito e dominado pelo taqlid, o ijtihad, pelo menos no sentido da observação pessoal ou científica, não fica obliterado, tendo assumido o seu próprio lugar ao lado do taqlid, e, em muitos casos, como uma parte necessária do processo jurídico.

Al-Qarafi indicou que os pronunciamentos judiciais nas questões fora da área do *taqlid* não eram decisões obrigatórias, mas somente acções discricionárias. Tanto um *mujtahid* como um *muqallid* podiam deliberar àcerca das questões para-legais, na tentativa de determinar se uma regra podia ou não ser aplicada no caso em juízo. O que é importante, entretanto, é que nenhum dos dois tomasse estas questões como parte da aplicação da lei propriamente dita. Para al-Qarafi, era importante impedir qualquer convergência – sempre indesejável – entre a autoridade discricional (*ijtihad*) e legal (*taqlid*).

O facto de o taqlid servir como um meio prático para a aplicação do ijtihad não significava que o taqlid pudesse eclipsar ou substituir o ijtihad propriamente dito, situação que foi claramente argumentada por al-Qarafi. Por um lado, como afirmou al-Qarafi, a lei é a madhhab, e assim ela é domínio de taqlid, restrita pelo corpo das regras da respectiva madhhab. O ijtihad, por outro lado, não é limitado pela madhhab. Mas, porque o ijtihad serve para fornecer a justificação para o taqlid, mesmo um ijtihad absoluto deve ser confinado, pelo menos teoricamente, a uma madhhab. Assim, apesar de o ijtihad (mesmo o absoluto) ser continuamente exercido e não ser proibido de maneira alguma, no quotidiano da prática legal funcionava somente o ijtihad confinado ao

corpo das regras duma *madhhab* específica. A existência de *ijtihad* garantiu e deixou margem para a criatividade na lei.

Ao contrário da opinião de Coulson (1964: 84) de que o taqlid significava que um muqallid seguia rigorosamente a doutrina da sua madhhab, as provas históricas e os documentos legais mostram que a prática da escolha entre as posições das varias madhhahib – conhecida como talfiq ou do eclectismo legal – era largamente aceite. Por exemplo, Calder (1995: 57-75) refere como os juristas hanafi, tais como al-Sarakhsi (m. 1097), adoptaram uma visão shafi'i a respeito da questão do zakat. Al-Qarafi mencionou que um bom número de Shafi'itas permitiam a prática de talfiq. Ibn al-Hajib (m. 1244) permitiu-a abertamente dentro da escola maliki (Jackson, 1996: 111). Assim "a lealdade à escola particular não era dogmática, [...] e o relacionamento entre as escolas era dialéctico" (Calder, 1995: 72).

#### 4. Conclusão

A emergência da teoria do 'encerramento dos portões do *ijtihad*' conheceu diferentes explicações, fossem elas de académicos orientalistas dos anos 1950 e 1960, ou dos próprios juristas muçulmanos. Os orientalistas encontraram nela uma explanação histórica para a alegada falta da criatividade jurídicolegal e para o declínio da civilização islâmica, que, para estes académcios, simbolizava um mundo pré-moderno e atrasado.

Os investigadores contemporâneos apontam que nem o *ijtihad* nem a criatividade jurídico-legal deixaram alguma vez de ser praticados por juristas muçulmanos. Pesquisando a escrita dos juristas muçulmanos de várias épocas, eles demonstraram que os juristas expressaram através da teoria do encerramento do *ijtihad* o seu desagrado perante a crise que assolava a sociedade medieval, e que, no entender deles, denotava e iminente aproximação do Dia do Juízo Final. Por outro lado, nesse momento, as bases das teorias jurídicas já haviam sido formuladas e inscritas em *madhhahib*, o que criou uma certa reverência perante os seus fundadores, vistos como os únicos possíveis *mujtahids*. Esta percepção também podia conduzi-los à declaração da impossibilidade do surgimento de novos *mujtahids* à altura e, consequentemente, a declarar o encerramento do *ijtihad*.

No entanto, mais recentemente, alguns investigadores têm vindo a apontar as discrepâncias entre uma teoria idealizada do *ijtihad*, promovida pelos juristas, e a prática real da aplicação da lei. Perante a crescente intervenção e controlo do poder judicial pelo Estado, as *madhhahib* transformaram-se nos garantes da supremacia da lei sobre a sociedade, opondo-se à influência

crescente do Estado. Neste processo, o *ijma* muniu-os de autoridade e legitimidade. Por outro lado, o *ijtihad*, sendo uma deliberação não obrigatória, dificilmente podia transformar-se numa decisão judicial, facto este que complicou a aplicação da lei na prática. Assim, as *madhhahib*, o Estado, e as necessidades práticas impuseram o regime do *taqlid* em detrimento do *ijtihad*. Embora isto facilitasse a aplicação prática da lei, na realidade, o *ijtihad* e *taqlid* têm vindo a co-existir, pois o surgimento do *taqlid* não extinguiu o *ijtihad*. Outrossim, possibilitou a sua transformação do *taqlid* de *zann*i (incerto e não-deliberativo) para *hukm* (obrigatório).

O taqlid ficou mais associado com a posição do juiz, o qadi, enquanto o ijtihad prevaleceu no seio dos muftis. O ijtihad, mesmo o absoluto, nunca deixou de ser exercido, pelo menos no domínio teórico da lei, apesar de, na prática este ter de estar associado a uma madhhab. Assim, o ijtihad continuou a estimular a criatividade e as mudanças jurídicas e legais ao longo de toda a história do Islão.

#### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- CALDER, Norman (1993), Studies in Early Muslim Jurisprudence. Oxford: Clarendon Press.
- CALDER, Norman (1995), "Exploring the God's Law: Muhammad b. Ahmad Sahl al-Sarakhi on Zakat", in Christopher Toll: Jakob Skovgaard-Petersen (orgs.), Law and the Islamic World, Past and Present. Copenhagen: The Royal Danish Academy of Sciences and Letters. 57-75.
- COULSON, Noel J. (1964), A History of Islamic Law. Edinburgh: Edinburgh University Press.
- HALLAQ, Wael B. (1984), "Was the Gate of *Ijtihad Closed?*", *International Journal of Middle Eastern Studies*, 16 (1), 3-41.
- HALLAQ, Wael B. (1986), "On the Origins of the Controversy about the Existence of *Mujtahids* and the Gate of *Ijtihad*", *Studia Islamica*, 63, 129-141.
- HALLAQ, Wael B. (1997), A History of Islamic Legal Theories: an Introduction to Sunni Usul Al-Fiqh. Cambridge: Cambridge University Press.
- HASAN, Ahmad (1976), The Doctrine of Ijma in Islam. Islamabad: The Islamic Research Institute.
- HOURANI, George F. (1985), *Reason and Tradition in Islamic Ethics*, Cambridge: Cambridge University Press.
- FARUKI, Kemal A. (1962), Islamic Jurisprudence. Karachi: Din Muhammadi Press.
- JACKSON, Sherman A. (1996), Islamic Law and the State. The Constitutional Jurisprudence of Shihab al-Din al-Qarafi. Leiden: E. J. Brill.
- JOHANSEN, Baber (1993), "Legal Literature and the Problem of Change: the Case of the Land Rent", in Chibli Mallat (org.), Islam and Public Law. Classical and Contemporary Studies. Londres: Centre of Islamic and Middle Eastern Law, SOAS, 29-49.
- JOKISCH, Benjamin (1997), "Ijtihad in Ibn Taymiyya's Fatawa", in Robert Gleave; Eugenia Kermeli (orgs.), Islamic Law: Theory and Practice. Londres: I. B. Tauris Publisher, 119-137.
- KAMALI, Mohammed Hashim (1993), "Appellate Review and Judicial Independence in Islamic Law", in Chibli Mallat (org.), Islam and Public Law. Classical and Contemporary Studies. Londres: Centre of Islamic and Middle Eastern Law, SOAS, 29-49.
- KAMALI, Mohammad Hashim (1996), Freedom of Expression in Islam. Londres: I.B. Tauris.
- KHALAFALLAH, Haifaa (2001), "The Elusive 'Islamic Law': Rethinking the Focus of Modern Scholarship", *Islam and Christian-Muslim Relations*, 12 (2), 143-52.

- LAMBTON, Ann K. S. (1981), State and Government in Medieval Islam. An Introduction to the Study of Islamic Political Theory: The Jurists. Oxford: Oxford University Press.
- LAPIDUS, Ira M. (1988), A History of Islamic Societies. Cambridge: Cambridge University Press.
- MAKARI, Victor E. (1983), Ibn Taymiyyah's Ethics. The Social Factor. Chico: Scholars

  Press
- MAKDISI, George (1985), "Freedom in Islamic Jurisprudence: *Ijtihad, Taqlid*, and Academic Freedom", *in Les Belles Lettres*. Paris: 79-87.
- MAKDISI, George (1990), "Magisterium and Academic Freedom in Classical Islam and Medieval Christianity", *in* Nicholas Heer (org.), *Islamic Law and Jurisprudence*. Seattle: University of Washington Press, 117-133.
- MAKDISI, George (1991), Religion, Law and Learning in Classical Islam. Vermont: Variorum.
- MARTIN, Richard C.; Woodward, Mark R.; Atmaja Dwi S. (1997), Defenders of Reason in Islam: Mu'tazilism from Medieval School to Modern Symbol. Oxford: Oneworld Publications.
- PETERS, Rudolph (1980), "*Ijtihad* and *Taqlid* in 18<sup>th</sup> and 19<sup>th</sup> Century Islam", *Die Welt des Islams*, 20 (3-4), 131-145.
- SCHACHT, Joseph (1964), An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press.
- VOGEL, Frank E. (1993), "The Closing of the Door of *Ijtihad* and the Application of Law", *The American Journal of Islamic Social Sciences*, 10 (3), 396-401.
- WEISS, Bernard (1978), "Interpretation in Islamic Law: the Theory of *Ijtihad*", *American Journal of Comparative Law*, 26, 199-212.

# CAPÍTULO 8

# TRANSIÇÕES NO 'PROGRESSO' DA CIVILIZAÇÃO: TEORIZAÇÃO SOBRE A HISTÓRIA, A PRÁTICA E A TRADIÇÃO

Ebrahim Moosa

A vida muda rapidamente.
A vida muda num instante.
Uma pessoa senta-se para jantar e a vida que conhecia termina.
A questão da autocompaixão...
Tinha de ter sentido a mudança da maré. Tinha de ter acompanhado a mudança.
Foi o que ele me disse. Ninguém observa o pardal, mas foi o que ele me disse.

Joan Didion, The Year of Magical Thinking

As pessoas inteligentes não são julgadas pelas suas loucuras: que privação dos direitos humanos! Friedrich Nietzsche, *Beyond Good and Evil*<sup>1</sup>

#### Introdução

Quem pensa que o Islão 'progressista' constitui uma ideologia feita, ou um credo, movimento ou conjunto de doutrinas à disposição, sofrerá um amargo desapontamento. Nem sequer constitui uma teoria ou interpretação cuidadosamente ajustadas da lei, teologia, ética e política muçulmanas. Tão-pouco constitui uma escola de pensamento. Eu defenderia antes que o Islão progressista constitui uma lista de aspirações, um desejo e, quando muito, literalmente, um conjunto de acções, tal como sugere a palavra 'progresso' na expressão 'um trabalho em progresso'. No máximo, constitui uma prática.

Outro modo de considerar a questão é dizer que o Islão progressista constitui uma postura: uma atitude. Que espécie de atitude? Eis a dificuldade da questão. Dizer em que consiste essa atitude, atribuir-lhe um conteúdo ou até mesmo ter a audácia de declarar aquilo que ela não é, é parecer um sumo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NT: traduzido da versão inglesa.

sacerdote ou um guardião dos portões do 'Islão progressista'. Convém não dar azo a tais recriminações.

No entanto, as pessoas profunda ou ligeiramente associadas ao que é geralmente identificado como 'Islão progressista' propõem diferentes práticas e metodologias concomitantes para confirmar e justificar o teor das proposições éticas, visões filosóficas e contestações sobre a história que defendem. Todas estas discordâncias e diferenças são perfeitamente salutares para a reflexão criativa no pensamento muçulmano, especialmente no pensamento ético. O que certamente assinalaria o toque de finados do pensamento progressista muçulmano seria o surgimento de uma única voz, uma instituição unificadora, uma corporação ou associação exclusiva de eruditos e praticantes que monopolizassem o epíteto 'progressista' e ditassem as suas acções, debatessem os seus valores e determinassem o seu teor, como uma ortodoxia. Se tal acontecesse, então, o navio do Islão progressista abandonaria o porto gravemente inclinado.

Aquilo que se insere na vasta rubrica do Islão progressista assume muitas formas. Em certos lugares são as lutas de vida ou morte de pessoas que tentam dar um sentido às situações extremas da vida, seja em contextos patriarcais repressivos, nas garras da pobreza, da fome e da guerra excessivas, seja no meio de doenças de proporções pandémicas. Em condições mais favoráveis, também nos aguardam desafios semelhantes, embora disfarçados pela abundância e por uma invejável segurança. Confiando nas suas múltiplas tradições e nos recursos de civilizações transnacionais, muitos muçulmanos tentam encontrar um significado para as suas vidas. De um modo ainda não muito claramente definido, estas pessoas e comunidades constituem a força vital daquilo a que chamo o Islão progressista. Nesta reflexão, prefiro destacar alguns conceitos e ideias-chave que surgiram durante a minha jornada e descoberta sobre o modo de relacionar criticamente as tradições do conhecimento muçulmano. Como se tratará sempre de um trabalho em progresso, tenho mais perguntas do que respostas; algumas das minhas observações surgirão sob a forma de esclarecimentos e advertências. Aconselho vivamente o leitor a considerar como experimental, apesar da sua veemência, tudo aquilo que possa parecer uma resposta ou uma exortação.

Como se desenvolve uma abordagem crítica à tradição? Se as experiências do passado se tornaram o laboratório social para a formação da tradição, por que motivo não poderão as nossas actuais experiências enquanto muçulmanos tornar-se os fios para a produção do vestuário da tradição? Embora não exista um modo sensato e inteligente de saber como uma tradição revita-

lizada se desenvolverá, a busca de um conhecimento e uma ética emergentes deve prosseguir vigorosamente. Os intelectuais e os activistas têm a responsabilidade de reformular o conhecimento da tradição e, portanto, a tradição, à luz das suas experiências contemporâneas.

### 1. O que um nome insere em si?

Um nome revela e reprime muita coisa. O termo 'progressista', utilizado para designar um grupo de activistas e pensadores pouco unido, que defende uma narrativa diferente do Islão, em comparação com a narrativa predominante, é certamente um termo de oposição. Com efeito, para mim, o termo 'progressista' constitui em si próprio uma fonte de mal-estar por motivos que serão explicados mais adiante, mas continuo a empregá-lo à falta de um substituto melhor. Como alguns filósofos franceses sugeriram utilmente, é possível usar o termo sob 'rasura'.

Os progressistas diferem, em aspectos importantes, das ortodoxias predominantes do revivalismo e tradicionalismo islâmico nas suas respectivas metodologias e ideologias. Pelo menos, considero ter uma relação complexa com a herança intelectual e com as múltiplas formações culturais em que os muçulmanos viveram e prosperaram, se desenvolveram e fracassaram, mudaram e estabilizaram. Um dos principais pontos de partida dos progressistas é a carga de ideologia acentuada e exagerada, evidente nas interpretações propostas por representantes do revivalismo islâmico, como o *Muslim Brotherhood*<sup>2</sup> do Egipto ou o *Jamat-e Islami* da Índia e do Paquistão ou as escolas ortodoxas de Al-Azhar no Egipto, as escolas Deobandi, Barelwi e Ahle Hadith da Índia e do Paquistão, as escolas de Najaf no Iraque, Qum no Irão, e as variedades de tendências puritanas (*salafi*) na região do Golfo e noutros locais, para referir apenas alguns dos mais importantes. Cada um destes grupos tem também uma presença global, bem como representações na Europa e na América do Norte, onde as minorias muçulmanas estão em ascensão.

Evidentemente que, assim como não se pode fazer com que os progressistas se pareçam artificialmente uns com os outros (homogeneizados), seria igualmente um erro interpretar visões opostas como uniformes. Porém, para fins de caracterização, mas não de difamação, sinto-me impelido a recorrer

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NT: A Sociedade dos Irmãos Muçulmanos, ou, simplesmente, a Irmandade Islâmica é uma das principais estruturas de oposição política no mundo árabe. A estrutura mais antiga e também a maior foi fundada no Egipto em 1928.

a um certo essencialismo estratégico para descrever, em termos gerais, de que modo as minhas perspectivas se distinguem das dos meus opositores. Uma comparação mais cuidadosa, e de teor mais técnico, pertencerá a outro género de escrita, pelo que, perante a brevidade de espaço e de âmbito concedida, não poderá ser aqui realizada. A afirmação, ainda que muito vaga, de que pelo menos algumas pessoas filiadas nas tendências supracitadas apoiam certos aspectos da metodologia e da prática progressistas, mas também se abstêm de o fazer em relação a outros aspectos, permanece verdadeira. Esta observação deve pôr fim a qualquer ilusão de que as perspectivas progressistas constituem apenas um lugar reservado a eruditos.

Assim, quando alego que alguns pontos de vista mantidos por grupos muçulmanos são ideológicos, faço-o tendo em consideração questões muito específicas. Perpetuar uma herança cultural inibidora sugere uma negação dos factos óbvios do mundo e uma ausência de bom-senso. Em suma, diria que a principal diferença entre os progressistas muçulmanos e aqueles que os criticam reside no facto de estes últimos seguirem metodologias ultrapassadas ou terem-se comprometido com doutrinas e interpretações que perderam a sua razão de ser e a sua relevância, com o passar do tempo. Por outro lado, os progressistas estão também dolorosamente conscientes de que sucumbir sem críticas a tudo o que é verdadeiro ou falso também não faria muito sentido, uma vez que isso resultaria na opção panglossiana³ de se ser inabalável e irrealisticamente optimista acerca de tudo o que se refere ao estilo moderno.

Muitas pessoas julgam o termo 'progressista' como exclusivista. Por outras palavras, implicará o termo que, se não subscrevermos um programa progressista estaremos, por norma, a aderir a um programa retrógrado? Na minha opinião, trata-se de uma inferência errada. Qualquer definição pode ser colocada de modo afirmativo e negativo. Dizer que uma pessoa é negra, constitui uma declaração que afirma, em primeira instância, a identidade negra de uma pessoa e não implica, necessariamente, a negação de uma identidade branca. Em todo o caso, o que tal afirmação sugere é a existência de uma diferença de identidades. Do mesmo modo, afirmar que uma pessoa é americana ou indiana não implica necessariamente que se despreze os canadianos ou os paquistaneses. Porém, efectivamente, subjacente a tal classifica-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> NT: Pangloss, personagem do romance *Cândido*, de Voltaire, que professava um optimismo exagerado.

ção encontra-se um conjunto de relações de lealdade e de compromissos, que em circunstâncias muito particulares, especialmente durante conflitos, pode vir a tornar-se um emblema de hostilidade e exclusão.

Outro modo abreviado de descrever a minha abordagem intelectual seria chamar-lhe tradicionalismo crítico, por motivos que espero tornarem-se evidentes, mais adiante. Mas talvez alguém possa argumentar que através do próprio acto de nomear, estamos a implicar que os outros são precisamente o oposto: tradicionalistas não críticos. Na realidade, estamos a tentar definir o factor que distingue o nosso programa intelectual do dos outros. Aquilo que torna o meu trabalho distintivo é um engajamento crítico com a tradição: um interrogar constante acerca da tradição e, simultaneamente, um esforço para colocar questões produtivas.

### 2. Ambivalência do progresso

Enquanto certas pessoas se sentem atraídas pelo termo 'progresso', outras recuam perante as suas repercussões. As pessoas que crêem numa visão hegeliana do mundo imaginam que a história se desenvolve em direcção a um final claramente definido e concreto. Para quem acredita nesta ideia, qualquer mudança é produtiva e nitidamente orientada para um 'progresso' salutar. Francis Fukuyama, na sua controversa obra intitulada O Fim da História e o Último Homem (1992), sintetiza esta perspectiva. Para Fukuyama, os antigos filósofos defendiam que a história tinha um fim, não como os eventos, as ocorrências e os acontecimentos, mas como algo mais intensamente filosófico e profundo. Sob esta perspectiva, 'história' significa um processo evolutivo único e coerente que leva em conta as experiências de todos os povos ao longo de todos os tempos. Como processo evolutivo, se não como programa, Fukuyama crê que a história não é nem aleatória, nem ininteligível. As sociedades desenvolvem-se de modo coerente, de sociedades tribais, baseadas na escravatura e em agriculturas de subsistência, para teocracias e aristocracias, que culminam nas democracias liberais impulsionadas pelo capitalismo rico em tecnologia. Tudo isto é o resultado do 'progresso' na história.

Na opinião de Fukuyama, alcançámos um auge de progresso tal que os princípios e instituições subjacentes às sociedades democráticas liberais já não terão de sofrer alterações, nem terão de ser modificados. A evolução da história determinou o que deveríamos considerar como instituições ideais: não o comunismo, mas o capitalismo; não o socialismo, mas a democracia liberal; e, definitivamente, nenhuma terceira via imponderável. Na sua determinação em provar os benefícios salvíficos do progresso democrático liberal,

Fukuyama desvia-se para o território teológico cristão, e moralmente desconcertante, da escatologia que produz a utopia e o messianismo.

No entanto, existe algo de profundamente perturbador e inquestionado numa tal concepção de progresso. O progresso torna-se arrogante quando se limita a salientar o domínio sobre a natureza mas não reconhece a retrogressão da sociedade. Uma tal visão do progresso, observa o pensador alemão Walter Benjamin, revela as características tecnocráticas que constituíram a marca do fascismo e de outros tipos de sociedades autoritárias. Muitos movimentos odiosos foram tratados, em nome do progresso, como normas históricas, quando na realidade constituíam aberrações. Atrelada à tirania de princípios imutáveis encontra-se a noção de progresso secular, tão fundamentalista na sua posição como os seus homólogos de inspiração religiosa.

Esta visão do progresso foi inspirada por certos temas bíblicos de um fim apocalíptico e motivada por uma visão mecanicista de se criar uma Nova Jerusalém. Em inúmeros escritos apocalípticos, como observa Ernest Lee Tuveson (1949: 5), a história foi dotada de uma intriga e incluiu uma narrativa do que se passou antes e do que se esperava que viesse a suceder. Fundamentando-se na tradição hebraica, os pensadores e pioneiros cristãos adaptaram as narrativas morais da Bíblia às suas próprias interpretações acerca do divino. Mais tarde, as posições protestantes defenderam implicitamente que a história avançava, através de fases divinamente pré-estabelecidas e reveladas, para a solução dos dilemas humanos. Progressivamente, esta postura contaminou, também, as filosofias da modernidade, acabando por dominar as teorias modernas sobre a história e a ciência, apesar de uma profusão de vozes discordantes. Entre elas, é de salientar os pensadores românticos, entre os quais Herder e, também, T. S. Eliot, que não aceitavam a inevitabilidade do progresso, admitida por muitos outros. Embora todos aceitem que a noção de mudança constitui a essência da vida, a discordância baseia-se em algo muito mais subtil, mas prenhe de consequências importantes.

Aquilo que distingue um modernista de alguém menos apaixonado por tudo o que é moderno é o seguinte: o modernista à moda de Fukuyama crê na *inevitabilidade* do progresso, enquanto a perspectiva discordante admite, por vezes de má vontade, a *possibilidade* da mudança ou do progresso. O progresso como algo de fortuito, ao invés de inevitável, contém a promessa de que a mudança pode ocorrer sob diversas e múltiplas formas, e não sob a forma de narrativa totalitária de progresso, induzida pelo cientismo e pelo capitalismo liberal. A teoria determinista ou apocalíptica de progresso encerra-nos a todos nós numa jaula de ferro weberiana, ou num colete-de-forças sufo-

cante de uma modernidade singular. Ignorar esta subtileza pode provocar os dilemas mais irreconciliáveis, e oferecer não-opções, forçando as pessoas a ter de escolher entre ciência ou religião, racionalidade ou fé e progresso ou tradição.

Infelizmente, muitos pensadores muçulmanos adoptaram a tese da inevitabilidade do progresso sem pensarem nas suas implicações. Muhammad Iqbal (falecido em 1938), o poeta e pensador da Índia, também tropeçou inadvertidamente em alguns destes terrenos espinhosos. Redimiu-se através da sua poesia, efusiva em romantismo e em manifestações do eu emotivo. A poesia de Iqbal diferia extraordinariamente das suas ocasionais reflexões acerca da modernidade científica que foram segregadas para a sua filosofia.

# 3. A localização do trabalho

No trabalho intelectual, tal como no ramo imobiliário, a localização é tudo. O contexto ou o ambiente em que estivermos localizados identificará, em grande medida, o nosso público-alvo. A questão do público constitui um elemento crítico em todos os projectos interpretativos e revisionistas. Uma vez que o Islão progressista não é apenas um empreendimento teórico, mas também está estreitamente relacionado com a prática, a localização e o público, estas preocupações são, em muitos aspectos, decisivas. Por exemplo, a frouxa aliança dos eruditos que actualmente escrevem acerca do Islão progressista na América do Norte tem origem em diferentes antecedentes e contextos. Alguns nasceram na América do Norte ou são cidadãos naturalizados cujas comunidades base são indubitavelmente norte-americanas. Outros, por seu lado, trabalham nos Estados Unidos, mas o seu laboratório social principal são as comunidades de África, da Ásia ou do Médio Oriente.

Parte do desafio de apreender a trajectória do Islão progressista consiste na compreensão dos caminhos que muitas pessoas associadas a esta tendência, bastante indefinida, percorreram, atravessando a erudição e o activismo. No meu caso, o meu trabalho formativo desenvolveu-se na África do Sul e o que se segue é reconhecidamente uma porção bastante incompleta de uma narrativa muito mais complexa e pormenorizada. A natureza selectiva desta narrativa pretende destacar alguns factores cruciais da luta progressista muçulmana no contexto sul-africano.

Havendo-se licenciado nas escolas ou *madrasas* da Índia, do Paquistão e de outras regiões do mundo muçulmano, muitos dos meus contemporâneos, tal como eu, regressaram à sua terra nativa, na década de 1980, para vir encontrar nada mais do que um turbilhão de conflitos políticos e de injus-

tiças sociais cometidas pelo sistema do Apartheid. Jovens e inexperientes, estávamos no entanto decididos a envolvermo-nos na luta pela libertação a partir de uma perspectiva moral islâmica. Afinal, o discurso islâmico era o que melhor conhecíamos e aquilo a que as nossas identidades se encontravam íntima mas também complexamente ligadas. Embora existissem várias organizações seculares a partir das quais podíamos participar na luta pela libertação, muitos de nós também reconheciam a necessidade de mobilizar as nossas comunidades na linguagem que melhor entendiam: a linguagem da fé e da tradição.

Enquanto aspirantes a eruditos e clérigos, estávamos convencidos de que o Islão personificava uma mensagem de justiça, igualdade e liberdade, um ensinamento que necessitávamos de interiorizar e de praticar de modo programático. O nosso público-alvo era a comunidade muçulmana minoritária da África do Sul, a quem tivemos de recordar o seu dever moral e a responsabilidade de considerar a discriminação racial legalizada como uma violação da dignidade humana, e um pecado tão grave como o de se ser cúmplice, em termos de ética muçulmana. Embora uma parte da comunidade muçulmana estivesse disposta a abraçar esta mensagem, um grupo maior contentavase em seguir a posição quietista e acomodatícia que a esmagadora maioria das associações religiosas muçulmanas adoptara, ao tolerar os horrores do Apartheid.

Tratava-se, indubitavelmente, de uma batalha difícil, a de persuadir os muitos indivíduos e a liderança da comunidade ulama de que estavam a considerar erradamente certas doutrinas como fazendo parte da tradição, tal como ao exigir que as pessoas obedecessem a um estado opressor. As nossas exigências requeriam que essas doutrinas fossem revistas. A maioria dos clérigos muçulmanos considerava como seu dever principal defender os seus estreitos interesses sectários e religiosos, uma vez que não sentia qualquer obrigação de fazer sacrifícios em nome de uma maioria em grande parte não-muçulmana e negra, subjugada e desumanizada por décadas de políticas segregacionistas legalizadas e de violência sistemática. Inútil será dizer que, consciente e inconscientemente, muitas comunidades não-negras da África do Sul, incluindo os muçulmanos, também haviam interiorizado o racismo estrutural da sociedade, que não os deixava ver as realidades de um estado opressor e os levava a ignorar o apelo ético à justiça exigido pela sua fé.

Para os progressistas muçulmanos, este estado de coisas exigia uma mini-revolução na ética jurídica (fiqh) e na teologia (kalam) tradicionais. Era necessário assegurar que as deliberações éticas muçulmanas abandonassem

os interesses sectários e desenvolvessem uma visão humanista e inclusiva, que abrangesse todos os seres humanos, independentemente da cor, do credo ou da raça. Isto significava ir contra a semente de uma tradição exclusivista muito forte, que remonta aos dias do império muçulmano.

O que levou a que tudo fosse um pouco facilitado foi a visibilidade da revolução islâmica no Irão, em 1979. Esta mensagem revolucionária deu poderes a pessoas sem direito de voto em todo o mundo, graças à promessa de emancipação de regimes e ditaduras autoritários apoiados pelas grandes potências. Tal como os Estados Unidos foram grandes apoiantes da ditadura destronada de Pahlavi no Irão, também durante bastante tempo apoiaram a minoria branca e o governo do Apartheid na Pretória, como aliados da Guerra Fria. Além disso, por volta da década de 1980, grupos muçulmanos em diferentes partes das regiões maioritariamente muçulmanas combatiam também governos autoritários. Como é evidente, a solidariedade para com esses movimentos libertadores e revolucionários inspirou-nos na África do Sul.

Não obstante, também nos fez compreender que um programa progressista na África do Sul seria radicalmente diferente dos tipos de desenvolvimento que ocorriam no Egipto, no Sudão, ou no Paquistão. Nesses países, o enfoque era na aplicação de uma noção pura da Shari'a, cujo teor produzia consequências sangrentas e erros de justiça chocantes. Na África do Sul, procurávamos uma Shari'a que levasse em conta as nossas realidades, muito diferentes das dos muçulmanos nos contextos maioritários.

Era frequente descobrirmos vozes localizadas nas margens das tradições intelectuais muçulmanas: aquelas mensagens, ideias e conceitos que tinham ressonância na nossa experiência eram particularmente atraentes. Por exemplo, a tradição predominante e canonizada proibia alianças com não-muçulmanos, e nutria suspeitas acerca das nossas associações a judeus e cristãos, tendo em conta uma longa e desagradável história de hostilidades políticas com essas comunidades ao longo de séculos, que remontava ao início do Islão, na Arábia, e às Cruzadas. Com o tempo, estas posturas cristalizaram-se numa teologia muçulmana praticamente separatista que, pelo menos em teoria, mantinha as associações a judeus e cristãos limitadas ao mínimo, salvo notáveis excepções na Espanha muçulmana. Além disso, interpretações jurídicas estreitas desvalorizavam o papel das mulheres na vida pública e na política.

Grande parte desta tradição herdada não se adaptava ao nosso contexto, deixando os activistas angustiados com os obstáculos psicológicos que

aqueles ensinamentos lhes levantavam. Muitos clérigos e opositores da causa política muçulmana progressista repetiam as interpretações autoritárias que tinham desenterrado de textos, para desacreditar as nossas exíguas novas interpretações. Uma vez que as autoridades – do passado e do presente – da tradição que ofereciam qualquer espécie de auxílio no nosso contexto eram escassas e seleccionadas, a nossa teologia da libertação e a nossa ética jurídica tinham de se basear em novas interpretações do Corão e em selecções da tradição profética. No seu célebre texto *Qur'an*, *Liberation and Pluralism* (1997), Farid Esack expõe cuidadosamente as linhas gerais das nossas lutas éticas e demonstra como recuperámos as mensagens de libertação e de pluralismo das narrativas do Corão. No clima político assustadoramente repressivo e nos combates de vida ou morte que caracterizavam a África do Sul, era reconfortante ler que Deus estava do lado dos justos e dos oprimidos que se mantinham paciente e justamente fiéis à causa de Deus.

Durante a década de 1980, dificilmente nos podíamos dar ao luxo de pensar as intrincadas questões da ética muçulmana de uma forma sistemática e teoricamente rigorosa. Os equivalentes muçulmanos a teóricos como Marx, Engels e Lenine eram Qutb, Mawdudi e Khomeini: estes últimos apresentavam uma retórica persuasiva mas eram limitativos a nível intelectual, ou até mesmo, por vezes, castradores.

Tendo em conta as exigências do combate, era-nos continuamente exigido que criássemos posturas éticas dignas de confiança em relação a uma série de questões. Em retrospectiva, os nossos escritos eram humanos na sua visão, mas superficiais em profundidade intelectual; fortes na polémica, mas fracos na política. Naquela altura, as reinterpretações críticas da tradição, de uma forma sistemática que nos permitisse teorizar as experiências que havíamos vivido dentro da tradição, constituíam um luxo e escasseavam.

O que se espera de pessoas envolvidas em discursos muçulmanos progressistas no auge da crise é que participem numa reflexão crítica dessas experiências. Há muitas lições a aprender e outras, em igual número, tinham de ser desaprendidas. Deve dar-se a máxima prioridade à teorização dessas experiências e práticas. Trata-se de uma tarefa que uma série de progressistas muçulmanos necessita de realizar, na esperança de que os nossos esforços a partir das margens geográficas, bem como das orlas do poder intelectual *vis-à-vis* as ortodoxias predominantes, possam promover novos debates e diversificar a tradição.

# 4. Tradição progressista?

O progresso é como o rosto de Jano: tem dois lados opostos. Progresso significa também uma relação particular com a história; que a história tem um fim (telos) e um objectivo preestabelecido. De um modo mais benigno, progresso pode significar avanços no conhecimento e a aquisição de certas capacidades e a perda de outras, independentemente da filosofia da história. Nas suas Teses sobre a Filosofia da História (1986), Benjamin reflecte sobre o quadro do pintor suíço Paul Klee (falecido em 1940), intitulado Angelus Novus. A imagem do anjo é, para Benjamin, a imagem sedutora do anjo da história. Aqui, a prudência e a profunda ambivalência de Benjamin em relação ao historicismo emerge fortemente, pois, na sua opinião, os adeptos do historicismo, como Fukuyama, tendem a sentir empatia pelos vencedores da história.

O que intriga Benjamin no quadro de Klee é o modo como o anjo voa: as suas asas estão abertas mas o seu rosto está virado para o passado. As asas do anjo não se podem fechar: é obrigado a mantê-las abertas devido a uma violenta tempestade do Paraíso que o impele para o futuro. Com uma forte dose de ironia, Benjamin observa: "É a esta tempestade que chamamos progresso" (1986: 257–258).

No preciso momento em que o indefeso anjo da história é empurrado para o futuro pela tempestade do progresso que vem do Paraíso, ele resiste à tempestade heroicamente e contra todas as adversidades, voltando o rosto para o passado. O voltar-se para trás é uma alusão à história e à tradição, que Benjamin crê poderem restringir uma ideia de progresso arrogante e descontrolada.

Para evitar o sentido negativo da palavra 'progresso', declara Benjamin, é necessário resistir a certos sentidos da palavra (1986: 260–261). Entender o 'progresso' como algo que implica a transformação de toda a humanidade constitui, no mínimo, uma postura arrogante. Sim, de facto, podem reconhecer-se avanços humanos em capacidades e conhecimentos. Mas considerar o progresso como significando a perfectibilidade infinita da humanidade em competição com a natureza é inconsistente com as noções de humildade e equilíbrio defendidas pelo discurso ético muçulmano. Como é evidente, a luta para chegar à perfeição moral e espiritual constitui o próprio cerne dos ensinamentos éticos muçulmanos, mas aquela é muito diferente de uma noção historicista da perfeição.

Para alguns progressistas, o conhecimento da tradição é importante. Não defendo que se deva considerar o conhecimento da tradição como algo sagrado e imutável; trata-se antes de algo sujeito a interrogações, correcções, e avanços. Isto porque o conhecimento não é algo que deva ser adorado e venerado, mas que deve ser posto a uso e que resulte na prática ética. Assim, a principal questão, se não a mais estimulante, que se coloca consiste em saber se uma prática deve assemelhar-se eternamente à sua origem. A resposta a esta pergunta retórica não tem solução fácil: a resposta deve ser resolvida na tradição, no estado *do que* uma pessoa é e, ainda mais importante, no *modo* como uma pessoa existe.

Uma coisa é certa: a tradição não é, definitivamente, um conjunto de textos. Estes são apenas uma fonte de conhecimento acerca da tradição. A tradição é um estado de espírito e um conjunto de práticas interiorizadas. Como prática, a tradição tem indubitavelmente autoridade e funciona de acordo com certas regras do jogo. A tradição, citando as palavras felizes de Pierre Bordieu, é aquilo que o corpo aprendeu ou o que "foi aprendido pelo corpo"; não é algo que se adquire como o conhecimento, mas sim aquilo que uma pessoa é (1990: 73). Melhor dizendo, poderia afirmar-se que a tradição é a auto-inteligibilidade do passado no presente; uma inteligibilidade ou estado de existência em constante evolução e mudança. Poderia também dizer-se que a tradição tem tudo a ver com a subjectividade de uma pessoa.

O factor crucial para alguém ser uma pessoa de tradição consiste em ter uma noção histórica "não só do passado do passado", como observou T. S. Eliot, "mas da sua presença" (1975: 38). A noção de tradição implica mais do que uma consciência do temporal e do eterno. Para sermos uma pessoa de tradição, temos de conceber o temporal e o eterno em conjunto; temos de nos tornar profundamente conscientes do nosso lugar no tempo e da nossa própria contemporaneidade. Em vez de viver no presente, um escritor ou pensador que se engaje com a tradição vive no "momento presente do passado" e revela uma consciência, nas palavras de Eliot, "não daquilo que está morto, mas do que ainda vive". Uma vez que a tradição no Islão está tão ligada às práticas, são então essas práticas que o corpo aprende. A tradição, como indica Bourdieu (1990), tal como o corpo, não memoriza o passado mas representa o passado, ressuscitando-o.

A tradição não se assemelha à palingenesia, em que certos organismos reproduzem apenas as suas personalidades ancestrais sem modificações. A tradição funciona mais como a cenogenese: ela descreve o modo como, na biologia, um organismo retira características do ambiente imediato para modificar o desenvolvimento hereditário de um germe ou organismo.

Se a tradição caiu em descrédito, isso deve-se ao facto de certas pessoas que pretendem ser praticantes tradicionalistas não pensarem na tradição

como práticas dinâmicas, mas antes confundirem o conhecimento da tradição com a própria tradição. Partindo desse ponto de vista, a tradição fica reduzida a um conjunto de memórias. Perante circunstâncias difíceis e negativas, essas memórias dão origem a uma nostalgia resultante da autocompaixão. Uma vez que alguns representantes da ortodoxia muçulmana contemporânea confundem alegremente o conhecimento com a tradição, erram ao imaginar que a tradição é imune às influências ambientais. Por esse motivo, as figuras e os agentes determinantes da história da tradição são transformados em personalidades inigualáveis e idealizadas num passado quase mítico. Nesta óptica, a história é elevada ao nível da mitologia e os seres humanos que deram origem à tradição são transformados em seres hagiográficos, para além do escrutínio das provas históricas. É esta reverência excessiva pelo passado, na minha opinião, que paralisa os tradicionalistas dogmáticos. Paradoxalmente, o que sucede nos centros ostensivos do tradicionalismo é que o tempo é arrasado e homogeneizado. Infelizmente, o tempo perde a sua densidade e natureza complexa, e fica reduzido a uma versão secular com uma cobertura superficial de piedade.

Uma das marcas da ideologia do progresso, e que milita violentamente contra as noções de tradição, é a que considera e imagina o tempo como algo homogéneo e vazio. De um modo subtil, essa noção do tempo erradica a diferença: diferenças entre as pessoas e diferenças das experiências humanas. Por sua vez, isso inspira a fantasia de um processo histórico utópico que impele todas as nações para o secular e se precipita em direcção a um modernismo indiferenciado. O que diferencia o estilo moderno – pois é isso que a modernidade é realmente, um estilo e não uma ruptura – por oposição aos seus antecessores é a mudança fundamental da noção do tempo, antitética das pessoas de tradição.

Na imaginação da modernidade, Reinhart Koselleck diz-nos que "o tempo já não constitui apenas o meio em que todas as histórias ocorrem, mas adquire uma qualidade histórica. Como consequência, a história já não ocorre no tempo, mas através do mesmo. O tempo torna-se uma força dinâmica e histórica por direito próprio" (1985: 246). Por dinâmico, o autor pretende dizer que se atribui ao tempo força criativa, não vontade e desejo. E para criar e recriar constantemente este dinamismo, o tempo tem de se tornar singular e homogéneo. Por outras palavras, o tempo deixa de ser o veículo em que a história ocorreu, para se tornar antes no seu condutor em piloto automático. Todos os passageiros do veículo encontram-se totalmente à mercê do condutor. Os passageiros não têm poder para decidir que automóveis, marcas ou modelos conduzirão, uma vez

que o condutor não pode receber instruções, pois é um autómato fabricado! As concepções do tempo que outrora eram moldadas pelas especificidades de ambientes, ritmos e rituais diferentes encontram-se agora minadas.

Nesta frente, os progressistas muçulmanos devem ser extremamente prudentes. Se existe um desejo de engajamento com o conhecimento da tradição, devemos resistir ao desejo de reduzir a tradição a 'coisas', ou a uma 'única' interpretação, e considerar a tradição como 'uma' única prática. Embora certas formas do tradicionalismo dogmático se apresentem frequentemente como as vozes singulares e autênticas do Islão, uma investigação mais atenta das tradições de conhecimento muçulmano revelará frequentemente que os próprios temas em questão foram debatidos, contestados e objecto de discordância e, como tal, menos autoritários. No entanto, quando se imagina que a própria tradição é uma espécie de concepção pré-fabricada da existência, trata-se de um sinal evidente de que os tradicionalistas enlouqueceram, obcecados pelo poder, mas paradoxalmente também se ataviaram com os trajes imperiais do modernismo. A isto eu chamaria de tradicionalismo de última moda.

Os progressistas devem seguir o exemplo de prudência de Michel Serres e do seu aluno Bruno Latour e não se deixarem cair no erro em que todos caímos, por vezes: a questão da datação de um período. O pensamento intelectual do século XVII (produto do pensamento crítico) separou artificialmente o moderno do pré-moderno (Wesling, 1997: 200). A ciência e o capitalismo primitivos, salienta Latour, necessitavam de se vincularem a uma filosofia reducionista que constituísse a realidade sobre a divisão natureza-cultura, com o fim de acelerar os progressos tecnológicos e científicos. Fazer divisões tão arbitrárias num 'trabalho de purificação' seria agora injustificável. Aquele separa, arbitrariamente, os objectos dos sujeito, a natureza/terra da humanidade/ciência. Ironicamente, este precioso critério ataca o termo 'progresso', uma vez que o progresso facilita a falsa separação, pois assume que o seu oposto é o imutável (como já expliquei anteriormente, utilizo o termo sob protesto).

Sobre os ombros dos progressistas recai a grande responsabilidade de reavivar a tradição em todo o seu vigor, inteligibilidade e diversidade. Talvez tenhamos de evitar o erro cometido por alguns pensadores judeus e cristãos e escolas de pensamento, que adoptaram de forma acrítica a tese da inevitabilidade do progresso.

Desejo aqui expressar a opinião de que devíamos começar por aspirar à *possibilidade* do progresso, num enlace com o conhecimento da tradição

que não o marginalize ou negligencie a sua sabedoria. Com efeito, a maior parte das pessoas que pensam em si como tradicionalistas talvez se sentissem surpreendidas por saber que cada representação da tradição também implica uma crítica. Uma postura de intelectual progressista implica uma interrogação crítica sobre o tapete rolante da tradição, nomeadamente, textos, práticas e histórias, colocando uma série de questões aos conhecimentos herdados da tradição. Por outras palavras, um muçulmano crítico, ou um muçulmano progressista também está vinculado ao tradicionalismo crítico. A crítica da tradição não consiste em destruir a tradição, trata-se antes de uma introspecção em torno do que uma pessoa é: uma interrogação constante acerca do que somos. Convém recordar que afirmei anteriormente que a tradição tem a ver com aquilo que uma pessoa é: é mais do que uma identidade, mais do que textos e práticas, mais do que história. É tudo isso e mais ainda: o elemento adicional permanece por definir, mas implica todas as coisas que produzem em nós o sentimento de pertença.

# 5. Transições, não conclusões: conhecimentos sobre o dihliz (interstício)

Ao longo deste capítulo, não debati a que se deveria assemelhar o conteúdo específico de algo que possa ser chamado de modo concebível Islão progressista. Tratou-se de algo propositado. Preferi, antes, reflectir sobre as minhas próprias experiências no encontro com o conhecimento da tradição e tentei fornecer algumas reflexões teóricas e autocríticas 'após o facto'. Existe um motivo para me sentir relutante em ser normativo em relação a um conteúdo. Se o movimento progressista for normativo, então acabará por se tornar numa versão de tamanho único do Islão progressista, com desastres previsíveis a reboque. Assim que se defender um conteúdo específico para o Islão progressista, este transformar-se-á numa instituição com interesses ideológicos que cauterizarão o seu dinamismo. E, de um ponto de vista prático, se os progressistas assumirem a representação institucional, carregarão um fardo maior do que conseguem aguentar. Dificilmente se podem prever todos os cenários e contextos num país ou região, quanto mais defendermo-nos perante uma audiência global. Considero antes o impulso para o Islão progressista como um catalisador para outras tendências existentes no Islão, não um substituto. Com efeito, os progressistas têm de interiorizar e desafiar as práticas e interpretações existentes como membros dessas comunidades, e não como uma igreja ou tendência separada cujas credenciais são postas em causa devido a uma certa indiferença das comunidades maiores. Trata-se da parte mais difícil e mais estimulante de ser um defensor do Islão progressista, uma vez que é fácil pregar e trabalhar com pessoas que pensam como nós. O desafio consiste em persuadir pessoas de quem se discorda. Em segundo lugar, receio que, assim que as práticas progressistas do Islão forem institucionalizadas e impostas a partir de cima, ocorram uma série de efeitos nocivos. Tal como as obras bem-intencionadas dos modernistas muçulmanos há um século atrás, os muçulmanos progressistas correm o risco de se tornarem escravos do poder. A modernização do Islão conduzida pelo Estado transformou os modernistas muculmanos em parceiros e escravos dos regimes autoritários mais brutais do Egipto ao Paquistão, da Tunísia à Indonésia. Os progressistas muçulmanos poderão ter de pensar no valor da sua entrada para a base democrática das suas sociedades, em vez do mero aplacar de elites. Escusado será dizer que é muito mais fácil dizer do que fazer, e tem de se investir muito mais em ideias sobre como delinear as estratégias mais eficazes. Em terceiro lugar, os progressistas muçulmanos devem evitar correr o risco de parecerem estar a compor uma versão de uma missão civilizadora para os muçulmanos. Ser vigilante em relação aos desígnios do poder de cooptação dos progressistas por projectos neoconservadores, imperialistas ou nacionalistas, sejam eles islâmicos ou não islâmicos, constitui um primeiro passo. Uma autocrítica e um debate constantes ajudar-nos-ão a evitar repetir os erros que os nossos bem-intencionados antecessores cometeram.

As abordagens críticas ou progressistas à prática do Islão, especialmente as questões orientadas para as tradições de conhecimento juntamente com as suas respostas relevantes, são determinadas por contextos específicos. Com efeito, o contexto é uma parte inegável da questão da prática; o próprio contexto imprime-se na tradição. Fornecer respostas normativas fora desse contexto específico constituiria uma postura colonizadora, que deve ser evitada a todo o custo. Contudo, a questão torna-se totalmente diferente se as pessoas de um contexto desejarem aprender com as experiências de outro contexto, para não terem de reinventar a roda em assuntos análogos. Nesse caso, quando as pessoas realmente aceitam os critérios provenientes de outra experiência, fazem-no voluntariamente, sem uma imposição do exterior, e tomam a ideia e a prática como suas.

Quando se permite que a interpretação e a prática do Islão sejam impelidas pelo contexto, também se assegura uma diversidade e um pluralismo sólidos. Mas sobretudo, leva-se as experiências de cada contexto a sério. Embora a ideia e a prática do Islão tenham sido inspiradas por impulsos não históricos de profecia e de revelação, tudo depois desse momento inicial ocorre em plena luz da história. Por esse motivo, é imperativo que as normas

islâmicas sejam inspiradas pelas experiências históricas dos povos. Assim, se o diálogo e a solidariedade inter-religiosos e a justiça dos géneros eram questões prementes na África do Sul da década de 1980, para referir um exemplo, isso não significa que essas prioridades sejam as mesmas no século XXI. Hipoteticamente, os muçulmanos do Egipto podem muito bem considerar o pluralismo político e a justiça como as suas prioridades urgentes, enquanto nos Estados Unidos da América o acesso das mulheres às mesquitas e o direito à liderança religiosa podem ser considerados urgentes.

É frequente as práticas e as experiências não serem impelidas por teorias e políticas bem definidas, aplicadas em ambientes purificados. Pelo contrário, as práticas são criadas em contextos muito mais desordenados e circunstâncias contingentes. Ao narrar mais uma vez as experiências dos progressistas muçulmanos na África do Sul, observei que a reflexão teórica era um luxo e, muito frequentemente, a necessidade prática, o senso comum e a visão ética, juntamente com um certo pragmatismo, inspiravam as nossas práticas naquele palco de combate específico. A teoria ocorre geralmente depois da prática, tal como as disciplinas de teoria jurídica (usul al-fiqh) e teoria da teologia (usul al-din ou 'ilm al-kalam), surgiram como reflexões teóricas após a prática da lei, da ética e da teologia especulativa se encontrarem em voga há algum tempo.

A teoria é necessária por vários motivos. Um dos motivos mais óbvios para a existência de uma teoria consiste na necessidade de conferir uma certa coerência intelectual e inteligibilidade social às práticas existentes. A teoria tem a capacidade de manipular e acentuar os princípios lógicos subjacentes às práticas, bem como de as refinar. A teoria torna as ideias e as experiências complicadas acessíveis e assimiláveis para fins pedagógicos. A universalidade de ideias e práticas juntamente com a brevidade da abstracção favorece uma fácil transmissão de um contexto para outro. Como é evidente, a pluralidade de teorias herdadas do passado e as teorias fabricadas no presente, constituem provas tangíveis das diferentes experiências muçulmanas, que têm de ser apoiadas a todo o custo se desejarmos evitar resultados totalitários no pensamento religioso.

Uma pluralidade de experiências resulta das diferenças de conhecimento. A falibilidade do conhecimento humano torna-se manifesta na diversidade e no hibridismo inevitáveis do conhecimento. A falibilidade constitui uma imperfeição, mas uma imperfeição necessária, que torna a busca do conhecimento imperativa. Não é de surpreender que alguns dos melhores exemplos da tradição islâmica, desde o Profeta e os Companheiros a figuras

posteriores como Abu Hamid al-Ghazali (falecido em 1111 d.C.), Abu al-Walid Ibn Rushd (falecido em 1198 d.C.) e Muhyi al-Din Ibn Arabi (falecido em 1240 d.C.) fizessem da promiscuidade intelectual uma virtude. Ghazali demonstrou esta diversidade nas suas obras monumentais, insistindo no valor do espaço intermédio (dihliz) da vida e das reflexões quotidianas (Moosa, 2005). A metáfora espacial de uma soleira ou um portal, um dihliz – um portal intermédio que separa o lar persa do seu exterior – é também um espaço dialógico produtivo. Com Ghazali e muitos outros, aprendemos como a produtividade intelectual foi intensificada nos interstícios das culturas. Ghazali imaginou e teorizou que todo o pensamento e toda a prática eram um movimento dialógico constante entre o interior e o exterior; o esotérico e o exotérico; o corpo e o espírito, de uma forma produtiva. Não configurou o dialógico numa relação binária simplista, mas imaginou que se tratasse das polaridades de um campo de forças.

Suspenso nesse campo de forças, encontrava-se o sujeito, cuidando diligentemente das necessidades da matéria e do espírito. Subjacente a toda a nossa actividade crítica encontra-se um hibridismo e uma incoerência complexos, apesar de todas as nossas pretensões de os aplanar. E embora durante uma maior duração possamos por vezes assistir a mudanças drásticas do conhecimento, na maior parte das vezes passamos por transições, sulcos e viragens no conhecimento e no tempo.

A eterna busca consiste em procurar o conhecimento emergente que surge dos nossos combates e transições para futuros alternativos. Sabemos algo que a experiência efectivamente nos ensinou: que os paradigmas predominantes necessitam de ser constantemente contestados com modos alternativos de conhecer, diferentes tipos de conhecimento e de modelos para a construção da sociedade. O futuro, como salientou Boaventura de Sousa Santos (1995), tornou-se uma questão pessoal para nós, uma questão de vida ou morte. Para partir em busca desses futuros, necessitamos também de recorrer ao passado, não como uma solução pronta, mas como um problema criativo susceptível de abrir novas possibilidades. "Certamente que necessitamos da história", escreveu Nietzsche. "Mas a nossa necessidade da história é bastante diferente da do ocioso mimado no jardim do conhecimento", continuou, acrescentando ainda: "...Necessitamos da história para a vida e para a acção, e não para evitar, presunçosamente, a vida e a acção, ou para camuflar uma vida egoísta e as más, e cobardes, acções" (Nietzsche, 1980: 7).

Ghazali e Ibn Arabi, tal como Nietzsche mais tarde, sentiam-se compelidos a reler o passado como uma profecia que alteraria o presente. Infeliz-

mente, demasiados pensadores compreenderam o progresso da civilização em termos fortemente económicos, associando a divisão do trabalho ao desenvolvimento da sociedade. Talvez isso possa ser parte da verdade, mas certamente não constitui a sua totalidade. É a actividade profética dedicada à vida que procuramos em toda a sua intensidade. É necessária uma vida baseada no equilíbrio e na distribuição, para evitar o fim niilista que nos espera se aquela não existir. O progresso que fazemos ao dar forma a esse espírito profético – uma vida de prática e vontade de poder – abre a possibilidade de novas histórias, e não a sua inevitabilidade ou, menos ainda, o fim da história, que constitui, na realidade, um disfarce para uma teologia escatológica, exclusiva de uma certa visão cristã do mundo, mas não necessariamente partilhada por todos. É justamente devido à possibilidade da história e à vontade de poder que a profecia do fim da história de Fukuyama, agora encalhada nas ruínas da Mesopotâmia e nas montanhas Hindu Kush, bem como nas cinzas do World Trade Center em Nova Iorque, prova como estava tão grotescamente errado. Os neoconservadores e capitalistas liberais, que estão agora no cume da história, confiam na inevitabilidade do progresso. Mas o seu final assinalará também o ruir da civilização? Para aqueles que consideram a história como uma luta constante, uma oferenda que transporta as possibilidades do progresso, a cultura da civilização permanece apelativa e absolutamente sedutora (Karamustafa, 2003).

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- BENJAMIN, Walter (1986), "Theses on the Philosophy of History", in Hannah Arendt (org.), Illuminations: Essays and Reflections. Nova Iorque: Schocken Books, 253-264.
- BOURDIEU, Pierre (1990), *The Logic of Practice* (trad. Richard Nice). Stanford: Stanford University Press.
- ELIOT, T. S. (1975), "Tradition and the Individual Talent", *in* Frank Kermode (org.), *Selected Prose of T. S. Eliot.* Londres: Faber & Faber.
- ESACK, Farid (1997), Qur'an, Liberation and Pluralism: Towards an Islamic Perspective of Inter-Religious Solidarity against Oppression. Oxford: Oneworld Publications.
- FUKUYAMA, Francis (1992), The End of History and the Last Man. Londres, Hamish Hamilton.
- KARAMUSTAFA, Ahmet (2003), "Islam: a Civilizational Project in Progress", in Omid Safi (org.), Progressive Muslims: on Justice, Gender and Pluralism. Oxford: Oneworld.
- KOSELLECK, Reinhart (1985), Futures Past: on the Semantics of Historical Time (trad. Keith Tribe). Cambridge, MA: The MIT Press.
- MOOSA, Ebrahim (2005), *Ghazali and the Poetics of Imagination*. Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press.
- NIETZSCHE, Friedrich (1980). On the Advantage and Disadvantage of History for Life (trad. Peter Preuss). Indianapolis: Hackett Publishing Company.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1995), Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition. Nova Iorque: Routledge.
- TUVESON, Ernest Lee (1949), Millennium and Utopia: a Study in the Background of the Idea of Progress. Berkeley: University of California Press.
- WESLING, Donald (1997), "Michael Serres, Bruno Latour, and the Edges of Historical Periods", CLIO: Journal of Literature, History and the Philosophy of History, 26 (2), 189-204.

# PARTE 3

Geo-políticas e a sua Subversão

# CAPÍTULO 9

# MEDITAÇÕES ANTI-CARTESIANAS SOBRE A ORIGEM DO ANTI-DISCURSO FILOSÓFICO DA MODERNIDADE<sup>1</sup>

# Enrique Dussel

Tenho consciência de que este trabalho é explicitamente polémico. Polémico face ao juízo depreciativo da existência de um 'Sul da Europa' (e, por isso, da América Latina) construído epistemicamente pelo Iluminismo do centro e do norte da Europa desde os meados do século XVIII. O Iluminismo construiu (foi um making inconscientemente espalhado) três categorias que ocultaram a 'exterioridade' europeia: o orientalismo (descrito por Edward Said), o ocidentalismo eurocêntrico (fabricado, entre outros, por Hegel) e a existência de um 'Sul da Europa'. O referido 'Sul' foi (no passado) centro da história em volta do Mediterrâneo (Grécia, Roma, os impérios de Espanha e de Portugal, isto sem fazer referência ao mundo árabe do Magrebe, já desacreditado dois séculos antes), mas nessa altura já era um resíduo cultural, uma periferia cultural, porque, para a Europa setecentista que fazia a Revolução Industrial, todo o mundo Mediterrânico era um 'mundo antigo'. Nas palavras de Pauw (1991): "nos Pirinéus começa a África", e as Américas Ibéricas, como é evidente, colocavam-se como colónias dos já semiperiféricos Espanha e Portugal. Com isso, a América Latina simplesmente "desapareceu do mapa e da história" até hoje, inícios do século XXI. Tentar começar a reinstalá-la na geopolítica mundial e na história da filosofia é o objectivo deste pequeno trabalho, que será certamente criticado como 'pretensioso'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este artigo começou por ser uma comunicação apresentada no II Congresso da Asociación Filosófica del Caribe (Porto Rico), 2005, a convite do seu presidente Lewis Gordon. Posteriormente, expus o tema com novos conteúdos numa conferência proferida na X Feira do Livro de Santo Domingo, a 25 de Abril de 2007, onde também começámos a preparar a celebração do Quinto Centenário do primeiro grito crítico messiânico em Santo Domingo (em 1511, à maneira de um Tempo-agora de Walter Benjamin) contra a injustiça da modernidade nascente, do colonialismo que se inaugurava não apenas no Continente Americano, mas também na periferia do Sistema-Mundo. Este texto foi por último apresentado em 2008 no Programa em 'Pós-colonialismos e Cidadania Global' do Centro de Estudos Sociais/FEUC da Universidade de Coimbra.

#### 1. Foi René Descartes o Primeiro Filósofo Moderno?

Vamos começar com uma investigação de uma das histórias europeias da filosofia dos dois últimos séculos. As histórias não indicam apenas o tempo dos acontecimentos, mas também o seu lugar geopolítico. A modernidade tem origem, segundo a interpretação corrente que iremos tentar refutar, num 'lugar' e num 'tempo'. O 'deslocamento' geopolítico desse 'lugar' e desse 'tempo' irá significar igualmente um deslocamento 'filosófico', temático e paradigmático.

Onde e Quando tem sido Situada Tradicionalmente a Origem da Modernidade?

## Stephen Toulmin escreve:

Algumas pessoas datam a origem da modernidade no ano de 1436, com a adopção da imprensa por Gutenberg; outras em 1520, com a rebelião de Lutero contra a autoridade da Igreja; outras em 1648, com o fim da Guerra dos Trinta Anos; outras em 1776 ou 1789, com as Revoluções Americana e Francesa; enquanto que para algumas outras os tempos modernos só começaram em 1895. (1992: 5).

#### Mais adiante Toulmin acrescenta:

A ciência e a tecnologia modernas podem, assim, ser encaradas como a fonte quer de bênçãos quer de problemas, ou de ambas as coisas. Em qualquer dos casos, as suas origens intelectuais tornam a década de 1630 a data mais plausível para o início da modernidade. (1992: 9).

Em geral, mesmo para Habermas (1989)<sup>2</sup>, a origem da modernidade tem um 'movimento' do Sul para o Norte, do Este para o Oeste da Europa dos séculos XV a XVII que é aproximadamente o seguinte: a) o Renascimento italiano do *Cuattrocento* (não considerado por Toulmin), b) a Reforma luterana alemã, e c) a Revolução científica do século XVII culminam na d) Revolução política burguesa inglesa, norte-americana ou francesa. Observe-se a curva do processo: de Itália para a Alemanha, daqui para França e depois para a

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Habermas inclui "o descobrimento do Novo Mundo" (1989: 15), mas seguindo as teses de Max Weber não pode tirar nenhuma consequência dessa indicação puramente acidental.

Inglaterra e os Estados Unidos. Pois bem, devemos refutar esta *construção* histórica 'iluminada' do processo de origem da modernidade por ser uma visão 'intra'-europeia, eurocêntrica, autocentrada, ideológica e a partir da centralidade do Norte da Europa desde o século XVIII e que se tem imposto até aos nossos dias.

Encarar a origem da modernidade com 'novos olhos' exige colocar-se *fora* da Europa germano-latina e vê-la como um observador externo ('comprometido', evidentemente, mas não como 'ponto zero'<sup>3</sup> da observação). A chamada Europa *medieval*, *feudal* ou da *idade das trevas* não é senão a miragem eurocêntrica que não se autodescobre desde o século VII como uma civilização *periférica*, *secundária*, *isolada*, 'enclausurada', 'sitiada' pelo – e perante o – mundo muçulmano mais desenvolvido e ligado à história da Ásia e da África até 1492. A Europa devia relacionar-se com as grandes culturas através do Mediterrâneo oriental, que, desde 1453 (com a tomada de Constantinopla), era definitivamente otomano. A Europa estava 'fechada' desde o referido século VII, o que impedia (apesar da intenção das Cruzadas) todo o contacto com o mais denso da cultura, da tecnologia e da economia do 'mundo antigo', a que tenho chamado o 'Estádio III do sistema inter-regional asiático-afro-mediterrânico (Dussel, 2007a).

Tenho estudado esta relação geográfico-ideológica em numerosas obras. <sup>4</sup> Façamos um resumo do estado da questão. A Europa *nunca foi o centro da história mundial* até finais do século XVIII (digamos, até ao século XIX, apenas há dois séculos). Passará a ser o centro em consequência da Revolução Industrial. Mas graças a uma miragem, como já dissemos, aos olhos obnubilados do eurocentrismo *toda a história mundial anterior* lhe aparece como tendo a Europa como centro (a posição de Max Weber), o que distorce o fenómeno da origem da modernidade. Vejamos mais uma vez o caso de Hegel.

Em todas as sua *Lições universitárias*, Hegel expõe os seus temas tendo como horizonte de *fundo* uma certa categorização histórica mundial. Nas suas

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Santiago Castro-Gómez (2003) designa de 'hybris do ponto zero' a pretensão desmesurada do pensar cartesiano de se situar para além de toda a perspectiva particular. Como o artista renascentista que, ao traçar a linha do horizonte e o ponto de fuga na perspectiva de todos os objectos que irá pintar, não aparece ele próprio no quadro, mas é sempre subjectivamente 'o que olha e constitui o quadro' (é o 'ponto de fuga' ao contrário) e que passa como o 'ponto zero' da perspectiva.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sobre este tema veja-se Dussel, 1995, 1998, 2001, 2007a, 2007b.

Lições de Filosofia da História, Hegel divide a história em quatro momentos: 'o mundo oriental', 'o mundo grego', 'o mundo romano' e o 'mundo alemão'. Pode ver-se o sentido esquemático desta construção ideológica, completamente eurocêntrica, ou melhor: germano-cêntrica do Norte da Europa (já se tinha produzido a negação do 'Sul da Europa'). Por outro lado, o 'mundo germânico' (não se diz 'europeu') divide-se em três momentos: 'o mundo germânico-cristão' (descartando-se o 'latino'), 'a Idade Média' (sem a situar geopoliticamente na história mundial), 'o tempo moderno'. Este último, por seu lado, tem três momentos: 'a Reforma' (fenómeno germânico), 'a Reforma na constituição do Estado moderno' e 'o Iluminismo e a Revolução'.

Nas *Lições de Filosofia da Religião*, 7 novamente, a história divide-se em três momentos: a) 'a religião natural' (que compreende as religiões 'primitivas' –chinesa, védica, budista, dos Parses, siríaca); b) 'a religião da individualidade espiritual' (judaica, grega, romana) e, como culminação delas, c) 'a religião absoluta' (o cristianismo). O Oriente é sempre propedêutico, infantil, dá os 'primeiros passos'. O 'mundo germânico' (a Europa do 'norte') é o fim da história.

Nas *Lições de Estética*,<sup>8</sup> por outro lado, a história é considerada como o "desenvolvimento do ideal das formas particulares da beleza artística" em três momentos: a) 'as formas da arte simbólica' (zoroástrica, bramânica, egípcia, hindu, maometana e a mística cristā), b) 'a forma da arte clássica' (os gregos e romanos) e c) 'a forma da arte romântica'. Esta última divide-se em três: a) a do cristianismo primitivo, b) a do 'cavalheiresco' na Idade Média e c) a da 'autonomia formal das particularidades individuais' (como nos casos anteriores, trata-se da modernidade).

Mas nada melhor para o nosso tema do que as *Lições de História da Filosofia*. Começa pela a) 'Filosofia oriental' (segundo o 'orientalismo' recentemente construído), com a filosofia chinesa e hindu (védica em Shankara e budista em Gautama e outros). Passa depois à b) 'Filosofia grega' (sem tratar a filosofia romana). Continua com c) a 'Filosofia da Idade Média" (em dois momentos: a) 'Filosofia árabe', incluindo os judeus, e b) 'Filosofia escolástica',

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Veja-se Hegel, 1970, vol. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ou seja, afirma já a ideologia do 'orientalismo'.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hegel, 1970, vols. 18-20.

<sup>8</sup> Ibid., vols. 13-15.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *Ibid.*, vols. 18-20.

que culmina com o Renascimento e a Reforma Luterana). <sup>10</sup> Por último, a c) 'Filosofia moderna' (*Neuere Philosophie*). Aqui temos que nos deter um pouco. Hegel pressente algumas questões, mas não lhes sabe dar uma razoabilidade suficiente. Sobre a modernidade escreve:

O ser humano adquire confiança em si mesmo [Zutrauen zu sich selbst]. [...] Com a invenção da pólvora<sup>11</sup> desaparece da guerra a inimizade individual [...]. O homem<sup>12</sup> descobre a América, os seus tesouros e os seus povos, descobre a natureza, descobre-se a si mesmo [sich selbst] (Hegel, 1970, vol. 20: 62).

Tendo disto isto relativamente às condições geopolíticas exteriores à Europa, Hegel fecha-se numa reflexão puramente centrada na Europa. Tenta assim, nas primeiras páginas sobre a Filosofia Moderna, explicar a nova situação do filósofo perante a realidade sócio-histórica. O seu ponto de partida é a Idade Média (para mim, o 'Estádio III do sistema inter-regional'). "Nos séculos XVI e XVII é quando reaparece a verdadeira filosofia." <sup>13</sup> Em primeiro lugar, para Hegel esta filosofia nova desdobra-se: a) por um lado, há um realismo da experiência, que contrapõe "o conhecimento e o objecto sobre o qual recai" (Hegel, 1970, vol. 20: 68), e que possui uma vertente a1) enquanto observação da natureza física, e outra a2) enquanto análise política do "mundo espiritual dos Estados".

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ou seja, para Hegel, o Renascimento ainda não é parte constitutiva da modernidade. Neste ponto, mas por razões muito diferentes, coincidimos com Hegel contra Giovanni Arrighi, por exemplo (1994). Numa visão 'eurocêntrica' – como é habitual – Hegel indica que: "Ainda que já Wiclef, Hus e Arnaldo de Brescia se tenham afastado do caminho da filosofia escolástica [...] é de Lutero que arranca o movimento da liberdade do espírito" (1970, vol. 20:50). Se não se tivesse aberto o Atlântico para a Europa do Norte, Lutero teria sido um Wiclef ou Hus do começo do século XVI, sem relevância posterior.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Parece que não sabe que a pólvora, o papel, a imprensa, a bússola e muitos outros descobrimentos técnicos já tinham sido inventados há séculos na China. Eurocentrismo infantil de pura ignorância.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Como se os indígenas americanos não fossem 'humanos' que tinham 'descoberto' o seu próprio continente muitos milénios antes. Tinha que se esperar pelos europeus para que 'o homem' descobrisse a América. Ideologema vulgar que não é digno de um filósofo de renome.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 'Reaparece' a filosofia da antiguidade, ainda que com diferenças, sem descobrir cabalmente a reviravolta geopolítica radical da modernidade – que se situa pela primeira vez num sistema-mundo completamente impossível para gregos e romanos.

Por outro lado, b) há uma direcção *idealista*, em que "tudo reside nopensamento e o próprio Espírito é todo o conteúdo" (Hegel, 1970, vol. 20: 67).

Em segundo lugar, Hegel pormenoriza os *problemas* centrais da nova filosofia (Deus e a sua dedução a partir do espírito puro; a concepção do bem e do mal; a questão da liberdade e da necessidade).

Em terceiro lugar, ocupa-se de duas fases históricas: "a) primeiro, anuncia-se a conciliação daquelas contradições sob a forma de umas quantas tentativas [...] ainda não suficientemente claras e precisas; aqui temos Bacon<sup>14</sup> e Jacobo Boehme"<sup>15</sup>. Ambos nascem na segunda metade do século XVI. E "b) a conciliação metafísica. Aqui inicia-se a autêntica filosofia deste tempo: começa com Descartes" (Hegel, 1970, vol. 20: 70). Meditemos no que já foi dito.

Em primeiro lugar, como é evidente, Hegel introduz Jacobo Boehme, que é alemão, o místico e popular pensador da 'interioridade germânica', que constitui uma nota folclórica simpática e nacionalista, mas nada mais do que isso. Em segundo lugar, apesar de tentar falar de "aspectos histórico-externos das circunstâncias de vida dos filósofos" (Hegel, 1970, vol. 20: 70), não vai além de indicar aspectos sociológicos que fazem do filósofo moderno não um monge mas, sim, um homem comum da rua, que "não se isola do resto da sociedade" (Hegel, 1970, vol. 20: 71-72). Não imagina de todo na sua ignorância norte-europeia o cataclismo geopolítico mundial que se produziu a partir dos finais do século XV em todas as culturas da Terra (no Extremo Oriente, no Sudeste Asiático, na Índia, na África subsariana e na Ameríndia) por causa da invasão europeia do 'quarto continente'.

É nesta visão eurocêntrica e provinciana que Descartes aparece no discurso histórico de Hegel como aquele que "começa a autêntica filosofia da época moderna" (Hegel, 1970, vol. 20: 70). Vejamos esta questão com mais atenção.

## Descartes e os Jesuítas

René Descartes nasce em França em 1596, em La Haye, perto de Tours, e morre em 1650. Ou seja, vive no início do século XVII. Fica órfão pouco depois de nascer e é educado pela avó. Em 1606 entra no colégio dos jesuítas de La Flèche onde, até 1615, irá receber a sua única formação filosófica for-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Bacon nasceu em Londres em 1561. Há que recordar as datas, já que na sua velhice viverá até ao começo do século XVII, tendo nascido 70 anos depois do começo da 'invasão' da América por Cristóvão Colombo, quando Bartolomé de las Casas estava a aproximar-se da sua morte (\*1566).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Jacobo Boehme nasceu em Alt-Seidenberg, em 1575.

mal.<sup>16</sup> Ou seja, abandona a sua casa aos dez anos. O padre jesuíta Chastellier é como um segundo pai para ele. A primeira obra filosófica que Descartes estuda é *Disputationes Metaphysicae* de Francisco Suárez, publicada em 1597, um ano depois do seu nascimento.

É sabido que o espanhol basco Inácio de Loyola (que nasce quase com a modernidade, em 1491, um anos antes do 'descobrimento do Atlântico ocidental' por Colombo, e que morre em 1556, quarenta anos antes do nascimento de Descartes), estudante de filosofia em Paris, fundou colégios para formar filosoficamente clérigos e jovens da nobreza ou da burguesia. Em 1603 os jesuítas foram chamados pelo Rei Henrique (depois de terem sido expulsos de França em 1591), fundando o colégio de La Flèche em 1604, alojado num enorme palácio (numa propriedade com quatro hectares) doado aos padres pelo próprio rei. A formação segundo o concílio de Trento<sup>17</sup> era completamente 'moderna' no seu ratio studiorum. Cada jesuíta constituía uma subjectividade singular, independente, moderna, sem cantos nem orações no coro de uma comunidade como era o caso dos monges beneditinos medievais, realizando diariamente um 'exame de consciência' individual. 18 Ou seja, o jovem Descartes todos os dias<sup>19</sup>, por três vezes, devia retirar-se em silêncio, reflectir sobre a sua própria subjectividade e 'examinar' com extrema clareza e autoconsciência a intenção e o conteúdo de cada acção, as acções executadas hora a hora, julgando a sua actuação sob o critério de que "o homem é criado para glorificar, venerar e servir a Deus" (Loyola, 1952: 161). Tratava-se de uma rememoração dos exercitatio animi de Agostinho de Hipona. Era uma prática quotidiana do ego cogito: 'Eu tenho autoconsciência de ter feito isto ou aquilo'; que dominava disciplinadamente a subjectividade (ainda antes do Calvinismo, proposto por Max Weber como a ética do capitalismo). Os estudos eram extremamente metódicos:

Não estudem por compêndios as faculdades principais nem imperfeitamente, em vez disso aprofundem-nas, dando tempo e estudo competente [...]. As faculdades que todos

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Veja-se Cottingham, 1995 e Gauckroger, 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> O concílio que 'moderniza', racionalizando, todos os aspectos da Igreja Católica.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Fala-se, já em 1538, "do examinar a consciência com aquele modo das linhas" (Loyola, 1952: 109). Num caderno, atribuía-se uma linha para cada dia, em que se indicavam as faltas cometidas, contabilizando-as por horas, desde manhã ao levantar-se, depois do meiodia e à noite (três vezes por dia). Veja-se igualmente Loyola, 1952: 162.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> "Dediquem-se a examinar cada dia as vossas consciências" (Loyola, 1952: 430).

ordinariamente devem aprender são: letras de humanidades, **lógica, filosofia natural** e, havendo preparação, algumas matemáticas e moral, metafísica e teologia escolástica [...]. Sem este estudo, haja cada dia uma hora para debater em qualquer faculdade que se estude [...]. Haja cada domingo depois de comer debates públicos (Loyola, 1952: 588-590).

Assim, o jovem Descartes, de 1606 a 1611, devia praticar a lectio, repetitiones, sabbatinae disputationes e, no fim do mês, a menstruae disputationes.<sup>20</sup> Nestes exercícios lia-se Erasmos, Melanchton e Sturm e textos dos 'Irmãos da vida comum', ainda que o mais referido fosse o jesuíta espanhol Francisco Suárez.<sup>21</sup> Descartes tinha então começado a sua formação propriamente filosófica pela *Lógica* (aproximadamente em 1610, depois dos seus estudos clássicos em latim). Estudou-a no texto consagrado e usado em todos os colégios europeus da Companhia, pelo que teve inúmeras edições no velho continente, de Itália a Espanha, da Holanda à Alemanha e também, na altura, em França. Tratava-se da Logica Mexicana sive Commentarii in universam Aristotelis Logicam (Colónia, 1606, ano em que Descartes entrava no colégio de La Flèche), do filósofo mexicano Antonio Rubio (1548-1615).<sup>22</sup> Quem havia de dizer que Descartes estudou a parte dura da filosofia, a Lógica, a Dialéctica, numa obra de um filósofo mexicano! Isto constitui uma parte do meu argumento. Em 1612, Descartes iniciou-se nas matemáticas e na astronomia, parte do currículo, como já referido. A metafísica<sup>23</sup> e a ética ocuparam-lhe os anos de 1613 e 1614.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Não é extraordinário então que a obra cimeira de Suárez tivesse por título o que é recomendado pela *Regla de San Ignacio: Disputationes Metaphysicae* e que, por seu lado, o próprio Descartes tivesse escrito umas *Regles sur la direction de l'esprit* (ainda que a expressão 'direction de l'esprit' nos recorde os 'directores espirituais' dos colégios jesuítas)? No *Discours de la Méthode*, II e III, continua a falar de 'regras': "Principales *règles* de la méthode", "Quelques *règles* de la morale". Memórias da juventude?

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Francisco Suárez ainda vivia na altura em que Descartes estudou filosofia e que viria a morrer apenas em 1617, na altura em que Descartes abandonou o colégio.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ainda que de origem peninsular, chegou ao México com 18 anos e estudou toda a sua filosofia na Universidade do México (fundada em 1553), onde escreveu a obra que, por isso, leva por nome *Logica Mexicana*. Escreveu também no México uma *Dialecticam* (publicada posteriormente em 1603, em Alcalá), uma *Physica* (publicada em Madrid, em 1605), uma *De Anima* (Alcalá, 1611), e *In de Caelo et Mundo* (Madrid, 1615). Outros mestres eram igualmente estudados no colégio, como o português Pedro de Fonseca (professor de Coimbra – como referirei a seguir – desde 1590).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> As *Disputationes Metaphysicae* de Francisco Suárez foram a primeira obra que Descartes leu, tal como ele próprio indicou, e como já indicado anteriormente neste texto.

Como se verá ver mais à frente, esta obra de Suárez (antecipada por sugestões de Pedro de Fonseca, em Coimbra) já não é um comentário da *Metafísica* de Aristóteles mas, sim, a primeira obra *sistemática* do tema, que antecipa todas as ontologias do século XVII e XVIII (como as de Baumgarten, Leibniz ou Wolff, e a que eles recorreram explicitamente).

Em todos os momentos do 'argumento cartesiano' podem detectar-se as influências dos seus estudos com os jesuítas. Desde a reflexão radical da consciência sobre si mesma no ego cogito até ao 'salvamento' do mundo empírico graças ao recurso ao Infinito (questão tratada com essa denominação na Disputatio 28 da obra de Suárez), demonstrando anselmamente (questão tratada na Disputatio 29) a sua existência, para a partir dele reconstruir um mundo matematicamente conhecido. O método (que tomava a matemática como exemplar) era um dos temas que eram discutidos apaixonadamente nas aulas dos colégios jesuítas. Estes, como é evidente, são provenientes do Sul da Europa, de Espanha, do século XVI, do Mediterrâneo virado recentemente para o Atlântico. Não terá, então, o século XVI algum interesse filosófico? Não será Descartes o fruto de uma geração anterior que preparou o caminho? Não haverá filósofos ibero-americanos modernos anteriores a Descartes e que abriram a problemática da filosofia moderna?

Descartes e o Agostinismo do Ego Cogito. O 'novo paradigma' moderno

O tema do *ego cogito*<sup>24</sup> tem os seus antecedentes ocidentais e mediterrânicos, ainda que isto não lhe retire nada da sua *novidade*. As referências a Agostinho de Hipona são inocultáveis, ainda que Descartes por vezes pretendesse aparentar não se ter inspirado no grande retórico romano do Norte de África (tão-pouco admitia influências de Francisco Sanches ou de quaisquer outros). Com efeito, no seu tempo Agostinho argumentava contra o cepticismo dos académicos; Descartes, contra o cepticismo dos libertinos. Para isso, recorre à indubitabilidade do *ego cogito*.

O argumento volta sempre à 'consciência de si' (ou *autoconsciência*), questão filosófica que se referia também a um texto clássico de Aristóteles na *Ética a Nicómaco*, em que se irá inspirar Agostinho e posteriormente, entre outros, René Descartes.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Os textos centrais encontram-se na IV Parte do Discours de la méthode (Descartes, 1953: 147 ss.) e na 'Meditação segunda' das Méditations touchant la Première Philosophie (Meditationes de prima philosophia, que, na sua primeira versão francesa, se assemelhava mais a Suárez: Méditations métaphysiques).

Há uma faculdade pela qual sentimos os nossos actos [...]. Aquele que vê sente (aisthánetai)<sup>25</sup> que vê, o que ouve [sente] que ouve, o que caminha [sente] que caminha e assim nas restantes coisas sentimos (aisthanómenon) o que operamos. Por isso podemos sentir (aisthanómeth) que sentimos (aisthanómetha) e conhecer (noômen) que conhecemos. Mas sentimos e pensamos porque somos, porque ser (eînaî) é sentir e pensar<sup>26</sup> (Aristoteles, 2003, IX: 29-34).

Trata-se então de fenómenos da 'autoconsciência', que, segundo António Damásio (2003), se deve definir como um 'sentimento' (*feeling*) ligado neurologicamente aos centros da fala.<sup>27</sup>

Por seu lado, e de maneira análoga, Agostinho tinha escrito em *De Trinitate*:

Vivere se tamen, et meminisse et intelligere et velle et cogitare et scire et iudicare quis dubitet? Quando quidem etiam si dubitat, vivit. (De Trinitate, X, 10, n. 14)

Nulla in his veris academicorum argumenta formido dicentium: quid, si falleris? Si enim fallor, sum (De Trinitate, XV, 12, n. 21).

É por isso que assim que leu o *Discours* de Descartes, Mersenne referiu ao seu amigo a semelhança do seu texto com o de Agostinho no *De civitate Dei*, (livro XI, capítulo 26). Descartes respondeu-lhe que lhe parecia que Agostinho "se serviu do texto com um outro sentido do que aquele que eu lhe dei" (apud Gilson, 1951: 191). Arnauld reage da mesma forma, referindo-se ao texto *De Trinitat* já citado mais atrás. Mais tarde, nas suas respostas às objecções contra as *Meditationes*, Descartes sugere ainda outro texto.<sup>28</sup> Pode dizer-se, então, que Descartes certamente tinha lido e se tinha inspirado em Agostinho, o que não retira o sentido profundo e de novidade do seu argumento – que não só refuta o céptico, mas também que funda a subjectividade nela própria, intenção completamente ausente de Agostinho, que a fundava em Deus, e, além disso, nunca como subjectividade solipsista no caso do cartaginês. Esta

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> É um acto da 'sensibilidade' para o Estagirita e também para António Damásio, que lembra que o *cogito* é um '*feeling*' (Damásio, 2003).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Esta autoconsciência dos actos humanos era denominada *synaísthesis* pelos estóicos (Arnim, 1964, vol. 2: 773-911) e *tactus interior* por Cícero. É toda a questão da 'hight self consciousness' de Edelman (1992).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Veja-se também Edelman, 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> "Si non esses, falli omnino non posses" (De libero arbitrio). Veja-se a edição da obra de Descartes organizada por Adam e Tannery (1996), vol. 7: 197, ss.

nova fundamentação, intuída na experiência ontológica de 1619 junto ao rio Reno, deve inscrever-se de qualquer modo na tradição agostiniana:

O método de Agostinho é da mesma natureza que o de Descartes. [...] Porque [Descartes], enquanto matemático, decide partir do pensamento, já não poderá, enquanto metafísico, partir de outro pensamento que não seja o seu. Porque decidiu ir do pensamento à coisa, já não poderá definir o seu pensamento de outra maneira que não seja pelo conteúdo que o referido pensamento exibe à intuição que o apreende [...]. Uma metafísica da distinção do corpo e da alma tinha em Agostinho um forte apoio, [... o mesmo que] a prova da existência de Deus [(...) que] Santo Anselmo tinha julgado necessário modificar e simplificar, [(...) sendo] a única saída que se oferecia a Descartes (Gilson, 1951: 201).

Descartes tomava então as matemáticas, no terceiro nível de abstracção de Francisco Suárez<sup>29</sup>, como o modo prototípico do uso da razão. Descobria, assim, um *novo paradigma filosófico* que, ainda que conhecido na filosofia anterior, nunca tinha sido usado num tal sentido ontológico redutivo. A metafísica do *ego* individual moderno, o *paradigma da consciência solipsista* (diria Karl-Otto Apel), iniciava a sua longa história.

A Ratio Mathematica, o Racionalismo Epistémico e a Subjectividade como Fundamento da Dominação Política de Corpos Coloniais, de Cor e Femininos

Antropologicamente (o que significa dizer ética e politicamente), Descartes enfrentou uma aporia que nunca poderia solucionar. Por um lado, precisava que o *ego* do *ego cogito* fosse uma alma independente de toda a materialidade, de toda a extensão. Para Descartes, a alma era uma *res*, mas uma 'coisa' espiritual, imortal, substância separada do corpo:

[...] Soube, por isso, que eu era uma substância [substance] cuja essência na totalidade ou na natureza consistia apenas em pensar e que para ser não tinha necessidade de

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Já no *Commentarii Collegii Conimbricensis*, sobre a Física (*In octo libros Physicorum Aristotelis*) se fala das "*tres esse abstractiones*..." (*Art. 3, Proemium*; Mariz, 1592: 9): A abstracção da matéria sensível (filosofia natural), a abstracção da matéria inteligível (a metafísica) e a abstracção de toda a matéria (matemáticas). Neste livro fala-se da sabedoria originária "*secunum Aegyptios*" (*Proemium*, Mariz, 1592: 1), quando ainda não se tinha caído num helenocentrismo absoluto, já que foram eles que descobriram que a intelecção do universo não se pode alcançar sem "*solitudine, atque silentio*" (é a *skholé* que Aristóteles também atribui aos Egípcios) (*Ibid.*). Mário de Carvalho (2007) mostra que neste curso de Física já temos um conceito moderno do tempo imaginário (que nos faz pensar em Kant).

nenhum lugar nem dependia de nenhuma coisa material. De modo que este **eu** [moi], ou seja, a minha alma [âme], pela qual sou o que sou, era **inteiramente** distinta do corpo, e ainda era mais fácil de conhecer do que ele, e que, ainda que ele não fosse, ela não deixaria de ser tudo o que é (Descartes, 1953: 148, 1996, vol. 6: 33).<sup>30</sup>

Depois da publicação, em 1637, do *Discours* e, posteriormente, das *Méditations*, Arnaud entendia que Descartes "provava demasiado" (apud Gilson, 1951: 246), porque ao afirmar rotundamente a substancialidade independente da 'alma' (res cogitans) era-lhe impossível depois uni-la a um corpo igualmente substancial (res extensa). Regius, de forma mais clara, indicava que só lhe restava como saída uma unidade acidental (per accidens) da alma e do corpo.

Descartes necessitava, pois, de afirmar a substancialidade da alma para poder ter todas as garantias suficientes perante os cépticos da possibilidade de uma *mathesis universale*, de uma certeza sem possibilidade de dúvida. Mas, para poder integrar o problema das sensações, da imaginação e das paixões, devia definir a maneira como o corpo (uma *máquina* quase perfeita, consistindo apenas em *quantidade*) se podia fazer presente na alma. Além disso, depois de se estabelecer a existência de Deus (pela demonstração anselmiana puramente *a priori*), devia agora poder aceder igualmente a um 'mundo exterior', físico, real. O corpo era a mediação necessária. Caía assim num círculo: para se abrir a um *mundo exterior* necessitava como pressuposto da *união* do corpo e da alma; mas a *união* do corpo e da alma fundava-se no pressuposto de um *mundo exterior* a que nos abrimos pelos sentidos, pela imaginação e pelas paixões que foram postos em causa pelo *cogito*. Escreve Gilson (1951: 250):

A partir do momento em que Descartes se decide a unir a alma e o corpo torna-se-lhe difícil poder distingui-los. Não os podendo pensar senão como dois, deve no entanto senti-los como um.

Pensando o corpo como uma máquina sem qualidade (puramente quantitativa: objecto da matemática, da mecânica), complica-se-lhe a hipó-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Nos Commentarii Collegii Conimbricensis pode ler-se um Tractatus De Anima Separata (1592: 442 e ss.), sobre a imortalidade da alma onde Descartes se pôde inspirar. Veja-se o artigo de Mário de Carvalho (2006: 127) que indica que, seguindo Pomponazzi e Caetanus, os Conimbricensis propunham: "La singularité de l'âme ... ne tient uniquement à son indépendance de la matière, mais aussi au fait d'avoir un activité propre", que Descartes irá tomar como paradigma.

tese quanto a duas objecções. A primeira: como é que uma máquina física se pode *comunicar* com uma substância imaterial? A hipótese dos 'espíritos animais' (transportados pelo sangue), que se unem ao corpo na 'glândula pineal', não era convincente. A segunda: como podem as paixões *mover* ou *reter* o acto cognitivo da alma? Por mais que o tente, nunca consegue mostrar que as paixões, ligadas ao corpo, se ligam à alma e ao seu acto cognitivo movendo-a. Além disso, como o corpo é apenas uma máquina quantitativa e as paixões necessitariam de um organismo qualitativo, ficam elas próprias numa ambiguidade total.

Essa máquina pura não irá assinalar a sua cor de pele nem a sua raça (evidentemente, Descartes só pensa a partir da raça branca) nem obviamente o seu sexo (também só pensa a partir do sexo masculino), que são de um europeu (não descreve nem se refere a um corpo colonial, de um índio, de um escravo africano ou de um asiático). A indeterminação quantitativa de toda a *qualidade* também será o início de todas as abstracções ilusórias do 'ponto zero'<sup>31</sup> da subjectividade filosófica moderna e da constituição do corpo como mercadoria quantificável com um preço (como acontece no sistema da escravidão ou no do salário no capitalismo).

# 2. A Crise do '*Antigo* Paradigma' e os Primeiros Filósofos Modernos. O *Ego Conquiro*: Ginés de Sepúlveda

Mas antes de Descartes tinha acontecido todo o século XVI, que a história da filosofia moderna centro-europeia e norte-americana pretendeu desconhecer até ao presente. Com efeito, a maneira mais directa de fundamentar a praxis de dominação colonial trans-oceânica – colonialidade que é simultânea à própria origem da modernidade e, por isso, novidade na história mundial – é mostrar que a cultura dominante outorga à mais atrasada ('torpeza' que Ginés chamará de *turditatem*, em latim, e Kant de *unmündigkeit*<sup>32</sup>) os benefícios da civilização. Este argumento, que está subjacente a toda a filosofia moderna

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Veja-se a nota 3. De facto, longe de ser um 'ponto de vista' sem compromisso, é o ponto que constitui todos os compromissos. Max Weber (1930), com a sua pretensão de uma perspectiva objectiva 'sem valores' pressupostos, é o melhor exemplo dessa pretensão impossível do 'ponto zero'. O *ego cogito* inaugura esta pretensão na modernidade.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> E naquilo que consistiria no que temos chamado uma 'falácia desenvolvimentista', na crença que a Europa está mais 'desenvolvida' – como 'desenvolvimento' [*Entwicklung*] do *conceito* para Hegel – que as outras culturas (veja-se Apel e Dussel, 2005: 107 e Dussel, 1995).

(desde o século XVI ao XXI), é esgrimido pela primeira vez, com grande mestria e repercussão, por Ginés de Sepúlveda (\*1573), aluno do filósofo renascentista P. Pomponazzi (1462-1524), no debate de Valladolid de 1550 – que Carlos V (1500-1558) promoveu à maneira dos Califas islâmicos para 'tranquilizar a sua consciência'. Era uma disputa 'atlântica' (e já não mediterrânica, entre cristãos e 'sarracenos'), em que se tratava de entender o estatuto ontológico dos índios; 'bárbaros' diferentes dos da Grécia, da China ou do mundo muçulmano, que Montaigne, com profundo sentido crítico, definia como canibais (ou caribes³3), ou seja, aos quais "podemos chamar bárbaros em relação às nossas regras da razão" (Montaigne, 1967: 208). Ginés escreveu:

Será sempre justo e conforme ao direito natural que tais gentes [bárbaras] se submetam ao império de príncipes e nações **mais cultas** e **humanas**, para que, pelas suas virtudes e pela prudência das suas leis, abandonem a barbárie e se submetam a uma vida mais humana e ao culto da virtude (Ginés, 1967: 85).

Trata-se de uma releitura de Aristóteles, o filósofo esclavagista grego do Mediterrâneo oriental, agora situado no horizonte do Oceano Atlântico, ou seja, com significação mundial:

E, se rejeitam esse império, **pode-se-lho impor por meio das armas** e essa guerra será justa de acordo com o que declara o direito natural [...]. Resumindo: é justo, conveniente e conforme à lei natural que os varões probos, inteligentes, virtuosos e humanos dominem sobre todos os que não possuem estas qualidades (Ginés, 1967: 87).

Este argumento tautológico, porque parte da superioridade da própria cultura simplesmente por ser a própria, irá impor-se em toda a modernidade. Declara-se como não-humano o conteúdo das outras culturas por ser diferente da própria, como quando Aristóteles proclamava os asiáticos e os europeus como bárbaros, porque 'humanos' eram apenas "os habitantes que viviam nas cidades [helénicas]" (Aritoteles, 1974, vol. 3: 19-20).

O mais grave deste argumento filosófico é que se justifica a guerra justa contra os indígenas pelo facto de impedir a 'conquista', que, aos olhos de

 $<sup>^{33}</sup>$  Os tainos das Antilhas não pronunciavam o 'r', daí que 'caribe' e 'canibal' fosse o mesmo.

Ginés, é a 'violência' necessária que se devia exercer para que o bárbaro se civilizasse, porque se fosse civilizado já não haveria causa para a guerra justa:

Quando os pagãos não são mais do que pagãos [...] não há justa causa para os castigar, nem para os atacar com as armas: de tal modo que, se se encontrasse no Novo Mundo alguma gente culta, civilizada e humana que não adorasse os ídolos mas, sim, o Deus verdadeiro [...], a guerra seria ilícita (Ginés, 1967: 117).

A causa da guerra justa não era por serem pagãos, mas por serem incivilizados. De modo que as culturas do Império Azteca, a dos Maias ou a dos Incas não eram exemplo de alta civilização para Ginés. Por outro lado, poder encontrar outro povo que adorasse 'o Deus verdadeiro' (europeu e cristão) era uma condição absurda. Por isso, perante povos 'atrasados' ficava tautologicamente justificada a guerra de conquista. Mas sempre sob o argumento que inclui a 'falácia desenvolvimentista' Ginés argumenta:

Mas olha o quanto se enganam e quanto eu divirjo de semelhante opinião, vendo, pelo contrário, nessas instituições [aztecas ou incas] uma prova da barbárie rude e da inata servidão destes homens [...]. Têm [certamente] uma forma institucional de república, mas ninguém possui coisa alguma como própria<sup>34</sup>, nem casa, nem um campo de que possa dispor nem deixar em testamento aos seus herdeiros [...], sujeitos à vontade e ao capricho [dos seus senhores] e não à sua liberdade [...]. Tudo isto [...] é sinal evidente da alma de servos e de submissos destes bárbaros (1967: 110-111).

E conclui de forma cínica, indicando que os europeus educam os indígenas na "virtude, na humanidade e na verdadeira religião [que] são mais valiosas que o ouro e a prata" (Ginés, 1967: 111) que os europeus extraem brutalmente das minas americanas.<sup>35</sup>

Uma vez provada a justiça da expansão europeia como uma obra civilizadora, emancipadora da barbárie a que estavam submetidos, tudo o resto (a conquista pelas armas, a espoliação do ouro e da prata referidos, o declarar

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Adiantando-se em relação a Locke ou a Hegel, coloca a 'propriedade privada' como condição de humanidade.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Numa viagem do papa João Paulo II à América Latina, um indígena do Equador entregou-lhe uma Bíblia para simbolizar que lhe devolvia a religião que lhe tinham pretendido ensinar e pediu--he para que lhe devolvesse as riquezas extraídas das Índias Ocidentais.

os índios 'humanos' em abstracto, mas não as suas culturas, uma organização política em que o poder reside nas instituições coloniais, a imposição de uma religião estrangeira de uma forma dogmática, etc.) fica justificado.

Algum tempo antes, o professor Juan Mayor (1469-1550), de Paris, escotista escocês, tinha escrito no seu *Comentário às Sentenças*, referindo-se aos índios americanos: "aquele povo vive bestialmente [bestialiter] [...] pelo que o primeiro que os conquistar imperará justamente sobre eles, porque são por **natureza** escravos [quia natura sunt servi]" (Mayor, 1510: 54).

Todo o argumento se fundava politicamente, em última instância, no direito que tinha o Rei de Espanha para esse domínio colonial. No livro I, título 1, lei 1 da Recompilação das Leis dos Reinos das Índias [Ocidentais] (1681), lê-se: "Deus nosso Senhor por sua infinita misericórdia e bondade foi servido de nos dar sem merecimentos nossos tão grande parte no Senhorio deste mundo" (1943, vol. 1: 1). Essa concessão, outorgada pela bula Inter caetera de 1493, assinada pelo papa, funcionava como justificação política (ou religiosa), mas não filosófica. Por isso, o argumento de Ginés era necessário e complementar.

Existe um último argumento que desejo recordar e que é o seguinte: "A segunda causa é o abandono das torpezas nefandas [...] e salvar de grandes injúrias muitos inocentes mortais a quem estes bárbaros imolavam todos os anos" (Ginés, 1967: 155). Ou seja, estava justificada a guerra para resgatar as vítimas humanas oferecidas aos deuses, como acontecia no México. Iremos ver mais à frente a surpreendente resposta de Bartolomé de las Casas.

## 3. A Primeira Filosofia Académico-metafísica Moderna *Inicial*: Francisco Suárez

O impacto da invasão moderna da América, da expansão da Europa no ocidente do Atlântico, produziu uma crise no paradigma filosófico antigo, mas ainda sem formular outro *inteiramente novo* – como irá tentar, a partir dos desenvolvimentos do século XVI, René Descartes. Deve referir-se que a produção filosófica do século XVI em Espanha e Portugal estava regularmente articulada com os acontecimentos atlânticos, com a abertura da Europa ao mundo. A Península Ibérica era o território europeu que vivia a efervescência dos descobrimentos inesperados. Chegavam constantemente notícias das províncias do ultramar, da América hispânica e das Filipinas para Espanha, do Brasil, África e Ásia para Portugal. Os professores universitários de filosofia de Salamanca, Valladolid, Coimbra ou Braga (que, desde 1581, pela unidade de Portugal e Espanha, funcionavam como um único sistema universitário) tinham alunos provenientes desses territórios ou que para eles iriam partir

e os temas relacionados com esses mundos eram para eles inquietantes e conhecidos. Na Europa, nenhuma universidade a norte dos Pirinéus tinha essa *experiência mundial*. A chamada segunda escolástica não era uma simples repetição do que já tinha sido dito na Idade Média latina. A irrupção nas universidades de uma Ordem religiosa completamente *moderna* – não simplesmente por estar influenciada pela modernidade mas, sim, por ser *uma das suas causas intrínsecas*<sup>36</sup> –, os jesuítas, impulsiona os primeiros passos de uma filosofia moderna na Europa.

O pensamento filosófico da nova Ordem *moderna* dos Jesuítas, fundada em 1539, tendo chegado ao Brasil em 1549 e ao Perú em 1566, quando a conquista e a organização institucional colonial das Índias [Ocidentais] se tinha estabelecido definitivamente, tem interesse para uma história da filosofia latino-americana. Os jesuítas já não puseram em causa a ordem estabelecida. Em vez disso, ocuparam-se das duas raças 'puras' do continente: os crioulos (filhos de espanhóis nascidos na América) e os povos ameríndios autóctones. As raças, como demonstrou Aníbal Quijano, eram a forma habitual de classificação social no início da modernidade. <sup>37</sup> O mestiço e a raça africana não tinham a mesma dignidade. Por isso, nos colégios e nas quintas jesuítas havia escravos africanos que trabalhavam para que os lucros obtidos fossem investidos nas missões de índios.

Por seu lado, na Península Ibérica houve um desenvolvimento simultâneo porque, nos acontecimentos, a América ibérica e colonial e a Espanha e o Portugal metropolitanos formavam um mundo filosófico que se influenciava contínua e mutuamente. Vejamos alguns desses grandes mestre da filosofia da primeira modernidade inicial, que irão abrir caminho à *segunda* modernidade inicial (a de Amesterdão de Descartes e Espinosa, este último judeu hispânico ou sefardita, inclusivamente pela sua formação filosófica).

Não se pode deixar de lado Pedro de Fonseca (1528-1597), um dos criadores em Portugal da chamada escolástica barroca (1550-1660).<sup>38</sup> Pedro de

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Os jesuítas rapidamente chegam a ter quase o monopólio do ensino da filosofia na Europa católica, porque o protestantismo se inclinava para dar maior importância exclusivamente à teologia.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Veja-se o capítulo de Quijano neste volume.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Sobre este filósofo, veja-se Ferrater y Mora, 1963. A *segunda escolástica*, no seu sentido mais tradicional, inaugura-se com a obra de Juan de Santo – Tomás *Cursus philosophicum* (1648) – que, de qualquer forma, tem uma claridade e uma profundidade excepcional, que irá decair com o passar das décadas.

Fonseca estudou em Coimbra de 1548 a 1551, onde começou a ensinar a partir de 1552. Os *Comentários à Metafísica de Aristóteles* (1577)<sup>39</sup> é a sua obra mais famosa. Os seus escritos foram publicados, em edições consecutivas,<sup>40</sup> em Lião, Coimbra, Lisboa, Colónia, Veneza, Mogúncia ou Estrasburgo.

Ainda que não tenha sido obra pessoal de Fonseca, este formou a equipa de jesuítas (entre eles, Marcos Jorge, Cipriano Soares, Pedro Gomes e Manuel de Góis) que se propôs modificar completamente a exposição da filosofia de uma maneira mais pedagógica, profunda e moderna, incorporando as descobertas recentes, criticando os métodos antigos e inovando em todas as matérias. O curso, constituído por oito volumes, começou a ser editado em 1592 e ficou concluído em 1606, sob o título *Commentarii Collegii Conimbricensis*, <sup>41</sup> texto imprescindível para os alunos e professores de filosofia de toda a Europa (Descartes e Leibniz, por exemplo, elogiaram a sua consistência).

Descartes, na sua famosa obra, propõe-se fazer uma reflexão sobre o *método*. Este era o tema preferido dos filósofos conimbricenses do século XVI,<sup>42</sup> que se inspiraram na problemática aberta, entre outros, por R. Agrícola (1442-1485), que irá influenciar Pedro Ramo, nos tratados sobre *Dialéctica*, que era onde se estudava o método. Luís Vives (1492-1540) também é outro pensador influente na questão do método. O próprio Fonseca, na sua famosa obra *Instituições Dialécticas* (1564),<sup>43</sup> identifica o 'método' como "a arte de raciocinar sobre qualquer questão provável" (1592, vol 1: 2). Depois de precisões inovadoras, Fonseca indica que a "ordem metódica tem três objectivos: solucionar problemas, revelar o desconhecido e clarificar o confuso" (Pereira, 1967: 340), tendo como exemplo o método matemático, o que o conduz a um 'essencialismo tópico-metafísico' sui generis que, de algum modo, antecipa o método cartesiano.

Por seu lado, Francisco Suárez (1548-1617), da mesma Ordem e com o mesmo impulso renovador, deu conclusão à obra dos seus predecessores.

 $<sup>^{39}</sup>$  Veja-se Fonseca, 1577, com texto em grego e latim e, simultaneamente, os comentários.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 36 vezes no caso dos seus comentários à *Metafísica*.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Veja-se Mariz, 1592-1606.

<sup>42</sup> Veja-se Pereira, 1967: 280, ss.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Em Coimbra, pudemos consultar a *Institutionum Dialecticarum*, *Libri Octo*, publicada por Iannis Blavii, em 1564. No início afirma-se: "Hanc artem, qui primi invenerunt Dialecticam nominarunt, postrea veteres Peripatetici Logicam appellaverunt" (cap. 1: 1). Veja-se igualmente Gomes, 1964.

A partir de 1570 foi professor em Salamanca, e também em Coimbra e Roma. As suas *Disputationes Metaphysicae* (1597) podem ser consideradas como a primeira ontologia moderna. Deixou de lado o modo de exposição dos *Comentários* a Aristóteles e, pela primeira vez, apresentou um livro sistemático que irá marcar todas as ontologias posteriores. <sup>44</sup> Tinha um espírito de independência exemplar, tendo recorrido aos grandes mestres da filosofia, mas sem nunca se fixar num só deles. A seguir a Aristóteles e a Tomás de Aquino foi Duns Escoto aquele que mais o inspirou. A obra tem uma ordem sistemática. Nas primeiras 21 *Disputas* trata da ontologia em geral. A partir da 28ª entra na questão do 'Ser Infinito' e do 'ser finito'. As *Disputationes Metaphysicae* <sup>45</sup> tiveram 19 edições entre 1587 e 1751, 8 delas na Alemanha, onde, durante século e meio, substituíram os manuais de Melanchton.

Pela sua eventual influência sobre Descartes, e pela sua originalidade, tínhamos que referir Francisco Sanches (1551-1623), pensador português que escreveu uma obra inovadora, *Quod Nihil Scitur (Que nada se sabe*), aparecida em Lião em 1581 e reeditada em Frankfurt em 1628, de onde é provável que Descartes tenha tirado algumas ideias para a sua obra cimeira. Francisco Sanches propunha-se chegar, através da dúvida, a uma certeza fundamental. A ciência fundamental é a que pode provar que *nihil scimus* (nada sabemos): *'Quod magis cogito, magis dubito'* (quanto mais penso, mais duvido). O desenvolvimento posterior de uma tal ciência devia ser, primeiro, o *Methodus sciende* (o método de conhecer); depois o *Examen rerum* (a observação das coisas) e, em terceiro lugar, *De essentia rerum* (a essência das coisas). Por isso, ainda que *'scientia est rei perfecta cognitio'* (a ciência é o conhecimento perfeito da coisa), na realidade nunca se alcança.

Do mesmo modo, Gómez Pereira, judeu sefardita convertido, nascido em Medina del Campo, famoso médico e filósofo que estudou em Salamanca, escreveu uma obra científica autobiográfica (tal como *O Discurso do Método*), que tem o estranho título de *Antoniana Margarita, opus nempe physicis, medicis ac theologis...*, em que se lê, depois de, como os nominalistas, ter posto em

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Baumgarten, Ch. Wolf – e, por seu intermédio, de Kant – e Leibniz, mas também de Schopenhauer a Heidegger ou Zubiri.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Esta obra, publicada em 1597, integra no primeiro volume as 27 primeiras *Disputationem* e o voume 2 as restantes 25. A questão do 'Ser Infinito' e do 'ser finito' trava-se desde a *Disp.* 28 (sec. 2, vol. 2: 6 ss.), a partir da "opinio Scoti expenditur". Na secção 3 trata do problema da 'analogia'. À sua *Dialéctica* deve juntar-se a *Isagoge filosófica*, publicada em 1591, que teve também 18 edições até 1623.

dúvida todas as certezas: "Nosco me aliquid noscere, et quidquid noscit est, ergo ego sum" (Goméz, 2000: 328). No ambiente filosófico do século XVI, um certo cepticismo em relação ao antigo abria as portas ao novo paradigma filosófico da modernidade do século XVII.

A influência destes autores do Sul na Europa central e nos Países Baixos foi determinante no início do século XVII. Eles romperam a estrutura do antigo paradigma (árabe-latino da Idade Média).

# 4. O Primeiro Anti-discurso Filosófico da Modernidade *Inicial*. A Crítica à Europa do Império-Mundo: Bartolomé de las Casas

Ainda que seja anterior aos outros pensadores expostos, deixámos a posição filosófica de Bartolomé de las Casas (1484-1566) para último lugar para mostrar com maior claridade a diferença com as outras posições. Bartolomé é o primeiro crítico frontal da modernidade, dois decénios depois do próprio momento do seu nascimento. Mas a sua originalidade não se situa na Lógica ou na Metafísica mas, sim, na Ética, na Política e na História. Tudo tem início num Domingo de Novembro de 1511 quando Antón de Montesinos e Pedro de Córdova lançaram, na cidade de Santo Domingo, a primeira crítica contra o colonialismo inaugurado pela modernidade. A partir de textos semitas (de Isaías e de João 1, 23), exclamaram: "Ego vox clamantis in deserto [...] Eu sou uma voz [...] no deserto desta ilha [...] todos estais em pecado mortal, e nele viveis e morreis, pela crueldade e tirania que usais com essas inocentes vítimas" (Las Casas, 1957, vol. 2: 176). Trata-se de um ego clamo acusativo, que critica a nova ordem estabelecida, um eu crítico perante o ego conquiro originário da modernidade.

Não são homens [os índios]? Não têm almas racionais? Não sois obrigados a amá-los como a vós mesmos? [...] Como estais em tanta profundidade de sono tão letárgico adormecidos? (Las Casas, 1957, vol. 2: 176).

Durante cinco séculos, toda a modernidade permanecerá nesse estado de *consciência ético-política* em situação 'letárgica', como 'adormecida', sem 'sensibilidade', perante a dor do mundo periférico do Sul.

 $<sup>^{\</sup>rm 46}$  Em português, 'Sei que conheço algo, e aquele que é capaz de conhecer algo é, logo eu sou'.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Montesinos pergunta: "Isto não [o] sentis?" (Las Casas, 1957, vol. 2: 176). O que se conhece dos sermões deste autor deve-se aos resumos que Bartolomé de las Casas incluiu na sua Historia de las Indias (1951). As páginas seguintes da Historia de las Indias são dignas

Só três anos depois, e não sem relação com esta irrupção crítica em Santo Domingo, desta vez em Cuba, na aldeia de Sancti Spiritus, e três anos antes de Lutero ter exposto as suas teses em Erfurt ou de Maquiavel ter publicado *O Princípe*, Bartolomé de las Casas compreende claramente a razão desta crítica. Quando a Europa ainda não tinha despertado do choque causado pelo *descobrimento* (para ela) de todo um Novo Mundo, Bartolomé já dava início à sua *crítica* perante os efeitos negativos desse processo civilizador moderno.

De uma forma estritamente filosófica, argumentativa, Bartolomé refuta a) a pretensão de superioridade da cultura ocidental, da qual se deduz a barbárie das culturas indígenas; b) com uma posição filosófica sumamente criativa, define a diferença clara entre b1) outorgar ao Outro (ao índio) a pretensão universal da sua verdade, b2) sem deixar de afirmar honestamente a própria possibilidade de uma pretensão universal de validade na sua proposta a favor do Evangelho; e, por, último, c) demonstra a falsidade da última causa possível de fundamentação da violência da conquista, a de salvar as vítimas dos sacrifícios humanos, por ser contra o direito natural e injusta sob qualquer ponto de vista. Tudo é provado argumentativamente em volumosas obras escritas no meio de contínuas lutas políticas, a partir de uma praxis corajosa e no meio de fracassos que não vergam a sua vontade de serviço aos injustamente tratados habitantes recém-descobertos do Novo Mundo: o Outro da modernidade nascente.

A vida de Bartolomé de las Casas pode dividir-se em fases que permitem descobrir o seu desenvolvimento teórico-filosófico. Desde a sua chegada ao Caribe até ao dia da ruptura com uma vida de cumplicidade com os conquistadores (1502-1514). De jovem soldado de Velásquez em Cuba a sacerdote católico (ordenado em Roma em 1510), e como padre encomendeiro em Sancti Spiritus até Abril de 1514, quando lê o texto de *Ben Sira* (34, 20-22), numa celebração litúrgica pedida pelo governador Vélasquez: "É imolar o filho

de ser lidas com atenção (1957: 177, ss.). É o momento em que a modernidade podia ter mudado o seu rumo. Não o fez e a rota fixou-se inflexível até ao século XXI. Era tal o assombro dos conquistadores de que tudo o que faziam era injustiça e falta moral contra os índios que não puderam crê-lo. Discutiu-se bastante, os dominicanos tinham os argumentos filosóficos, os colonos, os seus costumes tirânicos e injustos. No final, prevaleceram para sempre os costumes e foi sobre eles que se fundou a filosofia moderna europeia. A partir do século XVII nunca mais se irá discutir o direito dos europeus modernos (e, no século XX, o dos norte-americanos) em conquistar o Planeta.

em presença de seu pai oferecer em sacrifício o roubado aos pobres. O pão é a vida do pobre, quem lho tira comete um assassinato. É matar o próximo subtrair-lhe o seu alimento; é derramar o seu sangue privá-lo do salário devido." E num texto autobiográfico escreveu:

Começou – recorda Bartolomé –, disse, a considerar a miséria e servidão que padeciam aquelas gentes [os índios]. [...] Aplicando um [o texto semita] ao outro [a realidade do Caribe] determinou em si mesmo, convencido da mesma verdade, ser injusto e tirânico tudo quanto acerca dos índios nestas Índias [Ocidentais] se cometia (Las Casas, 1957, vol. 2: 356).

## E aquele filósofo da primeira hora refere ainda:

Em confirmação disso, tudo quanto lia achava favorável e usava dizer e afirmar que, desde a primeira hora que começou a rejeitar o obscurantismo daquela ignorância, nunca leu em livro de latim ou razão ou autoridade para Provar e corroborar a justiça daquelas gentes índias, e para condenação das injustiças que se lhes têm feito e males e danos (Las Casas, 1957, vol. 2: 357).

Os anos de 1514 a 1523 são de viagens a Espanha, conselhos com Cisneros (regente do Reino), com o Rei, de preparação para a fundação de uma comunidade pacífica de camponeses espanhóis que haviam de partilhar a vida com os índios em Cumaná (o primeiro projecto de colonização pacífica), o fracasso posterior e o seu retiro em Santo Domingo. A nova etapa (1523-1539) será de muitos anos de estudo, o início da *Historia de las Indias*, em 1527, livro que deve ser lido sob a perspectiva de uma nova filosofia da história, e a monumental *Apologética historia de las Indias*, em que começa a descrição do desenvolvimento exemplar e do tipo de vida ético das civilizações ameríndias, contra as críticas da sua barbárie:

Divulgaram que não eram gentes de boa razão para se governarem, carentes de humana política e de ordenadas repúblicas [...]. Para demonstração da verdade que é ao contrário, trazem-se e compilam-se neste livro [inúmeros exemplos]. Quanto à política, digo, não só se mostraram ser gentes muito prudentes e de vivos e notáveis entendimentos,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Veja-se o meu comentário em Dussel, 2007b, vol 2: 179-193.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Veja-se Dussel, 1977: 142, ss.

tendo as suas repúblicas [...] prudentemente regidas, abastecidas e com justiça em prosperidade. (Las Casas, 1957, vol. 3: 3-4).

Todas estas universas e infinitas gentes a todo o género criou Deus as mais simples – sem maldades nem duplicidades, obedientíssimas e fidelíssimas aos seus senhores naturais, sem rancores nem alvoroço – que há no mundo (Las Casas, 1957, vol. 5: 136).

Prova então que em muitos aspectos eram superiores aos europeus, e certamente do ponto de vista ético, no cumprimento rigoroso dos seus próprios valores. Por isso não pode suportar, e explode em imensa cólera, a brutalidade violenta com que os modernos europeus destruíram estas 'infinitas gentes':

Duas formas gerais e principais têm tido os que lá têm passado, **que se chamam cristãos** [e não o são nos actos], em extirpar e arrancar da face da terra aquelas miserandas nações. Uma, através de injustas, cruéis e sangrentas guerras. A outra, depois de terem morto todos os que podiam desejar ou aspirar ou pensar em liberdade, <sup>50</sup> ou em sair dos tormentos que padecem, como são todos os senhores naturais e os homens varões (porque comummente não deixam nas guerras a vida senão os moços e as mulheres), oprimindo-os com a mais dura, horrível e áspera servidão em que jamais homens e bestas puderam ser postos (Las Casas, 1957, vol. 5: 137).

Em 1537 – um século antes do *Discurso do Método* de Descartes<sup>51</sup> – escreve em latim *De unico modo* (*Do único modo* de atrair a todos os povos para a verdadeira religião) e com essa obra na mão empreendeu a pregação pacífica entre os povos indígenas que receberam o nome de Vera Paz, na Guatemala. O que mais chama a atenção na parte do livro que chegou até nós (apenas os capítulos quinto a sétimo<sup>52</sup>) é a potência teórica do escritor, o entusiasmo pelo tema, a imensa bibliografia com que devia contar na cidade de Guate-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Repare-se que Bartolomé está a descrever a 'dialéctica do senhor e do escravo'. Além disso, mostra que a 'pacificação' das Índias pôde efectuar-se "depois de terem morto todos os que poderiam desejar ou aspirar ou pensar em liberdade". Bartolomé tem uma visão antecipada e clara da violência do colonialismo.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Descartes irá fundamentar a ontologia moderna no ego cogito abstracto e solipsista. Bartolomé, pelo contrário, fundamenta a crítica ética-política dessa ontologia a partir da responsabilidade pelo Outro, ao qual deve argumentos para demonstrar a própria pretensão de verdade. É um paradigma instaurado a partir da Alteridade.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Que completam 478 páginas na edição mexicana de 1942.

mala naquela altura. Trata-se de uma obra intelectual impressionante. Com uma lógica precisa, com um incrível conhecimento dos textos semitas, da tradição grega e latina dos Padres da Igreja e da filosofia latino-medieval, com um imperturbável sentido das distinções, vai esgotando os argumentos com uma quantidade profusa de citações, que ainda hoje em dia faria inveja a um escritor meticuloso e prolífero. Bartolomé tinha 53 anos, uma povoação de conquistadores contra ele e um mundo indígena maia que desconhecia em concreto, mas que respeitava como iguais. É um manifesto de filosofia intercultural, de pacifismo político e de crítica certeira e por antecipação a todas as 'guerras justas' (como a justificada por John Locke) da modernidade (desde a conquista da América Latina, que se prolonga depois com a conquista puritana da Nova Inglaterra, da África e da Ásia, das guerras coloniais até à guerra do Golfo Pérsico, do Afeganistão ou do Iraque na actualidade). Seria útil que os dirigentes europeus e norte-americanos relessem esta obra cimeira do próprio início *crítico* do pensamento moderno.

O argumento central está formulado filosoficamente da seguinte forma:

O entendimento conhece voluntariamente quando aquilo que conhece não se lhe manifesta imediatamente como verdadeiro, sendo então necessário um prévio raciocínio para que possa aceitar que se trata, na ocasião, de uma coisa verdadeira [...] procedendo de uma coisa conhecida a outra desconhecida por intermédio do discurso da razão (Las Casas, 1942: 81).

Aceitar como verdadeiro o que diz o Outro significa um acto prático, um acto de fé no Outro que pretende dizer algo verdadeiro, e isto "porque o entendimento é o princípio do acto humano que contém a raiz da liberdade [...]. Efectivamente, a razão de toda a liberdade depende do modo de ser do conhecimento, porque tanto a vontade quer como o entendimento entende" (Las Casa, 1942: 82). Tendo-se adiantado em séculos à ética do discurso, recomendou por isso "estudar a natureza e os princípios da retórica" (Las Casas, 1942: 94). Ou seja, o único modo de atrair os membros de uma cultura estranha a uma doutrina para eles desconhecida é, aplicando a arte de convencer (por "um modo persuasivo, por meio de razões em relação ao entendimento e suavemente atractivo em relação à vontade"53), contar com a livre vontade do ouvinte para que, sem coacção, possa aceitar as razões racio-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Las Casas, 1942: 303-304.

nalmente. É evidente que o temor, o castigo, o uso das armas e a guerra são os meios mais afastados de uma tal eventual aceitação de uma argumentação.

Para Bartolomé é claro que a imposição ao Outro de uma teoria pela força, pelas armas, se tratava da mera expansão do 'Mesmo' como o 'mesmo'. Era a inclusão dialéctica do Outro num mundo estranho e como instrumento, como alienado.<sup>54</sup>

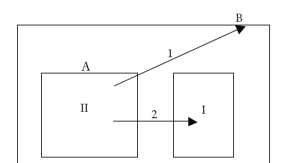


FIG. 1 Movimento violento de expansão da modernidade

*Explicação da figura*: I. Mundo indígena. II. Mundo moderno europeu. A. Horizonte ontológico europeu. B. Horizonte da inclusão do Outro no projecto do Império-Mundo colonial moderno. 1. Acto violento da expansão moderna (a conquista, que situa o mundo indígena I como um *ente*, um *objectum dominatum*)<sup>55</sup>. 2. Acto de dominação do moderno sobre o mundo periférico.

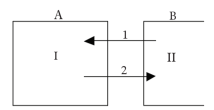
Pelo contrário, Bartolomé de las Casas propõe um duplo acto de fé: a) no Outro como outro (porque, se não se afirma a igual dignidade do Outro e se crê na sua interpelação, não há possibilidade de acordo racional ético); e b) na pretensão da aceitação pelo Outro da proposta de uma nova

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Veja-se esta questão em Dussel, 1983: 295, ss.

<sup>55</sup> Em Descartes ou Husserl o ego cogitum constrói o Outro (neste caso colonial) como cogitatum, mas antes o ego conquiro constituiu-o como 'conquistado' (dominatum). Em latim, conquiro significa: procurar com diligência, inquirir com cuidado, reunir. Por isso, conquisitum é o que é procurado com diligência. Mas na Reconquista espanhola contra os muçulmanos a palavra tomou o sentido de dominar, submeter, ao saírem para recuperar territórios para os cristãos. Neste novo sentido, queremos agora usá-la ontologicamente.

doutrina, o que exige por parte do Outro também um acto de fé. Para isso é necessário que o outro seja livre, que aceite *voluntariamente* as razões que se lhe propõem.

FIG. 2 Movimento da fé na palavra do Outro como responsabilidade pelo Outro



Explicação da figura: Em primeiro lugar: I. Mundo cristão (Bartolomé de las Casas). II. Mundo indígena. A. Horizonte ontológico cristão. B. Alteridade do Outro. 1. Interpelação do Outro à justiça (do indígena). 2. Fé de Bartolomé na sua palavra (a revelação da sua cultura outra). Em segundo lugar, se se inverte agora a situação, I seria o mundo indígena e 1 a interpelação fundamentada de Bartolomé de las Casas. Esta interpelação deveria ser seguida de uma argumentação, sobre quais as *razões*, e pelo 'suave movimento da vontade' permitiria ao Outro (ao indígena) (seta 2) aceitar as propostas dos que não usavam armas para propor o cristianismo (II: Bartolomé de las Casas).

Tendo praticado em Vera Paz o método pacífico de doutrinar os maias, Bartolomé parte para Espanha, onde, graças a muitas lutas, consegue a promulgação das *Leis Novas* de 1542, que paulatinamente suprimiam as 'concessões' (*encomiendas*) em todas as Índias Ocidentais. É uma época de muitos escritos argumentativos em defesa do índio: o Outro da modernidade. Bartolomé é nomeado bispo de Chiapas, mas tem que renunciar pouco depois face à violência dos conquistadores (não só contra os maias, mas também contra o bispo).

A partir de 1547 instala-se em Espanha, ainda que tenha atravessado várias vezes o Oceano. É em Espanha que redige a maior parte das suas obras da maturidade. Em 1550 enfrenta Ginés de Sepúlveda em Valladolid, o primeiro debate público filosófico e central da modernidade. A pergunta constante face

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Las Casas, 1942: 65.

à modernidade será: Que direito tem a Europa de dominar colonialmente as Índias [Ocidentais]? Uma vez resolvida a questão (que, filosoficamente, Bartolomé, refuta convincentemente, mas que fracassa rotundamente na praxis colonial moderna das monarquias absolutas e do sistema capitalista como sistema-mundo), a modernidade nunca mais se perguntará, existencial e filosoficamente, por este direito à dominação da periferia até à actualidade. Este direito à dominação irá impor-se como a natureza das coisas e estará subjacente a toda a filosofia moderna. Ou seja, a filosofia moderna posterior ao século XVI irá desenvolver-se como pressuposto óbvio e oculto à não necessidade racional (porque é impossível e irracional) de fundamentar ética e politicamente a expansão europeia, o que não impede que se imponha essa dominação como o facto incontestável de se ter construído um sistema mundial assente na contínua exploração da periferia. No entanto, a primeira filosofia moderna da modernidade inicial tinha a consciência intranquila da injustiça cometida e refutou a sua legitimidade.

Quero, por isso, voltar aos argumentos racionais que provam a injustiça da expansão colonial da modernidade. Refutando que a falsidade dos seus ídolos pudesse ser causa de guerra para os exterminar, Bartolomé argumenta:

Dado que eles [os índios] se comprazem em manter [...] que, ao adorar os seus ídolos, adoram o verdadeiro Deus [...], e apesar da suposição de que eles têm uma consciência
errónea, enquanto não se lhe pregar o verdadeiro Deus com melhores e mais credíveis e
convincentes argumentos, sobretudo com os exemplos da sua conduta cristã, eles estão,
sem dúvida, obrigados a defender o culto dos seus deuses e a sua religião e a sair com
as forças armadas contra todos aqueles que tentem privá-los de tal culto [...]; estão, assim,
obrigados a lutar contra eles, a matá-los, capturá-los e a exercer todos os direitos
que são corolários de uma guerra justa, de acordo com o direito de gentes (Las Casas,
1989: 168).

Este texto mostra muitos níveis filosóficos para analisar. O essencial é que se outorga ao índio uma pretensão universal de verdade (já que, a partir da sua perspectiva, 'adoram o *verdadeiro* Deus'), o que não quer dizer que o próprio Bartolomé, por seu lado, não tenha uma pretensão semelhante (já que ele opina que, por parte dos índios, se trata de uma 'consciência errónea'). Bartolomé de las Casas outorga essa pretensão aos índios porque eles não receberam 'credíveis e convincentes argumentos'. Como não os receberam, têm todo o direito de afirmar as suas conviçções e de as defender até

à eventualidade de uma guerra justa.<sup>57</sup> Ou seja, inverte-se a prova de Ginés. Não é que a sua 'barbárie' ou os seus falsos deuses justifiquem que se lhes faça uma guerra justa, mas que, muito pelo contrário, ao terem 'deuses verdadeiros' (enquanto não se provar o contrário), são eles que têm motivos para travar uma guerra justa contra os invasores europeus.

O argumento chega ao paroxismo ao enfrentar a objecção mais difícil para um cristão, e que Ginés de Sepúlveda propõe, que justifica a guerra dos espanhóis para salvar a vida das vítimas inocentes dos sacrifícios humanos aos deuses astecas. Bartolomé de las Casas argumenta da seguinte forma:

[Os] homens, por direito natural, estão obrigados a honrar a Deus com os melhores meios ao seu alcance e a oferecer-lhe as melhores coisas em sacrifício [...]. No entanto, corresponde à lei humana e à legislação positiva determinar que coisas devem ser oferecidas a Deus; esta última parte é confiada a toda a comunidade [...]. A própria natureza dita e ensina [...] que, à falta de uma lei positiva que ordene o contrário, devem imolar inclusivamente vítimas humanas ao Deus, verdadeiro ou falso, considerado como verdadeiro, de maneira que, ao oferecer-lhe a coisa mais preciosa, se mostrem especialmente agradecidos por tantos benefícios recebidos (Las Casas, 1989: 155-156, 157 e 160).

De novo se pode verificar, como sempre, que ao outorgar ao Outro a pretensão de verdade ('falso, considerado [por eles, enquanto não se provar o contrário] como verdadeiro'). Bartolomé chega, assim, ao que se podería chamar 'o máximo de consciência crítica possível para um europeu nas Índias' – que, no entanto, não é a consciência crítica do próprio índio oprimido – e o argumento é tão original que depois confessa que "tive e experimentei muitas conclusões que antes de mim nunca homem [nenhum] ousou tocar ou escrever e uma delas foi não ser contra a lei nem a razão natural [...] oferecer homens a Deus, falso ou verdadeiro (tendo o falso por verdadeiro), em sacrifício" (Las Casa, 1957, vol. 5: 471). Com isto, conclui que a pretensão de Ginés de justificar a conquista para salvar a vida das vítimas humanas dos sacrifícios não só não prova o que se propõe, mas também mostra que os indígenas, ao considerar esses sacrifícios como o mais digno de oferecer segundo as suas convicções (que não foram refutadas com argumentos convincentes), têm o direito, se se lhes impedir

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Se aplicamos uma doutrina tão clara ao caso da conquista da Nova Inglaterra, e de aí em diante até à actual Guerra do Iraque, poderá entender-se que os patriotas que defendem a sua terra estão justificados pelo argumento lascasiano. Veja-se Dussel, 2007b: 299.

pela força de os realizar, de travar uma guerra, neste caso uma 'guerra justa', contra os espanhóis.

Também na Filosofia Política, um século antes de Hobbes ou Espinosa, define a sua posição a favor do direito do povo (neste caso, povo índio) perante as instituições vigentes, inclusivamente o próprio rei, quando não cumprem as condições de legitimidade nem se respeita a liberdade dos membros da república. Na altura em que os encomendeiros do Peru desejavam pagar um tributo ao rei para praticamente se apropriarem para sempre dos serviços dos índios, Bartolomé escreveu *De regia potestate*, que está relacionado com o *De thesauris* e com o *Tratado de las doce dudas*. Na primeira das obras referidas, escreve:

Nenhum rei ou governante, por muito supremo que seja, pode ordenar ou mandar nada relativo à república, em prejuízo ou detrimento do povo (**populi**) ou dos súbditos, sem ter obtido o consenso (**consensu**) deles, de forma lícita e devida. De outra maneira não valeria (**valet**) por direito [...]. Ninguém pode legitimamente (**legitime**) [...] inferir prejuízo algum à liberdade dos seus povos (**libertati populorum suorum**); se alguém decidisse contra a comum utilidade do povo, sem contar com o consenso do povo (**consensu populi**), seriam nulas essas decisões. A liberdade (**libertas**) é o mais precioso e estimável que um povo livre pode ter (Las Casas, 1969, pp. 47 e 49).

Isto ia contra a pretensão do rei de exercer um poder absoluto. Para Bartolomé de las Casas é claro que a sede do poder reside no povo, entre os súbditos (não apenas entre os Reinos que assinavam o pacto com o rei ou a rainha de Castela), e por isso a legitimidade das decisões políticas fundava-se no prévio consenso do povo. Estáva-se no primeiro século da modernidade inicial, antes de se consolidar como óbvio e universal o mito da modernidade europeia como civilização que exerce o poder com direito universal sobre as colónias e o globo (o ius gentium europeum de Carl Schmitt) definitivamente fetichizado na Filosofia do Direito de Hegel. Explica Bartolomé de las Casas:

Todos os infiéis, de qualquer seita ou religião que forem [...], quanto ao direito natural ou divino e ao que chamam direito de gentes, justamente têm e possuem senhorio sobre as suas coisas [...]. E também com a mesma justiça possuem os seus principados, reinos, estados, dignidades, jurisdições e senhorios. O regente ou governador não pode ser outro senão aquele que toda a sociedade e comunidade elegeu no princípio (Las Casas, 1957, vol. 5: 492).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Veja-se Dussel, 2007a.

Como o pontífice romano ou os reis hispânicos, sob a obrigação de 'pregar o evangelho', se outorgavam um 'direito sobre as coisas (*iure in re*)'<sup>59</sup> – sobretudo os índios –, Bartolomé nota novamente que esse direito só se aplicava *in potentia* enquanto não ocorresse um consenso por parte dos indígenas (como 'direito às coisas' [*ius ad rem*]) para operar *in actu* e, como esse consentimento não existiu, a conquista é ilegítima. Daí que conclui de forma certeira: "É, pois, obrigado o rei, nosso senhor, sob pena de não se salvar, a restituir aqueles reinos ao rei Tito [assim se chamava um Inca ainda vivo], sucessor ou herdeiro de Gayna Cápac e dos demais Incas, e de colocar nisso todas as suas forças e poder" (Las Casas, 1954: 218).

Trata-se da obra do início da modernidade mais argumentada racionalmente, da primeira filosofia *moderna*, que refutava minuciosamente as provas que se enunciavam a favor de uma justificação da expansão colonial da Europa moderna. Trata-se, como temos tentado provar, do *primeiro anti-discurso da modernidade* (anti-discurso esse que é filosófico e moderno), em cuja tradição haverá sempre representantes em toda a história da filosofia latino-americana ao longo dos cinco séculos seguintes.

O anti-discurso filosófico crítico de Bartolomé de las Casas irá ser usado pelos rebeldes dos Países Baixos na sua luta de emancipação em relação a Espanha no começo do século XVII, será relido novamente na revolução norte-americana, na independência das colónias latino-americanas na década de 1810 e noutros processos de transformação profunda no continente. Derrotado politicamente, a sua filosofia irradiará até ao presente.

# 5. A Crítica à Modernidade a Partir da 'Exterioridade Radical'. O Anti-discurso Crítico de Filipe Guamán Poma de Ayala

Mas *o máximo de consciência possível universalmente* é a consciência crítica do próprio indígena que sofre a dominação colonial moderna, cujo corpo recebe frontalmente o traumatismo do *ego conquiro* moderno.

Nada melhor que o relato comovedor, o anti-discurso propriamente dito contra a modernidade de Guamán Poma de Ayala. É a própria vítima que profere a crítica. Iremos tentar rastrear os argumentos que Guamán Poma levantou contra a primeira modernidade inicial.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Las Casas, 1954: 101.

Naquela altura houve três momentos em que as comunidades indígenas sofreram de maneira crescente o processo de dominação colonial moderna. No primeiro, os indígenas sofreram os horrores da conquista e as comunidades indígenas que conseguiram sobreviver foram enquadradas no sistema da concessão (encomienda) e da repartição por sorteio (mita) para trabalhar nas minas e Bartolomé de las Casas criticou frontalmente ambas as instituições. No segundo, a partir da denominada 'Junta Magna' que Filipe II convoca para unificar a política colonial, que é encabeçada pelo Vice-Rei do Peru, Francisco Toledo, as utopias messiânicas franciscanas e dos lutadores a favor das comunidades indígenas recebem o choque frontal de um novo projecto colonizador (1569). Nesta altura é decidida uma nova estratégia directamente anti-lascasiana. O contra-argumento dentro da racionalidade moderna foi orquestrado durante o governo do referido Vice-Rei, eurocêntrico decidido, que encomendou (segundo parece) a seu primo Garcia de Toledo o Parecer de Yucay<sup>60</sup>, em que se tenta demonstrar que os Incas eram ilegítimos e tirânicos, daí que os europeus tenham tido justificação para efectuar a conquista e 'repartição' dos índios, para os emancipar de uma tal opressão. A posição de Juan Ginés de Sepúlveda tinha sido alterada, mas de qualquer forma, nos factos, irá impor-se como a argumentação hegemónica. Da reciprocidade económico-comunitário das grandes culturas indígenas passou-se para o despotismo; houve uma hecatombe demográfica (em certas regiões apenas um terço da população sobreviveu), os indígenas abandonam as comunidades e vagueiam pelo vice-reino (são os yanas, de onde deriva o nome de yanaconas) para, entre outras razões, não pagar o tributo que agora lhes é exigido em moedas de prata.61

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> De 15 de Março de 1571. Veja-se a Colección de documentos inéditos para la historia de España, 1842, t.13: 425-469.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Veja-se Wachtel, 1971: 134 e ss sobre 'A desestruturação'. O autor mostra (no esquema da p. 184) que nos tempos do Inca o *ayllu* (comunidade básica) pagava tributos em trabalhos e produtos aos *curacas* (caciques) e ao Inca; o *curaca* pagava tributos ao Inca e dava serviços ao *aullu*; o Inca dava serviços ao *curaca* e ao *ayullu*. A riqueza permanecia num circuito fechado, no Império inca. Com a conquista, o *ayllu* paga tributos em prata (tendo que vender-se por salário para o conseguir) ao *curaca* e ao espanhol; o *curaca* paga tributos ao espanhol e serviços ao *ayullu*, mas o espanhol não dá nenhum serviço ao *ayullu* nem ao *curaca*. Para além disso, a riqueza do espanhol sai do circuito peruano e vai para a Europa. A extracção colonial de riqueza, que tem 500 anos e em que consiste o sistema colonial hoje globalizado, tem mudando mecanismos, mas não o seu sentido profundo de transferência de 'valor-trabalho'.

No terceiro momento, sob os regimes da fazenda, a organização da exploração mineira da *mita*, o pagamento de tributos em prata e as 'reduções' (de muito diversos tipos), ficam os povos indígenas submetidos de maneira definitiva à estrutura de dominação da sociedade colonial. A *crítica* de Guamán situa-se neste terceiro momento.

Irei, pois, deter-me num relato dramático, num protesto crítico contra o colonialismo nascente moderno, uma última tentativa de salvar o que se pudesse da *antiga ordem* que reinava sob os Incas – a impressionante obra de Filipe Guamán Poma de Ayala. *A Primeira Nova Crónica e Bom Governo* (a partir de experiências recolhidas provavelmente entre 1583 e 1612, mas redigida de forma definitiva até 1616)<sup>62</sup> é um testemunho da *interpelação crítica* do Outro da modernidade, uma perspectiva única no género, já que nos permite descobrir a autêntica hermenêutica de um índio, de uma família inca, escrita e descrita com uma esplêndida capacidade semiótica, com uma mestria inimitável.

Guamán Poma, ainda mais do que no caso do inca Garcilazo de la Vega, por ser um indígena que domina a língua quechua e as tradições do seu povo dominado, mostra aspectos desconhecidos da vida quotidiana da comunidade indígena anterior à conquista e sob a dominação moderna colonial. De facto, Guamán Poma produz uma síntese interpretativa, uma narração *crítica* que contém uma ética e uma política a partir de uma 'localização' da sua visão que situa numa perspectiva central, tanto no tempo como no espaço, extremamente criativa. Em primeiro lugar, afirma:

Considera como os índios do tempo dos Incas idolatraram como gentios e adoraram o Sol seu pai do Inca e à Lua sua mãe e às estrelas seus irmãos [...]. Com tudo isso guardaram os mandamentos e as boas obras de misericórdia de Deus neste reino, o que não guardam agora os cristãos (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 854).

Adopta então a perspectiva cristã moderna que irá criticar, como parte de uma estratégia retórica que torna mais aceitáveis as suas propostas. A partir dela esboça o *passado*, época idolátrica, é verdade, mas em que cumpriam com exigências éticas semelhantes aos mandamentos cristãos. A única diferença é que os índios cumpriam essas exigências e os conquistadores modernos

 $<sup>^{62}</sup>$  Veja-se a introdução a este trabalho escrita por Roleta Adorno, em Guamán, 1980, vol. 1: xxxii ss.

não. Ou seja, Guamán irá apresentar razões para demonstrar a contradição em que vive a modernidade. Critica, então, a praxis de dominação dos cristãos espanhóis a partir do próprio texto sagrado deles: a Bíblia. É uma argumentação cerrada que mostra a contradição performativa da modernidade na sua totalidade. Pretendo deixar claro, pois, que Filipe Guamán distingue entre a crença que poderíamos chamar teórica (ou 'cosmovisão') e a prática ou ética propriamente dita. No tempo dos Incas, estes 'idolatraram' na sua cosmovisão (a partir da dogmática cristã), mas 'guardaram os mandamentos' no seu comportamento ético, 'o que não guardam agora os cristãos' europeus. Ou seja, os indígenas foram, praticamente, ainda antes da conquista, melhores 'cristãos', pelas suas práticas, do que os cristãos espanhóis 'agora'. Toda a Crónica é uma alegação contra a modernidade que traziam os espanhóis conquistadores em nome do próprio cristianismo que eles pregavam. 63 Como os crioulos, o índio Filipe Guamán, já cristão, opina que o cristianismo não foram os espanhóis<sup>64</sup> que o trouxeram, e esta afirmação torna-se possível por causa de uma compreensão híbrida do tempo e do espaço própria da sua narrativa sincrética. Unifica num 'grande relato' (que não é meramente fragmentário como o pós-moderno) a visão inca e cristã a partir da existência oprimida dos índios, 'os pobres de Cristo'. Por isto mesmo, é manifesto que tem uma visão própria (índia, americana, a partir dos pobres e dos oprimidos, periféricos, coloniais) do próprio cristianismo:

Digo verdadeiramente que Deus se fez homem e Deus verdadeiro e **pobre**, que se trouxesse a majestade e a luz não haveria quem se aproximasse, pois que o Sol que criou não se pode ver<sup>65</sup> [...]. E assim mandou trazer a **pobreza para que os pobres e pecadores se aproximassem e lhe falassem**. E assim o deixou mandado aos apóstolos e santos que fossem **pobres e humildes** e caritativos [...]. Digo certo, contando da minha pobreza,

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Claro que há excepções: "Considera como os sábios [...], santos doutores iluminados pelo Espírito Santo [...] como frei Luís de Granada [...], como o reverendo frei Domingo [de Santo Tomás...], muitos doutores e licenciados, mestres, bacharéis [...]. Outros [pelo contrário] que não escreveram o começo das letras a, b, c querem ser chamados de licenciados, asno, de farsante e assinam como dom Bebendo e dona Cabaça", escreve com bastante humor, ironia e sarcasmo (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 855).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> No processo de emancipação de finais do século XVIII e começos do XIX (como no caso de Frei Servando de Mier, no México), o não dever aos espanhóis 'nem o cristianismo' era razão para poder negar outros benefícios que poderiam ter trazido para a América juntamente com a conquista e a organização colonial.

<sup>65</sup> Entre os incas, ninguém devia olhar o Sol (Inti), nem sequer o próprio Inca.

metendo-me como pobre entre tantos animais que comem pobres, comiam-me também a mim como a eles (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 845-846).

Todo o relato interpelador está construído, normativamente, a partir do horizonte da dialéctica que se estabelece entre a) a 'pobreza, a humildade e o feliz equilíbrio da satisfação das necessidades primárias' de todos na comunidade do passado inca, contra b) a 'riqueza, a soberba e o desejo infinito e insatisfeito' de ouro e prata, o ídolo da modernidade nascente. É uma crítica categórica da modernidade a partir do mundo anterior à modernidade; a partir de uma utopia ecológica de justiça ético-comunitária em que havia 'bom governo' e não havia violência, roubo, sujidade, fealdade, violação sexual, excessos, brutalidade, sofrimento, cobardia, mentira, 'soberba'... morte.

A obra divide-se sistematicamente em três partes. Na primeira parte mostra-se – com muitas novidades informativas e em língua quechua – a ordem político-cultural anterior à conquista. É a utopia *ex quo*. Na segunda parte descrevem-se as atrocidades do domínio moderno colonial sobre a grande cultura inca, comparável no seu esplendor às dos impérios romano, chinês ou outros tidos como exemplares pelos modernos europeus. Na terceira parte, que começa sempre com 'conzedérese',66 estabelece-se um frentea-frente com o Rei de Espanha, Filipe III, para lhe explicar possíveis soluções perante o desastre da desordem colonial. A obra de Guamán foi escrita um século depois da obra clássica *O Príncipe*, de Maquiavel (escrita em 1517 para um *condottiero* italiano), e tem um sentido mundial e já não italiano provinciano, e uns quarenta anos antes de *Ming-i tai-fang lu* (À *Espera da Aurora*), de Huang Tsung-hsi (1610-1695), escrito político chinês de 1663 que faz recomendações a um jovem príncipe Manchu.

Na primeira parte, Guamán Poma manifesta uma integração *sui generis* das tradições histórico-cronológicas modernas e incas, mas sob a lógica dominante das 'cinco idades' clássicas do mundo Azteca, Maia ou Inca. Parte, então, do Antigo e do Novo Testamento judaico-cristão e de uma visão histórica europeia, mas vai-se articulando de forma inesperada com a cronologia histórica dos incas. O 'Primeiro Mundo' (como o primeiro Sol dos astecas e dos maias) é o de Adão e Eva,<sup>67</sup> o 'Segundo Mundo', de Noé; o 'Terceiro

 $<sup>^{66}</sup>$  I.e, considere-se, medite-se, analise-se, tome-se em consideração a partir da consciência ética.

<sup>67</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 16.

Mundo', de Abraão; a 'Quarta Idade do Mundo' começa com o 'Rei David', <sup>68</sup>; a 'Quinta Idade do Mundo', que para a cosmovisão indígena é a ordem actual, inicia-se "*a partir do nascimento de Jesus Cristo*". <sup>69</sup> Depois segue-se a história dos 'papas' São Pedro, Dâmaso, João e Leão.

Nesta altura da narrativa, até agora puramente europeia, interrompe-se o relato com um esquema exemplar: "Pontifical mundo/ as Índias do Peru no alto de Espanha/ Cuzco/ Castela abaixo das Índias/ Castela". No imaginário espacial de Guamán Poma, 'acima', com as montanhas como horizonte e no céu o Sol (Inti), estava o Peru. Cuzco estava no centro com os 'quatro' suyos. '1 'Abaixo', ao centro, estava Castela, também com 'quatro' regiões. A lógica espacial inca organiza o mundo moderno europeu.

Acto contínuo aparecem Almagro e Pizarro que chegam da Europa com os seus barcos e situam agora o relato do Peru (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 39). Já localizado pelo acto da 'irrupção' da modernidade no Peru, o relato *nas Índias*, paradoxalmente só agora, e pela primeira vez – e sem descrição inca sobre a origem do cosmos, o que denota uma certa influência moderna no indígena 'cristianizado' –, começa a narrativa das 'cinco idades' ou 'gerações' dos mitos ameríndios, <sup>72</sup> e com isso expressa-se todo um discurso de grande complexidade, que indica a maneira particular de Guamán Poma estruturar hibridamente a sua 'cosmovisão'. De facto, o relato tem diversos níveis de profundidade, bipolaridades próprias, estruturas significativas de grande riqueza.

Em primeiro lugar, tudo começa de novo com as 'cinco gerações' de indígenas (iniciando-se com as 'quatro gerações', de *Uari Vira Cocha Runa* até *Auca Runa*). Sendo o Império inca a 'quinta', procede-se então à descrição dos doze incas, desde *Capac Ynga*. Mas é interessante notar que no reinado do segundo Inca, *Cinche Roca Ynga*, todos os relatos se articulam (o moderno e o

<sup>68</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 23.

<sup>69</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 25.

<sup>70</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 35.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Quatro regiões segundo os quatro pontos cardeais.

<sup>72</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 41, ss.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Guamán, pertencente provavelmente a uma aristocracia pré-inca provinciana, idealiza o tempo anterior aos Incas, classificando estes como 'idólatras'. Talvez assim refute o argumento de Francisco de Toledo, o Vice-Rei, aceitando determinadas críticas contra os Incas, mas não contra a cultura do Tawantinsuyo na sua totalidade.

<sup>74</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 63, ss.

inca, equiparando os Incas aos imperadores romanos). Guamán situa neste tempo o nascimento de "Jesus Cristo em Belém" (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 70). Pouco depois, o apóstolo São Bartolomeu apareceu no Peru, instalando a 'cruz de Carabuco', na província de Collao, testemunhando a tradição da pregação do cristianismo na época dos apóstolos (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 72). Esta maneira de unir cronologias (a da cultura ocidental moderna com a dos incas) mostra-nos um modo próprio de relato histórico, do 'sentido da história', exemplar, que nos ensina a tentar efectuar comparações no khrono-topos centro-periferia, em que a periferia está 'acima' e não 'abaixo' e o Sul é o ponto de 'localização' do discurso, o locus enuntiationis. 76

Depois descreve os factos, a partir do princípio *dual* (de todas as cosmovisões, do Alasca à Terra do Fogo, na América), já que depois de descrever os incas, agora é a vez das doze "*rainhas e senhoras coyas* (princesas)", esposas dos Incas;<sup>77</sup> dos quinze 'capitães' do Império;<sup>78</sup> das quatro primeiras 'rainhas senhoras' das quatro partes do Império.<sup>79</sup> Pode observar-se que tanto as '*coyas* incas' como as 'rainhas' das quatro regiões manifestam uma presença clara da mulher na cosmovisão andina: junto ao varão (o Sol) está sempre a mulher (a Lua).

Terminada a longa lista de principais, Guamán descreve um conjunto desconhecido de ordenanças, mandatos ou leis promulgadas pelos Incas, 80 um 'Código de Hamurábi' peruano, mas muito mais completo que o meso-

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> "Nasceu no tempo em que reinava Cinche Roca Ynga, que tinha oitenta anos de idade. E, no tempo de Cinche Roca Ynga, padeceu mártir e foi crucificado" (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 70). O nascimento de Jesus Cristo iniciava a 'quinta idade' da cronologia europeia-cristã, mas agora articulava-se com a 'quinta idade' inca na altura do segundo Inca. Como indicava o relato do Novo Testamento: No tempo do "imperador Tibério..." (Lucas, 3, 1). Guamán Poma expressa-o metaforicamente: "No tempo do imperador Cinche Roca Ynga..."

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Veja-se Mignolo, 1995: 5 e Mignolo 2000: 51 e ss.

<sup>77</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 99.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 122.

 $<sup>^{79}</sup>$  Guamán Poma, 1980, vol. 1: 154. Há listas das outras 'rainhas' de cada região do Império.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 159-167. Chega-se a ordenar: "Mandamos que aos preguiçosos e porcos sujos lhes seja dado o castigo de que a sujidade da **chacara** [sementeira] ou da casa ou dos pratos com que comem ou da cabeça ou das mãos ou pés lhes seja lavada e dada a beber à força num **mate**, como pena e castigo em todo o reino" (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 164). A higiene e a limpeza eram uma exigência tão importante como o triplo mandamento de: 'Não mentirás; não deixarás de trabalhar; não roubarás!'

potâmico, (pelo menos na sua temática, que é mais variada). As autoridades do Império 'mandam e ordenam', a partir de Cuzco, às diversas regiões, províncias, povos e comunidades, às diversas estruturas de governo, de contabilidade, de administração, militares, de construção de aquedutos e caminhos, de templos, palácios e casas; de sacerdotes principais e secundários, de auxiliares, de festas, ritos, cultos, tradições e deuses (*huacas*); todas as maneiras de organizar o trabalho dos agricultores, dos que faziam as colheitas, dos que tinham que pagar tributo, de repartição de terras; assim como os códigos éticos da família, do casamento, da educação, dos juízes e dos juízos, dos testemunhos, que manifestam a complexidade política da civilização inca.

Descreve depois as obrigações dos varões por idades (a que chama 'vias'). <sup>81</sup> Explica a situação dos doentes e dos que estão impedidos de trabalhar (chamados *uncoc runa*):

Casavam o cego com uma cega, o coxo com uma coxa, o mudo com uma muda, o anão com uma anã, o corcunda com uma corcunda, o de lábio fendido com uma de lábio fendido. E estes tinham as suas sementeiras, casas, herdades e ajuda ao seu serviço e assim não havia necessidade de hospital<sup>82</sup> nem de esmolas com esta ordem santa e polícia deste reino, como nenhum reino da cristandade nem dos infiéis teve nem pode ter por mais cristão [que seja] (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 177.)<sup>83</sup>.

De facto, quando nascia uma criança no Império inca atribuía-se-lhe uma parcela de terra para seu 'alimento e sustento', que, no caso de a não poder trabalhar, outro o faria em seu lugar. Ao morrer, esse terreno era redistribuído. Por direito de nascimento não era dada à criança nem um certificado nem um documento, mas os meios para reproduzir a sua vida até à sua morte. É a este tipo de instituições que Guamán se refere como as que não se encontram no sistema civilizacional moderno.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 169, ss. Dos guerreiros a partir da idade de 33 anos (ainda que os houvesse dos 25 até aos 50 anos); 'dos velhos que caminham' (a partir dos 60 anos); dos de 80 anos; dos doentes e mutilados; jovens de 18 anos; de 12 anos, de 9; de 4; crianças que gatinham; bebé de um mês. Cada idade tinha os seus direitos no princípio e depois também deveres.

<sup>82</sup> Esta instituição inca teria interessado Michel Foucault.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Da mesma forma, "as mulheres e enfermas, coxas e cegas, viúvas, corcundas, anãs, tinham terras e sementeiras e casas e pastos de onde se sustentavam e comiam e assim não tinham necessidade de esmolas" (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 197).

Também se descrevem da mesma maneira as idades ('caminhos') das mulheres (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 190, ss). As actividades ou trabalhos também são explicados mês a mês (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 219, ss.). <sup>84</sup> Descrevem-se os deuses ('ídolos'), ritos, sacrifícios, <sup>85</sup> cerimónias de feitiçaria, jejuns, penitências e enterros das 'monjas *coyas*' (virgens vestais do Sol). <sup>86</sup>

A tudo isto segue-se um "Capítulo da Justiça", <sup>87</sup> que contém os 'castigos' que o Inca aplicava aos que não cumpriam as suas ordens. Havia covas (zancay) em que animais peçonhentos comiam vivos os inimigos (auca), traidores (yscai songo), ladrões (suua), adúlteros (uachoc), bruxos (hanpioc) e os que falavam contra o Inca (ynca cipcicac), etc. Havia prisões menores, açoites, lapidação, forca, puxar os cabelos dos culpados até morrerem, etc.

Também havia grandes festas, sagradas e profanas, 'canções de amor' (haray haraui) com bonitas músicas, bailes e danças, conforme as regiões do império. Descrevem-se ainda os grandes palácios (sempre com desenhos de grande valor) das diferentes cidades, os grandes depósitos de mercadorias, as estátuas, as carruagens do Inca, os tipos de presentes. Por último, descrevem-se algumas funções políticas: o vice-rei (Yncap rantin), o alcaide da corte, o aguazil-mor, o corregedor (tocricoc), o administrador (suyucoc), os mensageiros (chasqui) e os agrimensores (sayua cchecta suyoyoc) – que confirmavam os terrenos de cada um, do Inca, da comunidade. Além disso, refere os caminhos reais, as pontes suspensas, etc. E conclui fazendo referência

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> No final da obra há uma excelente descrição dos 'trabalhos' propriamente ditos do povo campesino (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 1027), em que Guamán corrige um pouco a sua primeira descrição, feita a partir de 'cima', das festas do Inca.

<sup>85</sup> Certamente sacrifícios humanos, desde "criaturas de cinco anos" (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 241), outros de doze anos ou adultos.

<sup>86</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 272, ss.

<sup>87</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 275, ss.

<sup>88</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 288, ss.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Das que esta obra deixou testemunhos desconhecidos em qualquer outra fonte em quechua (Guamán Poma, 1980, vol. 1: 288, ss).

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 312, ss.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Lembro-me de na minha juventude ter subido montanhas de 6500 metros de altura em Uspallata, num grande vale, e de repente cruzarmos um caminho recto, até ao horizonte (talvez uns 30 km). Foi-nos dito: é o caminho do Inca, a uns 4000 km de Cuzco. De facto, disse Guamán: "Com a sua légua e medida com marcos e assinalada, cada caminho de quatro varas de largura e com pedras postas dos dois lados que vai direito, que não fizeram em todo o mundo os reis como o Inga" (Guamán Poma, 1980, vol. 1:327). No Mediterrâneo vi caminhos de pedras

aos secretários do Inca, ao contabilista e tesoureiro (com o seu *quipoc*: texto escrito em nós de cordas, onde registavam os seus cálculos, números, tributos, dívidas, etc. <sup>92</sup>), do visitador, do conselho real.

Guamán termina a primeira parte com um texto interpelador:

Cristão leitor, vês aqui toda a lei cristã. <sup>93</sup> Não encontrei que sejam tão cuidadosos em ouro e prata os índios, nem encontrei quem deva cem pesos nem mentiroso nem jogador nem preguiçoso nem puta nem puto. Dizeis que o haveis de restituir, não vejo que o restituíeis em vida nem em morte. Parece-me a mim, cristão <sup>94</sup> [que] todos vós vos condenais ao inferno [...]. Em saindo a terra, logo sois contra os índios pobres de Jesus Cristo [...]. Como os espanhóis tiveram ídolos, como escreveu o reverendo padre frei Luys de Granada [...], os índios como bárbaros e gentios choravam dos seus ídolos quando lhos partiram no tempo da conquista. E vós tendes ídolos nas vossas fazendas e prata de todo o mundo. <sup>95</sup>

Trata-se de uma crítica feroz ao novo fetichismo do capitalismo moderno, que irá imolar a humanidade do Sul e a natureza ao novo deus: o aumento da taxa de lucro (o capital). Guamán vê isso e descreve-o claramente.

Na segunda parte da sua obra magna começa, sistematicamente, a mostrar a contradição entre o cristianismo pregado e a praxis perversa da modernidade inicial. É a descrição mais desapiedada, irónica e brutal da violência da primeira expansão da cultura ocidental moderna. Começa o relato com a pergunta que o Inca Guaina Capac faz a Candía, o primeiro espanhol que chegou ao Peru:

E perguntou ao espanhol o que é que comia; respondeu em língua de espanhol e por gestos que lhe fazia que comia ouro e prata. E assim deu muito ouro em pó e prata e baixelas de ouro (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 342).

do Império Romano, do Norte de África à Palestina, em Itália e em Espanha. Nenhum era tão 'direito' como o do Inca.

 $<sup>^{92}</sup>$  Guamán Poma, 1980, vol. 1: 332-333. Aqui se pode ver o esboço desta antecipação do contabilista moderno.

 $<sup>^{93}</sup>$  Ou seja, nos costumes dos Incas já se pode observar toda a beleza e valor do melhor da ética cristã moderna, que eles pregam... mas que não cumprem.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> É a censura de um índio 'cristão'.

<sup>95</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 1: 339.

De aí em diante é só buscar ansiosamente 'ouro e prata': "Todos diziam: Índios, índias, ouro, prata, ouro, prata do Peru". Até os músicos cantavam o romance "Índias, ouro e prata" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 342):

E pelo ouro e a prata já está despovoada parte deste reino, as aldeias dos pobres índios por ouro e prata (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 342).  $^{96}$ 

Assim foram os primeiros homens; não temiam a morte com o interesse do ouro e da prata. Mas são os desta vida, os espanhóis corregedores, padres, encomendeiros. Com a cobiça do ouro e da prata vão para o inferno (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 347).

De como os índios andavam perdidos dos seus deuses e aucas e dos seus reis, dos seus grandes senhores e capitães. Neste tempo da conquista não havia Deus dos cristãos nem rei de Espanha nem havia justiça (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 361).

A acumulação originária do capital, da modernidade, tinha começado a sua expansão destruidora como sistema-mundo depredador. Depois do caos e da violência inicial começa "o bom governo" – escreve com ironia – a partir do Vice-Rei Mendoza, já que afirma:

[...] Tontos e incapazes e pusilânimes pobres dos espanhóis, com soberba como Lúcifer. De Luzbel se fez Lúcifer, o grande diabo. Assim sois vós, que me espanto que queirais enforcar-vos e arrancar-vos vós próprios a vossa cabeça e esquartejar-vos e enforcar-vos como Judas e lançar-vos no inferno. O que Deus manda, quereis ser mais. Se não sois rei, por que quereis ser rei? Se não sois príncipe nem duque nem conde nem marquês nem cavaleiro, por que quereis sê-lo? Se sois sapateiro, alfaiate ou judeu ou mouro, não vos alceis com a terra, mas pagai o que deveis (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 405).

Guamán descobre o processo que passa do *ego conquiro*, subjectividade crescente, autocentrada, desmedida em superar todos os limites na sua soberba, até culminar no *ego cogito*, fundado no próprio Deus, como a sua própria mediação para reconstituir o mundo sob o seu domínio, ao seu serviço, para sua exploração, entre os quais as populações do Sul.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> O 'despovoamento' deveu-se à violência da conquista, à desestruturação do sistema agrícola inca (p. ex., os Incas mantinham os aquedutos, até 400 km de extensão, em perfeitas condições, no meio das montanhas, com pontes de pedra, etc.; o mundo colonial europeu deixou que se destruísse todo o sistema hidráulico construído durante mais de 1000 anos) e, em especial, às doenças que eram até aí desconhecidas dos indígenas.

E Guamán descreve uma a uma as funções públicas e a forma como oprimem, roubam, castigam e violam os índios e as índias, pelo que "se perderá a terra e ficará solitário e despovoado todo o reino e ficará muito pobre o rei" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 413). E depois dos primeiros tempos dos presidentes e ouvidores das Audiências, "cristianíssimos, 97 jamais se achou que tenha vindo a favor dos pobres índios. Que, antes, todos vêm pôr mais carga nos índios e favorecer os vizinhos e os ricos e os mineiros" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 453). A Guamán escandaliza-o particularmente a forma como as autoridades, e até os outros espanhóis e os escravos, usam as mulheres dos índios, já que "andam roubando as suas fazendas e fornicam as casadas e desvirginam as donzelas. E assim andam perdidas e tornam-se putas e parem muitos mesticecos98 e não multiplicam os índios". 99 Os espanhóis, em especial o "cristão [sic] encomendeiro de índios deste reino", 100 são criticados pelas suas acções, que manifestam um sadismo especial, uma vez que "castiga[m] os pobres de Cristo em todo o reino" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 523). 101 Guamán desmantela, assim, uma a uma as injustiças de toda a ordem política e económica colonial da modernidade. Tão-pouco se salva a Igreja da sua certeira, irónica e aguda crítica (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 533, ss). 102 Colecciona

<sup>97</sup> Repare-se na ironia permanente: "Chamam-se cristãos", dizia Bartolomé de las Casas, o mesmo que diz aqui Guamán: "cristãos da boca para fora", verdadeiros "demónios da boca para dentro", como a proposta de George W. Bush de expandir a 'democracia' no Iraque. A modernidade é sempre igual a si mesma.

<sup>98</sup> Guamán despreza particularmente os 'mestiços', a que chama "mesticecos".

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 2: 468. Uma das obsessões de Guamán é que "antes irão acabar-se os índios deste reino" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 483), uma vez que as índias são arrancadas aos seus esposos naturais. Entre os mineiros, os espanhóis tomam "as filhas dos índios [... à] força e afastam-no [ao pai] e desvirginam-na eles e os seus maiorais e forçam as suas mulheres, enviando os seus maridos para as minas de noite ou mandam-nos a algum lado muito afastado" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 489). Refira-se de passagem que é inimaginável o sofrimento dos índios nas minas, nas prisões. Além disso, caracteriza os espanhóis e as espanholas como sendo de baixa estatura, gordos, preguiçosos, cheios de soberba e sádicos no trato com os índios domésticos (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 506-515): "Antes sois contra os pobres de Cristo" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 515).

<sup>100</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 2: 519, ss.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> "E também às mulheres porque se amancebam e reservam de serviços pessoais [...]. E as solteiras e viúvas fornica-as" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 526).

<sup>102</sup> A crítica contra a Igreja e os clérigos, são uma das instituições de que se ocupa de maneira particular. "As índias dão grandes putas e não há remédio. E assim não se querem casar porque vão atrás do padre ou do espanhol. E assim não se multiplicam os índios neste reino, só mestiços e mestiças e não há remédio" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 534). Os franciscanos e em especial os

ainda alguns documentos sobre 'acórdãos' e 'sentenças', para dar exemplos da opressão injusta que se exerce sobre os índios (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 670-687).

Quanto aos índios que colaboram com os conquistadores, a que chama de 'mandõezitos', é frequente fazerem passar-se por nobres, mesmo quando não são de famílias de incas, pelo simples facto de mandar em nome dos espanhóis. Havia incas, senhores 'principais', que tinham sob as suas ordens mil índios tributários (*quranga curaca*), ou quinhentos, ou 'mandões maiores' que tinham cem índios, ou 'mandõezitos de cinquenta índios', de dez e de cinco (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 688, ss). São também os *curacas* que dirigem as minas e as prestações de trabalho impostas aos índios (*obrajes*). Também os havia exploradores, ladrões, 'borrachos', mentirosos, 'fingidores', salteadores de caminhos, "*que levam os bens dos pobres índios*" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 736). <sup>103</sup> Como sempre, segue-se a lista de 'senhoras, rainhas ou *coyas*', as mulheres dos 'mandõezitos', a que se chama 'donas' (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 707, ss).

Para cúmulo, os índios cristãos, colaboracionistas, postos pelos espanhóis para fazer 'justiça', <sup>104</sup> dada a corrupção generalizada (que não era permitida no tempo dos Incas), nem sempre cumprem as suas funções.

Por último, Guamán capataz refere-se aos próprios índios, os do povo pobre:

"Se os padres, os curas das doutrinas e os referidos corregedores e encomendeiros e espanhóis o deixassem, haveria santos e grandes letrados e cristianíssimos. Mas os ditos tudo estorvam com os seus tratos" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 764).

Que ainda assim os índios sejam bons e 'políticos', deve-se mais à lembrança dos seus antigos costumes, apesar de todas as extorsões que os conquis-

Padres da Companhia de Jesus são os únicos que se saem bem. Isto mostra uma hipótese de fundo na história ideológica da América Latina. "Se fossem os clérigos e dominicanos, mercedários e agostinhos como estes ditos padres da Companhia de Jesus que não querem ir para Castela ricos nem querem ter fazenda, senão que a sua riqueza são as almas!" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 447).

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Guamán pertencia a uma família dos Yarovilcas, senhores locais anteriores aos Incas (veja-se o vol 3: 949). Uns curacas impostores, colaboracionistas dos espanhóis, despojaram-no das suas terras. Por isso, Guamán despreza estes 'mandõezitos', curacas que não eram nobres mas que 'o aparentavam'. Pela parte da mãe Guamán poderia estar ligado a alguma linhagem secundária dos Incas.

<sup>104</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 2: 739, ss.

tadores exercem sobre eles. A modernidade neste caso é causa de corrupção e destruição. A seguir Guamán descreve as crenças, 'a partir de baixo', a partir dos indígenas (como antes tinha descrito os deuses e as *uacas* do tempo dos Incas): o Cristo crucificado, a Trindade, Santa Maria, os santos, o purgatórios, as devoções, o baptismo, a esmola. Apesar de tantas verdades, agora as aldeias estavam cheias de pobres que pediam esmola (como referido, não havia possibilidade de haver pedintes no tempo dos Incas): "Disto têm a culpa os ditos visitadores da santa madre igreja por não visitarem os pobres, enfermos, paralíticos, coxos e mancos e velhos e cegos, órfãos de cada aldeia" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 791).

Isto mostra-nos uma grande miséria entre os índios. Miséria que era impossível no tempo do Inca. A situação do índio tinha piorado visivelmente com a presença da modernidade. Assim, apareceram os "crioulos e crioulas índios, índios nascidos nesta vida do tempo dos cristãos", que se corrompem facilmente porque perderam a sua comunidade, transformaram-se em yanaconas, 105 em bébados, viciados em coca, e "o mais cristão, ainda que saiba ler e escrever, trazendo um rosário e vestindo como espanhol, com gola, parece santo, [mas] na bebedeira fala com os demónios e reverencia às guacas" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 809). Por isso já são poucos "os índios filósofos, astrólogos que sabem as horas e domingos e dias e meses, anos, para semear e para colher as comidas de cada ano [...]." Esta análise crítica termina com a descrição do estado lamentável das Índias, indicando que o seu autor "andou no mundo pobre [...] com os demais pobres índios para ver o mundo e alcançar e escrever este livro e crónica, para serviço de Deus e de sua Majestade e o bem dos pobres índios deste reino" (Guamán Poma, 1980, vol. 2: 845).

Na terceira parte, a partir da utopia do passado<sup>107</sup> e da negatividade do nefasto presente, Guamán imagina agora um projecto futuro de "*bom governo*",

<sup>105</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 2: 803.

<sup>106</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 2: 830.

<sup>107</sup> No entanto, parece haver um duplo passado. O do Inca, que é tomado frequentemente como ponto de referência, mas às vezes nota-se uma certa crítica à dominação inca vista a partir das regiões afastadas de Cuzco (às quais pertencia Guamán) e por isso lê-se: "O quarto Auca Runa era gente de pouco saber, mas não eram idólatras. E os espanhóis eram de pouco saber, mas desde o princípio foram idólatras gentios, como os índios desde o tempo do Ynga foram idólatras". Parece que o maior desenvolvimento civilizacional inclui para Guamán a idolatria, o que não acontecia com os povos mais simples, sem mútua dominação, como as civilizações anteriores ao império Inca. "Olhavam para o céu os antigos índios até à quarta idade do mundo chamada Auca Runa [...]. Os índios do tempo dos Yngas idolatraram como gentios e adoraram o Sol, pai do Ynga" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 854).

a partir do horizonte utópico futuro da "Cidade do céu para os bons pecadores"<sup>108</sup> e da "Cidade do Inferno<sup>109</sup> [para] o rico avarento, ingrato, [para] a luxúria, soberba, castigo dos pecadores com soberba e dos ricos que não temem a Deus".<sup>110</sup> A alegação ocupa a primeira parte ("Consideração do cristão do mundo que existe Deus"<sup>111</sup>). Entenda-se que a modernidade é colocada 'no inferno'.

Segue-se o "capítulo da pergunta", 112 em que Guamán Poma argumenta numa lógica política de alta densidade racional, perante um leitor crítico, acerca dos problemas mais graves que se foram descobrindo no mundo colonial da modernidade, narrados na sua *Crónica*. Põe na boca do rei de Espanha 'perguntas' lançadas ao 'autor' [Guamán], que mereceriam ser tratadas em particular, mas dada a extensão deste trabalho não as podemos comentar.

Por último, descreve com tristeza "o mundo [a que] volta o autor", o seu pobre ponto de partida, o povo 'dos pobres de Cristo', depois de terem passado mais de trinta anos, tempo durante o qual percorreu, pobre, todo o Peru para informar o rei de Espanha e lhe propor corrigir tanta desordem.

Essas 'correcções', possíveis, denominam-se 'Considerações'. Como em toda a sua obra, essas propostas enquadram-se a partir de um horizonte que ganha o seu sentido a partir de uma profunda sabedoria cósmica, e que começa logo no início: "Criou Deus o céu e todo o mundo e o que há nele" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 852). Aqui divide o tempo em dez idades, tendo o 'Peru' como eixo – e já não a modernidade nem o judaico-cristianismo. As quatro idades já conhecidas (da Uari Vira Cocha até à Auca Runa); a quinta dos Incas; a sexta do Pachacuti Ruma (a idade em que se pôs tudo de 'cabeça para cima' e tudo foi posto 'ao contrário': trata-se de uma revolução cósmica anterior à conquista); a sétima é a da própria 'conquista cristã runa'; a oitava é a das guerras entre os conquistadores no Peru; a nona é a da 'justiça cristã,

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 3: 88. Escreve-se: "A cidade de Deus e dos pobres homens que guardaram a sua palavra". Nesta cidade entram muito poucos espanhóis e todos os índios oprimidos, os 'pobres de Cristo'.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> É interessante verificar que usa as categorias histórico-políticas de Agostinho de Hipona. Veja-se Dussel, 2007, [44-45].

<sup>110</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 3. 882. Comenta ainda este autor: "Considera como têm tanta paciência os índios e as índias nesta vida de tantos males de espanhóis, padres, corregedores e mestiços e mulatos, negros, yanaconas e chinchonas que lhes tiram a vida e as entranhas dos índios. Considera."

 $<sup>^{111}\,\</sup>mathrm{Assim}$ titula o tema no 'Índice' final (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 1067). O tema é tratado em detalhe no volume 3.

<sup>112</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 3: 896.

o bem-estar' (leia-se esta expressão com sentido irónico) da primeira época colonial; a décima é a da ordem colonial imposta.

Guamán começa, a partir do quadro da origem e do processo do 'universo' (pacha), com uma primeira 'consideração': o serviço aos 'pobres enfermos e peregrinos', que cumpre com a 'lei antiga<sup>113</sup> e a lei de Deus', com o corpachanqui ('Deves hospedá-los!'). As 'obras de misericórdia' são o critério final da alegação de Guamán, a compaixão perante o fraco, o doente, o pobre. Nesta exigência ética e política coincidem a 'lei antiga' do Peru e o melhor do cristianismo reinterpretado por este autor. Na verdade, Guamán tinha uma interpretação messiânica do cristianismo, uma Teologia da Libertação explícita antecipada.

Morreu Jesus Cristo pelo mundo e pelos homens. Passou tormentos e mártir [...]. Nesta vida andou **pobre, perseguido**. E depois do dia do juízo virá [...] para **pagar aos pobres desprezados** (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 876).

O primeiro sacerdote do mundo foi Deus e o homem vivo, Jesus Cristo, sacerdote que veio do céu **pobre** e amou mais o pobre do que o rico. Foi Jesus Cristo, o Deus vivo, que veio buscar as almas e não a prata do mundo [...]. São Pedro [...] deixou tudo aos pobres [...]. E todos [os apóstolos] foram pobres e não pediram salário nem renda nem procuravam bens (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 899).

#### E termina:

Quem defende os pobres de Jesus Cristo serve a Deus. Esta é a palavra de Deus no seu evangelho e, defendendo os índios de vossa Majestade, serve a vossa coroa real (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 906).

Além disso, recomendava que se ordenassem as instituições com uma certa unidade, uma vez que antigamente tudo se entendia porque estava sob o poder paterno de *um só Inca*, enquanto que na desordem da modernidade colonial "há muitos **Incas**: corregedor **Inca**, doze tenentes são **Inca**, o irmão ou o filho

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> De novo se refere a uma 'lei' anterior aos Incas: "Como os índios primeiros, ainda que dos Yngas foram idólatras, tiveram fé e mandamentos dos seus deuses e lei e boa obra guardaram e cumpriram" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 857). Guamán criticava os incas a partir destes tempos originários utópicos, já que não era de família inca mas, sim, de uma nobreza dominada pelos incas.

do corregedor e mulher e o escrivão são Inca [...]". <sup>114</sup> Também era necessário que se tivesse consciência que, com a presença dos europeus, tudo piorou para os índios: "considera que os índios têm [agora] tantos pleitos nesta vida. No tempo dos Incas não os tinha" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 857).

Mas o grande argumento político para o "bom governo" consistia na 'restituição do poder' aos Incas:

Que tendes de considerar que todo o mundo é de Deus e assim Castela é dos espanhóis e as Índias são dos índios e a Guiné é dos negros. Que cada um destes são legítimos proprietários, não tanto apenas pela lei [...]. E os índios são proprietários naturais deste reino e os espanhóis naturais de Espanha. Aqui neste reino são estrangeiros, **mitimays** (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 857-858).

A partir da compreensão inca da espacialidade geopolítica mundial, Guamán tenta justificar o seu projecto contando estrategicamente com o apoio do rei de Espanha. Assim como antigamente o Império inca tinha sido o 'centro' do universo (*Pacha*), com o seu 'Umbigo' (*Cuzco*), a partir do qual se estendiam as 'quatro partes' do mundo (em direcção aos quatro pontos cardeais, como na China ou entre os Astecas no 'altepetl' 115), formando uma 'cruz cósmica', assim agora propunha, extrapolando essas estruturas geopolíticas imaginárias num mundo mais global, e colocando no 'centro' o Rei Filipe de Espanha, com as suas 'quatro partes' ou reinos (os Incas, que retomavam o poder na América toda, os cristãos à volta de Roma, os africanos da Guiné e os Turcos até à Grande China). 116 Um 'monarca do mundo' com 'quatro' reinos

<sup>114</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 3: 857.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Veja-se Lockhart, 1994. Sobre a organização 'dual' e em 'quatro' regiões do império Inca e a cultura do altiplano em geral, veja-se Pärssinen, 1992.

<sup>116 &</sup>quot;Haveis de considerar que tão grande majestade que tinha o Ynga Topa Inga Yupanqui, rei do Peru [(...) como a que têm] os reis e príncipes, imperadores do mundo, tanto cristãos como do Grã Turco e do rei chinês, imperadores de Roma e de toda a cristandade e de judeus e do rei da Guiné". O Inca era um rei do mesmo nível dos que nos relatam as histórias de outras culturas e, além disso, o "Ynga tinha quatro reis das quatro partes deste reino" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 888). Este autor propõe agora um projecto novo: "A de ser monarca o rei Dom Filipe [sob o qual haverá quatro reis menores:] O primeiro, ofereço um filho meu, príncipe deste reino, neto e bisneto de Topa Ingá Yupangi [desta maneira reproduzia um pouco o projecto da Monarquia Indiana de Torquemada...]. O segundo, um príncipe do rei da Guiné, negro; o terceiro, do rei dos cristãos de Roma [...]; o quarto, o rei dos mouros do Grã Turco, os quatro coroados com o seu ceptro e tosões" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 889).

(eram uma projecção globalizada do Império inca, mas ao mesmo tempo propunha-se a restituição, como opinava Bartolomé de las Casas, da autonomia dos Incas, ainda que fosse 'debaixo da sua mão mundo '117 do rei de Espanha): "Porque é Inca e rei, que nem outro espanhol e padre tem que entrar porque o Inca era proprietário e legítimo rei" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 858). Entrevê-se então claramente um projecto de libertação política futura – a actual 'segunda emancipação', a primeira cumpriu-se parcialmente em 1810, a segunda inclui a emancipação dos povos originários, anunciada por Evo Morales na Bolívia, um aymara, e não um quechua como Guamán.

A não ser possível esta 'restituição' era necessário pensar numa multitude de medidas a todos os níveis da estrutura administrativa, política, eclesiástica, militar, sexual, educativa, etc., que Guamán, com paciência infinita, se ocupa a descrever nestas 'considerações'. Como exemplo, uma última citação:

Considera isto que o corregedor entra a dizer: 'Que eu te farei justiça', e rouba. E o padre entra: 'Eu te farei cristão. Baptizarei e casarei e doutrinarei', e rouba e desonra e toma mulher e filha. O encomendeiro e os demais espanhóis dizem: 'Justiça, que sirva ao rei porque sou seu vassalo'. E rouba e furta quanto têm. E pior os caciques [índios] e mandões; arruínam de todo os pobres desventurados índios (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 893).

Horkheimer e Adorno, em San Diego, não expressaram com tanta clareza a face mais obscura da modernidade, nem na sua *Dialéctica da Modernidade* (1998). Por isso, depois destas dramáticas 'considerações', Guamán passa ao segundo ponto, organizado com base em quinze perguntas que o autor põe na boca do Rei Filipe. Diz a segunda delas:

'Diga-me, Dom Filipe [Guamán] Ayala, naquele tempo, como havia tantos índios nos tempos do Inca?' Digo a Vossa Majestade que naquele tempo era só o Inca rei [...]. Mas vivia-se na lei e nos mandamentos dos Incas. E como havia um rei, serviam descansadamente neste reino e multiplicavam e havia fazenda e de comer, filhos e mulheres suas (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 896).

<sup>117</sup> Guamán Poma, 1980, vol. 3: 889.

### Na quinta pergunta, o rei indaga:

'Diga-me, autor, como se farão ricos os índios?' Saiba Vossa Majestade que têm de ter fazenda em comunidade, que eles chamam de sapci, com sementeiras de milho e trigo, batatas, pimentos, **magno**, algodão, vinhas, **coca**, árvores de fruto (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 898).

O "bom governo", por parte dos membros da modernidade, e nisso poderia resumir-se tudo, consistiria em "que todos os espanhóis vivam como cristãos" (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 902). Mas, se isto acontecesse, a modernidade como tal viria abaixo, não haveria acumulação de riqueza no centro. Vê-se então que Guamán, como Karl Marx, organiza a sua estratégia argumentativa seguindo o mesmo princípio que o crítico de Trier: colocar o que pretende ser cristão numa contradição performativa evidente entre os seus actos perversos e os actos éticos prescritos pelo próprio cristianismo. 118

Que mundo encontrou o 'autor' ao regressar ao seu povo?

Trinta anos que esteve ao serviço de Sua Majestade, encontrou tudo no chão, entrando-lhe nas suas casas e sementeiras e pastos. E encontrou os seus filhos e filhas esfarrapados, servindo a índios **picheros**. Os seus filhos e sobrinhos e parentes não o conheceram porque chegou muito velho; teria oitenta anos de idade, completamente encanecido e fraco e andrajoso e descalço (Guamán Poma, 1980, vol. 3: 1008).

E não é tudo, já que a sua obra, a sua *Crónica*, ficará sepultada numa biblioteca de Copenhaga até 1908. O mundo dos pobres 'índios', os 'pobres de Cristo' em plena modernidade, ainda irá esperar séculos para que se faça justiça...

#### 6. Conclusões

Também se podería considerar o pensamento da sabedoria dos próprios povos originários americanos que não sofreram o impacto do cristianismo

<sup>118</sup> O texto de Marx a que nos referimos diz o seguinte: "Ao Estado [luterano alemão] que professa como norma suprema o cristianismo, que professa a Bíblia como sua Carta, há que confrontá-lo com as Palavras da Sagrada Escritura, que, como tal Escritura, é sagrada até na letra [para os luteranos]. Este Estado [...] cai na dolorosa contradição, irredutível no plano da consciência religiosa, quando se confronta com aquelas máximas do evangelho que não só não acata, mas também que não pode tão-pouco acatar" (Marx, 1956, vol. 1: 359-360).

(ao contrário do que acontecia com Guamán Poma). Eles significam uma 'reserva de futuro', crítica pela sua exterioridade radical. Mas o relato fica por aqui.

Parece que em 1616 Filipe Guamán Poma de Ayala concluiu a sua *Crónica*. No ano anterior o jovem René Descartes abandonava, quase com vinte anos, os seus estudos no colégio jesuíta de La Flèche. Nada sabia, nem podia saber, o novel filósofo, de todo um mundo periférico e colonial que a modernidade tinha instaurado. O seu futuro *ego cogito* iria constituir um *cogitatum* que, entre outros *entes* à sua disposição, situaria a corporalidade dos sujeitos coloniais como máquinas exploráveis, dos índios na *encomienda*, da *mita* ou da fazenda latino-americana, ou dos escravos africanos na 'casa grande' das plantações do Brasil, do Caribe ou da Nova Inglaterra. Às *costas* da modernidade iria tirar-se para sempre aos sujeitos coloniais o seu 'ser humano', até hoje.

Se a suspeita que pretendi introduzir for verdadeira, iria derramar muita luz sobre novas investigações sobre o sentido da modernidade filosófica. Se a modernidade não começa filosoficamente com Descartes - e este deve ser situado como o grande pensador do segundo momento da modernidade inicial, quando já se tinha produzido irreversivelmente a ocultação, não do 'ser' heideggeriano, mas do 'ser colonial' -, deveria iniciar-se todo um processo de descolonização filosófica. A Holanda do século XVII à volta de Amesterdão, a da Companhia das Índias Orientais, seria um mundo surgido posteriormente à crise da Espanha dos Reis hispânicos do século XV e do Império de Carlos V (o Império-Mundo de Wallerstein) que abriram a Europa ao amplo horizonte do primeiro Sistema-Mundo, colonialista, capitalista, eurocêntrico, moderno. O ano de 1637 do Le Discours de la Méthode, publicado nos Países Baixos, a partir de uma ordem já dominada pela burguesia triunfante, não seria a origem da modernidade mas, sim, o seu segundo momento. O paradigma solipsista da consciência, do ego cogito, inaugura o seu desenvolvimento esmagador, desbastador, durante a modernidade europeia posterior e chegará, já bastante alterado, até Hume, Kant, Hegel, Sartre ou Paul Ricoeur. No século XX será criticado radicalmente por Levinas que, partindo da quinta meditação das Meditações Cartesianas de Edmund Husserl (1963), 119 tenta abrir-se ao Outro,

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Vale a pena aqui uma leitura resumida da *V Meditação* de Husserl sobre a "*Descrição* da esfera transcendental do ser como intersubjectividade monológica" (1963: 121, ss.), em que este filósofo tenta ir mais além do ego cogito quando trata a questão 'do Outro' a partir do "mundo comum da vida" [der gemeisamen Lebenswelt] (1963: 162), partindo do que se deve "admitir que

também ao Outro da modernidade europeia... mas ainda na Europa. O holocausto judeu será, de qualquer modo, um desastre irracional intra-europeu, fruto longínquo do Iluminismo – conforme é exposto por Horkheimer e Adorno. No entanto, o próprio Levinas – e toda a Escola de Frankfurt nas suas três gerações – não consegue superar a modernidade por não ter observado a colonialidade do exercício do poder ocidental. Levinas permanece inevitavelmente eurocêntrico, ainda que descubra a irracionalidade da totalização da subjectividade moderna, mas não se pode situar na exterioridade da Europa metropolitana, imperial, capitalista. <sup>120</sup>

é em mim que os outros se constituem enquanto que outros" 1963: 156). Por seu lado, Sartre não poderá superar de todo a aporia constatada no 'olhar' (le regard) (1943: 310, ss.), pelo qual irremediavelmente constitui 'o Outro' como objecto. O Outro, por seu lado, constitui-me igualmente como objecto: "La personne est présente à la consciente en tant qu'elle est objet pour autrui" (1943: 318).

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Para uma crítica do pensamento eurocêntrico de Levinas a partir da colonialidade do ser, veja-se o capítulo de Maldonado-Torres neste volume.

### REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICAS

- AUGUSTINE, Saint (2002), *De Trinitate* (On the Trinity: books 8-15, org. G. B. Matthews e trad. S. McKenna). Cambridge: Cambridge University Press.
- APEL, Karl-Otto; Dussel, Enrique (2005), Ética del discurso y ética de la liberación. Madrid: Trotta.
- ARISTÓTELES (1874), *Política* (obras de Aristóteles, trad. P. Azcárate). Madrid: Medina y Navarro Editores.
- ARISTÓTELES (2003), Ethica Nicomachea: translationis antiquioris quae supersunt B. Librorum II-X reliquiae sive 'Ethica Hoferiana' et 'Ethica Borghesiana' (Burgundius Pisanus translator Aristotelis). Brepols: Turnhout (Aristoteles Latinus database, disponível em http://www.library.wisc.edu/databases/launch/ald.w3l e acedido a 22 de Outubro de 2008).
- ARNIM, J. Von (1964), Stoicorum veterum Fragmenta. Sttutgard: Teubner.
- ARRIGHI, Giovanni (1994), The Long Twentieth Century. Money, Power and the Origins of Our Times. Londres: Verso.
- CARVALHO, Mário de (2006), "Intellect et Imagination", in Rencontres de Philosophie Médiévale 11 (Actes du XIe Congrès International de Philosophie Médiévale de la Société Internationale pour l'Étude de la Philosophie Médiévale (S.I.E.P.M.) Porto, août 2002). Turnhout: Brepols Publishers, 119-158.
- CARVALHO, Mário de (2007), "Aos Ombros de Aristóteles (sobre o não-Aristotelismo do Primeiro Curso Aristotélico dos Jesuítas de Coimbra)", *Revista Filosófica de Coimbra*, 32, 291-308.
- CASTRO GOMES, Santiago (2003), La Hybris del Punto Cero: Ciencia, Raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816). Bogotá: Editora Pontifica Universidade Javeriana.
- COTTINGHAM, John (org.) (1995), Descartes. Cambridge: Cambridge University Press.
- DAMÁSIO, António (2003), *Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling Brain*, Orlando: Harcourt Inc.
- DESCARTES, René (1953), Œuvres et Lettres de Descartes. Paris: La Pléiade/Gallimard.
- DESCARTES, René (1996), Œuvres de Descartes (org. Ch. Adam e P. Tannery). Paris: J. Vrin, 11 volumes.
- DUSSEL, Enrique (1977), Filosofía Ética Latinoamericana. La Política Latinoamericana. Bogotá: Universidad Santo Tomas, Centro de Enseñanza Desescolarizada.
- DUSSEL, Enrique (1983), *Praxis Latinoamericana y Filosofía de la Liberación*. Bogotá: Editorial Nueva América.
- Dussel, Enrique (1995), The Invention of the Americas: Eclipse of 'the Other' and the Myth of Modernity (trad. M. D. Barber). Nova Iorque: Continuum.
- DUSSEL, Enrique (1998), Ética de la Liberación. Madrid: Trotta.

- DUSSEL, Enrique (2001), Hacia una Filosofía Política Crítica. Bilbau: Desclée de Brower.
- DUSSEL, Enrique (2006), 20 tesis de Política. México: Siglo XXI.
- DUSSEL, Enrique (2007a), Política de la Liberación. Historia Mundial y Crítica. Madrid: Trotta.
- Dussel, Enrique (2007b), *Materiales para una Política de la Liberación*. Madrid-México: Plaza y Valdés.
- EDELMAN, Gerald M. (1992), Bright Air, Brilliant Fire. On the Matter of the Mind, Nova Iorque: Basic Books.
- FERRATER Y MORA, José (1963), "Suárez et la Philosophie Moderne", Revue de Métaphysique et de Morale, 13 (2), 155-248.
- FONSECA, Pedro de (1577), Commentariorum Petri Fonsecae in libro Metaphysicorum Aristotelis. Roma: Franciscum Zanettum.
- FONSECA, Pedro de (1964), *Instituições Dialécticas*. Coimbra: Universidade de Coimbra, vol. 1-2.
- FONSECA, Pedro de (1965), Isagoge Filosófica. Coimbra: Universidade de Coimbra.
- FRAILE, Guillermo (1966), Historia de la Filosofía, III. Del Humanismo a la Ilustración (siglos XV-XVIII). Madrid: BAC.
- GAUKROGER, Stephen (1997), Descartes. An Intellectual Biography. Oxford: Clarendon Press.
- GINÉS DE SEPÚLVEDA, Juan (1967), Tratado sobre las Justas Causas de la Guerra contra los Indios. México: Fondo de Cultura Económica.
- GILSON, Etienne (1951), Études sur le Rôle de la Pensée Médiévale dans la Formation du Système Cartésien. Paris: J. Vrin.
- GOMES, Joaquim Ferreira (org.) (1964), *Instituições Dialécticas*. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra.
- HABERMAS, Juergen (1989), El Discurso Filosófico de la Modernidad. Buenos Aires: Taurus.
- HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1970), Werke in Zwanzig Bände. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, vol. 1-20.
- HORKHEIMER, Max; Adorno, Theodor W. (1998), *Dialectic of Enlightenment* (trad. John Cumming). Nova Iorque: Continuum.
- HUANG TSUNG-HSI (1993), *Ming-i tai-fang lu* (Waiting for the Dawn: A Plan for the Prince, org. W.T. Bary), Nova Iorque: Columbia University Press.
- HUSSERL, Edmund (1963), Cartesianische Meditationen. Haia: Martinus Nijhoff.
- LAS CASAS, Bartolomé de (1942), Del Único Modo de Atraer a Todos los Pueblos a la Verdadera Religión. México: Fondo de Cultura Económica.
- LAS CASAS, Bartolomé de (1951), *Historia de las Indias*. México-Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.

- LAS CASAS, Bartolomé de (1954), De Thesauris. Madrid: CSIC.
- LAS CASAS, Bartolomé de (1957), Obras Escogidas. Madrid: BAE, vol. 1-5.
- LAS CASAS, Bartolomé de (1969), De Regia Potestate. Madrid: CSIC.
- LAS CASAS, Bartolomé de (1989), Apología. Madrid: Alianza.
- LOCKHART, James (1994), *Spanish Peru*, 1532–1560: A Social History. Madison WI: University of Wisconsin Press.
- LOYOLA, Inácio de (1952), Obras completas. Madrid: BAC.
- MARIZ, Antonii (org.) (1592-1606), Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Jesu in quattuor libros physicorum Aristotelis de Coelo. Coimbra: Universitatis Typographi, vol. 1-8.
- MARX, Karl (1956), Marx Engels Werke (MEW). Berlin: Dietz Verlag.
- MAYOR, Juan (1510), *Ioannis Maioris in Secundam Sententiarum*. Paris: Parvus et Ascensius.
- MIGNOLO, Walter (1995), The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality, and Colonization. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- MIGNOLO, Walter (2000), Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- MONTAIGNE, Michel de (1967), Oeuvres Complètes. Paris: Gallimard/Pléiades.
- PÄRSSINEN, Martti (1992), *Tawantinsuyu. The Inca State and Its Political Organization* Helsinki: Societas Historica Finlandiae.
- PAW, Cornelius de (1991 [1771]), Europa y Amerindia: el Indio Americano en Textos del Siglo XVIII (org. J. E. Juncosa). Quito: Ediciones ABYA-YALA.
- POMA DE AYALA, Filipe Guamán (1980 [1615]), El Primer Nueva Crónica y Buen Gobierno (org. J. V. Murra e R. Adorno, trad. J. L. Urioste). México: Siglo Veintiuno, 3 vols.
- GÓMEZ PEREIRA, (2000 [1749]), *Antoniana Margarita*. Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela / Fundación Gustavo Bueno.
- PEREIRA, Miguel B. (1967), Pedro da Fonseca. O Método da Filosofía. Coimbra: Universidade de Coimbra.
- S/a (1942), Recopilación de las Leyes de Indias. Madrid: Edición del Consejo Hispanidad.
- SANCHES, Francisco (1581), Quod Nihil Scitur. Lugduni: Ant[onium] Gryphium.
- SARTRE, Jean-Paul (1943), L'Être et le Néant. Paris: Gallimard.
- SUÁREZ, Francisco (1597), Metaphysicarum Disputationem (org. Ioannem e Andream Renaut). Salamanca, vol. 1-2.
- TOULMIN, Stephen (1992), Cosmópolis, Chicago: University of Chicago Press.
- WEBER, Max (1930), The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism (trad. T. Parsons). Londres: G. Allen & Unwin.

### CAPÍTULO 10

# A TOPOLOGIA DO SER E A GEOPOLÍTICA DO CONHECIMENTO. MODERNIDADE, IMPÉRIO E COLONIALIDADE<sup>1</sup>

Nelson Maldonado-Torres

Até hoje, a fundamentação ontológica tem considerado o Centro como ponto de chegada e de partida. O 'Ser' tem sido, na verdade, o Centro. O 'Pensamento' tem sido um Pensamento Central. No Centro se encontraram ambos. Fora do Centro, encontra-se o ente, o contingente e o subdesenvolvido; aquilo que só passou a ser reconhecido através do Centro.

Na sua globalidade, a metafísica impôs uma fundamentação filosófica que passa pelo Centro. A teoria do conhecimento, em todas as suas formas, impôs e continua a impor um Centro Esclarecido. A ética, por sua vez, impõe um Centro através do qual os valores se fazem valer.

(Agustín T. de la Riega, apud Ardíles et al., 1973: 216)

#### Introdução

Tornou-se uma verdade corriqueira reconhecer que a teoria social sofreu, de um modo genérico, uma viragem espacial comparável à viragem linguística

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Em 29 de Março de 2003, apresentei no Encontro Anual da Associação de Estudos Latino-americanos, no Texas, uma versão anterior deste artigo, com o título 'Império y colonialidad del ser'. Gostaria de agradecer aos membros do Grupo de Ética Dialógica e Cosmopolitismo Crítico da Universidade de Duke por me terem propiciado um contexto óptimo para testar ideias alternativas do pensamento político radical. Também quero agradecer a Eduardo Mendieta pelos comentários que fez à segunda versão do artigo e pelas recomendações fundamentais no sentido de um posterior alargamento. Gostaria de dedicar o artigo ao grupo de jovens filósofos que, há 30 anos, expuseram, de forma explícita, algumas das ideias que aqui aparecem, respeitantes ao lugar do Ser e do conhecimento. Foram eles Osvaldo Ardíles, Hugo Assmann, Mario Casalla, Horacio Cerutti, Carlos Cullen, Julio de Zan, Enrique Dussel, Aníbal Fornari, Daniel Guillot, António Kinen, Rodolfo Kusch, Diego Pró, Agustín de la Riega, Arturo Roig e Juan Carlos Scannone. Veja-se, a propósito, a colectânea de Ardíles et al., 1973. Esta obra formula críticas originais e propõe alternativas à geopolítica racista do conhecimento e à topologia do Ser, que serão alvo de uma investigação crítica no decorrer do presente artigo. O facto de a obra destes autores ter permanecido desconhecida durante tanto tempo é, de algum modo, a demonstração cabal de como é problemática a geopolítica.

sofrida pela filosofia ocidental. No campo da filosofia também estão a emergir, gradualmente, reflexões em torno do o modo como as ideias sobre a espacialidade modelaram o pensamento filosófico. Durante demasiado tempo, a disciplina da filosofia agiu como se o lugar geopolítico e as ideias referentes ao espaço não passassem de características contingentes do raciocínio filosófico. Evitando, e bem, o reducionismo das determinações geográficas, os filósofos têm tido tendência para considerar o espaço como algo demasiado simplista para ser filosoficamente relevante.<sup>2</sup> De facto, exigem outras razões relevantes para explicar a alergia ao espaço enquanto factor filosófico provido de significado. Há questões referentes ao espaço e às relações geopolíticas que enfraquecem a ideia de um sujeito epistémico neutro, cujas reflexões não são mais do que a resposta aos constrangimentos desse domínio desprovido de espaço que é o universal. Tais questões também põem a descoberto as formas como os filósofos e os professores de filosofia tendem a afirmar as suas raízes numa região espiritual invariavelmente descrita em termos geopolíticos: a Europa.<sup>3</sup> A ausência de reflexões sobre a geopolítica e a espacialidade

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> É claro que existem excepções. Talvez a mais óbvia delas seja Hegel, que combinou a temporalidade e a espacialidade na sua explicação do Espírito. É certo que esse Espírito atingiu um clímax na Europa, tendo na América um horizonte futuro (Hegel, 1991). Para uma análise crítica da perspectiva de Hegel acerca da América, veja-se Casalla, 1992. Para uma explicação alternativa da história mundial oferecida a partir de um ponto de vista 'americano', veja-se Dussel, 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Existem outras modalidades desta realidade. Munido de uma aguda percepção do firme vínculo da disciplina da filosofia à Europa enquanto lugar epistémico, um grupo de jovens filósofos latino-americanos reuniu-se na Argentina na década de 70 do século XX, para debater a relevância do espaço na filosofia e a possibilidade de firmar a reflexão filosófica na América Latina, e não na Europa (veja-se a Nota 1). Num gesto semelhante, em finais da década de 80 alguns filósofos dos Estados Unidos voltaram-se para o pragmatismo como forma de expressar uma filosofia norte-americana. Não obstante os dois projectos partilharem com a filosofia europeia uma especial tendência para buscar raízes não destituídas de problemas, o grupo latino-americano tem revelado uma tendência para ser mais cosmopolita do que o dos Estados Unidos - o que se torna especialmente evidente na obra de Enrique Dussel. O grupo latino-americano também foi mais crítico em relação ao liberalismo do que o seu equivalente do Norte. Reflecti sobre alguns destes aspectos em 'Envisioning Postcolonial Philosophies in the Americas: the cases of pragmatism and Latin América liberation thought' ("Para uma consideração das filosofias pós-coloniais nas Américas: os casos do pragmatismo e do pensamento da libertação latino-americano"), apresentado na Sessão Plenária da Sociedade para o Avanço da Filosofia Americana, em Denver, Colorado, em 15 de Março de 2003. Algumas dessas ideias encontram-se em Maldonado-Torres, no prelo.

na produção de conhecimento vai a par com a falta de reflexão crítica quanto ao empenhamento da filosofia e dos filósofos ocidentais com a Europa enquanto local epistémico privilegiado.

Embora a introdução da espacialidade como factor significativo na compreensão da filosofia seja um importante avanço para a disciplina, pode ser um passo limitado se promover a reafirmação de um novo sujeito epistémico neutro, capaz, por si só, de cartografar o mundo e estabelecer associações entre pensamento e espaço. Isto constitui um risco não apenas para a filosofia, mas também para a teoria social. A ideia não é substituir a suposta neutralidade do filósofo pela imagem igualmente mítica do cartógrafo científico neutro. A introdução da espacialidade enquanto factor significativo na compreensão da filosofia e na produção da teoria social pode vir a ser o novo locus da ideia de um observador ou observadora distanciado(a) que só é capaz de examinar as intrincadas relações entre conhecimento e ideias de espaço porque, no fundo, se encontra para lá dessas relações. É minha convicção que este tipo de crença na imparcialidade tende, em última análise, a reproduzir uma cegueira, não a respeito do espaço enquanto tal, mas a respeito dos modos não-europeus de pensar e da produção e reprodução da relação colonial/imperial, ou daquilo a que, na esteira da obra do sociólogo peruano Aníbal Quijano, gostaria de designar por colonialidade.

Este artigo concerne ao que denomino por esquecimento da colonialidade por parte tanto da filosofia ocidental como da teoria social contemporânea. De facto, neste contexto só posso oferecer breves análises, desejavelmente suficientes para clarificar quer as minhas críticas relativamente às tendências modernas e contemporâneas da filosofia e da teoria social, quer as minhas sugestões sobre como ultrapassar tais limitações. Na primeira secção do artigo, procedo a uma análise crítica de pensadores influentes da aludida viragem linguística. Centro-me na relação entre a ontologia de Martin Heidegger e a ética metafísica de Emmanuel Lévinas. A minha intenção é demonstrar que se, por um lado, a ontologia heideggeriana e a ética de Lévinas deram uma base sólida à viragem linguística e forneceram meios engenhosos de ultrapassar os limites da ideia ocidental de Homem, por outro, as suas filosofias permaneceram cúmplices de formações espaciais de cariz imperial. As filosofias de um e outro encontram-se marcadas pelo esquecimento da colonialidade. Na segunda secção, apresento um apanhado teórico da colonialidade, relacionando-a com o conceito de modernidade. Aí estabeleço uma distinção entre esta perspectiva crítica e as teorias críticas que concebem o global como uma rede pós-imperialista de relações, nomeadamente a obra Império de Michael Hardt e Antonio Negri. Na terceira e últimas secções, proponho uma alternativa à política de identidade ocidental tal como se encontra expressa no projecto da busca de raízes no Ocidente. Em vez de legitimar a busca de raízes europeias e norte-americanas e a respectiva ligação com um ponto de vista pretensamente universal, irei defender uma noção de diversalidade radical. A diversalidade radical é uma crítica das raízes que põe a claro não só a colonialidade mas também o potencial epistémico das epistemas não-europeus.

#### 1. Entre Atenas e Jerusalém: Heidegger, Lévinas e a Busca de Raízes

A obra de Martin Heidegger ocupa um lugar central na lista de filósofos cujo trabalho influenciou a criação e propagação da perspectiva comummente conhecida como viragem linguística, especialmente nas suas variantes hermenêutica e desconstrucionista. Heidegger começou por atingir notoriedade internacional quando mudou as bases da filosofia, deslocando-as da epistemologia para uma forma de reflexão ontológica que oferecia novos modos de pensar o sujeito, a linguagem e a historicidade (Heidegger, 1996a). Para ele, a questão do significado do Ser representava o resgate de um ponto de partida radical caído em esquecimento devido à tradição da metafísica ocidental. Este ponto de partida fornecia os meios para responder à crise da modernidade, pois propunha uma posição filosófica indicadora de modos alternativos de ser e de agir. Heidegger não estava a pensar especificamente na ética quando considerou modos de ser alternativos que desafiavam os parâmetros da modernidade. Os seus escritos procuraram, sim, formular posições do sujeito não inspiradas no primado do sujeito nem no modelo de ser humano que é dominante na modernidade, isto é, o modelo do Homem.

A chave para escapar aos problemáticos efeitos da metafísica e à concepção moderna de homem que, segundo Heidegger, sustentavam o ideal da vida moderna em termos de avanço tecnológico, residia em deslocar a reflexão filosófica das questões epistemológicas para as ontológicas. O que não significa que Heidegger não tivesse nada a ver com a epistemologia; em vez de propor a epistemologia como filosofia primeira, explorou as questões epistemológicas em termos do horizonte de questionamento aberto pela questão do significado do Ser. Embora os primeiros esforços de Heidegger neste sentido tenham conferido uma importância central à antropologia, a sua crítica da epistemologia e da ideia de Homem – o sujeito da epistemologia europeia moderna – levou-o a passar de uma perspectiva que via a existência humana

como uma abertura ao Ser, para a própria linguagem e para a linguagem enquanto *lugar* da reflexão ontológica. Depois da viragem – a chamada *Kehre* – heideggeriana, a viragem ontológica acabou por representar também uma viragem linguística.<sup>4</sup>

A linguagem, como Heidegger viria a afirmar, é a casa do Ser, e os seres humanos não são tanto senhores dela como seus pastores. Ao voltar-se desta forma para a linguagem, Heidegger acreditava ter encontrado uma abertura que lhe permitia expressar uma alternativa à filosofia ocidental de orientação metafísica e epistemológica que fazia com que, em última análise, os seres humanos se tornassem prisioneiros das suas próprias criações. À semelhança de outros filósofos ocidentais que o antecederam, Heidegger acreditava estar a defrontar-se com um momento único e que as perspectivas filosóficas desempenhavam um papel fundamental na sustentação de ideias e projectos históricos definidores desse momento. O momento em causa era, a seu ver, a crise da Europa expressa no niilismo ocidental e no desenraizado cosmopolitismo dos modelos liberais de Estado-nação desenhados no contexto da Revolução Francesa (Bambach, 2003: 6). Charles Bambach examinou com minúcia as ligações entre o pensamento de Heidegger e os termos com que este definiu e procurar enfrentar aquilo que considerava ser a crise da Europa. Uma breve exploração das teses de Bambach a respeito do projecto e do discurso filosófico de Heidegger elucidar-nos-á de que a viragem ontológica e linguística de Heidegger não pode ser compreendida na totalidade sem que se perceba na sua obra uma viragem geopolítica que veio conferir uma nova base ao racismo.

Em *Heidegger's Roots*, Bambach analisa a obra de Heidegger no contexto de debates políticos e intelectuais em torno da crise da Europa. Vários pensadores alemães concebiam esta crise não como a crise da Europa *per se*, mas como uma crise do centro da Europa (Bambach, 2003: 137). Para eles, no centro da Europa encontravam-se a Alemanha e o *Volk*<sup>5</sup> alemão. A crise da Europa viria, desta forma, a ser entendida como uma crise do *Volk* alemão e do ambiente rural em que grande parte dele vivia. Neste contexto, era importante o mito ateniense da autoctonia, segundo o qual o fundador de Atenas, Erictónio, se havia concebido a si próprio a partir da terra (Bambach, 2003: 52). Este mantinha uma relação indígena com a terra e a paisagem atenien-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Para uma reflexão sobre a viragem de Heidegger, veja-se Risser, 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> NT: Povo.

ses. A visão do mito é clara: a grandeza de Atenas dependia de uma relação igualmente íntima entre os cidadãos de Atenas e o seu solo. Na Alemanha, muitos pensadores consideravam a crise política do seu país em termos similares. Só a afirmação das raízes da terra poderia resistir à força do niilismo e do cosmopolitismo desenraizado do Iluminismo francês. E essas raízes encontravam-se, precisamente, no mundo dos Gregos. Bambach refere que

Numa época em que a cultura alemã se desenvolvia sem o enquadramento de um Estado-nação unificado, uma série de filósofos e escritores recorria aos termos da sua visão da Antiguidade para afirmar os seus ideais nacionais. No contexto desta helenomania alemã, fortalecida pela invasão napoleónica de 1806, Fichte, Hegel e os seus contemporâneos viriam a invocar o mito de uma singular afinidade greco-germânica enraizada quer na linguagem, quer na Heimat (Bambach, 2003: 116).

Uma das principais observações de Bambach é a de que a viragem ontológica e linguística de Heidegger representa uma expressão original da procura de um lar ou pátria (*Heimat*). Enquanto Erictónio continua a ser o modelo para o mito político das raízes firmadas na terra, Heidegger considera que o pensamento pré-socrático, 'que brota da *arche* do próprio ser', é a raiz genuína do pensamento – um modo de pensar que iria contrastar fortemente com a metafísica e a epistemologia ocidentais. (Bambach, 2003: 112)

A localização de uma arche na Grécia esteve por trás da tentativa de tornar a Alemanha (a língua alemã e o Volk alemão) na nova arche da Europa. A geopolítica de Heidegger é, como refere Bambach, uma política baseada na relação íntima entre o povo, a sua língua e a sua terra. A geopolítica é, simultaneamente, uma política da terra e uma política de exclusão. Havia que proteger a Alemanha do "espírito francês do Iluminismo e da latinidade tanto da cultura gaulesa como da igreja católica" (Bambach, 2003: 117). A geopolítica também

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> As considerações de Bambach acerca da metafísica heideggeriana da *Heimat* contrastam com a visão de espacialidade e de existência que, segundo Alejandro Vallega, se podem encontrar na obra de Heidegger. Ao contrário do projecto de Bambach, o de Vallega é mais construtivo e filosófico do que histórico ou arqueológico. Mas, tendo em conta a meticulosa procura da concepção heideggeriana de 'raízes' empreendida por Bambach, Vallega tem de demonstrar, de forma clara, em que medida pode verdadeiramente atribuir a Heidegger um conceito de 'terras de exílio'. Também tem de mostrar, com exactidão, como esta concepção de espaço, em última análise, não se encontra associada à geopolítica racista de Heidegger (Vallega, 2003).

se torna, para Heidegger, uma política de um racismo e de um imperialismo epistémicos. O racismo e o imperialismo epistémicos não são modalidades novas do mundo de Heidegger. De certa maneira, foram parte intrínseca da modernidade ocidental, antecedendo os excessos tecnológicos ocidentais que Heidegger achava tão problemáticos. Ao explicar a crise da Europa em termos de niilismo e de tecnologia, e não nos termos desse racismo epistémico, Heidegger sentiu-se justificado na aventura que foi fazer à Europa o que a Europa fizera ao resto do mundo: a subordinação epistémica. A entrevista que deu à revista *Der Spiegel* deixa isto bem claro.

**Spiegel**: É precisamente no mesmo sítio em que o mundo tecnológico teve origem, que ele, a seu ver, tem de...

**Heidegger**: ... ser transcendido [aufgehoben] no sentido hegeliano do termo, não posto de parte, mas transcendido, ainda que não só através do homem.

S: Atribui aos Alemães, em particular, uma tarefa especial?

H: Sim, no sentido do diálogo com Hölderlin.

S: Acredita que os Alemães estão especialmente qualificados para esta inversão?

H: Tenho em mente sobretudo a relação íntima da língua alemã com a língua dos Gregos e com o pensamento deles. Hoje, os Franceses voltaram a confirmar-me isso mesmo. Quando começam a pensar, falam alemão, sendo certo que não o conseguiriam fazer na sua própria língua.

S: O que nos está a dizer é que foi por isso que teve uma influência tão forte nos países de língua românica, em especial entre os Franceses?

H: Porque eles vêem que já não conseguem sobreviver no mundo contemporâneo com toda aquela sua grande racionalidade, quando se trata de compreender o mundo na origem do seu ser (Heidegger, 1993a).

A ideia de que as pessoas não conseguem sobreviver sem as conquistas teóricas ou culturais da Europa é um dos mais importantes princípios da modernidade. Há séculos que esta lógica é aplicada ao mundo colonial. Heidegger retomou esta tradição mas transformou-a de modo a, através do germanocentrismo, poder fazer ao resto da Europa o que a Europa tinha feito a uma grande parte do globo. Esta viragem epistémica não surpreende, se considerarmos que, não muitos anos antes de Heidegger ter feito estas afirmações, os Alemães tinham ocupado Paris. De facto, em certos aspectos, como Aimé Césaire tão bem fez notar, os Alemães tentaram fazer à Europa, no plano político, aquilo que a Europa tinha feito ao mundo colonial (Césaire, 1978). Heidegger levou por diante este projecto, mas num sentido

filosófico mais estrito. Na verdade, esta interpretação epistémica do projecto não o torna menos ideológico ou racista.

As atitudes heideggeriana e nazi em relação à Europa tiveram antecedentes. Entre os finais do século XVI e o século XIX, os Franceses e os Ingleses haviam traçado uma linha divisória entre a Europa do Norte e a Europa do Sul.<sup>7</sup> A diferença foi surgindo gradualmente através da propagação da Lenda Negra, do prestígio do avanço tecnológico e da asserção do poder colonial em África e no Sudeste Asiático. Os Franceses e as revoluções industriais forneceram justificações acrescidas para que Portugal e Espanha fossem marginalizados da história da modernidade. O aparecimento de novas disciplinas no sistema universitário ocidental moderno durante o século XIX e a sua contínua expansão ao longo do século XX só vieram cimentar a posição subalternizada da Europa do Sul. A viragem linguística de Heidegger repete alguns destes padrões. A diferença é que, enquanto alguns estabeleciam uma divisão entre Europa do Norte e Europa do Sul, ele e outros pensadores conservadores alemães postulavam a metafísica da Mitteleuropa. Para Heidegger, o novo início está no meio. E o meio é, precisamente, o que é ameaçado, primeiro pelos ideais franceses e depois pelas forças estrangeiras. Os pensadores conservadores alemães insistiram, desde cedo, na ameaça da Zivilization da França contra a Kultur da Alemanha. Como Bambach assinala, Heidegger não só comungou desta posição, como também chamou a atenção para a ameaça de duas potências emergentes: a União Soviética, por um lado, e os Estados Unidos da América, por outro.

A União Soviética tinha-se tornado uma importante força política após a Revolução Bolchevique de 1917. Depois de Hitler ter quebrado o Tratado de Versalhes, na década de 30, a França fez um pacto com a União Soviética. O objectivo era, claramente, deixar a Alemanha isolada no centro. Em 1936, consciente da aliança entre o cosmopolitismo desenraizado da França e a 'asiática' União Soviética, Heidegger afirmava:

O nosso **Dasein** histórico sente, com uma clareza e apreensão crescente, que o seu futuro equivale a uma nua e crua alternativa: ou o salvamento da Europa, ou a sua destruição. Porém, a possibilidade de salvamento exige duas coisas:

1. A preservação dos **Völker** europeus contra os asiáticos.

 $<sup>^7\,\</sup>mathrm{Para}$ uma elucidação sobre a diferença imperial entre a Europa do Norte e do Sul, veja-se Mignolo, 2000.

2. A superação do seu próprio desenraizamento e fragmentação.

Sem essa superação será impossível concretizar essa preservação. (Heidegger, 1993b, apud Bambach, 2003: 167-168).

Embora Heidegger tenha mantido o seu germanocentrismo até ao fim, algumas das ideias centrais da sua posição traduziu-as para uma forma mais alargada de eurocentrismo. É certo que o seu eurocentrismo ainda pressupunha um forte germanocentrismo. De certa forma, a defesa da Europa tornou-se um prolongamento da sua diatribe contra o pensamento francês sobre quem era o dono do legado europeu. O pacto da França com a União Soviética indicava bem quão pouco europeu aquele país se mostrava capaz de ser. O mais desconcertante em tudo isto é que, para Heidegger, a ameaça mais perigosa para a Europa não vinha não do anti-semitismo e das políticas imperiais de Hitler, mas da reacção da França à violação do Tratado de Versalhes pelo Führer.

Heidegger foi muito claro também em relação à ameaça dos Estados Unidos. Em 1942, após a entrada dos Americanos na Segunda Guerra Mundial, escrevia: "sabemos hoje que o mundo anglo-saxónico do Americanismo decidiu aniquilar a Europa, ou seja, a pátria [Heimat], e isso significa: o princípio de um Mundo Ocidental" (Heidegger, 1996b, apud Bambach, 2003: 177). Bambach resume o ponto de vista de Heidegger sobre a América da seguinte forma:

Apoiando-se numa série de declarações de Hegel, Burckhardt, Nietzsche, Scheler, Jünger, Rilke, entre outros, Heidegger considerava a América (termo com que pretendia designar Estados Unidos) uma terra sem história, uma cultura sem raízes, um povo aprisionado nas garras mortíferas de uma mobilização total, preocupado com o tamanho, a expansão, a magnitude e a quantidade ... Visto no contexto da sua interpretação geopolítica da Mitteleuropa, o Americanismo simboliza a falta de raízes, a perda da autoctonia e de toda e qualquer ligação significativa com a terra (Bambach, 2003: 163).

As geopolíticas filosóficas de Heidegger eram ambiciosas, grandiosas e racistas. Como bem observa Bambach, Heidegger, não obstante opor-se ao racismo biológico dos ideólogos nazis, manteve, mesmo assim, uma forma de racismo (Bambach, 2003: 5). O seu racismo não é biológico, nem cultural, mas sim epistémico. Tal como acontece com todas as formas de racismo, o epistémico está relacionado com a política e a socialidade. O racismo epistémico descura a capacidade epistémica de certos grupos de pessoas. Pode basear-se na metafísica ou na ontologia, mas os resultados acabam por ser os mesmos: evitar reconhecer os outros como seres inteiramente humanos.

O racismo de Heidegger era muito claro na sua percepção dos judeus e da tradição hebraica. Numa carta escrita a um colega em 1929, afirma:

Gostaria de ser mais claro acerca daquilo a que apenas fiz uma breve referência no meu relatório. Em causa está, nada mais, nada menos do que a premente consideração de que nos encontramos perante uma escolha: ou damos, uma vez mais, à vida espiritual alemã forças genuínas e educadores radicados no que há de vernáculo e autóctone, ou acabamos por entregá-la à crescente judaização (Bambach, 2003: 53).

A visão que Heidegger tinha dos Judeus assentava na ontologia nacionalista da pátria (*Heimat*). Aos seus olhos, a vivência do êxodo e da diáspora transformava os Judeus em sujeitos intrinsecamente desenraizados (Bambach, 2003: 53). Considerava que os judeus eram uma ameaça à *pátria*. Dotada de uma identidade urbana e não rural, esta gente errante desafia o princípio ateniense da autoctonia. Por este motivo, mesmo os judeus que falavam a língua alemã ainda representavam uma ameaça para o *Volk* germãnico. O facto de Heidegger ter um sentimento de gratidão para com o seu professor Edmund Husserl não representa uma excepção ao que foi dito. A Heidegger não o preocupava tanto cada indivíduo *per se*, mas sim a 'crescente judaização', a qual tem que ver, não com a sua relação com um qualquer judeu em particular, mas com a sua atitude perante a influência colectiva globalmente exercida pelos Judeus na Alemanha.

É claro que o racismo epistémico de Heidegger não passou sem contestação. Um dos mais virulentos críticos de Heidegger, senão mesmo o mais virulento de todos eles, foi um antigo aluno de Edmund Husserl em Freiburgo, que também frequentou as aulas de Heidegger: Emmanuel Lévinas. Toda a obra mais madura de Lévinas é uma tentativa de subversão do pensamento de Heidegger. Na sua primeira grande obra, *Totalidade e infinito*, Lévinas descreve a ontologia como uma filosofia do poder (Lévinas, 1988). Em contraposição à ontologia heideggeriana, Lévinas propôs a ética como filosofia primeira. E esta ética tinha uma base sólida precisamente naquilo em que Heidegger não conseguia encontrar valor nenhum: a tradição hebraica. Se a crítica ao Ocidente feita por Heidegger tem por base o pretenso esquecimento do Ser, a crítica empreendida por Lévinas assenta antes no esquecimento do factor hebraico por parte do pensamento ocidental. Lévinas encontrou nas fontes judaicas a possibilidade de expressar uma metafísica ética que impunha limites às ideias cristãs e liberais acerca da autonomia do sujeito. As fontes

judaicas também lhe deram algumas pistas para desenvolver uma concepção de corporalidade muito diferente da lógica racial nazi.<sup>8</sup>

A viragem ética de Lévinas na filosofia salva a relevância epistémica do judaísmo ao mesmo tempo que retém o legado grego. Tal como Husserl já tinha feito, o que ele aproveitou e valorizou dos Gregos não foi o mito da autoctonia, mas a ideia de universalidade. Lévinas insistia que essa ideia de universalidade era perfeitamente compatível com as fontes judaicas. Para ele, a filosofia tornou-se precisamente a fusão criativa das fontes gregas e judaicas. A seu ver, Atenas e Jerusalém não constituíam princípios opostos, mas sim coabitações do universal no humano.

Lévinas respondeu de forma directa ao racismo epistémico de Heidegger, tentando demonstrar que os Judeus não podiam ser excluídos da Europa ou do Ocidente por causa de alegadas diferenças epistémicas. A vivência e o conhecimento hebraicos baseados numa combinação das tradições de pensamento hebraicas e gregas não eram, neste aspecto, extra-ocidentais; eram, de certa forma, paradigmaticamente ocidentais. Lévinas reconfigurou a ideia do Ocidente e tentou construir um quadro filosófico alternativo que respondesse às ameaças de racismo e violência e que, simultaneamente, tornasse clara a relevância epistémica do judaísmo.

Lévinas tinha uma geopolítica filosófica diferente da de Heidegger. Ele conseguia imaginar Atenas e Jerusalém lado a lado, servindo de alicerce ao Ocidente. A questão é até que ponto esta aliança respondia satisfatoriamente aos desafios com que se confrontavam outras regiões e cidades do mundo. Enquanto Heidegger se apega ao chão ou à terra do ambiente rural, ao mito da autoctonia grega e ao alemão como língua do *Volk* do centro da Europa, Lévinas está mais determinado em adoptar o cosmopolitismo da experiência urbana, embora as únicas línguas que lhe ocorram como veículo legítimo do pensamento sejam o grego e o hebraico. Finalmente, só Atenas e Jerusalém se destacam, na sua obra, como cidades do conhecimento. De algum modo, Lévinas escreve como se a inclusão epistémica do judaísmo na dinâmica interna do Ocidente bastasse para enfrentar a exclusão epistémica em todos os outros locais. Assim, ainda que Lévinas tenha defendido, com êxito, os Judeus e o judaísmo em relação ao racismo epistémico heideggeriano (em relação, de facto, a um racismo epistémico endémico a grande

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Aprofundei esta questão num livro intitulado *Against War: Views from the Underside of Modernity* (2008).

parte da filosofia moderna), ele não escapa à lógica heideggeriana da busca de raízes nem à sua tendência para pensar a epistemologia apenas por referência às grandes realizações do mundo ocidental. Na sua qualidade de judeu europeu, Lévinas procura raízes no Ocidente e, assim, transforma a ideia hegemónica do Ocidente de modo a encaixar nela. Contudo, só parcialmente transgride o discurso de Heidegger (e de grande parte da filosofia europeia), pois continua preocupado com a busca de raízes e com a defesa da ideia de Europa (e, evidentemente, de Israel) enquanto projecto. A sua geopolítica encontra-se, portanto, limitada pelo seu forte desejo de encontrar raízes na Europa.

Onde poderá encontrar-se uma resposta mais radical para o projecto de Heidegger? Lévinas tem uma resposta crítica para a visão anti-semita de Heidegger. No entanto, o racismo epistémico de Heidegger, tal como o de muitos filósofos europeus, vai muito além desse âmbito. Não era só em relação a Jerusalém que Heidegger se mostrava céptico. Tal como já vimos, em causa estavam também Roma, a Ásia Menor, a Rússia e a América. Heidegger enunciou a sua filosofia num contexto em que o imperialismo europeu estava a ser alvo de uma contestação provinda de várias direcções. Tendo em consideração este contexto geopolítico mais amplo, Bambach coloca em confronto os esforços de Heidegger no sentido de encontrar raízes no Ocidente com os de Frantz Fanon, psiquiatra e filósofo natural da Martinica (Bambach, 2003: 177-178). Fanon, que se bateu contra os Alemães na Segunda Guerra Mundial e, mais tarde, contra o imperialismo francês na guerra da Argélia, tinha em mente não apenas a difícil situação dos Judeus durante o Holocausto, mas também a situação de outras vítimas do ethos imperial e racista europeu noutras partes do mundo, especialmente no mundo colonial. Esta experiência histórica e este seu comprometimento político levaram Fanon a afirmar, de forma claramente contrastante com Heidegger e Lévinas, que

O jogo europeu está definitivamente acabado; é preciso encontrar outra coisa... Durante séculos, em nome de uma pretensa aventura espiritual, [os Europeus] sufocaram quase toda a humanidade. Vejam-nos hoje oscilar entre a desintegração atómica e a desintegração espiritual [...]. A Europa adquiriu uma tal velocidade, louca e desordenada, que escapa hoje em dia a todo o condutor e a toda a razão [...]. Foi em nome do espírito, do espírito europeu, bem entendido, que a Europa justificou os seus crimes e legitimou a escravidão em que mantém quatro quintos da humanidade. Sim, o espírito europeu teve raízes singulares (Fanon, 1975-1976: 312).

O comentário de Bambach em relação a este passo é esclarecedor: "À semelhança de Fanon, Heidegger percebeu que a Europa 'se precipitava de cabeça para o abismo'. Contudo, enquanto o antigo colonizado percebeu a necessidade da diferença, Heidegger procurou a saída para a crise da Europa na possibilidade de uma forma de identidade mais restrita" (Bambach, 2003: 178). Perante uma usurpação que não é exclusiva do projecto heideggeriano da busca de raízes na Pátria alemã, uma usurpação e um racismo que durante séculos se haviam apresentado aos povos colonizados em várias regiões do globo, Fanon veio propor uma deslocação radical da Europa e respectivas raízes. Para Fanon, a modernidade/ niilismo não eram senão uma outra expressão da modernidade/racismo, a vil segregação e a pretensão de superioridade da Europa sobre todos os outros povos da Terra (Fanon, 1975). A geopolítica filosófica de Fanon era transgressiva, descolonial e cosmopolita. Era sua intenção trazer à luz o que tinha permanecido invisível durante séculos. Reclamava a necessidade do reconhecimento da diferença, assim como a necessidade da descolonização enquanto requisito absoluto para o adequado reconhecimento da diferença humana e da concretização de uma forma de humanismo pós-colonial e póseuropeu (Fanon 1965, 1988).

O cosmopolitismo descolonial de Fanon assentava na luta do povo argelino pela descolonização. O seu cosmopolitismo não sacrificou o comprometimento com a luta local. Mais do que um cosmopolitismo propriamente dito, talvez se deva caracterizar este projecto como uma tentativa de dar expressão a uma consciência descolonial consistente. Para Fanon, a descolonização não se resume a alcançar a libertação nacional, antes implica a criação de uma nova ordem material e simbólica que leva em consideração o espectro completo da história humana, incluindo as suas conquistas e fracassos. É este o lado da história que nem Heidegger nem Lévinas conseguiram - ou quiseram - ver. A procura de raízes europeias cegou-os para este tipo de geopolítica descolonial. Ao invés de dar primazia à busca de raízes na Europa ou noutro lado qualquer, a consciência descolonial de Fanon pretende deslocar o sujeito, sensibilizando para uma resposta aos que se encontram aprisionados em posições de subordinação. Em vez de tentar encontrar raízes na terra, Fanon propôs-se dar uma resposta responsável aos condenados da terra. A geopolítica descolonial de Fanon oferece uma alternativa ao racismo filosófico de Heidegger e às perspectivas limitadas daqueles que, à semelhança de Lévinas, embora sejam críticos em relação a certos aspectos deste projecto, continuam, de alguma forma, a ser cúmplices dele.

O racismo de Heidegger e a cegueira de Lévinas reflectem aquilo que, na sua vontade-de-ignorar, pode ser traduzido, em parte, como um esquecimento da condenação. O esquecimento dos condenados faz parte integrante da verdadeira doença do Ocidente, uma doença comparável a um estado de amnésia que por sua vez leva ao homicídio, à destruição e à vontade epistémica de poder - mantendo sempre uma boa consciência. A oposição à modernidade/racismo tem de saber lidar com esta amnésia e com a invisibilidade dos condenados. Para tal, é necessária uma visão histórica que combine espaço e tempo. Um grupo de académicos da América Latina e dos Estados Unidos tem vindo a trabalhar numa perspectiva geopolítica que resgata aquilo que designam por lógica da colonialidade. Referir esta lógica permite que se faça referência não só à opressão ontológica, como também à colonialidade do Ser. Nesta minha tentativa de encontrar uma via crítica mais radical do que aquela que foi desbravada pelos projectos filosóficos de Heidegger e Lévinas, passarei a expender, na secção seguinte, alguns dos dados e desenvolvimentos teóricos que apontam nesta direcção. Eles constituem uma importante parte daquilo que se poderia designar como meditações fanonianas.9

#### 2. Modernidade, Colonialidade e a Colonialidade do Ser

O conceito de colonialidade do Ser surgiu no decurso de conversas tidas por um grupo de académicos da América Latina e dos Estados Unidos, acerca da relação entre a modernidade e a experiência colonial. <sup>10</sup> Ao inventar este termo, seguiram as passadas de estudiosos como Enrique Dussel e o sociólogo peruano Aníbal Quijano, que propuseram uma explicação da modernidade e uma concepção de poder intrinsecamente ligadas à experiência colonial (Dussel, 1996; Quijano, 2000). À primeira vista, parece existir uma dissonância entre o tema da modernidade e a relação imperial/colonial. Um dos con-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fanonian Meditations (Meditações Fanonianas) é o título do projecto de livro que tenho, presentemente, em mãos.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Entre os académicos que participaram nestas conversas contam-se Santiago Castro-Gómez, Fernando Coronil, Enrique Dussel, Arturo Escobar, Ramón Grosfoguel, Eduardo Lander, Eduardo Mendieta, Walter Mignolo, Aníbal Quijano, Ana Margarita Cervantes-Rodríguez, José David Saldívar, Freya Schiwy e Catherine Walsh, entre outros. Walter Mignolo foi o primeiro a sugerir o conceito de colonialidade do ser. Nem todos os participantes nas referidas conversas partilham o mesmo entusiasmo em relação a este conceito.

ceitos tem a ver com tempo (o moderno), enquanto o outro faz referência ao espaço (expansionismo e controlo das terras). Dir-se-ia que a modernidade implica a colonização do tempo pelo europeu, isto é, a criação de estádios históricos que conduziram ao advento da modernidade em solo europeu. Todavia, os próprios laços que ligam a modernidade à Europa nos discursos dominantes da modernidade não conseguem deixar de fazer referência à localização geopolítica. O que o conceito de modernidade faz é esconder, de forma engenhosa, a importância que a espacialidade tem para a produção deste discurso. É por isso que, na maioria das vezes, aqueles que adoptam o discurso da modernidade tendem a adoptar uma perspectiva universalista que elimina a importância da localização geopolítica. Para muitos, a fuga ao legado da colonização e da dependência é facultada pela modernidade, como se a modernidade enquanto tal não tivesse estado intrinsecamente associada à experiência colonial.

Os problemas da modernidade vão além dos excessos da racionalidade instrumental. A cura para eles, se é que existe, reside muito para além da virtude redentora de uma viragem comunicativa supostamente intrínseca, como recomenda Jürgen Habermas. <sup>11</sup> A concepção de modernidade de Habermas, dos seus limites e possibilidades, não teve suficientemente em conta os laços existentes entre a modernidade europeia e aquilo que J. M. Blaut denomina mito difusionista do vazio. Como escreve Blaut,

Esta proposição do vazio reivindica uma série de coisas, cada uma delas sobreposta às restantes em camadas sucessivas: (i) Uma região não-europeia encontra-se vazia ou praticamente desabitada de gente (razão pela qual a fixação de colonos europeus não implica qualquer deslocação de povos nativos). (ii) A região não possui uma população fixa: os habitantes caracterizam-se pela mobilidade, pelo nomadismo, pela errância (e, por isso, a fixação europeia não viola nenhuma soberania política, uma vez que os nómadas não reclamam para si o território). (iii) As culturas desta região não possuem um entendimento do que seja a propriedade privada – quer dizer, a região desconhece quaisquer direitos e pretensões à propriedade (daí os ocupantes coloniais poderem dar terras livremente aos colonos, já que ninguém é dono delas). A camada final, aplicada a todos os do sector externo, corresponde a um vazio de criatividade intelectual e de valores espirituais, por vezes descrito pelos europeus [...] como sendo uma ausência de 'racionalidade' (Blaut, 1993: 15).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Refiro-me aqui à proposta de Habermas contida em Habermas, 1990, entre outros.

O discurso da modernidade não permitiu aos seus inflexíveis seguidores explorar o modo como as concepções imperiais de espaço têm sido elementos de formação da experiência moderna. Quais são as relações entre, por um lado, as tendências instrumentalistas e monológicas da modernidade e, por outro, o mito do vazio das terras e do vazio de racionalidade dos povos dessas terras? Como se pode comunicar com sujeitos que *a priori* se suspeita não serem dotados de razão? A fim de abordar estas questões, é necessário introduzir um conceito de modernidade que tenha seriamente em consideração a relação que esta mantém com as relações geopolíticas. Isto é o que, em parte, o grupo da colonialidade dos Estados Unidos e da América Latina vem tentando fazer há já alguns anos.

Tal como salientou Walter Mignolo (2000), uma das formas mais eficazes de evitar as questões atinentes ao papel da experiência colonial da modernidade tem sido situar o nascimento da era moderna nos finais o século XVIII. É verdade que os estudos pós-coloniais chamaram a atenção para as questões da espacialidade e da colonialidade. No entanto, na maioria dos casos os investigadores dos estudos pós-coloniais acatam a autodefinição da modernidade, e em particular a fixação temporal do seu início, entre os finais do século XVIII e princípios do século XIX. Assim, embora sejam capazes de ilustrar o modo como as aventuras imperiais da Grã-Bretanha e da França no século XIX foram constitutivas da modernidade ocidental, acabam por perder de vista os padrões de mais longo prazo da dominação e exploração colonial.<sup>12</sup> Por exemplo, não é possível compreender os laços existentes entre a modernidade e o mito difusionista do vazio de que Blaut fala, sem ter em conta a descoberta e a conquista das Américas. É por esta razão que Quijano e Wallerstein atribuem à americanidade um papel central na explicação que oferecem da modernidade:

Nas Américas [...] houve uma tamanha destruição generalizada das populações indígenas, especialmente entre as populações recolectoras, e uma tamanha importação generalizada de mão-de-obra, que o processo de periferização envolveu não tanto a reconstrução das instituições económicas e políticas como a sua construção, praticamente a partir do zero e um pouco por todo o lado (exceptuando talvez as zonas do México e dos Andes). Por esse motivo, desde o início o modo de resistência cultural às condições opressivas residiu menos

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Isto aplica-se a Edward Said, Gayatri Spivak e Homi Bhabha, entre outros. Analiso alguns dos limites da crítica pós-colonial em Maldonado-Torres, no prelo.

nas pretensões de historicidade do que na fuga em frente, rumo à 'modernidade'. As Américas eram o 'Novo Mundo', uma divisa e um fardo assumidos desde os primórdios. Porém, à medida que os séculos foram passando, o Novo Mundo foi-se tornando o padrão, o modelo de todo o sistema-mundo (Quijano e Wallerstein, 1992).

Suscitar a questão da relação entre modernidade e experiência colonial na América Latina e em outras zonas das Américas, especialmente se tal for feito por sujeitos cépticos relativamente às promessas da modernização e às qualidades 'redentoras' do Estado-nação, é salientar a relevância do que Quijano e Wallerstein referem como sendo o longo século XVI na produção da modernidade. Se, por um lado, é certo que as aventuras imperiais do século XIX introduziram novas técnicas de subordinação e de controlo colonial, reformulando, assim, de uma forma original, os laços entre a modernidade e a experiência colonial, por outro lado, a lógica que animou os projectos imperiais não foi assim tão diferente dos padrões que emergiram no contexto da conquista das Américas. De facto, seria impossível compreender esta lógica sem lhes fazer referência. A consciência dos padrões de longo prazo de racialização, dominação e dependência, testados e postos em prática no contexto da conquista das Américas (mas que obviamente se não restringiram ao território americano) foi o que levou alguns académicos da América Latina e alguns académicos 'latinos' dos Estados Unidos, incluindo gente envolvida em confrontos indígenas na América do Sul, a entrar num diálogo crítico com perspectivas como as defenddidas por Quijano ou Wallerstein, que identificam a existência de padrões de relações de poder de longo prazo naquilo que viemos a chamar modernidade. Se a teoria pós-colonial, por um lado, constituiu um enorme contributo para a compreensão da modernidade na sua relação com a experiência colonial e a deslocação do Estado-nação enquanto unidade de análise - ideias que ainda têm de ser assumidas por inteiro a partir da perspectiva do sistema-mundo -, por outro lado, ela também se arrisca a tomar como certa a narrativa da modernidade: veja-se, a este propósito, a sua fixação no secularismo, a sua crítica à tradição, o retrato que traça dos impérios de Espanha e Portugal, e os seus múltiplos sujeitos coloniais entendidos como antecedentes insignificantes da modernidade ocidental. A ideia aqui é que, embora seja verdade que a 'Grã-Bretanha moderna foi produzida conjuntamente com a Índia moderna', é impossível explicar cabalmente a 'modernidade' destas nações sem, de todo, fazer referência a um quadro mais vasto que torne visíveis as experiências dos povos colonizados das Américas ou de outros locais, pelo menos a partir do século XVI.<sup>13</sup> Como Sylvia Wynter insiste em afirmar, também é especialmente relevante a relação de África, primeiro, com a Europa do Sul e, depois, com a Europa do Norte (Wynter, 1995 e 2000; Mudimbe, 1988). A relação da Europa com África é constitutiva tanto da primeira como da segunda modernidade.

De acordo com Wynter e com estudiosos como Aníbal Quijano, o que emerge no século XVI é uma nova maneira de classificar os povos de todo o mundo. 14 Quando os *mappae-mundi* medievais passam a *Orbis Universalis Christianus*, ocorre uma significativa mudança na concepção dos povos e do espaço. À medida que iam sendo desenhados os mapas, descritos os povos e estabelecidas as relações entre conquistadores e conquistados, foi emergindo um novo modelo de poder. Segundo Quijano,

Dois processos históricos associados na produção daquele espaço/tempo convergiram e estabeleceram os dois eixos fundamentais do novo modelo de poder. Um consistiu em codificar, na ideia de 'raça', as diferenças entre conquistadores e conquistados, uma estrutura biológica supostamente diferente que colocava uns numa situação de natural inferioridade em relação aos outros... O outro processo foi a constituição de uma nova estrutura de controlo do trabalho, dos seus recursos e produtos. Esta nova estrutura traduzia todas as estruturas historicamente já conhecidas de controlo do trabalho, da escravatura, da servidão, da pequena produção independente de mercadorias e da reciprocidade, em torno e em função do capital e do mercado mundial (Quijano, 2000: 532-533).

O novo padrão de dominação e exploração envolvia uma articulação entre raça e capitalismo na criação e crescente expansão da rota comercial atlântica. Quijano referiu-se a esta complexa matriz de poder como colonialidade do poder. 'Colonialidade do poder' é um modelo de poder especifi-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>As referências à Grã-Bretanha e à Índia modernas aparecemem van der Veer (2001:7).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Se as concepções de Wynter respeitantes à modernidade, à raça e ao poder provêm da tradição de W. E. B. Du Bois e Frantz Fanon, a teorização que Quijano faz destes conceitos remonta à teoria da dependência da América Latina e à obra de José Carlos Mariátegui. Wynter e Quijano são 'hereges' do pós-estruturalismo e do marxismo, respectivamente. É extremamente necessário que exista um maior diálogo entre estas 'heréticas' tradições críticas. Uso o conceito de heresia na acepção desenvolvida por Anthony Bogues em *Black Heretics* (Bogues, 2003). Quanto às obras de Quijano e Wynter, ver em especial Quijano, 2000, e Wynter, 1995. Para mais referências sobre a emergência da ideia de raça no século XVI, veja-se Mignolo, 2003b.

camente moderno que interliga a formação racial, o controlo do trabalho, o Estado e a produção de conhecimento (Quijano, 2001). No entanto, este carácter constitutivo da experiência colonial e da colonialidade perdem-se nas explicações de modernidade que desprezam a importância que as relações espaciais tiveram para a emergência do mundo moderno. Para abordar esta situação, Mignolo introduz o conceito de mundo colonial/moderno. Conceitos como o de Renascimento e período pré-moderno tendem a apagar o significado da espacialidade e da colonialidade. Para Mignolo,

A expressão colonial/moderno tem, relativamente a período pré-moderno, a vantagem de introduzir uma noção espacial que este último não possui. Período pré-moderno pressupõe uma narrativa linear e ascendente que vem em desde a Antiguidade, atravessa a Idade Média, a era pré-moderna, a moderna e a contemporânea. Em termos de espaço, uma macronarrativa deste tipo é delimitada pelo território que abarca desde a parte leste e norte do Mediterrâneo até ao Atlântico Norte, e pressupõe o Ocidente como moldura global. Em contraste com isto, a expressão mundo colonial/moderno convoca todo o planeta, na medida em que contempla, em simultâneo, o aparecimento e expansão do circuito comercial atlântico, a sua transformação com a Revolução Industrial, e a sua expansão para as Américas, Ásia e África. Além disso, mundo colonial/moderno abre a possibilidade de contar histórias não só a partir da perspectiva do 'moderno' e da sua expansão para o exterior, mas também a partir da perspectiva do 'colonial' e da sua permanente posição subalterna (Mignolo, 2002: 452; sublinhados no original).

A 'colonialidade do poder' chama a atenção para a questão da espacialidade e exige um conceito do moderno que reflicta o papel constitutivo da colonialidade na ideia do moderno. Como afirma Mignolo, num contexto diferente, "[a] colonialidade do poder abre uma porta analítica e crítica que revela o lado mais escuro da modernidade e o facto de nunca ter existido, nem poder vir a existir, modernidade sem colonialidade" (Mignolo, 2003a: 633).

Foi com base nestas reflexões sobre a modernidade, a colonialidade e o mundo moderno/colonial que surgiu o conceito de colonialidade do Ser. A relação entre poder e conhecimento conduziu ao conceito de ser. E se, então, existia uma colonialidade do poder e uma colonialidade do conhecimento (colonialidad del saber), pôs-se a questão do que seria a colonialidade do ser. Mignolo expressou de forma sucinta a relação entre estes termos ao escrever:

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Para aprofundar a noção de colonialidade do saber, veja-se Lander, 1993.

A 'ciência' (conhecimento e sabedoria) não pode ser separada da linguagem; as línguas não são apenas fenómenos 'culturais' em que as pessoas encontram a sua 'identidade'; elas também são o lugar onde se inscreve o conhecimento. E, dado que as línguas não são algo que os seres humanos têm, mas algo de que os seres humanos são, a colonialidade do poder e a colonialidade do conhecimento engendraram a colonialidade do ser [colonialidad del ser] (Mignolo, 2003a: 633).

Tal como Heidegger, Mignolo relaciona ser e linguagem. Mas ao contrário de Heidegger, que glorificou uma língua específica e adoptou uma forma forte de racismo epistémico, Mignolo indica o *locus* da colonialidade do ser como o *ser-colonizado* que forma o lado mais escuro das reflexões de Heidegger. Este *ser-colonizado* emerge quando poder e pensamento se tornam mecanismos de exclusão, tal como já haviam sido as propostas de Heidegger. É verdade que o *ser-colonizado* não resulta do trabalho de um determinado autor ou filósofo, mas é antes o produto da modernidade/ colonialidade na sua íntima relação com a colonialidade do poder, com a colonialidade do saber e com a própria colonialidade do ser.

Na esteira de Fanon, o ser-colonizado podia ser também referido como damné – ou o condenado – da terra. Os damnés são aqueles que se encontram nas terras ermas dos impérios, assim como em países e megacidades transformados, eles próprios, em pequenos impérios – como sejam as 'favelas' do Rio de Janeiro, a 'villa miséria' de Buenos Aires, os sem abrigo e as comunidades marcadas pela pobreza extrema no Bronx, em Nova Iorque. Estes são os territórios e as cidades que, quase sempre, são simplesmente ignorados nas diatribes filosóficas sobre o lugar do saber. Vimos isto na secção anterior. Heidegger privilegiava Atenas e a Floresta Negra. Lévinas questionou este germanocentrismo situando a verdadeira filosofia (a 'sabedoria do amor') em Atenas e Jerusalém. O contraste entre Heidegger e Lévinas resume-se, até certo ponto, ao seguinte: enquanto Heidegger se atormentava com a judaização da Europa, Lévinas viu na filosofia uma oportunidade de combater o anti-semitismo epistémico e, assim, legitimar a presença dos Judeus na Europa e os seus contributos epistémicos para a civilização ocidental. O problema do projecto de Lévinas é que, no processo de redenção da tradição hebraica enquanto raiz significativa do Ocidente - sendo Atenas e Jerusalém as duas mais importantes fontes do pensamento ocidental -, Lévinas esquece ou põe de parte a relevância da experiência colonial nas reflexões sobre o ser e a modernidade. Por esse motivo, não foi capaz de tratar a questão da faceta colonial do Ser.

O esquecimento da colonialidade nas reflexões sobre o Ser não é exclusivo da tradição fenomenológica. Encontramo-lo, como já sugeri antes, em muitos outras explicações da modernidade que tendem a interpretar a dialéctica do Iluminismo apenas e só em termos de razão instrumental ou da emergência de regimes totalitários. Estas interpretações podem levar a uma crítica dos excessos do Ser como algo que é, de um modo geral, violento ou até mesmo genocida, mas não colonizador. Um passo de uma obra de Antonio Negri recentemente publicada em francês e espanhol mostra claramente o que quero dizer com isto:

O livro de Job é não apenas um protesto contra a sedução da razão, mas também a descoberta fenomenológica e a sugestão metafísica do desastre a que a coerência da razão instrumental conduz. A tragédia atinge o Ser e a dor penetra-o profundamente. O que não pode ser medido não pode ser nomeado. A razão fica louca e confusa se tentamos dar-lhe nome. A tragédia não pode ser vivida e muito menos manipulada ou dominada. A tragédia domina todas as perspectivas e bloqueia todos os meios de fuga possíveis. A tragédia derruba qualquer meio de salvação possível. É isto que acontece a Job. O obstáculo com que se confronta repetese incessantemente na história: como acreditar na razão depois de Auschwitz ou Hiroxima? Como continuar a ser comunista depois de Estaline? (Negri, 2003: 33).

Em consonância com um tema que, com o trabalho da Escola de Frankfurt, se tornou moeda corrente, Negri explica a tragédia da modernidade à luz da extrema coerência da racionalidade instrumental. Tal como indicam as referências que faz a Auschwitz, Hiroxima e Estaline no final da citação, está claramente presente uma geopolítica no seu texto. A tragédia a que Negri se refere constitui (para um europeu) o fracasso mais evidente de três projectos da modernidade: o fascismo (Auschwitz), o liberalismo (o bombardeamento de Hiroxima pelos EUA) e o comunismo (Estaline na União Soviética). Aqui, a Alemanha, os EUA e a União Soviética surgem, não como loci de salvação ou como ameaças, a exemplo do que sucede em Heidegger, mas como lugares geopolíticos de crise. Negri começou a escrever o seu livro sobre Job em 1982-83, quando já estava na prisão e não lhe restava mais do que tentar conformar-se com a derrota. Da mesma forma que Heidegger se manteve alicerçado na Alemanha aprofundando os pontos de contacto entre o Alemão e o Grego, Negri, em tempos de crise, também cultiva as suas raízes ocidentais, mas através de uma reflexão sobre as fontes judaico-cristãs, neste caso, o Livro de Job. De certa forma, o essencial, para estes pensadores, é manter viva a modernidade ocidental. Esta forma de política hegemónica de identidade não seria tão problemática se não partisse do princípio de que a crítica da razão instrumental é suficiente para explicar a lógica da colonialidade. Em grande parte do pensamento crítico existe uma tendência para reconhecer a presença deste apenas quando usa os termos de debate resultantes da consideração de certas coordenadas, que, por regra, se situam em espaços cruciais para a produção de ideologias modernas e pós-modernas. Na geopolítica de Negri quase não existe uma reflexão séria sobre a condição do racismo ou do sexismo que é visível na relação do Ocidente com as suas colónias. As tragédias causadas por séculos de incursões, genocídios, de submissão e de segregação da maior parte do planeta parecem passar despercebidas no quadro que este autor traça do mal. É como se se quedassem por um papel secundário à luz das manifestações mais abertamente maléficas (para um europeu) das ideologias modernas. Contrariamente a esta atitude, Fanon tentou debruçar-se sobre as formas do mal tal como se apresentam em Auschwitz e na Argélia, em Hiroxima e nas Caraíbas Francesas, na União Soviética e onde quer que as vidas de alguns seres humanos se hajam afigurado dispensáveis aos olhos de outros. Visto desta perspectiva, o mal não aparece como um acontecimento que vem perturbar as tranquilas águas do Ser, mas sim como um sintoma do próprio Ser. À semelhança de Lévinas, Fanon insinuou que o próprio Ser pode conter em si um lado mau e que o próprio mal pode ser produto do excesso do Ser. 16 Fanon estabeleceu esta conexão prestando atenção aos processos duradouros (colonialidade) que fazem as comunidades colonizadas sentirem-se encurraladas num mundo em que, às vezes, até Deus parece ser um inimigo (Jones, 1998).

Lévinas propôs a ideia do lado mau do Ser, mas não o relacionou com a colonialidade.

Qual a estrutura desse ser puro? Será a universalidade que Aristóteles lhe confere? Será o contexto e o **limite** das nossas preocupações como pretendem certos filósofos modernos? Não será, pelo contrário, senão a marca de uma certa civilização instalada no facto consumado do ser e incapaz de dele sair (escapar, evadir-se) [**en sortir**]? (Lévinas, 2001: 64).

Para Lévinas, a doença da civilização ocidental pode ser relacionada com um tal investimento no Ser que o Ocidente se viu aprisionado por ele.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Desenvolvi o tema dos limites e do excesso do Ser em relação ao mal no posfácio da minha tese de doutoramento (Maldonado-Torres, 2001).

É bastante curioso constatar que esta noção de aprisionamento num domínio ilimitado também aparece numa das obras mais recentes e influentes de Negri. Compare-se a concepção do problema do Ser de Lévinas com a concepção que Michael Hardt e Antonio Negri têm de império, na obra do mesmo título. Um império

caracteriza-se fundamentalmente pela ausência de fronteiras: o governo do Império **não tem limites**. Sobretudo, o conceito de império estabelece como princípio um regime que engloba efectivamente a totalidade do espaço ou que governa o mundo 'civilizado' no seu conjunto. Nenhuma fronteira territorial circunscreve o seu reino (Hardt e Negri, 2004: 14).

De certo modo, o Império dá uma expressão consistente à descrição que Lévinas dá do Ser. Ser e Império estão intimamente ligados na medida em que, mais do que ser limitados, são limitadores. Eles dão expressão ontológica e geopolítica aos imperativos da expansão, do poder e do controlo.

Distinta da tematização inicial do Ser por Heidegger, a associação entre ontologia e formações imperiais põe em destaque a relevância do espaço para a ontologia. Contudo, o ilimitado espaço do Ser dificilmente admite diferenciações coloniais, o que torna impossível justificar o carácter selectivo da violência imperial/ontológica no mundo moderno e pós-moderno. Esta é uma das dificuldades da concepção de Império proposta por Hardt e Negri. Um dos traços característicos da proposta destes dois autores é o facto de o Império ser, de algum modo, um *não-lugar*. Segundo eles,

este espaço estriado da modernidade construiu **lugares** continuamente implicados e fundados num jogo dialéctico com os respectivos lados de fora. O espaço da soberania imperial, pelo contrário, é liso e sem estrias. Dir-se-ia livre das divisões binárias e da estriação das fronteiras modernas, mas é, na realidade, cruzado por tantas linhas de fractura que acaba por ter o aspecto de um espaço contínuo e uniforme. Neste sentido, a crise da modernidade, claramente definida, cede lugar a uma omnicrise do mundo imperial. Neste espaço liso do Império não há um **lugar** do poder, que está ao mesmo tempo em toda a parte e em nenhuma. O império é uma **ou-topia**, ou seja, na verdade, um **não-lugar** (Hardt e Negri, 2004: 215).

Se juntarmos Lévinas a esta concepção de Império, poderá parecer que o Ser cumpre o seu destino imperial na formação do *não-lugar* que é o Império. Mas aqui, uma vez mais, a concepção de ser que surge nas obras de pensadores *enraizados* no Ocidente diverge daquela que emerge com pensadores

que têm sobretudo consideração o modo como diferentes sujeitos, com diferentes histórias e memórias, vivenciam a modernidade e como respondem aos legados esta no mundo contemporâneo. Teorizando na tradição de W. E. B. Du Bois, no final do século que este autor considerava ser aquele que iria confrontar-se drasticamente com o problema da linha divisória da cor, Sylvia Wynter argumenta que essa divisória não é um problema apenas do século XX, mas da própria modernidade, o que inclui as suas expressões globais mais recentes. Wynter diz que

Em lado nenhum mais vincadas [hoje] do que na situação ainda subordinada e de pobreza generalizada dos descendentes dos idólatras/ Outros Humanos, sejam eles indígenas ou de descendência ex-escrava africana ou afro-mestiça, estas desigualdades expressam-se vivamente na ilógica do actual rácio de 20/80 da distribuição global dos recursos mundiais. Este rácio, como Du Bois também anteviu, teve e tem uma correlação causal com a questão da linha divisória da cor enquanto problema maior do século XX (Wynter, 1995: 40).

Hardt e Negri, ao contrário de Wynter, limitam a análise de Du Bois ao século XX e defendem que "[o racismo imperial], pelo contrário, tendo talvez por horizonte o século XXI, assenta no jogo das diferenças e na gestão das microconflitualidades dentro de um domínio em expansão permanente" (Hardt e Negri, 2004: 220). A questão óbvia, aqui, reside em saber se a crescente desigualdade dos recursos mundiais, uma desigualdade que parece seguir, a vários títulos, um horizonte de significação particularmente moderno no que diz respeito a quem é humano e a quem não o é totalmente, poderá ser explicada por esta ênfase no 'jogo de diferenças' e na 'gestão das microconflitualidades'.

Seguindo o exemplo de Du Bois e de Wynter, gostaria de sugerir que, na perspectiva dos grupos da modernidade reiteradamente racializados, sobretudo de povos indígenas e pessoas de descendência ex-escrava africana ou afro-mestiça, mas também de judeus e muçulmanos, um conceito de Ser assente na premissa daquilo a que normalmente se chama dialéctica da modernidade e da nação, bem como a sua suposta superação através do emergir da soberania imperial ou Império, passa ao lado do carácter não dialéctico da condenação. Ou seja, e resumindo, aquilo que para muitos são mudanças, para aqueles a quem Frantz Fanon chamou os condenados da terra mais parece ser a reencenação perversa de uma lógica que durante muito tempo funcionou contra eles. O espaço, para eles, nunca se torna liso, e o preconceito para com eles não pode ser compreendido através do 'jogo de diferenças' nem da 'gestão das microconflitualidades'. Embora revele importantes dinâmicas na

estrutura da soberania do mundo pós-moderno, o não-espaço do Império também pode servir um propósito ideológico, na medida em que esconde da vista a colonialidade ou a moderna lógica da condenação.

A colonialidade faz referência à raça e, consequentemente, ao espaço e à experiência. Os espaços pós-modernos podem ser definidos de uma forma pós-colonial, isto é, para além das restrições da relação entre império e colónias, mas isso não significa que, quer a raça, quer a colonialidade se tenham visto o seu poder reduzido. Sendo verdade que, até certo ponto, poderia existir um Império sem colónias, não existe Império sem raça ou colonialidade. O Império (se é que existe) opera dentro da lógica global ou da marca d'água da raça e colonialidade. É por isso que os muros e as fronteiras do Ocidente continuam a reforçar-se, com tanta facilidade, em tantos locais-chave do mundo moderno; também é por isso que os EUA são capazes de se referir explicitamente a alguns países como sendo malévolos e que, por exemplo, assistimos actualmente, em países como a França, a uma caça às bruxas que persegue muçulmanos críticos da nova direita.<sup>17</sup> Passarei a desenvolver alguns desses aspectos antes da conclusão do presente artigo. O que quero deixar claro aqui é que esta concepção de espaço convida à reflexão não apenas sobre o Ser, mas, mais concretamente, sobre a sua faceta colonial, aquela que faz com que alguns seres humanos sintam que o mundo é uma espécie de inferno do qual não é possível escapar.

A colonialidade do Ser sugere que o Ser, de certa maneira, contraria a nossa própria existência. Lévinas, um indivíduo racializado e perseguido, teve a percepção desta realidade. O Ser não era algo que lhe abrisse o reino da significação, mas algo que parecia torná-lo alvo da aniquilação. É esta experiência racial que, em parte, explica como aquilo que para Nietzsche, filho de um pastor protestante alemão, assumia a expressão de uma mistificação ascética, para Lévinas, judeu da Lituânia, se afigura claramente como maldade e violência. Ele vivencia um aspecto diferente das modalidades ocidentais de ser. Porém, embora Lévinas comece a afastar-se radicalmente das concepções europeias do Ser, o seu comprometimento com o Ocidente

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> O caso de Tariq Ramadan é importante aqui. Veja-se, entre outros, artigos relevantes em *Le Monde* (23 de Dezembro de 2003) e E. Sciolino, 'A Muslim Scholar Raises Hackles in France', *New York Times*, 16 de Novembro de 2003. Entre as obras de Ramadan, veja-se Ramadan, 1999 e 2004. Entre os seus críticos, contam-se 'nouveaux philosophes' como Bernard-Henri Lévy, que, em vasta medida, reproduzem alguns dos aspectos mais problemáticos do projecto de outros pensadores franceses judaicos, como é o caso de Lévinas.

enquanto projecto de civilização e formação epistémica impede-o, em última análise, de expressar uma visão do ser que explique a lógica da condenação. É por isso que a sua visão do Ser parece desabar tão facilmente, dando lugar a uma concepção como a de Hardt e Negri.

Os limites da explicação de Ser de Lévinas vêm ao de cima, se ela for comparada com a de figuras que também responderam criticamente aos ideais ocidentais a partir da perspectiva de subjectividades racializadas. Na sua obra clássica Is God a White Racist? (Será Deus um branco racista?), William Jones defende que o sofrimento do povo negro legitima que se introduza a questão do racismo divino. Ou seja, tal enormidade, quer seja não-catastrófica, quer seja natural, e, acima de tudo, a deficiente distribuição do sofrimento deveria, por si só, levar-nos a perguntar se Deus, ele próprio - ou ela própria - não será um(a) Branco(a) Racista (Jones, 1998). A sensação de estar encurralado num paradigma de violência que já dura há séculos e a experiência de ver o modo como as mudanças para todos estão longe de se traduzir em mudanças para a pessoa individual e para a sua comunidade conduzem, naturalmente, à questão de saber se o ser é intrinsecamente colonizador ou se Deus é racista. É claro que existe uma importante diferença entre uma e outra coisa. Embora Deus seja capaz de, graças à sua capacidade de agência e autonomia, seleccionar o objecto do seu divino preconceito, não fica claro como é que a violência do Ser enquanto tal se pode apontar para um determinado grupo ou população. Em suma, embora a violência ontológica possa dar origem a um Império, quer dizer, a uma forma transnacional e impessoal de soberania, não se torna claro como se encontra ligada ao colonialismo e ao racismo. O que não encontramos aqui é uma explanação do carácter preferencial da violência; pois quando o Ser é opressivo, não o é igualmente para todos. Poderemos, portanto, falar de uma violência ontológica generalizada, mas não, necessariamente, de uma colonialidade do Ser.

A colonialidade do Ser terá de se referir não apenas a um acontecimento de violência originário, mas também ao desenrolar da história moderna em termos de uma lógica da colonialidade. Proponho que, para concretizar isto, teremos de seguir Heidegger, relacionando o Ser com a historicidade e a tradição – um movimento que sustenta uma grande parte da hermenêutica de Gadamer. A diferença em relação a Heidegger e Gadamer seria que, em vez da historicidade e tradição, o que melhor explicaria o desenrolar do Ser e a

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Devo a Walter Mignolo o conceito de lógica da colonialidade.

colonialidade do Ser seria a diferença colonial e a lógica da colonialidade. Por outras palavras, considero que o Ser representa, para a história e a tradição, o mesmo que a colonialidade do Ser representa para a colonialidade do poder e para a diferença colonial. A colonialidade do Ser refere-se ao processo pelo qual o senso comum e a tradição são marcados por dinâmicas de poder de carácter preferencial: discriminam pessoas e tomam por alvo determinadas comunidades. O carácter preferencial da violência pode traduzir-se na colonialidade do poder, que liga o racismo, a exploração capitalista, o controlo sobre o sexo e o monopólio do saber, relacionando-os com a história colonial moderna (Quijano, 2000). O que proponho, enfim, é o seguinte: para definir e desvelar a colonialidade do ser poderemos seguir o trajecto de Heidegger e Gadamer, mas apenas - como fez também, em parte, Lévinas - transgredindo as suas fronteiras e as suas perspectivas eurocentradas. Teremos de introduzir ideias nascidas da experiência da colonização e da perseguição de diferentes subjectividades. A colonialidade do Ser poderá vir a ser uma forma possível de teorizar as raízes essenciais das patologias do poder imperial e da persistência da colonialidade. Ela permitirá estabelecer relações entre Ser, espaço e história, que se encontram ausentes das explicações heideggerianas e que também se perderão se se associar o Ser ao Império. Além disso, a colonialidade do Ser introduzirá a questão do ser-colonizado ou do condenado, o qual se perfilará como uma alternativa não só ao Dasein de Heidegger, como também ao moderno conceito de 'povo' e ao conceito de 'multidão' de Hardt e Negri. 19 Apesar de não me ser possível aprofundar aqui estas ideias, é minha intenção descobrir por que razão Lévinas, que fez uma reflexão crítica sobre a ontologia com tanta originalidade e sofisticação, não percorreu o caminho que acabo de mencionar. <sup>20</sup> Isto, por sua vez, levar-me-á a explorar a questão das conexões entre a busca de raízes étnicas (em Atenas) e a busca de raízes religiosas (em Jerusalém).

## 3. Entre Nova Iorque e Bagdad, ou a Cegueira Perante a Condenação: Cristianismo, Judaísmo e a Renovada Busca das Raízes

Gostaria de iniciar esta secção com a questão do porquê de Lévinas não sentir que tivesse de explicar o carácter complexo, mas selectivo da violência, tão

 $<sup>^{19}\,\</sup>mathrm{Hardt}$ e Negri desenvolvem a comparação entre as ideias de 'povo' e 'multidão' em Hardt e Negri, 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Desenvolvo estas ideias em 'On the Coloniality of Being', uma palestra inédita que proferi no Centro para os Estudos Globais nas Humanidades, na Universidade de Duke, a 5 de Novembro de 2003.

visível no colonialismo. Pelo menos de uma certa forma, a resposta a esta pergunta diz-nos que, não obstante Lévinas ter fortes suspeitas em relação à bondade europeia, especialmente quando esta assentava exclusivamente em termos de inspiração liberal, não lhe interessavam os legados dos impérios europeus liberais e não-liberais nem deles tinha sequer consciência, e muito menos ainda da lógica da condenação que subjaz à modernidade. Ao passar em revista muitos dos seus escritos, torna-se claro que a crítica que Lévinas dirige à ontologia se baseia mais na sua experiência enquanto judeu europeu e no seu interesse em redimir o valor epistémico do judaísmo, do que nas conexões entre a sua posição e a dos povos colonizados interessados em projectos de descolonização e na formulação de cosmopolitismos descoloniais. Ou seja, o projecto intelectual de Lévinas está fortemente circunscrito pelo interesse em mostrar a pertinência das fontes judaicas para o pensamento ocidental e em apresentar provas das raízes ontológicos do anti-semitismo. Lévinas faz isto muito bem. Porém, quando se trata de demonstrar como a civilização ocidental usa de parcialidade contra os vários outros colonizados, Lévinas retorque simplesmente defendendo a ideia de que esses outros são vítima do mesmo anti-semitismo, do mesmo ódio pelo Outro homem.<sup>21</sup> Para Lévinas, o Judeu denota quer a possibilidade de transformação epistémica, quer essa categoria mais generalizada que é a opressão. Todos os colonizados são, no seu sofrimento e marginalização, judeus. Sendo assim, por que razão a sociedade ocidental persegue os judeus? A perseguição encontra-se ligada à religião e à possibilidade de transformação epistémica. O que o Judeu vem introduzir de novo na cultura ocidental é aquilo que, para Lévinas, o torna único enquanto judeu, isto é, uma ética de responsabilidade suprema para com os outros seres humanos. O Judeu foi eleito por Deus para servir os outros e para, assim, lhes lembrar a responsabilidade dele para com os outros (Lévinas, 1990). Para Lévinas, o problema da civilização ocidental não reside no esquecimento do Ser, mas sim na perseguição aos Judeus. Perseguição que é natural num contexto em que as exigências de preservação e conservação ofuscam as exigências da ética e da responsabilidade radical para com o outro, ou pelo menos é esse o entendimento de Lévinas.

Concluindo, portanto, é um facto que Lévinas aborda a questão da selectividade da dominação, mas a explicação que oferece é seriamente limitada pela sua visão filosófica e religiosa, bem como pela sua preocupação mais

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ver dedicatória em Lévinas, 1998.

ou menos exclusiva com a identidade dos Judeus, em especial os Judeus europeus e os de Israel.<sup>22</sup> Infelizmente, a filiação étnica e o comprometimento religioso tomam o lugar da análise histórico-social rigorosa. Há um grande investimento na ideia do Ocidente que cega Lévinas para as várias formas de opressão, para as experiências de cariz colonial, para os legados imperiais, para os locais de conflito e para a mudança epistémica. É verdade que tal cegueira não é exclusiva de Lévinas. Em minha opinião, há que entendê-la, antes de mais, como um traço constitutivo da modernidade e da pós-modernidade enquanto tal. Por este motivo, não surpreende ver uma lógica semelhante noutros textos sobre os quais já me detive, como sejam *Job* de Negri e *Império* de Hardt e Negri.

A procura de respostas por parte de Negri, no Livro de Job, e a sua particular interpretação do texto, também mostram como um comprometimento com o Ocidente, neste caso através do cristianismo ocidental, pode cegar um intelectual no que diz respeito à lógica da colonialidade. Na introdução de *Job*, Negri escreve:

Uma vez que **nós éramos** como Job, que lutou contra os poderes que escravizam e dominam o mundo e contra a miséria que os mais fortes e cruéis criam, houve a necessidade de insistir numa relação corpo a corpo, semelhante àquela que Job tinha com Deus.

Deste ponto de vista, é fácil compreender a importância da crença dos padres cristãos da antiguidade, que viam em Job uma prefiguração de Cristo: tal como **nós**, ele atravessou o deserto para que pudesse alcançar um nível de vida mais elevado, uma redenção absolutamente materialista, que corresponde à felicidade de revolucionar o mundo (Negri, 2003: 20; sublinhados meus).

O que este excerto tem de peculiar é a forma como Negri faz substituir, com um vago 'nós', sujeitos que se encontram em posições inescapáveis de sofrimento semelhantes à de Job. Este gesto contrasta fortemente com outras leituras de Job que vêem nas respostas dadas por este a Deus uma descoberta da inocência do sofrimento dos outros e um comprometimento com a condição precária daqueles que parecem ser condenados por uma situação que nem criaram nem pediram (Gutiérrez, 1987; Nemo e Lévinas, 1998). No

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Encontram-se alternativas a estas tendências exclusivistas nos projectos respeitantes a individualidades judaicas provenientes das Caraíbas, América Latina e EUA, como Jane Anna Gordon, Lewis Gordon e Santiago Slabodsky.

debate crítico em que se envolveu com Hardt e Negri, Timothy Brenan também chamou a atenção para a estranheza e a peculiaridade da substituição deste vago 'nós' de uma certa esquerda europeia, por sujeitos em múltiplas posições de subordinação:

Cada vez que os novos italianos falam de trabalhadores, vêem uma imagem de si próprios, ainda que essa imagem, necessariamente, se esbata em constructos que vão para além dos mexicanos à jorna, dos moços da entrega de comida rápida, das secretárias, domésticas e mecânicos de automóveis. Esse tipo de especificidade mancha a aura da 'multidão' – um termo com laivos do Novo Testamento, que os autores adoptam para escapar ao telos culposo da classe operária. Mas o termo multidão trai uma teleologia inversa, por assim dizer, uma etiologia que é religiosa na forma: a designada 'multitude fidelium' (429). Apesar de quase ter passado despercebida, há que, neste contexto, mencionar a formação política e intelectual de Negri no radicalismo católico da década de 50 do século XX italiano. A maior parte dos autores de recensões críticas tem tido muito pouco a dizer acerca da inspiração inicial de Negri no radicalismo católico – a qual não deixa de ter uma certa relação com a harmonia universal das suas concepções mais recentes (Brennan, 2003: 364-365).

Tal como em Lévinas, existe na obra de Hardt e Negri uma 'teologia velada' que toma o lugar de uma cuidadosa elucidação das variedades de lutas e condições existenciais de sujeitos com diferentes legados imperiais, diferentes cosmologias e diferentes aspirações à transformação do ego e do mundo. O caso de Lévinas é o mais interessante, pois, embora desafie os constrangimentos do cânone filosófico ocidental e reactive, com isso, as lições do Talmude e da Bíblia hebraica de uma forma crítica, mesmo assim acaba por não chegar a observar a colonialidade do saber em funcionamento. Portanto, não chega a associar, de uma forma significativa, a sua luta à de outros sujeitos racializados da modernidade. Trata-se de sujeitos cujos corpos e contributos epistémicos ficaram marcados, como Lévinas, pelo mal do racismo. Os estudiosos que se especializam em Lévinas normalmente centram-se nos seus contributos para a viragem linguística, lendo-o em diálogo com Heidegger, Derrida e outras figuras da filosofia continental. Ao abordarem o trabalho de Lévinas apenas no que diz respeito à genealogia e disciplina da filosofia ocidental, tendem a deixar as questões da espacialidade e da colonialidade totalmente de fora das suas reflexões. Tendem, assim, a repetir o mesmo tipo de problemas que encontramos na obra de Lévinas. A espacialidade, a colonialidade e a luta pela diversidade epistémica também são deixadas de lado na conceptualização que Hardt e Negri fazem do Império e na formação da 'multidão'. As explicações como as de Lévinas e as de Hardt e Negri são incapazes de reconhecer o imperativo da pluriversalidade ética e epistémica no mundo. Um dos motivos para que assim seja é que as metanarrativas do judaísmo e do cristianismo são fortemente privilegiadas nos escritos destes autores. Enquanto Lévinas identifica o racismo com o anti-semitismo, Hardt e Negri (na verdade, muito mais Negri do que Hardt) conseguem apenas ver S. Francisco de Assis como o exemplo mais adequado de um militante comunista (Hardt e Negri, 2004: 413). De alguma forma, Hardt e Negri querem fazer justiça a Roma (numa versão [católica] romana da utopia comunista), enquanto outros insistiram na Floresta Negra e outros ainda em Atenas e Jerusalém.

Voltar a fazer entroncar a esperança comunista no cristianismo europeu tornou-se muito importante para a esquerda europeia após a queda da União Soviética. Perante a incapacidade de encontrar um lar na União Soviética ou no partido comunista tradicional, não se perfilavam muitas opções para manter vivo o projecto comunista. Houve, por isso, a necessidade de reconciliar a esquerda marxista europeia com a Europa e com o cristianismo ocidental. Quando essa necessidade se tornou instante, a própria ideia de Europa passara a ser contestada por estudiosos que, retomando a visão de Fanon sobre as raízes da Europa, se voltaram para uma crítica severa do projecto da civilização europeia. Como alguém que, desesperado, andasse em busca das suas raízes, a esquerda tem mostrado tendência para se tornar cada vez mais reaccionária, a ponto de adoptar a ortodoxia como divisa da crítica.<sup>23</sup> O marxista lacaniano Slavoj Žižeck representa a mais alta expressão da angústia das raízes que caracterizou o projecto esquerdista na Europa e também nos EUA.<sup>24</sup> A sua busca de raízes não é totalmente diferente da de Heidegger. À semelhança deste, na obra de Žižeck está presente uma crítica extrema à modernidade ocidental e, simultaneamente, uma igual tentativa de salvar

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Veja-se o capítulo *The 'Thrilling Romance of Orthodoxy'* (pp. 34-57) de Žižek, 2003. Os pontos de vista de Žižeck sobre a ortodoxia estão relacionados com as suas conversas com John Milbank e outros pensadores do projecto da ortodoxia radical. Para uma visão geral do projecto da ortodoxia radical, veja-se Milbank *et al.*, 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Nos EUA foi mais o patriotismo do que, propriamente, o cristianismo que serviu de alicerce aos liberalistas pragmáticos de tendência esquerdizante, como Richard Rorty e Cornel West. Ver nomeadamente Rorty, 1998, e West, 1989. Faço uma análise crítica destas tendências em Maldonado-Torres, 'Toward a Critique of Continental Reason', in Companion to African-American Studies. Cambridge, MA: Blackwell (no prelo).

o Ocidente. A diferença reside no facto de Heidegger se ter voltado para o fascismo e o germanocentrismo, enquanto Žižeck recupera o marxismo, o eurocentrismo e uma versão ortodoxa do cristianismo ocidental (Žižeck, 2000, 1998). Esta diferença, contudo, só reforça a maior afinidade entre Heidegger e Žižeck, e que é o seu racismo epistémico. Isto porque, se Heidegger não conseguia pensar uma filosofia genuína fora da língua alemã, Žižeck não consegue considerar o radicalismo político fora da díade marxista-cristão. Como o próprio afirma em *The Puppet and the Dwarf*,

O que aqui defendo não é só que sou um materialista por inteiro e que o cerne subversivo do cristianismo também se encontra acessível a uma abordagem materialista; a minha tese é muito mais forte: este cerne só é acessível a uma abordagem materialista – e vice-versa: para se ser um verdadeiro materialista dialéctico, deve-se passar pela experiência cristã. <sup>25</sup>

O conservadorismo de Žižeck é radical e, por isso, desafia a complacência tanto de conservadores como de não-conservadores. O radicalismo, porém, não esconde a dimensão do racismo epistémico, tal como as sugestivas análises do problema da tecnologia e do niilismo por parte de Heidegger não a escondiam. Este racismo é evidente no passo acima transcrito. Uma vez que, na obra de Žižeck, nunca aflora a ideia de que poderiam existir opções políticas verdadeiramente radicais para além dos horizontes do materialismo dialéctico, depreende-se que o cristianismo é a única fonte de verdadeiro radicalismo. Isto explica, entre outras coisas, o modo como o autor encara o budismo. A visão de Žižeck sobre o cristianismo e a esquerda permitem-lhe aderir a uma nova forma de orientalismo que não conhece fronteiras. Depois de algumas páginas dedicadas à análise das declarações de uns quantos budistas Zen e de uma parte do *Bhagavad Gita*, Žižeck arroga-se autoridade suficiente para fazer a seguinte observação:

Isto significa que a Compaixão budista (ou hindu, já agora), que tudo abarca, se tem de contrapor à intolerância cristã, ao Amor violento. A atitude budista é, em última instância, uma atitude de Indiferença, de extinguir todas as paixões que procurem fixar diferenças; por seu lado, o amor cristão é uma paixão violenta que visa introduzir a Diferença, um fosso na ordem de ser, para privilegiar e elevar um qualquer objecto à custa de outros (Žižeck, 2003: 33).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Žižeck, 2003: 6. Esta tese complementa ideias que Žižeck já tinha explorado em Žižeck, 1999.

Žižeck reifica o budismo e o cristianismo e atribui-lhes lógicas intrínsecas que ajudam a fazer a distinção entre um e outro de uma forma tão fácil como a que permitiu a Heidegger fazer a distinção ente línguas filosóficas e não-filosóficas. Para Žižeck, a espiritualidade oriental é indiferente ao mundo e a sua lógica de não-distinção leva os seus seguidores a tornarem-se cúmplices dos poderes militares, se não mesmo a apoiá-los abertamente. Os monoteístas, pelo contrário, ou são tolerantes com as diferenças ou intolerantes em relação ao amor.<sup>26</sup> A busca de raízes inibe a capacidade de examinar cuidadosamente a forma como aquilo a que chamamos religião nunca funciona no vácuo. O extremismo do racismo epistémico de Žižeck manifesta-se na medida em que ele, embora descartando a 'espiritualidade oriental' devido às afinidades desta com o militarismo, mantém Hegel no seu santuário, apesar de Hegel se ter mantido um dos mais fortes apoiantes da guerra no mundo ocidental.<sup>27</sup>

Em contraste com Žižeck, que tenta fazer uma distinção entre entidades discretas – a que se dá o nome de religiões ou espiritualidades-, proponho que os problemas de intelectuais como Lévinas ou Negri, que investem forte nas visões religiosas, não são tanto as visões religiosas em si mas também, e talvez mais essencialmente, o seu desejo de enraizamento no Ocidente. É muito mais um ímpeto e um projecto do que uma fonte ideológico-religiosa discreta que os cega em relação ao lado mais negro da modernidade. As referências à ética como filosofia primeira ou à experiência nómada não escondem as tendências tautológicas que levam muitos pensadores críticos a permanecer dentro dos rígidos limites do cânone ocidental. É certo que o problema do cristianismo e, até certo ponto, do judaísmo é que ajudaram a definir o Ocidente, estando, por isso, implicados nas suas corruptas raízes. Esta consciência não deveria conduzir necessariamente ao derrotismo ou ao desespero, mas antes a um sentido de responsabilidade acrescida que ajude a trazer ao de cima aquilo que o projecto da modernidade europeia tornou

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Žižeck escreve: "[Os] verdadeiros monoteístas são tolerantes: para estes, os outros não são objecto de ódio, mas apenas pessoas que, embora não sejam iluminadas pela verdadeira crença, devem ser respeitadas, uma vez que não são intrinsecamente más" (Žižeck, 2003: 27).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> O duplo critério de Žižeck no que diz respeito à sua crítica do 'Oriente' e o tratamento mais suave que dá a figuras como Hegel tornam-se claras em reflexões sobre o Budismo Zen em *The Puppet and the Dwarf* e na defesa que faz de Hegel (em Žižeck, 2002). Veja-se também o diálogo crítico que William D. Hart manteve com Žižeck, em Hart, 2002, assim como a réplica de Hart em Hart, 2003.

invisível na Europa e em todo o lado. Um dos elementos mais óbvios que estão ausentes nas suas reflexões é a outra face menos proeminente do Ocidente e do monoteísmo: o Islão e os muçulmanos.

São várias as razões para aqui introduzir o tema do Islão e dos povos muçulmanos. Antes de mais porque, hoje em dia, qualquer referência à natureza da violência selectiva por parte das potências imperiais ou mesmo do Império torna obrigatório que pelo menos se lhes faça menção. Isto não é novidade, mas está a tornar-se mais notório nos anos do período pós-Guerra Fria. Ora, se é óbvio o porquê de não ser correcto subsumir os muçulmanos na ideia geral de multidão (hoje, os muçulmanos seriam como a multidão moribunda, a multidão visada no pós-Guerra Fria), por que haveríamos de esperar que Lévinas mencionasse os muçulmanos ou pensasse sobre a sua condição? A primeira resposta a esta pergunta é o facto de Lévinas ter vivido não só no tempo do Holocausto, como também no tempo da cruel e sangrenta guerra da Argélia, que culminou na morte de muitos milhares de muçulmanos. A segunda é que o Estado de Israel manteve, desde os seus primórdios, uma espécie de relação imperial com os palestinianos, que são, na maioria, muçulmanos. Actualmente morrem três palestinianos por cada israelita. A terceira razão dá mais que pensar. O que Lévinas não menciona, mas Primo Levi não esquece, é que Muselmann, Muselmänner ou muçulmano eram termos "que os prisioneiros dos campos de concentração nazis atribuíam a uma certa categoria de judeus desses campos que estavam prontos para morrer". Primo Levi escreve:

Mas com os **Muselmänner**, os homens em decadência, nem vale a pena falar [...]. Vale ainda menos a pena fazer amizade com eles, porque não têm conhecidos de monta no campo, não ganham rações extra [...] daqui a umas semanas, não irá restar nada deles, senão um punhado de cinzas num terreno aqui perto e um número riscado numa lista. Apesar de engolidos e varridos juntamente com o resto pela incontável multidão dos seus semelhantes, eles sofrem e arrastam-se numa solidão íntima e opaca, e é na solidão que morrem ou desaparecem, sem deixar vestígio na memória de ninguém (Levi, 1986: 89).

Os Musselmänner são "aqueles que não têm história, que descem a encosta em direcção ao fundo, como riachos que correm para o mar" (Levi, 1986: 90). De facto, Levi é mais perturbador quando diz tratar-se de "não-homens que marcham e trabalham em silêncio, a divina centelha extinta dentro deles, já demasiado vazios para sofrerem realmente. Hesita-se em dizer que estão vivos, hesita-se em chamar morte à morte deles, perante a qual eles não têm medo, pois encontram-se demasiado cansados para entender" (Levi, 1886: 90). Como afirma Ebrahim Moosa, estudioso do

Islão Medieval e da Lei Islâmica, na esteira das perspectivas de Levi, neste contexto o significado de muçulmano ganha a conotação de "os fracos, os incapazes, os condenados à selecção, os verdadeiros condenados da história". <sup>28</sup>

A diabolização de indivíduos muçulmanos não é resultado exclusivo das iniciativas imperiais europeias do século XIX. O esquecimento dos contributos epistémicos do Islão e a sua exclusão enquanto fonte relevante do Ocidente vai muito além do judaísmo de Lévinas, do contexto católico romano de Negri ou da ortodoxia de Žižeck. Se Mignolo está certo quando afirma que o imaginário do mundo colonial/moderno "surgiu no processo de estabelecimento de diferenças coloniais na fronteira sul do Mediterrâneo (com o mundo árabe) e na fronteira ocidental do Atlântico (com os ameríndios)", então, estes traços podem muito bem fazer parte integrante da própria ideia de Ocidente moderno (Mignolo, 2002: 466). Eles definiram e continuam a definir o horizonte da modernidade e, com ele, legitimam o trabalho intelectual, a definição das políticas e o senso comum. Isto torna-se, hoje, patente na dinâmica geopolítica, agora que o mundo ocidental (os EUA e a Europa) está uma vez mais em conflito com o Médio Oriente. A 'guerra contra o terror' também gerou dinâmicas dentro do próprio Ocidente, que parecem corroborar a preocupação de Heidegger quanto à 'ameaça' que o americanismo dos EUA representa para o mundo europeu.

Actualmente, tal como aconteceu na Europa do século XVI, o império emergente está a refazer os limites e as fronteiras que irão definir a nova ordem imperial. À semelhança da própria Europa, o novo império ergue-se 'no processo de estabelecimento de diferenças coloniais na fronteira sul do Mediterrâneo [e Médio Oriente] (com o mundo árabe) e na fronteira [sud]oeste com o Atlântico'. O facto de a reafirmação e a reformulação destas diferenças romperem, de algum modo, com o modelo político da relação entre império e colónia não lhes reduz o significado nem o poder. A lógica da colonialidade ajudou não só a interpretar os ataques terroristas como actos de guerra, mas também a conceder a um líder político a autoridade moral para traçar no mapa um 'eixo do mal'. O ataque à cidade do Império (ou cidade do *Empire State*) levou à criação do Homeland Security Office, ou Gabinete para a Segurança da Pátria, que viria a ter na mira não só quem viaja para os EUA vindo do exterior, mas também todos os estrangeiros que, vivendo no país, sejam considerados uma ameaça à Pátria. Seguindo uma lógica semelhante àquela

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Comunicação por correio electrónico, a 2 de Dezembro de 2003.

que fez com que os actos de terrorismo fossem considerados actos de guerra, a fronteira entre os EUA e o México foi sendo, a pouco e pouco, militarizada.<sup>29</sup> O Iraque e a fronteira entre o México e os EUA tornaram-se zonas da morte. No nosso mundo, as fronteiras surgem como mapas da morte imperiais. O discurso em torno da ideia de defesa da Pátria, com os seus ecos da querida *Heimat* de Heidegger, favorece geopolíticas racistas e conduz à justificação de agressões militares, que são vistas como trabalho missionário. A América tem de ser defendida dos homens maus que vêm de sítios maus. O Médio Oriente e a América Latina são os primeiros da fila, juntamente com esses outros sujeitos vindos de espaços liminares das modernidades ocidentais (africanos, negros, pessoas indígenas e, de modo geral, pessoas de cor).

O discurso dos EUA acerca do mal é acompanhado por uma oração pela Pátria ('Deus abençoe a América'). O americanismo dos EUA funda a lógica da colonialidade na velha e tradicional onto-teologia que atribui a Deus uma função primordial, o poder sobre o bem e o mal. Desta perspectiva, compreende-se o receio de Heidegger em relação aos EUA. Enquanto o seu germanocentrismo é ontológico e ancora a Europa precisamente no seu centro, a metafísica da 'US Homeland' – a Pátria dos EUA – representa um retrocesso à onto-teologia e um reposicionamento do coração do Ocidente, da Europa para a América. É a partir deste centro reposicionado do Ocidente, que estão a produzir-se novos desenhos globais. O Sonho Americano, tal como é actualmente adoptado pelo Estado, expressa-se no desejo de alcançar a pax americana global, na qual os ideais dos EUA no que respeita a socialidade, governação e vida em geral, se tornam ideais reguladores para as pessoas de todo o mundo. O Islão, reconhecido como uma 'religião da paz', será aceitável na medida em que se assemelhar ao tipo de cristianismo praticado pelos habitantes dos EUA. O multiculturalismo esconde, assim, um multi-racismo mais profundo que apenas reconhece o direito à diferença quando as pessoas estão bem domesticadas pelo capitalismo, pela economia de mercado e pelos ideais liberais de liberdade e igualdade. A política (tanto externa como interna) segue os contornos de uma divisão entre a bem-aventurança e o mal, o lugar de Deus na terra (a civilização ocidental alcançou-o em solo ameri-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Sobre o problema de redesenhar as fronteiras da Pátria, veja-se Andreas e Bierstecker (orgs.), 2003. Agradeço a José Palafox esta referência. Ver também o vídeo *The New World Border*, produção e edição de Casey Peek, co-produção de Palafox (Berkeley, CA: Peek Media, 28 min.).

cano) e os lugares do mal. É esta a nova face da lógica da colonialidade; uma face que, como Heidegger temia, não iria deixar a Europa intacta.

Tal como discuti anteriormente, a ideia de Europa surgiu não só da produção de diferenças coloniais, mas também, como mostra Mignolo, através das diferenças imperiais entre a Europa do Norte e do Sul. O germanocentrismo de Heidegger e a metafísica da *Mitteleuropa* foram o reflexo de um projecto político que tentou reconstituir diferenças imperiais. Hitler mostrou, de forma bastante clara, como as sociedades com um passado imperial reagem à sua marginalização. Respondeu de forma vigorosa, tentando redesenhar as diferenças imperiais a favor da Alemanha. Heidegger foi um dos intelectuais mais sofisticados de quantos procuraram promover esta causa, formulando um projecto semelhante a nível epistémico. Quando se pronunciava publicamente em França ou Itália, Heidegger sublinhava a necessidade de uma unidade europeia para fazer frente à ameaça asiática e americana. A Europa encontrava-se entre a Ásia e a América, da mesma forma que a Alemanha se encontrava no meio da Europa. O apelo à defesa da Europa seguia a mesma lógica do seu germanocentrismo.

Hoje já não existe uma ameaça asiática – ou melhor, talvez agora o rosto dessa ameaça não seja soviético, mas sim do Médio Oriente. A pouco e pouco, à medida que os EUA se vão afirmando como único hegemon a nível mundial, o pesadelo de Heidegger começa a tornar-se realidade. A Europa começa a esbater-se na sombra da irrelevância. Em vez de alcançar a salvação através de uma associação íntima com uma Alemanha forte, a Europa, durante tanto tempo vista por muitos como o farol da civilização ocidental e o apogeu da racionalidade humana, perde a sua antiga e invejável relevância geopolítica. Uma 'coligação da boa-vontade' formada ad hoc (ou, como alguns lhe chamaram, uma coligação da boa-facturação) provou ser suficiente para ganhar a autoridade moral e política artificial de que os EUA precisam para levar por diante as suas incursões imperiais. O Sul da Europa, em especial Portugal e a Espanha, puseram-se ao lado dos EUA. Este passo contribui para fazer frente à lógica das diferenças imperiais intrínsecas ao continente europeu que tornaram a Europa meridional irrelevante em termos geopolíticos ao longo dos últimos duzentos anos. Agora, aqueles países fazem parte daquilo que os EUA denominam Nova Europa, que também é composta por países da Europa de Leste que passaram a integrar a União Europeia. Os EUA estão a reforçar as diferenças coloniais (relativamente à América Latina e ao Médio Oriente) e a redesenhar as diferenças imperiais (relativamente à Europa e à União Soviética). A linha divisória que separa a Europa do Norte da Europa do Sul está também a reconstituir-se de acordo com a oposição binária entre Velha Europa e Nova Europa. A Nova Europa diz respeito aos que favorecem a incontestada potência hegemónica, enquanto a Velha Europa é o nome dado aos que, na Europa, não se resignam à sua posição na nova ordem mundial.

A reformulação da geopolítica imperial pelos EUA, que gerou uma certa instabilidade na União Europeia, explica por que razão os Europeus tiveram de reformular a sua própria metafísica da Pátria. Muito recentemente, um filósofo alemão e um francês, Jürgen Habermas e Jacques Derrida, juntaram-se para exigir uma política externa comum 'a começar no núcleo da Europa'. À medida que a ameaça que Heidegger receava se foi tornando real, estes dois pensadores uniram forças numa tentativa de resistir à sua agora óbvia subalternização política. Habermas e Derrida tentam demonstrar "o que mantém a Europa unida", articulando "as raízes históricas de um perfil político" (Habermas e Derrida, 2003: 295; sublinhado meu). Se Heidegger ainda fosse vivo estaria, provavelmente, simultaneamente contente e descontente: contente porque o projecto da busca de raízes continua vivo na Europa; descontente porque a Alemanha sucumbiu perante a França e a incluiu como fazendo parte do 'núcleo' da Europa.

Passando ao lado da distinção muito marcante que o romantismo alemão estabelece entre as ideias francesas de civilização e a Kultur alemã, a figura que estabelece uma ponte entre a França e a Alemanha é o mais notável iluminista alemão, Immanuel Kant. A obra de Kant aproxima a França e a Alemanha ao mesmo tempo que promove instituições globais de autoridade que, traduzidas no presente, fariam frente à unilateralidade dos EUA. Habermas e Derrida não se interrogam sobre os laços de Kant com a mentalidade imperial da época em que viveu ou sobre a forma como o apelo de ambos 'a uma política externa comum, a começar no núcleo da Europa' está totalmente ligado à problemática tradição de busca das raízes na Europa.<sup>30</sup> Num gesto de grande condescendência, Habermas e Derrida escrevem que os Europeus "poderiam aprender, a partir da perspectiva dos derrotados, a perceberem-se a si próprios no papel dúbio dos vitoriosos que são chamados a responsabilizar-se pela violência de um processo de modernização brutal e desenraizador. Isto poderia apoiar a rejeição do eurocentrismo e inspirar a esperança kantiana de uma política interna global" (Habermas e Derrida, 2003: 297). Na sua referência aos 'vitoriosos' que são chamados a responsabilizar-se pelo 'processo desenraizador da moderni-

 $<sup>^{30}</sup>$  Para análises críticas de Kant que têm em consideração alguns destes pontos, vejase Coles (1997) e Eze (1997: 103-140).

dade', pareceria que Habermas e Derrida estão a pensar mais em Heidegger do que nos povos anteriormente colonizados. É também como se estivessem a responder mais às queixas dos românticos alemães, que eram muito críticos quanto ao Iluminismo, do que aos povos colonizados de todo o mundo. Eles reduzem os desafios do passado imperial da Europa ao 'desenraizar causado pela modernidade', um processo do qual os Europeus, entre outros, foram vítimas. Não conseguem ver a particularidade do desafio que emerge no mundo colonial. É por isso que postulam que a resposta à marginalização da Europa está na busca de raízes no núcleo da Europa. A afirmação de Fanon é hoje tão significativa como o era no tempo em que Heidegger estava a forjar o seu projecto mítico de busca de raízes:

Durante séculos, em nome de uma pretensa aventura espiritual, [os Europeus] sufocaram quase toda a humanidade. Vejam-nos hoje oscilar entre a desintegração atómica e a desintegração espiritual [...]. A Europa adquiriu uma tal velocidade, louca e desordenada, que escapa hoje em dia a todo o condutor e a toda a razão [...]. Foi em nome do espírito, do espírito europeu, bem entendido, que a Europa justificou os seus crimes e legitimou a escravidão em que mantém quatro quintos da humanidade. Sim, o espírito europeu teve raízes singulares (Fanon, 1975-1976: 312).

Até figuras como Habermas e Derrida se conformarem com esta afirmação, acredito que será impossível ultrapassarem o racismo epistémico que continua hoje a vigorar através dos mais diferentes meios.

Habermas e Derrida apelam quando muito a uma crítica eurocêntrica do eurocentrismo. Ao invés de desafiarem as geopolíticas racistas do conhecimento que se tornaram tão centrais no discurso ocidental, eles perpetuamnas por outros meios. Por que não levar a sério os intelectuais muçulmanos?<sup>31</sup> Por que não tentar compreender as reivindicações profundamente teóricas que surgiram em contextos que conheceram a colonialidade europeia? Por

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Merece ser assinalado que a Academia da Latinidade, de base maioritariamente europeia e latino-americana, e cujos membros incluem Cândido Mendes, Mário Soares e Gianni Vattimo, entre muitos outros, começou a centrar-se nas questões do diálogo intercultural. O grupo já se reuniu em Teerão e voltou a unir-se em Alexandria, no Egipto, para trocar ideias sobre este tópico com intelectuais muçulmanos. Outros passos importantes neste sentido incluem também Buck-Morss (2003). Buck-Morss participou nos encontros da Academia da Latinidade. Esta estabeleceu, assim, uma relação interessante entre académicos europeus, latino-americanos, do Médio Oriente e dos EUA.

que não romper com o modelo do global ou do universal e promover o crescimento de um mundo diverso, do ponto de vista epistémico?<sup>32</sup> Fanon não fez tudo isso, mas, de certa forma, estabeleceu uma marca, abaixo da qual os teóricos e intelectuais deveriam evitar descer. O seu radicalismo tinha que ver com uma crítica das raízes, inspirada na necessidade de responder aos condenados da terra. Os conceitos de colonialidade do poder, colonialidade do conhecimento e colonialidade do ser seguem o radicalismo de Fanon. Todavia, também podem tornar-se problemáticos se não derem espaço à enunciação de cosmologias não-ocidentais e à expressão de diferentes memórias culturais, políticas e sociais. A crítica radical deveria assumir formas dialógicas. Deveria também assumir a forma de um auto-questionamento e um diálogo radicais. O projecto da busca de raízes estaria, neste aspecto, subordinado ao projecto de crítica das raízes que mantêm vivas a dominante topologia do Ser e a geopolítica racista do conhecimento. A diversalidade radical implicaria um divórcio efectivo e uma crítica das raízes que inibem o diálogo e a formulação de uma geopolítica do conhecimento descolonial e não-racista. Parte do desafio consiste em pensar seriamente em Fort-de-France, Quito, La Paz, Bagdad e Argel, e não apenas em Paris, Frankfurt, Roma ou Nova Iorque, como possíveis lugares de conhecimento. Também precisamos de pensar naqueles que estão presos em posições de subordinação e que tentam entender quer os mecanismos que criam a subordinação, quer os que escondem a sua realidade da vista dos outros. No mundo, há muito para aprender com aqueles outros que a modernidade tornou invisíveis. Esta ocasião deveria servir mais para examinar a nossa cumplicidade com os velhos padrões de dominação e de procura de faces invisíveis do que para procurar raízes imperiais; servir mais para uma crítica radical do que para um alinhamento ortodoxo contra os que são persistentemente considerados os bárbaros do conhecimento.

Num ensaio escrito em 1955, em resposta à tentativa de Ernst Jünger de cartografar o niilismo e as respostas a ele, Heidegger escreveu:

Certamente que é necessária uma topografia do niilismo, da forma como se processa e da sua superação. Contudo, a topografia tem de ser antecedida de uma topologia: uma discussão que localize o lugar onde o ser e o nada se reúnem na sua essência, determinando a essência do niilismo e deixando-nos, assim, identificar rumos onde surgem formas possíveis de superar o niilismo (Heidegger, 1988: 311-12).

 $<sup>^{\</sup>rm 32}$  Aparecem referências à diversalidade em Glissant (1998). Veja-se também Mignolo (2000: 26, 244, 273).

Através de uma análise da implícita topologia do Ser de Heidegger, que se encontra inscrita na sua geopolítica, propus que a aparente neutralidade das ideias filosóficas pode muito bem esconder uma cartografia imperial implícita que funde espaço e raça. O racismo - sob a forma de esquecimento da condenação, racismo epistémico e muitas outras formas - está mais disseminado do que frequentemente se pensa. Está inscrito na cartografia do que muitas vezes se considera ser um pensamento crítico e um trabalho filosófico consistente. Para além das justificações biológicas de racismo, ou das justificações baseadas em diferenças de cultura ou maneiras de estar, é possível encontrar em algumas tendências influentes do pensamento ocidental uma justificação ontológica e epistemológica mais subtil. As consequências são nefastas, uma vez que a fusão de espaço e raça está por trás de concepções militares e imperiais da espacialidade, que tendem a dar um novo significado à formulação clássica de Santo Agostinho acerca das cidades terrenas e divinas: a diferença entre a Cidade de Deus e a Cidade Terrena dos Homens traduz-se na divisão entre as cidades imperiais dos deuses humanos e as cidades dos condenados. Infelizmente, a busca de raízes na Europa e as geopolíticas racistas costumam andar de mãos dadas.

O projecto da busca de raízes na Europa também conduz, ou pelo menos assim o defendi neste artigo, à rejeição das relações geopolíticas mais amplas que operam na própria formação da modernidade. Frente a esta amnésia sistémica, Fanon propõe uma outra geopolítica. Enquanto Heidegger tenta encontrar raízes na terra e Lévinas alicerça a filosofia em duas cidades (Atenas e Jerusalém), Fanon abre um caminho de reflexão que encara a diferença colonial como ponto de partida para o pensamento crítico. Um diagnóstico crítico da topologia europeia do Ser e da sua geopolítica do conhecimento deverá, ou pelo menos foi o que tentei deixar claro aqui, tornar visível o que permaneceu invisível ou marginal até agora e desvendar como funcionam as categorias da condenação - por exemplo, o negro, o judeu e o muçulmano. Foi com este propósito que foram formulados conceitos como modernidade/colonialidade, colonialidade do poder, colonialidade do conhecimento e colonialidade do Ser. Estes são apenas alguns dos conceitos que teriam de fazer parte de uma gramática descolonial da análise crítica capaz de reconhecer a sua própria vulnerabilidade ao ficar aberta a posicionamentos críticos baseados nas experiências e memórias de povos que se confrontaram com a modernidade/o racismo sob qualquer uma das suas formas.

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ANDREAS, Peter; Bierstecker, Thomas J. (orgs.) (2003), *The Rebordering of North America: Integration and Exclusion in a New Security Context*. Nova Iorque: Routledge.
- ARDÍLES, Osvaldo et al. (org.) (1973), Hacia una Filosofía de la Lberación Ltinoamericana. Buenos Aires: BONUM.
- BAMBACH, Charles (2003), *Heidegger's Roots: Nietzsche, National Socialism, and the Greeks*. Ithaca, Nova Iorque: Cornell University Press.
- BLAUT, James M. (1993), The Colonizer's Model of the World: Geographical Diffusionism and Eurocentric History. Nova Iorque: The Guilford Press.
- BOGUES, Anthony (2003), *Black Heretics, Black Prophets: Radical Political Intellectuals.*Nova Iorque: Routledge.
- Brennan, Timothy (2003), 'The Empire's New Clothes', Critical Inquiry, 29 (2), 364-365.
- BUCK-MORSS, Susan (2003), Thinking Past Terror: Islamism and Critical Theory on the Left.

  Londres: Verso.
- CASALLA, Mario (1992), América en el Pensamiento de Hegel: Admiración y Rechazo. Buenos Aires: Catálogos.
- CÉSAIRE, Aimé (1978), *Discurso sobre o Colonialismo* (pref. Mário de Andrade; trad. Noémia de Sousa). Lisboa: Sá da Costa.
- COLES, R. (1997), Rethinking Generosity: Critical Theory and the Politics of Caritas. Ithaca: Cornell University Press.
- DE LA RIEGA, Agustín T. (1973), "América Fuera del Centro: del Privilegio y de la Culpa", in Osvaldo Ardíles et al. (org.), Hacia una Filosofía de la Liberación Latinoamericana. Buenos Aires: BONUM.
- Dussel, Enrique (1995), The Invention of the Americas: Eclipse of 'the Other' and the Myth of Modernity (trad. M. D. Barber). Nova Iorque: Continuum.
- Dussel, Enrique (1996), The Underside of Modernity: Apel, Ricoeur, Rorty, Taylor and the Philosophy of Liberation (trad. e org. de E. Mendieta). Atlantic Highlands, NJ: Humanities.
- EZE, Emmanuel C. (1997), "The Color of Reason: the Idea of 'Race' in Kant's Anthropology", in Emmanuel C. Eze (org.), Postcolonial African Philosophy: a Critical Reader. Cambridge, MA: Blackwell, 103-140.
- FANON, Frantz (1965), A Dying Colonialism (trad. H. Chevalier). Nova Iorque: Grove Press.
- FANON, Frantz (1975), *Pele Negra, Máscaras Brancas* (trad. Alexandre Pomar). Porto: Paisagem.

- FANON, Frantz (1975-1976), Os Condenados da Terra (trad. José Massamo). Lisboa: Ulmeiro.
- Fanon, Frantz (1988), *Toward the African Revolution: Political Essays* (trad. H. Chevalier). Nova Iorque: Grove Press.
- GLISSANT, Eduard (1998), Le Divers du Monde est Imprévisible. Comunicação de encerramento do colóquio 'Beyond Dichotomies', Stanford University, Stanford, CA, 8-10 Maio.
- GUTIÉRREZ, Gustavo (1987), On Job: God-talk and the Suffering of the Innocent. Maryknoll, NY: Orbis Books.
- HABERMAS, Jürgen (1990), O Discurso Filosófico da Modernidade (trad. Ana Maria Bernardo et al., rev. científica António Marques). Lisboa: D. Quixote.
- HABERMAS, Jürgen; Derrida, Jacques (2003), "February 15, or What Binds Europeans Together: a plea for a common foreign policy, beginning in the core of Europe", *Constellations*, 10 (3), 295.
- HARDT, Michael; Negri, Antonio (2003), "Globalization and Democracy", in Stanley Aronowitz; Heather Gautney (orgs.), Implicating Empire: Globalization and Resistence in the 21st Century World Order. Nova Iorque: Basic Books.
- HARDT, Michael; Negri, Antonio (2004), *Império* (trad. Miguel Serras Pereira). Lisboa: Editora Livros do Brasil.
- HART, William D. (2002), "Slavoj Žižeck and the Imperial/Colonial Model of Religion", *Nepantla: Views from the South*, 3 (3), 553-578.
- HART, William D. (2003), "Can a Judgement Be Read? A Response to Žižeck", Nepantla: Views from the South, 4 (1), 191-194.
- HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1991), *The Philosophy of History* (trad. J. Sibree). Buffalo: Prometheus Books.
- HEIDEGGER, Martin (1988), "On the Question of Being", in W. McNeill (org.), *Pathmarks*. Cambridge: Cambridge University Press, 311-312.
- HEIDEGGER, Martin (1993a), "Only a God Can Save Us": Der Spiegel interview with Martin Heidegger (1996), in Richard Wolin (org.), The Heidegger Controversy: a Critical Reader. Cambridge, MA: MIT Press, 113.
- HEIDEGGER, Martin (1993b), "Europa und die deutsche Philosophie", in H. H. Gander (org.), Europa und die Philosophie. Frankfurt: Klostermann, 31.
- HEIDEGGER, Martin (1996a), Ser e Tempo (trad. Márcia de Sá Cavalcanti). Petrópolis: Vozes.
- HEIDEGGER, Martin (1996b), Hölderlin's Hymn 'The Ister' (transl. W. McNeill). Bloomington: Indiana University Press.
- JONES, William R. (1998), Is God a White Racist?: a Preamble to Black Theology. Boston: Beacon Press.

- LANDER, Eduardo (org.) (1993), La Colonialidad del Saber: Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Buenos Aires: CLACSO.
- LEVI, Primo (1986), Survival in Auschwitz: the Nazi Assault on Humanity. Nova Iorque: Touchstone Books.
- LÉVINAS, Emmanuel (1988a), *Totalidade e Infinito* (trad. José Pinto Ribeiro). Lisboa: Edicões 70.
- LÉVINAS, Emmanuel (1998b), *Otherwise than Being or, Beyond Essence* (trad. A. Linis). Pittsburgh, PA: Duquesne University Press.
- LÉVINAS, Emmanuel (1990), *Nine Talmudic Readings*. Bloomington: Indiana University Press.
- LÉVINAS, Emmanuel (2001), *Da Evasão* (introd. e notas de Jacques Roland; trad. André Veríssimo). Lisboa: Estratégias Criativas.
- MALDONADO-TORRES, Nelson (2001), Thinking from the Limits of Being: Lévinas, Fanon, Dussel and the 'Cry of Ethical Revolt', Ph.D. Dissertation, Brown University.
- MALDONADO-TORRES, Nelson (2008), Against War: Views from the Underside of Modernity. Durham, NC: Duke University Press.
- MALDONADO-TORRES, N. (no prelo), 'Secularism and Religion in the Modern/Colonial World-system: from Secular Postcoloniality to Postsecular Transmodernity', in M. Moraña; C. Jauregui; E. Dussel (orgs.), Postcoloniality at Large.
- MALDONADO-TORRES, N. (no prelo), 'Toward a Critique of Continental Reason: Africana Studies and the Decolonization of Imperial Cartographies in the Americas', in L. R. Gordon; J. A. Gordon (orgs.), Companion to African-American Studies. Cambridge, MA: Blackwell.
- MIGNOLO, Walter (2000), Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- MIGNOLO, Walter (2002), "José de Acosta's Historia natural y moral de las Índias: Occidentalism, the Modern/Colonial World, and the Colonial Difference", in José de Acosta, Natural and Moral History of the Indies (org. Jayne E. Morgan). Durham, NC: Duke University Press, 451-456.
- MIGNOLO, Walter (2003a), "Os esplendores e as misérias da 'ciência': Colonialidade, geopolítica do conhecimento e pluri-versalidade epistémica", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Conhecimento prudente para uma vida decente: Um discurso sobre as ciências' revistado. Porto: Edições Afrontamento, 667-709.
- MIGNOLO, Walter (2003b), "Second Thoughts on *The Darker Side of the Renaissance*: Afterword to the second edition", in *Darker Side of the Renaissance*: Literacy, Territoriality and Colonization. Ann Arbor: The University of Michigan Press, 428-433.
- MILBANK, John; Pickstock, Catherine; Ward, Graham (orgs.) (1999), Radical Orthodoxy: a New Theology. Londres: Routledge.

- MUDIMBE, Valentin Y. (1988), *The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy and the Order of Knowledge.* Bloomington: Indiana University Press.
- NEGRI, Antonio (2003), Job: la Fuerza del Esclavo (trad. Bixio). Buenos Aires: Paidós.
- NEMO, Philippe; Lévinas, Emmanuel (1998), *Job and the Excess of Evil.* Pittsburgh, PA: Duquesne University Press.
- QUIJANO, Anibal; Wallerstein, Immanuel (1992), "Americanity as a Concept or the Americas in the Modern World-system", *International Social Science Journal* 134, 549-557.
- QUIJANO, Anibal (2000), "Coloniality of Power, Eurocentrism and Latin America", Neplanta: Views from South, 1 (3), 533-580.
- QUIJANO, Anibal (2001), "Globalización, Colonialidad y Democracia", in Instituto de Altos Estudios Diplomáticos 'Pedro Gual' (org.), Tendencias Básicas de Nuestra Época: Globalización y Democracia. Caracas: Instituto de Altos Estudios Diplomáticos 'Pedro Gual', 25-28.
- RAMADAN, Tariq (1999), Muslims in France: the Way Towards Coexistence. Marksfield, Leicester: Islamic Foundation.
- RAMADAN, Tariq (2004), Western Muslims and the Future of Islam. Oxford: Oxford University Press.
- RISSER, James (1999), Heidegger toward the Turn: Essays on the Work of the 1930s. Albany: State University of New York Press.
- RORTY, Richard (1998), Achieving our Country: Leftist Thought in Twentieth-century America. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- VALLEGA, Alejandro (2003), *Heidegger and the Issue of Space: Thinking and Exilic Grounds*. University Park: Pennsylvania State University.
- VAN DER VEER, Peter (2001), Imperial Encounters: Religion and Modernity in India and Britain. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- WEST, Cornel (1989), The American Evasion of Philosophy: a Genealogy of Pragmatism. Madison: The University of Wisconsin Press.
- WYNTER, Sylvia (1995), "1942: A New World View", in V. Lawrence Hyatt; R. Nettleford (orgs.), Race, Discourse and the Origin of the Americas: a New World View. Washington, DC: Smithsonian Institution Press, 5-57.
- WYNTER, Sylvia (2000), "Africa, the West and the Analogy of Culture: the Cinematic Text after Man", in June Givanni (org.), Symbolic Narratives/African Cinema: Audiences, Theory and the Moving Image. Londres: British Film Institute, 25-76.
- ŽIŽECK, Slavoj (1998), "A Leftist Plea for 'Eurocentrism'", Critical Inquiry, 24 (4), 988-1009.
- ŽIŽECK, Slavoj (1999), "The Politics of Truth, or Alain Badiou as Reader of Paul", in The Ticklish Subject: the Absent Centre of Political Ontology. London: Verso, 127-170.

- ŽIŽECK, Slavoj (2000), The Fragile Absolute or, Why is the Christian Legacy Worth Fighting for?. London: Verso.
- ŽIŽECK, Slavoj (2002), "I Plead Guilty But Where is the Judgement?", Nepantla: Views from South, 3 (3), 579-583.
- ŽIŽECK, Slavoj (2003), The Puppet and the Dwarf: the Perverse Core of Christianity. Cambridge, MA: MIT Press.

## CAPÍTULO 11

PARA DESCOLONIZAR OS ESTUDOS DE ECONOMIA POLÍTICA E OS ESTUDOS PÓS-COLONIAIS: TRANSMODERNIDADE, PENSAMENTO DE FRONTEIRA E COLONIALIDADE GLOBAL

Ramón Grosfoguel

Será que podemos criar uma política anticapitalista radical que vá além da política identitária? Será possível formular um cosmopolitismo crítico que vá além do nacionalismo e do colonialismo? Será que podemos criar conhecimentos que vão além dos fundamentalismos terceiro-mundistas e eurocêntricos? Será que podemos superar a tradicional dicotomia entre economia política e estudos culturais? Será que podemos transpor o reducionismo económico e o culturalismo? Como podemos nós ultrapassar a modernidade eurocêntrica sem desperdiçar o melhor da modernidade, como fizeram muitos fundamentalistas do Terceiro Mundo? Neste artigo, proponho que uma perspectiva epistémica proveniente do lado subalterno da diferença colonial trará um grande contributo a este debate. Pode contribuir para a criação de uma perspectiva crítica capaz de transcender as dicotomias delineadas e para a redefinição do capitalismo enquanto sistema-mundo.

Em Outubro de 1998, teve lugar na Universidade de Duke um congresso/diálogo entre o Grupo Sul-asiático de Estudos Subalternos e o Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos. O diálogo iniciado neste congresso viria a dar origem à publicação de vários números da revista científica Nepantla. Contudo, foi essa a última vez que o Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos se reuniu, antes de se desagregar. Entre os muitos motivos e debates que causaram essa desagregação, existem dois que gostaria de salientar. Os membros do Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos eram, na maioria, académicos latino-americanistas a viver nos EUA. Apesar de terem tentado produzir um conhecimento alternativo e radical, eles reproduziram o esquema epistémico dos Estudos Regionais nos Estados Unidos. Salvo raras excepções, optaram por fazer estudos sobre a perspectiva subalterna, em vez de os produzir com essa perspectiva e a partir dela. À

semelhança da imperial epistemologia dos Estudos Regionais, a teoria permaneceu sediada no Norte, enquanto os sujeitos a estudar se encontram no Sul. Esta epistemologia colonial foi determinante para o meu descontentamento com o projecto. Sendo eu um latino a viver nos Estados Unidos, fiquei descontente com as consequências epistémicas do conhecimento produzido por esse grupo latino-americanista. Os seus membros subestimaram, na sua obra, as perspectivas étnico-raciais oriundas da região, dando preferência sobretudo a pensadores ocidentais. Isto está relacionado com o segundo aspecto que queria salientar: os latino-americanistas deram preferência epistemológica ao que chamaram 'os quatro cavaleiros do Apocalipse' (Mallon, 1994; Rodriguez, 2001), ou seja, a Foucault, Derrida, Gramsci e Guha. Entre estes quatro, contam-se três pensadores eurocêntricos, fazendo dois deles (Derrida e Foucault) parte do cânone pós-estruturalista/pós-moderno ocidental. Apenas um, Rinajit Guha, é um pensador que pensa a partir do Sul. Ao preferirem pensadores ocidentais como principal instrumento teórico, traíram o seu objectivo de produzir estudos subalternos.

Entre as muitas razões que conduziram à desagregação do Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos, uma delas foi a que veio opor os que consideravam a subalternidade uma crítica pós-moderna (o que representa uma crítica eurocêntrica ao eurocentrismo) àqueles que a viam como uma crítica descolonial (o que representa uma crítica do eurocentrismo por parte dos saberes silenciados e subalternizados) (Mignolo, 2000: 183-186, 213--214). Para todos nós que tomámos o partido da crítica descolonial, o diálogo com o Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos tornou evidente a necessidade de transcender epistemologicamente - ou seja, de descolonizar - a epistemologia e o cânone ocidentais. O principal projecto do Grupo Sulasiático de Estudos Subalternos consiste em analisar criticamente não só a historiografia colonial da Índia feita por ocidentais europeus, mas também a historiografia eurocêntrica nacionalista indiana. Porém, ao recorrer a uma epistemologia ocidental e ao privilegiar Gramsci e Foucault, tal perspectiva constrangeu e limitou a radicalidade da sua crítica ao eurocentrismo. Embora estes autores representem diferentes projectos epistémicos, o privilegiar do cânone epistémico ocidental por parte da escola subalterna sul-asiática acabou por espelhar o apoio dado ao pós-modernismo pelo sector do Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos. Não obstante, ainda que com todas as suas limitações, o Grupo Sul-asiático de Estudos Subalternos representa um importante contributo para a crítica do eurocentrismo. O grupo insere-se num movimento intelectual denominado crítica pós-colonial (uma

crítica da modernidade vinda do Sul Global) por oposição à crítica pósmoderna do Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos (uma crítica da modernidade feita pelo Norte Global) (Mignolo, 2000). Estes debates tornaram claro para nós (aqueles que tomaram o partido da crítica descolonial acima descrita) que era necessário descolonizar não apenas os Estudos Subalternos mas também os Estudos Pós-coloniais (Grosfoguel 2006a, 2006b).

Esta não é uma crítica anti-europeia fundamentalista e essencialista. Trata-se de uma perspectiva que é crítica em relação ao nacionalismo, ao colonialismo e aos fundamentalismos, quer eurocêntricos, quer do Terceiro Mundo. O pensamento de fronteira, uma das perspectivas epistémicas que serão discutidas neste artigo, é, precisamente, uma resposta crítica aos fundamentalismos, sejam eles hegemónicos ou marginais. O que todos os fundamentalismos têm em comum (incluindo o eurocêntrico) é a premissa de que existe apenas uma única tradição epistémica a partir da qual pode alcançar-se a Verdade e a Universalidade. No entanto, há três aspectos importantes que têm de ser aqui referidos: 1) uma perspectiva epistémica descolonial exige um cânone de pensamento mais amplo do que o cânone ocidental (incluindo o cânone ocidental de esquerda); 2) uma perspectiva descolonial verdadeiramente universal não pode basear-se num universal abstracto (um particular que ascende a desenho - ou desígnio - universal global), antes teria de ser o resultado de um diálogo crítico entre diversos projectos críticos políticos/éticos/epistémicos, apontados a um mundo pluriversal e não a um mundo universal; 3) a descolonização do conhecimento exigiria levar a sério a perspectiva/cosmologias/visões de pensadores críticos do Sul Global, que pensam com e a partir de corpos e lugares étnico-raciais/sexuais subalternizados. Enquanto projectos epistemológicos, o pós-modernismo e o pósestruturalismo encontram-se aprisionados no interior do cânone ocidental, reproduzindo, dentro dos seus domínios de pensamento e prática, uma determinada forma de colonialidade do poder/conhecimento.

No entanto, o que disse acerca do Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos aplica-se aos paradigmas da economia política. Neste artigo, proponho que uma perspectiva epistémica que parta de lugares étnico-raciais subalternos pode contribuir em muito para uma teoria crítica descolonial radical, capaz de transcender a forma como os paradigmas da economia política tradicional conceptualizam o capitalismo enquanto sistema global ou sistema-mundo. A ideia aqui é descolonizar os paradigmas da economia política, bem como a análise do sistema-mundo, e propor uma conceptualização descolonial alternativa do sistema-mundo. A primeira parte consiste

numa discussão epistémica sobre as implicações da crítica epistemológica que intelectuais feministas e de grupos étnico-raciais subalternizados dirigiram contra a epistemologia ocidental. A segunda parte apresenta as implicações destas críticas no modo como conceptualizamos o sistema-mundo ou global. A terceira parte é uma discussão da colonialidade global dos nossos dias. A quarta parte é uma crítica, quer à análise do sistema-mundo, quer aos estudos pós-coloniais/culturais que usam a colonialidade do poder como resposta ao dilema cultura *versus* economia. Por fim, a quinta, sexta, sétima e última partes são uma discussão do pensamento de fronteira, da transmodernidade e da socialização do poder como alternativas descoloniais ao actual sistema-mundo.

### 1. A Crítica Epistemológica

O primeiro aspecto a discutir é o contributo das perspectivas subalternas étnico-raciais e feministas para as questões epistemológicas. Os paradigmas eurocêntricos hegemónicos que ao longo dos últimos quinhentos anos inspiraram a filosofia e as ciências ocidentais do 'sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno' (Grosfoguel, 2005, 2006b) assumem um ponto de vista universalista, neutro e objectivo. Algumas intelectuais feministas chicanas e negras (Moraga e Anzaldúa, 1983; Collins, 1990) e também alguns estudiosos do Terceiro Mundo, tanto dentro como fora dos Estados Unidos (Dussel, 1977; Mignolo, 2000), vieram recordar-nos que falamos sempre a partir de um determinado lugar situado nas estruturas de poder. Ninguém escapa às hierarquias de classe, sexuais, de género, espirituais, linguísticas, geográficas e raciais do 'sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno'. Como afirma a feminista Donna Haraway (1988), os nossos conhecimentos são, sempre, situados. As estudiosas feministas negras apelidaram esta perspectiva de "epistemologia afrocêntrica" (Collins, 1990) (o que não é o mesmo que perspectiva afrocentrista). Já Enrique Dussel, filósofo da libertação latinoamericano, denominou-a "geopolítica do conhecimento" (Dussel, 1998), e eu, na esteira de Fanon (1967) e Anzaldúa (1987), irei usar a expressão "corpo-política do conhecimento".

Esta questão não tem a ver apenas com valores sociais na produção de conhecimento nem com o facto de o nosso conhecimento ser sempre parcial. O essencial aqui é o *locus* da enunciação, ou seja, o lugar geopolítico e corpopolítico do sujeito que fala. Na filosofia e nas ciências ocidentais, aquele que fala está sempre escondido, oculto, apagado da análise. A 'egopolítica do conhecimento' da filosofia ocidental sempre privilegiou o mito de um 'Ego'

não situado. O lugar epistémico étnico-racial/sexual/de género e o sujeito enunciador encontram-se, sempre, desvinculados. Ao quebrar a ligação entre o sujeito da enunciação e o lugar epistémico étnico-racial/sexual/de género, a filosofia e as ciências ocidentais conseguem gerar um mito sobre um conhecimento universal Verdadeiro que encobre, isto é, que oculta não só aquele que fala como também o lugar epistémico geopolítico e corpo-político das estruturas de poder/conhecimento colonial, a partir do qual o sujeito se pronuncia.

Eis que se torna importante distinguir 'lugar epistémico' e 'lugar social'. O facto de alguém se situar socialmente no lado oprimido das relações de poder não significa automaticamente que pense epistemicamente a partir de um lugar epistémico subalterno. Justamente, o êxito do sistema-mundo colonial/moderno reside em levar os sujeitos socialmente situados no lado oprimido da diferença colonial a pensar epistemicamente como aqueles que se encontram em posições dominantes. As perspectivas epistémicas subalternas são uma forma de conhecimento que, vindo de baixo, origina uma perspectiva crítica do conhecimento hegemónico nas relações de poder envolvidas. Não estou a reivindicar um populismo epistémico em que o conhecimento produzido a partir de baixo seja automaticamente um conhecimento epistémico subalterno. O que defendo é o seguinte: todo o conhecimento se situa, epistemicamente, ou no lado dominante, ou no lado subalterno das relações de poder, e isto tem a ver com a geopolítica e a corpo-política do conhecimento. A neutralidade e a objectividade desinserida e não-situada da egopolítica do conhecimento é um mito ocidental.

René Descartes, fundador da filosofia ocidental moderna, inaugura um novo momento na história do pensamento do Ocidente.¹ Descartes substitui Deus, fundamento do conhecimento na teopolítica do conhecimento da Europa da Idade Média, pelo Homem (ocidental), fundamento do conhecimento na Europa dos tempos modernos. Todos os atributos de Deus são agora extrapolados para o Homem (ocidental). Essa Verdade universal que está para além do tempo e do espaço, o acesso privilegiado às leis do universo, e a capacidade de produzir conhecimento e teorias científicas, tudo isto está agora situado na mente do Homem ocidental. O *ego-cogito* cartesiano ('Penso, logo existo') é o fundamento das ciências modernas ocidentais. Ao criar um

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Para uma crítica do pensamento filosófico da modernidade ocidental, veja-se igualmente o capítulo de Dussel neste volume.

dualismo entre mente e corpo e entre mente e natureza, Descartes conseguiu proclamar um conhecimento não-situado, universal, visto pelos olhos de Deus. A isto o filósofo colombiano Santiago Castro-Gomez (2003) chamou a perspectiva do "ponto zero" das filosofias eurocêntricas. O 'ponto zero' é o ponto de vista que se esconde e, escondendo-se, se coloca para lá de qualquer ponto de vista, ou seja, é o ponto de vista que se representa como não tendo um ponto de vista. É esta visão através do olhar de Deus que esconde sempre a sua perspectiva local e concreta sob um universalismo abstracto. A filosofia ocidental privilegia a 'egopolítica do conhecimento' em desfavor da 'geopolítica do conhecimento' e da 'corpo-política do conhecimento'. Em termos históricos, isto permitiu ao homem ocidental (esta referência ao sexo masculino é usada intencionalmente) representar o seu conhecimento como o único capaz de alcançar uma consciência universal, bem como dispensar o conhecimento não-ocidental por ser particularístico e, portanto, incapaz de alcançar a universalidade.

Esta estratégia epistémica tem sido crucial para os desenhos - ou desígnios - globais do Ocidente. Ao esconder o lugar do sujeito da enunciação, a dominação e a expansão coloniais europeias/euro-americanas conseguiram construir por todo o globo uma hierarquia de conhecimento superior e inferior e, consequentemente, de povos superiores e inferiores. Passámos da caracterização de 'povos sem escrita' do século XVI, para a dos 'povos sem história' dos séculos XVIII e XIX, 'povos sem desenvolvimento' do século XX e, mais recentemente, 'povos sem democracia' do século XXI. Passámos dos 'direitos dos povos' do século XVI (o debate Sepúlveda versus de las Casas na escola de Salamanca em meados do século XVI), para os 'direitos do homem' do século XVIII (filósofos iluministas), para os recentes 'direitos humanos' do século XX. Todos estes fazem parte de desenhos globais, articulados simultaneamente com a produção e a reprodução de uma divisão internacional do trabalho feita segundo um centro e uma periferia, que por sua vez coincide com a hierarquia étnico-racial global estabelecida entre europeus e não-europeus.

Porém, como nos relembrou Enrique Dussel (1994), o ego cogito cartesiano ('Penso, logo existo') foi precedido, 150 anos antes (desde o início da expansão colonial europeia em 1492), pelo europeu ego conquistus ('Conquisto, logo existo'). As condições históricas, políticas, económicas e sociais que possibilitaram a um sujeito assumir a arrogância de se assemelhar a Deus e de se arvorar em fundamento de todo o conhecimento Verídico foi o Ser Imperial, ou seja, a subjectividade daqueles que estão no centro do mundo

porque já o conquistaram. Quais as implicações descoloniais desta crítica epistemológica na nossa produção de conhecimento e no nosso conceito de sistema-mundo?

# 2. A Colonialidade do Poder Enquanto Matriz de Poder no Mundo Colonial/moderno

Salvo raras excepções, os estudos dedicados à globalização, os paradigmas da economia política e a análise do sistema-mundo não tiraram as ilações epistemológicas e teóricas da crítica epistémica proveniente dos lugares subalternos cavados pelo fosso colonial, que encontraram expressão no meio académico através dos estudos étnicos e dos estudos feministas. Com efeito, essas abordagens continuam a produzir conhecimento através dos olhos de deus, a partir do 'ponto zero' do homem ocidental. Isto gerou importantes problemas no que respeita à forma como conceptualizamos o capitalismo global e o 'sistema-mundo'. Estes conceitos precisam de ser descolonizados e tal só pode ser conseguido por meio de uma epistemologia descolonial que assuma abertamente uma geopolítica e uma corpo-política do conhecimento descoloniais como pontos de partida para uma crítica radical. Os exemplos que se seguem podem ilustrar esta questão.

Se analisarmos a expansão colonial europeia de um ponto de vista eurocêntrico, o que obtemos é um quadro em que as origens do chamado sistema-mundo capitalista são produzidas sobretudo pela concorrência entre os diversos impérios europeus. O principal motivo para esta expansão foi encontrar rotas mais curtas para o Oriente, o que, acidentalmente, levou à chamada descoberta e posterior colonização das Américas por parte da Espanha e de Portugal.² Segundo este ponto de vista, o sistema-mundo capitalista seria essencialmente um sistema económico que determina o comportamento dos principais actores sociais através da lógica económica da obtenção de lucro, manifestando-se na extracção de excedentes e na incessante acumulação de capital à escala mundial. Além disso, o conceito de capitalismo subjacente a esta perspectiva privilegia as relações económicas sobre as relações sociais. Por conseguinte, a transformação das relações de produção origina uma nova estrutura de classes típica do capitalismo, em contraste com outros sistemas sociais e outras formas de dominação. A análise de classes e as trans-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Este tema é também objecto de análise no capítulo 1, de Boaventura de Sousa Santos.

formações estruturais no âmbito económico são privilegiadas em relação a outras relações de poder.

Sem negar a importância da permanente acumulação de capital à escala mundial e a existência de uma estrutura de classes específica do capitalismo global, coloco a seguinte questão epistémica: Como seria o sistema-mundo se deslocássemos o locus da enunciação, transferindo-o do homem europeu para as mulheres indígenas das Américas, como, por exemplo, Rigoberta Menchu da Guatemala ou Domitilia da Bolívia? Não tenho a pretensão de defender ou representar a perspectiva destas mulheres indígenas. O que pretendo fazer é deslocar o lugar a partir do qual estes paradigmas são pensados. A primeira ilação a tirar do deslocamento da nossa geopolítica do conhecimento é que aquilo que chegou às Américas nos finais do século XVI não foi apenas um sistema económico de capital e trabalho destinado à produção de mercadorias para serem vendidas com lucro no mercado mundial. Essa foi uma parte fundamental, ainda que não a única, de um 'pacote' mais complexo e enredado. O que chegou às Américas foi uma enredada estrutura de poder mais ampla e mais vasta, que uma redutora perspectiva económica do sistema-mundo não é capaz de explicar. Vendo a partir do lugar estrutural de uma mulher indígena das Américas, o que então surgiu foi um sistema-mundo mais complexo do que aquele que é retratado pelos paradigmas da economia política e pela análise do sistema-mundo. Às Américas chegou o homem heterossexual/ branco/patriarcal/cristão/militar/capitalista/ europeu, com as suas várias hierarquias globais enredadas e coexistentes no espaço e no tempo, as quais, por motivos de clareza da presente exposição, passarei em seguida a enumerar como se fossem independentes umas das outras:

- uma específica formação de classes de âmbito global, em que diversas formas de trabalho (escravatura, semi-servidão feudal, trabalho assalariado, pequena produção de mercadorias) irão coexistir e ser organizadas pelo capital enquanto fonte de produção de mais-valias através da venda de mercadorias no mercado mundial com vista ao lucro;
- uma divisão internacional do trabalho em centro e periferia, em que o capital organizava o trabalho na periferia de acordo com formas autoritárias e coercivas (Wallerstein, 1974);
- um sistema interestatal de organizações político-militares controladas por homens europeus e institucionalizadas em administrações coloniais (Wallerstein, 1979);

- 4) uma hierarquia étnico-racial global que privilegia os povos europeus relativamente aos não-europeus (Quijano, 1993, 2000);
- 5) uma hierarquia global que privilegia os homens relativamente às mulheres e o patriarcado europeu relativamente a outros tipos de relação entre os sexos (Spivak, 1988; Enloe, 1990);
- 6) uma hierarquia sexual que privilegia os heterossexuais relativamente aos homossexuais e lésbicas (e é importante recordar que a maioria dos povos indígenas das Américas não via a sexualidade entre homens como um comportamento patológico nem tinha qualquer ideologia homofóbica);
- uma hierarquia espiritual que privilegia os cristãos relativamente às espiritualidades não-cristãs/não-europeias institucionalizadas na globalização da igreja cristã (católica e, posteriormente, protestante);
- uma hierarquia epistémica que privilegia a cosmologia e o conhecimento ocidentais relativamente ao conhecimento e às cosmologias não-ocidentais, e institucionalizada no sistema universitário global (Mignolo, 1995, 2000; Quijano, 1991);
- 9) uma hierarquia linguística entre as línguas europeias e não-europeias que privilegia a comunicação e a produção de conhecimento e de teorias por parte das primeiras, e que subalterniza as últimas exclusivamente como produtoras de folclore ou cultura, mas não de conhecimento/teoria (Mignolo, 2000).

Não é por acaso que a conceptualização do sistema-mundo feita segundo perspectivas descoloniais do Sul vai pôr em causa as tradicionais conceptualizações produzidas por pensadores do Norte. Na esteira do sociólogo peruano Aníbal Quijano (1991; 1998; 2000), poderíamos conceptualizar o actual sistema-mundo como um todo histórico-estrutural heterogéneo dotado de uma matriz de poder específica a que chama 'matriz de poder colonial' ('patrón de poder colonial'). Esta afecta todas as dimensões da existência social, tais como a sexualidade, a autoridade, a subjectividade e o trabalho (Quijano, 2000). O século XVI lança uma nova matriz de poder colonial que, nos finais do século XIX, havia alastrado a todo o planeta. Indo um passo além de Quijano, conceptualizo a colonialidade do poder como um enredamento ou, para usar o conceito das feministas norte-americanas de Terceiro Mundo, como uma interseccionalidade (Crenshaw, 1989; Fregoso, 2003) de múltiplas

e heterogéneas hierarquias globais ('heterarquias') de formas de dominação e exploração sexual, política, epistémica, económica, espiritual, linguística e racial, em que a hierarquia étnico-racial do fosso cavado entre o europeu e o não-europeu reconfigura transversalmente todas as restantes estruturas globais de poder. O que a perspectiva da 'colonialidade do poder' tem de novo é o modo como a ideia de raça e racismo se torna o princípio organizador que estrutura todas as múltiplas hierarquias do sistema-mundo (Quijano, 1993). Por exemplo, as diferentes formas de trabalho que se encontram articuladas com a acumulação de capital no âmbito mundial são distribuídas de acordo com esta hierarquia racial; o trabalho coercivo (ou barato) é feito por pessoas não-europeias situadas na periferia, e o 'trabalho assalariado livre' situa-se no centro. A hierarquia global das relações entre os sexos também é afectada pela raça: ao contrário dos patriarcados pré-europeus em que todas as mulheres eram inferiores aos homens, na nova matriz de poder colonial algumas mulheres (de origem europeia) possuem um estatuto mais elevado e um maior acesso aos recursos do que alguns homens (de origem não-europeia). A ideia de raça organiza a população mundial segundo uma ordem hierárquica de povos superiores e inferiores que passa a ser um princípio organizador da divisão internacional do trabalho e do sistema patriarcal global. Contrariamente ao que afirma a perspectiva eurocêntrica, a raça, a diferença sexual, a sexualidade, a espiritualidade e a epistemologia não são elementos que acrescem às estruturas económicas e políticas do sistema-mundo capitalista, mas sim uma parte integrante, entretecida e constitutiva desse amplo 'pacote enredado' a que se chama sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/ moderno europeu (Grosfoguel, 2002). O patriarcado europeu e as noções europeias de sexualidade, epistemologia e espiritualidade foram exportadas para o resto do mundo através da expansão colonial, transformadas assim nos critérios hegemónicos que iriam racializar, classificar e patologizar a restante população mundial de acordo com uma hierarquia de raças superiores e inferiores.

Esta conceptualização tem enormes implicações, a que aqui não posso fazer senão uma breve menção:

 A velha ideia de que, no âmbito do Estado-nação, as sociedades se desenvolvem de acordo com uma evolução linear que vai de modos de produção pré-capitalistas para o modo capitalista, encontra-se ultrapassada. Estamos todos envolvidos num sistema-mundo capitalista que articula diferentes formas de trabalho de acordo com a

- classificação racial da população mundial (Quijano 2000; Grosfoguel, 2002);
- 2) O velho paradigma marxista da infra-estrutura e da superestrutura é substituído por uma estrutura histórico-heterogénea (Quijano, 2000), ou 'heterarquia' (Kontopoulos, 1993), ou seja, uma enredada articulação de múltiplas hierarquias, na qual a subjectividade e o imaginário social não decorrem das estruturas do sistema-mundo mas são, isso sim, constituintes desse sistema (Grosfoguel, 2002). Nesta conceptualização, raça e racismo não são superestruturais ou instrumentais para uma lógica preponderante de acumulação capitalista; são constitutivos da acumulação capitalista à escala mundial. A 'matriz de poder colonial' é um princípio organizador que envolve o exercício da exploração e da dominação em múltiplas dimensões da vida social, desde a económica, sexual ou das relações de género, até às organizações políticas, estruturas de conhecimento, instituições estatais e agregados familiares (Quijano, 2000).
- 3) A velha divisão entre cultura e economia política, tal como é apresentada nos estudos pós-coloniais e nas abordagens político-económicas, é superada (Grosfoguel, 2002). Os estudos pós-coloniais conceptualizam o sistema-mundo capitalista como sendo constituído principalmente pela cultura, ao passo que a economia política vê nas relações económicas o factor determinante primordial. Na abordagem da 'colonialidade do poder', a questão de saber o que vem primeiro, 'a cultura ou a economia', é um falso dilema, um dilema do ovo e da galinha, que turva a complexidade do sistema-mundo capitalista (Grosfoguel, 2002).
- 4) Dizer colonialidade não é o mesmo que dizer colonialismo. Não se trata de uma forma decorrente nem antecedente da modernidade. Colonialidade e modernidade constituem duas faces de uma mesma moeda. Da mesma maneira que a revolução industrial europeia foi possível graças às formas coercivas de trabalho na periferia, as novas identidades, direitos, leis e instituições da modernidade, de que são exemplo os Estados-nação, a cidadania e a democracia, formaram-se durante um processo de interacção colonial, e também de dominação/exploração, com povos não-ocidentais.
- 5) Chamar 'capitalista' ao actual sistema-mundo é, no mínimo, equívoco. Tendo em conta o eurocêntrico 'senso comum' hegemónico, a partir do momento em que usamos a palavra 'capitalismo' as pessoas

pensam de imediato que estamos a falar de 'economia'. No entanto, o 'capitalismo' é apenas uma das múltiplas e enredadas constelações da matriz de poder colonial do 'sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno europeu'. É importante, mas não a única. Dado o seu enredamento com outras relações de poder, destruir os aspectos capitalistas do sistema-mundo não seria suficiente para destruir o actual sistema-mundo. Para o transformar seria essencial destruir um todo histórico-estrutural heterogéneo a que se chama a 'matriz de poder colonial' do 'sistema-mundo'.

6) A descolonização e a libertação anticapitalistas não podem ser reduzidas a uma única dimensão da vida social. É necessária uma transformação mais ampla das hierarquias sexuais, de género, espirituais, epistémicas, económicas, políticas, linguísticas e raciais do sistema-mundo colonial/moderno. A perspectiva da 'colonialidade do poder' desafia-nos a reflectir sobre as mudanças e transformações sociais de uma forma que não seja redutora.

### 3. Do Colonialismo Global à Colonialidade Global

Não podemos pensar na descolonização como a conquista do poder sobre as fronteiras jurídico-políticas de um Estado, ou seja, como a aquisição de controlo sobre um único Estado-nação (Grosfoguel, 1996). A velha emancipação nacional e as estratégias socialistas de tomada do poder ao nível do Estadonação não são suficientes, porque a colonialidade global não é redutível à presença ou ausência de uma administração colonial (Grosfoguel, 2002) nem às estruturas político-económicas do poder. Um dos mais poderosos mitos do século XX foi a noção de que a eliminação das administrações coloniais conduzia à descolonização do mundo, o que originou o mito de um mundo 'pós-colonial'. As múltiplas e heterogéneas estruturas globais, implantadas durante um período de 450 anos, não se evaporaram juntamente com a descolonização jurídico-política da periferia ao longo dos últimos 50 anos. Continuamos a viver sob a mesma 'matriz de poder colonial'. Com a descolonização jurídico-política saímos de um período de 'colonialismo global' para entrar num período de 'colonialidade global'. Embora as 'administrações coloniais' tenham sido quase todas erradicadas e grande parte da periferia se tenha organizado politicamente em Estados independentes, os povos não-europeus continuam a viver sob a rude exploração e dominação europeia/euro-americana. As antigas hierarquias coloniais, agrupadas na relação europeias versus não-europeias, continuam arreigadas e enredadas na 'divisão

internacional do trabalho' e na acumulação do capital à escala mundial (Quijano, 2000; Grosfoguel, 2002).

É aqui que reside a pertinência da distinção entre 'colonialismo' e 'colonialidade'. A colonialidade permite-nos compreender a continuidade das formas coloniais de dominação após o fim das administrações coloniais, produzidas pelas culturas coloniais e pelas estruturas do sistema-mundo capitalista moderno/colonial. A expressão 'colonialidade do poder' designa um processo fundamental de estruturação do sistema-mundo moderno/colonial, que articula os lugares periféricos da divisão internacional do trabalho com a hierarquia étnico-racial global e com a inscrição de migrantes do Terceiro Mundo na hierarquia étnico-racial das cidades metropolitanas globais. Os Estados-nação periféricos e os povos não-europeus vivem hoje sob o regime da 'colonialidade global' imposto pelos Estados Unidos, através do Fundo Monetário Internacional (FMI), do Banco Mundial (BM), do Pentágono e da OTAN. As zonas periféricas mantêm-se numa situação colonial, ainda que já não estejam sujeitas a uma administração colonial.

A palavra 'colonial' não designa apenas o 'colonialismo clássico' ou um 'colonialismo interno', nem pode ser reduzida à presença de uma 'administração colonial'. Quijano estabelece uma distinção entre colonialismo e colonialidade. Eu uso a palavra 'colonialismo' para me referir a 'situações coloniais' impostas pela presença de uma administração colonial, como é o caso do período do colonialismo clássico, e, na esteira de Quijano, uso a designação 'colonialidade' para me referir a 'situações coloniais' da actualidade, em que as administrações coloniais foram praticamente erradicadas do sistema-mundo capitalista. Por 'situações coloniais' entendo a opressão/ exploração cultural, política, sexual e económica de grupos étnicos/racializados subordinados por parte de grupos étnico-raciais dominantes, com ou sem a existência de administrações coloniais. Cinco séculos de expansão e dominação colonial europeia criaram uma divisão internacional do trabalho entre europeus e não-europeus, que se encontra reproduzida no que se chama a actual fase 'pós-colonial' do sistema-mundo capitalista (Wallerstein, 1979, 1995). Actualmente, as zonas centrais da economia-mundo capitalista coincidem com sociedades predominantemente brancas/europeias/euroamericanas, tais como a Europa Ocidental, o Canadá, a Austrália e os Estados Unidos, enquanto as zonas periféricas coincidem com povos não-europeus outrora colonizados. O Japão é a única excepção que confirma a regra, na medida em que nunca foi colonizado nem dominado pelos europeus e, à semelhança do Ocidente, desempenhou um papel activo na construção do seu próprio império colonial. A China, embora nunca colonizada na sua totalidade, viu-se periferizada pelo uso de entrepostos coloniais como Hong Kong e Macau, e por intervenções militares directas.

A mitologia da 'descolonização do mundo' tolda as continuidades entre o passado colonial e as actuais hierarquias coloniais/raciais globais, além de que contribui para a invisibilidade da 'colonialidade' no momento presente. Durante os últimos cinquenta anos, os Estados periféricos que hoje são oficialmente independentes, alinhando com os discursos liberais egocêntricos dominantes (Wallerstein, 1991a, 1995), construíram ideologias de 'identidade nacional', 'desenvolvimento nacional' e 'soberania nacional' que produziram uma ilusão de 'independência', 'desenvolvimento' e 'progresso'. Contudo, os seus sistemas económicos e políticos foram moldados pela sua posição subordinada num sistema-mundo capitalista que se organiza em torno de uma divisão hierárquica internacional do trabalho (Wallerstein, 1979; 1984; 1995). Os múltiplos e heterogéneos processos do sistema-mundo, juntamente com a predominância das culturas eurocêntricas,3 constituem uma 'colonialidade global' entre, por um lado, povos europeus/euro-americanos e, por outro, povos não-europeus. Por conseguinte, a 'colonialidade' interliga-se com a divisão internacional do trabalho, mas não pode ser reduzida apenas a isso. A hierarquia étnico-racial global de europeus/não-europeus é parte integrante do desenvolvimento da divisão internacional do trabalho no sistema-mundo capitalista (Wallerstein, 1983; Quijano, 1993; Mignolo, 1995). Nestes tempos de 'pós-independência', o eixo 'colonial' entre europeus/euro-americanos e não-europeus inscreve-se não só nas relações de exploração (entre capital e trabalho) e nas relações de dominação (entre Estados metropolitanos e Estados periféricos), mas também na produção de subjectividades e de conhecimento. Resumindo, parte do mito eurocêntrico é que vivemos numa chamada era 'pós'-colonial e que o mundo e, em especial, os centros metropolitanos, não necessitam de descolonização. Segundo esta definição convencional, a colonialidade é reduzida à presença de administrações coloniais. Porém, como comprovou o trabalho do sociólogo peruano Aníbal Quijano (1993, 1998, 2000) com a sua perspectiva da 'colonialidade do poder', continuamos a viver num mundo colonial e temos de nos libertar das formas estreitas de pensar as relações coloniais, de modo a concretizar

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Veja-se Said, 1979; Wallerstein, 1991b, 1995; Lander, 1998; Quijano, 1998; Mignolo, 2000.

esse inacabado e incompleto sonho do século XX que é a descolonização. Isto obriga-nos a examinar novas alternativas coloniais utópicas, que vão além dos fundamentalismos eurocêntrico e 'terceiro-mundista'.

## 4. Pós-colonialidade e Sistemas-mundo: Um Apelo ao Diálogo

Repensar o mundo colonial/moderno a partir da diferença colonial altera importantes pressupostos dos nossos paradigmas. Aqui, gostaria de me centrar nas implicações que a perspectiva da 'colonialidade do poder' tem para o sistema-mundo e para os paradigmas pós-coloniais. A maioria das análises do sistema-mundo debruçam-se sobre a forma como a divisão internacional do trabalho e as lutas militares geopolíticas são elementos constitutivos dos processos de acumulação capitalista à escala mundial. Embora use esta abordagem como ponto de partida, pensar a partir da diferença colonial obriga-nos a considerar com maior seriedade as estratégias ideológico-simbólicas, bem como a cultura colonial/racista do mundo colonial/moderno. Recentemente, a análise do sistema-mundo desenvolveu o conceito de geocultura para se referir às ideologias globais. No entanto, o uso do termo 'geocultura' na abordagem do sistema-mundo enquadra-se no paradigma marxista da infra-estrutura/superestrutura. Contrariamente a esta conceptualização, considero que as estratégias ideológico-simbólicas globais e a cultura colonial/racista, juntamente com os processos de acumulação capitalista e o sistema interestatal, são constitutivas das relações centro/periferia à escala mundial. Estas diferentes estratégias e processos formam uma heterarquia (Kontopoulos, 1993) de hierarquias heterogéneas, complexas e enredadas que não são passíveis de explicação através do paradigma infra-estrutura/superestrutura.

A pós-colonialidade e a abordagem do sistema-mundo partilham entre si uma crítica ao desenvolvimentismo, às formas eurocêntricas de conhecimento, às desigualdades entre os sexos, às hierarquias raciais e aos processos culturais/ideológicos que fomentam a subordinação da periferia no sistema-mundo capitalista. Contudo, as visões críticas permitidas por uma e outra abordagem dão ênfase a diferentes causas determinantes. Enquanto as críticas pós-coloniais salientam a cultura colonial, a abordagem do sistema-mundo sublinha a acumulação interminável de capital à escala mundial. E se, por um lado, as críticas pós-coloniais dão ênfase à agência, por outro, a abordagem do sistema-mundo enfatiza as estruturas. Alguns académicos da teoria pós-colonial, como, por exemplo, Gayatri Spivak (1998), reconhecem a importância da divisão internacional do trabalho enquanto elemento constitutivo do sistema capitalista. Outros, porém, partidários da abordagem do

sistema-mundo, como, por exemplo, Immanuel Wallerstein, reconhecem a importância de processos culturais como o racismo e o sexismo enquanto algo de inerente ao capitalismo histórico. No entanto, no geral, os dois campos permanecem divididos no que diz respeito às oposições binárias cultura *versus* economia e agência *versus* estrutura. Isto deve-se, em parte, ao legado das 'duas culturas' do saber ocidental, que divide as ciências das humanidades, uma divisão por sua vez assente no dualismo cartesiano que sobrepõe o espírito à matéria.

Salvo raras excepções, a maioria dos teóricos pós-coloniais vem do campo das humanidades, de áreas como a literatura, a retórica e os estudos culturais. Apenas uma pequena parte dos académicos do campo da pós-colonialidade vem das ciências sociais, nomeadamente da antropologia. Por outro lado, os académicos da análise do sistema-mundo são, na sua maioria, provenientes de disciplinas das ciências sociais, como a sociologia, a antropologia, as ciências políticas e a economia. Entre estes, são poucos os que vêm das humanidades – à excepção dos historiadores, que costumam ter maior afinidade com a abordagem do sistema-mundo –, e também são muito poucos os que vêm da literatura. Salientei as disciplinas que predominam em ambas as abordagens porque considero que estas fronteiras disciplinares são constitutivas de algumas diferenças teóricas existentes entre uma e outra.

A crítica pós-colonial caracteriza o sistema capitalista enquanto sistema cultural. Estes teóricos acreditam que a cultura é o factor constitutivo que determina as relações económicas e políticas no capitalismo global (Said, 1979). Por outro lado, a maioria dos académicos do sistema-mundo salienta a importância das relações económicas à escala mundial como factor constitutivo do sistema-mundo capitalista. As relações culturais e políticas são conceptualizadas quer como instrumento, quer como epifenómeno, dos processos de acumulação capitalista. O facto é que os teóricos do sistema-mundo sentem dificuldades em teorizar a cultura, enquanto os teóricos pós-coloniais têm dificuldade em conceptualizar os processos político-económicos. Paradoxal é que muitos académicos do sistema-mundo reconheçam a importância da cultura, mas não saibam o que fazer com ela ou como o expressar de uma forma não redutora; por seu lado, muitos académicos pós-coloniais reconhecem a importância da economia política, mas não sabem como a integrar na análise cultural sem reproduzir um reducionismo de tipo 'culturalista'. Assim, a bibliografia produzida de uma e outra banda oscila entre o perigo do reducionismo económico e o perigo do culturalismo. Tanto os

Estudos Pós-Coloniais como a Análise do Sistema-Mundo estão a necessitar de uma intervenção descolonial.

Eu sugiro que a dicotomia cultura *versus* economia é um dilema 'do ovo e da galinha', ou seja, um falso dilema que nasce daquilo a que Immanuel Wallerstein chamou o legado do liberalismo do século XIX (Wallerstein, 1991a: 4). Este legado implica que se faça uma separação da economia, política, cultura e sociedade em áreas autónomas. Segundo Wallerstein, a construção destas áreas 'autónomas' e a sua materialização em domínios de conhecimento separados, tais como a ciência política, a sociologia, a antropologia e a economia, nas ciências sociais, assim como as diferentes disciplinas das humanidades, são o pernicioso resultado do liberalismo enquanto geocultura do sistema-mundo moderno. Numa apreciação crítica da análise do sistema-mundo, Wallerstein afirma que

A análise do sistema-mundo pretende ser uma crítica à ciência social do século XIX. Porém, é uma crítica incompleta, inacabada, pois ainda não conseguiu encontrar uma forma de ultrapassar o mais persistente (e enganoso) legado da ciência social do século XIX – a divisão da análise social em três áreas, três lógicas, três níveis – o económico, o político e o sociocultural. Este trio atravessa-se-nos no caminho, sólido como granito, a bloquear o nosso avanço intelectual. Muitos consideram-no insatisfatório, mas, a meu ver ainda ninguém arranjou maneira de prescindir dessa linguagem e respectivas implicações, algumas das quais correctas, mas a maioria delas talvez não (1991a: 4).

[...] todos nós recorremos ao uso da linguagem das três áreas em praticamente tudo o que escrevemos. É o momento de tentar enfrentar seriamente a questão. [...] estamos a ir atrás de falsos modelos e a comprometer a nossa argumentação quando continuamos a usar essa linguagem. É urgente começarmos a elaborar modelos alternativos (1991a: 271).

Há que desenvolver uma nova linguagem descolonial para representar os complexos processos do sistema-mundo colonial/moderno, sem estarmos dependentes da velha linguagem liberal destas três áreas. Por exemplo, o facto de os teóricos do sistema-mundo caracterizarem o sistema-mundo moderno como uma economia-mundo leva muitas pessoas a pensar erroneamente que a análise do sistema-mundo consiste em analisar a chamada 'lógica económica' do sistema. É exactamente este tipo de interpretação que Wallerstein tenta evitar na sua crítica a estes três domínios autónomos. Contudo, como admite o próprio Wallerstein, a linguagem usada pela análise do sistema-mundo ainda está presa à velha linguagem da ciência social do século XIX e

prescindir desta linguagem é um enorme desafio. E se o capitalismo for uma economia-mundo, não no sentido limitado de um sistema económico, mas no sentido de sistema histórico que Wallerstein define como "[...] uma rede integrada de processos económicos, políticos e culturais, cuja soma garante a coesão do sistema" (Wallerstein, 1991a: 230)? Precisamos de encontrar novos conceitos e uma nova linguagem se quisermos explicar o complexo enredamento das hierarquias de género, raciais, sexuais e de classe existentes no interior dos processos geopolíticos, geoculturais e geoeconómicos do sistema-mundo colonial/moderno, em que a incessante acumulação de capital é afectada por – e integrada em, e constitutiva de, e constituída por – essas hierarquias. A fim de encontrar uma nova linguagem descolonial para esta complexidade, precisamos de 'sair' dos nossos paradigmas, abordagens, disciplinas e campos. Proponho que examinemos a noção metateórica de 'heterarquias' desenvolvida pelo teórico social, sociólogo e filósofo grego Kyriakos Kontopoulos (1993) e também a noção de 'colonialidade do poder' desenvolvida por Aníbal Quijano (1991, 1993, 1998).

O pensamento heterárquico (Kontopoulos, 1993) é uma tentativa de conceptualizar as estruturas sociais através de uma nova linguagem que rompa com o paradigma liberal da ciência social do século XIX. A velha linguagem das estruturas sociais é uma linguagem de sistemas fechados, ou seja, de uma lógica única e abrangente que determina uma hierarquia única. Definir um sistema social como uma 'hierarquia aninhada', como propôs Wallerstein no relatório da Comissão Gulbenkian "Para Abrir as Ciências Sociais", compromete a abordagem do sistema-mundo ao continuar a usar um modelo metateórico que corresponde a sistemas fechados, que é precisamente o oposto daquilo que a abordagem do sistema-mundo tenta fazer. Ao invés disso, as heterarquias fazem-nos transpor as hierarquias fechadas rumo a uma linguagem de complexidade, a sistemas abertos e a um enredamento de múltiplas e heterogéneas hierarquias, níveis estruturais e lógicas estruturantes. A noção de 'lógica' é aqui redefinida para referir o enredamento heterogéneo das estratégias de múltiplos agentes. A ideia é a seguinte: não existe nem lógica autónoma nem uma única lógica, mas sim múltiplos, heterogéneos, enredados e complexos processos inseridos numa única realidade histórica. A noção de enredamento é fundamental aqui e está próxima da noção de sistemas históricos de Wallerstein, entendidos enquanto 'redes

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Veja-se Gulbenkian Commission on the Restructuring of the Social Sciences, 1996.

integradas de processos económicos, políticos e culturais'. A partir do momento em que as relações hierárquicas múltiplas são vistas como enredadas, segundo Kontopoulos, ou integradas, segundo Wallerstein, deixam de existir lógicas ou domínios autónomos. A noção de uma lógica única corre o risco de reducionismo, o que é contrário à ideia de sistemas complexos, e a noção de lógicas múltiplas corre o risco de dualismo. A solução para estas questões ontológicas (o dilema reducionismo/dualismo) do pensamento heterárquico é superar a oposição binária monismo/dualismo, no sentido de um materialismo emergentista que implica múltiplos processos enredados a diferentes níveis estruturais, inseridos numa única realidade material histórica (que inclui o simbólico-ideológico como parte dessa mesma realidade material). As heterarquias continuam a usar a noção de 'lógica' apenas para fins analíticos, de modo a estabelecer determinadas distinções ou para tornar abstractos certos processos que, uma vez integrados ou enredados num processo histórico concreto, adquirem um efeito e um significado estruturais diferentes. O pensamento heterárquico fornece uma linguagem para dizer aquilo a que Immanuel Wallerstein chama um novo modo de pensamento capaz de romper com as ciências sociais do século XIX liberal e centrar-se em sistemas históricos complexos.

A noção de 'colonialidade do poder' também é útil em termos de descolonização do dilema cultura *versus* economia. O trabalho de Quijano oferece uma nova forma de pensar sobre este dilema, a qual ultrapassa os limites tanto da análise pós-colonial como da análise do sistema-mundo. Na América Latina, a maioria dos teóricos dependentistas privilegiam as relações económicas em processos sociais, em detrimento das determinações de ordem cultural e ideológica. A escola dependentista percepcionou a cultura como sendo um factor instrumental nos processos de acumulação capitalista. Em muitos aspectos, a análise dos dependentistas e a análise do sistema-mundo reproduziram parte do reducionismo económico das abordagens marxistas ortodoxas. Isto causou dois problemas: em primeiro lugar, um subestimar das hierarquias coloniais/raciais; e, em segundo lugar, um empobrecimento analítico que se revelou incapaz de explicar as complexidades dos processos político-económicos heterárquicos globais.

As ideias dependentistas têm de ser compreendidas enquanto parte da *longue durée* das ideias da modernidade na América Latina. O desenvolvimento nacional autónomo é um tema ideológico central do sistema-mundo moderno desde finais do século XVIII. Os dependentistas reproduziram a ilusão de que o desenvolvimento e a organização racional podem ser alcan-

çados por meio do controlo do Estado-nação. Isto veio contradizer a posição segundo a qual desenvolvimento e subdesenvolvimento são o resultado de relações estruturais no interior do sistema-mundo capitalista. Não obstante definirem o capitalismo como um sistema global que está para além do Estado-nação, os dependentistas ainda acreditavam ser possível quebrar o vínculo, rompendo com o sistema-mundo ao nível do Estado-nação (Frank, 1969: 11, 104, 150, cap. 25). Isto significava que um processo revolucionário socialista de âmbito nacional poderia isolar o país em relação ao sistema global. Contudo, tal como sabemos actualmente, é impossível transformar um sistema que opere à escala global privilegiando o controlo/administração do Estado-nação (Wallerstein, 1992b). Nenhum tipo de controlo 'racional' do Estado-nação poderá, por si, alterar a localização de um determinado país na divisão internacional do trabalho. O planeamento e o controlo 'racional' do Estado-nação contribuem para a ilusão desenvolvimentista da eliminação das desigualdades do sistema-mundo capitalista ao nível do Estado-nação.

No sistema-mundo capitalista, um Estado-nação periférico pode passar por transformações na sua forma de incorporação na economia-mundo capitalista, e uma minoria desses Estados pode mesmo deslocar-se para uma posição semiperiférica. No entanto, romper com ou transformar todo o sistema ao nível do Estado-nação está completamente fora do leque das suas possibilidades (Wallerstein, 1992a, 1992b). Por isso, um problema global não pode ter uma solução nacional. Não se trata de negar a importância das intervenções políticas ao nível do Estado-nação. O importante será não reificar o Estadonação e compreender os limites das intervenções políticas, a este nível, para a transformação a longo prazo de um sistema que opera à escala mundial. Embora continue a ser uma importante instituição do Capitalismo Histórico, o Estado-nação é um espaço limitado para transformações políticas e sociais radicais. Para serem capazes de intervir eficazmente no sistema-mundo capitalista, as agências colectivas da periferia precisam de ter um âmbito global. Os conflitos sociais ocorridos em níveis situados abaixo e acima do Estado-nação são espaços estratégicos de intervenção política frequentemente ignorados quando o foco dos movimentos privilegia o Estado-nação. Para que a intervenção política seja eficaz, as ligações locais e globais dos movimentos sociais assumem uma importância crucial. Os dependentistas não tiveram isto em conta, devido, em parte, à sua tendência para privilegiar o Estado-nação como unidade de análise e também à ênfase economicista das suas abordagens. Isto teve terríveis consequências práticas para a esquerda da América Latina e para a credibilidade do projecto político dependentista.

Para a maioria dos dependentistas e dos analistas do sistema-mundo, a 'economia' era a esfera privilegiada da análise social. Categorias como 'diferença sexual' e 'raça' eram frequentemente ignoradas e, quando usadas, eram reduzidas (instrumentalizadas) a interesses económicos ou de classe. Quijano (1993) é uma das poucas excepções a esta crítica. A 'colonialidade do poder' é um conceito que tenta integrar, como parte de um processo estrutural heterogéneo, as múltiplas relações em que os processos culturais, políticos e económicos se enredam com o capitalismo enquanto sistema histórico. Quijano usa a noção de 'heterogeneidade estrutural', muito próxima da noção de 'heterarquia' acima discutida. À semelhança da análise do sistema-mundo, a noção de 'colonialidade' conceptualiza o processo de colonização das Américas e a constituição de uma economia-mundo capitalista como fazendo parte do mesmo enredado processo. Contudo, ao contrário da abordagem do sistema-mundo, a 'heterogeneidade estrutural' de Quijano implica a construção de uma hierarquia étnico-racial global que é, temporal e espacialmente, coeva da constituição de uma divisão internacional do trabalho com relações centro-periferia à escala mundial. Desde o início da formação do sistema-mundo capitalista, a acumulação incessante de capital esteve sempre enredada com ideologias racistas, homofóbicas e sexistas. A expansão colonial europeia foi conduzida por homens europeus heterossexuais. Aonde quer que chegassem, traziam consigo os seus preconceitos culturais e formavam estruturas heterárquicas de desigualdade sexual, de género, de classe e raciais. Deste modo, no 'capitalismo histórico' - entendido como 'sistema heterárquico' ou 'estrutura heterogénea'- o processo de incorporação periférica na acumulação incessante de capital foi sendo constituído por, e enredado com, hierarquias e discursos homofóbicos, sexistas e racistas. Ao contrário da análise do sistema-mundo, Quijano sublinha, com a sua noção de 'colonialidade do poder', a ideia de que não existe uma lógica abrangente de acumulação capitalista capaz de instrumentalizar as divisões étnico-raciais e que seja anterior à formação de uma cultura colonial, eurocêntrica global. A abordagem 'instrumentalista' da maior parte da análise do sistema-mundo é redutora e permanece presa à velha linguagem da ciência social do século XIX. Para Quijano, o racismo é constitutivo e indissociável da divisão internacional do trabalho e da acumulação capitalista à escala mundial. A noção de 'heterogeneidade estrutural' implica que múltiplas formas de trabalho coexistam dentro de um único processo histórico. Contrariamente ao que sustentam as abordagens marxistas ortodoxas, não existe uma sucessão linear dos modos de produção (escravatura, feudalismo, capitalismo, etc). De uma perspectiva periférica como é a latino-americana, e de um modo geral, estas formas de trabalho articularam-se, todas elas, simultaneamente no tempo e enredaram-se no espaço, variando entre, por um lado, formas 'livres' de trabalho atribuídas no centro ou a populações de origem europeia, e por outro lado formas 'coercivas' de trabalho entregues à periferia ou a populações de origem não-europeia. A acumulação capitalista à escala mundial opera em simultâneo através de diversas formas de trabalho que são divididas, organizadas e atribuídas de acordo com a racionalidade racista eurocêntrica da 'colonialidade do poder'. Além disso, para Quijano, não existe uma teleologia linear entre as diferentes formas de acumulação capitalista (primitiva, absoluta e relativa, segundo a ordenação da análise marxista eurocêntrica). Segundo este autor, as múltiplas formas de acumulação também são temporalmente coevas. Enquanto tendência a longo prazo, as formas 'violentas' (a que o marxismo eurocêntrico chama 'primitivas') de acumulação de capital são predominantes na periferia não-europeia, enquanto as formas 'absolutas' de acumulação predominam nas zonas de trabalho 'livre' do centro europeu.

O segundo problema decorrente do facto de a visão dependentista subestimar as dinâmicas culturais e ideológicas é que isso empobreceu a sua própria abordagem político-económica. Tanto as estratégias ideológico-simbólicas como as formas eurocêntricas de conhecimento são constitutivas da economia política do sistema-mundo capitalista. As estratégias simbólicas/ideológicas são um importante processo estruturante das relações centroperiferia no sistema-mundo capitalista. Os Estados centrais, por exemplo, desenvolvem estratégias ideológico-simbólicas ao incentivar formas de conhecimento 'ocidentalistas' (Mignolo, 1995) que privilegiam o Ocidente, ou 'Oeste em detrimento do Resto'. Isto é claramente visível em discursos desenvolvimentistas que, no decurso dos últimos cinquenta anos, se tornaram uma forma de conhecimento dito 'científico'. Este conhecimento privilegiou o 'Ocidente' enquanto modelo de desenvolvimento. O discurso desenvolvimentista oferece uma fórmula colonial de como se assemelhar ao 'Ocidente'.

Apesar dos esforços para combater estas formas universalistas/ocidentalistas de conhecimento, os dependentistas viam este conhecimento como uma 'superestrutura' ou o epifenómeno de uma 'infra-estrutura económica', nunca considerando que ele fosse constitutivo da economia política da América Latina. A postulação de zonas periféricas, como a África ou a América Latina, como 'regiões com problemas' ou com 'um atrasado nível de

desenvolvimento' dissimulou a responsabilidade europeia e euro-americana na exploração destes continentes. A postulação de regiões 'patológicas' na periferia, por oposição aos chamados padrões 'normais' de desenvolvimento do 'Ocidente', justificou uma intervenção política e económica ainda mais intensa por parte das potências imperiais. Devido ao tratamento do 'Outro' como 'subdesenvolvido' e 'atrasado', a exploração e a dominação por parte das metrópoles tornaram-se justificáveis em nome da 'missão civilizadora'.

A pretensa superioridade do saber europeu nas mais diversas áreas da vida foi um importante aspecto da colonialidade do poder no sistema-mundo colonial/moderno. Os saberes subalternos foram excluídos, omitidos, silenciados e/ou ignorados. Isto não é um apelo a uma missão fundamentalista ou essencialista de salvamento da autenticidade. Do que aqui se trata é de colocar a diferença colonial (Mignolo, 2000) no centro do processo de produção de conhecimento. Os saberes subalternos são aqueles que se situam na intersecção do tradicional e do moderno. São formas de conhecimento híbridas e transculturais, não apenas no sentido tradicional de sincretismo ou mestizaje, mas no sentido das 'armas milagrosas' de Aimé Césaire ou daquilo a que chamei 'cumplicidade subversiva' (Grosfoguel, 1996) contra o sistema. Estas são formas de resistência que reinvestem de significado e transformam as formas dominantes de conhecimento do ponto de vista da racionalidade não-eurocêntrica das subjectividades subalternas, pensadas a partir de uma epistemologia de fronteira. Elas constituem aquilo a que Walter Mignolo (2000) chama uma crítica da modernidade baseada em experiências geopolíticas e memórias da colonialidade. Segundo Mignolo (2000), este é um espaço novo que merece ser alvo de maior exploração, como nova dimensão crítica da modernidade/colonialidade e, simultaneamente, como um espaço a partir do qual podem conceber-se novas utopias. Isto traz importantes implicações à produção de conhecimento. Iremos nós produzir um novo conhecimento que repita ou reproduza essa espécie de perspectiva dos olhos de deus que é a visão universalista e eurocêntrica? Dizer que a unidade de análise é o sistemamundo, e não o Estado-nação, não equivale a uma visão neutra do mundo através do olhar divino. Acredito que a análise do sistema-mundo precisa de descolonizar a sua epistemologia, levando a sério o lado subalterno da diferença colonial: o lado da periferia, dos trabalhadores, das mulheres, dos indivíduos racializados/colonizados, dos homossexuais/lésbicas e dos movimentos anti-sistémicos que participam no processo de produção de conhecimento. Isto significa que, embora o sistema-mundo tome o mundo como unidade de análise, ele pensa a partir de uma determinada perspectiva no mundo. Contudo, a análise do sistema-mundo não encontrou uma maneira de incorporar os saberes subalternos nos processos de produção de conhecimento. Sem isto não pode haver uma descolonização do conhecimento nem uma utopística capaz de superar o eurocentrismo. A cumplicidade entre as ciências sociais e a colonialidade do poder na produção de conhecimento e dos desenhos imperiais globais requer novos lugares institucionais e não-institucionais, a partir dos quais o subalterno possa falar e ser ouvido.

#### 5. O Pensamento de Fronteira

Até ao momento, a história do sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/ moderno tem privilegiado a cultura, o conhecimento e a epistemologia produzidos pelo Ocidente (Spivak, 1988; Mignolo, 2000). Nenhuma cultura no mundo permaneceu intacta perante a modernidade europeia. Não há, em absoluto, como estar fora deste sistema. O monologismo e o desenho monotópico global do Ocidente relacionam-se com outras culturas e povos a partir de uma posição de superioridade e são surdos às cosmologias e epistemologias do mundo não-ocidental.

A imposição do Cristianismo a fim de converter os chamados selvagens e bárbaros no século XVI, seguida da imposição do 'fardo do homem branco' e da sua 'missão civilizadora' nos séculos XVIII e XIX, da imposição do 'projecto desenvolvimentista' no século XX e, mais recentemente, do projecto imperial das intervenções militares apoiadas na retórica da 'democracia' e dos 'direitos humanos' no século XXI, tudo isto foi imposto com recurso ao militarismo e à violência sob a retórica da modernidade, com o seu apelo a salvar o outro dos seus próprios barbarismos. Em face da imposição colonial eurocêntrica, surgem duas respostas: os nacionalismos e os fundamentalismos do Terceiro Mundo. O nacionalismo apresenta soluções eurocêntricas para um problema global eurocêntrico; reproduz uma colonialidade interna de poder dentro de cada Estado-nação e reifica o Estado-nação enquanto lugar privilegiado de mudança social (Grosfoguel, 1996). Os conflitos que ocorrem em níveis acima e abaixo do Estado-nação não são tidos em consideração pelas estratégias políticas nacionalistas. Além do mais, as respostas nacionalistas ao capitalismo global reforçam o Estado-nação enquanto forma político-institucional por excelência do sistema-mundo patriarcal/capitalista colonial/moderno. Neste sentido, o nacionalismo é cúmplice do pensamento e das estruturas políticas eurocêntricas. Por outro lado, os fundamentalismos terceiro-mundistas da mais variada espécie respondem com a retórica de um essencialista 'puro espaço exterior' à modernidade, uma 'absoluta exterioridade' relativamente a esta. São forças 'modernas antimodernas' que reproduzem as oposições binárias do pensamento eurocêntrico. Se o pensamento eurocêntrico reivindica que a 'democracia' é um atributo natural do Ocidente, os fundamentalismos do Terceiro Mundo aceitam esta premissa eurocêntrica e reivindicam que a democracia não tem nada que ver com o não-Ocidente. Ela é, assim, um atributo intrinsecamente europeu e imposto pelo Ocidente. Ambos negam o facto de muitos dos elementos que hoje consideramos parte da modernidade, como por exemplo a democracia, terem sido criados numa relação global entre o Ocidente e o não-Ocidente. Os europeus foram buscar muito do seu conhecimento utópico aos sistemas históricos não-ocidentais que encontraram nas colónias, apropriando-se deles e fazendo-os parte dessa sua modernidade eurocentrada. Os fundamentalismos do Terceiro Mundo respondem à imposição da modernidade eurocentrada enquanto desenho global/imperial com uma modernidade antimoderna que é tão eurocêntrica, hierárquica, autoritária e antidemocrática como aquela.

Uma das muitas soluções plausíveis para o dilema eurocêntrico versus fundamentalista é aquilo a que Walter Mignolo, inspirado em pensadores chicanos(as) como Gloria Anzaldúa (1987) e Jose David Saldivar (1997), chamou "pensamento crítico de fronteira" (Mignolo, 2000). O pensamento crítico de fronteira é a resposta epistémica do subalterno ao projecto eurocêntrico da modernidade. Ao invés de rejeitarem a modernidade para se recolherem num absolutismo fundamentalista, as epistemologias de fronteira subsumem/redefinem a retórica emancipatória da modernidade a partir das cosmologias e epistemologias do subalterno, localizadas no lado oprimido e explorado da diferença colonial, rumo a uma luta de libertação descolonial em prol de um mundo capaz de superar a modernidade eurocentrada. Aquilo que o pensamento de fronteira produz é uma redefinição/subsunção da cidadania e da democracia, dos direitos humanos, da humanidade e das relações económicas para lá das definições impostas pela modernidade europeia. O pensamento de fronteira não é um fundamentalismo antimoderno. É uma resposta transmoderna descolonial do subalterno perante a modernidade eurocêntrica.

Um bom exemplo disto mesmo é a luta zapatista no México. Os zapatistas não são fundamentalistas antimodernos, não rejeitam a democracia nem se remetem a uma espécie de fundamentalismo indígena. Pelo contrário, os zapatistas aceitam a noção de democracia, mas redefinem-na partindo da prática e da cosmologia indígena local, conceptualizando-a de acordo com a máxima 'comandar obedecendo' ou 'todos diferentes, todos iguais'. O que

parece ser um slogan paradoxal é, na verdade, uma redefinição crítica descolonial da democracia, recorrendo às práticas, cosmologias e epistemologias do subalterno. Isto leva-nos à questão de como transcender o monólogo imperial estabelecido pela modernidade europeia-eurocêntrica.

# 6. A Transmodernidade ou Cosmopolitismo Crítico Enquanto Projectos utópicos

Um diálogo intercultural Norte-Sul não pode ser alcançado sem que ocorra uma descolonização das relações de poder no mundo moderno. Um diálogo de tipo horizontal, por contraposição com o diálogo vertical característico do Ocidente, exige uma transformação nas estruturas de poder globais. Não podemos presumir um consenso habermasiano ou uma relação igual entre culturas e povos globalmente extremados nos dois pólos da diferença colonial. Porém, podemos começar a imaginar mundos alternativos para lá do eurocentrismo e do fundamentalismo. A transmodernidade é o projecto utópico que o filósofo da libertação Enrique Dussel (2001) propõe para transcender a versão eurocêntrica da modernidade. Ao contrário do projecto de Habermas (2000), em que o objectivo é concretizar o incompleto e inacabado projecto da modernidade, a transmodernidade de Dussel visa concretizar o inacabado e incompleto projecto novecentista da descolonização da América Latina. Em vez de uma única modernidade, centrada na Europa e imposta ao resto do mundo como um desenho global, Dussel propõe que se enfrente a modernidade eurocentrada através de uma multiplicidade de respostas críticas descoloniais que partam das culturas e lugares epistémicos subalternos de povos colonizados de todo o mundo. Na interpretação que Walter Mignolo faz de Dussel, a transmodernidade seria equivalente à 'diversalidade enquanto projecto universal', que é o resultado do "pensamento crítico de fronteira" enquanto intervenção epistémica dos diversos subalternos (Mignolo, 2000). As epistemologias subalternas poderiam fornecer, segundo a redefinição do conceito do pensador caribenho Édouard Glissant por Walter Mignolo (2000), uma 'diversalidade' de respostas para os problemas da modernidade, conduzindo à 'transmodernidade'.5

Para Dussel, a filosofia da libertação só pode surgir se os pensadores críticos de cada cultura entrarem em diálogo com outras culturas. Uma das ilações é que as diferentes formas de democracia, os direitos civis e a eman-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Veja-se Glissant, 1989.

cipação das mulheres só podem surgir das respostas criativas de epistemologias locais subalternas. Assim, e por exemplo, as mulheres ocidentais não podem impor a sua noção de emancipação às mulheres islâmicas. Os homens ocidentais não podem impor a sua noção de democracia a povos não-ocidentais. Isto não é um apelo a uma solução fundamentalista ou nacionalista para a persistência da colonialidade ou para um particularismo de incidência local e isolada. É um apelo ao pensamento crítico de fronteira, como estratégia ou mecanismo conducente a um 'mundo transmoderno' descolonizado enquanto projecto universal que nos leve além do eurocentrismo e do fundamentalismo.

Nos últimos 510 anos do 'sistema-mundo patriarcal/capitalista colonial/moderno europeu/euro-americano', passámos do 'cristianiza-te ou doute um tiro' do século XVI, para o 'civiliza-te ou dou-te um tiro' do século XIX, para o 'desenvolve-te ou dou-te um tiro' do século XX, para o recente 'neoliberaliza-te ou dou-te um tiro' dos finais do século XX e para o 'democratiza-te ou dou-te um tiro' do início do século XXI. Não houve respeito nem reconhecimento pelas formas de democracia indígenas, fossem elas africanas, islâmicas, ou outras não-europeias. A forma liberal da democracia é a única aceite e legitimada. As formas outras de democracia são rejeitadas. Se a população não-europeia não aceita as condições da democracia liberal euro-americana, esta é imposta pela força em nome da civilização e do progresso. É preciso reconceptualizar a democracia de maneira transmoderna, de modo a que seja descolonizada da democracia liberal, ou seja, da forma ocidental de democracia, que é uma forma racializada e centrada no capitalismo.

Ao radicalizar a noção levinasiana de exterioridade, Dussel vê uma potencialidade radical nos espaços relativamente externos que não foram totalmente colonizados pela modernidade europeia. Estes espaços externos não são puros nem absolutos. Foram afectados e produzidos pela modernidade europeia, mas nunca totalmente subsumidos ou instrumentalizados. É a partir da geopolítica do conhecimento desta relativa exterioridade, ou margens, que emerge o "pensamento crítico de fronteira" como uma crítica da modernidade, com vista a um mundo transmoderno pluriversal (Mignolo, 2000) de múltiplos e diversos projectos ético-políticos em que poderia existir um diálogo e uma comunicação verdadeiramente horizontais entre todos os povos do mundo. No entanto, para concretizar este projecto utópico é essencial transformar os sistemas de dominação e de exploração da actual matriz de poder colonial do sistema-mundo patriarcal/capitalista colonial/moderno.

### 7. Os Conflitos Anticapitalistas na Actualidade

A influência nociva da colonialidade, em todas as suas manifestações aos diferentes níveis (global, nacional, local), assim como os respectivos saberes eurocêntricos, têm-se reflectido em movimentos anti-sistémicos e pensamento utópico por todo o mundo. Assim, a primeira tarefa de um projecto de esquerda renovado é confrontar-se com as colonialidades eurocêntricas não apenas da direita mas também da esquerda. Muitos projectos de esquerda, por exemplo, subestimaram as hierarquias étnico-raciais, e quando assumiram o controlo das estruturas estatais acabaram por reproduzir, no seio das suas organizações, o domínio branco/eurocentrado sobre os povos não-europeus. A 'esquerda' internacional nunca problematizou, de forma radical, as hierarquias étnico-raciais construídas durante a expansão colonial europeia e que ainda hoje se encontram presentes na 'colonialidade do poder' mundial. Nenhum projecto radical poderá hoje ter êxito sem antes desmantelar estas hierarquias coloniais/raciais. A subestimação do problema da colonialidade contribuiu, em grande medida, para a desilusão popular perante os projectos 'de esquerda'. A democracia (liberal ou radical) não poderá ser concretizada na totalidade enquanto as dinâmicas coloniais/raciais mantiverem grande parte ou, em alguns casos, a maioria da população sob o estatuto de cidadãos de segunda.

A perspectiva aqui enunciada não é uma defesa da 'política de identidade'. As identidades subalternas poderiam servir de ponto de partida epistémico para uma crítica radical dos paradigmas e modos de pensar eurocêntricos. Porém, uma 'política de identidade' não é o mesmo que a alteridade epistemológica. O âmbito da 'política de identidade' é limitado, não podendo alcançar uma transformação radical do sistema e da respectiva matriz de poder colonial. Uma vez que todas as identidades modernas são uma construção da colonialidade do poder no mundo colonial/moderno, a sua defesa não é tão subversiva como pode parecer à primeira vista. A identidade 'negra', 'indiana', 'africana' ou identidades nacionais como a 'colombiana', 'queniana' ou 'francesa' são construções coloniais. A defesa destas identidades poderá eventualmente servir propósitos progressistas, dependendo do que está em causa num determinado contexto. Por exemplo, nas lutas contra uma invasão imperialista ou em confrontos anti-racistas contra a supremacia branca, estas identidades poderão servir para unificar o povo oprimido contra um inimigo comum. Contudo, a política de identidade só serve os objectivos de um único grupo e exige a igualdade dentro do sistema, ao invés de desenvolver uma luta anticapitalista radical contra o sistema. O sistema de exploração é um espaço

de intervenção crucial que requer alianças mais vastas, em termos não apenas de raça e diferença sexual, mas também de classes e entre uma diversidade de grupos oprimidos, em torno da radicalização da noção de igualdade social. Mas, ao contrário da noção limitada, abstracta e formal de igualdade que é típica da modernidade eurocêntrica, a ideia aqui é alargar a noção de igualdade a todas as relações de opressão, sejam elas raciais, de classe, sexuais ou de género. O novo universo de significação ou novo imaginário de libertação necessita de uma linguagem comum, apesar da diversidade de culturas e formas de opressão. Esta nova linguagem comum poderia ser obtida através da radicalização das noções libertadoras nascidas do velho padrão de poder colonial/moderno, tais como a liberdade (de imprensa, religiosa ou de expressão), as liberdades individuais ou a igualdade social, ligando-as a uma democratização radical das hierarquias políticas, epistémicas, de género, sexuais, espirituais e económicas do poder à escala global.

A proposta que Quijano faz de uma "socialização do poder", por oposição a uma "nacionalização estatista da produção", é fundamental aqui (Quijano, 2000). Em vez de projectos 'estatais socialistas' ou 'estatais capitalistas' centrados na administração do Estado e nas estruturas hierárquicas do poder, a estratégia da 'socialização do poder' em todas as esferas de existência social privilegia os conflitos locais e globais a favor de formas colectivas de autoridade pública.

As comunidades, empresas, escolas, hospitais e todas as instituições que actualmente regulam a vida social seriam autogeridas por gente apostada em alargar a igualdade social e a democracia a todos os espaços do existir social. Trata-se de um processo de capacitação e de democratização radical a partir de baixo que não exclui a formação de instituições públicas globais para democratizar e socializar a produção, a riqueza e os recursos a uma escala mundial. A socialização do poder também iria implicar a formação de instituições globais para lá das fronteiras nacionais ou estatais, de modo a garantir a igualdade e justiça na produção, reprodução e distribuição dos recursos mundiais. Isto exigiria algum tipo de organização global democrática autogerida, que funcionasse como uma autoridade colectiva global com o fim de garantir a justiça social e a igualdade social à escala mundial. A socialização do poder ao nível local e global implicaria a criação de uma autoridade pública que fosse exterior e contrária às estruturas estatais.

Baseando-se nas antigas comunidades indígenas dos Andes e nas novas comunidades urbanas marginais, em que a reciprocidade e a solidariedade são as principais formas de interacção social, Quijano vê o potencial utópico de um elemento privado social, alternativo à propriedade privada, e de um

elemento público não-estatal igualmente alternativo, para lá das noções capitalistas/socialistas de privado e público. Este elemento público não-estatal (por oposição à identificação do estatal com o público na ideologia liberal e socialista) não está, segundo Quijano, em contradição com um elemento privado de índole social (por oposição a uma propriedade privada de tipo empresarial e capitalista). O privado social e a sua autoridade institucional pública não-estatal não contradizem as liberdades pessoais/individuais nem o desenvolvimento colectivo. Um dos problemas do discurso liberal e socialista é que o Estado é sempre a instituição de autoridade pública em contradição com o desenvolvimento de um crescimento alternativo do 'privado' e dos 'indivíduos'.

Os projectos desenvolvimentistas que se centram nas mudanças de políticas ao nível do Estado-nação são obsoletos no actual quadro da economia-mundo, conduzindo a miragens de tipo desenvolvimentista. Um sistema de dominação e exploração que opere à escala mundial, como é o caso do sistema-mundo capitalista, não pode ter uma 'solução nacional'. Um problema global não pode ser resolvido no plano do Estado-nação. São necessárias soluções descoloniais de âmbito global. Assim, a descolonização da economia política do sistema-mundo patriarcal/capitalista colonial/ moderno exige a erradicação das contínuas transferências de riqueza do Sul para o Norte e a institucionalização de uma redistribuição global e da transferência de riqueza do Norte para o Sul. Depois de séculos de "acumulação por espoliação" (Harvey, 2003), o Norte detém uma concentração de riqueza e recursos inacessíveis ao Sul. Poderia promover-se mecanismos globais com vista a redistribuir a riqueza do Norte para o Sul, por meio da intervenção directa de organizações internacionais e/ou pela aplicação de impostos sobre os fluxos globais de capital. Contudo, isto exigiria uma luta de poder descolonial e global, com vista a uma transformação da matriz global e colonial de poder e, por consequência, uma transformação do sistema-mundo patriarcal/capitalista colonial/moderno. O Norte mostra-se relutante em partilhar a concentração e acumulação de riqueza gerada pelo trabalho não-europeu do Sul depois de anos de exploração e dominação. Ainda hoje, as políticas neoliberais representam uma continuação da "acumulação por espoliação" (Harvey, 2003) iniciada pela expansão colonial europeia com a conquista das Américas no século XVI. Muitos países periféricos viram-se privados da sua riqueza e recursos nacionais durante os últimos vinte anos de neoliberalismo à escala mundial, sob a supervisão e intervenção directa do Fundo Monetário Internacional e do Banco Mundial. Estas políticas conduziram à bancarrota

muitos países da periferia e levaram à transferência da riqueza do Sul para grandes empresas e instituições financeiras transnacionais sediadas no Norte. O espaço de manobra das regiões periféricas é muito reduzido, devido aos constrangimentos à soberania dos Estados-nação periféricos impostos pelo sistema interestatal global. Resumindo, a solução para as desigualdades sociais exige que se imaginem alternativas descoloniais globais utópicas e que se superem os modos binários de pensamento em termos de colonialistas e nacionalistas, fundamentalistas eurocêntricos e fundamentalistas de Terceiro Mundo.

# 8. Rumo a um Projecto de 'Diversalidade Anticapitalista Descolonial, Universal e Radical'

A necessidade de uma linguagem crítica comum de descolonização requer um tipo de universalidade que já não seja um desenho imperial global/universal monológico e monotópico, quer de direita ou de esquerda, imposto ao resto do mundo pela persuasão ou pela força e em nome do progresso ou da civilização. A esta nova forma de universalidade, enquanto projecto de libertação, chamarei 'diversalidade anticapitalista descolonial universal radical'. Ao contrário dos universais abstractos das epistemologias eurocêntricas, que subsumem/diluem o particular no que é indiferenciado, uma 'diversalidade anticapitalista descolonial universal radical' é um universal concreto que constrói um universal descolonial, respeitando as múltiplas particularidades locais nas lutas contra o patriarcado, o capitalismo, a colonialidade e a modernidade eurocentrada, a partir de uma variedade de projectos históricos ético-epistémicos descoloniais. Isto representa uma fusão entre a 'transmodernidade' de Dussel e a 'socialização do poder' de Quijano. A transmodernidade de Dussel conduziu-nos ao que Walter Mignolo (2000) caracterizou como "diversalidade enquanto projecto universal" para descolonizar a modernidade eurocentrada, ao passo que a socialização do poder de Quijano faz um apelo a um novo tipo de imaginário universal anticapitalista radical que descolonize as perspectivas marxistas/socialistas dos seus limites eurocêntricos. A linguagem comum deverá ser anticapitalista, antipatriarcal, antiimperialista e contra a colonialidade do poder, rumo a um mundo em que o poder seja socializado sem deixar de se manter aberto a uma diversalidade de formas institucionais de socialização do poder assentes nas diferentes respostas ético-epistémicas descoloniais dos grupos subalternos do sistemamundo. Caso não seja redefinido e reconfigurado a partir de uma perspectiva transmoderna, o apelo de Quijano no sentido de uma socialização do poder poderá tornar-se em mais um universal abstracto conducente a um desenho global. As formas de luta anticapitalista e de socialização do poder que emergem no mundo islâmico são bastante diferentes das que emergem nos povos indígenas das Américas ou nos povos bantu da África Ocidental. Todas partilham o projecto anti-imperialista, antipatriarcal, anticapitalista descolonial, mas dão ao projecto da socialização do poder concepções e formas institucionais diversas, de acordo com as suas múltiplas e diferentes epistemologias. Reproduzir os desenhos globais eurocêntricos socialistas do século XX, que partiram de um centro epistémico eurocentrado e unilateral, não faria mais do que repetir os erros que conduziram a esquerda a um desastre global. Do que aqui se trata é de um apelo a um universal que seja um pluriversal (Mignolo, 2000), um apelo a um universal concreto que há-de incluir todas as particularidades epistémicas rumo a uma 'socialização transmoderna e descolonial do poder'. Como dizem os zapatistas, "luchar por un mundo donde otros mundos sean posibles".

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ANZALDÚA, Gloria (1987), Borderlands/La Frontera: the New Mestiza. S. Francisco: Spinsters/Aunt Lute.
- CASTRO-GOMEZ, Santiago (2003), La Hybris del Punto Cero: Ciencia, Raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816). Bogotá: Editora Pontifica Universidade Javeriana.
- COLLINS, Patricia Hill (1990), Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness and the Politics of Empowerment. Nova Iorque: Routledge, Chapman and Hall.
- CRENSHAW, Kimberle (1989), "Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: a Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory, and Antiracist Politics", in Feminism in the Law: Theory, Practice, and Criticism. Chicago: University of Chicago Law School, 139-167
- DUSSEL, Enrique (1977), Filosofía de Liberación. México: Edicol.
- DUSSEL, Enrique (1994), 1492 El Encubrimiento del Otro: Hacia el Origen del 'Mito de la Modernidad'. La Paz: Plural Editores.
- DUSSEL ENRIQUE (1998), "Beyond the Eurocentrism. The World-system and the Limits of Modernity", in Frederic Jameson; Masao Miyoshi (orgs.), The Cultures of Globalization. Durhan, NC: Duke Univerity Press, 3-31.
- Dussel, Enrique (2001), Hacia una Filosofía Política Crítica. Bilbao: Desclée de Brouwer.
- ENLOE, Cythia (1990), Banana, Beaches and Bases: Making Sense of International Politics. Berkeley: University of California Press.
- FANON, Frantz (1967), Black Skin, White Masks. Nova Iorque: Grove Press.
- FRANK, Andre Gunder (1969), Capitalism and Underdevelopment in Latin America. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- FREGOSO, Rosa Linda (2003), MeXicana Encounters: the Making of Social Identities in the Borderlands. Berkeley: University of California Press.
- GLISSANT, Édouard, (1989), Caribbean Discourse (trans. J. M. Dash). Charlottesville: University of Virginia Press.
- GROSFOGUEL, Ramón (1996), "From Cepalismo to Neoliberalism: a World-System Approach to Conceptual Shifts in Latin America", Review, 19 (2), 131-154.
- GROSFOGUEL, Ramón (2002), "Colonial Difference, Geopolitics of Knowledge and Global Coloniality in the Modern/Colonial Capitalist World-System", Review, 25 (3), 203-224.
- GROSFOGUEL, Ramón (2005), "The Implications of Subaltern Epistemologies for Global Capitalism: Transmodernity, Border Thinking and Global Coloniality", in William Robinson; Richard Applebaum (orgs.), Critical Globalization Studies. Londres: Routledge, 283-292.

- GROSFOGUEL, Ramón (2006a), "From Postcolonial Studies to Decolonial Studies: Decolonizing Postcolonial Studies: A Preface", *Review*, 29 (2), 141-142.
- GROSFOGUEL, Ramón (2006b), "World-System Analysis in the Context of Transmodernity, Border Thinking and Global Coloniality", *Review*, 29 (2), 167-188.
- GULBENKIAN COMMISSION ON THE RESTRUCTURING OF THE SOCIAL SCIENCES (1996),

  Open the Social Sciences: Report of the Gulbenkian Commission on the Restructuring of
  the Social Sciences. Stanford: Stanford University Press.
- HABERMAS, Jürgen (2000), O Discurso Filosófico da Modernidade (rev. A. Marques; trad. A. M. Bernardo). Lisboa: Dom Quixote.
- HARAWAY, Donna (1988), "Situated Knowledges: the Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspective", *Feminist Studies*, 14, 575-99.
- HARVEY, David (2003), The New Imperialism. Oxford: Oxford University Press.
- KONTOPOULOS, Kyriakos (1993), *The Logic of Social Structures*. Cambridge: Cambridge University Press.
- LANDER, Edgardo (1998), "Eurocentrismo y Colonialismo en el Pensamiento Social Latinoamericano", in Roberto Briceño-León; Heinz R. Sonntag (orgs.), Pueblo, Época y Desarrollo: la Sociología de América Latina. Caracas: Nueva Sociedad, 87-96.
- MALLON, Florencia (1994), "The Promise and Dilemma of Subaltern Studies: Perspectives from Latin American History", *American Historical Review*, 99, 1491-1515.
- MIGNOLO, Walter (1995), The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality and Colonization. Ann Arbor: The University of Michigan Press.
- MIGNOLO, Walter (2000), Local Histories/Global Designs: Essays on the Coloniality of Power, Subaltern Knowledges and Border Thinking. Princeton: Princeton University Press.
- MORAGA, Cherrie; Anzaldúa, Gloria (orgs.) (1983), *This Bridge Called my Back: Writing by Radical Women of Color.* Nova Iorque: Kitchen Table/Women of Color.
- QUIJANO, Aníbal (1991), "Colonialidad y Modernidad/Racionalidad", *Perú Indígena*, 29, 11-21.
- QUIJANO, Aníbal (1993), "Raza', 'Etnia' y 'Nación' en Mariátegui: Cuestiones Abiertas", in Roland Morgues (org.), José Carlos Mariátgui y Europa: el Otro Aspecto del Descubrimiento. Lima: Empresa Editora Amauta, 167-187.
- QUIJANO, Aníbal (1998), "La Colonialidad del Poder y la Experiencia Cultural Latinoamericana", in Roberto Briceño-León; Heinz R. Sonntag (orgs.), Pueblo, Época y Desarrollo: la Sociología de América Latina. Caracas: Nueva Sociedad, 139-155.
- QUIJANO, Aníbal (2000), "Coloniality of Power, Ethnocentrism, and Latin America", *Nepantla: Views from the South*, 1 (3), 533-580.

- RODRIGUEZ, Ileana (2001), "Reading Subalterns across Texts, Disciplines, and Theories: from Representation to Recognition", *in* Ileana Rodriguez (org.), *The Latin American Subaltern Studies Reader*. Durham: Duke University Press, 1-32.
- SAID, Edward (1979), Orientalism. Nova Iorque: Vintage Books.
- SALDÍVAR, José David (1997), Border Matters. Berkeley: University of California Press.
- SPIVAK, Gayatri (1988), In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. Nova Iorque: Routledge, Kegan and Paul.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1974), *The Modern World-System*. Nova Iorque: Academic Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1979), *The Capitalist World-Economy*. Cambridge Paris: Cambridge University Press / Editions de la Maison des Sciences de l'Homme.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1983), *Historical Capitalism*. Nova Iorque: Monthly Review Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1984), *The Politics of the World-Economy*. Cambridge Paris: Cambridge University Press/ Editions de la Maison des Sciences de l'Homme.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1991a), Unthinking Social Science. Cambridge: Polity Press.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1991b), *Geopolitics and Geoculture*. Cambridge Paris: Cambridge University Press / Editions de la Maison des Sciences de l'Homme.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1992a), "The Concept of National Development, 1917-1989: Elegy and Requiem", *American Behavioral Scientist*, 35(4/5), 517-529.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1992b), "The Collapse of Liberalism", in Ralph Miliband; Leo Panitch (orgs.), *The Socialist Register 1991*. Londres: The Merlin Press, 96-110.
- WALLERSTEIN, Immanuel (1995), After Liberalism. Nova Iorque: The New Press.

# CAPÍTULO 12

# INTELECTUAIS NEGROS E PRODUÇÃO DO CONHECIMENTO: ALGUMAS REFLEXÕES SOBRE A REALIDADE BRASILEIRA

Nilma Lino Gomes

Pretendo tematizar nesse capítulo algumas reflexões referentes ao intelectual negro e o seu lugar no contexto acadêmico brasileiro. Trata-se de uma discussão e um processo que têm a sua origem na tensa dinâmica social e racial da própria sociedade e não no interior da academia, entendida aqui como a universidade, principal instituição responsável pela produção e socialização do conhecimento científico. A inserção de negros e negras no campo da pesquisa científica e da produção do conhecimento não mais como objetos de estudo, mas como sujeitos que possuem e produzem conhecimento faz parte da história das lutas sociais em prol do direito à educação e ao conhecimento assim como da luta pela superação do racismo.

Algumas discussões sobre o lugar, o perfil e a produção dos intelectuais negros realizadas nesse texto têm como interlocução e diálogo as reflexões de Santos (2006)¹ sobre a pluralidade interna e externa da ciência, a superação da monocultura do saber e a construção de uma ecologia dos saberes.

Segundo o autor, a discussão sobre a pluralidade interna da ciência é marcada pelas contribuições das perspectivas feministas, pós-coloniais, multiculturais e pragmáticas e podem ser consideradas como epistemologias de práticas científicas. Elas procuram uma terceira via entre a epistemologia convencional da ciência moderna e outros sistemas de conhecimentos alternativos à ciência. Trata-se de questionar a neutralidade da ciência, tornando explícita a dependência da atividade da pesquisa científica das escolhas sobre os temas, os problemas, os modelos teóricos, as metodologias, as linguagens e imagens e as formas de argumentação. Ou seja, toda investigação científica é contextualmente localizada e subjetivamente produzida.

A pluralidade externa, ou seja, a construção de outros saberes, diz respeito a abertura a uma diversidade de modos de conhecimento e as novas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veja-se igualmente os capítulos de Boaventura de Sousa Santos neste volume.

formas de relacionamento entre estes e a ciência. Esse processo, segundo Santos (2006), tem sido conduzido com resultados positivos, especialmente, nas áreas mais periféricas do sistema mundial moderno, onde o encontro entre os saberes hegemônicos e não hegemônicos é mais desigual e violento. É nesse contexto que se encontram os intelectuais negros brasileiros.

Para o autor supra citado, tal processo se dá em um contexto de luta contra uma monocultura do saber, não apenas no campo teórico, mas na prática constante dos processos de investigação. Afirmar a existência do potencial infinito da diversidade epistêmica do mundo e discutir o caráter contextual e incompleto do conhecimento são orientações presentes na ecologia de saberes ou de práticas de saberes.

Para Santos (2006: 154) "a ecologia dos saberes é um conjunto de epistemologias que partem da possibilidade da diversidade e da globalização contra-hegemônicas e pretendem contribuir para credibilizá-las e fortalecê-las". Ela se assenta em dois pressupostos:

1) não há epistemologias neutras e as que reclamam sê-lo são as menos neutras; 2) a reflexão epistemológica deve incidir não nos conhecimentos em abstrato, mas nas práticas de conhecimento e seus impactos noutras práticas sociais. Quando falo de ecologia de saberes, entendo-a como ecologia de práticas de saberes. (Santos, 2006: 154)

Dessa forma, a ecologia dos saberes poderá nos ajudar a compreender a produção, a história, as tensões e os desafios vividos pela intelectualidade negra brasileira destacando o caráter inovador, contestador e a radicalidade política do conhecimento e das práticas por ela produzidos.

## 1. Anos 90 e a Intelectualidade Negra: Um Novo Contexto

Podemos dizer que, atualmente, a questão racial tem encontrado um espaço maior no campo da produção científica brasileira. Tal inserção aponta uma possível inflexão, a partir dos anos 90, na tentativa de melhor compreender as relações raciais no contexto das desigualdades sócio-raciais. As pesquisas acadêmicas e oficiais começam a considerar com mais seriedade outras dimensões e categorias para além dos aspectos socioeconômicos. Esse processo não significa apenas uma mudança do olhar da ciência sobre a realidade. Representa, entre outros fatores, o resultado da pressão dos movimentos sociais de caráter identitário e os seus sujeitos sobre o campo da produção acadêmica: negros, indígenas, mulheres, homossexuais etc. (Gomes, 2008).

Aos poucos, pesquisadores e pesquisadoras oriundos de diferentes grupos sociais e étnico-raciais e/ou comprometidos com esses setores sociais começam a se inserir de maneira mais significativa nas diferentes universidades do país, sobretudo as públicas, e desencadeiam um outro tipo de produção do conhecimento. Um conhecimento realizado 'por' esses sujeitos que, ao desenvolverem suas pesquisas, privilegiam a parceria 'com' os movimentos sociais e extrapolam a tendência ainda hegemônica no campo das ciências humanas e sociais de produzir conhecimento 'sobre' os movimentos e os seus sujeitos.

Dentre os pesquisadores e pesquisadoras que inauguram essa nova fase na produção de um conhecimento articulado às suas vivências nos (e com) os movimentos sociais alguns passaram a ocupar lugar de destaque no cenário acadêmico local e nacional, nas associações de pesquisa, na formação de professores e em órgãos de gestão. A educação talvez seja o campo em que tal inserção se fez mais presente e visível. Tais sujeitos se configuram não só como pesquisadores que atuam no meio acadêmico. Eles produzem conhecimento e localizam-se no campo científico. São intelectuais, mas um outro tipo de intelectual, pois produzem um conhecimento que tem como objetivo dar visibilidade a subjetividades, desigualdades, silenciamentos e omissões em relação a determinados grupos sócio-raciais e suas vivências. Para tal, configuram-se como um coletivo, organizam-se e criam associações científicas a fim de mapear, problematizar, analisar e produzir conhecimento. É aqui que se localizam os intelectuais negros.

O desafio desse grupo de intelectuais está na abertura do olhar da ciência e de grupos que ocupam espaços de poder e decisão no campo da pesquisa científica para que enxerguem a realidade social para além do socioeconômico e compreendam o peso da cultura, das dimensões simbólicas, da discriminação, do preconceito, da desigualdade racial, de gênero e de orientação sexual na vida dos sujeitos sociais. Tal desafio está, também, no entendimento de que não há como hierarquizar desigualdades. Ou seja, toda e qualquer forma de desigualdade precisa ser superada. Esse grupo de intelectuais desafia a ciência a entender as imbricações das dimensões socioeconômicas, culturais e políticas e não de hierarquizá-las.

O papel dos intelectuais negros tem sido, nesse contexto, indagar a produção do conhecimento acadêmico e o lugar ocupado pelo 'outro', pelo diferente e pelas diferenças. Ao realizar essa indagação eles se colocam como sujeitos coletivos e políticos que questionam a relação entre a universidade, a ciência, a produção, o reconhecimento e a distribuição desigual do conheci-

mento na sociedade. Uma desigualdade que extrapola as fronteiras regionais e que possui aspectos étnico-raciais, de gênero, de orientação sexual e de idade. Trazem também a reflexão de que uma sociedade e uma universidade que se pretendem democráticas são reconhecidas não somente pela sua contribuição teórica para o campo da produção do conhecimento e para o avanço tecnológico que conseguem provocar na sociedade. Esse reconhecimento passa, necessariamente, pela sua capacidade de se colocar diante dos problemas e demandas sociais do seu tempo e gerar conhecimento e ações que impulsionem a sociedade e a própria ciência a se democratizarem cada vez mais e se redefinirem por dentro e por fora. Uma democracia que não se perca na construção de uma cidadania abstrata, mas, sim, na efetivação da igualdade de direitos e, dentre estes, o direito à diferença.

O racismo e a desigualdade racial que lamentavelmente ainda persistem no Brasil são exemplos de como este país, a despeito da intensa diversidade cultural e da propalada miscigenação racial, ainda precisa avançar. Esse é um dos temas trazidos por esse grupo de intelectuais, os quais articulam a militância política e a produção do conhecimento sobre a realidade étnico-racial a partir da sua própria vivência racial. Embora a presença, ainda que mínima, de tais sujeitos já se fizesse sentir nos círculos intelectuais brasileiros, é somente a partir dos anos 90 que ela passa a assumir uma especificidade no campo do conhecimento acadêmico. Esse momento é marcado pela formação de uma nova geração de negros e negras que concluem a pós-graduação nos anos 80 e se inserem na universidade, sobretudo a pública, como pesquisadores.

Ao realizarem suas pesquisas e tematizarem a questão racial nas mais diversas áreas do conhecimento, com ênfase nas ciências sociais e humanas, esses sujeitos produzem um conhecimento pautado não mais no olhar do 'outro', do intelectual branco comprometido (ou não) com a luta anti-racista, mas pelo olhar crítico e analítico do próprio negro como pesquisador da temática racial. Não mais um olhar distanciado e neutro sobre o fenômeno do racismo e das desigualdades raciais, mas, sim, uma análise e leitura crítica de alguém que os vivencia na sua trajetória pessoal e coletiva, inclusive, nos meios acadêmicos. Essa inserção, sem dúvida, traz tensões. Enriquece e problematiza as análises até então construídas sobre o negro e as relações raciais no Brasil, ameaça territórios historicamente demarcados dentro do campo das ciências sociais e humanas, traz elementos novos de análise e novas disputas nos espaços de poder acadêmico. É também colocada sob suspeita por aqueles que ainda acreditam na possibilidade de produção de uma ciência neutra e descolada dos sujeitos que a produzem.

Mas os intelectuais negros que assumem esse papel político e acadêmico não se contentam em somente produzir conhecimento sobre a realidade racial nas mais diversas áreas. Enquanto produzem conhecimento eles também se inserem politicamente na luta anti-racista e desafiam a universidade e os órgãos do Estado a implementarem políticas afirmativas. São, portanto, intelectuais engajados. Mas por que será que a ciência se tornou um espaço de disputa teórica e política dos intelectuais negros? Será que os fóruns políticos da militância negra não seriam suficientes como espaços não acadêmicos de produção de saberes sobre a realidade racial? Não podemos nos esquecer de que foi no contexto científico do final do século XIX e início do século XX que os 'homens de ciência' ajudaram a produzir as pseudo-teorias raciais que, naquele momento, atestavam a existência de uma suposta inferioridade e superioridade racial. A ciência serviu, naquele momento, como um instrumento de dominação, discriminação e racismo e a universidade foi o principal espaço de divulgação dessas idéias e práticas. No decorrer do processo histórico, tais teorias foram derrubadas, superadas e condenadas nos meios intelectuais e na realidade social, mas isso não isenta os prejuízos sociais e o imaginário racista que elas ajudaram a reforçar e produzir, principalmente, na trajetória dos grupos étnico-raciais sobre os quais elas incidiram. Tais resultados afetaram não somente o campo da produção intelectual e a sociedade de um modo geral, mas de maneira específica, a vida e as trajetórias de crianças, adolescentes, jovens e adultos negros e negras, inclusive, na educação.

## 2. A Configuração de Um Outro Perfil Intelectual: O Intelectual Negro

Mas é possível afirmar a existência do intelectual negro como um novo (ou outro) tipo de intelectual que, aos poucos, invade o cenário acadêmico brasileiro? Várias têm sido as reflexões, debates e tentativas de definição sobre quem é o intelectual e qual a sua relação com a produção de um conhecimento dito engajado. Gramsci, Sartre, Merleau-Ponty, Bourdieu, Bobbio e tantos outros já se debruçaram sobre esse debate.

Dentre estes, Bobbio (1997) vê o intelectual como aquele dotado de um certo distanciamento entre a produção das idéias e o poder:

[...] uma posição de separação critica de toda forma de domínio exercido exclusivamente com meios coercitivos, e que tendem a propor o domínio das idéias (...) em substituição ao domínio dos instrumentos tradicionais do poder do homem sobre o homem, e portanto, em última instância, a transformar a sociedade existente, considerada distante demais da sociedade tal qual deveria existir (Bobbio, 1997: 122).

#### O mesmo autor acrescenta ainda:

[...] um grupo de homens (e mulheres) não políticos, conhecidos por sua atividade prevalentemente literária, que tomam posição como homens de letras com respeito a uma prevaricação do poder político, e combatem a razão de Estado em nome da razão sem outras especificações, defendendo a verdade da qual se consideram os depositários e defensores contra a 'mentira útil (Bobbio, 1997: 123).

Diferentemente de Bobbio, a definição de Gramsci talvez seja a mais conhecida, pois refuta a existência de uma única camada de intelectuais, distinguindo dois grupos entre eles: o dos intelectuais tradicionais e o dos intelectuais orgânicos. Esse segundo grupo, em sua concepção, articularia o político e o cultural. Para esse autor, os grupos sociais, nascendo no terreno originário de uma função essencial no mundo da produção econômica, criam para si, ao mesmo tempo e de um modo orgânico, uma ou mais camadas de intelectuais que lhe dão homogeneidade e consciência da própria função, não apenas no campo econômico, mas também no social e no político. (Gramsci, sd.: 7).

Ser intelectual negro seria uma forma específica de intelectual orgânico? A própria origem, vivência e atuação desse sujeito social e político nos orienta a ir mais além. Parto do pressuposto de que existem diferentes maneiras de ser intelectual negro e negra. Nem todos são partícipes de pensamentos e produções emancipatórias. Há aqueles que se nutrem de idéias conservadoras e outros não. Há aqueles que possuem uma relação mais orgânica com o Movimento Negro e outros não. Alguns produzem conhecimento mais ampliado e de maior reconhecimento acadêmico e outros nem tanto. Há diferenças de gênero entre ser homem e mulher negra e localizar-se no terreno da intelectualidade. Admitir as diferentes possibilidades e posicionamentos de tais sujeitos no campo científico é considerar a liberdade de expressão e a pluralidade de idéias que marca o lugar da universidade como lócus privilegiado de produção do conhecimento.

Ao falar sobre os intelectuais negros inspiro-me na discussão realizada pela intelectual e feminista negra Bell Hooks (1995), a respeito do lugar das intelectuais negras norte-americanas. A despeito das diferenças entre os dois contextos acadêmicos, as reflexões da autora trazem contribuições para o debate sobre o engajamento do intelectual negro brasileiro. Segundo ela,

Nos círculos políticos progressistas o trabalho dos intelectuais raramente é reconhecido como uma forma de ativismo; na verdade, expressões mais visíveis de ativismo concreto são

consideradas mais importantes para a luta revolucionária do que para o trabalho mental. É essa desvalorização do trabalho intelectual que muitas vezes torna difícil para indivíduos que vêm de grupos marginalizados considerarem importante o trabalho intelectual, isto é, uma atividade útil (Hooks, 1995: 464-465).

Mas, para além da discussão sobre a origem, o destino e o destinatário do conhecimento produzido pelos intelectuais negros, talvez a sua característica principal seja o fato de se localizarem em uma sociedade e uma academia racializados e se posicionarem politicamente nesse campo. Esse perfil de intelectual sempre existiu e vem aumentando nos últimos anos. É o que confirma Sales Santos:

[...] devemos deixar evidente que intelectuais negros sempre existiram no meio acadêmico brasileiro (inclusive intelectuais do porte de Milton Santos, geógrafo mundialmente famoso), embora estes fossem – e ainda sejam – poucos, mas não tão poucos quanto se afirma.[...] Contudo, no geral, a maioria desses poucos intelectuais negros provavelmente passou e passa por diversas dificuldades para chegar aonde eles chegaram, ou seja, para ocupar um cargo e ter o status de professor em uma universidade pública brasileira. Ademais, o isolamento a que, praticamente, estão relegados em seus departamentos, muito provavelmente os impossibilita de debater a questão racial brasileira de forma franca, profunda, sem medo de represálias e com apoio ou solidariedade racial, visto que raramente há pares intelectuais negros em suas unidades acadêmicas, como a pesquisa de Santos (2002) demonstrou (2008: 1-2).

O autor acima citado ainda faz uma distinção entre intelectuais negros e negros intelectuais. Este segundo grupo, segundo ele, seria aquele considerado mais raro na academia brasileira, como por exemplo, Alberto Guerreiro Ramos, Lélia González, Beatriz Nascimento, Abdias do Nascimento, entre outros. A diferença é que para Santos (2008) os negros intelectuais são portadores de uma ética da convicção do anti-racismo adquirida ou incorporada dos Movimentos Sociais Negros, bem como um ethos acadêmico-científico ativo, posicionado em prol da igualdade racial e políticas de promoção da mesma. A interatividade entre a ética construída nesses dois espaços seria, portanto, uma marca dos negros intelectuais.

Sem me prender à diferenciação proposta pelo autor e, ao mesmo tempo, buscando definir, nesse texto, o perfil de intelectual negro que emerge a partir dos anos 90, é possível dizer que a definição aqui adotada corresponde àquela apontada por Santos (2008) ao conceituar o negro inte-

lectual. Sendo assim, o intelectual negro aqui discutido refere-se àquele profissional que constrói sua trajetória de produção, reflexão e intervenção na interatividade entre o ethos político da discussão da temática racial e o ethos acadêmico-científico adquirido no mundo da ciência moderna. No entanto, há um diferencial na definição que apresento. O intelectual negro é também aquele que indaga a ciência por dentro e problematiza conceitos, categorias, teorias e metodologias clássicas que, na sua produção, esvaziam a riqueza e a problemática racial ou transformam raça em mera categoria analítica retirando-lhe o seu caráter de construção social, cultural e política. E ainda, é aquele que coloca em diálogo com a ciência moderna os conhecimentos produzidos na vivência étnico-racial da comunidade negra.

Esse grupo de intelectuais é o principal responsável pela construção, desde o ano 2000, da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN).² Esta associação, de caráter nacional, articula produção teórica e intervenção política e organiza o Congresso Brasileiro de Pesquisadores Negros – COPENE –, o qual se encontra na sua quinta edição.³ O COPENE é um momento de apresentação e mapeamento da produção científica realizada pelos intelectuais negros, discussões políticas, construção de estratégias acadêmicas e de diálogo sobre a temática racial com intelectuais africanos, afro-americanos e latino-americanos. É também um espaço/tempo de vivências fortes: desde laços de solidariedade até tensões e disputas teóricas e políticas.

A ABPN é uma associação sem fins lucrativos que se destina à defesa da pesquisa acadêmico-científica e/ou espaços afins realizados prioritariamente por pesquisadores negros, sobre temas de interesse direto das populações negras no Brasil e todos os demais temas pertinentes à construção e ampliação do conhecimento humano. No artigo 3º do estatuto da Associação é possível encontrar a sua finalidade: a) congregar os Pesquisadores Negros Brasi-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tive o gosto de presidir a esta associação durante o biênio 2004 -2006.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1º COPENE, data: 22-25/11/2000, Recife/UFPE. Tema: O negro e a produção do conhecimento: dos 500 anos ao século XXI; 2º COPENE, data: 25-29/11/2002, São Carlos/UFSCAR, Tema: De preto a afro-descendente: a pesquisa sobre relações étnico-raciais no Brasil; 3º COPENE: data: 05-08/09/2004, São Luiz/MA, Tema: Pesquisa social e políticas de Ação Afirmativa para Afro-descendentes; 4º COPENE: data: 13-16/09/2006, Tema: O Brasil negro e suas africanidades: produção e transmissão de conhecimentos; 5º COPENE, data: 29/08/08 a 01/08/08, Goiânia/UFG, Tema: Pensamento negro e anti-racismo: diferenciações e percursos.

leiros; b) congregar os Pesquisadores que trabalham com temas de interesse direto das populações negras no Brasil; c) assistir e defender os interesses da ABPN e dos sócios, perante os poderes públicos em geral ou entidades autárquicas; d) promover conferências, reuniões, cursos e debates no interesse da pesquisa sobre temas de interesse direto das populações negras no Brasil; e) possibilitar publicações de teses, dissertações, artigos, revistas de interesse direto das populações negras no Brasil; f) manter intercâmbio com associações congêneres do país e do exterior; g) defender e zelar pela manutenção da Pesquisa com financiamento Público e dos Institutos de Pesquisa em Geral, propondo medidas para seu aprimoramento, fortalecimento e consolidação; h) propor medidas para a política de ciência e tecnologia do País.

Os intelectuais negros que organizaram, fundaram e participam ativamente desta Associação são também aqueles que, na sua maioria, integram, fundam e coordenam os vários Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB'S) existentes no Brasil, sobretudo, a partir de meados dos anos 90 do século passado. É também a partir dos anos 90 que assistimos à emergência de um número significativo de núcleos de pesquisa e extensão fruto do processo mencionado anteriormente, o qual se refere à entrada paulatina de um novo quadro de intelectuais negros nas universidades públicas e privadas do país, engajados na luta em prol da superação do racismo.<sup>4</sup>

Os NEAB's são núcleos compostos de pesquisadores e pesquisadoras, na sua maioria negra, que tematizam a diversidade étnico-racial e realizam ações de ensino, pesquisa e extensão voltados para a mesma. Esses núcleos, apesar de nem sempre ocuparem lugares hegemônicos no interior das universidades onde estão localizados possuem uma atuação que se traduz na produção de um conhecimento politicamente posicionado. A questão étnico-racial não é considerada pelos pesquisadores que os integram apenas como mais um tema de pesquisa, mas, sim, como uma questão social, política e de pesquisa que demanda da universidade a produção de novos conhecimentos e do Estado novas formas de intervenção na luta anti-racista. A produção aca-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> No V Congresso Brasileiro de Pesquisadores Negros – realizado de 29/07/08 a 01/08/08 – foi instituído oficialmente o Consórcio de Núcleos de Estudos Afro-brasileiros. Os integrantes do Consórcio são pesquisadores e pesquisadoras vinculados à Associação Brasileira de Pesquisadores Negros. Trata-se da institucionalização da parceria e do trabalho conjunto que já vêm sendo realizados por vários desses núcleos e carecia de uma formalização. Um dos objetivos centrais do Consórcio é a realização de parcerias e intercâmbios entre os núcleos, realização de pesquisas e contatos internacionais.

dêmica e política dos NEAB's questiona a visão de conhecimento científico desconectada da realidade social e política do país e das demandas colocadas pelos movimentos sociais e diferentes setores da sociedade.

É nesse contexto que os intelectuais negros brasileiros produzem hoje conhecimento. No seu discurso, na sua produção escrita, na sua intervenção social, literária e acadêmica esses intelectuais expressam um olhar marcado não só pela sua condição de classe, mas, também, pela raça. E mais, a raça na sua intermediação com o gênero, a idade e demais lugares sociais dos quais participam. São também sujeitos que não estão obrigados a somente produzir conhecimento sobre o negro, mas que dentro de qualquer campo do conhecimento onde estiverem, indagam a sociedade, a universidade e a ciência do lugar da raça, ou seja, não têm receio de expressar que já nascemos em um espaço/tempo racializado e até em um pensamento social racializado. Esses profissionais sabem a dimensão política desse posicionamento e, portanto, não negam que estamos em um campo no qual se cruzam relações de raça e poder. Essas mesmas relações, na realidade, fundam as ciências sociais no século passado.

Castro-Gómez (2005) alerta que as ciências sociais e humanas no contexto do projeto moderno desempenharam mecanismos produtores de alteridades. Segundo ele, a própria acumulação de capital tinha como objetivo a geração de um perfil de 'sujeito' que se adaptaria facilmente às exigências da produção: branco, homem, casado, heterossexual, disciplinado, trabalhador, dono de si mesmo. Retomando as idéias de Foucault, este autor destaca que as ciências humanas contribuíram para a criação desse perfil na medida em que formaram o seu objeto de conhecimento a partir de práticas institucionais de reclusão e seqüestro, tais como prisões, hospitais, manicômios, escolas, fábricas e sociedades coloniais. Estes foram "os laboratórios que as ciências sociais obtiveram à contraluz aquela imagem de "homem" que devia promover e sustentar os processos de acumulação do capital" (Castro-Gómez, 1995: 181). O autor ainda discute:

Esta imagem do 'homem racional', obteve-se **contrafaticamente** mediante o estudo do 'outro da razão': o louco, o índio, o negro, o desadaptado, o preso, o homossexual, o indigente. A construção do perfil de subjetividade que requeria tal projeto moderno exigia então a supressão de todas estas diferenças (2005: 181).

O mesmo autor reconhece que as mudanças da acumulação do capital da atualidade não demandam mais a supressão das diferenças, mas, sim, a

sua produção. Nesse sentido, o vínculo estrutural entre as ciências sociais e os novos dispositivos de poder passa por mudanças. As ciências sociais e as humanidades são impelidas a realizar uma 'mudança de paradigmas' que lhes permita ajustar-se às exigências sistêmicas do capital global. A questão que se coloca é se o olhar e o imaginário estigmatizador que historicamente recai sobre essas diferenças conseguiu ser alterado, de fato, nesse novo contexto paradigmático ou se ambos fazem parte de uma estrutura mais profunda de dominação racial que ainda persiste. Uma estrutura que alimenta a desconfiança a respeito da legitimidade do conhecimento produzido por sujeitos que historicamente foram considerados fora do lugar da razão.

Os intelectuais negros – principalmente aqueles que elegem a questão racial como seu foco de investigação – irrompem contra essa alteridade forjada em contextos de poder. A diferença étnico-racial que deveria ser suprimida no projeto moderno ou que é produzida em outros moldes no atual processo de globalização do capital adquire outro tipo de visibilidade. O 'outro da razão' passa a ocupar os lugares da racionalidade científica desafiando-a por meio de uma outra racionalidade que não se dissocia da corporeidade, da musicalidade, das narrativas, da vivência da periferia, das culturas negras, das formas comunitárias de aprender. Conforme aponta Boaventura de Sousa Santos (2006:161) "aliás, as práticas de saber não têm que ser linguísticas e incluem outros tipos de expressão e comunicação". Tudo isso se dá em meio a tensões e conflitos.

A tarefa de tornar visíveis os novos mecanismos de produção das diferenças em tempos de globalização apontada por Castro-Gómez como uma tarefa da teoria crítica da sociedade e a descolonização das ciências sociais e da filosofia pode ser vista como um desafio também dos intelectuais negros. A este se soma mais um: a ressignificação da idéia de raça, não se esquecendo do fato que ela pode ser compreendida como uma forma de classificação social construída no processo de dominação colonial moderno e eurocentrado. Se nesse contexto a raça pode se entendida como uma construção mental que expressa a experiência básica da dominação colonial e que desde então permeia as dimensões mais importantes do poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, o eurocentrismo (Quijano, 2005), os intelectuais negros, ao elegerem a ressignificação da raça, como categoria útil de análise para entender as relações raciais, colocam-se no terreno político e epistemológico de 'desconstrução mental', ressignificação e descolonização de conceitos e categorias. Ao tematizarem a raça como construção social, cultural, histórica e política, ao discutirem que a incidência do racismo sobre os negros (pretos e pardos) não se restringe à sua ascendência africana e nem à sua cultura, mas está vinculada às interpretações que recaem sobre os sinais diacríticos inscritos no corpo negro, os intelectuais negros re-politizam a raça e re-semantizam-na. Apesar de não ser consenso entre a intelectualidade negra brasileira, a adoção da raça como categoria analítica, sociológica, antropológica e política passou a operar com mais força no contexto acadêmico quando da chegada desses intelectuais e suas análises, interpretações e investigações.

O intelectual negro reconhece que, nesse contexto, ser negro ou negra e produzir conhecimento sobre a temática racial ou que contribua diretamente para a reflexão, discussão e problematização de questões concernentes à população negra e suas inter-relações na sociedade é produzir um conhecimento que extrapola o seu grupo étnico-racial específico, problematiza e traz novas questões para diferentes áreas do conhecimento, culturas e sujeitos sociais. Trata-se de uma produção do conhecimento e de uma postura acadêmica que procuram intervir. Uma produção que pode constituir novos sujeitos, subjetividades e sociabilidades e superar o epistemicídio ou o assassínio do conhecimento próprio da cultura subordinada e, portanto, dos grupos sociais seus titulares (Santos, 1996).

Desse modo, nos dizeres do escritor Advair Francisco (1987) apud Santos (2005) o intelectual negro pode ser visto como um "militante ativo da palavra". Poderíamos acrescentar um militante ativo do conhecimento sobre si e o seu universo étnico-racial articulado a uma realidade mais ampla. Mesmo não sendo assumido plenamente no circuito intelectual brasileiro ele impõe a sua perspectiva de mundo, mesmo que ela seja intitulada de marginal.

As palavras e os conceitos não estão separados da vida, do mundo, da realidade, das contradições, do sofrimento humano, das esperanças e desesperanças. Os intelectuais negros assumem um engajamento político e acadêmico porque acreditam que aquilo que produzem e escrevem não se reduz a interpretação da realidade segundo uma teoria específica ou um rol de conceitos. Na realidade, a sua produção tem um objetivo mais ousado: a emancipação social e a contestação de cômodas análises científicas alicerçadas no mito da democracia racial. Retirar-nos desse comodismo e libertar-nos do nosso silenciamento em relação ao peso da raça em nossa sociedade tem sido uma importante contribuição desse grupo.

Um dos maiores desafios do intelectual negro que assim se posiciona talvez seja a sua capacidade e coragem de romper com estruturas opressoras, de construir novas categorias analíticas e literárias através da criação. Isso o impele a não somente incorporar a língua e as categorias colonizadoras ou hegemônicas, mas problematizá-las e apontar os seus limites. Com essa atitude, o intelectual negro assume a sua própria voz, a sua fala, a sua cultura e a do seu grupo étnico-racial. Significa ser contra-hegemônico nas ciências, numa tensa relação de inclusão-excludente, a fim de explicitar a pluralidade interna dessa mesma ciência e não a sua homogeneidade. Ele não é um portavoz, mas um sujeito que explicita o seu pertencimento a um grupo historicamente excluído do lugar de produtor da ciência e que carrega esse mesmo grupo na sua voz, no seu corpo, na sua forma de ler, interpretar e produzir conhecimento.

Portanto, o perfil de intelectual negro discutido nesse capítulo pode ser considerado como engajado ou politicamente posicionado. Sendo assim, também padece dos vários pontos de tensão e de busca de definição apontados por Chauí, na sua reflexão sobre o silêncio dos intelectuais. Dentre eles:

A nova situação do saber como força produtiva determina a heteronomia do conhecimento e da técnica, que passam a ser determinados por imperativos exteriores ao saber, bem como a heterononia dos cientistas e técnicos, cujas pesquisas dependem do investimento empresarial. Ora a autonomia racional era a condição tanto da qualidade do saber como da autoridade do intelectual engajado para transgredir a ordem vigente. Perdida a autonomia, o que resta senão o silêncio? (Chauí, 2008:12).

Embora estejam inseridos no mesmo contexto, os intelectuais negros que se configuram a partir dos anos 90, no Brasil, ocupam um lugar particular. Estão na sua maioria nas áreas das ciências sociais e humanas e realizam pesquisas que não se tornam alvos tão fáceis do interesse empresarial. No entanto, são frutos da mesma onda de produtivismo acadêmico e ainda vivem sob suspeita devido ao tipo de conhecimento politicamente posicionado que realizam.

Diferentemente do contexto destacado pela autora, em que os intelectuais brasileiros considerados progressistas foram questionados por alguns setores da mídia a respeito do seu silêncio em relação aos rumos políticos do país no início dos anos 2000, os intelectuais negros são indagados devido a um outro fator: o incômodo provocado pelo seu discurso e pelo conteúdo do mesmo. Um discurso que é, ao mesmo tempo, denúncia de uma situação de estabilidade inaceitável da desigualdade racial e anúncio de que algo novo é possível de ser realizado pela sociedade brasileira na superação desse quadro. Ou seja, quando a mídia indaga os intelectuais negros o questionamento não

recai sobre o seu silêncio, mas sobre a sua fala e o conteúdo do seu discurso. Um discurso que não ocupa a mesma visibilidade midiática, mas é contestador o suficiente para causar ruído, constrangimentos e rumores.

Os intelectuais negros brasileiros privilegiados nesse texto são, portanto, sujeitos capazes de interpretar e pressionar a entrada para o campo do conhecimento científico de formas de saber e conhecer produzidas em um universo sócio-político-cultural que tem a sua história enraizada em um contexto de violência, opressão e luta. Eles constroem e organizam saberes a fim de superar a condição imposta aos negros brasileiros e seus conhecimentos, ou seja, de serem peças fragmentadas da história e memória afrobrasileira. Nesse sentido, eles produzem, interpretam e reinterpretaram a experiência afro-brasileira vivida na religiosidade, memória, corporeidade, espaço, tempo, linguagens, transformando-a em produção de conhecimento e indagando a ciência desse lugar de pertencimento e vivência.

Em meio a um contexto tão complexo, esses sujeitos vivenciam uma identidade negra dinâmica. Uma identidade capaz de ser múltipla e plural e, ao mesmo tempo politicamente unificadora de sujeitos cujas vidas, histórias e pertencimento foram e ainda são violentamente marcados pelo racismo. A identidade negra é, no contexto das relações sociais, culturais e do racismo brasileiro, suficientemente complexa, sinuosa e plural. Dependendo da forma e do lugar onde opera ela poderá produzir alianças e distanciamentos entre os próprios negros e os seus diferentes. Ela se dá atravessada por questões culturais, subjetivas e de poder. Aproximar-se desse campo exige não só conhecimento teórico, mas também a sensibilidade histórica e política para entender as múltiplas identidades negras no contexto da regulação do racismo e da emancipação da resistência negra, nos movimentos hegemônicos e contra-hegemônicos da história. Esse é um desafio para a intelectualidade negra e para aqueles que se dedicam ao campo de produção do conhecimento sobre relações raciais.

#### 3. Intelectuais Negros e Universidade: Novos e Velhos Desafios

Esse grupo de intelectuais negros que hoje produz conhecimento sobre as relações raciais na universidade possui trajetórias e filiações diversas. Possuem origens socioeconômicas diferentes, embora a maioria seja oriunda de experiências de pobreza, fazem escolhas políticas, partidárias diversas, porém, têm algo em comum: o Movimento Negro pode ser considerado o seu principal lugar de aprendizagem embora não seja necessariamente o seu espaço originário de atuação política. No entanto, o perfil de intelectual

negro oriundo diretamente do Movimento Negro e do Movimento de Mulheres Negras está presente nesse grupo.

Nesse contexto, é possível observar que nos últimos anos, aos poucos, vem se constituindo um outro perfil de intelectual negro mais jovem cuja trajetória passa pelo movimento social, mas não se vincula diretamente a ele de forma orgânica. Todavia, se tivermos uma concepção mais alargada e menos estereotipada de militância negra que nos possibilite extrapolar, mas não desconsiderar o ativismo político do Movimento Negro será possível entender a atuação dos intelectuais negros que optam por produzir conhecimento sobre relações raciais no interior da universidade como uma forma de militância.

Militância entendida, aqui, como uma forma de produzir conhecimento na academia tão válida e tão científica quanto outras que já existem na universidade. Militância entendida também como produção de um conhecimento que não se esgota em si mesmo, mas propõe reflexões teóricas que induzem ações emancipatórias e de transformação da realidade. Uma realidade de grupos sócio-raciais com histórico de discriminação e exclusão e cujos meios acadêmicos, em algum momento da sua história, contribuíram com pseudoteorias raciais que ajudaram a alimentar essa situação.

Entender esse contexto e construir novas formas de atuação acadêmica coloca esse grupo de intelectuais diante de velhos e novos desafios. Vejamos alguns deles:

Primeiro desafio. Compreender que, quanto mais adentram o universo acadêmico, os intelectuais negros se deparam com as tensões em torno de formas de conhecer hegemônicas e não hegemônicas, legitimadas e não legitimadas. Estas têm a ver com a imbricação entre ciência, poder, classe, raça, gênero e racismo. O espaço da universidade é um espaço marcado pelas relações de poder, portanto, mexer nas estruturas internas da universidade é deslocar focos de poder do lugar.

Segundo desafio. Compreender que há uma especificidade na forma como a academia e as humanidades lidam com a raça e com a intelectualidade negra, pois vivemos no contexto do racismo ambíguo, do mito da democracia racial e a academia é ainda um forte espaço de expressão da branquitude.

Segundo Bento (2002), o padrão ideal de branqueamento fornecido pela elite branca à sociedade é projetado ao longo da história como um problema do negro. Este padrão retrata uma estratégia de proteção do privilégio real e simbólico da brancura vivido pela população branca brasileira tanto nos setores populares quanto nas camadas médias. Nesse processo, interesses, medos e enfrentamentos se cruzam e a branquitude, enquanto

identidade racial do branco construída em contextos nos quais se cruzam raça e poder se realiza.

A questão que se coloca é que ao reivindicar o direito ao conhecimento e o direito como produtores de conhecimento os intelectuais negros, desnaturalizam o cânone e ajudam a desvelar o quanto ele sempre foi racial, androcêntrico, eurocêntrico, adultocêntrico e classista. E é esse mesmo potencial de denúncia que exige desses intelectuais fôlego e competência para produzirem um conhecimento denso que se coloca como alternativa ao cânone e aos ideais da branquitude nele presentes. Exige, também, o desvelamento das formas por meio das quais a ideologia racista oculta a dominação econômica e étnico-racial e sustenta a alienação sobre os conhecimentos produzidos pelos grupos sociais com histórico de discriminação e exclusão presente no imaginário e nas práticas sociais e acadêmicas. Trata-se de uma contribuição importante à recuperação da história, das conquistas e da memória afro-brasileiras. Os intelectuais negros são sujeitos auto-conhecedores dessa história e das lutas do seu povo e as interpretam, reinterpretam, analisam e investigam no interior da ciência (King, 1996).

Terceiro desafio. A entrada dos 'diferentes' como produtores de ciência e a chegada dos 'ex-objetos' ao mundo da pesquisa acadêmica configuram um novo campo de tensão epistemológica e política. Como nos diz Santos (2004), todo conhecimento é situado, localizado e quer se tornar senso comum. A ciência moderna é uma forma de conhecer e não a única. A inesgotável experiência do mundo produz conhecimentos diversos os quais, no contexto do poder e na teoria social hegemônica, são produzidos como ausências. E para superar esse estado de coisas é preciso que os façamos emergir como presenças. E mais, é preciso construir entre nós uma ecologia de saberes, capaz de colocar em diálogo as constelações de saberes advindos das mais diferentes experiências sociais. Estes devem dialogar com o saber científico sem hierarquias ou discriminações.

Os intelectuais negros vivem, portanto, um processo de pressão e passagem do lugar não-hegemônico para o contra-hegemônico na guerra entre racionalidades e nos espaços de poder historicamente instaurados. A eficácia da entrada dos intelectuais negros nesse espaço e as mudanças que os mesmos têm trazido para a produção do conhecimento não dependem apenas da sua capacidade de formulação teórica e do domínio dos instrumentais acadêmicos, mas da sua capacidade de articulação interna e externa em contextos racializados e marcados por disputas de poder. Depende, também, da sua capacidade de não se perder em meio a um contexto tão complexo e de

resistir às cobranças e acusações oriundas daqueles que advogam pela ciência de tradição positivista. O desafio é produzirem conhecimento sem perder a sua forma de ser e ver o mundo em uma perspectiva afro-brasileira.

### 4. A Atuação Política e Acadêmica

A atuação acadêmica e política dos intelectuais negros que tematizam e pesquisam as relações raciais possui um triplo efeito. Ela problematiza, politiza e tensiona o próprio campo do conhecimento científico a se abrir para o concurso democrático de diferentes formas de conhecer, inclusive, aquelas produzidas pelos diversos movimentos sociais, ações coletivas e grupos étnico-raciais. Ou seja, ao focar a questão racial, esses intelectuais colocam em cena dimensões de gênero, de idade, de orientação sexual, da relação campo/urbano, entre outros.

A produção de saberes do universo afro-brasileiro da qual os intelectuais negros são sua expressão e/ou seus pesquisadores apresenta vários desafios de investigação, tais como: investigar as formas por meio das quais esse universo articula todo um campo de conhecimento, as suas formas de transmissão construídas por meio da memória, da oralidade, da ancestralidade, da ritualidade, da temporalidade, da corporeidade.

Nem sempre os instrumentais metodológicos e as tradicionais categorias de análise construídas sob a égide da lógica da racionalidade ocidental moderna dão conta de interpretar a complexidade de expressões e vivências afro-brasileiras. Tal situação impele esse grupo de intelectuais a conhecer o cânone e as teorizações sobre relações raciais por ele já realizadas e produzir outros conhecimento, teoria e metodologias que possibilitem um outro tipo de análise mais aprofundada sobre a complexidade da dimensão étnico-racial brasileira e latino-americana sob o ponto de vista dos próprios negros. Tratase, portanto, de uma luta semântica no interior da própria ciência, assim como o Movimento Negro o faz no contexto da política e das representações sobre relações raciais. Como já foi dito, estamos diante do desafio da produção de um conhecimento sobre as relações raciais feita pelo negro e não sobre o negro ou para o negro como tem sido a tradição acadêmica ocidental.

A atuação dos intelectuais negros se dá dentro da ciência, porém, articulada com as lutas sociais dos negros. O retorno, as opiniões e as críticas da população negra sobre a produção teórica e a atuação desses intelectuais é um elo importante e uma energia vital que os alimenta, anima e, ao mesmo tempo tensiona. Esse é um fator importante. Diante da especificidade do intelectual aqui apresentado, o reconhecimento da importância de uma

produção intelectual que se insurge na relação com o cânone não poderá vir só do cânone e nem somente das agências e órgãos de financiamento e monitoramento das pesquisas. Tem de vir dos principais sujeitos que motivam a produção e inserção intelectual, ou seja, a comunidade negra e o Movimento Negro.

Por isso, não cabe a um intelectual negro, no Brasil, se colocar desavisado e desinformado, por exemplo, sobre o contexto das ações afirmativas. Elas podem não ser o seu foco de estudo ou tema da sua área do conhecimento, mas dizem respeito à sua vida e a longevidade escolar do seu grupo étnico-racial. Trata-se de uma questão que vai além da idéia de inclusão social ou de direito à educação superior. Na história da educação da população negra brasileira as ações afirmativas estão vinculadas à luta pela dignidade, à cidadania e ao acesso ao conhecimento. Elas representam um momento privilegiado do ponto de vista acadêmico e político. Expressam as tensões, desvelam posições e interpretações sobre a raça e trazem à tona uma profusão de saberes políticos, identitários e estéticos.

No entanto, entendendo a academia como um espaço privilegiado de produção do saber científico sob a égide da racionalidade ocidental moderna e que, ao mesmo tempo, é espaço de expressão da branquitude podemos levantar um questionamento: quais são as possibilidades e perspectivas reais da universidade, enquanto espaço acadêmico, vir a desempenhar o papel de instituição capaz de articular os saberes oriundos de outras tradições e universos sócio-raciais, sem hierarquias e discriminações (Abib: 2005)? A universidade e sua estrutura organizacional, curricular e de poder nos permite isso? Ela é capaz de redefinir-se por dentro?

Diante de tais indagações os intelectuais negros terão que, além de pesquisar e realizar as ações concernentes de quem atua no campo científico, continuar tensionando a própria universidade e ocupando espaços políticos a fim de conseguirem algum nível de flexibilização. Um dos caminhos a fim de superar tal situação poderá ser o fortalecimento de estruturas mais autônomas de produção do conhecimento numa perspectiva emancipatória, tal como a proposta da Universidade Popular dos Movimentos Sociais (UPMS) discutida por Santos (2006).

O objetivo principal da UPMS é contribuir para aprofundar o interconhecimento no interior da globalização contra-hegemônica por meio da criação de uma rede de interações orientadas para a promoção do conhecimento e a valorização crítica da intensa diversidade de saberes e práticas desenvolvidas pelos diferentes movimentos e organizações. A UPMS possui um caráter inter-temático na promoção de reflexões/articulações entre movimentos feministas, operários, indígenas, ecológicos, etc. Tem como ponto de partida o reconhecimento da ignorância recíproca e como ponto de chegada a produção partilhada de saberes tão globais e diversos como os próprios processos de globalização. Dela podem participar: ativistas e líderes dos movimentos sociais, sindicalistas, investigadores das ciências sociais e humanidades (Santos, 2006: 167-178). Dessa forma, ela poderá ser um caminho para a realização do trabalho da tradução e da hermenêutica diatópica, as quais serão discutidas no decorrer do texto.

# 5. Reflexões Finais: a Articulação dos Intelectuais Negros Dentro e Fora da Ciência

Na configuração do intelectual negro aqui discutido a força organizativa da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN) se faz mais do que necessária. Não somente como espaço para dar visibilidade aos intelectuais negros e sua produção como, também, de articulação, socialização e construção de novas estratégias conjuntas. Um espaço capaz de produzir uma articulação interna à ciência sintonizada com as lutas sociais dos negros.

Que característica terá essa articulação? Uma articulação aberta o suficiente para construir alianças com intelectuais de outros pertencimentos étnico-raciais engajados nas lutas emancipatórias, no debate e na produção teórica sobre a questão racial e, ao mesmo tempo, prudente o suficiente para desconfiar e inibir supostas alianças que, na realidade, são formas reeditadas do racismo científico.

A intelectualidade negra brasileira vive ainda mais dois desafios. O primeiro refere-se a uma importante responsabilidade: a passagem e abertura de caminhos para uma geração mais nova de negros e negras que, aos poucos, vem se inserindo no mundo acadêmico os quais, com limites e avanços, vêm sendo melhor preparados do ponto de vista do domínio dos instrumentais acadêmicos, da produção crítica, da fluência em língua estrangeira e melhor orientada sobre as tensões entre conhecimento, poder e branquitude do que a atual geração. Um desdobramento desse desafio é formar essa nova geração negra competente academicamente, mas sem perder o olhar e a postura solidários sobre si, o seu segmento étnico-racial, a realidade sócio-racial da qual faz parte e que não reproduza as formas viciadas de disputa acadêmica contra as quais os intelectuais negros adultos lutam para superar. É também formar essa nova geração em um processo identitário que abarque a complexidade do ser negro no mundo da produção científica, mas que não deixe de denun-

ciar e propor alternativas de superação do racismo e nem se perca na sedução das novas edições e versões acadêmicas do mito da democracia racial.

O segundo desafio é entender que não há uma concepção de identidade negra unificada entre os negros quer sejam intelectuais ou não. É compreensível que nos momentos de ditadura e autoritarismo os grupos que lutam pelo direito à diferença se unam e construam discursos unificadores de identidade. No entanto, no exercício da democracia, a insistência em discursos unificadores como os únicos e possíveis sai na contramão do próprio direito à diferença.

A fim de não se prender a esse tipo de discurso e de interpretação será preciso construir novos espaços de diálogo e de confronto democrático de argumentos e interpretações, no seio da intelectualidade negra, tendo o discernimento de que, em determinados momentos, alguns argumentos e interpretações se tornarão hegemônicos e outros não. Apoiando-me no pensamento de Santos (2006), trata-se do exercício da tradução e da hermêutica diatópica como forma de comunicação.

Tendo a compreensão de que a identidade negra não é um bloco monolítico e nem uma construção universal, a compreensão das formas por meio das quais essa construção opera, no Brasil, seja nos fóruns políticos, seja na produção do conhecimento realizada pelos intelectuais negros desafia um diálogo mais profundo. Um diálogo intercultural entre aqueles que são partícipes de um mesmo contexto cultural e sócio-racial.

Esse diálogo poderá ser realizado entre diferentes perfis de intelectuais negros, oriundos de filiações teóricas e políticas diferenciadas, entre as jovens gerações negras que aos poucos entram na universidade (sobretudo depois das iniciativas de cotas raciais) e entre os militantes políticos do Movimento Negro. Trata-se de saberes, culturas, sentidos diversos dentro de um mesmo universo cultural afro-brasileiro, na construção de novas indagações sobre a vivência do ser negro no Brasil. Essa vivência poderá contribuir para novas teorizações acerca da identidade negra e suas complexas formas de realização.

O exercício da hermêutica diatópica, nesse caso, envolveria em primeiro lugar a compreensão de que os argumentos que os diferentes sujeitos e grupos produzem sobre a identidade negra possuem carências e lacunas e, portanto, são incompletos. A busca do preenchimento dessas lacunas e a ampliação do seu sentido só poderão ser feitos mediante um diálogo aberto e intercultural no interior do universo cultural afro-brasileiro.

Ampliar ao máximo a inconsistência da completude das análises sobre a identidade negra, inclusive aquelas que são produzidas pelos próprios intelectuais negros, poderá ser uma contribuição da hermenêutica diatópica. Diferentemente do que realizar esse procedimento entre culturas e movimentos sociais distintos, a vivência acadêmica dos intelectuais negros e o seu lugar como um lugar 'diferente' que produz conhecimento sobre a sua própria diferença dentro da ciência, nos impele ao desafio do diálogo intercultural entre sujeitos de um mesmo grupo étnico-racial que ocupam lugares distintos na sociedade e na universidade. Este diálogo deverá se desenrolar com um pé na academia e um pé nas lutas sociais e aqui se encontra o seu caráter diatópico e inovador. Como alerta Santos (2006), o maior desafio é não hierarquizar os argumentos, mas compreendê-los na trama complexa das identidades e da diferença.

Finalizando, esse texto apresenta os desafios, reflexões, tensões e novas proposições vividas pelo perfil de intelectual negro que emerge nos anos 90 dentro do qual a autora está incluída. Trata-se de um movimento dinâmico que entende a racionalidade envolta em emoção, energia e sofrimento. Retomando mais uma vez as reflexões de bell hooks (1995) é possível afirmar que, muitas vezes, o trabalho intelectual leva ao confronto com duras realidades. Ele pode nos lembrar que a dominação e a opressão continuam a moldar as vidas de todos, sobretudo das pessoas negras e mestiças. Esse trabalho tanto nos arrasta para mais perto do sofrimento como nos faz sofrer. Mas, como afirma a Bell Hooks,

Andar em meio a esse sofrimento para trabalhar com idéias que possam servir de catalisador para a transformação de nossa consciência e nossas vidas, e de outras, é um processo prazeroso e extático. Quando o trabalho intelectual surge de uma preocupação com a mudança social e política radical, quando esse trabalho é dirigido para as necessidades das pessoas, nos põe numa solidariedade e comunidade maiores. Enaltece fundamentalmente a vida (1995: 478).

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- ABIB, Pedro Rodolpho Jungers (2005), Capoeira angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda. Salvador: EDUFBA.
- ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE PESQUISADORES NEGROS. Disponível em: http://www.mulheresnegras.org/abpn. (Acesso em 23/10/08).
- BENTO, Maria Aparecida Silva (2002), "Branqueamento e branquitude no Brasil", in Iray Carone; Maria Aparecida Silva Bento (orgs.), *Psicologia do Racismo: Estudos sobre Branquitude e Branqueamento no Brasil.* Petrópolis: Vozes, 25-57.
- BOBBIO, Norberto (1997), Os Intelectuais e o Poder (trad. M. A. Nogueira). São Paulo: UNESP.
- CASTRO-GÓMEZ, Santiago (2005), "Ciências Sociais, Violência Epistêmica e o Problema da 'Invenção do Outro'", in Edgardo Lander (org.), A Colonialidade do Saber: Eurocentrismo e Ciências Sociais Perspectivas Latino-americanas. Buenos Aires, CLACSO, 169-186.
- CHAUÍ, Marilena (2008), "Intelectual Engajado: uma Figura em Extinção?" Disponível em: http://www.boaventuradesousasantos.pt/documentos. (Acesso em 23/10/08).
- FRANCISCO, Adivair A. (1987), "Intervenção dos Poetas e Ficcionistas Negros no Processo de Participação Política", in Criação Crioula, Nu Elefante Branco. São Paulo: Imprensa Oficial, 125-129.
- GOMES, Nilma Lino (2008), "Diversidade Étnico-racial e Formação Continuada de Professores (as) da Educação Básica: Desafios Enfrentados pelo Programa Ações Afirmativas na UFMG", in Júlio Emílio Diniz-Pereira; Geraldo Leão (orgs), Quando a Diversidade Interroga a Formação de Professores. Belo Horizonte: Autêntica, 2008, 109-131.
- GRAMSCI, Antônio (s/d), *Os Intelectuais e a Organização da Cultura* (trad. C. N. Coutinho). São Paulo: Círculo do Livro.
- HOOKS, Bell (1995), "Intelectuais Negras", Estudos Feministas, 3 (2), 464-478.
- KING, Joyce Elaine (1996), "A Passagem Média Revisitada: a Educação para a Liberdade Humana e a Crítica Epistemológica feita pelos Estudos Negros", in Luiz Heron Silva et al. (orgs.), Novos Mapas Culturais, Novas Perspectivas Educacionais. Porto Alegre: Editora Sulina, 75-101.
- QUIJANO, Aníbal (2005), "Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina", in Edgardo Lander (org.), A Colonialidade do Saber: Eurocentrismo e Ciências Sociais Perspectivas Latino-americanas. Buenos Aires, CLACSO, 227-278.

- SANTOS, Boaventura de Sousa (1996), "Por uma Pedagogia do Conflito", in Luiz Heron Silva et al. (orgs.), Novos Mapas Culturais, Novas Perspectivas Educacionais. Porto Alegre: Editora Sulina, 15-33.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2004), "Por Uma Sociologia das Ausências e Uma Sociologia das Emergências", in Boaventura de Sousa Santos (org.), Conhecimento Prudente para uma Vida Decente. São Paulo: Cortez, 777-821.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006), A Gramática do Tempo: para uma nova Cultura Política. Porto: Afrontamento.
- SANTOS, Jussara (2005), "Intelectualidade Negra ou Outsiders no Brasil". Belo Horizonte: PUC/Minas. (Tese, Doutorado em Literaturas de Língua Portuguesa).
- SANTOS, Sales Augusto dos (2008), De Militantes Negros a Negros Intelectuais". Trabalho apresentado ao V Congresso Brasileiro de Pesquisadores Negros, Goiânia, 2008 (mimeo).

# PARTE 4

A Reinvenções dos Lugares

# CAPÍTULO 13

# UM OCIDENTE NÃO-OCIDENTALISTA?: A FILOSOFIA À VENDA, A DOUTA IGNORÂNCIA E A APOSTA DE PASCAL

Boaventura de Sousa Santos

É possível um ocidente não-ocidentalista? Para mostrar o que entendo especificamente por ocidentalismo e ilustrar a sua possibilidade começo por me deter num autor cuja obra tem sido dedicada a desmontar, um a um, todos os argumentos históricos e sociológicos que têm sido invocados pela história canónica da Europa e do mundo. Centro-me no seu livro mais recente, The Theft of History (2006). Ao longo do livro, Jack Goody refere-se ao 'west' (ocidente), entendendo por tal a Europa, 'frequentemente a Europa ocidental', como uma pequena região do mundo que, por razões várias e sobretudo a partir do século XVI, conseguiu impôr ao resto do mundo as suas concepções de passado e de futuro, de tempo e de espaço. Com isto, impôs os seus valores e instituições e transformou-os em expressões da excepcionalidade ocidental, ocultando assim continuidades e semelhanças com valores e instituições vigentes noutras regiões do mundo. A hegemonia desta posição assume tais proporções que está presente subrepticiamente mesmo nos autores que mais crédito deram às criações doutras regiões do mundo, de Joseph Needham, a Norbert Elias, de Fernand Braudel a Edward Said. Acabam por ser eurocêntricos na sua luta contra o eurocentrismo, "uma armadilha em que caem frequentemente o pós-colonialismo e o pós-modernismo" (Goody, 2006: 5).

Segundo Goody, uma verdadeira 'história global' só será possível na medida em que fôr superado tanto o eurocentrismo como o anti-eurocentrismo eurocêntrico, tanto o ocidentalismo como o orientalismo. Uma tal história é mais correcta no plano epistemológico e mais progressista no plano sócio-político e cultural. Só ela permitirá que o mundo se reconheça na sua infinita diversidade a qual inclui também a infinita diversidade das influências cruzadas, das semelhanças e continuidades. Trata-se de uma história que põe fim a todas as teleologias porque estas pressupõem sempre a eleição de um passado específico como condição da legitimação de um futuro único.

É possível uma tal história? Sim, se entendida como emanação da pluralidade de lugares e tempos a partir dos quais é escrita e, portanto, como tendo sempre carácter parcial. Em que consiste a parcialidade da história glo-

bal proposta por Goody? Goody entende que a melhor maneira de combater não eurocentricamente o eurocentrismo consiste em mostrar que tudo o que é atribuído ao Ocidente como sendo excepcional e único – sejam ela a ciência moderna ou o capitalismo, o individualismo ou a democracia – têm paralelos e antecedentes em outras regiões e culturas do mundo. Por isso, o domínio do Ocidente não se explica por diferenças categoriais mas por processos de elaboração e intensificação.

Esta história tem o grande mérito de propôr um ocidente humilde, um ocidente que partilha com outras regiões e culturas um mosaico muito mais vasto de criatividade humana. A relatividade das criações do ocidente é um desmentido da força das razões que as impuseram mundialmente. Mais plausivelmente, esta imposição explicar-se-á pelas razões da força, os "guns and sails" (Cipolla, 1965), de que ocidente se soube munir. A parcialidade da história proposta por Goody reside em que a humildade do ocidente ante o mundo é obtida à custa da ocultação dos processos, em si nada humildes e pelo contrário bem arrogantes, com que certas versões do ocidente se impuseram internamente ao mesmo tempo que se impunham ao resto do mundo. Sem dúvida que Goody está consciente disto mas, pela menor ênfase que lhe confere, dá por vezes a ideia de que a unidade geográfica do ocidente (em si, problemática) se transfere para a unidade das suas criações políticas, culturais e institucionais. A excepcionalidade das criações do ocidente é questionada, não os processos históricos que levaram ao entendimento que hoje temos delas. A continuidade com o mundo oculta as descontinuidades categoriais internas. Em suma, o ocidente humilde pode redundar num ocidente pobre.

Será isto uma forma insidiosa de ocidentalismo? O termo ocidentalismo tem gerado alguma controvérsia nos últimos anos e pelo menos duas concepções muito distintas podem ser identificadas. O ocidentalismo como contra-imagem do orientalismo: a imagem que o 'outro', as vítimas do orientalismo ocidental, criam a respeito do ocidente, <sup>2</sup> o ocidentalismo como imagem dupla do orientalismo: a imagem que o ocidente tem de si próprio quando submete o 'outro' ao orientalismo. <sup>3</sup> A primeira concepção contém a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Em português, Canhões e velas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Veja-se Buruma e Margalit, 2004. Para uma crítica, veja-se Bilgrami, 2006 e para uma crítica de Bilgrami, Robbins, 2007. Para uma versão muito diferente desta concepção, o Ocidentalismo Chinês, veja-se Chen, 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Veja-se Carrier, 1992; Coronil, 1996. Mais recentemente, veja-se Gregory, 2006.

armadilha da reciprocidade: a ideia de que o 'outro', vítima de estereótipos ocidentais, tem o mesmo poder - porque tem a mesma legitimidade - para criar estereótipos a respeito do ocidente. A segunda concepção é a que me interessa neste texto. A crítica do ocidente hegemónico que ela implica é hoje património da teoria crítica e subjaz à obra de Jack Goody. Para desmontar o ocidentalismo entendido na segunda concepção são imagináveis duas vias. A primeira, prosseguida por Goody em The Theft of History, consiste em identificar a relatividade externa do ocidente, ou seja, a continuidade entre as inovações (valores e instituições) que lhe são atribuídas e as experiências similares em outras regiões e culturas do mundo. A segunda consiste em identificar a relatividade interna do ocidente, a infinita diversidade das experiências do ocidente e a continuidade ou descontinuidade entre as que prosperaram e acabaram por ser identificadas como específicas do ocidente e as que foram abandonadas, suprimidas ou simplesmente esquecidas. Qualquer destas vias é legítima e como ambas podem ser prosseguidas ad infinitum a globalidade da história ou da sociologia a que conduzem será sempre parcial. Apesar disso, ou talvez por isso, temos a ganhar se ambas forem prosseguidas com a mesma perseverança.

Neste artigo centro-me na segunda via e para isso parto dos próprios argumentos de Goody. Dentre os vários 'furtos de história' analisados por Goody selecciono três: as concepções de antiguidade, de ciência moderna e de teleologia do futuro. Tentarei mostrar que estes furtos cometidos sobre propriedades alheias, não-ocidentais, foram tambem cometidos entre coproprietários do ocidente. Desses furtos intra-muros resultou um enorme empobrecimento do ocidente. Vivemos num período em que as críticas do ocidente dentro do próprio ocidente atingem um elevado nível de autoflagelação, o que me parece necessário e saudável, tamanho foi e continua a ser o dano causado pelo imperialismo e neocolonialismo de que se alimenta o ocidente hegemónico. Penso, no entanto, que devolver alguns dos objectos furtados intra-muros é fundamental para criar um novo padrão de interculturalidade, não só no mundo, como também, em especial, no interior do ocidente. Não há muito a esperar da interculturalidade que é hoje defendida por muita gente no ocidente se ela não partir da recuperação de uma experiência originária de interculturalidade. No princípio houve interculturalidade e dela passámos à culturalidade. Só um ocidente intercultural poderá querer e entender a interculturalidade do mundo e contribuir activamente para ela. E o mesmo se aplica a outras culturas do mundo passado e presente.

Os exercícios que proponho visam ampliar a experiência histórica do ocidente. Dão voz a tradições do ocidente que foram esquecidas ou marginalizadas porque não se adequavam aos objectivos imperialistas e ocidentalistas que vieram a dominar a partir da fusão entre modernidade ocidental e capitalismo. Trago à colação estas experiências e tradições sem qualquer intenção de recuperação histórica. O objectivo é intervir no presente como se ele tivesse outros passados para além daquele que fez dele o que ele é hoje. Se podia ter sido diferente, poderá ser diferente. O meu interesse é mostrar que muitos dos problemas com que hoje se debate o mundo decorrem não só do desperdício da experiência que o ocidente impôs ao mundo pela força, mas também do desperdício da experiência que impôs a si mesmo para sustentar a imposição aos outros.

No que respeita à Antiguidade, Goody (2006: 26-67) argumenta que a ideia da excepcionalidade da Antiguidade clássica – polis, democracia, liberdade, economia, primado do direito, arte, logos – é uma criação Helenocêntrica e teleológica que, contra a verdade dos factos, visa atribuir a excepcionalidade da Europa moderna a um começo tão excepcional quanto ela. Com isto, perde-se de vista a continuidade entre as criações da Grécia clássica e as culturas com que teve profundas relações, da Pérsia ao Egipto, da África à Ásia, e menosprezam-se as contribuições que elas deram para o acervo cultural de que o ocidente se apropriou. Neste texto, socorro-me de Luciano de Samosata para ilustrar a existência de uma outra Antiguidade clássica, centrífuga em relação às criações canónicas da Grecia e multicultural em suas raízes. O meu interesse em Luciano reside em que ele nos pode ajudar numa das tarefas que eu considero centrais para reinventar a emancipação social: criar distância em relação às tradições teóricas que nos conduziram ao beco sem saída em que nos encontramos.

O segundo tema é a ciência moderna. A discussão de Goody sobre a ciência moderna é feita em diálogo com Joseph Needham, com a sua obra monumental *Science and Civilization in China* (1954). Para Needham, até 1600, a China era tão ou mais avançada que a Europa no domínio da ciência. Foi com base na Renascença, um processo cultural exclusivo da Europa, que a Europa pôde ganhar vantagem sobre a China através da conversão da ciência num conhecimento exacto, assente na matematização das hipóteses sobre a

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sobre este tema veja-se Santos, 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sobre o conceito de desperdício da experiência, veja-se Santos, 2000.

natureza e na sua verificação experimental sistemática. Goody (2006: 125-153) refuta esta ruptura ou diferença categorial assente na Renascença e na afinidade com o capitalismo que lhe é atribuída, dada a relação que a burguesia estabelecera entre conhecimento exacto e lucro. Para ele, não houve revolução científica e a ciência moderna não se distingue qualitativamente da ciência anterior. Consiste apenas na intensificação de uma tradição científica que vinha de longa data. Não é meu propósito entrar neste debate. O que ponho em causa é o facto de Goody, apesar de sublinhar os antecedentes da Renascença e a existência de outras renascenças noutras culturas e noutros tempos, concordar com Needham - e de resto, com a história convencional da modernidade europeia - quanto às características homogéneas da Renascença e as ligações entre elas e a ciência moderna. Ora existiram muitas concepções diferentes na Renascença, algumas delas muito diferentes das vieram a caucionar a ideia do conhecimento exacto subjacente à ciência. Para ilustrar uma dessa concepções recorro a Nicolau de Cusa (1401-1464), um grande filósofo da Renascença cujas teorias em nenhum caso poderiam servir de suporte à arrogância com que o ocidente engendrou o orientalismo e por isso não tiveram seguidores. Podem-nos ser muito úteis hoje, num momento em que a confiança epistemológica da ciência parece abalada.

Finalmente, o livro *The Theft of History* é uma crítica radical do teleologismo que domina a tradição canónica e eurocêntrica da história europeia e do mundo. O teleologismo consiste em projectar no passado mais ou menos longínquo do ocidente uma característica ou vantagem única que explica a dominação do ocidente no mundo actual e a certeza linear da sua trajectória futura. Goody critica o teleologismo, pondo em causa, uma a uma, todas as vantagens ou características originárias que supostamente estarão na origem da diferença categorial ou qualitativa do ocidente em relação ao resto do mundo. Também aqui o meu propósito não é questionar Goody a este respeito, mas antes apresentar uma outra tradição da modernidade ocidental, uma tradição esquecida ou marginalizada precisamente por rejeitar o teleologismo da história – sob a forma de um questionamento teológico – e não poder, por isso, ser posta ao serviço das certezas religiosas e civilizadoras do ocidente. Essa tradição é a aposta de Pascal.

Luciano de Samosata, Nicolau de Cusa e Blaise Pascal são os meus pontos de partida para reflectir sobre as condições teóricas e epistemológicas da superação do ocidentalismo e do fim do roubo da história.

#### 1. A Filosofia à Venda

Suponhamos que, por deixarem de ser úteis aos seus adeptos, eram postas à venda as filosofias e as teorias que nos acompanharam nos últimos séculos ou mesmo apenas nas últimas décadas: determinismo, livre arbítrio, universalismo, relativismo, realismo, constructivismo, marxismo, liberalismo, neoliberalismo, estruturalismo, pós-estruturalismo, modernismo, pós-modernismo, colonialismo, neo-colonialismo, pós-colonialismo, etc. Suponhamos ainda que os adeptos das diferentes teorias tinham chegado à conclusão que não só as suas próprias teorias tinham deixado de ser úteis como também todas as outras. Não estariam, pois, interessados em comprar nenhuma delas. Os potenciais compradores, supondo que os havia, seriam necessariamente gente estranha ao mundo onde as diferentes teorias tinham sido desenvolvidas, mundo que, por comodidade, podemos chamar o mundo académico. Antes de se disporem a comprar, fariam naturalmente duas perguntas: qual a utilidade que esta ou aquela teoria poderá ter para mim? Qual o seu preço? As diferentes teorias, elas próprias ou pela voz dos seus criadores, teriam de responder a estas perguntas sob pena de ficarem por vender e tentariam responder da maneira mais apelativa e de modo a suscitar no cálculo do potencial comprador uma boa relação entre utilidade e preço. Por estarem muitas teorias à venda, por certo que a concorrência entre elas seria elevada. A dificuldade das teorias em responder às perguntas seria tanto maior quanto é certo que as teorias estão habituadas a impor a sua utilidade, não a oferecêla, e a defini-la em termos de verdade a qual, obviamente, não tem preço. O resultado da venda dependeria não só da bolsa dos compradores, como do valor dos préstimos que eles atribuíssem às teorias, não tendo estas qualquer possibilidade de influenciar nem a bolsa nem o valor e, portanto, as decisões.

Convenhamos que, se para todos nós esta venda seria em si mesma um escândalo, a hierarquia de valor-preço que ela estabeleceria entre as teorias seria ainda muito maior. Mas o escândalo dos escândalos seria se os compradores afortunados, achando utilidade em teorias que consideramos antagónicas (por exemplo, determinismo e livre arbítrio), as comprassem num só lote para permitir usos complementares.

Antes que o escândalo ser vire contra mim próprio, gostaria de acrescentar duas notas. A primeira é que, se tal venda ocorresse, ela não seria inédita. Ela foi proposta aproximadamente no ano 165 da nossa era por um personagem centrífugo da antiguidade clássica, um clássico marginal da cultura ocidental que nasceu 'bárbaro' da Síria, em Samosata, junto ao rio Eufrates. Refiro-me a Luciano de Samosata e ao seu diálogo *A Venda de* 

Filosofias (1905: 190), em que Zeus, ajudado por Hermes, põe à venda as diferentes escolas de filosofia grega, algumas delas trazidas pelos seus fundadores: pitagóricos, Diógenes, Heraclito e Demócrito (num só lote), Sócrates, Crisipo, epicurismo, estoicismo, cepticismo peripatético. Hermes atrai os potenciais compradores, todos comerciantes, gritando alto e bom som "À venda! Uma variedade sortida de filosofias vivas! Posições de todo o tipo! Pagamento à vista ou mediante garantia!" (1905: 190). A 'mercadoria' vai sendo exposta, os comerciantes vão chegando e têm o direito a interrogar cada uma das filosofias à venda, começando invariavelmente com a pergunta pela utilidade para o comprador e sua família ou grupo. O preço é estabelecido por Zeus que, por vezes, se limita a aceitar ofertas feitas pelos comerciantes compradores. A venda tem pleno êxito e Hermes termina, ordenando às teorias que deixem de oferecer resistência e sigam com os seus compradores, ao mesmo tempo que avisa o público: "Senhores, esperamos vê-los amanhã. Estaremos oferecendo novos lotes úteis para homens comuns, artistas e comerciantes" (1905: 206).

A segunda nota é que não estou tão certo que esta hipotética e potencialmente escandalosa venda não esteja, de facto, já a ocorrer, sob formas muito mais subtis mas não menos eficazes e sem causar qualquer escândalo. Substituamos Zeus e Hermes por universidades, editoras, resenhas, revistas especializadas, congressos, jornais de divulgação cultural, catálogos, *amazon. com*, e os comerciantes por estudantes, colegas, público culto e solvente e o contexto da venda, das utilidades e dos preços aparecerá mais ou menos evidente. A diferença é que, estando tudo à venda e ao mesmo tempo, como num supermercado, ninguém passa pela experiência humilhante de se sentir objecto de um específico acto de compra e venda. Quando tudo acontece em geral os detalhes não são importantes.

A vantagem do método de Luciano de Samosata em relação ao contemporâneo é que ele permite criar distância em relação às teorias, ao conhecimento constituído. Transforma-as de sujeitos em objectos, cria um campo de exterioridade em relação a elas e submete-as a testes para os quais não foram desenhadas. Não permite que se disputem entre si e antes que disputem a atenção de estranhos sobre cujas preferências não têm controle. Sujeita-as ao caos da sociedade em que são produzidas e mostra-lhes que a verdade a que aspiram – a verdade que Luciano descreve como "esta criatura sombria, de compleição indefinida [...] nua e sem qualquer ornamento, furtiva à observação e sempre a desaparecer de vista" (1905: 213) – não reside na correspondência a uma realidade dada e sim na correspondência a uma realidade por dar, à utilidade em função de critérios e objectivos sociais, em sentido amplo.

Esta distância em relação ao canône teórico está inscrita na origem e trajectória de Luciano de Samosata. A cidade onde nasceu, hoje afundada pela barragem Ataturk, na Turquia, fora parte do Reino de Commagene, da antiga Arménia, depois integrado no império romano. Era uma região de cruzamentos comerciais e culturais muito intensos, dotada de uma viva 'Mischkultur' onde a filosofia e a literatura gregas conviviam com o cristianismo e o judaismo e com muitas outras culturas do próximo e médio oriente. Luciano, um 'sírio helenizado', que a si próprio se chamava de 'bárbaro', deixou a sua terra natal para prosseguir a sua carreira de retórico nos centros culturais do mundo romano.<sup>6</sup>

Em meu entender, este distanciamento é hoje mais necessário do que nunca e deve-se a uma das características mais centrais do nosso tempo, talvez a que melhor define o seu carácter transicional. Refiro-me à discrepância entre perguntas fortes e respostas fracas. Vivemos um tempo de perguntas fortes e de respostas fracas. Ao contrário de Habermas (1990), para quem a modernidade Ocidental é ainda um projecto incompleto, tenho vindo a argumentar que o nosso tempo é testemunha da crise final da hegemonia do paradigma sócio-cultural da modernidade ocidental e que, portanto, é um tempo de transição paradigmática (Santos, 1995 e 2000). Os tempos de transição são, por definição, tempos de perguntas fortes e respostas fracas. As perguntas fortes dirigem-se não só às nossas opções de vida individual e colectiva, mas sobretudo às fundações que criam o horizonte de possibilidades entre as quais é possível escolher. São, portanto, questões que provocam um tipo particular de perplexidade. As respostas fracas são aquelas que procuram responder sem pôr em causa o horizonte de possibilidades, imaginando nele virtualidades para esgotar o campo das perguntas e das respostas possíveis ou legítimas. Mas precisamente porque o questionamento dessa virtualidade está na raiz das perguntas fortes, as respostas fracas não atenuam a perplexidade que estas suscitam, podendo, pelo contrário aumentá-la. As perguntas e respostas podem variar de acordo com a cultura e a região do mundo. Contudo, a discrepância entre a força das questões e a fraqueza das respostas parece ser comum. Deriva da diversidade contemporânea de zonas de con-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luciano de Samosata permaneceu sempre como uma figura excêntrica da antiguidade clássica, considerado por alguns classicistas como um mero 'jornalista' ou um 'artista'. Veja-se, em sentido contrário, entre outros, C. P. Jones (1986) e Zappala (1990). Um tratamento polémico de Luciano como satirista pode ler-se em Sloterdijk (1987).

tacto envolvendo diferentes culturas, religiões, economias, sistemas sociais e políticos, e modos de vida, resultante do que vulgarmente denominamos por globalização.<sup>7</sup> As assimetrias de poder nestas zonas de contacto são tão vastas hoje, se não mais ainda, do que no período colonial, sendo mais numerosas e intensas. A experiência de contacto é sempre uma experiência de limites e fronteiras. Nas condições presentes, é a experiência de contacto que provoca a discrepância entre as perguntas fortes e as respostas fracas.

A especificidade da discrepância entre perguntas fortes e respostas fracas na transição paradigmática que vivemos resulta de os problemas do nosso tempo - os que suscitam as perguntas fortes - terem deixado de ser objecto de reflexão por parte do conhecimento privilegiado do nosso tempo, a ciência moderna, à medida que esta se institucionalizou e profissionalizou. Na sua origem, a ciência teve plenamente consciência de que os problemas mais importantes da existência lhe escapavam, por exemplo, na altura, o problema da existência de Deus, o problema do sentido da vida, o problema do modelo ou modelos de uma boa sociedade, o problema da felicidade, o problema das relações entre os homens e as outras criaturas que, não sendo humanas, partilhavam com os homens a dignidade de serem igualmente criações de Deus. Estes problemas convergiam para um outro bem mais dilemático para a ciência: o problema de a ciência não poder dar conta do fundamento da sua cientificidade, da verdade científica enquanto verdade. No mundo ocidental, estes problemas continuaram a ser do domínio da filosofia e da teologia durante os séculos XVII e XVIII. A partir do século XIX, porém, e com a crescente transformação da ciência em força produtiva do capitalismo, ocorreu uma dupla redução nesta complexa relação entre saberes. Por um lado, a hegemonia epistemológica da ciência converteu-a no único conhecimento válido e rigoroso. Com isto, os problemas dignos de reflexão passaram a ser apenas aqueles a que a ciência pudesse dar resposta. Os problemas existenciais foram assim reduzidos ao que deles pudesse ser dito cientificamente, o que implicou uma dramática reconversão conceptual e analítica.

Assim se criou o que, na esteira de Ortega y Gasset (1987: 39) designo como pensamento ortopédico: o constrangimento e o empobrecimento causado pela redução dos problemas a marcos analíticos e conceptuais que lhes são estranhos. Com a crescente institucionalização e profissionalização da ciência – concomitante da passagem, assinalada por Foucault, do 'inte-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sobre os processos de globalização, veja-se Santos, 2001: 31-110.

lectual universal' ao 'intelectual específico' – a ciência passou a responder exclusivamente aos problemas postos por ela. A vastidão dos problemas existenciais que lhes subjaziam desapareceu. Mas desapareceu devido a uma outra redução que entretanto ocorreu. Como acontece, em geral, com qualquer hegemonia, a hegemonia da ciência estendeu-se para além da ciência, submetendo a filosofia, a teologia e as humanidades em geral a um processo de cientifização, um processo que ocorreu de múltiplas formas, correspondentes às múltiplas faces do positivismo, sobretudo na forma de positivismo ou empirismo lógico. Com isto, o pensamento ortopédico prolongou-se para além da ciência e, com a crescente institucionalização e profissionalização destas disciplinas, os problemas por elas tratados passaram a ser exclusivamente os problemas por elas postos. Em suma, respostas académicas para problemas académicos cada vez mais distantes e redutores dos problemas existenciais que estavam na sua origem, cada vez mais irrelevantes para dar conta deles.

Este vasto processo de monopolização epistemológica não ocorreu sem contradições. O sinal delas está precisamente na discrepância entre perguntas fortes e respostas fracas que caracteriza o nosso tempo. Selecciono ao acaso quatro dessas perguntas. Primeira pergunta: se há uma só humanidade porque é tão grande a diversidade dos princípios, concepções e práticas de dignidade humana e tão óbvias as divergências e mesmo contradições entre elas? A resposta do pensamento ortopédico consiste em reduzir essa diversidade ao universalismo abstracto dos direitos humanos. Uma resposta fraca porque nega o que afirma (o universalismo) ao afirmar o que nega (a diversidade). Se os direitos humanos são múltiplos e internamente diversos, não há nenhuma razão para crer que tal multiplicidade e diversidade se confinem às que eles contêm. Basta pensar que a diferenciação interna dos direitos humanos, longe de ser um processo sistémico auto-poiético, é o resultado de contradições e lutas sociais que, entre muitas outras manifestações, se condensam em direitos.

Segunda pergunta: existe realmente uma alternativa ao capitalismo? Depois do fracasso histórico de tantas tentativas de construção de uma sociedade não capitalista, com consequências tão trágicas, não deveríamos buscar alternativas dentro do capitalismo em vez de alternativas ao capitalismo? A perplexidade causada por esta questão reside na teoria da história que lhe está subjacente. Se tudo o que existe na história é histórico, ou seja, tem um princípio e um fim, porque razão deveria o capitalismo ser diferente? Mas também provém de alguns factos perturbadores. Não existirá alternativa

para um mundo em que 500 dos indivíduos mais ricos detêm um rendimento semelhante ao rendimento somado dos 40 países mais pobres, com uma população de 416 milhões de pessoas, (PNUD, 2005: 30) e onde a catástrofe ecológica é uma possibilidade cada vez menos remota? Devemos assumir como um facto inevitável que os problemas causados pelo capitalismo só poderão ser resolvidos por mais capitalismo, que a economia da reciprocidade não é uma alternativa credível à economia do egoísmo, e que a natureza não merece outra racionalidade que não seja a irracionalidade com que é tratada pelo capitalismo? A perplexidade causada por estas perguntas é tanto maior quanto se sabe que sem a concepção de uma sociedade alternativa e sem uma luta politicamente organizada que a possibilite, o presente, por mais violento e injusto, tende a ser despolitizado – a discussão das questões políticas dá lugar à discussão do carácter dos políticos – e, como consequência, deixa de ser uma fonte de mobilização para a revolta, o inconformismo e a oposição.

A resposta fraca é dupla. Por um lado, no plano filosófico, a igualdade essencial dos homens não colide com a desigualdade circunstancial do mérito entre eles. Por outro lado, no plano político, a fome e a desnutrição e as pandemias não são causadas pelo capitalismo mas pelo contrário, pela incipiente penetração deste em muitas partes do mundo. Não resultam de falhas de mercado, mas antes do facto de o mercado não estar ainda suficientemente implantado. São duas respostas fracas, por um lado, porque qualquer cidadão comum, dotado das simples luzes da vida, sabe que, se é verdade que a desigualdade depende do mérito, não é menos verdade que o mérito depende da desigualdade. E, por outro lado, porque as mesmas luzes mostram que, com excepção das vacinas, a causa de um problema não pode ser a sua solução.

A terceira pergunta pode formular-se assim: como é possível que tudo o que foi defendido em nome da paz perpétua, de Adam Smith a Kant, Locke e Hobbes (o mercado, a democracia, o direito e o Estado) tenha produzido ou tenha sido impotente para impedir a produção da situação de guerra perpétua em que nos encontramos? A resposta fraca é também aqui dupla. As guerras entre países do Sul global são o resultado do despotismo e do atraso civilizacional enquanto as guerras entre os países do Norte global e os do Sul global (incluindo o colonialismo) são o resultado da luta contra o despotismo, em nome da democracia e do progresso civilizacional. A resposta é fraca porque para qualquer cidadão, dotado das simples luzes da vida, é estranho que, por

razões tão opostas, se produza exactamente o mesmo resultado: a morte desnecessária de milhões de pessoas inocentes. Se, por definição, o despotismo não se pode impor democraticamente, é possível impor despoticamente a democracia? O atraso civilizacional de alguns é o oposto ou a consequência do avanço civilizacional de outros? O cidadão comum tem, assim, de guardar as perguntas fortes para si.

Finalmente, a quarta pergunta. Parece evidente que sem o que hoje designamos por natureza a humanidade não pode sobreviver. Como explicar então que o mais ambicioso projecto, posto em marcha nos últimos quatrocentos anos, para controlar a natureza e a colocar ao serviço do homem, tenha resultado no mais trágico descontrole e na ameaça, cada vez mais iminente, à sobrevivência da humanidade? A resposta fraca é conhecida e também é dupla: os problemas ambientais são problemas científicos e tecnológicos que se podem resolver com mais ciência e tecnologia; a criação de mercados ambientais de indústrias da ecologia (não necessariamente ecológicas) pode trazer uma nova fonte de equilíbrio e de sustentabilidade ambientais. Esta resposta deixa o cidadão comum, dotado das simples luzes da vida, com uma inquietante perplexidade. Como é que estes mercados ambientais e indústrias da ecologia podem garantir a sustentabilidade ambiental se a sustentabilidade de uns e de outras depende da contínua ameaça da insustentabilidade ambiental?

Esta discrepância entre perguntas fortes e respostas fracas é uma característica geral do nosso tempo, constitui o espírito epocal, mas os seus impactos nos países do Norte global e do Sul global são muito distintos. As respostas fracas têm alguma credibilidade no Norte global porque foi neste que mais se desenvolveu o pensamento ortopédico e porque, traduzidas em políticas, são as respostas fracas que asseguram a continuação da dominação neocolonial do Sul global pelo Norte global e permitem aos cidadãos deste último beneficiar dessa dominação sem que dela se dêem conta. No Sul global, as respostas fracas traduzem-se em imposições ideológicas e violências de toda a espécie no quotidiano dos cidadãos, excepto no das elites que constituem o pequeno mundo do Sul imperial, a 'representação' do Norte global no Sul global. Adensa-se, no entanto, no espírito da época, o sentimento de que esta diferença de impactos, apesar de real e abissal, esconde a tragédia de uma condição comum: a saturação de conhecimento-lixo incessantemente produzido por um pensamento ortopédico que há muito deixou de pensar nas mulheres e nos homens comuns. Esta solidão exprime-se na carência inabarcável de conhecimento credível e prudente que nos garanta a todos, mulheres, homens e natureza, uma vida decente.8 Essa carência não nos permite sequer identificar e muito menos definir a verdadeira dimensão dos problemas que afligem a época. Eles manifestam-se como um conjunto de sentimentos contraditórios: exaustão que não esconde carência, mal-estar que não esconde injustiça, raiva que não exclui esperança. A exaustão decorre da incessante doutrinação de vitórias onde os cidadãos, com as simples luzes da vida, vêem derrotas, de soluções onde vêem problemas, de verdades periciais onde vêem interesses, de consensos onde vêem resignações. O mal-estar decorre da falta de razoabilidade cada vez mais patente da racionalidade proclamada pelo pensamento ortopédico, uma máquina de injustiça que se vende a si própria como máquina de felicidade. A raiva emerge da regulação social disfarçada de emancipação social, da autonomia individual usada para justificar servidões neoesclavagistas, da proclamação reiterada da impossibilidade de um outro mundo melhor, para calar a ideia difusa, mas muito genuína, de que a humanidade e a natureza têm direito a algo melhor de que o actual estado de coisas. Da exaustão aproveitam-se os mestres do pensamento ortopédico para a transformar em realização plena: o fim da história (Fukuyama, 1992). Quanto ao mal-estar e à raiva, são 'tratados' com próteses farmacêuticas, com a anestesia do consumo ou, na esmagadora maioria dos casos, com a anestesia da ideologia do consumo sem possibilidade realista de consumo e, finalmente, com a vertigem da indústria do entretenimento. Nenhum destes mecanismos, porém, parece funcionar de modo a disfarçar totalmente, com a eficácia do funcionamento, a abissal disfunção que ele próprio constitui ao ser necessário e eficaz.

Este espírito epocal suscita o mesmo distanciamento em relação às teorias e às disciplinas que nos é revelado por Luciano de Samosata. As teorias e as disciplinas estão demasiado ocupadas consigo mesmas para poderem responder às questões que o nosso tempo lhes coloca. O distanciamento explica a predominância de epistemologias negativas e, concomitantemente, de éticas e posturas políticas também negativas. As razões da rejeição do que existe ética, política e epistemologicamente são muito mais convincentes do que as que são invocadas para definir e defender alternativas. Mesmo que o desequilíbrio entre rejeição e alternativa seja comum a todos os tempos, parece ser desproporcionalmente grande no nosso tempo. Porque o horizonte das

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A problemática da construção de um conhecimento prudente para uma vida decente é analisada em Santos (org.), 2003.

revoluções modernas colapsou ou porque o nosso tempo se indecide em ser demasiado prematuro para ser pré-revolucionário ou demasiado tardio para ser pós-revolucionário? Assumir plenamente o nosso tempo significa reconhecer essa desproporção e proceder a partir dela. Significa, por outras palavras, radicalizar a rejeição e procurar as alternativas a partir da radical incerteza destas.

No plano epistemológico, o único de que me ocupo neste texto, a rejeição implica um certo tipo de acção directa epistemológica que consiste em ocupar as teorias e as disciplinas em desrespeito pelos seus proprietários (escolas ou correntes de pensamento, instituições) com um triplo objectivo:

- Mostrar que as teorias e disciplinas perdem a compostura e a serenidade quando são interpeladas por questões que não tenham posto a si próprias, por mais simples que sejam;
- 2. Identificar complementaridades e cumplicidades onde as teorias e disciplinas vêem rivalidades e contradições;
- Mostrar que a eficácia das teorias e disciplinas reside tanto no que mostram como no que ocultam, tanto na realidade que produzem como existente, como na realidade que produzem como não-existente.

Para realizar o primeiro objectivo será útil simular experimentações sociais em que as teorias e as disciplinas sejam postas na situação dos macacos do Rei Egípcio, contada por Luciano de Samosata noutro diálogo, *O Pescador*:

É a história de um rei egípcio que ensinou aos seus macacos a dança da espada. As criaturas, com apurado instinto imitativo, rapidamente aprenderam e passaram a actuar na corte adornadas com trajes vermelhos e máscaras. Durante algum tempo o espectáculo foi um grande êxito. Até que um dia um engenhoso espectador trouxe consigo algumas nozes e as atirou para o palco. Num ápice, os macacos esqueceram a dança, deitaram fora a sua humanidade e voltaram à sua macaquice: ei-los rasgando os trajes e esmagando as máscaras, numa luta feroz pelas nozes. E assim ruiu o corps de ballet e a solenidade do auditório. (1905: 222)

A minha hipótese é que as teorias e disciplinas reagirão de modo nãoteórico e não disciplinar quando forem objecto de questões não previstas por elas. A manipulação ortopédica que elas exercem sobre a realidade de nada lhes servirá no momento em que forem assim questionadas. A resposta não será ortopédica. A imaginação epistemológica, filosófica e sociológica do nosso tempo exercita-se privilegiadamente identificando as questões que descompõem as teorias e disciplinas e as obrigam a confrontar-se com o impensado que habita o seu pensamento. Para realizar os dois últimos objectivos também nos podemos socorrer de Luciano de Samosata e metaforicamente pôr à venda, tal como Zeus e Hermes, as diferentes teorias e disciplinas. Compreende-se que haja resistência. É fácil imaginar o desconforto que terão sentido Demócrito e Heráclito ao serem vendidos no mesmo lote. Por outro lado, as teorias e disciplinas, que se consolidaram ditando utilidades à sociedade, não compreenderão que a sua utilidade possa ser objecto de avaliação. Do mesmo modo, as teorias e as disciplinas que teorizaram, a favor do capitalismo, a universalidade da concorrência contra a cooperação, da compra e venda contra a dádiva, do interesse próprio contra a generosidade não aceitarão que elas próprias sejam postas à venda e muito menos por agentes intrusos e não certificados.

Mas a rejeição das teorias e disciplinas sob a forma metafórica da compra e venda não é tão radical quanto se pensa. Afinal, se há compra e venda é porque as teorias e disciplinas têm alguma utilidade. Doutro modo, seriam simplesmente deitadas no lixo. A radicalidade reside em avaliá-las a partir de uma racionalidade mais ampla do que a que lhes subjaz. Não se trata de fazer uma sociologia convencional das teorias e das disciplinas, pois esta será sempre refém do seu objecto sob pena de se rejeitar a si mesma. Trata-se, outrossim, de construir um modo de interpelar as teorias e as disciplinas a partir de uma racionalidade mais ampla que designo por razão cosmopolita assente nos procedimentos inconvencionais da sociologia transgressiva das ausências e das emergências. Como tratei detalhadamente deste tema noutro lugar (Santos, 2006: 87-126), limito-me aqui a reiterar que a sociologia das ausências parte da ideia de que a racionalidade que subjaz ao pensamento ortopédico ocidental é uma racionalidade indolente, que não reconhece e, por isso, desperdiça, muita da experiência social disponível ou possível no mundo. Muita da realidade que não existe ou é impossível é activamente produzida como não existente e impossível. Para a captar, é necessário recorrer a uma racionalidade mais ampla que revele a disponibilidade de muita experiência social declarada inexistente (a sociologia das ausências) e a possibilidade de muita experiência social emergente, declarada impossível (a sociologia das emergências).

Como referi, assumir a condição do nosso tempo consiste não só em rejeitar o pensamento ortopédico como também em procurar alternativas

a partir da radical incerteza destas. Ou seja, a sociologia das ausências e das emergências deve assentar em procedimentos epistemológicos que credibilizem a busca de alternativas em condições de elevada incerteza. Antes de identificar esses procedimentos, passo a analisar as duas grandes incertezas que confrontam o nosso tempo e que o confrontam tanto mais quanto mais ele se liberta do pensamento ortopédico e da razão indolente.

## O Paradoxo da Finitude e da Infinitude

A primeira incerteza diz respeito à diversidade inesgotável e inabarcável das experiências de vida e de saber do mundo. Os movimentos nacionalistas, em luta pela libertação do colonialismo e os novos movimentos sociais - do movimento feminista ao movimento ecológico, do movimento indígena ao movimento dos afrodescendentes, do movimento camponês ao movimento da teologia da libertação, do movimento urbano ao movimento LGBT9 além de ampliarem o âmbito das lutas sociais, trouxeram consigo novas concepções de vida e de dignidade humana, novos universos simbólicos, novas cosmogonias, gnoseologias e até ontologias. Trouxeram também novas emoções e afectividades, novos sentimentos e paixões. Foram estes movimentos que criaram as condições para a sociologia das ausências e das emergências. Paradoxalmente este processo, que aponta para a infinitude da experiência humana, ocorreu de par com um outro, aparentemente contraditório, que foi revelando a finitude do planeta terra, a unidade da humanidade e da natureza que a habita (a hipótese Gaia), os limites da sustentabilidade da vida na terra. O que designamos por globalização contribuiu, de maneira contraditória, para aprofundar a dúplice consciência de infinitude e de finitude.

A primeira incerteza coloca-nos, pois, perante o paradoxo da finitude e da infinitude. Como é que num mundo finito a diversidade da experiência humana é potencialmente infinita? Por sua vez, este paradoxo coloca-nos perante uma carência epistemológica aparentemente insuperável: o saber que nos falta para captar a inesgotável diversidade do mundo. A incerteza causada por esta carência é ainda maior se tivermos em mente que a diversidade da experiência do mundo inclui a diversidade dos saberes que existem no mundo e, portanto, das concepções, quer sobre a finitude do mundo, quer sobre a própria diversidade infinita do mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> LGBT – Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais e Transgéneros.

O pensamento ortopédico e a razão indolente que lhe subjaz iludem esta complexidade, criando totalidades feitas de partes homogéneas. A carência a respeito da finitude transforma-se num problema técnico-científico, enquanto a carência a respeito da diversidade infinita é ignorada como um não-problema. Sabemos hoje do mal-estar que esta resposta (uma resposta fraca) nos cria. Daí a incerteza que nos assola. Não há, pois, como fugir à proposta de uma epistemologia que nos permita caminhar no meio de tanta incerteza e que permita ver esta, não como um constrangimento, mas antes como o outro lado da capacitante afirmação de uma insuspeitada e inesgotável diversidade dos saberes e das experiências humanas. Sem querer ser demasiado essencialista, poderá talvez afirmar-se, como fez Ortega y Gasset (1987: 51), que o ser humano é um ser condenando a transformar necessidade (finitude, sustentabilidade) em liberdade (diversidade, infinitude). É certo que mesmo que esta seja uma hipótese ontológica plausível, ela só resolve em parte o paradoxo. Deixa em aberto a questão epistemológica. Com que saberes revelar as experiências produzidas pelo pensamento ortopédico, como não existentes (sociologia das ausências) ou como impossíveis (sociologia das emergências)? Como identificar, avaliar e hierarquizar saberes tão diversos e os modos como constituem a experiência do mundo? Como articular os saberes que sabemos com os saberes que ignoramos?

# A Urgência e a Mudança Civilizacional

A segunda condição de incerteza diz especificamente respeito às alternativas culturais, políticas, sociais, económicas que podem ser pensadas e accionadas a partir da inesgotável diversidade humana, existindo num mundo finito. Se a primeira incerteza nos coloca perante o paradoxo da finitude-infinitude, a segunda incerteza coloca-nos perante o paradoxo da urgência e da mudança civilizacional. Nos últimos duzentos anos, o pensamento ortopédico, tanto à esquerda como à direita, e a razão indolente que lhe subjaz, atribuíram um sentido e uma direcção à história assente numa concepção linear do tempo (progresso) e numa concepção evolucionista das sociedades (do subdesenvolvimento ao desenvolvimento). Com base nesta concepção, foi possível definir alternativas, determinar o movimento da história e também definir o seu fim, o estado final da evolução (idade positiva de Comte, solidariedade orgânica de Durkheim, industrialismo de Spencer, comunismo de Marx, etc., etc.). A crítica desta teoria da história está feita e dela não me ocupo aqui. Concentro-me no que ficou do colapso dela. Apesar de o colapso ser da teoria no seu todo, os mestres do pensamento ortopédico manipularam-no para reduzir a vigência da teoria à definição do último estádio: as teses do fim da história. É nesta posição que se inspiram muitas das respostas fracas que têm sido dadas às perguntas fortes que o nosso tempo nos coloca. Vimos, porém, que as respostas fracas têm vindo a causar sentimentos de exaustão, carência, mal-estar, injustiça e raiva que estão na base do distanciamento em relação ao pensamento ortopédico. Resulta daqui que a incerteza das alternativas reside não nelas em si, mas no pensamento que as descredibiliza. Como tenho vindo a defender, não precisamos de alternativas mas de um pensamento alternativo de alternativas.

Este distanciamento em relação ao pensamento ortopédico manifestase na recusa dos futuros por ele propostos e na afirmação difusa e aspiracional de um futuro melhor, de um outro mundo possível. 10 É uma afirmação fraca porque a sua força decorre mais das suas rejeições do que das propostas alternativas. 11 É a afirmação de um futuro melhor sem saber se ele é possível e muito menos como será. Tem a natureza de uma utopia mas de uma utopia muito diferente das utopias modernas. Para ela, é mais importante afirmar a possibilidade da alternativa do que definir o seu perfil. É uma exigência ética à revelia das necessidades históricas, uma luta in extremis pelo inacabamento da história. A necessidade de exigir vai de par com a incerteza do que se exige. Desta conjunção decorre a preferência pelo futuro que está à mão, por agir aqui e agora, pela actio in proximis. Esta preferência é vivida como uma necessidade que decorre da urgência de agir sob pena de ser demasiado tarde. Também aqui a nossa condição utópica diverge fundamentalmente da condição utópica moderna que sempre se centrou num futuro tão brilhante quanto distante, na actio in distans, na submissão da táctica à estratégia.

Mas também neste domínio a condição do nosso tempo é paradoxal. Se, por um lado, domina o sentimento de urgência, por agir agora já que amanhã pode ser demasiado tarde, por outro lado, e paradoxalmente, domina a ideia de que a dimensão do que há a fazer para garantir a possibilidade de um

<sup>10 &#</sup>x27;Um outro mundo é possível' é precisamente o mote que agrega os movimentos e as organizações sociais que se desde 2001 têm animado o Fórum Social Mundial. Veja-se Santos, 2005, 2008a e 2008b.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Mais abaixo faço uma distinção entre respostas fracas-fracas e respostas fracas-fortes e noutro lugar atribuo às mobilizações sociais conduzidas globalmente em nome do Fórum Social Mundial o carácter de respostas fracas-fortes. Veja-se Santos 2008a e 2008b.

mundo melhor implica uma mudança civilizacional, a qual só poderá ocorrer a longo prazo, uma actio in distans.

O paradoxo traduz-se na polarização entre as duas temporalidades extremas da acção colectiva de transformação social: a moldura temporal da acção urgente e a moldura temporal da mudança civilizacional. A moldura temporal da acção urgente decorre de fenómenos como o aquecimento global e a sensação de uma eminente catástrofe ecológica, a preparação mal disfarçada de uma nova guerra nuclear, a erosão das condições de sustentabilidade básica (a água, por exemplo) da vida de camadas cada vez mais vastas de população, o impulso descontrolado para uma guerra eterna e a destruição injusta de tantas vidas humanas provocadas pelo esgotamento dos recursos naturais, o crescimento exponencial da desigualdade social, as novas formas de despotismo social e a emergência ou reemergência de regimes sociais regulados apenas pela força de diferenças de poder extremas ou por hierarquias estamentais de novo tipo, ditas neo-feudais. Todos estes factores parecem impor que seja dada prioridade imediata à acção de curto prazo, aqui e agora, uma vez que o longo prazo pode nem sequer existir se as tendências expressas evoluírem fora de controlo. Certamente que a pressão da urgência tem origem em factores distintos no Norte global e no Sul global, mas parece estar presente em toda a parte.

Por sua vez, a moldura temporal da mudança civilizacional assenta na ideia de que as realidades do nosso tempo exigem mudanças civilizacionais mais profundas e a longo prazo. Os factos acima mencionados são sintomas de estruturas profundamente enraizadas e de organizações que não podem ser confrontadas por intervencionismo de curto prazo já que a lógica de tais intervenções pertence ao actual paradigma civilizacional e, portanto, só pode contribuir para o reproduzir mesmo se diz combatê-lo. O século XX provou com uma crueldade imensa que tomar o poder não é suficiente, e que em vez de tomar o poder é necessário transformá-lo.<sup>12</sup>

A coexistência destas polaridades temporais produz uma enorme turbulência em velhas distinções e clivagens do pensamento crítico social e político como sejam as dicotomias entre táctica e estratégia e entre reformismo e revolução. Enquanto que o sentido de urgência apela para posições tácticas e reformistas, o sentido paradigmático de mudança civilizacional apela para

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> As versões mais extremas desta temporalidade podem mesmo apelar à transformação do mundo sem a tomada do poder (Holloway, 2002).

posições estratégicas e revolucionárias. Mas o facto de ambos os sentidos coexistirem e pressionarem conjuntamente ainda que em direcções opostas desfigura os termos das distinções e clivagens, tornando-os mais ou menos irrelevantes e desprovidos de sentido. Na melhor das hipóteses, transformam-se em significantes vagos, susceptíveis de apropriações contraditórias.

Se a primeira incerteza da condição do nosso tempo - a inesgotável diversidade do mundo – nos põe perante o paradoxo da finitude e infinitude, a segunda incerteza - sobre a possibilidade de um outro mundo melhor - põe-nos perante o paradoxo da urgência e da mudança civilizacional. Esta dupla e paradoxal incerteza coloca-nos desafios epistemológicos e políticos novos. Para os enfrentar, socorro-me de duas tradições esquecidas da modernidade ocidental: a douta ignorância de Nicolau de Cusa e a aposta de Pascal. Foram formuladas por autores que viveram intensamente as incertezas do seu tempo e foram esquecidas porque se adequavam mal às certezas que a modernidade ocidental pretendia garantir. Estão, pois, nos antípodas do pensamento ortopédico e da razão indolente que passaram a dominar nos séculos seguintes. Foram esquecidas por eles mas, em contrapartida, também não foram colonizadas por eles. São pois, mais transparentes, quer quanto às suas potencialidades, quer quanto aos seus limites. Porque não partilharam da aventura moderna ocidental, permaneceram no Ocidente à margem do Ocidente. Eram inúteis e até perigosas para uma aventura que era tanto epistemológica como política: o projecto imperial do colonialismo e do capitalismo globais que criou a divisão abissal entre o que hoje designamos por Norte global e Sul global. 13 Estas duas tradições são, por assim dizer, o Sul do Norte e por isso estão em melhores condições do que qualquer outras para aprender com o Sul global e colaborar com ele na construção de epistemologias que ofereçam alternativas credíveis ao pensamento ortopédico e à razão indolente.

## 2. A Douta Ignorância

Nicolau de Cusa, filósofo e teólogo, nasceu na Alemanha em 1401 e morreu em 1467. Entre 1438 e 1440, escreveu a obra intitulada *A Douta Ignorância* (2003). Confrontado com a infinitude de Deus, que não designa como tal

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Esta divisão abissal transformou-se ela própria, numa condição epistemológica. Sobre o pensamento abissal veja-se o Capítulo 1 deste volume.

e sim como 'Máximo absoluto', o autor propõe-nos uma reflexão centrada na ideia do saber do não saber. O importante não é saber, é sim saber que se ignora. Diz Nicolau de Cusa, "com efeito, nenhum outro saber mais perfeito pode advir ao homem, mesmo ao mais estudioso, do que descobrir-se sumamente douto na sua ignorância, que lhe é própria, e será tanto mais douto quanto mais ignorante se souber" (2003: 5). A novidade de Nicolau de Cusa reside em que ele usa o pretexto da infinitude de Deus para propor um procedimento epistemológico geral, que vale para o conhecimento das coisas finitas, o conhecimento do mundo. Por ser finito, o nosso pensamento não pode pensar o infinito – não há proporção entre o finito e o infinito – mas além disso é limitado no pensar a finitude, o mundo. Tudo o que conhecemos está sujeito a essa limitação, pelo que conhecer é, antes de tudo, conhecer essa limitação. Daí o saber do não saber.

A designação 'douta ignorância' pode parecer contraditória, pois o que é douto é, por definição, não ignorante. A contradição é, contudo, aparente já que ignorar de maneira douta exige um processo de conhecimento laborioso sobre as limitações do que sabemos. Em Nicolau de Cusa há, por assim dizer, dois tipos de ignorância, a ignorância ignorante, que não sabe sequer que ignora, e a ignorância douta, que sabe que ignora e o que ignora. Pode pensar-se que Nicolau de Cusa se limita a repetir Sócrates, mas, de facto, assim não é. É que Sócrates não conhece a ideia de infinitude que só entra no pensamento ocidental por via do neoplatonismo de raiz cristã. Esta ideia, sujeita a múltiplas metamorfoses (progresso, emancipação), vai ser fundamental na construção do paradigma da modernidade ocidental. Mas o seu destino no interior deste paradigma é muito diferente daquele que tem

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Para Nicolau de Cusa conhecer é medir o que se pretende conhecer. A medição tem lugar a dois níveis: o nível directo ou de primeira ordem, em que assumimos a separação absoluta entre a unidade de medida e o que se pretende medir; e o nível de segunda ordem ou reflexivo em que medimos a primeira medição. Esta reflexão revela que, sendo a unidade de medida, ela própria, um produto do conhecimento humano, aquilo que este último mede não pode ser separado em termos absolutos da medida com que o mede. É, pois, neste segundo nível que ocorre a douta ignorância. Nicolau de Cusa antecipa assim em cinco séculos o princípio da incerteza de Heisenberg. Veja-se Santos, 1987: 26. Sobre a actualidade do pensamento de Nicolau de Cusa, veja-se André, 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ambos, no entanto, convergem na ideia de que o que conhecemos é muito menos importante que o que não conhecemos, sendo, pois, de privilegiar epistemologicamente a ignorância. Veja-se também Miller, 2003: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Sobre este tema veja-se André, 1997: 94.

no pensamento de Nicolau de Cusa. As versões dominantes do paradigma da modernidade transformaram o infinito num obstáculo a superar: o infinito é o afã infinito de o superar, controlando-o, domesticando-o, reduzindo-o a proporções finitas. Assim, a infinitude que, à partida, devia suscitar um sentimento de humildade perante ela, transforma-se no fundamento último da arrogância das versões hegemónicas do pensamento ocidental: o pensamento ortopédico e a razão indolente. Ao contrário, em Nicolau de Cusa, a infinitude é aceite enquanto tal, enquanto consciência de uma ignorância radical. Não se trata de a controlar ou dominar, mas de a reconhecer por uma dupla via: pela total ignorância que temos dela; e pelas limitações que põe à precisão do conhecimento que temos das coisas finitas. Perante ela, não é possível a arrogância, tão só a humildade. Contudo, a humildade não significa negatividade ou cepticismo. Pelo contrário, a reflexão e o conhecimento dos limites do saber contêm uma insuspeitada positividade. É que, dialecticamente, e como afirma João Maria André, reconhecer os limites é, de algum modo, estar para além deles (1997: 94). O facto de não ser possível atingir a verdade com precisão não nos dispensa de a buscar. Ao contrário, o que está para além dos limites (a verdade) comanda o que é possível e exigível dentro dos limites (a veracidade, enquanto busca da verdade).

Sem surpresa, quase seis séculos depois, a dialéctica da finitude/infinitude, que caracteriza o tempo presente, é muito diferente da de Cusa. A infinitude com que nos debatemos não é transcendental;<sup>17</sup> decorre da inesgotável diversidade da experiência humana e dos limites para a conhecer. No nosso tempo, a douta ignorância será um laborioso trabalho de reflexão e de interpretação sobre esses limites, sobre as possibilidades que eles nos abrem e as exigências que nos criam. Acresce que da diversidade da experiência humana faz parte a diversidade dos saberes sobre a experiência humana. A nossa infinitude tem assim uma contraditória dimensão epistemológica: uma pluralidade infinita de saberes finitos sobre a experiência humana no mundo. A finitude de cada saber é assim dupla, constituída pelos limites do que conhece sobre a experiência do mundo e pelos limites (quiçá bem maiores) do que conhece sobre os outros saberes do mundo e, portanto, sobre o conhecimento do mundo que outros saberes proporcionam. É sobretudo a

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A incerteza da infinitude transcendental não desapareceu mas permanece nas margens ou zonas de fronteira criadas pela hegemonia do secularismo moderno. Sobre este tema veja-se Santos, no prelo.

diversidade epistemológica do mundo que causa incerteza no tempo actual. O saber que ignora é o saber que ignora os outros saberes que com ele partilham a tarefa infinita de dar conta das experiências do mundo. O pensamento ortopédico e a razão indolente não nos podem guiar adequadamente nesta incerteza porque fundam um saber (a ciência moderna na concepção hegemónica que temos dela) que conhece mal os limites do que permite conhecer da experiência do mundo e conhece ainda menos os outros saberes que com ele partilham a diversidade epistemológica do mundo. Aliás, mais do que não conhecer os outros saberes, recusa reconhecer sequer que eles existam. Entre as experiências disponíveis do mundo produzidas como não existentes, assumem particular importância os saberes que não cabem no pensamento ortopédico e na razão indolente. Por isso, uma das dimensões principais da sociologia das ausências é a sociologia dos saberes ausentes, ou seja, a identificação dos saberes produzidos como não existentes pela epistemologia hegemónica.

Ser um douto ignorante no nosso tempo é saber que a diversidade epistemológica do mundo é potencialmente infinita e que cada saber só muito limitadamente tem conhecimento dela. Também neste aspecto a nossa condição é diferente da de Nicolau de Cusa. Enquanto o saber do não saber de que ele parte é um saber único e, portanto, uma única douta ignorância, a douta ignorância adequada ao nosso tempo é infinitamente plural. Mas tal como acontece com a douta ignorância de Cusa, a impossibilidade de captar a infinita diversidade epistemológica do mundo não nos dispensa de procurar conhecê-la, pelo contrário, exige-a. A essa exigência chamo a ecologia de saberes. Por outras palavras, se a verdade só existe como busca da verdade, o saber só existe como ecologia de saberes. <sup>18</sup> Conhecidas as diferenças que nos separam de Nicolau de Cusa, torna-se mais fácil aprender a lição que ele nos dá. Ela só é frutífera se formos para além dele e o pusermos ao serviço das nossas preocupações e incertezas certamente diferentes das dele.

### A Ecologia de Saberes

Sendo infinita, a pluralidade de saberes existentes no mundo é inatingível enquanto tal, já que cada saber só dá conta dela parcialmente, a partir da sua específica perspectiva. Mas, por outro lado, como cada saber só existe nessa

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Sobre este tema veja-se Santos, 2006: 87-126.

pluralidade infinita de saberes, nenhum deles se pode compreender a si próprio sem se referir aos outros saberes. O saber só existe como pluralidade de saberes tal como a ignorância só existe como pluralidade de ignorâncias. As possibilidades e os limites de compreensão e de acção de cada saber só podem ser conhecidas na medida em que cada saber se propuser uma comparação com outros saberes. Essa comparação é sempre uma versão contraída da diversidade epistemológica do mundo, já que esta é infinita. É, pois, uma comparação limitada, mas é também o modo de pressionar ao extremo os limites e, de algum modo, de os ultrapassar ou deslocar. Nessa comparação consiste o que designo por ecologia de saberes.

Os limites e as possibilidades do que um dado tipo de saber permite conhecer sobre uma dada experiência humana decorrem de esta ser também conhecida por outros saberes que esse saber ignora. Os limites e as possibilidades de cada saber residem assim, em última instância, na existência de outros saberes e, por isso, só podem ser explorados e valorizados na comparação com outros saberes. Quanto menos um dado saber conhecer os limites do que conhece sobre os outros saberes, tanto menos conhece os seus próprios limites e possibilidades. A comparação não é fácil mas nela reside a douta ignorância adequada ao nosso tempo.

A dificuldade da comparação reside em que as relações entre saberes são assombradas por uma assimetria. Em princípio, cada saber conhece mais e melhor os seus limites e possibilidades e do que os limites e possibilidades de outros saberes. Esta assimetria constitui o que chamo diferença epistemológica. Ela ocorre nas relações entre saberes vigentes na mesma cultura e ainda mais intensamente nas relações entre saberes vigentes em diferentes culturas. Esta assimetria é complexa porque, sendo epistemológica, manifesta-se menos como uma questão epistemológica do que como uma questão política. Ou seja, a assimetria entre os saberes ocorre sobreposta à assimetria dos poderes. Em termos de tipos-ideais, há dois modos opostos de accionar essa assimetria. A primeira consiste em maximizá-la, levando ao máximo a ignorância a respeito dos outros saberes, ou seja, declarando a sua inexistência. A este modo chamo fascismo epistemológico porque constitui uma relação violenta de destruição ou supressão de outros saberes. Trata-se uma afirmação de força epistemológica que oculta a epistemologia da força. O fascismo epistemológico existe sob a forma de epistemicídio cuja versão mais violenta foi a conversão forçada e a supressão dos conhecimentos não ocidentais levadas a cabo pelo colonialismo europeu e que continuam hoje sob formas nem sempre mais subtis. No pólo oposto, está a tentativa de minimizar ao máximo essa assimetria na relação entre saberes. A complexidade desta tentativa decorre de ela não poder ser realizada com êxito unilateralmente por um dado saber. Ao contrário, pressupõe que a assimetria seja reconhecida por outros saberes e que todos façam dela o motor da comparação com outros saberes. Por outras palavras, a diferença epistemológica só pode ser minimizada através de comparações recíprocas entre saberes na busca de limites e possibilidades cruzadas. A este segundo modo de viver a assimetria chamo a ecologia de saberes. Da análise precedente decorre que o primeiro modo tem predominado nas epistemologias hegemónicas da modernidade ocidental e nos modos de racionalidade e de pensamento que elas sustentam, a razão indolente e o pensamento ortopédico. A proposta que faço, da ecologia de saberes, é a epistemologia da douta ignorância.

A ecologia de saberes confronta-se com dois problemas: a) como comparar saberes dada a diferença epistemológica; b) como criar o conjunto de saberes que participa de um dado exercício de ecologia de saberes já que a pluralidade de saberes é infinita. Para confrontar o primeiro, proponho a tradução e para confrontar o segundo proponho a artesania das práticas.

### A Tradução

Por tratar deste tema noutro lugar (Santos, 2006: 127-154), limito-me aqui a uma breve referência. Pautado pela douta ignorância, cada saber conhece melhor os seus limites e possibilidades, comparando-se com outros saberes. A existência da diferença epistemológica faz com que a comparação tenha de ser feita através de procedimentos de busca de proporção e correspondência que, no conjunto, constituem o trabalho de tradução. Como referi, para que estes procedimentos actuem é necessário que eles sejam levados a cabo por todos os saberes que compõem um dado círculo de ecologia de saberes. Na acepção que aqui lhe dou, a tradução é tradução recíproca. Através dela, a diferença epistemológica, ao ser assumida por todos os saberes em presença, torna-se uma diferença tendencialmente igual. Os procedimentos de proporção e correspondência são procedimentos indirectos que permitem aproximações sempre precárias ao desconhecido a partir do conhecido, ao estranho a partir do familiar, ao alheio a partir do próprio. Entre eles, menciono sinais, símbolos, conjecturas, enigmas, pistas, perguntas, paradoxos, ambiguidades, etc.<sup>19</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Também aqui haveria muito a aprender com uma outra tradição ocidental esquecida ou marginalizada, a reflexão filosófica realizada na primeira modernidade ocidental (século XVI-XVII), a modernidade ibérica, em especial a reflexão filosófica dos Conimbri-

O uso recíproco destes procedimentos, longe de eliminar a incompletude de cada saber, aumenta-a. A douta ignorância consiste precisamente em levar ao máximo a consciência dessa incompletude. O aumento da incompletude resulta da astúcia da douta ignorância. O exercício reiterado da tradução vai revelando que os procedimentos desenvolvidos para conhecer outros saberes são os mesmos com que cada saber conhece a experiência do mundo em geral e não apenas a experiência epistemológica do mundo.

Os procedimentos da tradução, ainda que basicamente os mesmos, variam consoante os diferentes saberes pertencem à mesma cultura ou a culturas diferentes. Neste último caso, a tradução assume a forma de tradução intercultural e o seu exercício é particularmente complexo.

#### A Artesania das Práticas

Tal como o fascismo epistemológico, a ecologia de saberes é uma opção epistemológica e política. Sendo sempre limitado o conjunto de saberes que integra a ecologia dos saberes, há que definir como se constituem esses conjuntos. À partida, é possível um número ilimitado de ecologias de saberes, tão ilimitado quanto o da diversidade epistemológica do mundo. Cada exercício de ecologia de saberes implica uma selecção de saberes e um campo de interacção onde o exercício tem lugar. Um e outro são definidos em função de objectivos não epistemológicos. A incerteza sobre a diversidade inesgotável da experiência do mundo decorre de uma preocupação em não desperdiçar a experiência do mundo num contexto em que este parece ter esgotado a capacidade de inovação libertadora. Do mesmo modo, a incerteza sobre a possibilidade e a natureza de um mundo melhor decorre de um sentimento contraditório de urgência e de mudança civilizacional a respeito de uma exigência de transformação social. Desta dupla preocupação nasce o impulso para a ecologia de saberes e os contextos específicos em que a preocupação ocorre determinam os saberes que integrarão um dado exercício de ecologia dos saberes. A preocupação da preservação da biodiversidade pode levar a uma ecologia entre o saber científico e o saber camponês ou indígena.<sup>20</sup> A preo-

cences, os jesuítas (mas também os dominicanos) que ensinaram filosofia no Colégio das Artes da Universidade de Coimbra a partir de 1555. Especificamente a respeito da reflexão dos Conimbricences sobre os sinais – que tanto inspirou a semiótica de Charles Sanders Peirce – veja-se Doyle, 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Especificamente sobre a nova relação ecológica entre ciência e outros saberes vejase Santos, 2003 (org.) e Santos, Meneses e Nunes, 2004: 19-101.

cupação da luta contra a discriminação pode conduzir a uma ecologia entre saberes produzidos por diferentes movimentos sociais: feministas, anti-racistas, de orientação sexual, de direitos humanos, indígenas, afrodescendentes, etc., etc. A preocupação com a dimensão espiritual da transformação social pode levar a ecologias entre saberes religiosos e seculares, entre ciência e misticismos, entre teologias da libertação (feministas, pós-coloniais) e filosofias ocidentais, orientais, indígenas, africanas, etc. A preocupação com a dimensão ética e artística da transformação social pode incluir todos esses saberes e ainda as humanidades, no seu conjunto, a literatura e as artes.

As preocupações que suscitam os exercícios de ecologia de saberes são partilhadas por diversos grupos sociais que, em dado contexto, convergem na ideia de que as suas aspirações e os seus interesses só podem ser prosseguidos com êxito em articulação com outros grupos sociais e, portanto, com os saberes dos outros grupos sociais. A ecologia de saberes é a dimensão epistemológica de uma solidariedade de tipo novo entre actores ou grupos sociais. É uma solidariedade internamente diversa em que cada grupo apenas se mobiliza por razões próprias e autónomas de mobilização, mas, por outro lado, entende que as acções colectivas que podem transformar essas razões em resultados práticos extravasam do que é possível levar a cabo por um só actor ou grupo social. A ecologia de saberes sinaliza a passagem de uma política de movimentos sociais para uma política de inter-movimentos sociais.

Esta caracterização das razões que criam a necessidade da ecologia de saberes e seleccionam os saberes que, numa situação concreta, a integram ajuda-nos igualmente a identificar os campos de interacção em que a ecologia de saberes ocorre. Esses campos não são epistemológicos. Os saberes que dialogam, que mutuamente se interpelam, questionam e avaliam, não o fazem em separado como uma actividade intelectual isolada de outras actividades sociais. Fazem-no no contexto de práticas sociais constituídas ou a constituir, cuja dimensão epistemológica é uma entre outras e é dessas práticas que emergem as questões postas aos vários saberes em presença. Tais questões só são epistemológicas na medida em que forem práticas, isto é, tiverem consequências para o contexto das práticas em que a ecologia de saberes tem lugar. Daí que os saberes sejam confrontados com problemas que, por si, nunca poriam. Em geral, tais problemas tomam os saberes de surpresa e estes com frequência se revelam incapazes de os resolver. A interpelação cruzada dos saberes nasce do reconhecimento dessa incapacidade e da tentativa de a superar.

Esta prioridade das práticas produz uma transformação fundamental na relação entre os saberes em presença. A superioridade de um dado saber deixa de ser definida pelo nível de institucionalização e profissionalização desse saber para passar a ser definida pelo seu contributo pragmático para uma dada prática. Fica assim desactivado um dos motores do fascismo epistemológico que tem caracterizado a relação da ciência moderna com outros saberes. Para certas práticas, a ciência será certamente determinante, tal como para outras será irrelevante ou até contraproducente. Esta deslocação pragmática das hierarquias entre saberes não elimina as polarizações entre os saberes mas redu-las às que decorrem dos contributos práticos para a acção almejada. Neste sentido, a ecologia de saberes transforma todos os saberes em saberes experimentais. Também aqui a lição de Nicolau de Cusa é frutífera. Em 1450 redigiu três diálogos, De Sapientia, De Mente e De Staticis Experimentis, em que a personagem central é o Idiota, um homem simples e iletrado, um pobre artesão que faz colheres de pau.<sup>21</sup> Nos diálogos que ele tem com o filósofo credenciado (o humanista, o orador), ele é o sábio capaz de resolver os problemas mais complexos da existência a partir da experiência da sua vida activa, à qual é conferida prioridade em relação à vida contemplativa. Como afirma Leonel dos Santos (2002:73), "O Idiota é contraposto ao homem erudito e letrado, possuidor de um saber escolar, fundado em autores e autoridades, e que destes tira a sua competência, mas que perdeu o sentido do uso e cultivo autónomo das suas próprias faculdades". O Orador provoca o Idiota: "Que presunção é a tua, pobre idiota completamente ignorante, que assim minimizas o estudo das letras, sem o qual ninguém progride?" (2002: 78). O Idiota responde: "Não é, grande Orador, presunção o que me não deixa calado mas a caridade. Pois vejo-te dedicado à busca da sabedoria com muito trabalho em vão [...] A opinião da autoridade fez de ti, que és livre por natureza, algo semelhante a um cavalo preso pelo cabresto à manjedoura, que só come aquilo que lhe é servido. O teu conhecimento alimenta-se da autoridade dos que escrevem, limitado a um pasto alheio e não natural" (2002: 79). Pouco depois acrescenta: "Eu, porém, digo-te que a sabedoria grita nos mercados e o seu clamor anda pelas praças" (2002: 79). A sabedoria exprime-se no mundo e nas tarefas mundanas, particularmente naquelas que são obra da razão e que implicam operações de cálculo, de medida e de pesagem (2002: 81).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Sobre os diálogos e a 'sabedoria do idiota' veja-se o trabalho de Leonel Santos (2002: 67-98).

São diálogos muito irónicos em que o Idiota é afinal o expositor da douta ignorância proposta por Nicolau de Cusa. <sup>22</sup> Neles, as grandes disputas entre escolas de saber erudito deixam de ser importantes se a sua importância para a vida e para a experiência práticas não for demonstrada. Este descentramento dos saberes é fundamental para que a ecologia de saberes atinja os seus objectivos: a promoção de práticas sociais eficazes e libertadoras a partir da interpelação cruzada dos limites e das possibilidades de cada um dos saberes em presença.

O descentramento dos saberes tem ainda uma outra dimensão. O campo de interacções práticas (isto é, com objectivos práticos), em que se realiza a ecologia de saberes, exige que o lugar da interpelação dos saberes não seja um lugar exclusivo dos saberes, por exemplo, universidades ou centros de investigação. O lugar de enunciação da ecologia de saberes são todos os lugares onde o saber é convocado a converter-se em experiência transformadora. Ou seja, são todos os lugares que estão para além do saber enquanto prática social separada. Significativamente, os diálogos de Nicolau de Cusa têm lugar ou no barbeiro ou na humilde oficina do artesão. O filósofo é, pois, levado a discutir num terreno que lhe não é familiar e para o qual não foi treinado, o terreno da vida prática. É o terreno onde se planeiam acções práticas, se calculam as oportunidades, se medem os riscos, se pesam os prós e os contras. É este o terreno da artesania das práticas, o terreno da ecologia de saberes.

Em conclusão, a douta ignorância e a ecologia dos saberes são as vias para enfrentar uma das condições de incerteza do nosso tempo: a diversidade infinita da experiência humana e o risco que se corre de, com os limites de conhecimento de cada saber, se desperdiçar experiência, isto é, de se produzir como inexistentes experiências sociais disponíveis (sociologia das ausências) ou de se produzir como impossíveis experiências sociais emergentes (sociologia das emergências).

### 3. A Aposta de Pascal

Para enfrentar a segunda condição de incerteza do tempo presente – a incerteza de não sabermos se o mundo melhor a que julgamos ter direito e de que

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> De perspectivas muito diferentes da de Nicolau de Cusa, a ideia de privilegiar a ignorância como princípio pedagógico tem sido tratada por muitos autores. Veja-se, por exemplo, Rancière, 1987.

necessitamos com urgência será efectivamente possível – proponho outra sugestão filosófica da modernidade ocidental igualmente esquecida: a aposta de Pascal. Partilhando o mesmo esquecimento e marginalização a que foi sujeita a douta ignorância de Nicolau de Cusa, a aposta de Pascal pode, tal como a douta ignorância, servir de ponte ou de abertura a outras filosofias não ocidentais e para outras práticas de interpelação e de transformação social que não as que vieram a ser sufragadas pelo pensamento ortopédico e pela razão indolente. Aliás, entre a douta ignorância e a aposta há uma afinidade básica. Ambas assumem a incerteza e a precariedade do saber como uma condição que, sendo um constrangimento e uma fraqueza, é também uma força e uma oportunidade. Ambas se debatem com a 'desproporção' entre o finito e o infinito e ambas procuram elevar ao limite máximo as potencialidades do que é possível pensar e fazer dentro dos limites do finito.

Pascal parte de uma incerteza radical: a existência de Deus não pode ser demonstrada racionalmente. Diz Pascal: "Se há um Deus, ele é infinitamente incompreensível, uma vez que, não tendo nem partes nem limites, não tem qualquer comparação connosco. Somos, portanto, incapazes de saber o que ele é e se existe" (1988: 103). Em face disso, põe a questão de saber como formular razões que levem um não-crente a mudar de opinião e passar a acreditar em Deus. A resposta é a aposta. Apesar de não podermos racionalmente determinar que deus existe, podemos pelo menos encontrar um meio racional de determinar que apostar na sua existência nos traz mais vantagens do que acreditar na sua não existência. A aposta envolve um risco certo e finito de ganhar ou perder e a possibilidade de obter um ganho infinito. Apostar na existência de deus obriga-nos a ser honestos e virtuosos. E, claro, também nos obriga a renunciar a prazeres nocivos e à glória mundana. Se Deus não existir, perdemos a aposta mas em compensação ganhámos uma vida virtuosa, cheia de boas obras. Em contrapartida, se ele existir, o nosso ganho é infinito, a salvação eterna. De facto, não perdemos nada com esta aposta e o ganho pode ser infinito: "[...] a cada passo que derdes neste caminho vereis tanta certeza de ganho, e tão grande o nada que arriscais, que reconhecereis, por fim, que haveis apostado numa coisa certa, infinita, pela qual nada haveis dado" (Pascal, 1988: 107)

A racionalidade da aposta consiste em que para apostar na existência de Deus não é preciso ter fé. É, contudo, uma racionalidade muito limitada, pois nada nos diz sobre a real existência de Deus e muito menos sobre a sua natureza. Como a existência e natureza de Deus é sempre um acto de fé, Pascal tem de encontrar uma mediação entre a fé e a racionalidade. Essa mediação é o hábito. Diz Pascal: "O costume é a nossa natureza. Quem se acostuma à fé crê nela"

(1988: 50). Ou seja, o apostador, ao apostar reiteradamente na existência de deus, acabará por acreditar nela.

Tal como aconteceu com Nicolau de Cusa, a preocupação que decorre da incerteza do nosso tempo é muito diferente da de Pascal. Para a grande maioria, o que está em causa não é a salvação eterna, o mundo do além, mas antes um mundo terreno melhor do que o mundo actual. Não havendo necessidade ou determinismo na história, não há nenhuma maneira racional de saber ao certo se um outro mundo é possível e muito menos como será a vida nele. O nosso infinito é a incerteza infinita a respeito da possibilidade ou não de um outro mundo melhor. Perante isto, a questão que nos confronta pode ser formulada assim: que razões nos podem levar a lutar por uma tal possibilidade, correndo riscos certos para obter um ganho tão incerto? Sugiro que a resposta seja a aposta, como única alternativa tanto às teses do fim da história como às teses do determinismo vulgar. A aposta é a metáfora da construção precária, mas minimamente credível, da possibilidade de um mundo melhor, ou seja, a possibilidade de emancipação social, sem a qual a rejeição da injustiça do mundo actual e o inconformismo perante ela não fazem sentido. A aposta é a metáfora da transformação social num mundo em que as razões e visões negativas (o que se rejeita) são muito mais convincentes do que as razões positivas (a identificação do que se quer e como lá chegar).

Acontece que a aposta do nosso tempo sobre a possibilidade de um mundo melhor é muito diferente da aposta de Pascal e bem mais complexa. São diferentes as condições da aposta e a proporção entre os riscos de ganhar e os riscos de perder. O que há de comum entre Pascal e nós são os limites da racionalidade, a precariedade dos cálculos e a consciência dos riscos. Quem é o apostador no nosso tempo? Enquanto para Pascal o apostador é o indivíduo racional, no nosso tempo o apostador é a classe ou o grupo social excluído, discriminado, em suma, oprimido e os seus aliados. Porque a possibilidade de um mundo melhor ocorre neste mundo, só aposta nessa possibilidade quem tem razões para rejeitar o *status quo* do mundo actual. Os opressores tendem a experienciar o mundo em que vivem como o melhor possível e o mesmo acontece com aqueles que, não sendo directamente opressores, beneficiam das práticas opressivas destes. Para eles não faz sentido apostar no que já existe.

Dado o carácter transicional do nosso tempo há a considerar uma distinção no seio do grupo dos oprimidos e seus aliados. Trata-se da distinção entre aqueles que se formaram na convicção da necessidade determinística

de um mundo melhor (a ilusão do futuro), para quem, por isso, nunca fez sentido apostar, e aqueles que, mais fustigados pela opressão ou mais sujeitos à doutrinação dos opressores, não acreditam na possibilidade, por mais remota, de um outro mundo melhor (a ilusão do presente), e, portanto, para quem não faz agora sentido apostar mesmo se no passado fez. Quanto aos primeiros, as razões para apostar estarão associadas à desilusão do determinismo do futuro; quanto aos segundos, as razões estarão associadas à desilusão do determinismo do presente.

Também as condições da aposta do nosso tempo divergem muito das da aposta de Pascal. Enquanto para o apostador de Pascal a existência ou não de deus não depende dele, para o apostador do nosso tempo a possibilidade ou não de um mundo melhor depende da sua aposta e das acções que resultarem dela. Mas paradoxalmente os seus riscos são maiores. É que as acções que resultarem da aposta ocorrerão num mundo de classes e grupos em conflito, de opressores e de oprimidos, e, por isso, encontrarão resistências e serão objecto de retaliação. Os riscos (as possibilidades de perda) são, assim, duplos: os riscos decorrentes da luta contra a opressão; e os riscos decorrentes do facto de, afinal, um outro mundo melhor não ser possível. Daí que não seja convincente no nosso tempo a demonstração que Pascal faz ao seu apostador: "[...] por toda a parte onde está o infinito e onde há uma infinidade de probabilidades de perda contra a de ganho, não há que hesitar: é preciso dar tudo" (1988: 105).

Pelo contrário, no nosso tempo, há muitas razões para hesitar e para não arriscar tudo. São o outro lado da prevalência das razões negativas sobre as razões positivas. Daqui decorrem várias consequências para o projecto da aposta na emancipação social. A primeira diz respeito à pedagogia da aposta. Ao contrário da aposta de Pascal, as razões para apostar na emancipação social não são transparentes. Para se tornarem convincentes, devem ser objecto de argumentação e de persuasão. Em vez da racionalidade demonstrativa da aposta, a razoabilidade argumentativa da aposta. A pedagogia da aposta deve ter lugar em conformidade com a ecologia de saberes, nos contextos e campos de interacção em que esta opera. Trata-se, em suma, de um projecto de educação popular em que o conhecimento académico e a ciência podem participar, desde que o façam nos termos da ecologia de saberes.<sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Um tal projecto de educação popular subjaz à proposta de criação da universidade popular dos movimentos sociais que tenho vindo a defender. Sobre este assunto, veja-se Santos, 2006: 155-165.

A pedagogia variará segundo o lugar e o contexto da sua prática e também segundo o tipo de apostadores. Por exemplo, em referência à distinção feita acima, a pedagogia da aposta visa, no caso da ilusão do futuro, transformar a necessidade do futuro na liberdade do presente, e, no caso da ilusão do presente, transformar a necessidade do presente na liberdade do futuro. Em ambos os casos, a pedagogia da aposta visa transformar uma negação dialéctica – quer o mundo actual seja visto como antítese ou com síntese – numa negação ética.

A segunda consequência diz respeito às relações entre razão e paixão. Enquanto Pascal incita o apostador a diminuir as suas paixões, já que estas o impedem de reconhecer as razões que justificam a aposta, o apostador do nosso tempo precisa de complementar as razões da aposta, e consequentemente da luta pela emancipação social, com as paixões da aposta e da aspiração de emancipação social. As paixões razoáveis<sup>24</sup> intensificam a razoabilidade das razões da aposta, sedimentam a indignação e o inconformismo ante a injustiça e fortalecem a coragem para enfrentar os riscos de lutar contra os interesses instalados.

A terceira consequência da condição da aposta do nosso tempo diz respeito ao tipo de acções que decorrem da aposta. A radical incerteza do futuro melhor e os riscos inerentes à luta por ele levam a privilegiar as acções que incidam no quotidiano e se traduzam em melhorias aqui e agora na vida dos oprimidos e excluídos. Por outras palavras, a aposta privilegia a actio in proximis. Este tipo de acção reforça, pelo seu êxito, a vontade da aposta e satisfaz o sentimento da urgência da transformação do mundo que referi acima, o sentimento de que é preciso actuar já sob pena de mais tarde ser demasiado tarde. A aposta não se adequa à actio in distans, pois esta constituiria um risco infinito perante uma incerteza infinita. Isto não significa que tal acção não esteja presente. Só que não está presente nos seus próprios termos. As transformações do quotidiano só ratificam a aposta na medida em que também são sinais da possibilidade de emancipação social. Para isso, devem ser radicalizadas e, ao serem-no com êxito, respondem ao sentimento da necessidade de mudança civilizacional para que um outro mundo melhor seja possível. A radicalização consiste na busca dos aspectos subversivos e criativos do

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> As paixões dizem-se razoáveis porque são complementares da razão. Mas a verdade é que elas só serão eficazmente razoáveis se a razão for apaixonada, ou seja, se a razão e a paixão se deixarem interpenetrar.

quotidiano e que podem ocorrer na mais básica luta pela sobrevivência. <sup>25</sup> As transformações do quotidiano têm assim uma dupla valência: as melhorias concretas do quotidiano e os sinais que estas dão de possibilidades bem mais amplas. É por via destes sinais que a *actio in distans* se faz presente na *actio in proximis*. Por outras palavras, a *actio in distans* só existe como dimensão da *actio in proximis*, como vontade e razão da radicalização da acção. Através da aposta torna-se possível juntar quotidiano e utopia sem, no entanto, os dissolver um no outro. A utopia é o que falta ao quotidiano para nos dispensar de pensar na utopia. O ser humano não é apenas o ser humano e a sua circunstância, como ensina Ortega e Gasset (1987), é também o ser humano e o que falta na sua circunstância para ele ser plenamente humano.

## 4. De Respostas Fracas-fracas às Respostas Fracas-fortes

A crítica do ocidentalismo é tanto mais convincente quanto, com base nela, se aponta para a possibilidade de um ocidente não ocidentalista. Neste capítulo procurei aprofundar essa possibilidade. Obviamente que vai uma distância muito grande entre conceber um ocidente não ocidentalista e transformar uma tal concepção em realidade política. Estou, aliás, convencido que tal distância é intransponível enquanto vivermos em sociedades capitalistas. A possibilidade de um ocidente não ocidentalista está intimamente ligada à possibilidade de um futuro não capitalista. As duas possibilidades visam o mesmo objectivo ainda que usando instrumentos e lutas muito distintos. Nas condições em que hoje pode ser pensada, a concepção de um ocidente não ocidentalista traduz-se em reconhecer problemas, incertezas e perplexidades e transformá-los em oportunidades de criação política emancipatória. Enquanto não confrontarmos os problemas, as incertezas e as perplexidades próprios do nosso tempo, estaremos condenados a neo-ismos e a pós-ismos, ou seja, a interpretações do presente que só têm passado. O distanciamento que propus em relação às teorias e disciplinas, construídas pelo pensamento ortopédico e a razão indolente, assenta no facto de elas terem contribuído para a discrepância entre perguntas fortes e respostas fracas que caracteriza o nosso tempo. Essa discrepância traduz-se em grandes incertezas entre as quais salientei duas principais: a incapacidade de captar a inesgotável diversidade da experiência humana e o temor que com isso se desperdice

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Sobre o quotidiano enquanto elemento intrínseco da realidade e da acção transformadora, veja-se Isasi-Díaz, 2003:365-385.

experiência que nos poderia ser preciosa para resolver alguns dos nossos problemas; e a incerteza decorrente da aspiração a um mundo melhor sem que disponhamos de uma teoria da história que nos indique que ele é necessário ou sequer possível. Para enfrentar estas incertezas, propus duas sugestões epistemológicas construídas com base em duas tradições particularmente ricas da modernidade ocidental, ambas marginalizadas e esquecidas pelo pensamento ortopédico e a razão indolente que têm vindo a dominar nos últimos dois séculos: a douta ignorância, com a ecologia dos saberes que dela decorre, e a aposta. Ambas revelam que o conhecimento erudito ou académico tem uma relação ingénua com o conhecimento que considera ingénuo. Ambas revelam a precariedade do saber (saber que ignora) e a precariedade do agir (apostar com base em cálculos limitados).

Como penso ter mostrado, estas propostas não visam eliminar as incertezas do nosso tempo. Visam antes assumi-las plenamente e usá-las produtivamente, transformando-as de constrangimento em oportunidade. Pode dizer-se que, em certo sentido, são respostas fracas. Em face disto, é necessário fazer uma distinção conceptual entre respostas fracas-fortes e respostas fracas-fracas.

Existem dois tipos de respostas fracas. O primeiro tipo é aquilo que denomino de resposta fraca-forte. Parafraseando Lucien Goldmann (1966, 1970), esta resposta representa o máximo de consciência possível de uma dada época. Transforma a perplexidade provocada pela pergunta forte em energia e valor positivos. Em vez de assumir que a perplexidade é inútil ou que pode ser eliminada por uma resposta simples, transforma a perplexidade num sintoma de complexidade implícita. Assim, a perplexidade transforma-se na experiência social de um novo campo aberto de contradições onde existe uma competição relativamente desregulada entre as diferentes possibilidades. Sendo os resultados desta competição muito incertos, existe lugar de sobra para a inovação social e política, logo que a perplexidade seja transformada na capacidade de viajar sem mapas fiáveis.

O outro tipo de resposta fraca é a resposta fraca-fraca. Representa o mínimo de consciência possível de uma determinada época. Descarta e estigmatiza a perplexidade como sintoma de um fracasso na compreensão de que o real coincide com o possível, valorizando as soluções hegemónicas como um produto 'natural' da sobrevivência dos mais aptos. A perplexidade é, neste caso, vista como uma debilidade decorrente da recusa em viajar de acordo com mapas historicamente testados. Porque os mapas não podem ser questionados, a resposta fraca-fraca convida ao imobilismo e, portanto, à ren-

dição. Inversamente, a resposta fraca-forte é um convite para um movimento de alto risco.

As respostas fracas que mencionei no início deste trabalho são respostas fracas-fracas. Pelo contrário, a douta ignorância, a ecologia dos saberes e a aposta são respostas fracas-fortes. Ainda que ocidentais na sua origem, representam uma racionalidade muito mais ampla (porque muito mais consciente dos seus limites) do que a que veio a dominar. Porque marginalizadas e esquecidas, mantiveram uma abertura a outras tradições e problemáticas não ocidentais que a modernidade ocidental foi perdendo à medida que ficou refém do pensamento ortopédico e da razão indolente. Porque marginalizadas e esquecidas, estas tradições tiveram um destino semelhante ao de muitos saberes e tradições não ocidentais e, por isso, estão hoje em melhores condições para aprender com eles e para, em conjunção com eles, contribuírem para as ecologias de saberes e para a interculturalidade.

A douta ignorância e a aposta, ainda que respondendo às incertezas criadas pelas concepções e práticas hegemónicas da modernidade ocidental, têm uma versatilidade e uma abertura que lhes permite serem utilizadas em contextos geopolíticos diferentes. Mas com uma ressalva importante de natureza geopolítica. Estas propostas implicam des-pensar ou desaprender o pensamento ortopédico e a razão indolente, o que procurei ilustrar com a metáfora das filosofias à venda que recolhi de um 'bárbaro civilizado', capaz de ver a barbárie da civilização, Luciano de Samosata. No entanto, des-pensar e desaprender assumem formas muito distintas no Norte global e no Sul global já que o pensamento ortopédico e a razão indolente têm sido os instrumentos que justificam a divisão Norte/Sul e a dominação imperial do Norte global sobre o Sul global. Em parte, a dominação tem consistido na imposição do des-pensamento e da desaprendizagem de saberes não ocidentais ou não imperiais, ou seja, na imposição de monopólios analíticos que produzem ausências e desperdiçam experiência. Com base no pensamento ortopédico, o Norte global só conhece do Sul global o que pode justificar a continuação da dominação sobre ele. Por isso, des-pensar e desaprender no Sul global visa sobretudo reinventar ou reabilitar, como sábios e válidos, saberes e experiências que o pensamento ortopédico e a razão indolente declararam ignorantes e produziram como ausentes. No Norte global, despensar e desaprender visa sobretudo aprender a ignorar. Uma boa metáfora disso mesmo é-nos oferecida por Luciano de Samosata: os filósofos podem ficar escandalizados por ver reunidas no mesmo lote de venda filosofias tão opostas como as de Heráclito e Demócrito, mas o comerciante que se aproxima de Zeus e de Hermes para as comprar pode ter boas razões para ver nelas uma complementaridade útil.

Por outro lado, o facto de a douta ignorância, a ecologia de saberes e a aposta privilegiarem, como lugar de enunciação, o quotidiano, onde a reflexão e a acção não se separam, permite ter presente as abissais diferenças do quotidiano no Norte global e no Sul global. Essas diferenças são activamente ocultadas pelas abstracções conceptuais do pensamento ortopédico, com base nas quais se constroem os universalismos que intensificam a dominação na medida em que a eliminam conceptualmente. Pelo contrário, no quotidiano os conhecimentos e os conceitos purificados são devolvidos à vida donde emergiram e onde estiveram antes de serem o que são. Coladas à vida, a douta ignorância, a ecologia de saberes e a aposta são práticas de conhecimento que ocorrem no contexto de outras práticas, tal como, metaforicamente, a sabedoria do Idiota de Nicolau de Cusa se exercita na barbearia ou na oficina do artesão. Esta contextualização obriga a ter presente que o quotidiano da grande maioria da população do Sul global - que inclui o Sul global que existe no interior do Norte global, o 'terceiro mundo interior' - é uma luta incessante pela sobrevivência e pela libertação face às imposições com que o Norte global e a sua epistemologia imperial exercem a sua dominação sobre o Sul global. A douta ignorância é uma luta contra a ignorância ignorante do Norte global em relação ao Sul global; tal como a ecologia de saberes visa a construção de um senso comum emancipatório enquanto autoconsciência da luta contra a opressão; tal como a aposta tem presente que os apostadores habitam no Sul global ou assumem radicalmente a solidariedade com os que habitam no Sul global.

Da douta ignorância, ecologia dos saberes e aposta não emerge um tipo de emancipação social, nem sequer uma tipologia de emancipações sociais. Emerge tão só a razoabilidade e a vontade de luta por um mundo melhor e uma sociedade mais justa, um conjunto de saberes e de cálculos precários animados por exigências éticas e por necessidades vitais. A luta pela sobrevivência e libertação contra a fome e a violência é o grau zero da emancipação social e, nessas situações, é também o seu grau máximo. A emancipação social é algo como a 'arte perfectoria' do sábio idiota de Nicolau de Cusa, que faz colheres de madeira sem se poder limitar a imitar a natureza (não há colher na natureza), mas também sem nunca atingir com precisão a ideia da coclearidade (a essência da colher que pertence à 'arte divina'). A emancipação social é assim toda a acção que visa desnaturalizar a opressão (mostrar que ela, além de injusta, não é nem necessária nem irreversível) e concebê-la com

as proporções em que pode ser combatida com os recursos à mão. A douta ignorância, a ecologia de saberes e a aposta são as formas de pensar que estão presentes nessa acção. E, de facto, da existência delas só temos prova no contexto dessa acção.

Quais as instituições da douta ignorância, da ecologia de saberes e da aposta? Da análise precedente torna-se evidente que não têm instituições específicas onde possam ser exercitadas independentemente das práticas sociais que as mobilizam. Em vez de instituições, há contextos doutamente ignorantes, gnoseo-ecológicos e apostadores. Isto não significa que as instituições - universidades, centros de investigação - que foram moldadas pelo pensamento ortopédico e pela razão indolente estejam condenadas a ser reféns destes. Também elas são práticas sociais e nelas circulam - nas salas de aulas, nos corredores, nos bares, na extensão universitária, nas associações académicas – muitos saberes e práticas, incertezas e preocupações, culturas não oficiais, lutas por sobrevivência e libertação que não são reconhecidos pelos objectos purificados da educação certificada do curriculum formal. Uma vez relativizado este pelo procedimento da filosofia à venda, abrem-se campos de interacção onde a douta ignorância, a ecologia de saberes e a aposta podem ser exercitadas. Admito mesmo que, sobretudo nesta fase de transição, seja possível criar contextos híbridos onde intervêm as instituições do pensamento ortopédico e da razão indolente que logram distanciar-se relativamente deles e instituições e práticas de saber e agir que o pensamento ortopédico e a razão indolente consideraram ignorantes, inferiores ou produziram como ausentes.<sup>26</sup> Retiradas do seu refúgio indolente onde só respondem às perguntas que elas próprias põem, as teorias e disciplinas podem dar um contributo útil na construção de um senso comum emancipatório.

Por último, quais as forças políticas adequadas à promoção da aposta em articulação com a douta ignorância e a ecologia de saberes? Certamente muito distintas das que têm promovido concepções ortopédicas e indolentes da emancipação social. Serão certamente organizações doutamente ignorantes, politicamente ecológicas e decididamente apostadoras nas potencialidades emancipatórias do quotidiano enquanto *actio in proximis*. Por agora, não é possível defini-las até porque a sua definição há-de começar por um processo

 $<sup>^{26}\,\</sup>mathrm{A}$  proposta da universidade popular dos movimentos sociais, referida acima, é um desses contextos híbridos.

correspondente à filosofia à venda, um processo já em curso, ainda que de modo incipiente.<sup>27</sup> Captá-las constitui, pois, um exercício da sociologia das emergências.

 $<sup>^{\</sup>rm 27}$ É assim que concebo o processo do Fórum Social Mundial. Veja-se Santos, 2005 e 2008b.

## REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- André, João Maria (1997), Sentido, Simbolismo e Interpretação no Discurso Filosófico de Nicolau de Cusa. Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian/INICT.
- ANDRÉ, João Maria (2001), "A Actualidade do Pensamento de Nicolau de Cusa: 'A Douta Ignorância' e o seu Significado Hermenêutico, Ético e Estético", *Revista Filosófica de Coimbra*, 20, 313-332.
- BILGRAMI, Akeel (2006), "Occidentalism, the Very Idea: an Essay on Enlightenment and Enchantment", *Critical Inquiry*, 32 (3), 381-411.
- BURUMA, Ian; Margalit, Avishai. (2004), Occidentalism: the West in the Eyes of its Enemies. Nova Iorque: Penguin Press.
- CARRIER, James G. (1992), "Occidentalism: the World Turned Upside-down", *American Ethnologist*, 19 (2), 195-212.
- CHEN, Xiaomei (1992), "Occidentalism as Counterdiscourse: 'He Shang' in Post-Mao China", *Critical Inquiry*, 18 (4), 686-712.
- CIPOLLA, Carlo M. (1965), Guns and Sails in the Early Phase of European Expansion. Londres: Collins.
- CORONIL, Fernando (1996), "Beyond Occidentalism: toward Nonimperial Geohistorical Categories", *Cultural Anthropology*, 11 (1), 51-87.
- CUSA, Nicolau (2003), A Douta Ignorância. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian.
- DOYLE, John P. (2001), *The Conimbricenses. Some Questions on Signs*. Milwaukee, WI: Marquette University Press.
- FUKUYAMA, Francis (1992), The End of History and the Last Man. Londres: Penguin Books.
- GOLDMANN, Lucien (1966), Sciences Humaines et Philosophie. Suivi de Structuralisme Génétique et Création Littéraire. Paris: Gonthier.
- GOLDMANN, Lucien (1970), *Structures Mentales et Création Culturelle*. Paris: 10/18 Union Générale d'Editions.
- GOODY, Jack (2006), The Theft of History. Cambridge: Cambridge University Press.
- GREGORY, Derek (2004), The Colonial Present: Afghanistan, Palestine, Iraq. Malden, MA: Blackwell.
- HABERMAS, Jurgen (1990), Die Moderne, ein Unvollendetes Projekt: Philosophischpolitische Aufsätze. Leipzig: Reclam.
- HOLLOWAY, John (2002), Change the World without Taking the Power: the Meaning of Revolution Today. Londres: Pluto Press.
- ISASI-DÍAZ, Ada Maria (2003), "Lo Cotidiano, Elemento Intrínseco de la Realidad", in Raúl Fournet-Betancourt (org.) *Resistencia y Solidariedad. Globalización Capitalista y Liberación*. Madrid: Editorial Trotta, 365-385.

- JONES, Christopher P. (1986), *Culture and Society in Lucian*. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- MILLER, Clyde Lee (2003), *Reading Cusanus. Metaphor and Dialectic in a Conjectu*ral Universe. Studies in Philosophy and the History of Philosophy, 37. Washington, DC: The Catholic University of America Press.
- NEEDHAM, Joseph (1954), *Science and Civilization in China*. Cambridge: Cambridge University Press.
- ORTEGA Y GASSET, José (1987), *El Tema de Nuestro Tempo*. Madrid: Alianza Editorial.
- PASCAL, Blaise (1988), Pensamentos. Mem Martins: Europa-América.
- PNUD (2005), Cooperação internacional numa encruzilhada: ajuda, comércio e segurança num mundo desigual (Relatório de Desenvolvimento Humano) Em http://hdr.undp. org/en/media/hdr05\_po\_complete.pdf, acedido a 20 de Julho de 2008.
- RANCIÈRE, Jacques (1987), Le Maître Ignorant. Paris: Fayard.
- ROBBINS, Bruce (2007), "Not without Reason: a Response to Akeel Bilgrami", *Critical Inquiry*, 33 (3), 632-640.
- SAMOSATA, Luciano (1905), *The Works of Luciano of Samosata*. Oxford: Clarendon Press, vol.1.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1987), *Um Discurso sobre as Ciências*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (1995), Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition. Londres: Routledge.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2000), *A Crítica da Razão Indolente. Contra o Desperdício da Experiência, para um Novo Senso Comum.* Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2001), *Globalização: Fatalidade ou Utopia?* Porto: Edições Afrontamento, 31-110.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (org.) (2003), Conhecimento Prudente para uma Vida Decente: 'Um Discurso sobre as Ciências Revisitado'. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula G.; Nunes, João Arriscado (2004), "Introdução: para Ampliar o Cânone da Ciência: a Diversidade Epistemológica do Mundo", in Boaventura de Sousa Santos (org.) Semear outras Soluções: Os Caminhos da Biodiversidade e dos Conhecimentos Rivais. Porto: Edições Afrontamento, 19-101.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2005), *Fórum Social Mundial: Manual de Uso*. Porto: Edições Afrontamento.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2006), *A Gramática do Tempo: para uma Nova Cultura Política*. Porto: Edições Afrontamento.

- SANTOS, Boaventura de Sousa (2007), "Para além do Pensamento Abissal: das Linhas Globais a uma Ecologia de Saberes", *Revista Crítica de Ciências Sociais*, 78 (1), 3-46.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2008a), "The World Social Forum and the Global Left", *Politics & Society*, 36 (2), 247-270.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (2008b). "A Esquerda no Século XXI: as Lições do Fórum Social Mundial", *Oficina do CES*, 298.
- SANTOS, Boaventura de Sousa (no prelo), "If God were a Human Rights Activist: Human Rights and the Challenge of Political Theologies", *Law Social Justice and Global Development*. Colectânea de Homenagem a Upendra Baxi.
- SANTOS, Leonel Ribeiro dos (2002), "A Sabedoria do Idiota" in João Maria André; Mariano Alvarez Gómez (orgs.) Coincidência dos Opostos e Concórdia. Caminhos do Pensamento em Nicolau de Cusa. Coimbra: Faculdade de Letras, 67-98.
- SLOTERDIJK, Peter (1987), Critique of Cynical Reason. Minneapolis: University of Minnesota Press.
- ZAPPALA, Michael O. (1990), Lucian of Samosata in the Two Hesperias: an Essay in Literary and Cultural Translation. Potomac, MD: Scripta Humanistica.

### CAPÍTULO 14

# ENCONTROS CULTURAIS E O ORIENTE: UM ESTUDO DAS POLÍTICAS DE CONHECIMENTO

Shiv Visvanathan

I

Numa de suas conferências, Johann Galtung menciona uma pintura exposta na ante-sala do falecido líder ganiano Kwame Nkrumah. Tratava-se de uma imagem gigante do próprio Nkrumah, libertando-se de correntes. Na imagem há trovões e raios no ar e, num dos cantos da pintura, estão três homens, três homens brancos. O primeiro é um capitalista, que carrega uma pasta. O segundo é um missionário, que leva uma Bíblia. O terceiro, de aparência dócil, carrega um livro cujo título mal pode ser lido. O seu título é *Sistemas Políticos Africanos*. O terceiro homem é um antropólogo.

A iconografia da imagem costumava perturbar-me. Nos anos 70, quando dava as minhas aulas de antropologia política, esta imagem representava para mim um exemplo clássico do nacionalismo lutando contra as depredações do capitalismo ocidental, da cristandade missionária e da ciência colonial. Mas hoje a pintura parece velha, bolorenta e quase constrangedora. Os movimentos nacionais, que já foram pensados como libertadores, tornaramse ditatoriais. As novas batalhas pela liberdade criaram estranhas parcerias quando grupos comunitários lutam contra projetos de desenvolvimento, e com a globalização a produzir a sua comitiva de internacionalismo cívico. Há aqui uma política da memória que não permite a amnésia ou a inocência. A presença cultural de enormes diásporas indianas, chinesas e africanas altera a política dos encontros culturais, criando híbridos a partir de dualismos concorrentes.

Com efeito, a história dos encontros culturais não pode nunca ser lida através registros simplistas. Tais encontros variaram desde o banal e o surreal até o inimaginável. Eles integram tanto o sublime diálogo 'Eu e Tu' de Martin Buber, quanto o sinistro silêncio do genocídio perpetrado pelo Rei Lepoldo no Congo Belga. Frente a esta dimensão e complexidade – e face à natureza política do tema que deu origem aos escritos de Gandhi, Tagore, Nirad C. Chaudhari, V. S. Naipaul e também de Fanon e Said – qualquer autor é obri-

gado a engajar-se em dois rituais preliminares: traçar um mapa de possibilidades e declarar sua posição política e académica.

#### **Modelos de Encontros**

| Genocídio       | Museificação                   | Guetização            |
|-----------------|--------------------------------|-----------------------|
| Ecocídio        | (Reserva)                      | (Apartheid)           |
|                 | Substituição                   | Hegemonia Imperial    |
| Assimilação     | (Substituição de importações   | (Encontros Produtivos |
|                 | pela Industrialização)         | Primordiais)          |
| Fundamentalismo | Milenarismo                    | Mistura Étnica        |
|                 | Autonomia                      | Pluralismo            |
|                 | (Intercâmbio segmentado)       | (Diálogo, Tradução,   |
|                 | a) Turismo                     | Florescimento)        |
| Hibridização    | b) Tráfico                     |                       |
| diaspórica      | c) Difusão                     |                       |
|                 | d) Transferência de Tecnologia |                       |

Quando encarados sob o eixo do poder ou da economia, os encontros culturais produzem poderosos tratados sobre o Imperialismo ou o Colonialismo (veja-se o modelo oferecido acima). Eles recordam-nos que um dos custos do encontro entre Oriente e Ocidente foi o genocídio, a erradicação física de grandes massas populacionais, incluindo a virtual extinção das suas crenças, da sua música e dos seus modos de vida. Este aspecto necrófilo dos encontros Leste-Oeste é capturado pelo paradoxo que comumente chamamos de museu.

Para a mente ocidental, o museu é uma grande instituição humanitária, que reflete a sensibilidade ocidental para com as culturas do passado. Mas para o olhar oriental, o museu é quase que a racionalização da pirataria. Não é necessário fazer referência ao recente escândalo das esculturas de mármore do Parthenon. Uma simples consulta aos arquivos nacionalistas indianos é suficiente para produzir uma declaração mais sistemática.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NT: Os mármores do Parthenon, também conhecidos como os mármores de Elgin, constituem uma coleção de esculturas levada da Grécia para a Grã-Bretanha no início do séc. XIX por Lord Elgin, então embaixador junto ao império Otomano. As esculturas encontram-se hoje no Museu Britânico, em Londres.

O geólogo e crítico de arte cingalês Ananda Kentish Coomaraswamy, citando um jornalista, questionava: "Se Deus voltasse hoje e perguntasse a um homem ocidental civilizado onde estavam os aztecas, os incas ou os aborígenes australianos, seria Ele levado a um museu?" (1947: 22)

Enquanto instituição, o museu representa o paradoxo dos encontros Leste-Oeste espartilhados em armadilhas de metáforas evolutivas, que não apenas criaram uma hierarquia de culturas, como sancionaram a violência, enquanto tática legítima, contra os que foram rotulados de 'primitivos', 'elementares', 'tradicionais' ou 'atrasados'. O museu incorporou a lógica do progresso que valoriza uma sociedade em detrimento da outra. Isto faz recordar uma história que Raimundo Pannikkar contava numa das suas conversas extraordinárias. Era uma anedota sobre um encontro entre um norte-americano, um texano, e um índio americano, membro de uma tribo. O texano comentava com o índio como este tinha progredido muito além do interlocutor. O índio sorriu e retoquiu que estava feliz por ambos, já que estavam exactamente onde queriam estar.

Coomaraswamy condenava o museu moderno enquanto encontro cultural porque ele o via como uma extensão e a corporificação da objectividade da ciência ocidental moderna, que cheirava a morte e a formol. O museu era um mero anexo do laboratório. Coomaraswamy lamentava que o museu representasse um encontro que preservava a música folclórica no exato momento em que destruía o cantor folclórico, e sugeria que o movimento nacional indiano deveria travar uma guerra de guerrilha contra a idéia do museu, porque ela corporificava uma curiosidade clínica sobre a morte e a mortalidade das culturas tradicionais que tinham encontrado o olhar ocidental.

II

Os aspectos necrófilos e hegemónicos dos encontros entre o Leste e o Oeste têm sido narrados de maneira brilhante por antropólogos, marxistas e historiadores culturais. Um texto em especial, que enquanto discurso quase se apropriou dessa política da memória, é o *Orientalismo*, de Edward Said (1978). De facto, é um tributo ao seu trabalho que o orientalismo – como mapa – ameace abarcar o território. A descrição que Said fez do Oriente como uma carreira, uma construção, como um discurso hegemónico, tornou-se o conteúdo de um livro didáctico, ensinado e celebrado em muitas

universidades. Mas o Oriente não pode ser um texto congelado ou unilateral, nem mesmo nos termos propostos por Said. O presente dado por Said em *Orientalismo* demanda uma contrapartida, uma retribuição que compreenda a política da memória que ele tão habilmente criou. Graças a Said, não há mais inocência ou legitimidade afável em relação à obra orientalista.

Juntamente com os trabalhos de Chomsky e Zia-ud-din Sardar, o livro de Said ajuda-nos a compreender que o vírus ou o gene do orientalismo continua presente na política externa de muitas nações ocidentais. Ele ajuda-nos a compreender a gramática da política externa orientalista presente na violência no Vietnam, na Palestina ou até mesmo na lógica da segmentação indiana. O coeficiente genocida do orientalismo deve ser enorme. Há alguns anos, o poeta e escritor mexicano Octavio Paz cunhou o termo 'silogismo cortante' (1972). Octavio Paz inventou-o para fazer referência a conceitos banais abstratos, quase assépticos, como 'progresso', 'desenvolvimento', 'revolução' – que, quando aplicados empiricamente como política, apresentam custos enormes em termos de culturas destruídas e vidas perdidas. O orientalismo, como demonstrou Said, estava repleto de silogismos cortantes como punhais.

Todavia, o discurso orientalista exige múltiplas leituras. Ironicamente, uma das razões para esta diversidade de leituras é a própria carreira de Said que, de facto, não foi capaz de (re)conciliar as duas partes de seu eu-intelectual. Os seus escritos sobre Conrad e a música ocidental permanecem paralelos aos seus estudos sobre a Palestina.

Edward Said é não apenas um palestino, é também um académico diaspórico. Juntamente com dezenas de outros acadêmicos do Terceiro Mundo, como Gayatri Spivak, Stuart Hall, Ranajit Guha, Arjun Appadurai, Homi Bhabha, Tapan Roychaudhri, ele representa a formidável textualidade do saber do Terceiro Mundo nos Estudos Culturais nas universidades ocidentais. Enquanto intelectuais, eles são heróis não apenas para a comunidade académica do Terceiro Mundo, mas também para os indianos, cingaleses e paquistaneses no Primeiro Mundo. Esta diáspora fornece um novo público, bem como uma nova imaginação. Com efeito, ela possibilita a criação de uma nova forma de orientalismo, uma carreira académica que reinventa e medeia a Índia para o consumo não apenas do Ocidente, mas também para a nova geração de indianos, de entre outros. A Índia é construída e consumida de uma nova maneira pelas crianças da diáspora, muitas das quais estão tão desconfiadas dela própria quanto qualquer orientalista o era, e igualmente presas aos estereótipos de pobreza, desenvolvimento, secularismo e Bollywood.

Não apenas há um Ocidente em nós, há um 'nós' no Ocidente. A diáspora e o seu impacto sobre os Estudos Culturais não foi reflexivamente compreendida. Nos nossos dias, o arquivo Orientalista está a ser criado não no Museu Britânico ou nos registros do Gabinete Indiano, mas nos campus das universidades norte-americanas, tendo as crianças da diáspora como consumidoras. Said comportou-se como um exilado. As suas reflexões sobre o exílio estão em movimento, mas sua meditação enquanto ser diaspórico está vazia.

Há ainda uma segunda razão política, que tem a ver com a memória e a busca de alternativas. Os textos Orientalistas podem ser re-lidos fora de seu contexto hegemónico. A imaginação indiana em busca por alternativas pode usar o arquivo Oriental não apenas para procurar as formas tradicionais de produção de azul índigo, mas para pesquisar as imaginações alternativas que tais arquivos mantiveram vivas.

Basta considerar a carreira de um dos mais destacados historiadores indianos, Dharampal (2000), que demonstrou como a agricultura indiana era uma epistemologia alternativa à moderna ciência ocidental. É relevante apontar que a escavação que Dharampal fez nos arquivos foi um exercício orientalista: leu Reuben Barrow, H. W. Prinsep e William Jones enquanto testemunhas de um meio de vida alternativo.

De forma mais prosaica, a inquietação com o trabalho de Said provém de quatro fontes diferentes. Em primeiro lugar, o Oriente de Said encaixase melhor no Oriente da Arábia do que no Oriente da Índia. Os britânicos, especialmente sob o comando de Robert Clive e Warren Hasting, eram predadores – mas o orientalismo que eles criaram com a ajuda de James Mill, William Jones e H. W. Prinsep era de um tipo diferente (Inden, 1990). Este Orientalismo foi estabelecido dentro de um quadro de várias hegemonias concorrentes, com Ram Mohan Roy e outros modernistas reivindicando o legado de Bacon, Newton e Locke, enquanto os primeiros orientalistas procuravam a hegemonia através da lei nativa.

Em segundo lugar, o orientalismo indiano, através do notável dinossauro intelectual que é a Sociedade Asiática de Bengala, tentou criar uma moldura diferente para a ciência ocidental. A tentativa, por parte da Sociedade, de representar todo o conhecimento e aproximar o amador e o especialista, mesmo se quixotesca, simboliza uma das grandes experiências do holismo. A Sociedade Asiática, enquanto encontro cultural entre Oriente e Ocidente, fez emergir a excitação das grandes descobertas em linguística, uma celebração obscurecida pelo paroquialismo de Mill e Macaulay, que viam no Oriente uma civilização derrotada, pronta a ser apropriada enquanto

objecto de museu, e nunca como uma temática académica de uma universidade moderna.

Em terceiro lugar, o orientalismo indiano tinha um duplo, de que o orientalismo arábico carecia: a imaginação orientalista indiana, enquanto discurso hegemónico dividido, rivalizava com o poder intelectual da Teosofia, coisa que o orientalismo noutros lugares pôde ignorar. A imaginação teosófica enfatizava a fraternidade intelectual de todas as civilizações e de todas as pessoas. Tratava-se de uma busca por conhecimentos marginais e ocultos, e também por um outro Ocidente, um Ocidente derrotado que as imaginações ocidentais dominantes tinham suprimido. Entre a Teosofia e o orientalismo de Jones e Prinsep, encontrava-se a crítica cultural da ciência e da medicina ocidentais, que ainda hoje constitui um dos mais importantes registros daquele encontro cultural.

A descoberta ocidental da existência de um modelo pluralista de medicina recebeu o seu poder intelectual neste período. Estes debates forneceram um ímpeto tremendo à crítica feminista da ciência e da medicina no Ocidente. A Teosofia tornou-se um condutor, um terreno, uma fonte perene de metáforas através das quais o feminismo ocidental podia encontrar os princípios 'orientalistas' para uma crítica da ciência. As feministas emprestaram da Teosofia não apenas a crítica à violência vivisseccionista da ciência moderna, mas também a pluralização de corpos, para além da metáfora dominante do corpo mecânico. As idéias teosóficas de 'reencarnação', do corpo oculto, do corpo 'histérico', proporcionaram ao feminismo um sustentáculo, através de metáforas, que não estava disponível à imaginação secularista ocidental (Nandy e Visvanathan, 1990).

A Teosofia era, obviamente, um espaço de discurso bidirecional. Os teosofistas trabalharam pela revitalização do budismo em Ceilão. Os textos teosóficos, incluindo a tradução de Gita,<sup>3</sup> foram verdadeiros grãos para o moinho da imaginação gandhiana. Na África do Sul, Gandhi contou com o apoio da amizade de teosofistas – como Polak – que ajudaram a manter a *Phoenix Farm.*<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NT: Lit. 'Sabedoria Divina'. Trata-se de um corpo doutrinário que procura sintetizar a Filosofia, a Religião e a Ciência, estando presente em vários sistemas filosóficos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> NT: A Gita (lit. 'canção') refere-se especialmente ao texto sânscrito Bhagavad Gita.

 $<sup>^4</sup>$  NT: Uma das duas comunidades rurais Satyagraha, que Gandhi procurou desenvolver na África do Sul (a outra foi a 'Tolstoy Farm').

A Teosofia também alimentou as mais excêntricas fagulhas da imaginação nacionalista na Irlanda. De imediato somos obrigados a pensar na genialidade de William Butler Yeats. Yeats, A. E. (George Russell) e Bernard Shaw eram todos eles teosofistas, beligerantes ou comprometidos. De fato, se T. S. Eliot emprestou alguma coisa da imaginação orientalista, Yeats, com suas ideias do círculo e do oculto, possuia uma imaginação essencialmente teosofista, uma mente que procurava raízes no outro Ocidente que a Teosofia tentava desesperadamente manter vivo. Incidentalmente, Yeats traduziu poemas de Tagore.

O outro do Ocidente, no período colonial, provinha de três canais diferentes - os Trópicos, o Oriente e a Teosofia. Poderia ainda ser acrescentado à lista o encontro missionário com as religiões indianas. O Hinduísmo que o Ocidente encontrou foi uma invenção particular, construída ao redor de sua própria gramática da cristandade. Os britânicos exigiam um equivalente para a Bíblia e encontraram-no no Gita. O Hinduísmo que os britânicos consumiram foi, em parte, a sua própria criação, mas teve um impacto fascinante na imaginação ocidental. O Ocidente encontrou no Mahabharata um texto mais complexo do que o da Ilíada ou da Odisseia, um modelo de guerra, ética, conflito e destino que continua a fascinar qualquer um. Testemunhos disso são o impacto do filme Mahabharata, de Peter Brooks, ou a citação do Gita proferida por Robert Oppenheimer a quando da explosão da primeira bomba atómica (Jungk, 1958). O cenário triplo dos Trópicos, do Oriente e do Oculto teosófico garantiu um campo fértil de experimentações mentais à medicina, à poesia e à ciência, alimentando o movimento das sufragistas e a escrita criativa de poetas desde Eliot a Octavio Paz. Em paralelo, os paradigmas científicos mecanicistas da época beneficiaram dos trabalhos de J. C. Bose. Até hoje os matemáticos ocidentais permanecem intrigados pelo génio matemático de Srinivasa Ramanujan. Temos de nos recordar também da perplexidade de Hardy, matemático inglês, ao ouvir Ramanujan explicar-lhe, pacientemente, que tinha visto os seus teoremas num sonho, à medida que a deusa Namakkal ia desenrolando a língua.

Finalmente, a própria Índia foi o local, o cenário para toda uma geração de mentes inglesas, europeias e americanas. Estas imaginações excêntricas viram na Índia um teatro de possibilidades que o Ocidente tinha perdido ou suprimido dentro de si mesmo. As suas ideias sobre a Índia e as pesquisas que aí levaram a cabo deram origem ao que poderia ser chamado de 'Outros colonialismos' ou 'Outros orientalismos', tentativas de sustentar o Ocidente recessivo na Índia. As mais profundas experiências nessa direcção têm a sua origem nas pesquisas de três cientistas – Patrick Geddes, Albert Howard e J. S. Haldane.

Nutrindo um Ocidente retrógrado - Geddes

Patrick Geddes (1954 – 1932) foi um grande biólogo, ecologista e urbanista que, juntamente com seu 'protegido' Lewis Mumford, continua a ser uma das mais interessantes imaginações dissidentes do século XX. Como educador, biógrafo, jardineiro e pacifista, Geddes via na Índia uma metáfora do que o Ocidente havia perdido. Uma figura quixotesca, mais confortável no meio da imaginação nacionalista do que no gabinete colonial, Geddes desenvolveu mais de vinte planeamentos urbanos (nenhum dos quais foi implementado), e lecionou num curso de verão em Darjeeling, juntamente com J. C. Bose, o cientista, e Rabindranath Tagore, o poeta. É necessário admitir que o encontro de Geddes com Gandhi não foi empolgante. Geddes escreveu uma carta a Gandhi sugerindo que os seus encontros poderiam ser modelados a partir da *agora* grega, mas não está claro se Gandhi reagiu positivamente a tal sugestão. A despeito disso, Geddes era, em geral, um mestre do encontro cultural, um sociólogo capaz de desenvolver uma perspectiva crítica ampla e reciproca.

Geddes via a colónia como um mundo tropical, ampliando exageradamente as patologias do Ocidente. Ele defendia que havia algo de irreal na difusão extraordinária do inglês como meio educativo na Índia. Percebeu a calamidade de um sistema que estava "a tentar transformar príncipes em crianças de escolas públicas, sábios em graduados com louvor, babus<sup>5</sup> em secretários mal remunerados e camponeses em proletários" (Geddes, 1904: 19). Não obstante, Geddes previu que o movimento nacionalista, no próprio momento de protesto, estava a alimentar a tragédia, através da sua interpretação da situação. Geddes acreditava que o conflito não era entre o Oriente e o Ocidente; e acrescentava que os desenvolvimentos da ciência tinham criado as condições para a recuperação de um segundo Ocidente - o Ocidente outro da ecologia vitalista, ultrapassando o colonialismo reducionista e autómato do primeiro Ocidente. Para Geddes, a reestruturação da universidade indiana tinha de acontecer através de um diálogo com este outro Ocidente. A universidade indiana do futuro tinha de compreender sua genealogia enquanto sistema de conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> NT: Termo hindi de cortesia para com os homens, equivalente a 'senhor'. Também se usa para fazer referência a indianos com domínio parcial da língua inglesa, em geral com cunho pejorativo.

Geddes argumentava que a vocação da universidade, enquanto organismo, refletia o diálogo, frequentemente violento, entre as noções concorrentes de conhecimento e de pedagogia existentes no seu ambiente. O sucesso da universidade residia em fornecer uma síntese funcional. A própria universidade medieval gerou-se na tentativa de reconciliar a doutrina da igreja cristã com a recuperação de Aristóteles. Em paralelo acontecia o diálogo dos sistemas médicos, no qual médicos de diversas fés vinham comparando não apenas os seus remédios, mas também as suas doutrinas. A universidade medieval tornou-se na universidade renascentista ao incorporar "as novas aprendizagens dos gregos exilados, a nova astronomia dos hereges perseguidos e os resultados da nova arte de impressão de académicos e artesões errantes" (Geddes, 1904: 3). A universidade renascentista transformou-se depois no sistema germânico contemporâneo. Para Geddes, portanto, nenhuma universidade estaria completa sem os seus académicos dissidentes: a relação entre eles garantia a ambos estabilidade e mutação.

A Índia, como Geddes enfatizava, enfrentava um desafio similar na reconstrução de suas universidades. Ao invés de importar mecanicamente a universidade ocidental, seria necessário inovar, contrapondo a esta as possibilidades civilizacionais inerentes aos sistemas indígenas de medicina, agricultura, direito ou arquitectura. A tragédia residia no facto de a Índia não ter conseguido responder positivamente ao desafio de criar uma universidade pós-germânica que desenvolvesse novas noções de biologia, de direito e de medicina; ao invés disso havia produzindo universidades pré-germânicas de segunda mão em Calcutá, Madrasta e Bombaim. Tais universidades eram incapazes de responder criativamente às possibilidades de seu ambiente e estavam reduzidas a serem meros aparatos de escrutínio. O que valia para a universidade valia para o cientista.

Numa dada ocasião Geddes referiu que não era contrário à viagem de indianos ao exterior por razões científicas, mas alertou contra o poder insidioso do pensamento ocidental:

Deixe-se o estudante indiano vir a nós de todas as maneiras [...] embora pense que é apenas para serem uma reprodução mais ou menos fiel de nós mesmos, seja nos desportos ou em jogos, como funcionário subalterno ou convertido, mesmo que ele consiga superar o nosso ideal. O Princípe Ranjitsinghi é muito bem vindo; ele só nos fez coisas boas; elevou a estima e o respeito popular pela Índia entre os homens comuns, muito mais do que um novo Buda teria feito. Nós admiramos o saxão Ivanhoe por ter derrotado os campeões normandos nos seus próprios torneios. Apesar disso, Ivanhoe, disfarçado-se numa cultura estrangeira seme-

lhante às suas mais profundas tradições e mais altas aspirações foi [...] o primeiro snobe, o primeiro exemplo equivocado da sua própria cultura (Geddes, 1918).

Assim, para Geddes havia dois Ocidentes: o Ocidente anacrónico da era mecânica-colonial, e o Ocidente renovado, vitalista e ecológico. O *swadeshismo*, como ele próprio indicava, ignorava as ciências neo-técnicas e, no próprio momento do seu protesto, internalizava as categorias da mente mecânica.

É interessante apontar que tanto Geddes como Tagore, nos seus esquemas para uma nova universidade internacional, argumentavam de modo similar. O biólogo, enquanto cientista, ecoava o poeta na sua concepção de universidade, se não em todos os detalhes, pelo menos na visão geral.

Tagore acreditava que a universidade moderna, enquanto representação colectiva, incorporava a perspectiva de mundo da civilização ocidental (Tagore, 1913). Ele sentia que o Oriente não possuia qualquer instituição equivalente. E assim tentou construir um centro deste tipo em Santiniketan, insatisfeito com a possibilidade que o swadeshismo se contentasse com uma visão voyeurística da universidade ocidental. Tagore argumentava que, antes que o diálogo entre Oriente e Ocidente pudesse acontecer, deveria haver um centro intelectual que encarnasse o espírito do conhecimento no Oriente, refletindo cada uma das suas grandes civilizações. Somente a partir de tal instituição poderia a interação entre Oriente e Ocidente ser equitativa, possibilitando a reciprocidade dialógica e a investigação da diferença.

Tagore argumentava que cada universidade era a corporização de um conjunto arquetípico. A universidade ocidental, enquanto microcosmos da civitas, refletia a mente da cidade. Todavia, na Índia, a civilização estava associada à floresta, "tendo adquirido o seu caráter distintivo fruto da sua origem e do seu ambiente" (Tagore, 1913). Tal intelecto buscava a harmonia espiritual com a natureza, ao passo que a mente da cidade visava subjugá-la, estendendo as suas muralhas ao redor de suas aquisições. O sábio ermitão que habitava a floresta não estava interessado em adquirir e dominar, mas em compreender e alargar sua consciência ao crescer com, e em, o ambiente que o rodeava. Mesmo quando a floresta primordial foi cedendo espaço à fazenda e à cidade,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> NT: Em Hindi, Swadesh significa 'do próprio país'. O movimento Swadeshi foi parte integrante da luta nacionalista pela independência da Índia; enquanto estratégia política defendia a melhoria das condições económicas da Índia através da auto-suficiência. O Swadeshi foi uma peça-chave da proposta de auto-governação (Swaraj) avançada por Gandhi.

"o coração da Índia recordava com adoração o supremo ideal da auto-realização fatigante e da dignidade simples do eremitério na floresta" (Tagore, 1913).

Tagore previu que o diálogo das duas universidades seria entre uma ciência da cidade e uma ciência da floresta, entre um modo de ser que visava a harmonia com a natureza e um modo de fazer que procurava possuí-la.

Sem negar quer o poder da ciência ocidental, quer o dinamismo da universidade ocidental, Tagore sentia, contudo, que o diálogo de conhecimentos só poderia começar quando as diferenças fossem entendidas e reconhecidas. Foi com espírito similar que Geddes tentou empreender um retorno a uma visão agrícola da ciência, a uma biologia que substituisse a hegemonia da máquina como metáfora reificada. A carta de Geddes à Irmã Nivedita sobre sua idéia para a proposição do Instituto Indiano de Ciência de Bangalore poderia ter sida escrita por Tagore. Um chegou ao vitalismo através da poética de uma folha, através do entendimento das implicações da floresta enquanto significado; o outro através de uma visão sinótica que buscava a comunhão com as tendências vitalizadoras da ciência. É neste contexto que a perspectiva de Geddes sobre a universidade indiana deve ser encarada.

Vocês buscam a riqueza através da pobreza, através da simplicidade. Nós buscamos o domínio do homem e da besta; vocês conhecem o espírito que há neles. Na ciência, somos nós que dissecamos o corpo, somos nós que classificamos e nomeamos as plantas, mas é o estranho simbolismo do interior dos vossos templos que primeiro e mais completamente irradiou o segredo do crescimento e o renascimento de todas as coisas vivas – para nós, a forma exterior da vida e da morte, para vocês, os mistérios interiores. Nós podemos contar-vos a evolução com detalhes concretos, como a do cavalo a partir do desengonçado tapir, da flor a partir da humilde semente; mas vocês captaram a primeira inspiração de Brahma; a antítese do anabolismo e do catabolismo com os seus detalhes fisiológicos e as suas consequências.

O nosso mundo é a destreza do especialista moderno, mas no vosso tem sido o sentido cósmico. Com a renovação de vossa própria poesia, da vossa própria filosofia, acontece a renovação da vossa ciência anciã, alarga-se a inspiração e o aprofundamento do nosso pensamento ocidental, marcado mas superficial (Geddes, 1904: 17).

Os planos geddesianos para a universidade pós-germânica nunca foram concretizados. Os nacionalistas Swadeshi destruíram as suas esperanças de construir a nova Universidade de Banaras. A Universidade Central de Indore permanece um sonho não realizado. O diálogo entre Geddes e Tagore não continuou por muito mais tempo. Pouco depois ele mudou-se para a Palestina para trabalhar nos planos para a Universidade de Israel. Mas a visão

ecológica do mundo continua a ser extraordinariamente relevante nos dias de hoje, particularmente a sua visão sobre a cidade.

#### Howard e a agricultura

Se Geddes representava uma tentativa de nutrir um mundo neo-vitalista e pós-germânico na Índia, os anos de Albert Howard no país foram dedicados à criação de elementos de discurso sobre o cultivo orgânico. Juntamente com os *Farmers of Forty Centuries* de F. H. King (1911), o *Testamento Agrícola*<sup>7</sup> de Howard (1943) permanece uma obra de referência dos encontros culturais relativos à agricultura. O texto de King constitui uma celebração clássica da agricultura chinesa e da sua atitude face ao desperdício. Foi a compreensão que Howard teve da agricultura indiana que eventualmente o levou a desafiar o Crime de Justus Liebig – a obsessão ocidental por fertilizantes sintéticos –, que Howard apelidou de mentalidade NPK.<sup>8</sup>

A carreira de Albert Howard na Índia compreende três fases distintas: ele foi para a Índia, para Pusa, na qualidade de Botânico Economista Imperial em 1904; em 1928 mudou-se para Indore, onde encabeçou o novo instituto agrícola, e regressou a Inglaterra em 1931, para popularizar a sua ideia de agricultura orgânica.

Um Testamento Agrícola foi uma notável antropologia da agricultura indiana. Diferentemente do químico de laboratório ocidental autorizado, o agricultor indiano via o solo como algo vivo, como um acto de confiança, que ele tinha de utilizar, mas depois devolver sem danos à geração seguinte. A ode de Howard ao húmus é uma celebração de uma forma diferente de agricultura. Foi um grande estudo comparativo de três civilizações – China, Índia e Ocidente – centrado na atitude de cada cultura em relação ao solo e à saúde. O equivalente contemporâneo mais próximo que se pode pensar são os seminários de Hans Jeny na Universidade da Califórnia (Visvanathan, 1997: 90). Jeny entrava na sala de aula com uma coleção de slides e pedia aos estudantes para identificarem as imagens que iam sendo projectadas no ecrã. Os estudantes respondiam que se tratavam de pinturas de Monet ou de trabalhos de outros impressionistas. Jeny sorria e respondia com ironia que os slides correspondiam a diferentes espécies de solo, falando depois sobre

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> NT: Obra publicada em inglês, como o título An Agricultural Testament.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> NT: Justus von Liebig – químico alemão considerado o 'pai da indústria de fertilizantes'. NPK refere-se à percentagem de nitrogénio (N), fosforo (P), e potássio (K) presente em qualquer fertilizante.

os direitos do solo. Foi exatamente esta perspectiva que Howard articulou em *Um Testamento Agrícola*, uma visão clássica da cultura como agricultura. O trabalho de Howard conheceu um fraco impacto em Inglaterra depois das duas guerras, mas ajudou a inspirar J. I. Rodale e o movimento da agricultura orgânica nos EUA.

#### Haldane e a genética

Ainda mais intrigante, em vários aspectos, é J. B. S. Haldane e os seus encontros com a Índia. A história da peregrinação ou da viagem de Haldane pela Índia já foi contada três vezes, e cada uma delas de maneira brilhante. A primeira consiste nalgumas páginas contidas na biografia que Ronald Clark (1968) escreveu sobre Haldane; a segunda são as memórias de Dronamaraju (1968) sobre seu professor; a terceira é a interpretação fascinante de duas narrativas em "Porque Haldane foi para a Índia?", de Francis Zimmerman (1996).

John Burdon Sanderson Haldane (1892-1964) foi um grande cientista, um marxista e um dos fundadores da genética das populações. Antes de imigrar para a Índia, em 1957, fora titular da Cadeira Weldon de Biometria no University College, em Londres. Já na Índia, inicialmente ensinou no Instituto Estatístico Indiano em Calcutá, tendo passado, durante um curto período, pelo Conselho pela Ciência e Pesquisa Industrial (CSIR), antes de criar o seu próprio laboratório em Bhubaneshwar, no estado de Orissa.

Zimmerman observa que a causa aparente da partida de Haldane da Inglaterra foi a sua objecção à Crise de Suez. O próprio Haldane ajudou a alimentar o folclore em relação a este evento, ao protagonizar ruidosas atitudes de protesto no aeroporto, antes de seu embarque. Encenando para a imprensa, ele afirmou raivosamente que abandonava a sua terra natal como forma de protesto pelos assassinatos em massa perpetrados em Port Said. Zimmerman aponta que a Crise de Suez foi uma mera coincidência política, pois Haldane já tinha, então, praticamente negociada a sua nomeação na Índia.

As reminiscências de Dronamaraju têm um carácter mais anedótico do que analítico. Elas são um tributo despretensioso de um aluno para com o seu professor, uma história dos últimos anos em Bhubaneshwar. Não obstante, como argumenta Zimmerman, estas reminiscências contêm pistas significa-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> NT: No original inglês, 'Why Haldane went to India?'

tivas. Dronamaraju testemunha que Haldane afirmava que a parte inovadora da obra de Darwin era não a teoria da evolução, mas o seu trabalho sobre a fisiologia das plantas. Num conjunto famoso de seminários, publicados sob o título *A Unidade e a Diversidade da Vida* (1965), <sup>10</sup> Haldane, agora firmemente enraizado na Índia, enfatizava que o conceito principal de Darwin não era a evolução, mas a diversidade. A evolução poderá ter sido mais importante numa cosmologia cristã, que acentua a descontinuidade entre o humano e o animal, mas, numa comunidade Taoísta ou Hindu, onde os animais têm direitos e até deveres, a diversidade pode, do ponto de vista político, ser muito mais vital e central. Para Dronamaraju, Haldane tinha-se tornado 'Hindu', desafiando o dualismo entre o corpo e a mente, entre animais e humanos – uma doença que contaminava o pensamento ocidental desde há milénios (Zimmerman, 1996: 287).

Francis Zimmerman, un Indulogista francês conhecido pelo seu estudo clássico da Ayurveda, apresenta uma terceira leitura dos motivos que levaram Haldane à Índia. Ele aponta uma razão política: não a política do Suez ou do Marxismo, mas um protesto mais profundo contra a política do conhecimento no Ocidente. A Índia fornecia tanto os conceitos quanto o espaço para uma axiomática diferente da biologia.

Zimmerman refere que Haldane era um dissidente solitário, determinado a encontrar alternativas para a construção da biologia. Aqui, duas tendências são bastante óbvias. Em primeiro lugar, Haldane opunha-se determinantemente ao Darwinismo Social, dominante no Ocidente daquela altura, que propagava a sobrevivência bruta do mais apto. Em segundo lugar, a sua opção pela a biologia populacional, privilegiando uma abordagem que enfatizava o universal, contrariava também a ideologia individualista da época. A população transcendia os indivíduos. Em viagens anteriores, Haldane já se havia impressionado com a diversidade da Índia. A Índia era um exemplo clássico do país do polimorfismo. Haldane tinha expressado sua afinidade com Gandhi, com o Hinduísmo e a não-violência, mas as intuições iniciais uniram-se à biologia de Haldane para criar uma ciência diferente.

Haldane via a teoria darwinista como um motor a dois tempos, integrando a variação e a selecção natural. As interpretações dominantes da biologia enfatizavam a selecção natural, reduzindo a teoria darwinista a uma perspectiva economicista e utilitária da natureza, onde a aptidão acentuava

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> NT: No original inglês, 'The Unity and Diversity of Life'.

a selecção. A leitura que Haldane fez de Darwin na Índia criou as condições para a emergência de uma atmosfera alternativa para a biologia.

Desafiando a brutalidade da noção do mais apto como um valor selectivo, Haldane defendia que a aptidão não poderia ser equiparada à adaptação a uma dada condição ambiental. No seu estudo clássico sobre a cauda do pavão, Haldane argumenta contra a biologia utilitarista: "Nenhuma pessoa irá contestar que, à excepção de ter induzido aos Hindus a considerá-lo sagrado, a cauda suficientemente incómoda do pavão não representa qualquer vantagem para ele" (Haldane, 1932: 119-20). Ao desvendar a questão, Zimmerman mostra como os pavões, o Hinduísmo, a biologia populacional, a diversidade e a Índia se tornaram os mitemas para uma nova problemática da biologia. Este artigo não permite uma elaboração mais completa sobre este tema, mas está claro que a Índia, enquanto local, enquanto campo de conceitos, ajudou a criar uma abordagem dissidente para a biologia, e é exatamente isto que eu gostaria de enfatizar.

Os historiadores têm salientado a Índia exótica, a Índia colonial de encontros cruciais, mas o que emerge a partir de meus exemplos é que a Índia ajudou a criar uma academia dissidente para a imaginação ocidental. Assim como as universidades do Ocidente não poderiam ter crescido sem absorver o conhecimento das academias dissidentes, a cultura do Ocidente não poderia ter crescido sem estes encontros recorrentes com a Índia. O Ocidente, enquanto paradigma, tem fios distintivamente indianos no trançado e na textura de sua imaginação. Não é sequer necessário um Hobson-Jobson<sup>11</sup> para testemunhá-lo.

#### IV

Ao acompanhar a carreira de três grandes biólogos, procurei demonstrar como a Índia ajudou a criar uma tessitura diferente para a biologia ocidental. Enfatizei a biologia porque as narrativas convencionais do encontro cultural encaram o traje de máscaras do imperialismo como um debate apenas sobre a arte, a arquitectura e o direito da Índia. A biologia oferece tanto um complemento, como um antídoto a tais perspectivas. Gostaria de enfatizar que o encontro cultural do Ocidente na Índia não disse respeito apenas à transferência de tecnologia ou à pirataria organizada da Companhia

 $<sup>^{11}\,</sup>NT$ : Dicionário de palavras e termos Anglo-Indianos publicado pela primeira vez em 1886.

das Índias Orientais. Este encontro também disse respeito à maneira como a Índia serviu de transformador linguístico, redefinindo continuamente as alegorias que estão na base da identidade ocidental.

Este argumento pode ser estabelecido analisando, em primeiro lugar, a natureza dos romances policiais e, em segundo lugar, a apropriação criativa de Gandhi.

Deixem-me antes de tudo sublinhar que o romance policial, tal como se constitui em Agatha Christie, Arthur Conan Doyle, G. K. Chesterton e P. D. James, é uma criação patentemente Cristã. Enquanto estrutura narrativa, o romance começa com uma ruptura da ordem social, seja através de um assassinato ou de um roubo. Todo o indivíduo é encarado como suspeito ou limiar até o último capítulo, quando o romance completa a sua passagem da desordem à ordem. No último capítulo, o detective que se tinha vindo a encontrar com todos os suspeitos reúne-se com estes ao redor de uma mesa. A semelhança com a Última Ceia é assombrosa: o Detective representa Deus e o cientista.

O que é intrigante a respeito do romance policial, enquanto género literário, é sua noção de bem e de mal. O bem e o mal exigem metáforas e o que eu gostaria de sugerir é que, pelo menos em dois casos clássicos, tais metáforas foram extraídas de reservatórios indianos. Afinal, onde estaria Sherlock Holmes sem os Trópicos e sem a colónia? Isso torna-se ainda mais claro na criação do Padre Brown<sup>12</sup> por G. K. Chesterton. Chesterton é incapaz de exaurir a racionalidade da religião ou da ciência sem eliminar o encantamento da Teosofia oculta, ou ainda de fazer uma releitura da colónia e dos Trópicos. Infelizmente, a Índia é uma fonte de subterfúgio para eludir o que é considerado verdadeiramente importante nestes romances policiais, mas a nível inconsciente, é ela quem cria a gramática para uma imaginação mais ampla, sem a qual o romance policial teria ficado empobrecidamente limitado a Oxford e Cambridge.

Com efeito, a maneira mais simples para compreender isto é considerar a ficção científica. Enquanto género, a noção de mal presente na ficção científica é superficialmente adolescente, repleta de alienígenas e marcianos que nos parecem estranhamente familiares. Nas histórias de ficção científica o mal não é um ente polivalente, em parte porque o futuro não se beneficia

 $<sup>^{\</sup>rm 12}$  NT: O Padre Brown é uma figura da literatura policial, presente nas histórias de ficção de G. K. Chesterton.

do Oriente como imaginação. Nem mesmo apelar às histórias medievais mal recauchutadas ajudaria muito. Lamentavelmente, há uma dupla tristeza – tristeza que também devo qualificar.

A literatura indiana está desprovida de ficção científica. É uma estranha ausência. Provavelmente, as únicas duas contribuições casuísticas são o facto do Capitão Nemo, personagem de Júlio Verne que era minha alegria na infância, ser, na verdade, um príncipe indiano que abandonou a terra natal após a 'Revoltada de Sepoy', <sup>13</sup> de acordo com a denominação arcaica de Verne. Em segundo lugar, o fato do clássico ET de Steven Spilberg estar baseado numa história de Satyajit Ray. <sup>14</sup> Infelizmente, quando o filho de Ray a produziu como filme, redundou num fracasso.

Chegamos agora a Gandhi, em especial ao consumo de Gandhi depois de 1947.

Lamentavelmente, após a Independência, Gandhi foi uma maior fonte de inovação para fora da Índia. Dentro do país, ele tornou-se uma espécie de capital simbólico congelado, a ser articulado ao redor de uma gramática oficial e de uma mnemónica politicamente correcta. No exterior, Gandhi inspirou Steve Biko na África do Sul, Lanza Vasto na França, Bayard Rustin e Martin Luther King nos EUA e Fritz Schumacher na Inglaterra. Há improvisação na imaginação gandhiana fora do país e um embalsamento geral dela na Índia. A imaginação gandhiana também criou o filme de Richard Attenborough. É interessante observar que o Gandhi cinematográfico é encarado e consumido por olhos ocidentais. Gandhi é lido através de C. F. Andrews, de Polak, de Madeline Slade, da fotógrafa Margaret Bourke-White, do jornalista que cobriu a Marcha Dandi, do juiz branco que o saudou e o sentenciou. O indiano Gandhi é consumido e construído através de olhos ocidentais. Com efeito, o filme de Attenborough tornou-se uma fábula na forma em como o Oriente é consumido e construído hoje em dia.

É necessário encarar uma questão final. O que pode a Índia, enquanto fragmento daquele construção 'o Oriente', proporcionar na actualidade? Enfrenta-se a ironia de que o próprio turismo indiano estar a orientalizar esse

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> NT: Esta revolta, que se iniciou com um motim dos cipaios da Companhia das Índias Orientais, é hoje conhecida como a Rebelião Indiana de 1857.

 $<sup>^{14}</sup>$  NT: Satyajit Ray foi um conhecido realizador Indiano, considerado um dos grandes autores de cinema do séc. XX.

nosso legado. O que um dia foi uma peregrinação árdua está crescentemente a ser exotizada e apresentada como uma possibilidade turística para uma classe média. Felizmente, a Índia não pode ser reduzida a TI's<sup>15</sup> e ao caril. Se a Índia pode proporcionar alguma coisa, eu acredito que seja a heurística da nossa civilização enquanto modelo de pluralidade, diversidade e complexidade. Numa época em que a identidade está a tornar-se oficialmente singular, a agricultura desesperadamente monocultural e a cultura empobrecidamente homogénea, o que a Índia pode oferecer é o carnaval das suas 'confusões', que representa uma ordem diferente de pluralismos, ultrapassando a assimilação, a conversão, a redução, a confusão ou a mistura. A Índia, como uma provedora de ideias onde nenhuma delas morre e todas se tornam compostagem, oferece um novo bem comum intelectual de experiências e heurísticas.

O biólogo americano Wes Jackson alertou-me de maneira brilhante e brutal durante uma conversa. Ele afirmou: "É triste que vocês, indianos, pensem que os EUA são uma sociedade dotada de informação muito sofisticada e que a Índia é um país em desenvolvimento com baixa informação. Como você referiu, vocês têm 40.000 variedades de arroz e nós somos uma sociedade que reduziu 165 variedades de maçã a apenas seis" (Jackson, 1987). Jackson sugeriu que com elas desapareceram também os conhecimentos tácitos que criaram a civilização da maçã. Actualmente, num mundo onde Johnny Appleseed<sup>16</sup> está sem lar, a diversidade da Índia, a sua etnicidade e o seu pluralismo podem ainda fornecer convites para novos encontros culturais, uma heurística para re-Orienta(liza)r a imaginação do Ocidente.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> NT: Tecnologias de Informação.

 $<sup>^{16}</sup>$  NT: Alcunha de John Chapman (1774 – 1845), que introduziu o cultivo de maçã nos estados norte-americanos de Ohio, Indiana e Illinois.

### REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- CLARK, Ronald (1968), J.B. S.: The Life and Work of J. B. S. Haldane. Londres: Hodder & Stoughton.
- COOMARASWAMY, Ananda K. (1947), The Bugbear of Literacy. Londres: Dennis Dobson.
- DHARAMAL (2000), Indian Science and Technology in the Eighteenth Century. Mapusa: Other Indian Press.
- DRONAMARAJU, K. R.(1968), The Life and Work of J. B. S. Haldane with special reference to India. Aberdeen: Aberdeen University Press.
- GEDDES, Patrick (1904), On Universities in Europe and India: Five Letters to an Indian Friend. Madras: National Press.
- GEDDES, Patrick (1918), *The Proposed University for Central India at Indore*. Indore: Holkar State Printing Press.
- HALDANE, John Burdon Sanderson (1932), *The Causes of Evolution*. Nova Iorque: Harper & Brothers.
- HALDANE, John Burdon Sanderson (1965), *The Unity and Diversity of Life*. New Delhi: Publications Division, Ministry of Information and Broadcasting, Govt. of India.
- HOWARD, Albert (1943), An Agricultural Testament. New York: Oxford University Press. INDEN, Ronald, Imagining India. Oxford: Basil Blackwell.
- JACKSON, Wes (1987), Altars of Unhewn Stone. São Francisco: Northpoint Press.
- JUNGK, Robert (1958), *Brighter Than a Thousand Suns*. Harmondsworth: Middx, Penguin Books.
- KING, F. H. (1911), Farmers of Forty Centuries. Madison, WI: Mrs F. H. King.
- NANDY, Ashis; Visvanathan, Shiv (1990), "Modern Medicine and its Non-modern Critics: A Study in Discourse", in Frédérique Apffel-Marglin e Stephen A. Marglin (orgs.), Dominating Knowledges: Development, Culture, and Resistance. Oxford: Clarendon Press, 145-184.
- PAZ, Octavio (1972), The Other Mexico. New York: Grove Press.
- SAID, Edward W. (1978), Orientalism. New York: Vintage, 1978.
- TAGORE, Rabindranath (1913), Modern Review, XIV, July 1913 (mimeo).
- VISVANATHAN, Shiv (1997), A Carnival for Science, Delhi: Oxford University Press.
- ZIMMERMAN, Francis (1996), "Why Haldane went to India: Modem Genetics in Quest of Tradition", in Marglin, F.A.; Marglin, S. (orgs.), Decolonizing Knowledge. Oxford, Oxford University Press, 279-305.

### CAPÍTULO 15

# FILOSOFIA E CONHECIMENTO INDÍGENA: UMA PERSPECTIVA AFRICANA

Dismas A. Masolo

#### Introdução

Um dos principais motivos de controvérsia em filosofia africana tem sido saber se as disciplinas são definidas apenas internamente, pelas estruturas teóricas dos seus conteúdos, tal como o carácter abstracto e universal dos conceitos em filosofia, ou se são igualmente influenciadas por condições externas, que justificam a sua aceitabilidade dentro dos esquemas que servem. Até que ponto são as teorias guiadas pela dinâmica dos contextos e das circunstâncias sociais em que são produzidas? E até que ponto são as disciplinas universais, e não etno-disciplinas, como a etno-filosofia, as etno-ciências e campos afins? Enquanto estas questões grassavam, de formas diferentes, entre os filósofos africanos, nas décadas de 60 e de 70, entre os filósofos do ocidente tomava forma um discurso semelhante, relativamente ao impacto social da produção de teorias científicas. Neste artigo, procurarei demonstrar como estas duas tradições de discurso se complementam e difundem uma na outra. Por um lado, ao discutirem a etno-filosofia, os filósofos africanos contribuíram, por vezes de forma indirecta, para um debate mais alargado, apesar de os seus objectivos imediatos e a linguagem que desenvolveram serem mais política do que epistemicamente definidos; por outro lado, os filósofos que discutem a natureza das teorias científicas emprestaram as suas vozes ao debate da etno-filosofia, também indirectamente, apesar de os seus objectivos imediatos e a linguagem dos seus escritos serem, quase sempre, apenas epistemicamente orientados.<sup>1</sup>

#### 1. A Ideia de Indígena

Tal como os seus sinónimos (local, nativo, original) e correspondentes (imigrante, estrangeiro, colono), o termo *indígena* é um ecodeterminante<sup>2</sup> utilizado para definir a origem de elementos ou pessoas, no que respeita a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este tema é igualmente tratado no capítulo de Hountondji neste volume.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NT: Ecodeterminant, no texto original do autor.

como a sua pertença a um lugar deverá ser temporalmente caracterizada, especialmente em comparação com outros contendores na reclamação de pertença. Os historiadores e outros cientistas sociais analisam e definem, constantemente, movimentos de pessoas, de ideias e de objectos entre diferentes lugares, ao longo do tempo. Do mesmo modo, o aparecimento da noção de 'indigeneidade', associada à prática da filosofia africana, só recentemente se verificou no meio académico, através da análise histórica, ou da sua necessidade, para delinear a mobilidade de ideias, escolas e correntes de pensamento, no seu contributo para a formação da filosofia africana como um movimento, ou um empreendimento intelectual, distinto. Na história intelectual, o objectivo de uma análise deste tipo é, geralmente, a determinação da natureza e do carácter histórico das ideias que formam escolas de pensamento ou teorias sobre assuntos específicos. A distinção entre local e imigrante, entre nativo e estrangeiro, ou entre original e colono é, frequentemente, impulsionada por uma conjuntura política, em que tal separação, geralmente, serve outros propósitos - alguns, por vezes, nobres; outros, por vezes, não tão nobres assim, como é frequente acontecer na política tradicional. O debate sobre o papel da indigeneidade na filosofia africana faz parte do discurso pós-colonial mais abrangente. Fazendo parte desta voz global e emancipatória, os debates e opiniões sobre os valores indígenas em geral, e sobre os conhecimentos indígenas em particular, não só abrangem o sentido tradicional, mas também o sentido jovial e despreocupado da política global recente de domínio e emancipação. Na retórica destas políticas, a defesa e a promoção do indígena caminha lado a lado com a busca anti-hegemónica de liberdade e autonomia, de tal forma que tudo aquilo que é indígena, ou localmente produzido, é reinstalado no topo do seu regime epistémico, onde terá maiores valores políticos e culturais do que o que é estrangeiro ou importado.

Em termos formais, o crescimento da temática indígena tem ocorrido simultaneamente com, e sido impulsionado por uma abordagem hoje (desde o final dos anos 50 e início dos 60) amplamente utilizada, ou simplesmente assumida, pela maior parte das disciplinas, nomeadamente, nas críticas radicais filosóficas ao realismo científico. Esta revolução, popularizada pela obra pioneira de Thomas Kuhn sobre história teórica, *A Estrutura das Revoluções Científicas* (1962), deu um novo impulso às pessoas e aos movimentos que já acreditavam que o conhecimento, em geral, e a teoria científica, em particular, centram-se no ser humano – isto é, são uma função das forças sociais, na sua evolução multidireccional. O argumento principal do trabalho de Khun

era o de que a história da ciência apresenta um certo padrão e de que esse padrão pode ser explicado, por referência à estrutura institucional da ciência, nomeadamente, a forma como os cientistas profissionais baseiam as suas investigações em objectos consensuais, que Kuhn apelidou de 'paradigmas'. Uma vez que a ciência é, assim, significativamente estabelecida socialmente, a 'normalidade' da sua prática teórica e do seu enquadramento é determinada pela sua adesão às normas estabelecidas e aplicáveis dentro do 'paradigma'. Embora seja difícil (e, certamente, não será este o contexto adequado para) determinar plenamente o impacto, ou a direcção, da influência de Khun, este autor é visto como tendo comprometido toda uma tradição filosófica – a do positivismo lógico, ou, mais abrangentemente, a do empirismo lógico – de tal forma que muitos filósofos deixaram de encarar a linguagem científica como característica de qualquer linguagem usada para falar acerca do mundo.

Significativamente, o estudo da natureza das ciências modernas alargou-se aos domínios (geralmente) comparativos da análise social e cultural. Por exemplo, de acordo com Sandra Harding (1997),<sup>3</sup> todas as ciências são sistemas de conhecimento locais. Defendeu que, internamente, um bom conhecimento científico se caracteriza por uma forte objectividade, uma racionalidade inclusiva e uma validez universal, mas que não deixa de ser uma pretensão de conhecimento local. Partilhando um tema com as críticas feministas à ciência, as perspectivas não ocidentais afirmam, juntamente com as suas aliadas feministas, que a ciência pode fazer reivindicações universais e, simultaneamente, ser fundamentada localmente.

Devido ao facto de todas as ciências serem fundamentadas localmente, elas são, em comparação umas com as outras, etno-ciências. Poderia parecer, através destes recentes desenvolvimentos na análise das ciências, que todo o conhecimento – no sentido wittgensteiniano dos factos enquanto descrições (proposicionais) das relações entre os objectos no mundo – que todo o conhecimento é um ponto de vista, em parte a um nível mais individual e, em parte, mais culturalmente firmado.

A partir de Khun, o estudo da natureza da teoria científica tem, progressivamente, esbatido as fronteiras entre a ciência, as humanidades e as ciências sociais, para aumentar o entendimento entre todas as vertentes, e

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Neste ensaio, para além de reafirmar várias das posições expressas e defendidas na sua obra (Harding, 1986, 1993; Harding e O'Barr, 1987), Sandra Harding fornece dados bibliográficos generalizados e úteis sobre recentes teorizações sociais e culturais da ciência, que abarcam perspectivas de género, raciais, políticas (norte-sul) e culturais.

tem vindo a colocar, inevitavelmente, o realismo no centro do debate. Uma caracterização essencial, realizada no decurso deste trabalho académico, foi a distinção entre o que está independentemente 'lá' e o que é 'construído' por nós, o que existe 'por si' e o que é assim devido à nossa maneira de o experienciar. Entre os académicos da filosofia e da história da ciência - um natural desenvolvimento disciplinar a partir da influência de Khun - que teceram críticas às ciências semelhantes às de Harding, incluem-se Helen Verran<sup>4</sup> e Carrey-Francis Onyango (1999). Em Science and an African Logic (2001), Helen Verran fornece exemplos narrativos concretos para demonstrar o papel da cultura na constituição das racionalidades. A autora argumenta que, não só as estratégias (os métodos) culturalmente familiares de chegar a conceitos básicos de conhecimento do mundo ainda não foram reconhecidos como tal. como os seus modelos ocidentais específicos têm sido indevidamente privilegiados em relação aos outros, ao serem tratados como a essência da racionalidade; no entanto, admite, nós tornamo-nos tão pretensiosos acerca dos nossos métodos culturalmente familiares que não só os consideramos como a essência da racionalidade, como é provável que figuemos frustrados e confusos quando os mesmos são afastados, em favor de outros métodos, apesar de estes oferecerem resultados igualmente bons. De forma bastante subtil, Helen Verran transmite a ideia de que os métodos por nós produzidos e que reflectem os nossos interesses e limitações podem, ainda assim, conduzir a uma ciência instrumentalmente bem sucedida. Deste modo, aquilo que aparenta ser um conflito de racionalidades é, provavelmente, apenas um desconforto (por parte daqueles que são 'monorracionais') relativamente a estratégias explanatórias pouco familiares. Para aqueles que são 'polirracionais', especialmente aqueles a quem o colonialismo impôs métodos ocidentais em simultâneo com os seus próprios métodos, como os professores-estudantes Yoruba,<sup>5</sup> utilizar alternadamente múltiplos modelos não representa qualquer problema. As pessoas polirracionais conseguem fazê-lo sem sacrificar os objectos de investigação, tais como os conceitos abstractos básicos acerca do mundo, como o de extensão ou de volume. A forma das construções explanatórias – isto é, das teorias – constitui, pelo menos em parte, uma resposta

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sobre este tema veja-se, por exemplo, Watson-Verran e Turnbull, 1995 e Verran, 2001.

 $<sup>^5\,</sup>NT$ : Com múltiplos sentidos, Yoruba diz respeito a um grupo étnico da África Ocidental, assim como à língua falada por esse grupo.

à expectativa almejada do público-alvo, e revela os praticantes e os públicos enquanto co-habitantes ou estranhos num dado campo epistémico.

Como é óbvio, as narrativas de Helen Verran suscitam questões interessantes, no que diz respeito ao estatuto dos aspectos basilares ou metodológicos das teorias em geral e das teorias científicas em particular. O que implica, ao certo, a afirmação de que uma determinada teoria, ou um determinado sistema descrito por essa teoria, é determinístico? E que significado teria o mundo inteiro ser determinístico? Questões como estas interferem directamente com uma posição científica outrora indiscutível, a do realismo, nomeadamente, com a afirmação de que os objectos do conhecimento científico existem independentemente das mentes ou dos actos dos cientistas, e de que as teorias científicas são verdadeiras nesse mundo objectivo, ou seja, independente da mente.

Por outro lado, o interesse mais evidente de Onyango é contribuir para o debate entre o realismo e o anti-realismo. Numa dissertação doutoral, apresentada à Universidade de Viena em 1999, este autor assume uma abordagem pragmática da teoria científica, defendendo que a mesma tem o poder de estreitar - ou de, pelo menos, ignorar - o fosso que, normalmente, se pensa haver entre o realismo e o anti-realismo, argumentando que as posições normalmente tidas como anti-realistas, como o empirismo construtivo de Van Fraasen, são apenas parte daquilo que Onyango denomina "concepção semântica dos modelos" (MSC)6, uma combinação das versões teórica e semântica dos modelos do realismo. Como tal, Onyango afirma que a sua posição "pode acomodar uma série de interpretações das alegações de teorias [tais como pontos de vista] realistas, empiristas, e construtivistas, ou qualquer outra interpretação apropriada, dependendo do assunto em questão [...] mas não o anti-realismo" (Onyango, 1999: 2). Este ponto de vista não pode senão sustentar, como o demonstrou o sociólogo francês Bruno Latour (1979, 1987, 1993), que quer o contexto social quer o conteúdo técnico são essenciais para um entendimento adequado da actividade científica, e que a ciência só pode ser compreendida através da sua prática. O matemático moçambicano Paulus Gerdes demonstrou (1998, 1999, 2003) que mesmo a matemática, tal como outros conhecimentos técnicos e abstractos, é melhor apreendida apenas em termos práticos, isto é, enquanto parte de práticas diárias de lidar, gerir e transformar o mundo da

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> NT: Ou, nas palavras do próprio autor, 'models-semantic conception' (MSC).

experiência quotidiana. Esta abordagem tornaria a MSC de Onyango "essencialmente pragmática" (1999: 2).

Embora as perspectivas africanas na crítica ao realismo científico sejam mais recentes que o debate acerca da etno-filosofia, as obras acima mencionadas, entre outras, contribuíram e apoiaram significativamente a posição anti-Houtondji e, de uma forma geral, o debate global sobre a ideia de construção social do conhecimento. Para além disso, a auto-crítica do conhecimento ocidental emprestou uma forte voz de apoio aos textos pós-coloniais emergentes, ao afirmar que a maioria dos aspectos do conhecimento, tal como os conhecemos através das disciplinas, são significativamente locais e reflectem, em parte, os contextos (socio-históricos) práticos da comunidade onde são produzidos.

A controvérsia da etno-filosofia africana vem reacender e contextualizar a oposição entre as percepções locais e universais de conhecimento, uma oposição que já era debatida em relação à ciência. Tal como indica Harding, a ideia de ciência universal desenvolveu-se lado a lado com a supremacia política, militar e económica da Europa e as utilizações ideológicas de universalidade tornaram-se numa característica dominante das relações nortesul durante o século XIX, e também mais tarde. Assim, a emergência do movimento de construção-social-do-conhecimento ('etno-conhecimentos') perde claramente força ao questionar o seu estatuto basilar. Em oposição àquilo que é estranho, estrangeiro, ou alheio, a hipótese do adjectivo indígena antes da caracterização ou do nome de qualquer conhecimento serve para reivindicar para o adjectivo a desejabilidade de autoctonia, auto-representação e auto-preservação. Na escola marxista africana, o conceito de indigeneidade surgiu como um valor-conceito categórico que em primeiro lugar, e descritivamente, foi utilizado para identificar e separar aquilo que pertence (ou pertencia) ao espaço local político e cultural, daquilo que eram, ou são, elementos de invasão (hegemonicamente) intrusiva e ilegítima. Em segundo lugar, mas em relação ao primeiro, é um conceito utilizado prescritivamente, para modificar as atitudes de um povo tão (política, cultural e economicamente) dominado, levando-o a desejar e procurar reivindicar os esquemas de representação do controlo estranho, estrangeiro, ou alheio dominante, de forma a devolvê-los a si próprios enquanto nativos. Nos textos históricos e antropológicos ocidentais sobre África, esta foi representada como algo que era distante, estrangeiro e alheio aos esquemas dos escritores e do seu público-alvo ocidental. O fluxo do produto desse empreendimento corria sempre em direcção ao exterior, ou seja, era extrovertido, como Paulin Hountondji o descreve. O indígena era o puro objecto do académico metropolitano; e a sua natureza, no sentido académico, era – graças ao papel mediador do "informador nativo", como lhe chama Spivak (1999), ou, nas palavras de Hountondji (1995), do "colaborador júnior" – objecto de consumidores distantes, nas metrópoles ocidentais. A perpetuação desta relação desigual na produção em geral e, em particular, na produção de conhecimento está na base do que é, desde há muito, conhecido como síndrome da dependência, um neólogo crítico da teoria política económica, desenvolvido na década de 1970 por Samir Amin, André Gunder Frank e Immanuel Wallerstein.

A história da indigeneidade africana é, portanto, longa e, como demonstrou Valetin Mudimbe (1994), remonta ao tempo das explorações dos antigos gregos. O modo como se desenvolveu foi bem apresentado através das análises críticas de Appiah (1992) e Mudimbe (1988, 1997), entre outros. De um modo geral, a questão da indigeneidade está bem representada nos textos de crítica antropológica, e não só, dos anos oitenta e noventa. A questão central, para os escritores dos anos noventa, girava em torno da interrogação relativamente às pretensões dos académicos metropolitanos, no que respeita à repressão do sujeito-como-objecto indígena, cuja palavra sobre si próprio nem poderia ser final, nem independentemente autoritária, a não ser sob a orientação e aprovação de investigadores metropolitanos.

#### 2. A Etno-filosofia e a Controvérsia sobre o Conhecimento Indígena

Durante muito tempo, na filosofia académica da África Subsariana, a grande polémica acerca do conceito fortificado de etno-filosofia parecia opor os sistemas indígenas de conhecimento africano à filosofia enquanto categoria especializada do conhecimento. Em grande parte dessa literatura, e na obra de alguns críticos conservadores que ainda hoje se opõem à ideia de filosofia africana, pressupõem-se que uma ideia não pode ser simultaneamente indígena e filosófica. Popularizado e transformado num grande tópico de debate nos anos setenta, através da crítica de Hountondji à obra de Tempels (1959), sob a rubrica de etno-filosofia (utilizada com um sentido pejorativo), o indígena, 'exoticizado' como sendo puramente oral, era percepcionado como se situando numa posição inferior relativamente ao conhecimento escrito. No despertar da palavra escrita, que era estrangeira, a oralidade, que era indígena, deslizara para a irrelevância. Mas, tal como já procurei defender antes, ou a situação se alterou, isto é, ou Hountondji, desde então, se retractou da sua posição anti-tradição, ou simplesmente nunca se deu o caso de a sua crítica a Tempels ter a ver com a rejeição da importância dos conhecimentos tradicionais. Uma leitura da obra de Hountondji dos anos noventa, em particular do seu ensaio *Producing Knowledge in Africa Today* (1995), revela uma preocupação profunda com os sistemas de conhecimento indígenas como base de um conceito de desenvolvimento legítimo, que é historicamente relevante e socialmente significativo, respondendo a necessidades sociais.

O argumento de Hountondji é que o domínio (entendimento activo, engajado e crítico) do local – a capacidade de explorar, gerir e transformar os discursos disponíveis para o melhoramento das condições e da qualidade de vida de uma comunidade ou nação – deveria ser o ponto de partida e de enfoque do desenvolvimento. Uma expansão desta ideia, tendo outros factores em consideração, leva à afirmação de que o desenvolvimento, tal como compreendido anteriormente, será ainda melhor se a maioria das pessoas que deveria supostamente beneficiar puderem relacionar-se com os seus resultados: elas devem, em primeiro lugar, desejá-lo e depois serem capazes de o manter. Mas, talvez ainda mais significativamente, a necessidade de um entendimento engajado e crítico do local significa, e tal como foi argumentado pelos defensores dessa necessidade, que esse local não deve ser confundido com o unânime. Pelo contrário, tal como tem sido sempre, deve ser-lhe dado espaço para ser complexo e diversificado, dialógico e inclusivo.

Se, de facto, é isso que subjaz à noção de Hountondji de desenvolvimento introvertido, então, a sua defesa do local enquanto ponto de partida e de enfoque para o desenvolvimento revaloriza o indígena, de uma forma que evita as categorias coloniais oposicionais do tradicional e do moderno. Talvez estas categorias nem tivessem sequer importância, não fosse o facto de cada sistema cultural (de pensamentos e práticas) ter um passado e um presente, em que o peso da História requer aos habitantes que o presente seja acentuadamente diferente do passado. E o papel dos hábitos intelectuais é o de fornecer os métodos e as interrogações a partir dos quais a diferença entre passado e presente emergirá.

São desnecessários quaisquer esforços especiais para reparar que a filosofia se debruça sempre sobre o familiar e o indígena, qualquer que seja a sua forma ou estatuto epistémico: ela interroga, desconstrói, analisa e procura explicar. Está relacionada com o conhecimento indígena, assim como a palavra escrita está relacionada com a oral. Derrida recorda-nos que a discussão sobre a relação entre os dois modos de expressão não é nova. Na história da filosofia ocidental, o teórico remonta-a a Platão, sobre o qual escreve: "Platão diz sobre a escrita que esta era uma órfã ou bastarda, em oposição ao

discurso, o filho nobre e legítimo do 'pai de logos'" (Derrida, 1981: 12). Consideremos dois exemplos que ilustram os laços da filosofia com a linguagem comum e quotidiana, pois não foi em vão que os fundadores da tradição analítica olharam para a clarificação da linguagem como chave para o entendimento do nosso conhecimento do mundo.<sup>7</sup> Ao discutir a sua crítica à alegação de que uma declaração analítica é aquela cuja verdade depende inteiramente dos significados dos seus termos, o filósofo americano W. V. Quine utiliza como exemplo a afirmação 'Nenhum homem não casado é casado', ou o seu sinónimo 'Nenhum solteiro é casado', para questionar, primeiro, o que é que estará implicado no 'significado' que, tal como alegam os proponentes da analiticidade, leva a que essas afirmações sejam necessariamente verdadeiras e, segundo, o que é que levará a serem sinónimas, isto é, substituíveis uma pela outra, sem que o seu valor de verdade se altere. A questão é que, apesar de aquilo que Quine critica ser a noção de analiticidade, que os empiricistas afirmam ser o que confere a verdade lógica da afirmação 'Nenhum homem não casado é casado', muitos de nós hesitaríamos em refutar a impressão do senso comum de que tal afirmação é, efectivamente, verdade devido aos significados dos seus termos, tal como estão disponíveis no seio estrutura da língua; assumimos que a afirmação é verdadeira porque está de acordo com a forma como nos ensinaram a usar as palavras na nossa língua para construir, ou transmitir, significado. Mas afirmá-lo, de acordo com Quine (1980), implica um pressuposto acerca de 'significado' que começa a parecer estranho apenas após uma análise (filosófica) cuidada:

Para a teoria do significado, uma questão conspícua é a da natureza dos seus objectos: que tipo de coisa são os significados? O sentido de necessidade de entidades significadas pode derivar de uma anterior incapacidade de compreender que significado e referência são coisas distintas. Uma vez claramente separadas a teoria do significado e a teoria da referência, estaremos a um pequeno passo de reconhecer a questão central da teoria do significado, que é a da

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> O objectivo aqui não é uma discussão substancial da verdade, tal como a interpretada por Quine e Wiredu, mas uma rápida ilustração de como a filosofia retira mesmo a sua matéria mais especificamente técnica das nossas práticas humanas quotidianas, tal como o modo como falamos: "No dia-a-dia, assumimos como certas coisas que, após um escrutínio mais próximo, descobrimos estarem tão cheias de contradições aparentes, que só um grande trabalho de pensamento nos permite saber em que é que realmente acreditamos. [...Portanto] é natural que comecemos pelas nossas experiências actuais e, num certo sentido, sem dúvida, o conhecimento deve derivar delas" (Russell, 1959: 7).

simples sinonímia das formas linguísticas e a analiticidade dos enunciados; os significados em si, enquanto entidades intermediárias obscuras, poderão muito bem ser abandonados (Quine, 1980: 22).

Põe-se, então, a questão sobre o que é que torna os dois enunciados de Quine 'sinónimos'. O que queremos dizer quando afirmamos que dois enunciados são sinónimos? Mais uma vez, uma explicação possível poderá ser a de que o sujeito de ambos os enunciados, *solteiro* e *homem não casado*, 'significarem a mesma coisa'. De acordo com este exemplo, pressupostos vulgares do senso comum tornaram-se subitamente em enormes problemas filosóficos devido à análise crítica. O problema evidenciado por Quine não é uma invenção dos empiricistas; pelo contrário, é um problema baseado no uso da linguagem comum, neste caso, no Português<sup>8</sup> vernáculo, e é apenas utilizado pelos empiricistas para ilustrar um exemplo daquilo que querem dizer com enunciados analíticos.

Consideremos um outro exemplo, desta vez numa língua africana. O filósofo ganês Kwasi Wiredu utiliza a frase em Twi Ete saa (que se traduz como 'é assim') para ilustrar como a natureza dos problemas filosóficos pode, pelo menos em algumas instâncias, depender da forma estrutural das línguas que falamos. De acordo com Wiredu, a teoria da correspondência da verdade, tal como a conhecemos em português seria, no mínimo, desajeitada em Twi, pelo que nem sequer se coloca. Do seu ponto de vista, para traduzir a formulação da teoria da correspondência da verdade 'Um enunciado ser verdadeiro significa que corresponde aos factos' para Twi, teríamos de dizer, na sua opinião, de uma forma bastante estranha, Asem no te saa kyerese ene nea ete saa di nsianim.<sup>9</sup>

Os exemplos das expressões de ambos os idiomas aqui utilizados aparecem sem restrições, sempre que relevante, nos usos quotidianos das línguas de que fazem parte, e nenhuma delas é mais ou menos filosoficamente privilegiada do que a outra, sem a problematização do filósofo. Os problemas que os filósofos levantam são relativos à natureza das restantes

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> NT: A língua utilizada originalmente pelo autor é o inglês, a partir da qual se encontrou a correspondência com a língua portuguesa, pelo que o leitor deverá ter em conta que a todas as referências ao português corresponderá a referência do autor à língua inglesa.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Veja-se Wiredu, 1995: 189-186. A língua Twi, segundo sei, encontra-se entre os vários grupos linguísticos que constituem o Akan.

línguas, dentro das quais fazem sentido, respectivamente, enquanto ferramentas comunicativas (signos, fonemas, etc.); no entanto os problemas filosóficos (de definição de significado e de verdade, respectivamente), tal como foram identificados e discutidos por Quine e Wiredu, não fazem parte da significação ou dos usos instrumentais quotidianos daqueles enunciados ou frases. Ao nível do discurso, os falantes comuns (isto é, não filosóficos) de português e de Akan (Twi) preocupam-se com as suas outras formas e usos: a estrutura gramatical ou sintáctica e os significados partilhados que transmitem. O filósofo, ciente destes pressupostos, bem como de alguns elementos críticos entretecidos na natureza da linguagem quotidiana, sujeita-os ao escrutínio do seu conteúdo teórico. Como muito bem ilustrou o falecido filósofo e linguista ruandês, Alexis Kagame (1975), a filosofia está escondida e entretecida na oralidade, se formos capazes de, tal como o autor fez na sua monumental obra filosófica, a isolar, trazendo-a à luz através de uma análise minuciosa. Na opinião de Kagame, o Kinyarwanda<sup>10</sup> é uma incorporação de todo um sistema filosófico idealizado pelos seus falantes, tal como provavelmente acreditaria que seria a maior parte das linguagens humanas (Kagame, 1956).11 Kagame sustentou que a demonstração do conteúdo filosófico da linguagem quotidiana tinha de ser feita sistemática e comparativamente. Como alguns leitores saberão, o teórico realizou-a de ambas as formas.<sup>12</sup> Nos contextos mais alargados das suas obras, Quine e Wiredu defendem que, apesar de não ser impossível traduzir determinados tipos de enunciados de uma língua para outra, essa tradução é frequentemente inexacta e indeterminada, uma vez que várias implicações ontológicas, entre outras, acompanham expressões específicas de cada língua. A dificuldade, tal como a deverão ter entendido correctamente, prende-se com a elasticidade da língua para abarcar a maior parte dos conceitos que formulamos e comunicamos. Sirvo-me destes exemplos para defender que os empreendimentos filosóficos começam com o quotidiano, o familiar, que faz parte do indígena, enquanto baseados nas locuções que estabele-

 $<sup>^{10}</sup>$  NT: O Kinyarwanda, uma língua Bantu, é falada no Rwanda, no sul do Uganda e também na R. D. Congo.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> O conteúdo filosófico da linguagem diária ou comum, provavelmente, não estará tão ordenadamente disposto e estruturado quanto Kahame pensava que estaria em Kinyarwanda, mas ao menos é recuperável a partir amostras do que é conceptualmente aceitável e inaceitável acerca das suas expressões e crenças implícitas.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Kagame, 1975 é uma cabal sequela à anterior magnum opus.

cem uma ponte nas nossas relações com o mundo exterior que nos cerca, uma alegação há muito firmada no movimento da 'Filosofia da Linguagem Comum', do qual Quine e Wiredu descendem intelectualmente, pelo menos em parte, ao acreditarem que as pistas para as questões profundamente filosóficas podem ser encontradas através do escrutínio do uso prosaico das palavras em que as questões filosóficas se enquadram. Mas ao argumentá-lo, pretendo também sugerir que Hountondji, um discípulo de Derrida, não estava menos ciente desta primazia do quotidiano, apesar de o seu percurso até esta posição derivar de uma perspectiva continental (europeia), em vez de analítica. Portanto, não poderia estar a rejeitá-la de forma a fundamentar a filosofia no extraordinário. A prova disso poderá estar numa das suas mais recentes obras. Em Combats pour le sens, 13 o autor afirma que a sua crítica a Tempels emergiu de um enfoque sobre o projecto de Husserl referente ao lançamento das bases para a ciência no seu processo de exame da estrutura da consciência, ou do 'mundo da vida', como lhe chamou Husserl (1970: § 33 e § 34 [pp. 121-135]). A questão que se coloca imediatamente é a de como é que a ideia de Husserl de 'mundo da vida' livra Hountondji da imagem de anti-tradição que construiu, de forma a reassociá-lo ao mundo indígena. Parece que o objectivo aqui era, quer para Husserl, quer para Hountondji, e em primeiro lugar, reconhecer o papel activo e estruturante da consciência, que lhe permite considerar o seu objecto. Em segundo lugar, Hountondji procura demonstrar, trabalhando novamente dentro do método husserliano, como o mundo da intencionalidade é o local das experiências quotidianas: a nossa consciência é dirigida (intencionalmente) a esse mundo e estabelece com ele uma relação. Assim, a consciência não é passiva, mesmo a esse nível muito rudimentar, nem pode esse nível rudimentar de considerar o mundo ser a constituição da filosofia. Será instrutivo recordar a resposta crítica de Hountondji ao famoso ensaio de Crahay, 14 em que lhe recordava que os mitos já se encontram no segundo nível de abstracção. A sua opinião, à maneira anti-realista, era a de que o primeiro nível de abstracção ocorre já com intenção da consciência, de modo que a abstracção não era o problema que a etno-filosofia enfrentava. Se assim fosse, então, a consciência traria às pessoas o mundo imediato, não apenas dos objectos, mas também das

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Traduzido em inglês para Struggle for Meaning: Reflections on Philosohy, Culture, and Democracy in Africa, 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Veja-se Crahay, 1965 e Hountondji, 1970.

crenças e de outros ingredientes da experiência humana, num sentido sociocultural mais lato - isto é, dos ingredientes através dos quais a consciência em si é estruturada. A natureza da consciência é a base do nosso conhecimento do mundo. Independentemente da variedade de interpretação, é seguro afirmar que Husserl viu uma ligação, mais do que uma cisão, entre ciência e filosofia (ou deveríamos dizer fenomenologia?): para o teórico, o nosso conhecimento do mundo exterior, quando este nos é apresentado, ocorre dentro do capítulo do conteúdo anterior da consciência, que é uma combinação da atitude natural e da fenomenológica. Os significados dos nossos enunciados acerca do mundo exterior estão insoluvelmente ligados ao 'mundo da vida'. Husserl acreditava que a análise do 'mundo da vida' a tarefa da fenomenologia, enquanto afastamento radical da abordagem natural ao mundo - era, em si mesma, um empreendimento científico; um exercício cuidado e sistemático. Fenomenologia e ciência formavam uma unidade; ou, posto de outra forma, a filosofia fazia parte da ciência. 15 O texto de Husserl sobre a fenomenologia, agora um clássico, publicado na Encyclopaedia Britannica em 1932, começa da seguinte forma:

A fenomenologia denota um novo método descritivo e filosófico que, desde os últimos anos do século passado, estabeleceu (1) uma disciplina psicológica a priori, capaz de fornecer a única base segura em que uma sólida psicologia empírica pode ser construída, e (2) uma filosofia universal, que pode prover um organon para a revisão metódica de todas as ciências.

Sob o meu ponto de vista, a crítica de Hountondji a Tempels, tão incisiva e praticamente tão descomprometida como o era na altura da sua primeira articulação, resultou de uma ânsia de realçar o realismo das experiências quotidianas africanas, em contraste com o que entende ser uma obsessão dos etno-filósofos, em particular de Tempels, em encher a consciência dos africanos apenas com objectos aparentes, ou com pseudo-objectos, objectos que não existem, tal como as denominadas 'forças vitais'. Esses ênfases, como lamenta com frequência, desligam a consciência dos africanos do mundo real ('científico') que os cerca. Claramente, Hountondji sentiu-se

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Por vezes, a ênfase de Hountondji sobre a ciência, ou a correlação entre ciência e filosofia, aparentou abraçar elementos marxistas, em particular via Althusser. Agora narra abertamente como essas raízes também abraçam o legado de Husserl.

frustrado devido a uma proposta filosófica que punha de lado, e quase que trivializava, as preocupações quotidianas dos povos africanos com o mundo dos objectos e dos problemas 'reais', numa tentativa de a substituir por uma outra que enfatizava as ilusões dos mágicos. Claro que também os africanos possuem crenças, repletas de superstições e outras opiniões, justificadas ou não, mas estas não constituíam de forma alguma o conteúdo absoluto da sua consciência. O paradoxo é que foi Hountondji quem acabou, então, por ser acusado pelos seus críticos, de ser implacável na sua demanda de uma filosofia universal inexistente, interesse este que, do ponto de vista dos críticos, o denunciava como sendo um burguês e alguém que desconhecia as experiências e os esquemas de conhecimento locais das massas.

## 3. A Filosofia e o Habitus do Quotidiano

Encontramos o quotidiano, não só nos múltiplos usos indígenas da língua, tal como defendeu o Wittgenstein das *Investigações Filosóficas*, mas também enquanto consumidores e os agentes da agenda ideológica e dos objectivos das estruturas e instituições sociais pelas quais, e através das quais, a sociedade em si é definida e objectificada. Por exemplo, no desenvolvimento das estruturas das instituições sociais em geral, e na semântica das palavras, ou nas estruturas sintácticas das diferentes línguas humanas, encontram-se os conceitos e as teorias que as pessoas utilizam para exprimir e explicar o seu entendimento do mundo: a sua experiência, nos sentidos kantiano e husserliano do termo. A ideia de que a nossa consciência estrutura o que experienciamos é basilar a ambos. A tarefa da filosofia, pelo menos de acordo com Husserl, era a de analisar a estrutura da consciência enquanto preâmbulo da ciência.

Então, que lições podemos retirar de Husserl? E como se aplicaria tal lição a um entendimento da relação da filosofia com o indígena em contextos africanos? Poderão existir várias maneiras de compreender a tarefa em questão. Uma é entender como a noção básica de experiência, tal como a encontramos nas obras de Kant e de Husserl, se revela no domínio a que nos temos vindo sempre a referir, de modo algo indeterminado, como 'o indígena'. E a minha resposta é que a constituição da experiência é uma função da intersubjectividade, da nossa interacção com os outros, a partir da qual adquirimos os 'tijolos' básicos da intencionalidade. As nossas bengalas interiores – as nossas convicções mais profundas – resultam daquilo que o berço, a sociedade, nos oferece através dos seus vários mecanismos, incluindo a linguagem (palavras, completas com os seus significados e

referentes no mundo). 16 Tal como no processo de aquisição da linguagem, levantamos questões e reparamos em problemas, dependendo do que a sociedade nos oferece e ao que nos expõe ao nos integrarmos nela - que é o mesmo que dizer, pelo menos em parte, que nem a sociedade nem a consciência que ela cria, e que a sustém, podem ser estáticas. 'O indígena' é todo o domínio daquilo que constitui a nossa consciência. Logo, indígena não significa 'crenças fossilizadas e imutáveis que servem apenas no espaço histórico que ocupam'. Pelo contrário, dado que os problemas são definidos pelos seus contextos histórico-sociais, hoje, por exemplo, confrontamos e interrogamos as imposições da comunidade enquanto resultado das exigências de liberalismo, de formas que nunca fizemos abertamente há cinquenta anos atrás. Um caso a referir aqui é o amplamente discutido 'Epílogo' da obra Na Casa de Meu Pai, de Appiah. Os conflitos entre as exigências comunitárias e as escolhas individuais levantam, claramente, questões acerca da localização da razão moral, que orienta, por sua vez, a ideia de bem moral. Será o indivíduo tão autónomo como o exigem algumas escolas de liberalismo? Ou deverá a comunidade ser a única fonte de razão moral, independentemente da sua busca autoritária de auto-preservação? Estas são apenas algumas das questões que, com maior probabilidade, brotarão de contextos de mudança social e cultural, onde a homogeneidade outrora assumida começa a esmorecer em resultado do surgimento da autonomia. Por outras palavras, 'o indígena' é constantemente transformado, negociando sempre a sua forma. De facto, um olhar para trás agora pode sugerir que, pelo menos parte da controvérsia sobre etno-filosofia, era acerca de como o indígena deveria ser representado. De um lado, estava a escola que parecia equacionar o reaparecimento póscolonial do indígena isolado da influência estrangeira, especialmente da ocidental; do outro lado, onde se enquadra uma série de representantes da atitude anti-etno-filosofia, estava a posição que via o indígena sob uma luz histórica, desejando que mantivesse o que nele era instrutivo para os tempos modernos, mas dispensando tudo aquilo que já não constituía 'o indígena' para as gerações mais novas em desenvolvimento. E - salvo raras excepções - 'abordagens diferentes' nem sempre significam uma importação; pelo

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Para mim, esta noção do nascimento da consciência a partir de um mundo partilhado descobre a memória da mudança de Wittgenstein, da universalidade do *Tractatus* para o pluralismo baseado na cultura das *Investigações*. Esta última obra devolve importância filosófica ao indígena, tal como é falado, por assim dizer, onde o uso se torna no factorchave para a determinação do significado na língua.

contrário, como defende Hountondji em *Producing Knowledge in Africa Today* (1995), exige-se, primeiro, uma auto-transformação partindo de dentro e uma reversão à importação apenas como último recurso, como quando fazêlo possa ser mais vantajoso e menos dispendioso do que uma transformação endógena. Hountondji é inequívoco quanto ao valor primário do indígena:

Devemos reconhecer os feitos e a progressão do trabalho, e procurar a forma de lidar com as presentes dificuldades e desenvolver novas estratégias para ultrapassar a dependência. Devemos promover a inovação científica e tecnológica e a auto-suficiência como meio para satisfazer, primeiro e acima de tudo, as necessidades de África (1995: 2).

# 4. A Linguagem do Indígena

A opinião de que os académicos africanos deveriam recorrer às línguas indígenas como meio de inseminar os seus trabalhos tem sido, desde há muito, popular entre vários nacionalistas culturais. Com efeito, parte do problema das falsas representações do conhecimento africano em textos não africanos tem sido uma má interpretação, distorção, ou mesmo uma conceptualização errada dos significados africanos, indicando uma falta de domínio das línguas africanas por parte de muitos académicos dos sistemas de conhecimento africanos, apesar de os antropólogos terem realizado um trabalho louvável no seu estudo das culturas africanas. O falecido poeta ugandense Okot p'Bitek ilustrou esses problemas, contemplando as deturpações das ideias religiosas Acholi e Langi na sua análise de textos missionários dos anos 30, especialmente em textos catequéticos católico-romanos em vernáculo (Acholi e Langi), que pretendiam transmitir aos convertidos locais a ideia de Deus como 'criador' de todo o universo, incluindo dos homens (p'Bitek, 1971, 1979). Os problemas com que p'Bitek se deparou nos seus estudos evidenciam problemas maiores na transferência de significados entre línguas e, através da língua, entre diferentes esquemas conceptuais culturalmente informados. Cauteloso para não desacreditar totalmente a prática de traduções transculturais, p'Bitek tentou demonstrar as limitações culturais da linguagem e as dificuldades frequentemente encontradas na migração de conceitos entre especificidades linguísticas. Na sua opinião, os textos catequéticos dos missionários não eram adaptações da cosmologia Acholi aos ensinamentos cristãos; eram, antes, parte de um projecto que reinventou a língua Acholi, em muitos casos através da introdução de novos termos e conceitos provenientes de línguas das comunidades circundantes, incluindo comunidades muçulmanas. O que nem sempre é claro nestas dificuldades,

enquanto provenientes de traduções transculturais, é se os limites da língua determinam também a amplitude dos nossos conceitos – uma teoria outrora defendida por Wittgenstein, numa fase inicial da sua carreira (no *Tractatus*, 1961). Tal como p'Bitek argumentou, em larga medida concordando com o que Quine dizia – de forma independente – acerca da indeterminabilidade da tradução, é necessário ser-se cauteloso de forma a evitar catástrofes como aquelas em que os missionários incorreram ao afirmarem ao povo Acholi que Deus podia ser simultaneamente bom e criador. Para os Acholi, a criação era um acto maléfico, associado às forças da dor e da morte.

Mas talvez o uso das línguas indígenas seja simplesmente bom em si mesmo. É bastante razoável esperar-se que cada comunidade tenha a sua própria língua, através da qual express e transmite os seus valores aos seus membros. Efectivamente, quem quer que se dedique a reflectir sobre a maravilhosa complexidade da língua que diz sua, ou de quaisquer outras que conheça bem, notará rapidamente que o seu uso é, em si, um valor, uma arte em que o desempenho das pessoas é medido, admirado e recompensado de diversas maneiras. Os poetas gozam deste reconhecimento em quase todas as comunidades que conheço. Também sob um ponto de vista epistemológico, a importância do vernáculo nunca é suficientemente enfatizada. Apesar de parecer bastante óbvio que a língua de uma comunidade reflicta a estrutura do seu mundo, isto é, como ela entende, define e procede à taxonomia das ideias sobre si própria, as suas relações, as suas hierarquias e o seu ecossistema, com os seus valores e perigos, só recentemente, com a procura da libertação dos povos e das culturas colonizados do domínio estrangeiro, é que esta realidade recebeu ênfase. Sabemo-lo, por exemplo, a partir dos trabalhos do brasileiro Paulo Freire, com a sua obra pioneira sobre a filosofia radical da educação para os oprimidos, em que defende determinantemente que o objectivo da educação é ajudar as pessoas a ler a sua realidade e a escrever a sua própria história (Freire, 1993 [1970]). A maior parte dos teóricos póscolonialistas continuaram a reivindicar a descolonização da mente. Ngugi wa Thiong'o (1986) popularizou o apelo ao uso do vernáculo como um dos seus temas radicais pós-coloniais, mas talvez por razões outras que não as reivindicadas por p'Bitek.

A afirmação de p'Bitek de que o termo *criador* era inconcebível para os Acholi enquanto aplicável a um Deus supostamente benevolente (para o qual também não possuíam um termo específico) levanta questões de tipo analítico, que interrogam a relação entre significado (enquanto conceito) e língua e, portanto, exigem a análise da natureza de ambos, com vista a determinar as

suas correspondentes dimensões e conotações, em relação um ao outro. Considero estas razões diferentes das que entendi serem as de wa Thiong'o para preferir o vernáculo, mas sem reivindicar que a sua posição sobre a língua e o seu uso esteja desprovida de sólidos pressupostos filosóficos. Certamente que não! De facto, wa Thiong'o opunha-se à linguagem colonial porque viu nela uma estratégia de controlo do modo como os povos colonizados geriam as suas vidas diárias, o seu universo mental e a sua percepção de si próprios e da sua relação com o mundo (1986: 16). Assim, embora essa posição considere a linguagem como um veículo de ideias, especialmente no domínio ideológico, ela levanta questões de outro tipo, questões que se referem às ferramentas do domínio e, por outro lado, ao papel dos escritores enquanto veículos das pessoas para quem escrevem e ao objectivo da escrita como servindo, primeiramente, para produzir conhecimento com vista à emancipação das massas. Por outro lado, p'Bitek era também um intelectual politicamente orientado, tal como a maioria de nós é ou necessita de ser; portanto, a sua crítica da iniciativa missionária e, de um modo mais lato, do empreendimento colonial, foi primeiramente definida pela realidade política, dentro da qual a imposição da ideologia cristã e de outros conhecimentos ocidentais teve lugar. A questão que ele coloca, e que acredito pertencer ao cerne da filosofia analítica, pode levar-nos a perguntar se não é possível traduzirmos entre diferentes línguas, ou se não é possível exprimir significados africanos em línguas não africanas, como o francês, o inglês, ou qualquer outra - línguas que, no decurso das suas adaptações, assumiram formas locais diferentes.

Estas questões já foram analisadas e não é minha intenção reclamar uma originalidade que não me pertence quando faço referência ao modo como elas nos ajudam a compreender a complexidade e a evolução do vernáculo. A maioria dos leitores terá já visto, pelo menos, um trabalho apelando à prática da filosofia em vernáculos africanos. Mas consideremos, por um momento, que a comunicação, tal como Kwasi Wiredu tão lucidamente argumentou, 17 serve, em primeiro lugar, para comunicar conceitos entre interlocutores ou comunicadores; somos, então, levados a perguntar que tipo de 'coisas' são os conceitos, onde e como ocorrem, como os transmitimos aos outros e, ao fim e ao cabo, como avaliamos, no decurso da comunicação com os outros, se estes apreenderam precisamente aquilo que pretendíamos. A análise destas questões revela que a relação entre língua e conceitos continua a levar, frequente-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Veja-se Wiredu, 1996, especialmente pp. 13–33 (capítulos 2 e 3).

mente, a situações nem sempre certeiras. Por vezes, acertamos, como quando usamos os nomes próprios de pessoas ou lugares (especialmente, quando falamos com pessoas que sabemos estarem familiarizadas com as pessoas e lugares cujos nomes mencionamos); outras vezes falhamos, como quando estou em frente à minha turma do primeiro ano de licenciatura e anuncio: 'O nosso tema de hoje é a fenomenologia'. Muitas vezes, apercebo-me de que é necessário mais do que um semestre, ou mesmo, a um nível profissional mais avançado, uma vida inteira para conseguir acertar correctamente em apenas algumas coisas, ou transmiti-las da forma adequada aos falantes nativos da língua que utilizo na sala de aula. Os conceitos não se tornam necessariamente mais claros, ou mais fáceis de apreender, apenas porque os expressámos na língua nativa do nosso interlocutor. Por vezes, podemos necessitar de frases, ou mesmo de passagens, para clarificar conceitos. As razões para tal dificuldade podem ser múltiplas, mas pelo menos uma delas prende-se com o facto de os significados não serem 'objectos', por isso, é mais difícil ser preciso ao relacionar palavras com os seus significados (referências) do que com os nomes próprios. Por vezes, não temos palavras ou termos específicos para eles, forçando-nos a utilizar estratagemas, a escolher e seleccionar palavras, de forma a atingir, na medida do possível, os significados que tencionamos passar aos outros, independentemente do meio que utilizamos. Não veria grande problema em utilizar um termo ou uma frase emprestada de outra língua para comunicar precisamente um conceito, se o meu interlocutor tiver menos problemas em entender-me por esse meio, mas não é impossível exprimir qualquer conceito em qualquer língua.

Podemos utilizar palavras inglesas ou francesas para transmitir significados africanos? Acredito que a resposta a esta questão é afirmativa. Isto não é o mesmo que dizer que não necessitamos das línguas africanas para exprimir o nosso conhecimento. De facto, não existe nada culturalmente comparável à capacidade de comunicar sobre o que quer que seja na nossa língua nativa, e acredito que isso acontece a toda a hora. A língua é um fenómeno elástico e nós podemos dobrá-la, torcê-la e esticá-la em qualquer direcção e até qualquer comprimento, para acomodar os conceitos que temos nas nossas mentes. Poderá levar muito tempo e muitas aulas, tal como para explicar a 'fenomenologia', ou apenas uma ou algumas palavras – tudo depende do tipo de conhecimento e de para quem tencionamos transmiti-lo.

Apesar dos problemas que mencionamos, a flexibilidade da língua torna a tradução de conceitos de uma língua para outra possível. Mas imaginemos que todos escrevíamos nas nossas diferentes línguas nativas e/ou nos dialectos falados hoje em África. Isso seria uma concretização maravilhosa, não só porque aproveitaria o conhecimento transmitido por elas a públicos mais alargados, dentro das respectivas comunidades discursivas, mas também impulsionaria tais línguas e dialectos no sentido de maiores desenvolvimentos ortográficos e da determinação de símbolos específicos para expressões fónicas, como wa Thiong'o procurou fazer para os sons Gikuyu. Há tempos enviei um e-mail a um amigo para perguntar o nome de alguém que ambos havíamos contratado, para trabalhar para nós em separado. A resposta dele foi: 'Joseph; en or Owino Fred'. Acontece que muitos falantes cultos da minha língua apreciam incluir palavras inglesas no meio de frases vernaculares. Eles subjugaram e entreteceram frases e termos ingleses no nosso vernáculo com grande beleza e elegância. Para quem conhece este contexto, a resposta do meu amigo poderia ter sido terrivelmente ambígua. De facto, eu li a sua resposta como se me estivesse a fornecer dois nomes, com o 'or' no meio da frase parecendo-me uma intrusão da conjunção disjuntiva inglesa, fazendo-me assim ler a frase como 'Ou Joseph, ou Owino Fred'; mais literalmente, como 'Joseph, ou é esse ou Owino Fred'. A subsequente ambiguidade poderia facilmente ter sido evitada se existisse uma determinada maneira ortográfica de transmitir o significado preciso de 'or', tal como aparecia na resposta do meu amigo, que o distinguisse de várias outras palavras que escrevemos da mesma forma, utilizando o alfabeto romano. Ou deveríamos exigir aos falantes da língua inglesa que dessem à sua conjunção disjuntiva uma forma de a tornar mais reconhecível que aquela que hoje possui? Na frase em questão 'or' significava 'cunhado de'. Não há dúvida de que todos podemos pensar nestes problemas na nossa própria língua, alguns simples, outros bastante complexos. Não há dúvida de que empreendimentos ortográficos para a preservação e melhoramento das nossas diferentes línguas devem ser encorajados como parte da nossa herança e do nosso desenvolvimento culturais.

À parte da possibilidade de tais desenvolvimentos ortográficos, parece existir um problema que torna a beleza das nossas línguas menos atraente, por razões profissionais práticas. Embora não esteja apto a falar sobre outras disciplinas, tenho muitas vezes receio que ao ler um texto filosófico em, por exemplo, Lugbara ou Kuranko, me possa colocar perante uma tarefa insuperável, especialmente se o entendimento do seu conteúdo e a utilização das ideias nele presentes, numa ou noutra forma discursiva, for o que justifica a promoção da filosofia enquanto empreendimento. Por isso, espero ter conhecido o Akan suficientemente bem para chegar mais longe e participar no debate analítico informativo que se desenvolve entre os filósofos contempo-

râneos falantes dessa língua. Com efeito, a minha citação acima, de Wiredu, sublinha a minha admiração pelo debate, ao mesmo tempo que retrata as minhas frustrantes limitações em aceder-lhe. Em parte, significa que muito do conhecimento disponível à atenção do filósofo já existe e é constantemente produzido em vernáculo. O mesmo pode dizer-se das proposições que Quine utiliza. Mas interroguemo-nos, por um momento, se os textos filosóficos etíopes do século XVIII teriam sido conhecidos fora do mundo falante de etíope do século XVIII, caso tivessem permanecido por traduzir até hoje, ou o que teria acontecido aos ricos textos Dogon e Bamana (Bambara) sem traduções e comentários como os que foram feitos por Marcel Giaule e Germaine Dieterlen? Quão mais limitados seriam eles do que já são para os africanos que estão tão divididos pelas fronteiras das línguas coloniais? Por vezes, não comunicamos entre diferentes comunidades linguísticas mesmo dentro de uma única nação, quanto mais entre elas. Daí que a questão prática quanto aos benefícios intelectuais de se escrever no vernáculo permaneça um desafio. Quem me dera que nós, africanos, falássemos todos as nossas cerca de mil e setecentas línguas e dialectos. A minha pergunta é: como é que isso será alguma vez possível?

# REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- APPIAH, K. Anthony (1992), *In My Father's House: Africa in the Philosophy of Culture.* Nova Iorque: Oxford University Press.
- CRAHAY, Franz (1965), "Le 'décollage' conceptuel: conditions d'une philosophie bantoue", *Diogène*, 52, 61–84.
- DERRIDA, Jacques (1981), *Positions* (trad. Alan Bass). Chicago: University of Chicago Press.
- FREIRE, Paulo (1993 [1970]), Pedagogy of the Oppressed. Nova Iorque: Continuum.
- GERDES, Paulus (1998), Women, Art, and Geometry in Southern Africa. Trenton, NJ: Africa World Press.
- GERDES, Paulus (1999), Geometry from Africa: Mathematical and Educational Explorations. Washington, DC: Mathematical Association of America.
- GERDES, Paulus (2003), Awakening of Geometrical Thought in Early Culture. Minneapolis: Marxist Educational Press.
- HARDING, Sandra (1986), *The Science Question in Feminism*. Ithaca: Cornell University Press.
- HARDING, Sandra (1997), "Is Modern Science an Ethnoscience? Rethinking Epistemological Assumptions", in Emmanual C. Eze (org.), Postcolonial African Philosophy: a Critical Reader. Oxford: Blackwell Publishers, 45-70.
- HARDING, Sandra (org.) (1993), The 'Racial' Economy of Science: Toward a Democratic Future. Bloomington: Indiana University Press.
- HARDING, Sandra; O'Barr, Jean (1987), Sex and Scientific Inquiry. Chicago: University of Chicago Press.
- HOUNTONDJI, Paulin J. (1970), "Remarques sur la philosophie africaine contemporaine", *DiogĐne*, 71, 120-140.
- HOUNTONDJI, Paulin J. (1995), "Producing Knowledge in Africa Today", *African Studies Review*, 38 (3), 1–10.
- HOUNTONDJI, Paulin J. (2002), Struggle for Meaning: Reflections on Philosophy, Culture, and Democracy in Africa (trad. John Conteh-Morgan). Athens: Ohio University Center for International Studies.
- HUSSERL, Edmund (1931), *Ideas: General Introduction to Pure Phenomenology* (trad. W. R. Boyce Gibson). Atlantic Highlands, NJ: Humanities Press.
- HUSSERL, Edmund (1970), The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology: an Introduction to Phenomenological Philosophy (trad. David Carr). Evanston: Northwestern University Press.

- KAGAME, Alexis (1956), *La philosophie Bantu-Rwandaise de l'être*. L'Académie Royale des Sciences d'Outre-mer, nouvelle série, memoire 8, tome xii. Brussels: Académie Royale des Sciences d'Outre-mer.
- KAGAME, Alexis (1975), La Philosophie Bantu comparée. Paris: Présence Africaine.
- KUHN, Thomas S. (1962), *The Structure of Scientific Revolutions*. Chicago: University of Chicago Press.
- LATOUR, Bruno (1979), Laboratory Life: the Social Construction of Scientific Facts. Londres: Sage.
- LATOUR, Bruno (1987), Science in Action: how to Follow Scientists and Engineers through Society. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- LATOUR, Bruno (1993), We Have Never Been Modern. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- MUDIMBE, Valentin Y. (1988), *The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy, and the Order of Knowledge.* Bloomington: Indiana University Press.
- MUDIMBE, Valentin Y. (1994), *The Idea of Africa*. Bloomington: Indiana University Press.
- MUDIMBE, Valentin Y. (1997), Tales of Faith: Religion as Political Performance in Central Africa. Londres: Athlone Press.
- Onyango, Carey-Francis (1999), A Critical Analysis of Constructive Realism: towards a Theory of Scientific Theories and their Relations to Physical Entities. Ph. D. Dissertation, Faculty of Foundational and Applied Sciences, University of Vienna.
- P'BITEK, Okot (1971), Religion of the Central Luo. Nairobi: East African Literature Bureau.
- p'Bitek, Okot (1979), African Religions in Western Scholarship. Nairobi: Kenya Literature Bureau.
- QUINE, W. V. O. (1980), From a Logical Point of View. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- RUSSELL, Bertrand (1959), *The Problems of Philosophy*. Nova Iorque: Oxford University Press.
- SPIVAK, Gyatri Chakravorti (1999), A Critique of Postcolonial Reason: toward a History of the Vanishing Present. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Tempels, Placide (1959), Bantu Philosophy (trad. Colin King). Paris: Présence Africaine.
- VERRAN, Helen (2001), Science and an African Logic. Chicago: University of Chicago

  Press
- WA THIONG'O, Ngugi (1986), Decolonizing the Mind: The Politics of Language in African Literature. Londres: James Currey.

- WATSON-VERRAN, Helen; Turnbull, David (1995), "Science and Other Indigenous Knowledge Systems", in Sheila Jasanoff, Gerald Markle, James Petersen, and Trevor Pinch (orgs.), Handbook of Science and Technology Studies. Thousand Oaks: Sage Publishers, 115-139.
- WIREDU, Kwasi (1995), "Truth and the Akan Language", in Safro Kwame (org.), Readings in African Philosophy: an Akan Collection. Lanham: University Press of America.
- WIREDU, Kwasi (1996), Cultural Universals and Particulars: an African Perspective. Bloomington: Indiana University Press.
- WITTGENSTEIN, Ludwig (1961 [1922]), *Tractatus Logico-Philosophicus* (trad. D. F. Pears e B. F. McGuinness). Londres: Routledge.
- WITTGENSTEIN, Ludwig (1953), *Philosophical Investigations* (trad. G. E. M. Anscombe). Oxford: Blackwell Publishers.

### NOTAS BIOGRÁFICAS

#### **Boaventura de Sousa Santos**

Professor da Faculdade de Economia da Universidade de Coimbra. Director do Centro de Estudos Sociais.

## Anibal Quijano

Professor Emérito da Universidade Nacional Mayor de San Marcos, Lima (Perú).

# Paulin J. Hountondji

Professor da Universidade de Cotonou (Benim).

### Mogobe B. Ramose

Professor de Filosofia da Universidade da África do Sul, Pretória.

#### Maria Paula Meneses

Investigadora do Centro de Estudos Sociais, Universidade de Coimbra.

### João Arriscado Nunes

Professor da Faculdade de Economia da Universidade de Coimbra. Investigador do Centro de Estudos Sociais.

### Liazzate J. K. Bonate

Investigadora do Centro de Estudos Africanos da Universidade Eduardo Mondlane (Moçambique).

#### **Ebrahim Moosa**

Professor de Estudos Islâmicos da Universidade de Duke e Director Associado de Investigação do Duke Islamic Studies Center (EUA).

### **Enrique Dussel**

Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Autónoma Metropolitana (UAM, Iztapalapa, Cidade do México).

### **Nelson Maldonado-Torres**

Professor de Estudos Étnicos da Universidade da Califórnia, Berkeley (EUA).

# Ramón Grosfoguel

Professor de Estudos Étnicos na Universidade da Califórnia, Berkeley. Investigador Associado da Maison des Sciences de l'homme e do Fernand Braudel Center.

### Nilma Gomes

Professora da Faculdade de Educação da Universidade de Minas Gerais (Brasil).

### Shiv Visvanathan

Professor do Dhirubhai Ambani Institute of Information and Communication Technology, Índia.

## Dismas A. Masolo

Professor de Filosofia da Universidade de Louisville, Kentucky (EUA).