

索达吉堪布教你守住

刚荣五明佛学院上师 当今最有影响力的上师之一

j Fremedelation

电子书免费赠送,小编微信和QQ

<sup>索达吉堪布 著</sup> 491256034

北大、复旦、港大等著名高校极受欢迎的心灵讲师

《西藏生死书》作者 索甲仁波切特別推荐

"索达吉堪布是一位有成就的学者、著名的上师,我由衷地推荐这本书。"

著名演员 孙俪 倾情推荐

"学习佛法, 能更智慧地面对人生之苦!"

作者简介

索达吉堪布, 生于1962年。依止法王 如意宝晋美措为根本上师, 驻锡干喇荣 五明佛学院主管汉僧。因感汉地佛子因 语言障碍无缘接触藏传佛教,故将大量

藏文经论译成汉语, 并以窍诀方式传

讲。二十多年日不缺讲, 夜不乏译。 1990年至1999年,曾前往欧美及东 南亚等多国弘法。近年来,应激前往清 华、北大、人大、负担、浙大、港大等 高校, 与众多知识分子讲行交流, 深入 浅出地展示佛教奥秘, 今莘莘学子受益 匪浅。堪布常说:"我不知道自己能活 多长时间, 但只要有一口气, 哪怕只有 一个人听法,我也会尽心尽力用佛法饶 益他。"

#### 面对同样的半杯水, 悲观者会伤心于杯子一半是空的,

而乐观者会满足于杯子一半是满的。

# 苦 才是人生

索达吉堪布教你守住





#### 图书在版编目(CIP)数据

苦才是人生 / 索达吉堪布著. —兰州: 甘肃 人民美术出版社, 2012.6 ISBN 978-7-5527-0013-8

I. ①苦... II. ①索... III. ①人生哲学-通俗读物 IV. ①B821-49

中国版本图书馆CIP数据核字(2012)第 115532号

丛书主编/黄利 监制/万夏 项目创意/设计制作/**紫圆圆書ZITO** 责任编辑/余 岚 特约编辑/妙音海 赵永利

# 苦 才 是 人 生 索达吉堪布著

出版发行: 甘肃人民美术出版社 地 址: 兰州市读者大道568号 邮 编: 730030 电 话: 0931-8773224 (编辑部)

# 0931-8773269(发行部)

E-mail: gsart@126.com

网 址: http://www.gansuart.com

印刷:北京瑞禾彩色印刷有限公司

开 本: 787毫米×1092毫米 1/16 印 张: 17.5

字 数: 200千

字 数: 200十 版 次: 2012年7月第1版

印 次: 2012年7月第1版 印 次: 2012年7月第1次印刷

印 数: 1-10000

定 价: 38.00元

如发现印装质量问题,影响阅读,请与印刷厂联系调换。

本书所有内容经作者同意授权,并许可使用。 未经同意,不得以任何形式复制转载。

# 认识人生之苦,才能找到幸福

倘若将人的一生分成十份,不称心之时会占几份呢?古人说,占八九份。如曾国藩言:"人生不如意,十有八九。"

佛陀也常常提醒我们:人生皆苦。且不论生、老、病、死都是苦,单单在日常生活中,就难免爱别离苦、怨憎会苦、求不得苦。

或许有人不以为然:"明明人生还有很多乐趣可言,又何必夸大痛苦,紧盯着痛苦不放?"

其实,佛教中之所以说"苦",并不是不承认生活中的一些快乐。但这些快乐往往稍纵即逝,只是偶尔的"点缀",却不是人生的"底色"。

在我们的人生中,唯一不变的,就是什么都在变。位高权重的,会一落千丈;生死相许的,会势同水火;合家欢聚的,会曲终人散;寿比南山的,会撒手人寰。所以,一切的美好都难逃变化,变化就会带来痛苦,这才是"人生皆苦"的真谛。

懂得人生皆苦,实际上,对每个人来讲至关重要。假如你一直看不清这个世界的真相,认为它应该充满快乐,一味地蒙蔽自己,以"苦"为"乐",那永远也离不开痛苦。而只有认识痛苦、正视痛苦,才是迈向快乐的第一步。

当年,释迦牟尼佛也正是看到了老、病、死之苦,才开始 思考怎么样根除痛苦,并为此尝尽各种方法,最终找到了通往解 脱的光明之路。所以,不要逃避痛苦,不要惧怕痛苦,没有大自 然的风霜雨雪,就不会有万物的春华秋实。

有些人只喜欢追求一帆风顺,却不愿面对任何苦难,这样的期望不太现实。人生在世,风风雨雨总是难免,磕磕绊绊也是寻常。所以,人活着就是一场修行,不论世事多么复杂、生活多么难忍,都要学会为自己开个"药方"。

如今,世人多为各种痛苦所逼,究其根本,主要是源于对

人生更显灿烂; 他们整日惦记着, 要为自己买医疗保险、养老保 险, 却偏偏忽略了为来世的快乐买一份保险。 这本《苦才是人生》,也许会让你重新思考一下自己的人

利他的漠视,对无常的无知,对死亡的毫无准备。多数人认为, 利他让自己无利可图, 却不知利他恰恰是最大的利己, 他们以 为,了知无常会让自己丧失追求的动力,却不知它只会让自己的

生。我虽不敢奢望它能成为包治心灵百病的妙药, 但希望在这个 纷繁的时代中,能为你炙热难耐的心送去一丝清凉!

索达吉

藏历水龙年四月初八 释迦牟尼佛诞生之吉祥日 2012年5月29日

# 目录

#### 作者序: 认识人生之苦,才能找到幸福

#### 第一章 人怎么活才能不痛苦

"苦难,到底是财富还是屈辱?当你战胜了苦难,它 就是你的财富;当苦难战胜了你,它就是你的屈辱。"

- 1. 伟大和渺小只有一念之隔
- 2. 追求错了, 当然痛苦
- 3. 乐观、悲观, 一念之间
- 4. 苦乐皆由心造
- 5. 别人的肩膀靠不住
- 6. "人家帮我,永志不忘;我帮人家,莫记 心上"
- 7. 不能战胜苦难,它就是你的屈辱
- 8. "若欲长久利己者,暂时利他乃窍诀"
- 9. 安忍的智慧
- 10. 做人别学"一根筋"
- 11. 易嗔之人,就连亲人都厌恶他
- 12. 欲除痛苦,多念观音心咒
- 13. 消除痛苦的六大法
- 14. 藏地幸福密码
- 15. 离苦得乐的幸福咒语

#### 第二章 佛是这样为人处事的

不责备别人的小错,不揭发别人的隐私,不惦念以前的嫌隙,这三者不仅可以培养德行,还能让自己远离祸害。

- 1. 有一种感动叫守口如瓶
- 2. 不求以心换心, 但求将心比心
- 3. 对朋友要知恩、念恩、报恩
- 4. 见别人短处,请勿轻易揭露
- 5. 为别人着想,是最大的利己
- 6. 千万不要忘记给你戴高帽子的人
- 7. 学会敷衍不讲理的人
- 8. 不远离小人, 你就可能变成小人
- 9. 说人过失,本身就是一种过失
- 10. 对朋友要看在眼里,放在心里
- 11. 感谢揭露你过失的人
- <u>12. 不经逆境,怎能见真情</u>
- <u>13. 宁与君子结怨,不与小人为友</u>
- <u>14.老友不可轻抛,新友不能全信</u>
- <u>15."愚者学问常宣扬,穷人财富喜炫耀"</u>
- 16. 自负的人一定会自取其辱
- 17. 不知道就说不知道
- 18. 不怕你犯错,就怕你掩饰
- 19. 给内心好好整一下容

#### 第三章 得之我幸,不得我命

被众人恭敬、名利双收时,没必要心生傲慢,因为这个会过去的;穷困潦倒、山穷水尽时,也不必痛苦绝望,因为这个也会过去的。

- 1. 永远快乐的保险你买了吗
- 2. 什么都想要, 会累死你
- 3. 感谢无常,让我们少受折磨
- 4. 三种活法最快乐
- 5. 越执著, 失去越快
- 6. 万事从调心开始
- 7. 一切都会过去
- 8. 幸福是怎样炼成的
- 9. 莲藕是佛陀加持过的食物

#### 第四章 感恩逆境

我们来到人间,每个人都有天神保护。中阴法门等密 法中讲过:"人的身上有许多与生俱来的神,如肩神、护 神、白护神、黑护神……"

- 1. "我只希望我的事情失败"
- 2. 学会借力,甩掉逆境
- 3. 今日苦乃昨日种
- 4. 忍是世上最难的修行
- 5. "忍"要经得起考验
- 6. 八风吹不动
- 7. 相信报应,方能苦从甘来

- 8. 人有善念,天必佑之
  - 9. 智慧驶得万年船
  - 10. 不要紧, 一切随缘

#### 第五章 在说话中修禅

一个人所说的语言、身体的行为,实际上都是心灵的 外现。有什么样的心灵,就会有什么样的语言和行为。

- 1. 恶语伤人,会遭恶报
- 2. 一谎折尽平生福
- 3. 为什么你会弄巧成拙
- 4. 说话算数
- 5. 请别嘲笑有生理缺陷的人
  - 6. "说法第一"
  - 7. 多说话有好处吗
  - 8. 闭嘴
  - 9. 哪些"闲事"必须管
  - 10. "若说悦耳语,成善无罪业"

#### 第六章 父母就是菩萨

我们孝养父母的时间,每天都在递减,如果不能及时 尽孝,以后定会终身遗憾。

- 1. 母心如水,子心如石
- 2. 尽孝等不得
- 3. 孝顺并非只是给钱
- 4. 要把父母的话当菩萨语

#### 5. 对父母永远要软言柔语

#### 第七章 生老病死都有福

假如从20岁就开始修行,到了80岁时,可能会直接进入来世的快乐生活。

- 1. 生死事大, 早做准备
- 2. 学佛的老人不痴呆
- 3. 生老病死不过才一个轮回
- 4. 不要临"死"抱佛脚

#### 第八章 为什么我们的日子过得那么难

幸福的根本,并不在于你拥有了多少金钱,而在于你 减轻了多少欲望。

- 1. 世人最大的毛病,就是没有无常观
- 2. 人80%的痛苦都与金钱息息相关
- 3. 修心是一门技术
- 4. 一切苦乐都是心在作怪
- <u>5. 难得知足</u>
- 6. 财富宛若秋云飘
- 7. 钱越多, 欲望应该越少
- 8. 越攀比, 越吃亏
- 9. 耍小聪明的下场都不好
- 10. 把嫉妒心化为随喜心
- 11. 比富不如比德
- 12. 失败是如何炼成的

- 13. 浪费时间等于谋财害命
- 14. 学佛后我们能开什么神通15. 有利他之心的人福报才大
- 16. 不图回报,反而有大回报
- 17. 布施,只会让你越来越富
- <u>18. 慈善不是钱,是心</u>

附录 大欢喜——索达吉堪布开示录

后记 与智慧、慈悲、幸福同在



# 第一章 人怎么活才能不痛苦

"苦难,到底是财富还是屈辱?当你战胜了苦难,它就是你的财富;当苦难战胜了你,它就是你的困辱。"

# 1. 伟大和渺小 只有一念之隔

俗话说:"尺有所短,寸有所长。"再伟大的人也有自己的短处,再渺小的人也有自己的优点。

所以,不必拿别人的优势,来和自己的短处比。你的长处,或许是他人永远也无法比拟的!

很多人总是贪执自己的目标,达不到时就会去羡慕他人,过去叫"榜样",今天叫"偶像",觉得别人比自己完美,总想成为别人。

就像庄子的《秋水篇》中所说:一只脚的夔,非常羡慕多脚的蚿能够行走;蚿,又羡慕没有脚的蛇跑得很快;蛇,羡慕没有形体的风行得更快;风,羡慕人的目光特别快;目光,又极为羡慕心的快速,心一转念就到了。佛经中也说:"一切当中,心是最快的。"

还有一则寓言,也阐述了这个道理:

有只小老鼠,觉得自己太渺小了,特别希求 最伟大的东西。

有一次,它抬头一看,天空广阔无垠,就觉得天是最伟大的,于是对天说:"你是不是什么都不怕?我这么渺小,你能给我勇气吗?"

天告诉它:"我也有怕的,我最害怕乌云。

因为乌云能遮天蔽日,它遮住我的面容时,我什么都看不见了。"

小老鼠觉得乌云更了不起,就去找乌云:"你能遮天蔽日,应该是最伟大的。" 乌云说:"我也有怕的,我最怕狂风。好不

马云说:"我也有怕的,我最怕狂风。好不容易把天遮得密密的,大风一吹,就把我吹散了。"

小老鼠又跑去找风。风说:"我也有怕的,我最怕墙。地上有堵墙的话,我根本绕不过去,所以墙比我厉害。"

小老鼠就跑去找墙:"你连风都挡得了,你 是不是最伟大的?"

是不是取得人的: 墙说了一句令它非常惊诧的话:"我最怕的 就是老鼠。因为老鼠会在我的下面钻洞,总有一

天,我会因若干个鼠洞而轰然倒塌。" 这时候,小老鼠恍然太悟,找来找去,整个

这时候,小老鼠恍然大悟:找来找去,整个世界都找遍了,原来,最伟大的就是自己。

这则寓言说明了什么?每个人都有自己的长处,不能因为看到别人好,就觉得自己一无是处。俗话说:"尺有所短,寸有所长。"再伟大的人也有自己的短处,再渺小的人也有自己的优

点。 所以,不必拿别人的优势,来和自己的短处 比、你的长处、或许是他人永远也无法比划的!

比。你的长处,或许是他人永远也无法比拟的!

# 2. 追求错了 当然痛苦

"人的奇怪之处真是太多了:急于成长,然后又哀叹失去的童年;以健康换取金钱,不久后又用金钱恢复健康;活着时认为死离自己很远,临死前又仿佛从未活够;明明对未来焦虑不已,却又无视眼下的幸福。"

天地之间,一切都在变化,身体、财富、名 声、亲眷等皆为无常,生不带来、死不带去,唯 有自己的心才与自己生死相随。

从前,有个商人娶了四个妻子:四夫人最得丈夫宠爱,丈夫对她言听计从;三夫人是经过一番辛苦追求才得到的,所以丈夫常带在身边,甜言蜜语;二夫人与丈夫天天见面,犹如一个推心置腹的朋友;大夫人像个女仆,毫无怨言地任由使唤,但在丈夫心目中没有地位。

一天, 丈夫要远行, 问四个妻子谁愿意跟他 去。

四夫人说:"不论你怎么疼我,我都不想陪你去。"

三夫人回答:"连你最爱的四夫人都不愿去,我为什么陪你去?"

二夫人说:"我可以送你到城外,但不想陪你去那么远的地方。"

只有大夫人说:"不管你去哪里、走多远, 我都会陪着你!"

这个故事是什么意思呢?

其实,最宠爱的四夫人,代表我们的"身体"。人活着的时候,对这个身体最为重视,可是死了以后,它却没有办法跟随自己。

三夫人代表我们的"财富",不论多么辛苦积 累起来,死时都不能带走一分一厘。

二夫人代表世间的"亲友",他们最多在我们 死时哭泣,把我们的尸体掩埋。

大夫人则代表我们的"心",它和我们的关系 最密切,但也最容易被忽略,反而将精力全部投 注于身外之物上。

所以,有智者说:"人的奇怪之处真是太多了:急于成长,然后又哀叹失去的童年;以健康换取金钱,不久后又用金钱恢复健康;活着时认为死离自己很远,临死前又仿佛从未活够;明明对未来焦虑不已,却又无视眼下的幸福。"

一个人若能懂得万法无常,缘合则聚、缘灭则散,现在所拥有的一切,就会显得尤为灿烂; 对世间的名利,不会疯狂去追逐;就算遭遇到不幸,也不会感到一片绝望。

熟悉无常,接受无常,可以让我们身心开阔,遇到任何困难,都不会斤斤计较、怨天尤人。

# 3. 乐观、悲观 一念之间

面对同样的半杯水, 悲观者会伤心于杯子一半是空的, 而乐观者会满足于杯子一半是满的。

面对同样的一朵玫瑰,悲观者会哀叹花下有刺,而乐观者会赞叹刺上有花。

前不久,一位居士打电话跟我说:"堪布, 我最近一直感觉情绪低落,十分悲观,所以想换 个好点的环境,可能对调整我的情绪会有帮 助。"

听了他的话,我想起了一个故事:

一位父亲为自己的两个儿子,分别起名叫乐 观、悲观。

这两个孩子从小在同一环境中长大,却拥有两种不同的性格:乐观不论遭遇何种艰难,都活得十分快乐;悲观就算一帆风顺,也时刻心绪沉重。

父亲因给儿子起名不公,深深感到自责。为 了补偿悲观,他将乐观放在一堆牛粪中,而将悲 观放在一堆珍宝玩具中。

过了一段时间,父亲去观察他们两个。出乎 意料的是,乐观在牛粪中玩得十分开心,他告诉 父亲:"既然您让我在这里,牛粪中就一定有什 么宝贝,我正在想办法把它找出来。"

令父亲大失所望的是,可怜的悲观仍伤心地 坐在一堆珍宝中,很多玩具因为他的愤懑而被摔 坏。

父亲终于明白了:想扭转人的情绪,依靠外境是于事无补的。要从悲观转为乐观,只有调整自己的内心。

其实,整个世界,全部是我们心的显现。心态不同的话,即便是对同一事物,看法也会有天壤之别:

面对同样的半杯水,悲观者会伤心于杯子一半是空的,而乐观者会满足干杯子一半是满的。

面对同样的一朵玫瑰,悲观者会哀叹花下有刺,而乐观者会赞叹刺上有花。

可见,一个人的人生是苦是乐,并不是由外境决定的。哲学家爱默生也说:"生活的乐趣,即为于生活之本事。而不是取为于工作或地

取决于生活者本身,而不是取决于工作或地点。"

在我们的人生中,不如意事十有八九。如果 不能正视这些痛苦,一味地怨天尤人,总想改变 外境来让自己快乐,这无疑是不现实的。

所以,我们不论身处什么环境、不论遇到什么挫折,与其一味地抱怨外境,倒不如静下来调伏自心。因为,这比什么都管用!

## 4. 苦乐皆由心造

有一位皇帝,在流亡途中,偶尔尝得一种豆腐,感觉如天界甘露。流亡之后他回到皇宫,令御厨仿制,却怎么也做不出当时的美味了。

前不久,与一位十分投缘的朋友一起聊天, 从佛法到人生,从分前别后到大江南北,可谓包 罗万象、无所不谈。

不知不觉,午饭的时间到了,有人送来了面条。一看汤色,便令人垂涎欲滴,一品味道,更令人叫绝。世人说:"酒逢知己千杯少。"没想到,遇到好朋友,连面条也变得可口起来。心的力量真是不可思议。

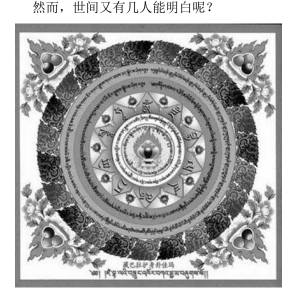
记得在我几岁时,一次,父亲带我去炉霍,途经真都小镇,在镇上一间破烂不堪的小面馆,吃了一碗面。实在是太好吃了!

如今几十年过去了,在那以后,我品尝了许 多公认的世间美味,却再也找不到那碗面的滋味 了。

其实我也清楚,一碗小镇上的面,不可能有什么与众不同的味道,一切皆由心情所致。当时也许是因为难得出门,兴致很高,或者是因为在那个年代,实在没有什么美味可尝。

记得古代有一位皇帝, 在流亡途中, 偶尔尝

得一种豆腐,感觉如天界甘露。流亡之后他回到 皇宫,令御厨仿制,却怎么也做不出当时的美 味。仅仅因为对豆腐美味的强烈贪执,便导致众 多厨师平白蒙冤、身首异处,如果那位皇帝知 道"境由心造"之理,也不至于屠杀无辜了。



黄财神藏巴拉护身卦佳玛坛城

此坛城殊胜功德之处, 可具足长寿, 袪除疾

病, 财运亨通, 与众和睦, 声名远播, 增加福报资 粮,得享世出世间一切利乐。如将其敬供于佛堂、住 宅中, 可速疾增倍生财、得财、聚财、护财, 如同供

积福报。

奉一枚世间稀有、能满足一切心愿的如意宝一般, 速

## 5. 别人的肩膀靠不住

古人说: "秀才不怕衣衫破,就怕肚里没有货。"只要有真才实学,去哪里都能闯出一片天。否则,处处依赖他人的话,"靠山山会倒,靠河河会干",到了最后,什么都是靠不住的。

一个人,如果常常依靠他人的扶持才能衣食 无忧、飞黄腾达,这种美景必然不会长久。

比如,世间的有些人,靠父母的地位而谋得一官半职。但父母不可能跟自己一辈子,终有一天会撒手西去,更何况,父母的地位也不是恒常的,怎么可能成为永久的依靠呢?

从前,有两只天鹅和一只乌龟,共同生活在一个惬意的水池里。一年夏季,久旱不雨,眼看水池即将干涸,三个伙伴愁眉不展,急得团团转。

两只天鹅商量:"我们不能在此等死,应该 飞往远方的湖泊。"乌龟听后,怒容满面,责骂 天鹅无情无义。

天鹅说:"我们有翅膀能飞,你不能飞,又有什么办法呢?"

乌龟灵机一动,说:"你俩口衔木棒各居一端,我口含木棒中间,这样就能跟你们一起飞了。"两只天鹅觉得有道理,点头同意。于是,

它们用木棒带着乌角,飞往远方的湖泊。 当它们飞到一个村庄上空时,被几个顽童看 见了, 觉得非常有趣, 便拍手大喊: "天鹅天鹅 真聪明,带着乌龟天上飞....." 此时,乌龟感到万分委屈,心想:"这个飞 行的主意,是我乌龟想出来的,怎么归功于天鹅

呢?"虽然乌龟心怀不满,却不敢张口分辩,只

好忍气吞声, 随着天鹅继续飞。 到了另一个村庄上空,它们又被一群小孩看 见, 欢蹦乱跳地追着边跳边喊, 称赞天鹅聪明。 乌龟听了, 再也按捺不住心中的不平, 不顾 一切地张口大喊:"这个聪明的主意,是我乌龟 想出来的!"

随着喊声,它飞落直下,"啪"地一声摔死在

地上。

依靠他人生存的人,就如同这只乌龟一样, 终究是要遭殃的。所以,任何人都应自立自主, 努力提高自己各方面的能力。古人说:"秀才不 怕衣衫破,就怕肚里没有货。"只要有真才实 学,去哪里都能闯出一片天。否则,处处依赖他 人的话,"靠山山会倒,靠河河会干",到了最

后,什么都是靠不住的。

# 6. "人家帮我,永志不忘; 我帮人家,莫记心上"

"人家帮我,永志不忘;我帮人家,莫记心上。" "一只脚踩扁了紫罗兰,它却把香味留在那脚跟上, 这就是宽恕。"

大乘佛教只讲报恩,不讲报怨。一般人做不 到的话,也应尽量少一点报怨,多一点报恩。

他人若对自己有恩惠,要时时想着"滴水之恩,当涌泉相报"。正如著名数学家华罗庚所说:"人家帮我,永志不忘;我帮人家,莫记心上。"而他人与我有仇怨,则应尽快忘掉,不要耿耿于怀、记恨在心。

有些心量宽广的人,对别人的伤害,不但不记恨,反而还会心生感恩。就像美国的罗斯福总统,有一次他家中失窃,被偷了许多东西。一位朋友闻讯后,忙写信安慰他。

朋友闻讯后,忙写信安慰他。 罗斯福在回信中写道:"谢谢你的来信,我 现在很好,非常感恩:第一,贼偷去的是我的东 西,而没有伤害我的生命;第二,贼只偷去我部 分东西,而不是全部;第三,最值得庆幸的是, 做贼的是他,而不是我。"

对任何一个人来说,失窃绝对是件不幸的 事,而罗斯福却找出了感恩的三条理由,实在令 人叹服。

这一点,在大乘佛教中也体现得淋漓尽致。 古代就有一个故事:

一天傍晚,有个和尚在返寺途中,突然遇上 倾盆大雨。雨势滂沱,看样子短时间内不会停, 和尚见不远处有一座庄园,就想去借宿一晚,避 避风雨。

庄园很大,守门的仆人见是个和尚敲门,问明来意后,冷冷地说:"我家老爷向来与僧道无缘,你最好另做打算。"

和尚恳求道:"雨这么大,附近又没有其他 人家,还是请你行个方便。"

仆人说:"我不能擅自做主,要进去问问老 爷的意思。"仆人入内请示,一会儿出来,说老 爷不肯答应。

和尚只好请求在屋檐下暂歇一晚,可仆人依 旧摇头拒绝。

和尚无奈,便向仆人问明了庄园老爷的名字,然后冒着大雨,全身湿透奔回了寺庙。

三年后,庄园老爷纳了个小妾,宠爱有加。 小妾想到寺庙上香祈福,老爷便陪她一起出门。 到了庙里,老爷忽然看见自己的名字被写在一块 显眼的长生禄位牌上,心中纳闷,就向一个小沙 弥打听这是怎么回事。

小沙弥说:"这是我们住持三年前写的。有

向功德给他,希望能和那位施主解冤结、添些善 缘,并让他早日离苦得乐。至于详情,我也不是 很清楚....." 庄园老爷听了这番话, 当下了然, 心中既惭 愧又不安。后来, 他便成了这座寺庙虔诚的功德

天他冒着大雨回来,说有位施主和他没有善缘, 所以为他写了这块长生禄位。住持天天诵经,回

主, 香火终年不绝。 这是一个改造"恶缘"的故事。试问,我们遇 到这种情况,会不会这样做呢?当别人不帮你、

甚至伤害你, 你还愿不愿意关心他, 用三年时间 为他念经加持呢?

所以, 在大乘佛教中, 对怨敌不但不能报

怨,还要想办法施恩干他。

正如安德鲁·马修斯所说:"一只脚踩扁了紫

罗兰,它却把香味留在那脚跟上,这就是宽 恕。"



# 7. 不能战胜苦难 它就是你的屈辱

"苦难,到底是财富还是屈辱?当你战胜了苦难,它就是你的财富;当苦难战胜了你,它就是你的屈辱。"

有些人觉得,苦难是安乐的障碍,因而不愿意接受它。这是一种肤浅的看法。实际上,对将 苦难转为动力的人来讲,苦难会显露出功德和利 益的一面。

读过《本生传》的人都知道,佛陀当初萌生 出家之念,正是因为四门出游见到老、病、死的 痛苦,而顿然生起求解脱之心。莲花色比丘尼也 因频频受苦,出家后一心修道,终证阿罗汉果。

这样的例子还有很多,高僧大德无一不是经 历了难忍的磨难,方才获得大成就。

英国前首相丘吉尔,一次在成功实业家的聚会上,听到有位富翁诉说童年的苦难经历,并讲道:"苦难,到底是财富还是屈辱?当你战胜了苦难,它就是你的财富;当苦难战胜了你,它就是你的屈辱。"

这句话虽然很简短,却深深打动了丘吉尔。 依靠这种精神的鼓舞,他最终成为英国政界的首 脑。 人生需要一些苦难,才能激发自己抵御逆境的潜力。对坚强的人来讲,苦难可以转为前进的动力,可以成为成功的助缘。否则,没有丝毫苦难、整天放逸无度的话,这种人生就像大海上没有载货的"空船",往往一场突如其来的"狂风巨



浪", 便会轻易把它打翻。

# 8. "若欲长久利己者 暂时利他乃窍诀"

用宽恕自己的心来宽恕别人,就没有交不到的朋友; 用责备别人的心来责备自己,如此则会少有过失。

许多人都想保护自己,不愿遭受点滴痛苦。 但假如真想饶益自己,最好的办法就是去爱护他 人。

上师如意宝说过:"若欲长久利己者,暂时 利他乃窍诀。"

古时候有个楚庄王,一次在作战中大获全胜。为了庆功,楚庄王大宴群臣,还专门让王妃为每一位有功将士敬酒。到了晚上仍未尽兴,于是楚庄王命人点烛夜宴。

忽然,一阵疾风吹过,宴席上的蜡烛都被吹熄了。趁漆黑一片,有个将军仗着酒兴想轻薄王妃。王妃拼命挣脱,顺势扯下了他的帽缨,然后到楚庄王面前告状,让国王查看谁没有帽缨,以找出刚才无礼之人。

那位将军见此情景,酒一下子全醒了,心惊 胆战地等待处罚。

出人意料的是, 楚庄王听完王妃的诉说, 却 大声宣布: "寡人今日设宴让大家欢聚,诸位务

怪。请大家全部去掉帽缨,尽兴饮酒。"并传命 重新熄灭蜡烛,等众臣都把帽缨取下来后,才点 上蜡烛。君臣尽兴而散。

必要尽欢而散。酒后失态也是人之常情,不足为

后来, 楚国与别国发生争战, 楚庄王带兵迎 战时被敌军围困, 眼看就要被生擒活捉。正在这 千钧一发之际,有名大将奋不顾身地冲入敌营过 关斩将, 勇猛地将楚庄王救了出来。

楚庄王对他特别感激,一问之下,得知此人

就是当日那位没有帽缨的将军。

楚庄王一时的忍让宽容, 无形中却救了自己

一命。可见, 善待别人, 就是善待自己。 《格言联璧》中也说:"以恕己之心恕人, 则全交;以责人之心责己,则寡过。"意即用宽

恕自己的心来宽恕别人,就没有交不到的朋友: 用责备别人的心来责备自己, 如此则会少有过 失。

然而,现在很多人不是这样,他们是"宽"于 律己、"严"以待人,有错误的必定是别人,应善 待的必定是自己。这有点颠倒啊!

## 9. 安忍的智慧

人生的旅程,不会永远是平坦宽畅、风和日丽,作为 善恶业力相杂的人,不可能不遇到一些逆境违缘。现实生 活中,许多令人后悔之事的发生,都是因为缺乏安忍的缘 故。因此,安忍的智慧对我们来讲,显得尤为重要。

曾有一位叫尽见的大臣,国王给了他500两 黄金,委派他去买最好的东西。他走了很多国 家,一直都没有买到。

后来,他遇见一个老人在街上喊:"卖智慧,卖智慧!谁要买智慧?"

大臣心想,这个东西我们国家没有,于是问道:"怎么卖?"

"500两黄金,要先付款。"

大臣交出黄金后,老人字正腔圆地说:"这可是真正的人生智慧,一共12个字,你务必要记住:缓一缓,再生气,想一想,再行动。"

大臣听后,心里直喊冤枉、后悔不迭,认为 500两黄金可惜了。

他回到家里,已是深夜。走进卧室,见妻子身旁躺着一个人,不由得气愤至极,心想:"这个水性杨花的女人,居然敢红杏出墙,背着我与人通奸!"想到这里,他气不打一处来,立即抽出宝剑向妻子刺去。

忽然,他想起了那12个字,就一边念一边仔 细察看,结果发现:在妻子身边躺着的人,竟然 是自己的母亲。原来,妻子今天生病了,母亲是 特意来照料她的。

大臣这才醒悟过来,觉得那12个字,字字珠 玑, 若不是它的提醒, 自己险些酿成大祸, 500 两黄金又岂能与妻子和母亲的性命相比!

世人发生一些大事,有时候原因非常简 单,"眼里揉不下沙子",或者意气用事,十分钟 之间就能出现可怕的后果。所以, 当我们怒不可

遏时, 千万不要在冲动的情况下, 做出任何决定 和行为。 要知道, 嗔心就像夏天的狂风暴雨, 骤然出

现时,风云变色,但过一会儿就万里无云了。故 而, 当你产生严重的嗔心时, 请停一停、缓一 缓,深吸一口气,在心里默数十个数,给自己一 个冷静的机会,这样就不会做出不理智的傻事

了。

# 佩带解脱护身咒轮

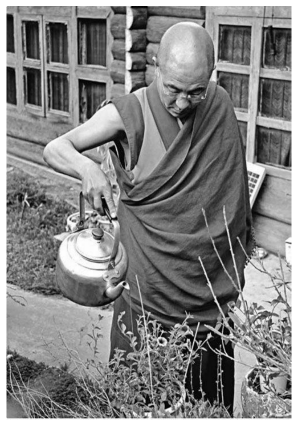


त्यामानामान्यां स्वत्तिकृति कृत्यस्यत्विक् स्वत्तित्वेतिक् सम्बद्धियस्य स्वत्तिकृतिक कृत्यस्यत्वेतिः स्वत्यस्त्रिकाः स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्तिकृतिकः

मैन्द्रपृत्वद्येषुत् देव्देव्दै मैज़्द्रे मैद्द्रपृत्रवेशवद्रैयतः

#### 佩带解脱护身咒轮

此咒轮乃藏传佛教宁玛派祖师——诺那呼图克 图亲自组合,集一切诸佛的秘密不共加持力。凡与此 碰触之有缘众生,皆能获得大利益。消灾免难遇难呈 祥,其应验之例数不胜数。不限信仰。



如果能利益众生,哪怕只有一个人,想办法让他生起 一颗善心,我们千百万劫做他的仆人也可以。

### 10. 做人别学"一根筋"

在生活中,有些人懂得变通,会根据不同的事情,采取不同的对策;有些人则恰恰相反,做事"一根筋",不管什么事都用同种思维对待,以致很多事情弄巧成拙。

从前,有个金匠和木匠一起赶路,行至旷野,遭遇劫匪。木匠的衣服被剥去,金匠立即逃跑,藏在草丛里。

木匠曾在衣服的领子里,藏了一枚金币。他 对劫匪说:"这衣服有一枚金币,我想把它要回 来。"

劫匪反问:"金币在何处?"

木匠解开衣领,拿金币给他们看,并郑重其 事地说:"这是真金的,若不相信,你可以到那 边草丛里找我的伙伴鉴别,他是位好金匠。"

劫匪找到金匠,不由分说,将他的衣服、行 本中检查了

李也抢走了。

这个木匠就是个不知变通的人,不仅自己蒙受损失,还殃及自己的同伴。"一根筋"的坏处还不止如此,有时候更过分的话,还会酿成大祸:

很久以前,有父子二人相依为命,儿子又笨 又憨且"一根筋"。

一天,父亲对儿子说:"今天我的仇家会上门来闹事。不管什么样的东西,只要伤害我,你

就用斧子把他砍死。"

于是,那宝贝儿子将斧子磨得又快又亮,专 心等待仇家的到来。

可是等了很长时间,都没有见到一个伤害父 亲的仇人。儿子有点着急了,左瞧瞧、右看看, 不知如何是好。

突然,他看见一只虱子叮在父亲的背上吸血,便立即举起斧头向虱子砍去。不知虱子被砍死了没有,他的父亲却因此丧了命。

面对一些复杂的人或事,假如不思变通、太过愚钝,往往不会有好结果。就好比一支锋利无比的箭,若不经思考就直接射出,瞄准的目标若是人,必定使别人轻则受伤,重则丧命; 瞄准的若是坚硬之物,如石头、山崖、铁门等,最终只能折断,伤害的是自己。



## 11. 易嗔之人 就连亲人都厌恶他

一个人纵有万贯家财、乐善好施,但若易嗔的话,连亲人都不愿依附他,更何况是其他人?因为嗔恼者如毒蛇,不时就会伤害别人,有谁愿与毒蛇生活在一起呢!

嗔恨,是对不喜欢的人、事、物,产生的一种排斥、厌恶。嗔恨可大可小,小到抱怨、指责;中到愤怒、谩骂;大到杀心、毁灭心。有嗔恨心的人,会有什么后果呢?

他的一切安乐都会被摧毁无余,并常处于"喜乐亦难生,烦躁不成眠"的状态中。《本师传》也讲过:生嗔心的人,脸一刹那就变得非常丑陋,纵然外表装饰了最好的饰物,也显不出丝毫庄严;即使卧于最舒适的宝床上,也睡不安宁,辗转反侧如处荆棘之中……

经常有嗔恚情绪的人,大都会产生高血压、心脏病、胃病、失眠症、精神分裂症等疾病。不管他的财有多少、位有多高,就算经常给下属施以恩惠,但如果经常大发脾气,伤害下属的身心,最后下属也不会领情,甚至还会生起加害之心。

历史上和我们的身边,就有许许多多这类事件:一些大人物往往因不能克制自己的嗔怒,导

致下属的反叛,给自己带来杀身之祸。所以,内 心若不断除嗔恚烦恼,哪怕布施再多的东西,也 不能摄受他人,成办自己的事业。

当然,嗔恨情绪一旦生起,不能硬压下去,而要想方设法化解掉。否则,这股嗔恨只要还在,就会像火山一样不断蓄积可怕的能量,越是强忍,累积的能量越多,总有一天会爆发。下面讲一个历史故事,说明怎样以智慧化解自己的嗔心:

中国历史上极有福报的大臣,是唐朝的郭子仪,他是辅助四代国君的元老,一直屹立不倒。

当时战乱纷飞,郭子仪的对手把他的祖坟给 挖了。郭子仪听后大哭,但并没有报复,也没有 生嗔恨之心。

他说了这么一番话:"天下因战乱死亡的人 太多了,因为仇恨,家里祖坟被刨的也不计其 数。我也是领军打仗的将军,手下有多少士兵挖

数。我也是领军打仗的将军,手下有多少士兵挖了别人家的祖坟呢?现在轮到我了,也算我郭子仪不孝父母、罪孽深重!" 郭子仪的第一反应,就是把对手的错误普遍

郭子仪的第一反应,就是把对手的错误普遍 化:刨祖坟是因为乱世中的仇恨。第二反应是反 观自己:我的军队就没有刨过人家的祖坟吗?第 三反应:是我郭子仪之罪,不应嗔怪他人。所 以,郭子仪的大福报也不是白来的,是自己修来 的。面对祖坟被挖都能不起嗔心,真是已得安忍 三昧。 我们在日常生活中, 遇到令自己愤怒的事

情, 也不妨修习以下四观:

第一观:这世上没有绝对的恶人,之所 以"恶", 只是因为他被业风所吹, 身不由己, 故 我们要有容人之量。

第二观:人生如同一场梦,我们不应该太执

著,否则会引生无量痛苦。

第三观: 众生本来是佛, 让我发怒的不是 他, 而是他的烦恼。若起了嗔恨心, 就等于对他 的烦恼发脾气, 这是愚痴的行为。

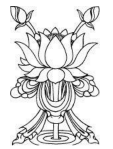
第四观:倘若事情还可以补救,就没有必要 生气:倘若事情已无法挽回,那生气又有什么用

呢?

当嗔恨心生起时,要学会这样观照自心。很 多时候,事情刚发生时,我们并不是太生气,但

因为没能及时制止,才使得怒火不断蔓延、扩 散。实际上,有时候我们的嗔恨心,正是自己在 煽风点火。

所以, 面对逆境或伤害时, 每个人应运用智 慧调伏自心,不要任由嗔恨心壮大。否则,它就 会如同星星之火,终将烧尽一切功德之林。



## 12. 欲除痛苦 多念观音心咒

如果心诚,即使念得不对,也能与观音菩萨感应道 交;如果心不诚,杂有懊悔、怀疑等分别念,就算念得字 字正确,也无法与之真实相应。

对我个人而言,从小就对观音菩萨有非常深厚的感情,也有极其强烈的信心。原因当然有多种,一方面是我出生在佛教家庭,小时候就对佛教有不共的信心;另一方面,我们藏地可以说家家户户都持诵观音心咒。

有时候回忆自己的童年,尽管没有现在的物质条件,住的也不是高楼大厦,但每个人的心是很纯洁的。由于在那种氛围中长大,所以我小时候放牦牛时,每天都拿着念珠念观音心咒。念了多少现在也记不清了,几百万遍肯定是有。

在我们那里,观音心咒是人人都离不开的咒语。而且,家家户户对观音心咒非常熟悉,比较明白它的功德;即使有些人不太清楚,也是每天都在坚持念,而且念的数字相当惊人。像我父母那一代的老年人,基本上每个人都是1亿遍以上,3亿遍、6亿遍、7亿遍……这样的现象比比皆是。

观音心咒为什么如此重要呢? 无垢光尊者在

《如意宝藏论》的"闻法品"中,专门提到了一部经——《佛说大乘庄严宝王经》(汉文中有宋朝天息灾的译本),主要就讲了观音心咒及名号的功德。

无垢光尊者说:"这部经的功德非常大,犹如烈火,能烧尽我们无始以来的罪障;犹如清水,能洗净我们的业障垢染;犹如狂风,能摧毁我们身口意的一切障碍....."

观音心咒的发音,是"嗡玛尼贝美吽";也可以在后面加个观音菩萨的种子字"舍",即"嗡玛尼贝美吽舍"。

只要心诚,对观音菩萨有信心,发音不一定要统一。东北人、闽南人念时,发音肯定不相同,拉萨和四川的藏语发音也有很大差别。但只要自己有信心,功德应该没什么两样,甚至有时候念错了也有功德。

从前,有位老和尚在行脚途中,见到一座山上发红光,知道那里必定有修行人,于是上山一探究竟,发现了一位老婆婆。

老婆婆告诉他,自己每天都念嗡玛尼贝 美"牛",数十年如一日。

老和尚慈悲地说:"你念错了,应该是嗡玛尼贝美'吽'才对。"老婆婆一听,特别伤心,觉得几十年的修行全报废了,心里特别懊丧,马上更正了过来。

老和尚告别后到了山下, 向山上一望, 原来 的红光已经没有了。他赶紧回去告诉老婆 婆:"我刚刚是开玩笑的,你念的嗡玛尼贝

美'牛'没有错。" 老婆婆顿时展露出笑容,又改回她原来的念

法, 山上再度现出了红光。 可见,"心诚则灵",如果心诚,即使念得不

对, 也能与观音菩萨感应道交: 如果心不诚, 杂 有懊悔、怀疑等分别念,就算念得字字正确,也

无法与之真实相应。

### 13. 消除痛苦的六大法

藏传佛教中有个实修法,可以消除我们日常生活中的 痛苦,让我们保持心情愉快。

方法很简单: 首先双目直视虚空,不执著一切而自然放松,心胸尽量放大,在这样的境界中坦然安住。然后念诵"达雅他 嗡 措姆迷勒那 德卡踏母索哈",这个咒语念7遍、108遍都可以。如此观修,有助于我们天天好心情,人际关系趋于改善,许多不顺迎刃而解。

痛苦,是每个人都不陌生的字眼。

印度伟大学者圣天论师,将人类的痛苦归摄 为两种:身苦与意苦。如颂云:"胜者为意苦, 劣者从身生,即由此二苦,日日坏世间。"意思 是说,上等人的痛苦,是心理上的苦受,比如工 作压力、竞争忧虑、"高处不胜寒"的辛酸等;小 人物的痛苦,则是身体上的苦受,比如缺衣少 食、超强度劳动等。这两种痛苦,恒时不断地损 恼着芸芸众生。

人生本来就多苦,但很多人不明白这一点,遇到一点挫折就怨天尤人:"老天太不公平了!为什么我这么倒霉,所有的不幸全落到了我的头上?"却不知轮回的本性即是如此。

那么,我们在遇到痛苦时,应当如何面对呢?佛教中讲了很多方法,通过这些,消除痛苦轻而易举。即使有些习气根深蒂固,无法一下子

完全断除,但只要持之以恒经常串习,痛苦也迟 早会离你而去。

第一、利益众生, 断除自利。

当你特别痛苦时,首先要认识到痛苦的来源 是我执,也就是自私自利的这颗心。若想断除一 切痛苦,就要先斩断它的来源;而要斩断它的来 源,理应学习一些佛教经论,以大乘的无我精神 改变自私自利的心态。

有些人以前有很多烦恼、痛苦,但后来学了大乘佛法,经常做些有利于众生的事,比如做慈善、当义工,原来的痛苦不知不觉就消失了。所以,断除痛苦的方法,就是要利益众生。假如你有大乘的慈悲心、菩提心,那是再好不过了,但即使没有,至少也应培养仁爱的传统道德。

第二、苦乐皆转为道用。

佛教中还有一种方法,可以将痛苦转为道用。也就是说,这个事情本身是一种痛苦,但只要你念头一转,就可以不把它当做痛苦,而把它利用起来。

这方面的道理,在无著菩萨的《快乐之歌》 中讲得淋漓尽致。比如,此论告诉我们:

有病是一种快乐,依此可消除往昔的很多业障,没病也是一种快乐,用健康的身体可以多做善事。

有钱是一种快乐,用它能上供下施,积累资

粮;没钱也是一种快乐,可以断除自己对财物的 耽著。

有些出家人对钱没什么贪执,自然就有很多钱了,这时你也不必太烦恼:"有钱了,我该怎么办啊!"佛陀在《毗奈耶经》中讲过,倘若你前世福报很大,今生不需要勤作就腰缠万贯,就算是一个出家人,所住的房屋价值五百金钱,也是允许的;所穿的衣服价值一亿金钱,也是可以的。所以,无论发生什么,我们都应该快乐。

其实,一个人若想获得成功,经历痛苦也是必需的。真正有智慧的人,根本不会畏惧痛苦,反而会将生活中的每一次磨难,都转化成通往解脱的基石。

曾有一个故事,就讲了这个道理:

从前,一个农民的驴子掉到了枯井里。农民在井口急得团团转,就是没办法把它救出来。最后农民断然决定:这驴子已经老了,这口枯井也该填起来了,不值得花太大精力去救驴子。于是就把所有邻居都请来,开始往井里填土。

驴子很快意识到发生了什么事,起初,它在 井里恐慌地大声哀叫。不一会儿,它居然安静下 来了。农民忍不住朝井下一看,眼前的情景让他 震惊:每一铲砸到驴子背上的土,它都迅速地抖 落下来,然后狠狠地用脚踩紧。就这样,没过多 久,驴子竟然把自己升到了井口,在众人惊讶的 目光中,纵身跳出来,快步跑开了.....

实际上,生活也是如此。纵然许多痛苦如尘 土般降临到我们身上,我们也应将它统统抖落在 地,重重地踩在脚下,而不要被这些痛苦掩埋。 若能这样,到了最后,我们定会像驴子逃离枯井 一样,从轮回的苦海中彻底脱身。

第三、修持自他交换。

观修自他交换,对消除痛苦也很有帮助。比如,当你重病在床、名声受损、穷困潦倒时,可以发愿:"世间上也有许多跟我一样的受苦者,

愿他们的痛苦成熟于我身,由我代受,他们全部 离苦得乐。"

然后当自己向外呼气时,观想自己的一切安 乐,变成白气施给众生;当向内吸气时,观想他 们一切痛苦,变成黑气融入自己。

这是除苦的最佳方法。当我们在遭受痛苦时,若能经常这样观修,所受的痛苦就有了价值,对自我的爱执也会日益减少。

第四、修持安忍。

安忍,就是世人所说的坚强,有了它,面对 痛苦便不会轻易屈服。

我曾翻阅过一些有影响的人物传记,发现许 多人之所以成功,是因为内心极其坚强,就算面 对难忍的逆境,也能迎难而上、从不言退;而有 些人之所以失败,是因为内心十分脆弱、不堪一 击,即便是微不足道的挫折,也能让他终生一蹶 不振。

像美国总统林肯,终其一生都在面对挫败: 八次竞选、八次落败,两次经商、两次失败,甚 至还精神崩溃过一次。好多次他都可以放弃了,

但他并没有这样做。也正因为这种坚强,他才成 为美国历史上最伟大的总统之一。

所以,成败的关键在哪里?就在自己的心力强大与否。苏东坡也说过:"古之立大事者,不唯有超世之才,亦必有坚忍不拔之志。"

唯有超世之才,亦必有坚忍不拔之志。" 第五、麦彭仁波切的"心情愉快法"。

藏传佛教中还有个实修法,可以消除我们日 常生活中的痛苦,让我们保持心情愉快。

方法很简单:首先双目直视虚空,不执著一切而自然放松,心胸尽量放大,在这样的境界中 坦然安住。然后达诵"达雅他、嗡、措姆迷勒"

当然,以上所讲的几种方法,你们不一定要全部都用,毕竟每个人的根基不同,选择适合自己的就可以。就像生了病以后,有些人吃中药能好,有些人用按摩也行,有些人还可以打针,但不管选择哪一种,目的都是为了断除痛苦。

### 14. 藏地幸福密码

凡是来过藏地的人,就会发现这里不管男女老少,无论出家、在家,几乎人人手中都拿有念珠。念珠对他们而言,不是戴在身上的一种摆设,或是消灾避邪的护身符,而是专门为念咒计数的工具。很多藏族人一生中精进念咒,数量甚至超过十亿以上。

有些人不明白念咒有什么作用。其实,从究竟而言,佛菩萨的心咒与佛菩萨无二无别,观音心咒就是真正的观音菩萨,文殊心咒就是真正的文殊菩萨,通过持诵这些心咒,可以与佛菩萨心心相印。著名大德麦彭仁波切在《大幻化网》中也说:"胜义中,一切法皆为离戏大空性,没有任何分别;但在名言清净显现中,咒语与本尊于所化者前,皆是智慧之幻变,了知彼二无有差别,则应将密咒受持为圣尊。"

对原因的 这种境界比较高深,如果无法理解,每位佛菩萨因往昔发了不同的大愿,所以,持诵他们各自的咒语,也会带来不同的加持力。比如,文殊菩萨是三世诸佛的智慧本尊,若持念文殊心咒,比念其他咒语更容易开智慧;观音菩萨是三世诸佛的慈悲本尊,若想增上慈悲心,念观音心咒的作用会立竿见影……诸如此类依靠持咒,不但可圆满出世间的解脱功德,还可以带来发财、长寿、健康等世间利益。 对此,有些固执的人也许不承认:"太愚痴了,不可能吧!"但实际上,密咒的加持力,你是可以亲身感受到的,用教证、理证来说明,也完全可以成立。现在许多人常陷入一种误区:科学无法解释的东西,就认为不科学,包括密咒加

其实,"科学"的定义,是"暂时可被知而还没有被推翻的知识",所以科学不一定就是真理。假如一味地用科学衡量一切,此举本身也是种迷信。因此,我们对不了知的事物,应该有一种理性的态度,不要轻易接受一切,也不要轻易否定一切。

持、前世后世、因果轮回

还有些人,对佛法不太了解,口口声声说不能学密宗,因为里面有太多密咒。但实际上,汉地寺院每天的早晚课诵里,都会念楞严咒、往生咒、大悲咒、十小咒等;许多人经常念的《心经》,最后也有一句密咒,被称为"是无上咒,是无等等咒"。假如密咒都应视如洪水猛兽,那这又该如何解释呢? 其实,在汉地的很多佛经中,都提到了密咒

所实,在汉地的很多佛经中,都旋到了密九的殊胜性。如《楞严经》云:"若不持咒,而坐道场,令其身心,远诸魔事,无有是处。"意思是,在修行的过程中,假如不持诵密咒,祈祷佛菩萨加持,单单依靠自己的力量,就想让身心远离一切魔障,是根本不可能的事。《金光明经》

的佛经中随处可见。例如,《佛说大乘庄严宝王经》中,佛陀就对除盖障菩萨,详述了观音心咒"嗡玛尼贝美吽"的来历和殊胜功德。 当然,佛陀所讲的任何一个道理,并不是让我们盲目地接收,而是要尝试去证明这些是否正确。这方面,在佛教的中观、因明等中,有一系列的观察方法及逻辑推理。所以,对于事物的真

相, 佛陀是要我们知道, 而不只是相信。

中也说:"十地菩萨,尚以咒护持,何况凡夫?" 而且,密咒也并非藏地的"特产",它在汉地

### 15. 离苦得乐的幸福咒语

我确信,一个人不管内心有何所求,只要一心一意祈祷佛,必会带来与自己根基和业缘相应的利益。甚至仅仅称一声"南无佛",对今生今世也有不可估量的意义!

#### 释迦牟尼佛:

若想缓解生活、工作的压力,最简单、最实用的禅修方法是:先专注盯着释迦牟尼佛像,看一会儿闭目想;想不起来了,再看一会儿,再闭目想……如此不断训练,直至想得非常清晰。如果想打坐修禅定,这也是最有加持力的方法。

### 长寿佛:

若想增长自己或他人的寿命,避免夭折或意外身亡,可一心一意地祈祷长寿佛,专注持念长寿佛心咒"嗡 玛 Ra 呢则万德耶索哈"。

#### 金刚萨埵:

过去有意或无意中造下的一切罪业,若生起后悔之心,一边念金刚萨埵心咒"嗡班匝萨埵吽",一边想着金刚萨埵佛尊降下甘露,洗尽自己的罪业,诸罪可逐渐灭尽无余。

#### 药师佛:

虔诚、专注地祈祷药师佛,持念"南无药师 琉璃光如来",能灭除一切疾病,消灾延寿,也 可令容貌更加庄严。

### 阿弥陀佛:

临终时,若一心一意持念"南无阿弥陀佛", 在脑海中想着阿弥陀佛的庄严身相,同时,周围 的人也为其念此佛号,可消除死时的痛苦、恐 惧,身心得到安乐。有缘者命终后往生极乐世 界。

#### 莲花生大士:

若虔诚祈祷莲花生大士,一心念诵莲师心 咒"嗡啊吽 班匝格热班玛色德吽",可化解一切 不祥,如本命年、争斗、恶兆、疾病、横祸等, 修行无有任何障碍,迅速成就所愿。

#### 度母:

若虔诚祈祷度母,一心专念度母心咒"嗡 达热 德达热 德热索哈",能止息恶咒、自 杀、疾病等损害,免除一切烦恼,消除心中恐 惧,获得钱财、势力、名声等世间力量。当今之 世,修此法之成效最为迅速。

#### 地藏菩萨:

若想所求如愿以偿,善根增长,福报、财富

圆满,或者超度已故亡人,可一心专念"南无地藏菩萨",祈祷地藏菩萨加持。

#### 文殊菩萨:

若想开启内心的智慧,明辨所做之事如何取舍,可一心专念文殊心咒"嗡阿 Ra 巴匝那德"。尤其是孩子在读书时,常念文殊心咒,对学业大有助益。

#### 观世音菩萨:

无论遇到任何危险、急难,一心专念"南无 观世音菩萨",可逢凶化吉、遇难成祥。

### 大鹏金翅鸟:

佛菩萨为利益众生而化现为大鹏形象。若一 心祈祷大鹏,能获得无碍的威力,消除非人、鬼 魔带来的各种危害,对癫疯、昏厥等药物难以治 疗的疾患,有与众不同的功效。

以上内容,只是沧海一粟。其实每一个心咒或圣号,都有无量无边的功德,写几本书也写不完。但为了方便大家选择,我特将这些佛菩萨最拿手的"特长"介绍了一下,你们可根据自己不同的需要,寻找适合自己的方法。

在念佛菩萨的心咒或圣号时,看着、想着佛菩萨的庄严身相非常重要,以此更容易摄住我们

长无量福德。如《华严经》中说:"若得见于佛,舍离一切障,长养无尽福,成就菩提道。"甚至以嗔恨或蔑视的眼光看佛像,也会因为与佛结缘,对来世有无量的利益,那以信心、恭敬心、欢喜心注视着佛像,就更不用说了。如果将佛像放在清净的高处,经常诚心地礼拜、供养、祈祷,并按照佛教中的这些方法修行,久而久之,不但可息灭烦恼、缓解压力、解脱痛苦,还能令相貌庄严、声音悦耳、具足财富等,有各种无形的加持力。我确信,一个人不管内心有何所求,只要一

心一意祈祷佛,必会带来与自己根基和业缘相应的利益。甚至仅仅称一声"南无佛",对今生来世

也有不可估量的意义!

的散乱心,与佛菩萨的加持相应。其实,看到佛 像的功德不可思议,可令我们远离一切障碍,增



### 第二章 佛是这样为人处事的

不责备别人的小错,不揭发别人的隐私,不惦念以前的嫌隙,这 三者不仅可以培养德行,还能让自 己远离祸害。

## 1. 有一种感动叫守口如瓶

懂得尊重别人的人,终将赢得别人的尊重。无论何时,保守秘密的人都能受到重用,也能赢得他人的信任。

生活中,我们不仅要保守自己的秘密,也要 尊重他人的秘密。

有些人心性不稳定,受人盛情款待时,常会把心里话倾吐殆尽。特别是酒醉饭饱之后,最易吐真言:"咱们朋友一场,以你我多年的交情,今天我什么都没保留,全跟你说了,你千万不要跟别人说!"

俗话说:"秘密若从口里出来,就已出了大门了,以后会遍于全世界。"所以,过了两三天后,这个朋友又在别人面前,上演了同一出戏……如此不能保守秘密,只会令信任自己的人彻底失望。因此,我们对于别人的秘密,务必要守口如瓶。

曾有一个人去某跨国企业应聘,来求职的人 很多。而试一轮之后,进入笔试环节。

这些题对他来说都不难,他快速写着,却被 最后一题难住了。题目是这样的:"请写下你之 前所任职公司的秘密,越多越好。"

他看看周围,发现其他的人都在奋笔疾书。 他想了想,拿着试卷走到考官面前说:"对不 起,这道题我不能答,即使是我的前公司,我也有义务保守秘密。"

说完,他就离开了考场。

第二天,他收到这个企业的录用通知书,老板在通知书的末尾写道:"有良好的职业操守,懂得保守秘密的人,正是我们需要的。"

可见,懂得尊重别人的人,终将赢得别人的 尊重。无论何时,保守秘密的人都能受到重用, 也能赢得他人的信任。

另外,有些事情即使不是秘密,但为了自己 和他人,也还是应当尽量保密:

- 一、"隐秘自己之功德"。自己纵然具有很多功德,也不能在别人面前夸夸其谈,炫耀自己如何了不起。倘若自己宣说自己的功德,多半是我慢的一种显现,别人不一定对你生信心,反而会有各种各样的想法。
- 二、"隐秘他人之过失"。我们有时看不惯别人,是因为自身修行不够。其实,别人说我们的过失,我们可能闷闷不乐,当面说了不高兴,背后说了也不高兴,两三天都不想吃饭。那么推己及人,自己又为何爱说别人的过失呢?
- 三、"隐秘未来之计划"。计划还没有实现之前,就四处宣扬的话,很容易遇到违缘,半途夭折。世间一切本是无常,所以,做事若没有十拿九稳的把握,最好先不要到处说。

这些教言是古大德的殊胜窍诀,文字看似简单,意义却相当甚深,望大家能牢记于心!

### 2. 不求以心换心 但求将心比心

众生避苦求乐之心皆同,所以,明白这个道理以后,希望每个人在为人处事时,不求以心换心,但求将心比心。

你想怎么样对待别人,就应先换位思考,看自己能不能接受。如果自己不愿接受,那就立即停止,不论语言还是行为,都不要强加于人。

从前,子贡问孔子:"一生中若奉行一个 法,该是什么?"

私,该是什么: 孔子便传授一个"恕"字,告诉他:"己所不欲,勿施干人。"

如此推己及人,在佛教中也推崇备至,如《入行论》云:"自与他双方,恶苦既相同,自他何差殊?何故唯自护?"所以,自己不愿接受的痛苦,千万不要加在别人身上,因为别人也照样不愿意。

佛教中有一个众所周知的故事:鬼子母有一 千个儿子,她最疼爱小儿子。

十个几于,她最疼爱小几于。 鬼子母爱吃小孩肉,常到人间抓小孩,活生生地当食物吃。人们受不了这种痛苦,纷纷向佛 陀求救。佛陀于是通过神变,将鬼子母的小儿子 捉来,扣在自己的钵里。

鬼子母回来发现小儿子失踪了,特别着急, 不吃、不喝、不睡,上天入地到处找,整整找了 七天, 也没有找到。后来, 她听说佛陀无所不

知,就到佛陀那里去哭诉。 佛陀说:"你有一千个儿子,才丢了一个就 这样难讨。别的百姓只有两三个孩子, 甚至是独

生子, 却被你吃掉了。你想想人家的心情, 是不 是比你更痛苦?"

听到这番话,鬼子母当下醒悟,在佛陀面前 忏悔道:"我错了,只要能让我找到小儿子,我 再也不吃别人的孩子了。"佛陀便把她的小儿子 从钵里放出来,还给了她。

这种换位思考,在国际上也非常重视。以前

国际上开了几个会议,最终达成共识认为:不管 是任何国家、任何民族、任何宗教,人与人之间 最容易接受的,就是"推己及人"的理念。 众生避苦求乐之心皆同, 所以, 明白这个道 理以后,希望每个人在为人处事时,不求以心换 心, 但求将心比心。

### 3. 对朋友要 知恩、念恩、报恩

一个人是否可交,判断起来也不是特别困难。只要能够知恩报恩,这个人就值得交往、亲近。

具足智慧、人格高尚的人,对于他人的恩情,会永远铭刻于心,时时提醒自己。没有能力时,苦于无法回报;一旦时机成熟,便会立即"滴水之恩,涌泉相报"。

而人格低劣的人,与此恰恰相反。他们受别 人恩泽,非但不知恩,反以为是自己的福报,根 本谈不上将来报恩;甚至有时候还恩将仇报,对 恩人加以诽谤诋毁,尽显内心恶劣的本性。

从前有父子二人,父亲具足智慧,精研佛学,去世前留给儿子一份遗嘱:"辅助明主而远弃昏君,聘娶贤妻而勿娶劣女,结交善友而舍弃劣友。"

但儿子年少气盛,想验证父亲所说的是否在理,于是故意侍奉一位昏君,娶一位劣妻,结交了一位善友。

一天,他陪国王进山游玩,晚上两人住在一个山洞里。深夜时,一头猛虎闯进洞来,眼看就要吃掉国王。在这千钧一发之际,他挺身而出,

举剑杀死猛虎,救了国王。

事后,他对国王说:"我今天救了你的命,往后可要报答我啊!"国王虎口脱险,高兴至极,连连点头答应。

后来,国王一直没有酬谢他,似乎早已忘记了诺言。他非常气恼,于是将国王最宠爱的一只 孔雀偷来杀死,和妻子一起分享了孔雀肉,又将 经过告诉了善友。

国王丢失了孔雀,非常着急,悬赏追寻孔雀的下落:若是男人,就赏给半国的财产;若是女人,则封为王妃。他的好友忠义善良,未去告发。他的妻子却见利忘义,为做王妃而向国王告密。

国王立即将他抓获,并要治罪。他对国王说:"孔雀虽然是我杀的,但看在我救过你一命的面上,请饶恕我吧!"

的面上,请饶恕我吧!"
国王冷笑道:"我眷属众多,哪能一一报

恩?你杀了我的孔雀,今天必死无疑!"

正在紧要关头,好友献出孔雀说:"国王息怒,孔雀在此。"原来,好友提前入山捕获了一只孔雀,与国王那只极为相似。国王得到孔雀,就不再计较了。

经过这场风波,他又做了相反的试验:辅助明君,娶一贤妻,交一恶友。

这天,他和国王骑马去郊游。国王的马受惊

狂奔不已,致使他俩迷了路。饥渴难忍之时,他将身上带的两个油柑果,分给国王食用。国王欢喜承诺:"我一定要报答你的恩德。"后来,他们寻到归路,顺利返回王宫。

为了考验国王,他故意把国王最宠爱的小王子骗回家,将衣服脱下交给恶友,告知:"我已将小王子杀死。"然后让妻子看护好王子。

国王痛失爱子,在全国张贴布告,重赏知道王子下落的人。恶友闻讯,立即将他出卖。

国王半信半疑,传他来问话。他面不改色,

坦然承认了,并请求国王饶恕。

国王哀叹:"可怜我子命薄,就算现在把你 杀死,也于事无补。且恕你无罪,也算对你报恩 吧!"如此这般,他深深感悟到国王确实是位知 恩报恩的有德贤君,于是将事实和盘托出,同时 让妻子把王子送还国王。

两种截然相反的人生经历,令他感触颇深:"父亲的忠告是多么正确啊!"

一个人是否可交,判断起来也不是特别困难。只要能够知恩报恩,这个人就值得交往、亲

当然,我们这样要求别人,更应当如此要求 自己。不管是什么样的恩德,哪怕再小,我们也 要尽力报答。即使暂时没有能力,也应时时知 恩、念恩,心存感恩。



# 4. 见别人短处 请勿轻易揭露

不责备别人的小错,不揭发别人的隐私,不惦念以前的嫌隙,这三者不仅可以培养德行,还能让自己远离祸 害。

俗话说得好:"人非圣贤,孰能无过?"一点过失都没有的人,世间上是找不到的。对于别人的缺点,就算有些地方看不惯,也不要随便说出去。尤其是别人的隐私,千万不要到处散播。

去。尤其是别人的隐私,十万不要到处散播。 《格言联璧》云:"静坐常思己过,闲谈莫 论人非。"弘一大师也曾说:"吾每日思己之过都 来不及,哪里还有时间批评他人是非?"

可现在有些人不是这样,他们特别喜欢说是 道非,稍微看到一点、听到一点,就赶紧添枝加 叶地传播。甚至骂人的时候,故意揭露一些隐 私,把别人伤得体无完肤。这是非常不厚道的行 为。

古人言: "骂人不揭短。"不管在什么情况下,人都要学会留口德,管好自己的舌头。

从前,一个主人对仆人说:"你到市场去给 我买最好的东西。"

仆人去了,带回来一个舌头。

主人又对仆人说:"你到市场去给我买最坏

的东西。"

仆人去了, 又带回来一个舌头。

主人问他为什么两次都买舌头。仆人回答说:"舌头是善恶之源。当它好的时候,没有比它再好的了;当它坏的时候,没有比它更坏的了。"

当然,语言的善恶关键在于心,心里怎么想的,口中才会怎么说。所以,要想管住舌头,首 先应培养自己的德行。

《菜根谭》云:"不责人小过,不发人隐私,不念人旧恶,三者可以养德,亦可以远害。"不责备别人的小错,不揭发别人的隐私,不惦念以前的嫌隙,这三者不仅可以培养德行,还能让自己远离祸害。

整山大师在《醒世歌》中也讲:"休将自己

心田昧,莫把他人过失扬。" 这是古人的处世之道,我们应当引以为鉴。

现在很多人一提到别人的过失,便兴致勃勃、积极发言,甚至添油加醋、颠倒黑白,然后谣言一传十、十传百,如此对别人的伤害极大。

其实,宣扬别人的恶行,也等于自己作恶。 过多评论他人、说人是非,不但有损自己德行, 也会因此与人结下怨仇,祸延及身。

所以,一个德行好的人,听到是非后会闭口 不言,不妄加评论,更不会到处传扬。印度哲学 家白德巴也说:"能管住自己的舌头,是最好的 美德。"

# 5. 为别人着想 是最大的利己

不管你是做什么的,如果始终想着自己,别人不一定看得上你,但若尽心尽力地帮助别人,大家就会对你另眼相看。所以,一个人若想自己得利益,就要先为别人着想。

倘若没有做好人,想成佛是不可能的。

当然,每个人对"好人"的定义不相同:有人 认为脾气好、性格好、做事勤快,就是人格贤善;有人认为长得漂亮,就具有人格魅力;有人 认为心比较软,就是人格很好;有人认为个性坚强,肯定是好人……但我的上师并没有这么认 为,他老人家说,想做好人的话,就要在这几点上下功夫:

#### 一、"言行恒时随顺友"

言行举止经常随顺他人,对上者恭敬,对中者和睦,对下者关爱,跟谁都合得来,不会动辄横眉怒目,处处与人作对,不论到哪个团体都搅得鸡犬不宁。

当然,随顺他人,也不是没有原则的。别人 生贪心你也随顺,生嗔心你也随顺,不是这个意 如法的行为,才应当去随顺。 人与人在一起难免磕磕碰碰,任何团体都会 有许多矛盾,但人格好的话,跟谁接触都十分融 洽,而不是别人说上去、自己偏要下去,别人说

思。随顺并不等于一味地投其所好, 而是对如理

做稀饭、自己偏要吃干饭,什么都要特立独行。就像藏地有个比喻说:"一百头牦牛上山的时候,嘎巴牛(牦牛中的败类)非要往下跑。"这种说法还是很形象的。人格不好的人,在任何地方都惹是生非,就算坐车去往某地,一路上也会跟好多人吵架。这样的人离开之后,大家都觉得很舒服,好像祛除了眼翳一样,得吃顿饭庆祝庆祝。

不过,人格的好坏,在表面上也看不出来。 有些人言行举止很不错,但接触一段时间后,大 失所望;有些人刚开始似乎比较顽劣,结果越接 触越觉得他好,很让人信任。所以,"路遥知马 力,日久见人心",这句话确实说得在理。

#### 二、"秉性正直"

不管说话还是做事,心都要正直,不包庇自 方、嗔怪他方,而是以客观事实为准,不偏袒任 何一个人。

有些人性格非常直,看不惯马上说出来,想 什么就说什么,认为这就叫做"正直"。其实不 然,这只是把心里想的,从嘴里吐出来而已。所谓的正直,是以良心作证,遇到事情时既不偏向自己,也不偏向他人,无论对方高低贵贱,是高官抑或乞丐,只要符合客观事实,就当仁不让地站在那一边。 这样的人如黄金般难得,众所周知,包公斩

驸马就是正直的典型。包公为了伸张正义,宁愿触怒皇室,哪怕丢掉乌纱帽,也不违背正理公意。海瑞亦是这样,他为官清廉、刚正不阿,为了正义宁可罢官。而有些人并非如此,说起话来天花乱坠,但私底下完全不是这回事。现在狡猾的人实在太多了,我们一定要学会正直,若能做到这一点,别人冤枉误解也好、诽谤诋毁也罢,自己都问心无愧,始终会像纯金一样发出真实善良的光,不被任何黑暗所覆盖。

#### 三、"心善良"

假如能做到随顺别人、为人正直,但心肠狠毒的话,人格也好不到哪儿去。现在有些人,话讲得头头是道,可背后却包藏害人之心,那做什么都徒劳无益。因为心是一切之根本,宗喀巴大师也说:"心善地道亦贤善,心恶地道亦恶劣。"心善的话,一切都是光明的;心恶的话,只能趋往黑暗了。

这三点做人的道理非常重要!

上师还进一步说,倘若你想利益自己,利他 是最好的窍诀。作为凡夫俗子,完全不考虑自己 是不可能的,但考虑自己的过程中,若是损害其 他很多人,自己的事业也不会成功。

有一次乘飞机,我旁边坐了个年轻人,看起来很有才华。他是一个企业的总经理,平时不信佛教,但我们聊起来还是有共同语言。他说:"应该做好人、多帮人。实际上,任何企业

说:"应该做好人、多帮人。实际上,任何企业若想成功,一定要帮助周围的人,这样才有生存空间。假如我一味地顾着自己,别人也是很聪明的,谁都能感觉得到,最后我也不会有什么成果。"他讲得挺有道理。确实,不管你是做什么的,如果始终想着自己,别人不一定看得上你,但若尽心尽力地帮助别人,大家就会对你另眼相看。所以,一个人若想自己得利益,就要先为别

上师也曾开玩笑说:"我通过多年的生活经验发现,如今很多人不会做人,每天自私自利只想自己,这不一定就能得偿所愿。比如,有的年轻人喜欢某个人,就把对方束缚得死死的,拼命

轻人喜欢某个人,就把对万宋缚得死死的,拼命 地占为己有,结果往往适得其反;而有的人喜欢 对方,就全心全意地支持他、帮助他,对方毕竟 也是人,最后会接受这种心意的。"

只可惜, 很多人不懂这个道理。

人着想。

## 6. 千万不要忘记 给你戴高帽子的人

现在有些人,会吹、会捧,说话温顺悦耳,却掺杂许 多虚假的东西。不过,世人偏偏喜欢阿谀奉承之词,对于 鲜艳夺目的"高帽子",常常是来者不拒、多多益善。

一个人若能对"戴高帽子"感觉不舒服,这才 是真正的智者。

尤其是自己身居高位时, 手下人唯唯诺诺, 亲密地围绕在身边投其所好、歌功颂德, 你也许觉得这种滋味很好。但是, 在这种舒服的感觉中, 往往隐藏着许多陷阱。

上个世纪80年代,一位刚毕业等待分配的女大学生归心似箭,匆匆登上了回家的列车。她坐在车上隔窗远眺,对未来充满着憧憬,脸上不时浮现出幸福的微笑。

途中,一位衣着朴素的妇女,怀抱不满1周 岁的婴儿挤上火车,坐在大学生身旁的空位上。

相视一笑,妇女的话匣子就打开了:"姑娘,你真像书香门第的大家闺秀,一定有很高的学问,准是研究生、博士之类的。"

"不,我刚大学毕业。"

"不管怎样,你都是令人羡慕的。其实,我 从小就有上大学的心愿,可惜家里穷,只念过几 天书,连自己的名字都不会写,想想真可怜。后来做小本生意算赚了些钱,别人劝我办公司,我都不敢,没文化就怕上当受骗……唉!姑娘,我在C城有笔生意,你能否花点时间帮我签订一个合同,你的费用我全包了。你若有意经商,我愿与你合伙,我出钱、你出力,我俩一定能成功。"

大学生一听,暗自欢喜,于是不假思索地答应了。

列车行驶到了一半,于C城换车头,她俩下了车。妇女打了个电话,然后对姑娘说:"一路辛劳,先去我姨妈家休息。"

她们乘坐公共汽车,到达了城郊一座村庄。

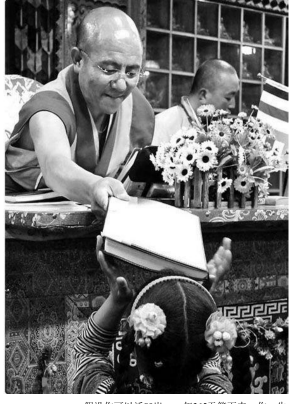
跨入高墙内院,主人"热情"地将她们迎进屋。 一个中年男子交给妇女一包东西,互相交谈

一个中年另于交给妇女一包东西, 互相交谈了几句后, 妇女对姑娘说:"别客气, 就像在你自己家一样。表哥说我姨妈身患恶疾, 卧床不起, 我先带孩子去看她。你在这儿休息, 我一会儿就回来。"

这一等,就是几年。原来,这妇女是个人贩子,将姑娘卖给人家当老婆了。后来,大学生逃

了出去,向人们讲述了自己的悲惨遭遇...... 如今有的人择友也很不谨慎,最初没有观察 清楚,受骗上当、蒙受损失之后,一再地哭 诉:"我是老实人,根本不懂这些骗人的把 戏。"但这样于己、于人、于解决问题,又有什么作用呢?

事前的谨慎,远比事后的后悔强多了。



假设你可以活80岁,一年365天算下来,你一生

才2万9千多天,不到3万天。所以,人生真的很短,你还舍得浪费吗?

### 7. 学会敷衍不讲理的人

其实,有些人的争论,根本没有什么实义,完全是为了争一时之气。这在智者的眼里,就跟看小孩抢玩具一样,只会一笑置之。

性格粗暴、蛮不讲理的人,若与之交往甚密,很容易烦恼缠身,深受其扰。

若争论起来,你讲一句,他会回敬你十句, 无理也要辩三分,邪理歪道胡搅蛮缠,吵得脸红 脖子粗,最后往往会反目成仇。所以,作为有智 慧的人,跟他们既不要过于亲近,也不必争吵。

或许有人会问:"这种不讲理的人,有时躲也躲不开,你不理他,他反要自己找上门,那又该怎么办?"此时,你可以用安忍来对治,或不答话,或随彼所说,暂时随顺。

曾有两个脾气暴躁的人,因一小事而争论不休,眼看着夕阳西下,仍未得出结论,二人不欢 而散。

当晚,甲到当地一位德高望重的长者家里, 叙述缘由,请长者评判。长者言:"你说得很 对。"他心满意足,欢喜地回去了。

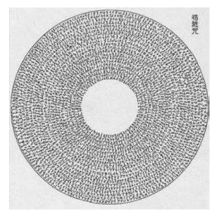
不一会儿,乙也来到长者家,说自己如何有理。长者听完,仍笑容可掬地说:"你说得很对。"乙也称心如意地离去了。

长者的侍从见此情景,有点丈二和尚摸不着头脑,不解地问:"您为何说他二人都对?既然都对,又为何要争辩呢?"

长者举目一笑,说道:"他二人所辩的内容,就像先有鸡还是先有蛋,毫无意义。继续吵闹争辩,势必引生祸患。对于这类人,是没有道理可讲的。我随顺他们的想法,他们也就满意了。"

果然, 甲乙二人平息了纷争。

其实,有些人的争论,根本没有什么实义, 完全是为了争一时之气。这在智者的眼里,就跟 看小孩抢玩具一样,只会一笑置之。



#### 楞严咒咒轮

楞严咒为咒中之王,功德利益广大不可思议。 将此咒轮贴在家中清净处所的墙上,或供在佛堂上, 或带在身上,即得护法龙天善神拥护,一切灾厄皆悉 消灭,一切罪业皆得消除,一切诸毒所不能害,一切 诸魔所不能动。

## 8. 不远离小人 你就可能变成小人

如果亲近没有道德的小人,听多了他们的花言巧语, 见多了他们的见利忘义,自己的邪见定会日益增上,智慧 也将全部灭尽,无形中带来极大的危害。

不管是在生活中,还是修行中,恶友的危害 都非常大。

一个人学好很难,学坏却很容易。即使是有功德的智者,一旦交友不慎,也会被恶友拖下水。《水木格言》中讲过,纵然是圆满的大树,久泡水中,根也会腐坏;纵然是具足功德之人,长期与恶友交往,也会被他所毁。

《佛子行》亦云:"交往恶人增三毒,失坏 闻思修事业。令成无有慈悲者,远离恶友佛子 行。"意思是说,交往恶友,会增上贪嗔痴烦 恼,失坏自己的闻思修行,以前具有的慈悲心也 会荡然无存,因此,我们一定要注意平时的与人 交往。

假如有人傲气十足、烦恼深重,对善知识的 教言不重视、不恭敬,那最好不要与之寸步不 离,否则,自己渐渐就会被其同化,进而沆瀣一 气、同流合污。

古人特别重视择友,《世说新语》中有这样

一则故事:

管宁和华歆是一对非常要好的朋友。他们同 桌吃饭、同窗读书、同床睡觉,成天形影不离。

有一次,他们在田里锄草。管宁挖到了一锭金子,但他对此没有理会,继续锄他的草。华歆得知后,丢下锄头奔了过来,拾起金子摸来摸去,爱不释手。

管宁见状,一边干活,一边责备他:"钱财 应该靠自己的辛勤劳动获得,一个有道德的人, 不可以贪图不劳而获的财物。"

华歆听了,不情愿地丢下金子回去干活,但 不住地唉声叹气。管宁见他这个样子,不再说什 么,只是暗暗地摇头。

又有一次,他们两人坐在一张席子上读书。 这时,一个大官在窗外经过,一大队人敲锣打 鼓,前呼后拥,威风凛凛。

管宁对外面的喧闹充耳不闻,好像什么都没 发生。华歆却被这种排场吸引住了,他嫌在屋里 看不清楚,干脆连书也不读了,急急忙忙跑到街 上去看热闹。

管宁目睹了华歆的所作所为,再也抑制不住心中的失望。等到华歆回来后,就当着他的面,把席子割成两半,痛心地宣布:"我们的志向和情趣太不一致。从今以后,就像这被割开的草席一样,我们再也不是朋友!"这即是历史上著名

所以,如果亲近没有道德的小人,听多了他 们的花言巧语,见多了他们的见利忘义,自己的

的"管宁割席"。

们的化言均语, 见多了他们的见利忘义, 自己的 邪见定会日益增上, 智慧也将全部灭尽, 无形中 带来极大的危害。

## 9. 说人过失 本身就是一种过失

我们不要总说人过失。因为我们是凡夫,内心所呈现的,大多是不清净的显现。正如有些大德所言:"佛见众生全是佛,魔见众生全是魔,凡夫见众生全是凡夫。"

有些人常看别人不顺眼,说起别人的过失真的是"天才",再难听的语言也说得出来,让人听都不敢听。对他们而言,别人脸上有虱子都看得见,自己脸上有牦牛也看不出来;自己的过失像须弥山那么大都看不见,别人的过失像微尘那么小也了了分明。这是相当不好的!

《格言宝藏论》中说过:"圣士观察自过失,劣者观察他过失。"

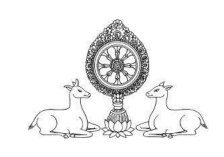
贤善高尚的人,喜欢时时刻刻反观自己,以求不断完善自己的德行。而品格低劣的人,眼睛始终向外看,探寻别人的缺点成癖,观察他人时细致入微,不放过任何蛛丝马迹,甚至戴上放大镜,企图在鸡蛋里挑出几根骨头。对于别人的功德,他们往往视而不见,一看到过失却如获至宝,断章取义、大肆宣扬。

要知道,一个人的境界,是无法以外在来衡量的。昔日印度的八十位大成就者,表面行为如 法的很少。他们或是当屠夫,或是当妓女,或是 当下贱者……但其内在的智慧和功德,远远超过了任何凡夫人。

这些人外表看来很普通,似乎没有过人之处,但他内在是大菩萨,如果去说他的过失,这种罪业相当可怕。就如同被灰覆盖的火星,外表看起来只是一堆灰,好像没什么火,但你坐上去的话,肯定会被烧到的。

古人云:"喜闻人过,不如喜闻己过。"喜欢 听闻别人的过失,不如喜欢听到自己的过失,这 样可以了知自己的不足,便于改过迁善。否则, 一天到晚找别人的毛病,不要说是普通人,甚至 是佛菩萨来到面前,也会觉得他一无是处。

对任何一个人,我们都应观清净心。心不清净,便会将别人的缺点无限放大;心若清净,周围无一不是菩萨。



# **10**. 对朋友要看在眼里 放在心里

交友应寻找情义深长、稳重可靠之人。有些 人今天对这个好,明天对那个好,跟谁都只有三 分钟热情,这种说变就变的人,往往不可深交。

一个人若对朋友情谊不坚,从来不懂得以诚相待,遇到问题时只顾自己,那么有谁愿意与他交往呢?

以前有个鹦鹉王,它拥有部下三千之多。其中,有两只个头大、身体格外健壮的鹦鹉,总喜欢想些有趣的花样给鹦鹉王玩乐。它俩经常各叼一根木棍的一端,让鹦鹉王站在棍子上,当成车子于空中飞来飞去,周围簇拥着三千属下,好不威风。

日子久了,鹦鹉王思忖:"若长期寻欢作 乐,就会失去好的品性和修养。现在这些部下虽 都尽心尽意服侍我,但不知它们是真心还是假 意,我且装病试试。"于是,鹦鹉王诈称身体不 适,悄悄躺在一边,一动不动。

属下们见后,草草地用树叶往它身上一盖,就各自离去了。鹦鹉王看看四周,没有一个留下的,便独自到深山去找吃的了。

它的属下飞到另一座山林,去拜见另一只鹦

今来投靠您,愿做您的奴仆。" 对方却说:"你们国王真的死了吗?我要以 尸体为证,若是事实,我才接受你们。"

鹉王,并报告说:"大王啊,我们的国王死了,

这群鹦鹉没办法,只好飞回原处,可怎么也 找不到鹦鹉王的尸体。它们飞来飞去到处寻找, 最后终于找到了,但不是尸体,而是活的鹦鹉

最后终于找到了,但不是尸体,而是店的鹦鹉 王。 ——眷属们马上又像过去一样,跑去殷勤地侍奉

它。鹦鹉王感慨地说:"我还没死,你们就离我而去。你们只知寻欢作乐,见异思迁,世上再难找出像你们这样的了。"说完,鹦鹉王就飞走

了。 交友应寻找情义深长、稳重可靠之人。孟郊在《求友》中也说:"求友须在良,得良终相善;求友若非良,非良中道变。"有些人今天对

善, 求友若非良, 非良中道变。"有些人今天对这个好, 明天对那个好, 跟谁都只有三分钟热情, 这种说变就变的人, 往往不可深交。



### 11. 感谢揭露你过失的人

当别人提出好的意见,或者揭露你的过失时,自己应 当虚心接受,并把他当做最好的朋友、最好的善知识。为 什么呢?因为谁也不愿轻易得罪别人,倘若不是出于好 心,人家不可能故意挑你的毛病。

世间的朋友,分损友与益友。

按照《论语》的说法,损友有三种:"友便辟、友善柔、友便佞。"友便辟,指逢迎谄媚的朋友;友善柔,指表面奉承而背后诽谤的朋友;友便佞,指善于花言巧语的朋友。

益友也有三种:"友直、友谅、友多闻。"友 直,指正直的朋友,不会有狡诈心和欺骗行,让 人有安全感、信任感;友谅,指诚实守信的朋 友;友多闻,指广闻博学的朋友。

一个人能否远离损友、交到益友,关键在于自己。倘若别人指出你的过失,你非但不生气,还愿意认真改正,就能交到益友。反之,假如你冥顽不灵、顽固不化,不肯虚心接受,甚至还暴跳如雷,益友就会慢慢疏远你,终有一天离你而去。

这里有一则故事:

孔子最初在鲁国时,做过大司寇,摄行丞相 事。虽然时间不久,只做了三个月,可是鲁国大 治。

大治到什么程度呢?"路不拾遗,夜不闭户;枪刀入库,马放南山。"路上丢失的东西没人去捡,晚上睡觉不需要关门;刀枪都收到仓库里了,战马也被赶到南山上喂草。举国上下一幅太平景象。

孔子把鲁国治理得这么好,这让齐国君王特别害怕。因为齐国跟鲁国是邻国,为阻止鲁国继续强大,以免把齐国给占领了,他们想办法破坏鲁国的政治。

齐国想出什么方法呢?就是训练一班擅长歌舞的美女献给鲁国,其用意是想令鲁国君王沉迷于声色,不再治理国家。

鲁国君王一得到这些美女,果真什么都不顾了,一天到晚欣赏歌舞、饮酒作乐,甚至三日不上朝。

孔子见此,便向鲁国君王苦苦进谏,劝他不要贪恋女色。可君王不肯接纳孔子的意见,认为自己没有过失,倒埋怨孔子多事。

孔子一看这种情形,觉得鲁国没有可为了,就辞官不做,开始周游列国,从一个国家到另一个国家,施展他一生的抱负。

所以,当别人提出好的意见,或者揭露你的 过失时,自己应当虚心接受,并把他当做最好的 朋友、最好的善知识。为什么呢?因为谁也不愿 轻易得罪别人,倘若不是出于好心,人家不可能 故意排你的毛病。

其实,即便是再完美的人,也难免会有发现 不了的过失,需要经常有人在旁提醒,就像唐太

宗以魏征为镜。如果听到说自己过失就生气、赞 扬自己就欢喜, 那永远都无法改正错误, 言行举

止也会越来越不如法。这样一来, 损友将日益亲

近你, 益友则会渐渐远离你。

# 

当自己条件比较好时,很多人都谦恭顺从、赞叹有加;而一旦你落魄了、生病了,非常需要人安慰和照顾,此时愿意陪伴你的,恐怕是屈指可数。

现实生活中,很难分辨出谁是善友、谁是损 友。真正的友情,在顺境中难以发现,往往是于 逆境中才见真情。

《伊索寓言》中讲过一个故事:

两个朋友行路时遇到一头熊,路边只有一棵树。其中一个立即爬上树躲了起来;另一个人无路可走,只好躺在地上,屏住呼吸装死。

熊走近装死的人,嗅了嗅。因为熊不吃"死 人",干是就走了。

大, 了是就是了。 熊走之后, 树上那人下来了, 问:"熊刚才 对你说了什么?"

"熊给了我一个简短的忠告:对于在危险面前把你抛弃的朋友,绝不能与之同行!"

还有一则寓言说:

阿凡提担任官职时,门庭若市,趋之若鹜者 不计其数。

一位邻居冒昧地问:"你家整天人来人往、 车水马龙,你到底有多少朋友呢?" 阿凡提平静地回答:"等我削职为民时,再告诉你。"

相信不少人对此也深有体会。当自己条件比较好时,很多人都谦恭顺从、赞叹有加;而一旦你落魄了、生病了,非常需要人安慰和照顾,此时愿意陪伴你的,恐怕是屈指可数。

这说明了什么?能同富贵的,不一定是真正的朋友,能共患难的,才是真正的朋友。



# 13. 宁与君子结怨 不与小人为友

他们为了成办一件事,总在心里筹划盘算,但口中说出来的话,却仿佛是与此事不沾边的另一件事。他们喜欢用这种方式达到自己的目的,这即是狡猾者的本性,也是我们常说的"口是心非"。

如今,道貌岸然的狡猾者特别多。他们为了获得一些利益,比如钱财、名声、权势,口口声声说是为了救度天下苍生,为了人们的幸福安乐……乍听之下,定会为其"毫不利己,专门利人"的胸怀所感动,但落到实处时,却令人大失所望——他们非但未曾利益别人,甚至为了一己私利,不惜伤害别人。

这种人常说"我一切都是为了你",但实际上,却是为了他自己。他们为了成办一件事,总在心里筹划盘算,但口中说出来的话,却仿佛是与此事不沾边的另一件事。他们喜欢用这种方式达到自己的目的,这即是狡猾者的本性,也是我们常说的"口是心非"。

关于这样的狡猾者,古往今来特别多: 古印度有一个憨直老实的人,一次偶然的机 会,他得到一个金瓶,却不知其价值,于是向旁 人询问。一个狡猾的人对他说:"这是金瓶,价 格昂贵。我们应该共同拥有它,因为找到金瓶的 是你,而发现其价值的是我,所以我也有权利享 用。"

整者觉得有理,便爽快地答应了。他们商量 把金瓶埋藏在一个秘密的地方,需要时一起来 取。

事后,狡猾者心生一计,为独吞金瓶而将其 转移到别处。过了一段时间,他邀憨者同去挖取 金瓶,却不见金瓶踪迹。

狡猾者先发制人,对目瞪口呆的憨者大吼:"一定是你把金瓶偷走了。"

见对方吓得愣在那里,狡猾者于是顺水推 舟,装出一副宽宏大量的样子:"唉,算了!只 怪我们运气不好,金瓶可能是长翅膀飞走了,自 认倒霉吧。"

憨者缓过神来,并未按狡猾者制定的"套路"走,突然大声说道:"我绝对没偷!否则,当初就不会答应与你共享,肯定是你偷了。"

狡猾者见一招不灵,又使出第二招:"你不 承认的话,我们可请国王决断,弄不好可要坐牢 啊!"

狡猾者想以"国王"和"坐牢"来威胁对方,凭自己的小聪明和能言善辩获胜。但憨者心胸坦荡,毫无惧色,一口就答应了。

到了国王处,狡猾者抢先陈述经过,并一口

咬定是憨者偷了金瓶。 幸好国王是位明君,他说:"你的理由不够

辛好国土是位明君,他况:"你的埋田不够 充分,我要调查核实。"

狡猾者又说:"我有个好主意,不如明天我们约个时间,一起去埋金瓶的地方询问土地神。"国王同意了。

狡猾者回到家中,唆使父亲假扮土地神。第二天一早,父子俩到了藏金瓶的森林。儿子把父亲装进一截朽木,两头堵住,只留了一点供呼吸的缝隙。

一切准备就绪后,他才去与国王等人会合, 一起来到藏宝之地。

狡猾者说:"请土地老爷显灵,指明偷金瓶的人。"

此时,从朽木中传出了"土地神"的裁决:"是 憨者偷的。"

国王觉得有些蹊跷,但默不作声。

整者急了,用力推摇朽木:"你说是我偷的,可以把我烧死。但我认为你冤枉了我,所以决定先烧掉你。"说完就从口袋里掏出火石,捡来树叶枯枝,要烧这截朽木。

狡猾者见势不妙,急忙上前阻挡:"不能烧,否则要受惩罚。"

整者一把推开他:"有什么不能烧的,烧了 它之后就烧我。" 火焰盛燃,越来越旺,烟也熏进了木头 里。"土地神"实在忍受不住了,大喊:"放我出

来,我不是土地神。" 至此,狡猾者的阴谋完全失败,金瓶也回到 了憨者手中。

可见,口是心非的狡猾者,常爱故弄玄虚、 要弄伎俩,最终只能是聪明反被聪明误,害人不

耍弄伎俩,最终只能是聪明反被聪明误,害人不成反害己。 在日常生活中,我们宁与君子结怨仇,也莫

与小人结亲友。因为,即使与正直的君子结下了 怨仇,但他们遇到对众生有利之事,也不会因为 与你有矛盾就从中作梗,反而会尽力相助。但狡 猾的小人却截然相反,且不说与其结怨会遭报 复,就算与之结为亲友,也无法避免他们的暗

算。 纵然你真心对他,但因其本性卑劣,也不会 懂得知恩图报。即使你平时一直关心他,但只要 偶尔发生一点小摩擦,他就会怀恨在心,一有机

因此,在与别人交往时,先观察他的人品非 常重要。

# 14. 老友不可轻抛 新友不能全信

常言道:"美酒越久越香,朋友越老越好。"亲近了多年的老友,彼此之间有深厚的情义,不要因为看到对方的一些毛病,就厌恶嫌弃,从而轻易舍弃。

朋友的真正价值,在于有错误相互纠正,彼 此都向好的方向勉励。对于无关紧要的事,用不 着经常斤斤计较、小题大做。

古人常说"故旧不遗",就是让我们要念旧。 历代一些有名的帝王,如汉光武帝刘秀、明太祖 朱元璋,虽然贵为天子,却仍不忘旧情。

比如,朱元璋当了皇帝以后,下令在全国范围内寻找年轻时和他一起种田的老朋友田兴,并亲自写信致老友:"皇帝是皇帝,朱元璋是朱元璋,你不要以为我做了皇帝就不要老朋友

可是我们身边有些人,一旦发达了,喜新厌旧的毛病就出来了,新鲜的朋友对自己很有吸引力,老友看上去已索然无味。这些人给人一种薄情寡义的感觉,他们喜欢找"对味儿"的朋友,可得到的却尽是曲意奉承、居心叵测之辈。就像鸱鸮王,正是因为依靠乌鸦做大臣,才最终把自己毁了。

往昔,鸱鸮与乌鸦累世为仇,相互攻击,一 直没完没了。争斗中,乌鸦的军队总是屡战屡 败。

乌鸦国一位足智多谋的大臣,在仔细分析了 敌我情况后,制定出了一条巧胜敌方的妙计。

它让别的乌鸦将自己身上的羽毛拔光,扔到一个荒无人烟的地方。当鸱鸮军队经过时,秃毛的乌鸦大臣便悲啼哀嚎,高呼救命:"无情无义的乌鸦把我抛弃了!我无依无靠,求你们救救我吧!"

经过盘问,乌鸦大臣说:"我一直劝乌鸦国 王,希望两军言和。可它不听,一怒之下将我害 得好惨。"

虽然鸱鸮国的大臣们一致认为这可能是奸计,但鸱鸮国王经不起乌鸦的哀求和甜言蜜语,在一味歌功颂德的"糖衣炮弹"攻击下,鸱鸮国王破格收留了它。

之后,乌鸦大臣以各种方法博取国王的欢心,终于爬上了丞相的宝座。

一日,它对国王说,鸱鸮的巢穴不科学,需要改革:筑巢的材料应使用干柴,里面垫上细软的干草,下面悬空以便通风,这样昼夜休息都很舒适温暖,同时因干燥的缘故,也可免除风湿等恶疾。

鸱鸮国王听后, 大加赞赏, 吩咐马上照办。

窝中呼呼大睡时,乌鸦大臣点起一支火把,将鸱 鸮王国烧得片甲不留。 鸱鸮与乌鸦的故事,告诉我们一个道理:老 友不可轻抛,新友不能全信,逐渐建立起来的关

系,才能经得起考验。

大家都知道,鸱鸮的生活习惯是白天睡觉, 晚上外出寻食。一天中午,正当鸱鸮君民在安乐

# 15. "愚者学问常宣扬 穷人财富喜炫耀"

我们身边也有很多人,哪怕只有一颗小珊瑚,也要戴在身上最显眼的地方。一旦得到什么珠宝,便会立即装饰于身,兴奋之极能达到废寝忘食的境界。就像藏地一句俗话所说:"愚者学问常宣扬,穷人财富喜炫耀。"

不懂得隐藏功德的人,往往成不了大事。 有些人喜欢炫耀、张扬,有一点能力与学识,便急于表现出来,希望得到众人的赏识。还 有些人,每做一件事,总喜欢将自己的计划和方 法,毫无保留地公之于众,以显示自己能力卓 越。

像这样的人,其实干不了什么大事。如果遇上嫉妒心强的人,对他心怀不满,还有可能埋下祸根。

这种人做事常会遇到违缘,非但事情不能成功,反而会被别人陷害和利用。在众人眼中,他如一张白纸可任意涂抹,需要时提起,不用时抛弃,却从来不敢委以重任。

就像马戏团的猴子,机灵聪明、善于模仿, 因此被人们利用,充当赚钱取乐的工具。如果猴 子懂得隐藏自己,别人不知道它这个本领,也就 不会被随意摆布了..... 不过,愚者生来喜欢卖弄,有一点财富或学问,都要尽数抖搂出来,恨不得在家门口挂牌,广而告之"我家有银三百两";少有功德之人,也将奖章佩戴于胸前,好让世人知晓"我是立过功的";有些研究学问的人,有"一斤"智慧,偏自诩有"两斤半",可到了真正要运用时,却里里外外

遍寻不得。 记得上世纪90年代初,金银首饰于内地风 靡,成为富裕的一种象征。有位刚分配到银行工 作的年轻女子,用积攒了一年的薪水,买了一对 特大的纯金耳环,欢天喜地四处招摇。

时值隆冬,凛冽的寒风迎面扑来,宛如刀割。然而,那女子却毅然取下温暖的长围脖,嫌它碍事挡住了耳环,走路时还昂首挺胸特意晃动那耳环,唯恐别人看不见。

不到一个月,女子便遭遇了变故:

一日下班后,她兴冲冲去参加朋友的生日晚宴。迎着夕阳,霞光遍洒大地,照得那副大耳环 金光闪烁。

在一段人烟稀少的羊肠小道上,她陶醉地哼着流行歌曲。突然,一阵撕心裂肺的疼痛袭来——原来,后面来了个男人,硬生生地将她的耳环扯下,转几个弯便消失在夕阳的余晖中了。

年轻女子的耳朵,被拉出两道口子,鲜血淋漓。她手捂耳朵,歇斯底里地狂叫着去追那

多么惨痛的教训啊!

我们身边也有很多人,哪怕只有一颗小珊 瑚, 也要戴在身上最显眼的地方。一旦得到什么 珠宝, 便会立即装饰于身, 兴奋之极能达到废寝 忘食的境界。就像藏地一句俗话所说:"愚者学

问常盲扬,穷人财富喜炫耀。" 其实,真正有智慧的人,富而无骄,不论多 么富可敌国, 在外面也都显得平平常常, 甚至比 一般人更节俭。"大成若缺"、"大智若愚", 这反

倒是一种大智慧。



#### 准提咒轮

准提咒被称为神咒之王,持诵者可祈求聪明智慧、延长寿命、治疗疾病、增长财富等,种种祈愿, 无不满足。准提神咒没有任何限制,最适合在家修行或一般大众来持诵。



# 16. 自负的人一定会自取其辱

这个世间上,许多人虽说"术业有专攻",却不一定能面面俱到,对一切领域都精通。倘若恃才而骄、妄自尊大,就会"只见树木,不见森林",在强中更有强中手的世界里,最终定会自取其辱。

从前,北天竺有一位巧木匠,技艺超群。他 用木头做了个女人,并为其穿上华美的盛装,看 上去,俨然是个举世无双的美女,一笑一颦皆能 以假乱真,只是不会讲话。

当时,南天竺有位画家,声名远播。木匠闻得画家的名气,便请画家到家中,欲比个高低。

两个人一见面,相互切磋技艺,大有相见恨晚之感。木匠摆上酒宴招待画家,斟酒、倒茶等杂活,都让木头美女做。喝了一天的酒,画家竟然没看出"美女"的真伪。

晚上,木匠指着"美女"对画家说:"就让她侍 候你休息吧。"

木匠走后,画家醉醺醺地看着灯下的"美女",越看越爱,禁不住连声唤"美女"到自己身边来,可"美女"站在那里一动不动。

画家以为姑娘怕羞,就趔趄着前去拉她。没想到用手一拉,"美女"随即翻倒,各种木零件撒了一地。画家大惊失色,酒也醒了一半,方才明

白木匠是借此与自己比技艺。

他心中惭愧,又不想服输,便掏出画笔颜料,在墙上画了一个人,服饰、容貌都和自己一模一样,脖子上还画了根绳子,一副悬梁自尽的惨景跃然眼前。他又在嘴巴、鼻子等部位,画上几只苍蝇。审视良久,画家满意地关好房门,钻到床底下睡觉。

第二天,木匠起床后想起昨天的恶作剧,心中暗暗好笑,疾步前往画家寝室想看个究竟。

只见房门紧闭,木匠使劲敲门却无回音。他用力把门撞开,见到画家的"杰作",以为画家羞愧难忍而自杀了,心里很不是滋味,暗自后悔不该和他开这玩笑。

于是,木匠前往王宫,向国王禀告画家自杀 的经过,并请求国王去验尸。

时经过,开肩水国王云短广。 国王率众人来到木匠家中,见画家正悬挂在那里,就吩咐木匠:"你去把绳子砍断,将尸体搬出来。"

木匠拿起斧子,使出吃奶的力气猛砍,只听见"咚"的一声,尸体却未落地,他砍的不是绳子,而是墙壁。众人呆视良久。

文时,画家从床底下笑嘻嘻地钻出来,说明 了其中缘由......

由此可知,有些人精通一件事,并不等于精 通一切事。会弹拉的不一定会唱,会使刀的不一 定会用枪。纵然自己在某一领域卓有建树, 但对 于其余的事物,也可能"目不识丁",甚至容易上 当受骗。 就像天鹅, 水和牛奶混在一起时, 它有能力

辨别出来, 饮用时总是将牛奶全部吸出, 只留下 清水。尽管有如此高明的"技术",它却竟然会犯 低级错误——把自己在水中的倒影,误当做美食

来享用。 每一个人, 既有优点也有缺点, 对于诸多事

物, 也是只知其一不知其二。我们对自己懂的东 西再精通, 也万万不要目中无人、得少为足, 而 应像大海不厌江河多一样,不断吸取更多的知

识, 永远不要有满足之时。

### 17. 不知道就说不知道

知道的就是知道,不知道的就是不知道。做人一定要 实事求是,不要明明不知道,却为了顾及面子,而故弄玄 虚、不懂装懂。

韩愈说过:"人非生而知之者,孰能无 惑?"人不是生下来就知道一切的,谁能没有疑 难困惑呢?

只要是人,就必定有不知道的事情。对于这些,我们应虚心多向别人请教。智者谦逊好学、 甘拜人师,愚者却认为这会暴露自己的无知,把 询问当做羞愧之事。

其实,这是没有必要的。孔子曾云:"知之为知之,不知为不知,是知也。"知道的就是知道,不知道的就是不知道,做人一定要实事求是,不要明明不知道,却为了顾及面子,而故弄玄虚、不懂装懂。

丁肇中是诺贝尔物理学奖的得主,一次演讲中,别人给他提了三个问题,他都表示"不知道":

"您觉得人类在太空能找到暗物质和反物质吗?"

"不知道。"

"您觉得您从事的科学实验有什么经济价值

#### 吗?

"不知道。"

"您能不能谈谈物理学未来20年的发展方

向?"

"不知道。"

这"三问三不知", 让在场所有人都感到意

外, 但不久就赢得全场热烈的堂声。 为什么呢?因为按理来讲,丁肇中大可不必

说"不知道"。他可以用一些专业性很强的术语糊 弄过去,或者说一些不沾边际的话搪塞过去,但 他却选择了最老实、最坦诚的回答方式。

这种坦言"不知道",不但无损于他的科学家 形象, 反而更凸显了他严谨的治学态度, 不禁令 人肃然起敬。



# **18**. 不怕你犯错 就怕你掩饰

无心犯下的过失,称为"错误";故意去做的坏事,则称为"罪恶"。

"过失没有功德,但能忏悔清净是它的功德。"相反,假如有了过错却故意掩饰、文过饰非,这只会让自己又增加一条罪恶。

常言道:"人非圣贤,孰能无过?"人不犯错是不可能的,但错了以后,要勇于面对并及时改正,不再犯同样的错误,如此一来,过失就会渐渐归于无。

所以,有了过失就要忏悔,古人云:"过而能改,善莫大焉。"佛经中也说:"过失没有功德,但能忏悔清净是它的功德。"相反,假如有了过错却故意掩饰、文过饰非,这只会让自己又增加一条罪恶。

无心犯下的过失,称为"错误";故意去做的坏事,则称为"罪恶"。有些人不是存心做错事,只因考虑不周,为人处世方法欠妥,以致所做的事情不圆满,这种情况叫"错",而不叫"恶"。

犯错其实每个人都会有,但能正视它、改正它,并不是人人都能做到的。孔子曾赞叹颜回:"不迁怒,不二过。"颜回每次犯错,都会深

刻反省,并立即改正,同样的错误绝不犯第二 次。

有些人也想如此,犯了一次错误,就在我面前信誓旦旦:"请再给我一次机会。您看着吧,第二次再犯,我不是人!"

但没过多久,他又犯了。这时问他:"你还记得原来的话吗?"

他歪着头想想:"嗯……可不可以再给一次机会?"

一次次地犯错固然不好,但掩饰错误更不应理。古人云:"小人之过也,必文。""文"就是掩盖,即小人对于自己所犯下的错误,总是千方百计找各种理由加以掩盖。其实,做人应该光明磊落,如果自己真的错了,就应该不覆不藏,把过失全部说出来,之后改过自新、重新做人。

倘若一个人知错能改,让自己总处于善心的 状态中,这对身体也很有益。

日本有位博士叫江本胜,他自1994年起,以高速摄影技术来观察水的结晶。结果研究发现:"善良、感谢、神圣"等美好讯息,会让水结晶呈现美丽的图案;而"怨恨、痛苦、焦躁"等不

良讯息,会让水结晶出现离散丑陋的形状。 我们人体的组织结构中,大部分都是水。所以,若能时时改过自新,让自己处在快乐和欢喜

以,看能时时以过目新,证目已处任快乐作 之中,身体自然也会长寿延年。

### 19. 给内心好好整一下容

"与人相处时,随时随地若能多讲禅话、多听禅音、 多做禅事、多用禅心,就能成为有魅力的人。"

有智慧的女人,不应该舍近求远,成天追逐外在的装扮,而应当给内心好好整一下容。这样的美,才是最令人视而不厌的。

我认识一位居士,她学佛比较虔诚,唯一有个毛病就是极爱打扮。我曾劝她:"你是不是应该把时间用在学佛上?不要太执著外相了。"她摇摇头说:"不行啊,堪布!没有化妆的话,我就像个魔女,而化妆了以后,我会变成天女。"

为了化妆打扮,有些人甚至不惜一掷千金。 像英国查尔斯王子的王妃卡米拉,每个月的化妆 费是40万英镑,折合人民币600多万。光是染头 发一项,每个月就要3000英镑,折合人民币 45000左右。而现在有些人,就算没有这么多 钱,但把全部工资用来买化妆品,可能也会在所不惜。

实际上,就算你打扮得再动人,"手如柔 荑,肤如凝脂,巧笑倩兮,美目盼兮",但缺乏 内涵的话,也不会真正吸引别人。

以前就有一个女人,家境非常富裕,美貌无人能及,但她整日里郁郁寡欢,连个谈心的人也 没有。 于是,她去请教无德禅师:"我要怎么做,才能赢得别人的喜欢?"

无德禅师告诉她:"你与人相处时,随时随 地若能多讲禅话、多听禅音、多做禅事、多用禅 心,就能成为有魅力的人。"

她问道:"禅话怎么讲呢?"

无德禅师回答:"多说让人欢喜的语言,说 真实的语言,说谦虚的语言,说利人的语言。"

她又问:"禅音怎么听呢?"

"禅音就是化一切声音为微妙的声音,把辱骂的声音转为慈悲的声音,把毁谤的声音转为帮助的声音。当你面对哭声闹声、粗声丑声都不介意了,那就是禅音了。"

"那禅事怎么做呢?"

"禅事就是布施的事,慈善的事,服务的事,合乎佛法的事。"

"禅心又是什么呢?"

"禅心就是你我一如的心,圣凡一致的心, 包容一切的心,普利一切的心。"

女人听后若有所思,以此试着改变自己,终 于赢得了众人的尊重和喜欢。

其实,女人的魅力,是由内散发出来的智慧、慈悲,并不是化妆品、手术刀雕琢出来的精致面孔。假如一个女人拥有天使般的脸庞,却是一副魔鬼般的心肠,那再美也会让人退避三舍。

有智慧的女人,不应该舍近求远,成天追逐 外在的装扮,而应当给内心好好整一下容。这样 的美,才是最令人视而不厌的。



# 第三章 得之我幸,不得我命

被众人恭敬、名利双收时,没必要心生傲慢,因为这个会过去的;穷困潦倒、山穷水尽时,也不必痛苦绝望,因为这个也会过去的。

### 1. 永远快乐的保险你买了吗

现在,不少人为了安度晚年,都要买医疗保险、养老保险,那你死后永远快乐的"保险",不知道买了没有?

无论是什么样的聚合,最后都会面临分离, 这就是无常的规律。

如今,与自己朝夕相处的人,聚在一起只是暂时的因缘,在不久的将来,必定会各分东西。 诚如古人所言:"父母恩深终有别,夫妻义重也 分离,人生似鸟同林宿,大限来时各自飞。"

我读过一本叫《哈佛心理课》的书,里面讲了一位在哈佛大学商学院任教九年的杰教授,他后来离开学校时,学生们依依不舍、神情悲伤。于是,教授就给他们讲了一个故事:

"IBM公司的总裁汤玛士·华生,原本患有严重的心脏病。一次他旧病复发,医生要求他必须马上住院治疗。华生一听到这个消息,当下毫不犹豫地拒绝道:'我怎么会有时间呢?IBM可不是一家小公司!每天有多少事情等我去裁决,没有我的话……'

'我们出去走走吧!'医生没有和他多说,亲 自开车激他出去逛逛。

不久,他们就来到近郊的一处墓地,只见医 生指着一个个坟墓说: '你我总有一天要永远地躺 在这儿。没有了你,你目前的工作还是有人接着做。少了谁,地球都照样转。你死后,公司仍然还会照常运作,不会就此关门大吉。'

华生沉默不语。第二天,这位在美国商场上 炙手可热的总裁,就向董事会递了辞呈,并住院 接受治疗,出院后又过着云游四海的生活。

而IBM也没因此而倒下,至今依然是举世闻名的大公司。"

杰教授讲了这个故事后,所有的学生也都释 然了。

可见,无常一旦降临到头上,谁离了谁都可以活,此时没必要悲悲戚戚,坦然接受、勇敢面对才是正途。

其实,无常时刻与我们形影不离,每个人一定要有心理准备。甚至哪怕自己再不愿死亡,死亡也迟早会来临。到了那时,就算是最珍爱的身体,也要万般不舍地留在人间,唯有自己一人随业力而前往后世。对于这一点,只不过有些学唯物论的人持一种逃避的态度,不愿意接受也不愿意这样想而已。

他们总觉得学佛是在逃避,实际上,不承认 后世,对下辈子没有任何打算,才真正是一种逃避。你这一世只有短暂几十年,死了以后多少万年、多少世的快乐和痛苦,都取决于这一生的业力。如此重要的事情,你能轻易忽略吗? 佛教最重要的就是要关心后世。然而,现在的大多数人对此没有任何概念,包括一些学佛的人,也把佛教看成是获得今生快乐的捷径、给心理带来安乐的手段,至于最关键的解脱大事,或者生生世世的快乐和痛苦,自己从来也没有考虑过。有时候看这个世间,就像月称论师在《中观四百论大疏》中所说,整个国家的人都发疯了,国王最初是清醒的,但众人看到他与众不同,纷纷指责他是疯子。结果国王也不得不喝下毒水,跟他们一样变成了疯子。

对有智慧的人来说,学佛其实并不消极,也不落后。不管你承认也好、不承认也罢,前世后世都的的确确存在。既然它是肯定存在的,我们又岂能没有一个长远打算?现在,不少人为了安度晚年,都要买医疗保险、养老保险,那你死后永远快乐的"保险",不知道买了没有?

当然,没有这种信仰的人,不想这些也情有可原。可有些人自称已皈依佛门多年,甚至是大乘佛教徒,对此都根本不考虑的话,这个问题就非常严重了。

如今很多人一提到"死"就退避三舍,给他一讲后世有轮回、地狱,他马上就捂着耳朵:"不要讲!不要讲!我害怕,还是快乐点好,我不愿意听这些。"此举无疑是掩耳盗铃、自欺欺人,但也由此可见,佛教信仰若想深入到每个人的见

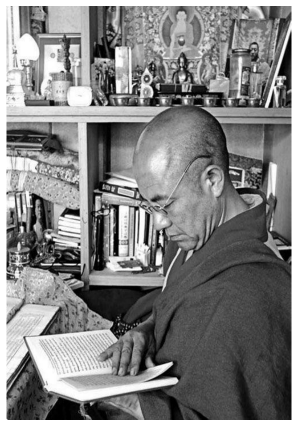
解中,确实还存在一段距离。





#### 文殊菩萨咒轮

常佩带文殊菩萨咒轮,可增长智慧,辩才无碍,记忆力坚固。此咒轮安于宅中,得大富贵、儿女聪明、灾祸消灭、神鬼护持。



现在很多人特别忙碌,脚下的步伐越来越快。 然而,假如方向错了,速度越快,越会南辕北辙,与 期望的结果越来越远。

# 2. 什么都想要 会累死你

对生活的标准定得太高,不论是手机、穿戴、住处、车子,都喜欢追求心目中的"最好"。如此一来,欲望是没有止境的,不管你是否达到了目标,内心都不会感到满足。

现在大部分的人都觉得,快乐建立在洋房轿车、功名利禄上,每天为此而忙碌地奔波,可到 头来,快乐的人又有几个呢?

曾有一则西方寓言说:

有个国王过着锦衣玉食、挥金如土的日子, 天下至极的宝物、美色都归他所有,但他仍然不 快乐。

他不知道怎样才能快乐起来,于是派人找来 了御医。

御医看了半天,给他开了一个方子说:"你 必须在全国找到一个最快乐的人,然后穿上他的 衬衫,这样你就快乐了。"

国王马上派大臣分头去找,后来终于找到一个快乐得不可救药的人。但是,大臣却向国王禀报说,没办法拿回那件能给他带来快乐的衬衫。

国王非常不高兴:"怎么会这样?我是一国之君,为什么连一件衬衫都得不到?"

大臣回答:"那个特别快乐的人是个穷光 蛋,他从来都是光着膀子的,连一件衬衫都没 右"

可见,快乐真的很简单,对生活的要求越少,就会越快乐。

现在的社会,人们对生活的标准定得太高,不论是手机、穿戴、住处、车子,都喜欢追求心目中的"最好"。如此一来,欲望是没有止境的,不管你是否达到了目标,内心都不会感到满足。

生活的轻松快乐,要从充实内心做起,而不是盲目地攀比、追求。大千世界,万种诱惑,什么都想要,会累死你。该放就放,才会快乐一生。



# 3. 感谢无常 让我们少受折磨

当你明白名利的无常,一旦失去就不会觉得天崩地裂;当你懂得感情的无常,遇到变故也不会寻死觅活;当你懂得生命的无常,亲人去世也可以坦然面对。

世间万事万物,没有一个是绝对静止的,全部都在运动变化,这就是佛教所谓的"无常"。

正因为无常,我们的快乐不可能永远,它可以随时变成痛苦。如《四百论》云:"无常定有损,有损则非乐,故说凡无常,一切皆是苦。"凡是无常的法,就一定会坏灭;只要会坏灭的,则非真正的快乐。

从前,有个公主美丽动人,父王十分疼爱她。她要什么,父王都会想方设法满足她。

一天下大雨,王宫院子中的积水溅起许多水 泡。公主见了非常喜爱,于是向父王要求:"我 要用那水泡穿成花鬘,装饰头发。"

国王说:"这是不可能的。"

公主就撒起娇来,说得不到便要自杀。国王 吓坏了,只得召集全国的巧匠,命令他们给公主 制作水泡花鬘。

很多年轻的工匠对此无计可施,特别苦恼。 这时,一个老工匠说自己有办法。国王非常 高兴, 就叫公主亲自当"监工"。

老匠人对公主说:"我只会穿鬘,不太懂水 泡的美丑,请公主自己挑选。选完了之后,我好 给你穿成花鬘。"

公主便兴致勃勃地去选水泡。结果忙了半天,一个都没拿到。最后,她累得筋疲力尽,一转身跑入王宫,向父王说:"水泡虽然很好看,但拿到手中一刻都留不住,我不要了!"

可见,把无常的东西,执著为常有,殚精竭 虑地想得到,这无疑是一种愚痴之举。

世人的痛苦,皆源于各种错误的执著。若能懂得无常之理,对一切不会太执著,痛苦便不会那么强烈了。比如,当你明白名利的无常,一旦失去就不会觉得天崩地裂;当你懂得感情的无

常,遇到变故也不会寻死觅活;当你懂得生命的 无常,亲人去世也可以坦然面对。

上帝, 宋八公臣 医马 经互然面积。 从前在佛陀时代, 有一个妇女, 丈夫抛弃了

她,她唯一的孩子又死了。

这个妇女痛不欲生,抱着孩子的尸体来到佛 陀面前。请求佛陀大发慈悲,无论如何要救活孩 子,否则,她也不要活在人世上了。

佛陀说:"要救你的孩子并不难,只是你必 须向没死过一人的家里讨一粒芥子,把这个给 我,我就能救活这孩子。"

这个妇女就挨家挨户地找,但没有一家从来

的,死亡对每个人来说,都非常平等。于是对孩 子的死,就没有那么放不下了。 古人也说: "月有阴晴圆缺,人有悲欢离

没有死过人,最后她终于明白了:人总是要死

合。"这就是无常的规律,任何人均无法超越。

若能通达这一点, 你的人生就会豁然开朗, 发生 任何变化、遭受任何打击, 也不会万念俱灰。

### 4. 三种活法最快乐

"金钱要布施,爱情要奉献,名声要服务于众生,这 样才会终生快乐。"

从前,无德禅师面前来了三位信徒,他们为各自的事情烦恼不已,不知如何才能使自己快 乐。

禅师首先问他们:"你们为了什么而活着?" 第一个信徒说:"因为我不想死。"

第二个信徒说:"因为我想年老时儿孙满

堂。"

第三个信徒说:"因为我有妻子儿女。" 禅师听后,说:"你们都不会快乐的。" 三个信徒齐声说:"那我们怎样才能快乐

呢?,

禅师反问:"你们认为得到什么才会快乐?" 第一个信徒说:"我认为有了金钱就会快

乐。第

第二个信徒说:"有了爱情就会快乐。" 第三个信徒说:"有了名声就会快乐。" 禅师答:"有这样的想法,你们永远都不会 快乐。而且,有了金钱、爱情、名声之后,烦恼 还会接踵而至。"

三人问:"那我们该怎么办呢?"

禅师说:"你们先要改变观念:金钱要布施,爱情要奉献,名声要服务于众生,这样才会终生快乐。"

从这个小故事中,你明白了些什么?



# 越执著 失夫越快

实际上,很多人追求的幸福,就像手中的沙子,握得越紧,流失得越快,到头来很容易空欢喜一场。倒不如怀着一种"得之我幸,不得我命"的心态,在为之努力的同时,对于得到多少,不要过于放在心上,一切随缘!

曾有个画家,在白纸上画了一个点,装在相 框里,问一些人这是什么意思。

大家众说纷纭、莫衷一是,不知道这究竟代 表什么。

其实,它的意义非常深刻:我们若执著于一点,往往会钻进死胡同,忽略周围的很多很多, 全然不发现还有大片的空间。

比如,当你执著一个人时,除了他以外,本来还有许多事物可带来快乐,但如果你一直牵挂他,得不到他,就觉得失去了整个世界。如此不但会让自己痛苦,也会给对方带来烦恼。就像执著那个小黑点一样,明明旁边的白色空间那么大,哪里都可以自由自在地翱翔,却偏把自己困在一个点上,这样的结果,绝不会有幸福可言。

美国有位著名的心理学教授,有一次在快下课时,对所有的学生说:"我今天准备做个游戏,哪位同学愿意来帮忙?"

有一位女士上去了,教授要求她把最爱的二十个人的名字写在黑板上。那位女士就把家人亲戚的名字全部写上,数量不够,又把邻居、朋友等都写了下来。

写完后,教授让她把不太喜欢的一个名字擦掉,她就把邻居的名字擦掉了。然后,教授要求她继续擦一个、再擦一个......一直擦到最后,只剩下了四个人——她的父母、丈夫和孩子。

教授还要她再擦两个名字。这时候她有点舍 不得,想来想去把父母的名字擦掉了。

教授要她再擦掉一个。她想了很久,将孩子 的名字擦掉了。

这时,教授就问她:"你为什么要这样?父 母对你有养育之恩,孩子是你的亲生骨肉,为什么要擦掉他们?"

这位女士答道:"父母会在我之前先死,孩子会在我死后单独留下,能陪我共度一生的,只有我的丈夫,所以我对他的执著最大。"

教授说:"如果是这样,你执著的范围非常小。在这么小的范围内,你对丈夫如此执著,认为他是属于你的,他的所作所为就会被你控制,觉得没有自由,就像被关在监狱里一样,这样,他反而可能最先离开你。"

实际上,很多人追求的幸福,就像手中的沙 子,握得越紧,流失得越快,到头来很容易空欢 喜一场。倒不如怀着一种"得之我幸,不得我命"的心态,在为之努力的同时,对于得到多少,不要过于放在心上,一切随缘!

### 6. 万事从调心开始

倘若你真懂得一些调心的窍诀,那活在世间上也可以、离开世间也可以,有钱也可以、没钱也可以,身体有病也可以、没病也可以,只要能护持这颗心,什么问题都解决了。

在古印度,国王手下专门有驯服狂象的人。 他们通过铁钩、绳索等工具,将狂象训练得十分 听话,身体也变得极其调柔。然而,对驯象者来 说,能调伏的只是大象的身,而不是大象的心。 这方面,佛经中就讲了一则公案:

往昔,一位国王有很多头狂象,并专门安排 人来驯服它们。有一次,国王准备到森林中打 猎,让驯象者给他一头驯服好的大象当坐骑。

国王骑着大象来到林中,由于大象嗅到了母 象的气味,便开始疯狂地追逐母象。万分紧急之 下,国王抓住一棵树才得以脱险。

国王非常气愤,回宫后找驯象者算账。

驯象者说:"实在对不起,我确实已将象的身体驯服。今天发生这种事,主要是因为它的心没有调伏。"

"为何你不调伏它的心?"

"这一点我也无能为力,因为调伏众生的 心,唯有大慈大悲的佛陀才有能力。我只能驯服 大象的身体,它的身体我已调伏,您若不信可亲自一试。"

于是,国王派人把大象找回来,在它面前放一个燃烧的铁球,命它用鼻子将铁球卷起。尽管燃烧的铁球烧坏了大象的身体,但它仍乖乖地把铁球卷起来。

见此情景,国王终于相信了驯象者的话。

身体的驯服,一般人都可以做到。有些人通过训练身体,可以做各种各样的表演,比如杂技、体操,甚至有些动作看起来非常惊人,他们驾驭起来也游刃有余。而对于心的调伏,只有通过修行佛法才能达到。一旦你调伏了自心,把胡思乱想、乱七八糟的心管住了,这才能真正获得自在。

因此,佛陀说:"调心极善妙,调心得安 乐。"若能调伏自己的心,则是最善妙、最安乐 的事情了。这一点不光是口头上说说,更需要实 地修持。倘若你真懂得一些调心的窍诀,那活在 世间上也可以、离开世间也可以,有钱也可以、 没钱也可以,身体有病也可以、没病也可以,只 要能护持这颗心,什么问题都解决了。否则,哪 怕你拥有能赐予一切的如意宝,也不一定满足、 不一定快乐。

那么,我们该怎样调伏自己的心呢? 佛教中的禅修非常有效。禅修有许多方法, 想得非常明显、清晰。 这样做不但可调心养身,缓解生活、工作的 压力,还可以开启智慧、消除业障,有诸多殊胜

其中最简单的窍诀,就是:先专注盯着一尊佛像,看一会儿再闭目观想;观想不起来了,再看一会儿,再闭目观想.....如此不断训练,直至观

压力,还可以开启智慧、消除业障,有诸多殊胜的利益。大家不妨一试!

### 7. 一切都会过去

被众人恭敬、名利双收时,没必要心生傲慢,因为这个会过去的;穷困潦倒、山穷水尽时,也不必痛苦绝望,因为这个也会过去的。

现在的一切,总有一天都会过去,不要让自 己活得太计较。

古代有位国王做了个梦,梦里有人告诉他,只要记住一句话,这一生遇到什么事情都可以忘怀。他当时特别欢喜,但醒来后就忘了。

国王非常伤心,倾尽宫中所有钱财,打造了一个大钻戒,并召集有智慧的大臣说:"你们谁能把这话找回来,我就把这个钻戒赏给谁。"

过了两天,一位老臣跟他说:"国王,请把钻戒给我。"

国王问:"你是不是已经知道了?"

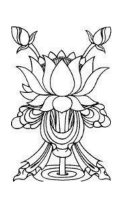
老臣不说话,拿过钻戒来,在戒环上刻了一句话,又把钻戒还给国王,扬长而去。

国王一看, 恍然记起梦中正是这句话

—"一切都会过去的!"

从此,国王牢牢记住这句箴言,一生中不管 遇到什么,都不会特别执著。因为他知道,光荣 辉煌、耻辱失败、财富名利……眼前所出现的一 切,终究都会过去的。 其实我们也应如此,每个人的人生旅途,不可能永远一帆风顺,对于种种得失荣辱,用不着太放在心上。被众人恭敬、名利双收时,没必要心生傲慢,因为这个会过去的;穷困潦倒、山穷水尽时,也不必痛苦绝望,因为这个也会过去的。

宠辱不惊、笑看成败,这才是人生的一种境 界。



## 8. 幸福是怎样炼成的

第一、幸福感是暂时的;第二、幸福感是递减的;第三、获得幸福的经历越曲折,幸福感会越大;第四、没有渴求就没有幸福;第五、幸福是需要感觉的;第六、幸福感的获得,需要有愉悦的心情。

幸福是什么呢?

古人在造字时,就已告诉我们了答案。"幸"字,上方是"土",下方是钱的符号"¥";"福"字,左边是"衣",右上是"一口",右下是"田"。也就是说,有地、有钱、有衣、有食,而且全家团团圆圆,这就是幸福。

但幸福真的只建立在物质上吗?

有人认为:有钱就会带来幸福。但我认识很 多有钱人,他们并没有感到快乐。

一次,我遇到一位企业家。他40多岁,衣冠楚楚、事业有成,却常流露出忧虑、抑郁、沉重的神情。

我问:"除去成本的话,你一个月能赚多少钱?""1亿没有问题。"

"你心里快乐吗?""还行,但我还想做大。" 不久后,在一个小面馆里,我见到一位50来 岁的老板娘。当时天色已晚,她关了面馆的门, 转身从油腻的围裙兜里掏出一堆小钱来,一张一 张仔细、麻利地数着。

我问:"你一天能赚多少钱?""也就一百来块吧。"

"未来有什么计划吗?""我还想做大。"

可见,"做大"是好多人的梦想。这种想法虽然无可厚非,但做大了以后,钱赚得多了,反而让自己为欲望所累,不一定会真正幸福。

还有人认为:感情可以带来幸福。若找到一个心仪之人,和自己心心相印、相伴一生,就是 这辈子最大的快乐。

也有人认为:健康可以带来幸福。我就认识一位老人,经常供养僧众、捐赠慈善基金,他这样做没有别的想法,只求家里平平安安、身体健健康康。

综上所述,幸福因人的价值观不同而呈现千 差万别之貌。但相同的是,幸福都是人们内心的 一种满足,都在心上安立。

那么,怎样才能得到幸福呢?

哲学家苏格拉底、柏拉图、黑格尔都认为, 人类应该用理性的方式来寻求幸福,否则,建立 在感性上的幸福,只是一时冲动,会转瞬即逝。 所以,我们首先理性地认识一下幸福。

现代幸福学家认为,幸福具备六个特点: 第一、幸福感是暂时的。 尽管人人都希望幸福永不褪色,但遗憾的 是,随着时间的流逝,对于能让自己幸福的事 物,慢慢习惯了以后,就没有什么新鲜感了,幸 福感也会日益淡化。

比如,当你坐在刚装修的新家里,环顾四周会欣喜若狂,但不久,这种感觉会渐渐消失;一个人新婚燕尔之时,认为他是世界上最幸福的人,但多年以后,他不仅感觉婚姻平淡,甚至还可能与爱侣形同陌路。所以,幸福感并不是持久不变的。

第二、幸福感是递减的。

当你得到渴求的某个东西时,最初觉得特别幸福。但再次获得这个时,幸福感会大不如前。 当达到足够多的次数时,幸福感也就变为零了。

第三、获得幸福的经历越曲折,幸福感会越 大。

如果某个东西来之不易,得到时才会激动万分。比如一个人磕长头到拉萨,一路上历尽千难 万苦,终于到达目的地时,他会无比幸福、喜极 而泣。

第四、没有渴求就没有幸福。

你喜欢某一样东西,对它念念不忘,得到时会喜不自禁,但如果你对一件事物没有渴求,它就不会给你带来幸福。试问,不爱糖的人给他糖,他会觉得幸福吗?

第五、幸福是需要感觉的。 一个人住在简陋的小茅棚里,另一个人住在 豪华的别墅中。住茅棚的人非常满足,身心洋溢 着幸福:而住别墅的人,虽然生活奢华,却没有

心满意足,这就不叫幸福。 第六、幸福感的获得,需要有愉悦的心情。 如果你的渴求获得了满足,但此时的你,沉

归根结底,还是要从内心寻觅。

既然幸福在我们心中,它就并不遥远,只待 用心去感悟。如果没有意识到这一点,把幸福一 味寄托在外物上,那即使奔波了一辈子,也不一 定能得到,反而让自己与幸福越来越远。

毕竟,人的欲望是永无止境的。佛经中说, 纵然天上降下珍宝之雨,纵然世间妙欲被一人独 享,贪欲大的人,也不会感到满足。我见过很多 成功的企业家,他们享有财富与盛名,却依然不 断地寻寻觅觅,内心始终没有满足,时常处于焦 虑、空虚中,不知幸福为何物。

从前也有一位富人,背着金银财宝,到远方去寻找幸福。可他走遍了千山万水,也未能找到幸福。

当他沮丧地坐在路旁时,正好遇到一个农夫。

富翁说:"我一直在寻找幸福,实在是找不 到,怎么办?" 农夫擦着汗,放下沉甸甸的柴,说:"放下

就是幸福!"

富翁顿时醒悟, 当天晚上也睡得很香。 人生在世,往往有太多的放不下。如果有一

颗知足的心,懂得"得失从缘,心无增减",即使 自己的人生不完美,目标不能完全实现,也会牢 **牢抓住幸福的翅膀**。

所以,何时放下了,何时就会满足,何时才

**会幸福**。

# 9. 莲藕是佛陀加持过的食物

莲藕真是好东西,具有不可思议的加持力。吃它,对身体有帮助;学习它的精神,对心有帮助。可谓一举两得!

前不久,有人买了几节白嫩的莲藕,放在桌上,勾引着我的食欲。

见我很感兴趣,他便将莲藕生长的因缘、功效,一一向我传授。听后方知:莲藕具有很高的药用价值,生吃能清热润肺,凉血行瘀;熟食可健脾开胃,止泻益血,安神健脑,具有延年益寿之功效。

孔子曰: "三人行,必有我师。"和这种见多识广的人在一起,真的很愉快。从他那里,我的确学到了不少知识。

莲生于污泥而一尘不染,中通外直,不蔓不枝。"中通"代表其谦逊的品德,"外直"代表其正直的个性,"不蔓不枝"说明其不具分别念、不向外攀缘的特点。所以,莲的根部——莲藕,也自古就深受人们喜爱。诗人韩愈曾有"冷比霜雪甘比蜜,一片入口沉疴痊"之赞。汉代司马相如的《上林赋》中,也有"与波摇荡,奄薄水渚,唼喋蓍藻,咀嚼菱藕"之语。

同时,莲藕还是前辈许多修行人苦行时的食

品。

《释迦牟尼佛广传》中记载: 佛陀在因地时,曾转世为一婆罗门,当他在山上苦修时,主要的食物就是莲藕。

莲藕真是好东西,具有不可思议的加持力。 吃它,对身体有帮助;学习它的精神,对心有帮助。可谓一举两得!世上还有什么食物比它更好呢?

今后,我要多吃莲藕,因为它是佛陀曾加持 过的食物。





第四章 感恩逆境

我们来到人间,每个人都有天 神保护。中阴法门等密法中讲 过:"人的身上有许多与生俱来的神,如肩神、护神、白护神、黑护

神....."

### 1. "我只希望我的事情失败"

"绕远路,走错路的结果,就恰如迷路走入深山,当别人为你的危险焦急惋惜之际,你却采集了一些珍奇的花果,获得了一些罕见的鸟兽。而且你多认了一段路,多锻炼出一分坚强与胆量。"

世间上,不管是市井白丁,还是达官贵胄, 人人在为所追求的东西拼搏时,都务求一帆风 顺,不愿有半点挫折。然而,失败未必一无是 处,有句古训说得好:"祸兮福所倚,福兮祸所 伏。"

高僧弘一法师在《南闽十年之梦影》中曾说:"我的心情是很特别的,我只希望我的事情失败。因为事情失败和不完满,这才使我发大惭愧,晓得自己的德行欠缺、修养不足,那我才可努力用功,努力改过迁善。无论什么事情,总希望它失败,失败才会发大惭愧。倘若因成功而得意,那就不得了啦。"

我特别喜欢这段文字,这种有悖常人的思 维,正说明了法师的谦逊与大智大悟。

无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中,讲过一个 甚深窍诀:"灭除我执恒自取失败。"朗日塘巴尊 者也有"亏损失败自取受,利益胜利奉献他"的教 诫,与弘一法师的话相比,实有异曲同工之妙。 不怕失败, 敢于失败, 真为大丈夫之胆识。

关于如何面对失败,世间有不少以辩证眼光看问题的格言,如"塞翁失马,焉知非福"、"生于忧患,死于安乐"……作家罗兰也说:"在人生途中,你每走一步,就必定会得一步的经验。不管这一步是对还是错,对,有对的收获;错,有错的教训。绕远路、走错路的结果,就恰如迷路走入深山,当别人为你的安危焦虑之际,你却采集了一些珍奇的花果,获得了一些罕见的鸟兽。而目你多认了一段路,多锻炼出一分坚强与胆

量。" 所以,失败并没什么可怕,若能勇敢地接受它,就会品尝到其中的甘甜。



## 2. 学会借力,甩掉逆境

一个没有能力、十分软弱的人,仅凭个人力量极难成事,但若找个强而有力的靠山,事情往往容易成功。就如同一滴水,本来非常渺小,但当它汇入了大海,与之融为一体,这滴水就永远不会干涸。

从前,山里有个很好的水池,池水清澈透底、甘美香醇,四周果树环绕,一群兔子在这里悠闲地生活。

一年夏天特别炎热,几头大象为了躲避烈日的炙烤,东奔西窜,无意中发现了这惬意的水池,便迫不及待地跳进去。池水被搅得浑浊不堪,继而小草伏地、花儿折腰,满目狼藉。

兔子们强烈要求象群离开,但蛮横无理的大象,丝毫不把这些软弱的抗议者放在眼里,索性 把兔子统统赶走,霸占了水池。

兔子愤愤离去,却又不甘心,便聚在一起想办法。其中一只特别聪明的兔子计上心来:它让几只兔子累叠起来,把自己送到水池边一棵大树上。

晚上大象又来喝水,忽听空中传来一声怒喝:"站住!不准你们再进水池!"象群有些惊讶,就问谁在说话。

那个声音说:"我是月亮派来的使者,天上

地下的兔子都是他的眷属。如今你们欺负地上的兔子,月亮非常震怒,命令你们将水池交还兔子,马上离开此地。否则,他今晚就要放出比太阳还要炽热的光,把你们都热死!"

大象本来怕热,听说月亮要让它们晚上也得不到清凉,更加害怕起来。

大象抬头一看,月亮上果然有个兔子的形象,还有一棵树。接着那声音又响起来:"现在月亮缺了一道口,已经开始收回凉光了。月亮会一天比一天小,最后就开始发热光。"

大象再仔细一看,可不得了,月亮真缺了道口子。于是,象群惊慌失措,纷纷求情,愿意马上离开,誓不再犯。

那声音又说:"我去回禀月亮,请他明天把 缺口补上。"大象为了表示决心,在水池边一刻 都不敢停留,全部离开了这片森林。

第二天,正好是十五月圆之日,大象们见月 亮"恢复"了圆满,个个欢喜不已,从此再也不敢

侵犯那个水池了。

其实,不仅仅是寓言故事,在历史上,弱者 依靠强者而成功的事例,也可谓俯拾即是。

昔日,汉高祖初立的太子,为吕后所生之子 刘盈。后来,汉高祖因宠爱戚姬,想废掉太子, 改立戚姬之子。

吕后得知此事, 焦虑万分。刘盈也急得坐立

不安,但由于自己和母亲没有强大的势力做后 盾, 也只能唉声叹气。 吕后不得已, 只好去问张良。张良说: "若 太子能把商山四皓请来,皇帝就不敢废他了。"

商山四皓, 是从秦始皇时期就当隐士的四位 老人,不仅学问深、名气大,而且品德高尚。汉

高祖几次想请他们出来帮忙治理国家,都遭到拒 绝。因为汉高祖在得天下前,对有学识的人不尊 重,好谩骂、喜粗语,商山四皓认为他不会礼贤 下士。 得此良策,吕后教刘盈对商山四皓恭敬谦 卑,终于把他们请来尊为上宾。

汉高祖见此情形, 只好告诉戚姬: "太子党

羽已成,连朕请不到的商山四皓,都被他请来 了,改立太子的事就免谈了。" 可见, 聪明的人只要善于借力, 便可化解危 机,成办诸事。



### 3. 今日苦乃昨日种

"红尘白浪两茫茫,忍辱柔和是妙方。"在这滚滚的红尘俗世中,忍辱柔和是为人处世的一剂良方。如果这个看不惯、那个听不惯,整天活在愤世嫉俗当中,真的特别累!

每个人如今所遭遇的一切,都有它特定的因缘,绝不是无缘无故的。

我曾在泰国看过一本《法句经》的讲义,里面就有一则公案,很能说明这个问题:很久以前,一个妇女喂养了一只母鸡,母鸡辛辛苦苦生蛋孵出小鸡后,那个妇女便将小鸡全部吃掉。母鸡为此怀恨在心,并发下恶愿:"这个恶女人,总是吃掉我的孩子,来世我也要吃你的孩子!"

因果愿力是不虚的,妇女后来投生成一只大母鸡,那只母鸡投生为猫。因前世的业力,每当大母鸡孵出孩子,猫便去全部将它们吃光。大母鸡同样也生了嗔恨,而发下恶愿:"这个恶猫,总是吃掉我的孩子,来世我也要如此!"

这对冤家死后,猫投生为母鹿,大母鸡投生 为豹子。母鹿生的小鹿,豹子便会毫不留情地吃 掉。

轮回的悲剧,不断反复地上演..... 到了释迦牟尼佛出世时,母康因恶愿变成一 罗刹女,豹子则投生为女人。罗刹女又去吃女人的小孩,女人惶恐万分地抱着孩子,逃到佛陀前去寻求救护。

这对冤家一追一逃,到了佛陀跟前。佛陀慈悲加持,使这对多世的冤家安静了下来,然后给她们说法,令其明白前世的恶缘。依靠佛陀的力量,她们终于了结宿怨,摆脱了继续相残的命运。

在轮回中,如此冤冤相报的现象,多得实在 无法计数。所以,我们在遇到恶缘时,也应意识 到这是自己的恶业现前,不要以怨报怨、再结新 殃,否则,"母鸡与猫"的悲剧就会无休止地上 演。

很多人的安忍力非常差,不要说别人伤害自己,就是说几句难听的话,自己也会怒火中烧、火冒三丈。其实,我们没必要如此计较。憨山大师曾言:"红尘白浪两茫茫,忍辱柔和是妙方。"在这滚滚的红尘俗世中,忍辱柔和是为人处世的一剂良方。如果这个看不惯、那个听不惯,整天活在愤世嫉俗当中,真的特别累!

实际上,人与人之间有一点摩擦,应该早点把它忘得一干二净。即使有些人在公共场合谩骂你、侮辱你、诽谤你,你也要披上安忍的铠甲,"忍一时风平浪静,退一步海阔天空"。

当然,这说起来简单,可事情落到自己头上

描写弥勒佛的对联非常好,上联是"大肚能容,容天下难容之事",下联是"开口便笑,笑世上可笑之人",大家也应常以此对照自己。 在汉地历史上,布袋和尚据说是弥勒佛的化身。当年别人用恶语来骂他,他笑嘻嘻地直叫好;用棍棒来打他,他马上倒下去,省得别人费力气;把口水吐到他脸上,他也不去擦,任口水自然干…… 我们很多人可不是这样,不要说口水吐到脸

上,就连洗脸水倒在自己的鞋上,也是气得要命,当下就口不择言,该说的、不该说的全部说出来了,为一点小事闹得头破血流。这样的话,

难道事后不觉得后悔吗?

时,许多人因为"肚子"太小,根本没办法包容。 不像弥勒佛的"大肚",可以容得下一切。有一副



# 4. 忍是世上最难的修行

最难行持的苦行是什么?就是当我们面对无缘无故的 羞辱、无中生有的诽谤,或有人以百般手段来折磨自己, 这时候还能忍得下来。

忍,是人生中最难修的。俗话说:"忍字高来忍字高,忍字头上一把刀。"《入菩萨行论》中也说:"罪恶莫过嗔,难行莫胜忍。"所有的罪恶中,没有一个像嗔心那么可怕的;所有的苦行中,没有一个像安忍那样难行的。

世上有各种各样的苦行,如外道有绝食等无意义苦行,佛教中有守八关斋戒及为了修法的苦行,但比较而言,这些苦都算不得什么,只是身体受些磨难罢了。最难行持的苦行是什么?就是当我们面对无缘无故的羞辱、无中生有的诽谤,或有人以百般手段来折磨自己,这时候还能忍得下来。

但即便困难,我们也要依靠众多道理,千方百计地努力修安忍。往昔,释迦牟尼佛转生为一仙人,名叫忍力,他发愿永远不对众生起嗔心。当时有一魔王为了摧毁他的修行,故意幻化出一千人,用恶毒的语言诅咒他,用妄语肆意诽谤他,大庭广众中,用难以启齿的言词羞辱他。当他前往城市时,这些人还把大粪浇在他的头上、

衣上、钵里,用扫帚猛击其头.....

这些人时时处处加害他,但不管别人如何待他,忍力仙人从未怒目相向,也从未想过以牙还牙,甚至连"我到底做错什么"之类的话也没说。他只是暗自发愿:"以此修安忍的功德,回向无上菩提。等我成佛之后,一定要先度化这些人!"

作为佛陀的随学者,我们也应以此时时提醒自己。

要知道,嗔心与慈悲心直接相违。大乘佛法 的主要目标,就是利益众生、帮助众生,可是一 旦有了嗔心,不但不愿意利益众生,反而还想伤 害他们,此举与大乘教义完全相悖。因此,在所 有的罪恶中,再没有比嗔心更严重的了。

话虽如此,可是一旦逆境现前,真正能做到 也不容易。日本的白隐禅师,就以安忍而著称于 世。曾有位姑娘与一男子有染,生下一子。姑娘 怕虔信佛法的父母谴责,就告诉父母,此事乃白 隐禅师所为,因父母对禅师一直尊敬有加,她以 为这样做可免父母责难。

不明真相的父母,听信了女儿的谎言,抱着刚生下的婴儿扔给禅师,骂道:"你这个败坏佛门的假和尚,以前没看清你的丑恶面目,蒙受你的欺骗,没想到你竟做出如此禽兽不如的事。这是你的儿子,拿去吧!"

禅师淡淡地说了声:"是这样吗?"就默默地 接过孩子。

父母更以为没有冤枉禅师,将此事到处传 播。不多久,人们都知道了禅师的"丑恶行径",

纷纷白眼相视。 禅师抱着柔弱的婴儿, 到刚生过孩子的人家

怜的份上,才不会给你呢!" 时间一天天过去了, 姑娘的良心备受前敖。

乞求奶水。那些人说:"哼!要不是看在孩子可

她不想再看到人们对禅师的不公正待遇,终于向 父母坦白了一切。

父母万分羞愧地来到禅师面前忏悔。禅师听 后, 仍是那句话: "是这样吗?"

试想, 假如换作是我们, 会这样淡而化之

吗?



### 防跨咒轮

此咒轮是由二十六个字母型式表现,今已不多见。此咒的力量:仅将其挂于房间高处,即可消除一切众生无意中踩、迈、摔、打佛像、经咒、唐卡等之罪业。经典中记载,此咒是蒋扬念杂去印度带回藏地的。能得此殊胜咒轮,也是汉地众生的福报因缘。

# 5. "忍"要经得起考验

有些人在修安忍时,过了一段时间,感觉修行不错,好像到了一定的境界,就开始沾沾自喜起来。其实,你没必要高兴过早,有时候,这种境界不一定经得起考验。

以前有一位老人,他脾气不太好,为了让自己不生嗔,就在客厅写下"百忍堂"三个大字,以此来提醒自己要安忍。

过了不久,他自认为安忍修得不错,对此相 当满意,逢人便开始夸耀。

一天,有个乞丐为了试探他,故意来到客厅 里,装作不知道地问:"这三个字怎么读?"

他微笑着回答:"百忍堂。"

"噢,百忍堂。"乞丐重复念了一遍,然后就 出去了。

过了一会儿,乞丐又回来问:"实在抱歉,我忘了它叫什么,您可不可以再说一遍?"

老人有点不耐烦,没好气地说:"百忍堂。"

"好好好,谢谢你。" 过一会儿,他又回来,再次问同样的问题。

老人特别生气,吼道:"难道三个字都记不 住吗?是百忍堂!"

乞丐听了, 笑笑说:"噢——原来是不忍

堂!"

可见,安忍是最难修的,别人稍不中意的语 言或行为,就能让自己的嗔心一触即发。

还有一个故事,也讲了同样的道理:

有位久战沙场的将军,已厌倦战争,专程到宗杲禅师处要求出家。禅师说:"不要着急,慢慢来。"

将军祈求道:"我现在什么都放得下,妻子、儿女、家庭都不是问题,请您即刻为我剃度吧!"

禅师劝他**:**"慢慢再说吧。"将军没有办法,只好回去。

某日,将军起了个大早,跑到寺院里礼佛。 宗杲禅师一见他,便问:"将军为何这么早就来 拜佛?"

将军说:"为除心头火,起早礼师尊。"

禅师开玩笑地回道:"起得这么早,不怕妻偷人?"

将军一听非常生气,骂道:"你这老怪物,讲话太伤人!"

禅师哈哈一笑:"轻轻一拨扇,性火又燃烧。如此暴躁气,怎算放得下?"

从上面的故事可以看出,凡夫人不能过早地 说大话,自认为一切都看得破、放得下,可是一 碰到违缘,什么境界都一扫而光了。



#### 药师佛咒轮

此咒轮可以治病、消灾、祈福、求愿、解怨释结、增长善缘,能灭身中过去生死一切重罪,不再经历三恶道,远离九种横死。常佩带此咒轮,可获极大感应。



要想除掉旷野中的杂草,最好的办法就是在上面种庄稼。要想遣除内心的苦恼,唯一的方法就是用利他的美德去占据它。

## 6. 八风吹不动

如今很多人,喜欢口口声声说:"一切得失都不存在。"但实际上,他平时的所作所为,完全是为了"得"而奔波、害怕"失"而操劳,有各种各样的得失和犹豫。

得与失、乐与忧、美言与恶语、赞叹与诋毁,这叫做"八风",又名"世间八法"。

人们往往愿意接受正面的四种,而不愿接受 反面的四种。有人对自己正面赞叹了,就会很高 兴:有人负面评价自己了,就会产生嗔怒。我们 的情绪,常随世间八法而起起落落,所以一定要 想方设法加以平息。

当然,光是口头上说平息,这人人都会。但 在生活中真正面对时,大部分人却很难把持自 己。

苏东坡就是一个很好的例子。他被派往江北 瓜州任职时,与好朋友佛印禅师的金山寺,只有 一江之隔。所以,他常和佛印禅师谈禅说道。

一天,苏东坡坐禅颇有心得,立即提笔赋诗一首:"稽首天中天,毫光照大千,八风吹不动,端坐紫金莲。"这诗表面是在赞叹佛菩萨,实则为自喻,说他不为八风所动。

写完之后,他很是得意,满心欢喜地派书童 送往佛印禅师处,以求印证。禅师看后,批了两 个字,就叫书童带了回去。

苏东坡满以为禅师会赞叹自己,急忙打开批示,只见上面竟然写着:"放屁!"他气坏了,当即乘船过江,找禅师理论。没想到,禅师早在寺院门口恭候他了。

苏东坡气势汹汹,一见禅师就劈头盖脸地质问:"我一直拿你当至交好友。我的修行境界,

你不认可也就罢了,怎么可以骂人呢?" 禅师若无其事地说:"怎么骂你呀?"

他就把这两个字拿给禅师看。

禅师见后,哈哈大笑,说道:"八风吹不

动,一屁过江来。"

苏东坡算是利根者,当下醒悟,十分惭愧。如今很多人,喜欢口口声声说:"一切得失都不存在。"但实际上,他平时的所作所为,完全是为了"得"而奔波、害怕"失"而操劳,有各种各样的得失和犹豫。

世人很容易被八风所动,所以,只有证悟了空性,一切虚幻才会全部消失,才能达到八法吹不动的境界。无垢光尊者在《心性休息》中亦云:"观察空性如虚空,喜忧得失善恶无。"

退一步说,就算没有证悟空性,但若了知世间一切如过眼云烟,也可以断除很大的执著,不随外境所转,做到"宠辱不惊,闲看庭前花开花落;去留无意,漫随天外云卷云舒"。

# 7. 相信报应 方能苦从甘来

这个五光十色的世界中,有些人财势富足,有些人却穷困潦倒,连基本温饱都无法保证;有些人长相端庄,有些人却丑陋不堪,屡遭众人嫌弃;有些人生活幸福美满,有些人却一生受尽煎熬……他们各自不同的命运,并非无缘无故,也不是老天赐予,而完全是自作自受。

《现代因果实录》中讲了一个故事:

作者到国外旅游时,朋友请他到某地有名的 娱乐园观光。娱乐园门口有辆豪华马车,有一匹 纯白色的马,体态非常健美,沿着固定路线拉游 客,饱览迷人的风光。

他早上去时,看见马的精神非常不错,到了 黄昏时,见它依旧在拉送游客,此时已没有了神 采,耷拉着脑袋,显得疲惫不堪。算了一下,从 早晨到现在至少十二个小时了,他不由地 想:"这匹马前世究竟种了什么因,生得这么俊 美,却在此整天拉游客,难道它前生会欠下那么 多人的债吗?"

他对马生起极大的悲心,回国之后,特意为此事请教一位老和尚。老和尚说:"这匹马过去世是一个白人奴隶主,在他的庄园里有一百多黑人奴隶工作,受尽了他的欺凌压榨。他死后堕入

地狱受报,地狱报尽,现在又沦为旁生。他罪孽深重,不知还要当牛做马多少次。就是将来转生为人,也是贫穷卑下,苦不堪言。"

可见,因果确实非常可怕!

或许有人会问:"如果因果真的存在,为什么有些人做好事却没有善报,有些人造恶却没有恶报呢?"这个道理其实很简单,就像农民春天播种时,不会马上看见果实一样,一个人行善或造恶的因与果之间,也需要一定的时间。

但因果终究是不虚的, 只要造

了"因","果"早晚都会成熟。有些人抱怨自己善事做得越多,生意越不顺利,越来越亏本,实际上并不是这样。就相当于农民种庄稼,今天刚种下去,明天就想收青稞、收麦子,是不可能的事! 龙猛菩萨也说: 所谓的业力,并不像用刀割身体即刻出血那样,立即就会感受果报,但是在因缘聚合时,往昔所造的善恶之果,必定会丝毫不爽地现前。

我们今生的贫穷或富裕,实际上跟前世所造的业有关;下一世的痛苦或快乐,则与今生所造的业紧密相连。佛经中说:"欲知前世因,今生受者是;欲知后世果,今生作者是。"如是因,如是果,因果是丝毫不爽的。现在不少人想知道自己的前世如何,其实这用不着问别人,只要看看你的今生就知道了。

这一点,现在有些人也非常认可。记得有一 次我生病了, 遵照医嘱必须每天接受按摩。由于 每天接触,有个按摩师和我混得很熟,他不但手 艺高超, 而且十分健谈。 他曾深有感触地告诉我:"你们学佛的都说 因果报应,我观察了很多,真的是不爽啊!我隔

壁的主人不孝父母,结果老婆跟人跑了。我也不 知前世造了什么恶业, 今生变成瞎子, 但也不知 造了什么善业,让我拥有这份手艺,可以衣食无 忧......看来, 因果这东西叫人不得不信。"

他的话让我沉思良久, 世间有些身体健全的

人,却往往不如一个盲人。他们不知因果,肆意 造恶, 厄运降临时怨天尤人, 殊不知这一切善恶 因缘, 皆是自己所为。

如果人人都能像这个按摩师一样相信因果, 我想世界也会因此而多一些美好, 少一些丑恶。



# 8. 人有善念 天必佑之

我们来到人间,每个人都有天神保护,只不过自己不知道而已。中阴法门等密法中讲过:"人的身上有许多与生俱来的神,如肩神、护神、白护神、黑护神……"

我曾听到有位上师说:"现在的人,好像没有一个顺利的——今天这个不顺,家里发生了事情;明天那个不顺,工作上遇到了挫折……他们平时为了自己而害别人,又怎么会顺利呢?求了多少天尊也没用。"

的确,诸佛菩萨肯定有加持,护法圣尊也肯 定有威力,但你自己是什么样的人呢?不少人可 能忽略了这个问题。

要知道,不管是什么人,若能知恩报恩、深信因果,不仅世人会恭敬他、帮助他,具有神通的护法天尊,也能完全了知他的心,饶益他就更不用说了。

我们来到人间,每个人都有天神保护,只不过自己不知道而已。中阴法门等密法中讲过:"人的身上有许多与生俱来的神,如肩神、护神、白护神、黑护神……"

打卦也常有这样的情况。比如,从卦象上 看,某人最近遇到了不顺,原因是触怒了肩神、 护神,或者地神,需要念什么经来遮除。可见, 这些天尊是真实存在的。 当然,若想得到天尊护佑,行为高尚非常重

当然, 若想得到大尊护佑, 行为高尚非常重要, 印光大师曾讲过一个故事: 明末李自成率军起义, 老百姓家破人亡、流离失散。有个姓袁的人, 因逃难时与儿子失散, 后来想娶一妾以续香火。

他买回一个女子,进房便见她伤心地哭。袁公问她什么缘故,女子回答:"家中穷得没饭吃,丈夫饿极要自杀,所以我才卖身救夫。回想起来,我俩平日感情甚好,现在却活生生分离,怎不教人伤心?"袁公听了很感伤,天亮后将其送回家,又赠银一百两,叫夫妻俩做小生意度日。

夫妻俩非常感激,打算买一好女人,给袁公做妾生子,但一直没有找到。后来见一相貌端正的孩子要出卖,他们想:"未得女子,先买一童子服侍袁公吧。"于是把那孩子买下来,送到袁家。袁公细看再三,竟是失散多年的儿子。行善的报应,就是这么快、这么巧!

当然,这种情况,并非人人身上都会发生。 但只要自己心存善念、多行善举,福报绝对会以 各种方式出现。

世人喜欢追求名声、地位、财富,可是没有 一定的福报,这无异于缘木求鱼。因为福报之

一环境。如今有些人所享受的福报,也都是前世 行善得来的。假如没有行善的"因",福报 的"果"绝不会产生。

树, 永远扎根于善良的泥土中, 这是它生存的唯

知道这个道理后, 求名利、求平安的人, 应

个享完之后, 生生世世都会处于痛苦之中。

常处于善良的心行中, 若能如此, 福分便会不求 自来。否则, 为了名声、财富不择手段, 纵然依

靠前世所积的福分,暂时让自己得偿所愿,但这

# 9. 智慧驶得万年船

愚钝懦弱的人,在遭受坎坷时,总是叫苦不迭、怨天 尤人。而有智慧的人,遇到逆境时临危不惧、毫不软弱, 完全可以凭智慧来保护自己。

从前,吾仗那国有一位婆罗门子,幼年丧父,与母亲相依为命。他们家境非常贫寒,只有一只山羊,村里人都鄙视、欺辱他们,其中有个盗贼尤为猖狂。婆罗门子忍不下这口气,于是准备惩治这个恶人。

首先,他借了很多财宝,放在家中最显眼的 地方,然后请盗贼来做客。盗贼看到财宝,贪心 大起,一边吃饭,一边打主意如何将财宝窃为己 有。

不。 夜晚,盗贼潜入婆罗门子家。刚下手,就被 藏于暗处的婆罗门子抓住,并扬言要将他交给国 王处治。盗贼非常害怕,主动交出五百个金币做 罚金,请求饶恕。婆罗门子见已达到目的,就把 他放了。

婆罗门子认识到家乡人的心机险恶,便和母亲一起迁居他乡。当经过曾欺负他们的财主家门前时,他心生一计,把羊牵到树林里,用树叶把所有金币包起来,让羊吞到肚子里,然后到财主家请求借宿。

财主起初不肯答应,正要回屋时,瞟见他手中牵的羊肚子特别大,就问是什么原因。

婆罗门子告诉他:"这是如意宝羊,能够随意赐予财物,所以和俗羊不同。"说罢,就以木 村敲打羊的肚子,羊从口中吐出了几块金币。

财主见此深信不疑,愿意用一万个金币买下这只"宝羊"。婆罗门子假装不肯,经财主再三请求,才勉强同意卖给他。于是,双方交钱授羊,皆大欢喜。

婆罗门子得到金币以后,即刻离去。财主也怕他待的时间过长会将"宝羊"讨问,故未挽留。

婆罗门子走后,财主迫不及待地敲打羊肚, 让羊吐宝。哪知羊吐出几百块金币后,再也没有 金币可吐了。财主十分焦急,用尽浑身解数也无 济于事。最后,这只"宝羊"被折磨得忍无可忍, 拼命冲出大门,飞也似的跑掉了。

后来,婆罗门子和母亲一路奔波,来到鹿野苑。婆罗门子为了找水进入森林,不料遇到"人熊",无奈只得和"人熊"大战,身上的金币落得满地都是。他和"人熊"打斗了很长时间都不分胜负,便各自倚在树上休息。

这时,当地的暴君独自游玩来到林中,见婆罗门子气喘吁吁地靠在树上,就问他缘由。因母子二人也曾受过这个恶王的欺凌,所以婆罗门子就骗他说:"我在这里修'财神本尊',得到了悉

地,本尊赐予我很多黄金。" 国王一看,在远处果然站着一个怪物,可能 就是"财神本尊"。它面前遍地都是金币,肯定是 本尊所赐。

国王生起贪心,请求婆罗门子传他"本尊修

法"。婆罗门子哪里肯传,百般推诿。

后来, 国王愿意将身上价值连城的珍宝连同

骏马一起供养,婆罗门子才勉强答应:"算了,

就让你讨一次便宜吧!不过,这个法只能一个人 修, 你等我走了以后, 就到本尊面前五体投地向

他礼拜, 然后请求本尊赐予悉地。这样, 你就可 以拥有更多财富了。"说完,婆罗门子拿起珍

宝, 跨上骏马, 带着母亲远走高飞了...... 通过这个故事可以了知, 有智慧的人即便身

单势孤, 也能打败怨敌, 巧妙地脱离闲境, 即便 怨敌众多、逆境重重, 也能以智慧轻松化解。

智慧的"防弹衣"百害不侵。有了它,纵然敌 人率领千军万马, 浩浩荡荡地前来攻击, 单凭一

人之力也足以应付, 轻而易举地克敌制胜。

# **10**. 不要紧 一切随缘

对我而言,平时听到一些不好的消息,或遇到巨大的 违缘,首先看能不能挽救。如果不能了,就先让心平静下 来:"不要紧、不要紧,慢慢来。"因为此时着急也没用, 反而让自己头脑不清醒,不小心作出错误的决定。

做任何事情,提前要有一个安排,再一步一步去实行。不能急于求成,匆匆忙忙去做,否则就容易出问题。

尤其是成办一些大事,要有充分的时间和精力,时间短了不行。比如我们修建一座大经堂,若要求一年内必须完工,这绝对不可能。即使有人答应,质量也不会好。所以,做事应当循序渐进,不能太心急,不然的话,肯定会忙中出错。

曾有这样一则故事:

胖嫂生了个可爱的小宝宝,不久她收到母亲的来信,拆开一看,只见信中写道:"我生了重病,在床上躺了好几天....."

信还没有看完,胖嫂就心急如焚,准备回家去看母亲。结果宝宝的小被子一时不见了,她翻箱倒柜找到后,抱起宝宝连夜赶路。

路过一片西瓜地时,胖嫂被瓜蔓绊倒了,手中的宝宝也飞了。黑灯瞎火的,她忍着痛到处

终于来到母亲家,结果大门紧锁。胖嫂觉得可能出事了,一屁股坐在门口,大哭起来。 这时,母亲正好从外面回来。胖嫂一看母亲

摸,摸到宝宝后,急匆匆地又上了路。

很健康,非常惊讶,忙翻出那封信再看,原来信后面还有一句:"现在我的病已经好了,不要挂念。"

念。" 母亲想瞧瞧自己的外孙,打开襁褓一看:外 孙不见了,竟然是个大西瓜。

她们马上到瓜地里找,结果拾到一个枕头。 她们又赶紧跑回家,发现小宝宝被扔在家

里,因为睡得特别香,滚到床底下了。 这虽然只是民间故事,却有很深的寓意。有 些人性子非常急,这样的话,任何事都做不好,

些人性子非常急,这样的话,任何事都做不好, 因为心态对做事很有影响。 对我而言,平时听到一些不好的消息,或遇

对我而言,平时听到一些不好的消息,或是到巨大的违缘,首先看能不能挽救。如果不能了,就先让心平静下来:"不要紧、不要紧,慢慢来。"因为此时着急也没用,反而让自己头脑

不清醒,不小心作出错误的决定。 因此,我们要养成沉稳的习惯,不要遇到一 点点小事,就手忙脚乱、不知所措。



# 第五章 在说话中修禅

一个人所说的语言、身体的行为,实际上都是心灵的外现。有什么样的心灵,就会有什么样的语言和行为。

### 1. 恶语伤人,会遭恶报

一个人所说的语言、身体的行为,实际上都是心灵的 外现。有什么样的心灵,就会有什么样的语言和行为。

说话态度恶劣、语气生硬、暴躁无礼的人, 任何人都不喜欢,他们势必招来诸多不满,甚至 怨恨。先伤人,后伤己,一辈子都活在遭人嫌弃 的生活中。

孔子在《论语》中说:"年四十而见恶焉, 其终也已。"意思是,如果一个人到了四十岁, 还是经常让人厌恶,那么这个人的一生就完了。

生活中,言语不温和,是惹人讨厌的主要原因。有些人平常说话特别刻薄、粗鲁,什么话都说得出口;还有些人一旦为什么事生气了,气头上的话也往往是口不择言,就算气后意识到不对,但话已出口,想收回来就难了。

古人言:"利刃割体痕易合,恶语伤人恨难消。"用利刃割伤身体,伤痕容易愈合,而用恶语伤了人心,别人就会一直不忘、耿耿于怀。

尤其是在大庭广众之下,如果用恶语中伤别人,别人脸上会立即面露不悦之色,性情暴烈者,甚至会当场以牙还牙。有的人虽不及时还击,但还是怀恨在心,每天"浇水施肥",让恨的种子慢慢生根发芽。

曾经乌鸦和猫头鹰的故事,就很好地说明了 言语不当会与人结怨的道理:

传说,乌鸦和猫头鹰有仇,其根源就来自于

乌鸦对猫头鹰的一次恶语中伤。

很早以前,在森林里有许多鸟共住一处。一次竞选鸟王的盛会上,猫头鹰名列前茅,众鸟一致认同它的优点:有一双非常特别的眼睛,在夜晚办事能力极强;它头顶上的角坚而有力,小巧玲珑;其身体形象也比较庄严......总之,猫头鹰具有当鸟王的一切条件。

正在猫头鹰春风得意、昂首阔步地迈向豪华的宝座时,乌鸦发话了:"猫头鹰根本不配当鸟王!第一,人类公认它是一种不吉祥的鸟;第二,它头上那看似美丽的角,实际也是一种恶兆;第三,它的眼睛、嘴巴之所以为黄色,是以前偷吃母亲食物而感召的果报....."

真是一语惊人,众鸟皆对猫头鹰越看越不顺眼,猫头鹰的鸟王梦自然便落空了。

从此,猫头鹰同乌鸦结上了深仇大恨,直到 今天仍未化解。

乌鸦与猫头鹰,仅仅因为几句话,便生生世世成为仇家。由此可见,我们在与人相处时,说话务必要谨慎,不要因为不必要的恶语而结下仇怨。

#### 2. 一谎折尽平生福

在做事的过程中,除非有利他的必要,否则,任何情况下都不要妄语。不然的话,"妄语之过污身黑,如何洗涤亦难净",你永远摆脱不了骗子的嫌疑,说什么都令他人难以生信。

有些人不管有事无事,都爱用谎言哄骗他人,并引以为乐。

我常听一些人得意地说:"今天把他们蒙得一塌糊涂,我的口才看来不错,三言两语就把他们骗了。"但是,别人不可能永远是傻瓜,一次两次被骗后,第三次他们还会相信吗?

一般情况下,只要你说一次妄语,别人便会 产生根深蒂固的印象。当你再说真话时,他们会 本能地觉得你的话有假。

《百喻经》中有一则故事:

从前有个蠢人,他的妻子容貌十分端正,两个人感情非常融洽。但日子一久,妻子有了外遇,想抛弃丈夫与情夫私奔。

她悄悄地对一个老太婆说:"我离开以后,你想办法弄具女尸放在我家,对我丈夫说我已经死了。"

老太婆趁她丈夫不在家时,将一具尸体放在 他家。等他回家后告之:"你的妻子死了。"

丈夫一见尸体信以为真, 痛哭流涕, 遂将尸 首火化, 捡了骨灰装在口袋里, 昼夜携带不肯离

身。 后来,他的妻子对情夫产生了厌烦心,想起 丈夫的种种好处,又再次返家对丈夫说:"我是

你妻子。" 此时,丈夫无论如何都不肯相信了,他摇头

说:"我妻子已经死了,你是什么人?竟敢冒充 我的妻子。" 这就是说妄语骗人终会害己的下场。

所以, 在做事的过程中, 除非有利他的必

要,否则,任何情况下都不要妄语。不然的 话,"妄语之讨污身黑,如何洗涤亦难净",你永 远摆脱不了骗子的嫌疑,说什么都令他人难以生 信。



#### 3. 为什么你会弄巧成拙

同样一件事情,以婉转的语言表达,不但不会得罪别 人,还会得到对方的认可。但如果说话的方式不当,就算 是让人欢喜的事,可能也会弄巧成拙。

要赞叹一个人,先了解他是很有必要的。 倘若了解别人,即使是一句真心的赞美,当 别人听到之后,也会因此受到勉励,今后更加努 力。反之,假如对别人不了解,夸奖得不恰当, 有时很容易造成尴尬的局面。

明朝开国皇帝朱元璋,少年时生活窘困,常和一些穷孩子放牛砍柴。后来,朱元璋做了皇帝,从前的一些穷朋友都想沾点光,弄个一官半职,于是,有两个人结伴去京城找他。

见到朱元璋后,一个人先开口:"还记得我们一起割草的情景吗?有一天,我们在芦苇荡里偷了些蚕豆,放到瓦罐里煮。没等煮熟,你就抢豆子吃,把瓦罐都打破了,豆子撒了一地。你抓一把就塞到嘴里,却不小心被一根草卡住喉咙,卡得你直翻白眼……"

听他在那儿喋喋不休讲个没完,宝座上的朱 元璋再也坐不住了,当即下令把他推出去杀了。

朱元璋又问另一个人:"你有什么要说的?" 那人连忙答道:"想当年,微臣跟随陛下东

前,抢先打破了'罐州城',虽然逃走了'汤元 帅',但逮住了'豆将军',结果遇着'草霸干'挡住 了咽喉要道 "

征西战,一把刀斩了多少'草头王'。陛下冲锋在

朱元璋听了,顿时心花怒放,随即下旨封他 做了将军。 二人所说的内容, 其实完全一样。但后者把

朱元璋小时候偷东西吃的轶事,用特殊的"隐 语"表达了出来, 当事人听了, 彼此心照不宣。

而局外人听来,则是在描述朱元璋当年金戈铁马 的生涯。

同样一件事情,以婉转的语言表达,不但不 会得罪别人,还会得到对方的认可。但如果说话 的方式不当,就算是让人欢喜的事,可能也会弄

巧成拙。 所以,一个人不能想什么就说什么,运用智

慧、拿捏分寸,有时候也很重要。



# 4. 说话算数

极度欢喜的时候,不要许诺给别人东西;极度愤怒的时候,不要回复别人的书信。

真正讲信用的人,做事从不轻易承诺。一旦 承诺了,犹如刻在石头上的花纹,永远也不会改 变。

有句成语叫"一诺千金",出自于《史记》的一个典故:秦末时,楚地有个人叫季布,他非常重视承诺,只要是答应了的事,无论有多大困难,都会想方设法办到。所以,当时楚国人有句谚语:"得黄金千两,不如得季布一诺。"

话:"得寅金千两,不如得季布一话。" 古人以说出来却做不到为耻,故从不轻易把话说出口。孔子在《论语》中也说:"古者言之不出,耻躬之不逮也。"因此,我们平时讲话要再三思量,看看里面有没有"水分"。如果经常喜欢信口开河,养成了不好的习惯,以后再改就难了。

曾参是孔子门生中七十二贤之一。他在教育 子女时,不仅严格要求孩子,自己也是以身作 则。

一次,他妻子要到集市上办事,儿子吵着也要去。她不愿带儿子去,便说:"你在家好好玩,等我回来把家里的猪杀了,煮肉给你

吃。"儿子听了非常高兴,便不再吵闹了。

这话本是哄儿子玩的,过后曾参的妻子便忘了。不料,曾参却真把家里一头猪杀了。

妻子从集市上回来后,气愤地说:"我是被 儿子缠得没办法,才故意哄哄他,你怎么可以当 直呢?"

曾参严肃地回答:"孩子是不能欺骗的!他不懂事,什么都跟父母学。你今天若骗了他,等于是在教他日后也去讲假话。而且,他若觉得母亲的话不可信,那你以后再对他教育,他就很难相信你了。这样做,怎能把孩子教好呢?"

可见,父母不能为了让孩子听话,就随随便便许诺,诚实守信才是做人的美德。

同时,别人有求于自己时,我们也应慎重观察:如果有意义,就答应下来;如果觉得不妥,千万不可草率地许诺。先承诺再观察,是愚者的举动;先观察再承诺,才是智者的行为。如《量理宝藏论》云:"先许后察愚者举,先察后许智

然而,有些人做任何事都不经考虑,别人拜 托什么马上答应,这种"轻诺"往往不可靠。《老 子》亦云:"夫轻诺必寡信,多易必多难。"轻易 许诺者,很少会守信用;常把事情看得太简单, 做起来必定有很大难度。

者轨。"

我在建学校时, 一个老板听说我有资金缺

口,便自告奋勇地说:"虽然我已承诺供养某大 德100万,说帮他搞一个建筑,但他建得不成 功,干脆我把钱转到您这边建学校吧!" 我说:"既然你给别人承诺了,就不要改

变。这个资金缺口,我慢慢再想办法。" 虽然他对我这边有信心, 但从守信的角度来

说, 这样做不太合理。 古人说:"盛喜中,勿许人物;盛怒中,勿

答人书。"也就是说,极度欢喜的时候,不要许

诺给别人东西: 极度愤怒的时候, 不要回复别人

的书信。 为什么呢?因为"喜时之言, 多失信: 怒时 之言, 多失体"。欢喜时说的话, 多数难以兑

现,容易失信干人: 愤怒时说的话, 因情绪不 真正有智慧的人,不会因一时兴起就开口许

佳, 往往会不得体。 诺,否则,到时候很容易陷入两难的境地。



#### 5. 请别嘲笑有生理缺陷的人

"凡能伤人的恶劣言语,纵然对怨敌也不要说。否则,就算你让他一时哑口无言、无地自容,但你所骂他的那些话,就如同空谷的回声一样,终会成熟在自己身上。"

对于相貌丑陋的人,公开宣扬他们的缺点; 对生理有缺陷的盲人、聋人,当面称之 为"瞎子"、"聋子";

根据别人的身体特点起绰号,叫什么"跛子"、"矮子"、"大个子"、"塌鼻子"、"大耳朵"、"瘦子"、"大胖子"……

表面上看,这些似乎无伤大雅,但实际上, 这种恶语的过失相当大。

《贤愚经》中有一则蜜胜比丘的公案,就说明了它的可怕果报:

在佛陀时代,有个蜜胜比丘很快证得了阿罗 汉果位。众比丘问佛陀他前世的因缘。

原来,佛陀有一次去化缘时,路上遇到一只 猴子。它供养佛陀蜂蜜,佛陀接受后它特别欢 喜,然后就蹦蹦跳跳,不小心跳到一个大坑里摔 死了。猴子死后转生为人,就是现在的蜜胜比 丘。

比丘们又问:"他前世为什么是猴子呢?" 佛陀告诉大家:"过去迦叶佛住世时,他曾 是一个年轻比丘,有次看见一位阿罗汉跳跃着过河,就讥讽他的姿势像猴子。以此恶语的罪业,他在五百世中转生为猴子。"

可见,我们不仅不能嘲笑别人的生理缺陷,就算是取笑他人像猴子、牦牛、狗、猪等,也有相当大的过去。

相当大的过失。 十七世大宝法王讲《佛子行》时也说过: 第一世噶玛巴杜松虔巴,因过去在迦叶佛 时,取笑一名长得像猴子的比丘,以此恶业,五

时,取笑一名长得像猴子的比丘,以此恶业,五 百世投生为猴子。之后转生为杜松虔巴时,长得 也像猴子,并不好看。他还未出家前有一女友, 因他长得太丑,就抛弃了他。他因此而生起出离 心,并发愿未来要长得好看一点,不然很难度化 众生。

恶语虽然只是语言上的业,但却能直接影响 我们的身体,并损害我们的方方面面。因此,大 家在生活中,无论对于什么人,最好用正知正念 来摄持,千万不要说恶语。

萨迦班智达讲过:"凡能伤人的恶劣言语, 纵然对怨敌也不要说。否则,就算你让他一时哑口无言、无地自容,但你所骂他的那些话,就如同空谷的回声一样,终会成熟在自己身上。"

此外,凡是指责对方过失,或口出不逊的语言,也都属于恶语。还有,尽管表面不是恶口骂人,但若通过温和的方式,使对方心不愉快,这

藏地有一句俗话是:"欢喜之食无大小,粗 恶之语无多少。"意思是,供养他人的食品不管 是大是小,只要表达了你的心意,就是好的:粗

种语言也包括在恶语中。

恶的语言不管说多说少, 只要伤了别人的心, 就

不合理。 所以, 只要让别人不高兴的话, 我们应该全

部断除。《大宝积经》云:"不求他过失,亦不 举人罪, 离粗语悭吝, 是人当解脱。"若能不指

责他人的讨失, 也不举发别人的罪讨, 远离恶语

和悭吝, 这种人就会得到解脱。

#### 6. "说法第一"

发心若不是为了自己,见什么人说什么话,并不是一种取巧,而是一种游刃有余的智慧。掌握这种智慧,做起事定会事半功倍。

说话掌握一定的技巧,也是利益他人的一种 方便。

比如,对医生一直讲天文学,他肯定不想 听;或者,对一个不太聪明的人,拼命地讲难懂 的逻辑推理,他也听不进去。

众生的根基千差万别,故而,往昔释迦牟尼 佛应机说法,广开了八万四千法门,每一法门均 是"应病予药",治疗相应众生的心理疾病。

佛陀在世时,座下有十大弟子。其中,富楼 那尊者是"说法第一",对不同人说不同的话,是 他的长项。

他见到医生的时候,就会说: "医生可以医治身体的病痛,但心里的贪嗔痴大病,你们有办法医治吗?"

医生回答: "我没有办法,您有吗?"

他说:"有! 佛陀的教诲如同甘露法水,可 洗清众生心垢。戒定慧三学如灵丹妙药,可以医 好贪嗔痴的心病。"

见到官吏的时候,他会问:"你们可以惩治

犯罪的人,但有办法让人不犯罪吗?" 官吏回答:"虽然有国法,但国法也不能使 人不犯罪。"

他进一步引导:"除国法以外,你们和一切 人民都应该奉行佛法,这样,这个世界的人就不

会犯罪。"

遇到田里工作的农夫,他会说:"你们耕水 田、种粮食, 只能滋养色身, 我教你们耕福田、

养慧命的方法好吗?"

农夫问:"耕福田、养慧命是用什么方法?" 他道:"信仰佛教,奉事三宝,对沙门要恭

敬, 对病人要看护, 对慈善要热心, 对双亲要孝 顺,对乡邻要隐恶扬善,不要乱杀生灵,这都是 耕种福田最好的方法。"

诸如此类, 他总是在不同众生面前, 根据他 们的情况, 宣讲让人能接受的道理, 众人也乐于 接受。

所以,发心若不是为了自己,见什么人说什 么话,并不是一种取巧,而是一种游刃有余的智 慧。掌握这种智慧,做起事定会事半功倍。

# 7. 多说话有好处吗

"癞蛤蟆和青蛙,白天晚上叫个不停,叫得口干舌燥,也没有人去听它的。你看那雄鸡,在黎明按时啼叫,天下皆为之振动,人们早早就起来了。所以,多说话有什么好处呢?重要的是,话要说得切合时机。"

俗话说:"病从口入,祸从口出。"无论是什么样的人,说话都应该注意分寸。

有些人说话怕得罪人,整天三缄其口,什么 都不敢说,这肯定不好。

与人交谈,要因人而异。对于正直、忠心的人,可以推心置腹,有话直说,不必隐讳;而那些试探自己的人,问长问短之后,就添油加醋、断章取义,臆造一些子虚乌有的事,对其就没必要说太多,否则,言多必失,容易成为惹祸的根源。

很多人不懂这个道理,常常给自己带来许多麻烦。其实,有些话,该说时一定要说;不该说时,最好不要说。

有些人整天嘴巴讲个不停,有用的一句也没有,只是爱说是非、挑拨离间。一讲人家的坏话,两眼都开始发光,口才也非常好;而一讲有意义的道理,他就偃旗息鼓,开始打瞌睡了。

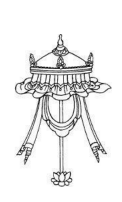
麦彭仁波切曾说:"语言若不庄重者,如同

乌鸦众人恨。"乌鸦成天哇哇乱叫,人们把这声音视为恶兆,所以都讨厌乌鸦。同样,语言不庄重的人,说起话来东拉西扯、喋喋不休,势必会招来众人厌恶。

《墨子》中有这样一段记载:

重要的是,话要说得切合时机。"

子禽向老师墨子请教:"多说话有好处吗?"墨子答道:"癞蛤蟆和青蛙,白天晚上叫个不停,叫得口干舌燥,也没有人去听它的。你看那雄鸡,在黎明按时啼叫,天下皆为之振动,人们早早就起来了。所以,多说话有什么好处呢?



### 8. 闭嘴

"经常胡言乱语者,容易被别人了知其心,其嬉戏之语有时被理解为真实,其真实语有时又会被误认为玩笑,容易之事也因此而难以成办,诸弟子应闭口寡言为妙。"

我们说一句话时,先应考虑这话该不该说。 毕竟,话一旦出了口,就覆水难收了。

有些人说话不管三七二十一,一股脑把想说 的说完,只图一时痛快,结果却是自找麻烦、自 食恶果。

所以,莲花生大士离开藏地时,教诫弟子:"经常胡言乱语者,容易被别人了知其心, 其嬉戏之语有时被理解为真实,其真实语有时又 会被误认为玩笑,容易之事也因此而难以成办, 诸弟子应闭口寡言为妙。"

著名的乐索巴格西也说:"我们的口实在是深堕地狱的因。世上若有人肯听我的话,就应当将嘴锁上,把钥匙交与他人,直到迫不得已必须吃饭时才打开,平时都一直紧锁着。如果能这样,那该多好啊!"

宋朝的无门慧开禅师,也自称为"默翁",他 在诗里写道:"饱谙世事慵开口,会尽人间只点 头。莫道老来无伎俩,更嫌何处不风流。"字里 行间,不经意流露出禅师早已谙熟世事,既不在 乎他人的赞毁, 也懒于谈论他人的长短, 真正进 入了风流、自在、逍遥之境界。 世人常说"沉默是金",确实也不无道理。所

以,我们平时应当常观己过,时刻保持沉默。嘴 巴用于有意义的事情上,不要动辄就给自他带来 不必要的麻烦。



# 9. 哪些"闲事"必须管

在过失方面,与自己无关的闲事,就不要管;但在利他方面,即使与己无关,还是应该去关心。

有些人在吵架时,常会说别人:"狗拿耗子,多管闲事!"意思是,跟你无关的事,就不要多管,以免惹祸上身。

古人也讲过: "不在其位,不谋其政。"你在什么位置上,做好本分的事即可,不要越俎代庖,去管你不该管的事情。

话虽如此,但"不要管闲事"也不能理解得太 片面。

有些人觉得,不管是什么事,只要和自己无 关,就不必瞎操心,应当视若无睹、充耳不闻。 其实这是不对的。

1964年,美国发生了一起令人震惊的杀人案:当时38人目睹了一女子被陌生人刺杀,但在持续半小时、来回三次的刺杀过程中,竟无一人救助或报警。这种见死不救的行为,正是"不要管闲事"的真实写照。既然人人都抱着"事不关己,高高挂起"的理念,又怎么会去见义勇为呢?

我还看过一则新闻:一个中年妇女同一个男子经过江边时,听见有人落水喊"救命"。男子准

备去救人,那个妇女阻止道:"少管闲事,我们 走路要紧,过一会儿他会自己浮起来。"结果, 淹死的正是她的亲生女儿。 如今世态炎凉,很多人都只顾自己,不愿多

管闲事,就怕惹上不必要的麻烦。常看到有新闻 报道:某某小孩不慎坠楼,刚开始没有死,但附

近的路人从他身边经过时,一个个视而不见,谁都不把他送医院,最后一个小生命就这样断送了;某某老人在街上犯了心脏病,辗转痛苦了很长时间,若有好心人送他去医院,肯定有存活的机会,可是,在"不要管闲事"的想法下,没有一

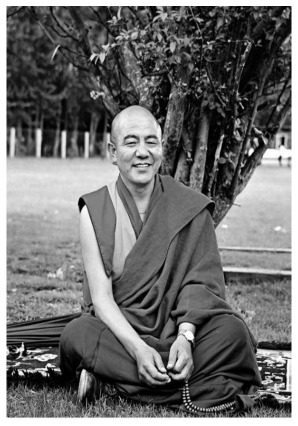
个人伸出援手…… 所以,假如片面地理解"不要管闲事",只会让人心变得越来越冷漠。孟子曾说:"以天下兴亡为己任。"天下的兴衰、众生的痛苦,每个人

总而言之,在过失方面,与自己无关的闲事,就不要管;但在利他方面,即使与己无关,还是应该去关心。



#### 莲花生大士心咒咒轮

莲花生大士为藏密开山祖师,是释迦牟尼佛、阿弥陀佛、观世音菩萨身口意三密之金刚化身。至诚持诵、供奉、佩带此咒轮,可清净疾疫、魔障,一切鬼魔、非人不能损害,获得一切殊胜功德。



真正的随缘,并非什么都不做,一味地等着老 天安排,而是要全心全力地付出,对结果如何却不太 在意。所以,随缘是一种洞彻万法的智慧,而不是一 种消极逃避的心态。

# **10.** "若说悦耳语 成善无罪业"

人与人之间互相交流,语言是非常关键的,要想交流 达到最好的效果,彼此之间应该多说让人欢喜的话。

佛经云:"故当说柔语,莫言不悦语。若说 悦耳语,成善无罪业。"若说柔和的语言,不但 不造罪,功德还会增上。反之,假如以刺耳的语 言伤害他人,他人心灵上的伤痕,会很长时间都 没办法愈合。

所以,"良言一句三冬暖,恶语伤人六月寒",当我们与人沟通时,说话要柔和委婉,不能用粗暴的语言。

有些人认为,粗语比较有力量,能成办一些 事情。其实这种想法是错误的。

法国作家拉封丹讲过一则寓言:

北风和南风比武,看谁能把一个人身上的大 衣吹掉。

北风首先施展威力,猛厉地刮起来,那人为了抵御北风的侵袭,反而把大衣裹得更紧了。南风则徐徐吹动,顿时风和日丽,那人渐渐觉得浑身暖和,继而解开扣子,脱掉了大衣。

美语好比南风,粗语就像北风。愚者认为做

事情时,必须用粗暴的语言才能成功,而智者以 婉转的语言,就能把事情处理得非常圆满。

当然, 与别人交谈时, 除了说一些柔和的话 语,还应该把意思表达清楚。《入行论》也

说:"出言当称意,义明语相关。"不然的话,有 些人滔滔不绝讲了半天,别人也不知道他在赞还 是在毁,这样就很容易产生误会。

总之,我们说话不但要顾及别人的感受,还 要主题明确。掌握了这样的交谈技巧, 与人打交 道就会轻松多了。





# 第六章 父母就是菩萨

我们孝养父母的时间,每天都 在递减,如果不能及时尽孝,以后 定会终身遗憾。

## 1. 母心如水 子心如石

"霜殒芦花泪湿衣,白头无复倚柴扉,去年五月黄梅雨,曾典袈裟籴米归。"

在这个以自我为中心的当今社会,太多子女 纷纷以工作、家庭为借口,将父母拒在自己的世界之外,对他们身体的衰老、内心的孤独不闻不问,忘记了他们养育自己是如何含辛茹苦、任劳任怨。

藏地有一句俗话:"母心如水,子心如石。"孩子的心像石头一样坚硬,对父母总是无所谓;而父母的心,却像水一样柔软,始终惦记着孩子。就算孩子已四五十岁,按理说不需要担心了,可父母还是放心不下。

面对父母,我们为人子女的,理应扪心自问:真正做到"孝顺"了吗?"孝"字的结构,上是"老"、下是"子",本义是子女应把父母顶在头上,可现在又有几人做得到?

春秋时期的郯子,是孔子的老师。他生性至孝,父母年老患有眼疾,他特别伤心,到处求 医。听说鹿乳能治好眼疾,他便披着鹿皮,前往 深山,混入鹿群中。 一日,猎人误认为他是鹿,正要举箭射他。 他赶紧大叫,并将实情告之。猎人听后非常感动,想办法给他弄来鹿乳,并护送他出山。

古代有这样的孝子,令人非常敬佩。相比之下,现在很多人做得实在太差。且不说别的,单单是父母在家中叫你,好多人就不能一听到便应声,反而慢慢吞吞在做自己的事,将父母的呼唤置若罔闻。甚至即使回应,也是很不耐烦,没有一点恭敬和孝心。

包括一些出家人,可能空性观得"太好"了, 把父母也观空了,觉得没什么。但从世间道德而 言,对父母的孝敬不能缺少。

唐朝有个懒残和尚,可谓一代高僧。因母亲就生了他一个独子,他责无旁贷地负起孝养母亲的责任。有时他穷得一文钱也没有,为了不让年迈的母亲挨饿,只有把自己的袈裟典当了,买米回来养亲。后来他在诗中也写道:"霜殒芦花泪湿衣,白头无复倚柴扉,去年五月黄梅雨,曾典袈裟籴米归。"

从过去大德的历史来看,他们对父母是有执著,但这种执著并未影响他们成道。而如今有些人,出了家以后,对父母一点孝心也没有,这是极不应理的。

其实,不仅儒教推崇孝道,在佛教中,"孝 养父母"也是最基本的善法。像《父母恩难报 经》、《盂兰盆经》、《地藏菩萨本愿经》,都 堪称"佛门孝经",经中详细描述了父母恩重难 酬,做儿女的应当如何报答。

佛教不管小乘、大乘,均认为父母是严厉对境,假如对其造业,果报相当严重。尤其是作为出家人,为了孝养父母,甚至可将信众供养自己的钱,给父母使用。佛陀时代就有位阿罗汉,父母非常贫穷,他想以衣食供养,但又不敢,于是请示佛陀。佛陀便召集僧众,并作开许:"假令出家,于父母处,应须供给。"

佛陀还亲口说:"今成得佛,皆是父母之 恩。人欲学道,不可不精进孝顺。"

所以,不管是什么样的人,报答父母的恩德 都不能忘。



#### 过解脱咒轮

又称如意咒轮、满愿咒轮。此咒轮能消除众生 无量深重罪业,与无边众生广结善缘,令其善根福慧 增长,功德利益深广不可思量。

有缘得此法宝者,可贴于寺院、佛堂、住宅、商店、办公室之大门上,或天桥、路桥、地下道、河流大桥之横梁上方。

依据建屋经典记载,任何人在此咒下经过一次,即可消除千劫以来的灾难,带来平安好运。

## 2. 尽孝等不得

我们孝养父母的时间,每天都在递减,如果不能及时 尽孝,以后定会终身遗憾。

很多人从小对父母的态度比较随意,一直以为父母爱自己是天经地义。父母由于宠溺孩子,也不多加指责。在这种环境中长大的子女,等到想报答父母恩德时,父母可能已离开了人间,正所谓"树欲静而风不止,子欲养而亲不待"。

以前孔子带弟子出游时,忽然听到远处传来 悲切的哭声。

孔子说:"快走,前面有贤人。"

他们走到前面一看,原来是皋鱼,他穿着粗 布衣服,拥着镰镐在道路旁哭泣。

孔子问:"你又没什么丧事,为何哭得这么 悲伤?"

皋鱼说:"我有三个过失啊!我少时好学,曾游学各国,而把父母放在次位,这是第一个错误;为了我的理想,整天侍奉君主,没有很好地侍奉双亲,这是第二个错误;与朋友交情深厚,稍微疏远了亲人,这是第三个错误。如今我想报答父母之恩,可父母却不在了,所以内心悔恨不已,才失声痛哭起来。"

孔子听后,对弟子说:"你们要以此为戒

对每个人来说,父母的生育之恩、养育之 德,是无法用语言描述的。《诗经》中云:"哀

啊!"

哀父母, 生我劬劳......欲报之德, 昊天罔 极。"意思是,我可怜的父母啊,生我、养我多

么不容易,而想要报答他们的恩德,这种恩德就

像天一样浩瀚无际、广大无边。 所以, 趁父母还健在时, 子女一定要多尽

孝,好好报答他们,千万别等他们不在了,才悔

恨得失声痛哭。



#### 文殊菩萨窍诀宝镜护身咒轮

此咒轮为西藏之护身圣物,可佩戴身上、挂于座驾、贴于家宅门窗,能遣除一切因显象、流年运程、风水地理、魔障导致之不详。于出行前,手持此咒轮遍照上下前后各方,能利于出行所做之事及避免危难。

## 3. 孝顺并非只是给钱

如果认为"孝"就是养活父母,让父母吃好穿好,而没有用心恭敬他们,那跟养狗、养马又有何区别呢?

有些人在父母年老后,每个月寄一点钱,就 认为自己很孝顺。其实这并不是"孝"。

孔子说:"今之孝者,是谓能养。至于犬马,皆能有养。不敬,何以别乎?"如果认为"孝"就是养活父母,让父母吃好穿好,而没有用心恭敬他们,那跟养狗、养马又有何区别呢?

那么,什么样才是真正的"孝"呢?

古代有个叫黄香的人,以孝闻名。他9岁时母亲去世,从此他更细心地照顾父亲,一人包揽了所有的家务事。

到了冬天,他害怕父亲着凉,就先钻到冰冷的被窝里,用身体温热被子后,再扶父亲上床睡下。

到了夏天,为了使父亲晚上能很快入睡,他 每晚都先把席子扇凉,再请父亲去睡......

像黄香这样无微不至地照顾父母,根据不同的季节,给予不同的关怀,才是子女应当做的。 但我们有没有这样呢?每个人不妨想一想。

子女用钱孝养父母虽然重要,但更重要的 是,要在精神上给予安慰。作为父母,晚年往往 会感到孤独、寂寞,始终觉得自己遭人嫌弃、没 人理睬,因此,子女平时要多加安慰,让他们开 心。

其实这也合情合理。当我们刚来到这个世界时,不会吃饭、不会穿衣、不会走路,而父母牺牲一切,悉心照顾我们长大,之后又关心我们读书、工作、成家……到了现在,我们长大成人了,而父母的身体已经苍老、体力已经衰退,这时候,如果对他们一点都不关心,那真是没有良心的表现。

有些人对父母关心很不够,好像从降生以来,父母从未关心过自己一样。当然,这也与父母的教育有关,包括一家人共同吃饭时,因为对孩子的宠爱,菜往往先夹在他碗里:"你是宝贝,最可爱的。"其实不应该这样,吃饭时,应让孩子先对爷爷奶奶、爸爸妈妈有种恭敬的表示。这样点点滴滴教,渐渐地,他就会对长辈有尊重之心。

子女长大之后,若想报答父母的恩德,不能 只用物质来回报,因为当年父母对你的养育,并 非只付出了物质,更付出了满腔的爱。所以,若 想回报这种深恩,就要真正关心他们,常常想着 他们,就像父母始终牵挂自己一样。

三国时期,有个人叫陆绩。他6岁那年,一次到袁术家里做客,袁术命人端出蜜橘招待他。

行礼告辞, 叩头时, 怀里滚出了三个蜜橘。袁术 大笑道: "你吃了不够,还要拿呀?" 他回答:"这么好的蜜橘,我舍不得吃,想

他没有吃, 而是悄悄藏在怀里。后来, 他向袁术

拿给母亲尝尝。" 袁术听了大为惊讶,一个6岁孩子便懂得克

制自己、孝敬长辈,实在是难能可贵。

因此,子女对父母的孝顺,也应该像小陆绩

一样,时时都把父母挂在心上。

## 4. 要把父母的话当菩萨语

佛教的《善生经》中也说: "凡有所为,先白父母。"凡是想要做的事情,首先应呈白父母,看能不能做。

有些人有了一点学问就傲气冲天,每当父母给他讲道理,就摆出一副不屑的神色:"拜托,你读的书都没有我多,还教我?"甚至大发脾气:"唠唠叨叨,讲什么呀?烦不烦!"这无疑会伤了父母的心。

即使父母再没文化,他们的人生阅历也比你 丰富,所说的话一定是为你着想。所以,子女要好好听父母教导。

古时候有个人叫杨甫,小时候父母十分疼爱他,可是,随着他一天天长大,父母一天天衰老,父母的话,他再也不爱听了,反觉得他们啰唆。

一日,他觉得每天这样过日子,挺乏味的,便有了出家的念头。他听人家说,无际大师的道行很高,就决定辞别双亲,一个人去访师求道。

他找到无际大师,说:"我想拜在您的门下,学习佛法。"

大师告诉他:"你不如直接去找佛菩萨学习

好。" 杨甫问:"我是很想见佛,但不知佛在哪 里?"

大师告诉他说:"很简单,你赶快回家去, 当你看到肩上披着棉被、脚上倒穿鞋子的那个 人,就是佛的化身。"杨甫听完大师的话,一心 一意想要见佛,就赶快回家了。

他到家后,已经是半夜。他敲着家中的大门,呼唤着母亲,请她来开门。母亲听到儿子回来了,高兴地从床上起来,来不及穿衣服,就把棉被披在肩上,又因为很急着想见儿子,鞋子也倒穿了,急忙跑来开门。

杨甫看到母亲的样子,"肩上披着棉被,脚上倒穿鞋子",突然想起了法师的话。母亲从以前到现在,对自己的教诲和包容,一点一滴,都浮现在脑海中。原来父母就是家中的活菩萨!

领悟到这点,他顿时哭了起来,抱着父母说:"孩儿不孝,居然不了解您们对我的用心,从今以后,我一定听二老的吩咐。"自此之后,杨甫便待双亲如同菩萨一般。

其实,父母对子女的爱出于真心,平时的教导必然有价值,子女不要轻易辜负他们的一片苦心。尤其是,父母因你做了错事而加以谴责时,所谓"爱之深,责之切",你一定要虚心听受,勇于承认自己的错误。

就像孟子,他小时候厌倦学习,有一次不愿 读书,从私塾逃回了家。孟母正在织布,见他逃 学回来,一句话没讲,就把织布的梭子给弄断 了,这意味着马上将要织成的一匹布全毁了。

孟子非常孝顺,忙跪下来问:"您为什么要这样?"

孟母告诉他:"读书求学不是一两天的事。就像我织布,必须从一根根线开始,然后一寸一寸地才能织成一匹布。而布只有织成一匹了,才有用,才可以做衣服。读书也是这个道理,如果不能持之以恒,像你这样半途而废、浅尝辄止,以后怎么能成才呢?"

孟子如梦初醒,从此一心向学,再也不敢旷课了。后来他学识渊博,继孔子而成为"亚圣"。

此外,还有一个故事:

晋朝有位将军叫陶侃,他小时候死了父亲, 母亲含辛茹苦把他养大。母亲对他管教甚严,有 什么过错,从不轻易放过。

他二十几岁时,在县里当小官,专门监管渔场。一次,他派人将一坛腌鱼送给母亲品尝。

母亲推知是公家的东西,不但没享用,还令差役把它带回去,并附了一封信说:"你做官,

随便拿公家的东西给我,不但没有叫我高兴,反 而叫我替你担忧。"

陶侃见信后,羞愧万分,从此终生不忘母亲 的教诲,成了晋朝著名的清官。

所以,对父母长辈有益的责备,应乐于听

受。

常言道:"老人走过的桥,比你走过的路 多。""老人吃过的盐,比你吃过的饭多。"别看有 些父母没文化,但他们吃的苦很多,懂得为人处

世的分寸、接人待物的道理,这是比"纸上谈兵"更有价值的财富。

因此,我们在生活中处理各种问题时,应经常请教父母。他们的教导与指点,对自己会有很大帮助。佛教的《善生经》中也说:"凡有所为,先白父母。"凡是想要做的事情,首先应呈白父母,看能不能做。听了父母的建议,就可避免走许多弯路;否则,不经父母同意便去做,很容易"不听老人言,吃亏在眼前"。

## 5. 对父母永远要软言柔语

人老了,就变成了孩子。所以,假如父母的言行举止 有失,比如天天打麻将、喝酒、吵架,那么子女应当好言 劝解,不能语言犀利、态度强硬。

一次,我听一个年轻人说:"今天我父亲做的事很不对,我就把他狠狠痛斥了一顿。"当时,他一副很英雄的样子。

其实这是不对的,即使他父亲有错,这种做 法也不恰当。父母毕竟是长辈,要以柔和的语言 来规劝。倘若因看法各异,父母不接受你的观 点,你也应婉转地给他讲道理。

古时候,有个孩子叫孙元觉,从小孝顺父母、尊敬长辈,可他父亲对祖父却极不孝顺。

一天,他父亲忽然把年老病弱的祖父装在筐 里,把他送到深山里扔掉。孙元觉拉着父亲,跪 下来哭着劝阻,但父亲不为所动。

猛然间,他灵机一动,说:"既然父亲要把祖父扔掉,我也没办法。但我有个要求:请把那个筐带回来。"

父亲不解地问:"你要这个干什么?" "等您老了,我也要用它把您扔掉。" 父亲听了,大吃一惊:"你怎么说出这种话!" 孙元觉回答:"父亲怎样教育儿子,儿子就 会怎样做。"

父亲大悟, 赶紧把老人带回家好好奉养。

所以,纵然父母做得不对,性格难以沟通, 子女也应巧妙地循循善诱,让他们放弃错误的做 法,而没必要言辞犀利,令他们难堪。

孔子也曾说:"事父母几谏,见志不从,又敬不违,劳而不怨。"侍奉父母的过程中,见父母有不对的地方,要委婉地劝说。如果父母不采纳你的意见,还是要对他们恭恭敬敬,以诚恳的态度反复请求。若能再三规劝,明智的父母还是会接受的。

就像唐太宗李世民,他年轻时天下大乱,他 常陪同父亲李渊一起打仗。

一次,李渊决定连夜拔营,攻打另外一个地方。李世民从各方面分析后,认为敌方可能有埋伏,此举难以成功,就再三劝阻父亲。

父亲不采纳他的建议。眼见整个军队就要拔 营了,李世民就在军帐外面号啕大哭。

李渊见儿子哭得那么伤心, 所分析的道理又 比较中肯, 于是及时停止了进攻行动。

所以,对于父母的错误,子女应想方设法温和劝谏,若能这样,父母很可能为之动容。如此,既保全了父母的名声,也尽了自己孝顺的本分。





# 第七章 生老病死都有福

假如从20岁就开始修行,到了 80岁时,可能会直接进入来世的快 乐生活。

## 1. 生死事大,早做准备

现在的人,对世间的一切事,无不斤斤计较、绞尽脑汁,对死亡大事却置之不理,仿佛死神已将自己忘却,这 实在是掩耳盗铃的自欺之举。

瑜伽士秋雍,是塔波仁波切的首座大弟子, 也是藏地公认的大成就者。

一位康巴的修行人, 听闻其美名, 特地前来 拜见。他向尊者供养了布匹后, 便乞求传法。尊 者什么也没传。

经过再三请求,尊者拉着他的手,诚恳地说:"我也会死,你也会死!我也会死,你也会死!!我也会死,你也会死!!我也会死,你也会死!!!"并告诉他:"上师的教言没有别的,我发誓没有比这更殊胜的窍诀了。"

或许有人听了,不以为然:"这哪是什么大法?上师应该给我加持一下,给我灌个最高最高的顶,这才是真正的法。'我也会死,你也会死',这个我也懂。如果这是法的话,我可以给上师传。"

然而,那个康巴人信心很足,觉得:"上师讲得确实有道理。上师总有一天会圆寂,我也总有一天会死,死的时候,连这个身体都带不走,更何况是其他东西了?所以,我一定要好好修无

常,舍弃今生。" 于是,他依此教言精进修持,最终获得了成

就。

作为修行人,理应时常忆念死亡。印光大师在他的佛堂里,挂着一个大大的"死"字,并时时告诫后人:"人命无常,速如电光。""光阴短促,人命几何,一气不来,即属后世。"可见这些大德对死亡的重视。

前辈的大成就者们,为了脱生死,历尽千辛 万苦,以坚固的信心、勇猛的精进,朝如斯、夕 如斯,方得明心见性。

只可惜现在的人,对世间的一切事,无不斤 斤计较、绞尽脑汁,对死亡大事却置之不理,仿 佛死神已将自己忘却,这实在是掩耳盗铃的自欺 之举。

我们无始以来,由于二取执著,迷失了本来面目,原有的自性光明被无明所覆,以致长久流转于生死苦海。这一生若不悟道,则难越生老病死关。如果想重见光明,永脱生死,必须下一番功夫。

"宝剑锋从磨砺出,梅花香自苦寒来。"只有放下一切,时刻忆念死亡,毫不懈怠地修行,方能嗅到本有的菩提芬芳。

#### 2. 学佛的老人不痴呆

学佛是老人理想的归宿。很多老人学佛之后,精神上有了真实的寄托,对未来也有一种把握。所以,愿普天下的老人都能对自己的晚年生活善加抉择,以有意义的方式度过!

"夕阳无限好,只是近黄昏。"唐代诗人李商 隐对无力挽留美好事物所发出的慨叹,恰恰是老 人生活的真实写照。

时下,许多老人的吃、喝、穿、用已不用犯愁,但精神生活却日益空虚。有些老人退休后,整天靠打麻将、下棋、玩扑克等度日;有些老人则靠带孙子、逛公园、忙家务、养宠物来消磨时光……英国有位百岁老人说:"无聊,是一个致命的杀手。"因无法面对无聊的生活,他就一直工作,不肯退休。

强烈的孤独感和不知如何打发时间,是老人 最大的心理障碍。许多子女认为,让父母吃好、 穿好就是孝顺,却往往忽略了他们的内心感受。

人到了垂暮之年,周身体力逐渐衰退,口中的两排牙齿所剩无几,再香的食品也消化不了; 人也变得老眼昏花,看不到远处或细小的东西; 无论别人说话声音多大,耳朵都听不清楚。不仅如此,他们还常常非常健忘,总是昏昏沉沉,而 且身体老化、四大紊乱,致使百病缠身,饱受折磨。

老人们有大量的时间,可以自由支配,却找不到自己的兴趣所在。再加上子女都忙于自己的事业,平时除了电话问候以外,难得有人陪在身边嘘寒问暖。所以,他们整日里郁郁寡欢,脾气越来越古怪,心情越来越忧郁。

在日本,每年约有万余老人轻生;在美国, 老年人成了自杀率最高的人群,每天近18名老人 自杀身亡

在这种情况下,学佛对老人来说,无疑是一种不错的选择。因为老人有一定的人生阅历,不容易被虚幻的欲望引诱,所以一旦接触佛法,比年轻人更容易产生共鸣。在藏地,人到了晚年,念观音心咒、绕塔、供灯……每天忙得不可开交,很少有人觉得空虚难耐,反而常抱怨时间不够。

俗话说:"学佛的孩子不变坏,学佛的老人不痴呆。"每位老人若能潜心学佛,在有限的时日里,为后世多积累善法资粮,那么,晚年不但不会空虚寂寞,还会开启智慧、获得解脱。 当然,值得一提的是,老人学佛应放下尘

当然,值得一提的是,老人学佛应放下尘缘,做到"一心",最好不要今天挂念孙子、明天惦记女儿,什么事情都想插手。明代张守约居士也说:"物外寄闲身,诸缘任运歇,不染半点

尘, 唯念一声佛。"

《净土圣贤录》中有一则故事:

嘉庆初年,杭州有位老太太到孝慈庵问道源和尚:"修什么法门,可以一生脱离苦海?"

和尚告诉她:"任何法门无过于念佛。然 而,念佛不难,难于持久;持久不难,难于一 心。你若能做到专心持名、至诚发愿,临终时佛 定来接引你脱离苦海!"老太太听后,欣然拜 别。

回家后,她将一切家事交给儿媳妇等人,自己设了一间净室,每天在里面念佛修行。

几年后,老太太又去问和尚:"蒙您开示,弟子弃舍家务,专事念佛,自问可以做到持久不懈,但苦于无法达到一心,请师父慈悲指点。"

(m),但古丁无法达到一心,谓则又怒忠信息。而和尚说:"你虽抛却家务,却没有斩断对儿孙的执著,爱根未拔,如何一心?"

老太太叹道:"师言极是!我虽然管住了身体,却没有管住自己的心,从此以后,我真的要万缘放下。"

回去以后,她时时提醒自己,摄心念佛,对什么事情都不管。久而久之,大家都称她为"百不管"。

如是又过了几年,一日她到和尚面前 说:"您确实没有欺骗我。弟子过几天就西行 了。"数日后,老太太无疾而逝,异香满室,瑞 可见,学佛是老人理想的归宿。很多老人学佛之后,精神上有了真实的寄托,对未来也有一种把握。所以,愿普天下的老人都能对自己的晚年生活善加抉择,以有意义的方式度过!

相纷呈。

#### 3. 生老病死不过才一个轮回

一对年轻姐妹在鲜花绚烂的花园中,遇见一位风烛残年的老妇人。小女孩看着发白面皱、齿落背伛的老妇人,问:"姐姐,我们会不会变成她那样呢?""会的,一定会变成那样的!"

衰老,是现代人的头号大敌,没有一个人愿意自己变老,于是想方设法挽留逝去的青春。然而,"青山留不住",看着皱纹一天天增多,谁也不能阻止无常的脚步。

有一部影片中,曾有段很有意思的对话:

一对年轻姐妹,在鲜花绚烂的花园中,遇见 一位风烛残年的老妇人。

小女孩看着老妇人发白面皱、齿落背伛,

问:"姐姐,我们会不会变成她那样呢?"

"会的,一定会变成那样的!"

人老了以后,身上、脸上都是沟壑纵横,布满皱纹。又因体内的血肉减少,骨头和皮之间的肉慢慢干了,使得骨节暴露无遗,牙腮骨、关节头也全都凸出在外.....

看到这种情景,许多老人闷闷不乐,特别苦恼。其实没什么可苦恼的,就好比到了秋天,再怎么洒水、施肥,鲜花仍会慢慢枯萎,人老了也是同样,这完全是自然规律,所以应当顺其自

然。

前几年,有个六十多岁的老人,想做乳房整形手术。医生担心她身体吃不消,手术可能有风险,但她却执意坚持,非做不可。当记者问及原因时,她直言不讳地回答:"就是为了美丽。这样才会越活越年轻,越活越愉快,爱美并不是年轻人的专利!"

还有一个八十多岁的老大爷,去医院做了除 皱手术。他告诉记者:"我平时爱锻炼,身体没 任何毛病,就是脸上皱纹实在太多了,看起来特别不舒服,所以,我下决心求助于整容医生的妙手,毕竟爱美之心人皆有之!"

2007年,一个62岁的老人也接受不了变老的事实,非要做面部拉皮、隆胸等多项手术,结果手术没有成功,整容让她永远离开了人间。而且,术前她没有把整容的事告诉家人,对老伴也只说是6000元的小手术,但实际上却花掉了25万人民币。

我也认识一个很有钱的老人,身边许多人常 吹捧她越老越年轻、越老越漂亮,她听了以后美 滋滋的,十分受用。但实际上,谁都看得出来, 这只是恭维而已。然而,就是为了这些恭维,她 自己饱受了很多痛苦。

现在许多老人,不懂生老病死的规律,一味 地做些毫无意义的事,却不知衰老一旦降临,再 怎么躲避也无济于事。 《瑜伽师协论》中,进了人妻之后的五种状

《瑜伽师地论》中,讲了人老之后的五种状况:

- 一、盛色衰退:身体、脸色的光华消失,不 复年轻时的模样。
- 二、气力衰退: 昔日力气充沛, 年老后虚弱 不堪。
- 三、诸根衰退:眼、耳、鼻等诸根日益老化。

四、受用境界衰退:过去可任意享受各种妙欲,人老后就有心无力了。

五、寿量衰退:寿命日渐穷尽,有减无增。

人人都难逃这五种命运,生老病死是一种规律,谁也没办法超越。有些人因承受不了衰老的痛苦,故希望尽快死去,可实际上,当死亡真正降临时,他们又特别害怕,唯恐避之不及......

不过,同样是衰老,修行人在面对的时候,与世人就有天壤之别,甚至还能利用它导人向善。

日本有一位良宽禅师,毕生精进修持,从未懈怠。晚年时,家乡的亲戚来找他,说他外甥不知上进,整日花天酒地、不务正业,希望禅师能用佛法开导他。于是禅师答应回去看看。

禅师回到故乡后,外甥对他的突然到来,有 预感是来教训自己的,但仍然殷勤接待,并特地 留他住了一夜。谁知禅师一句重话也没说,好像什么事都不知道的样子。 第二天,禅师临走时,对外甥说:"我老

了,两只手老是发抖,你能帮我把鞋带子系上吗?"外甥很欢喜地照做了。

这时,禅师语重心长地说:"谢谢你了!唉,人老了,做什么都没用,连一个鞋带都不能系。你要好好保重自己,趁年轻的时候,把人做好,把事业基础打好。"说完后,禅师就离开

系。你要好好保重自己,趁年轻的时候,把人做好,把事业基础打好。"说完后,禅师就离开了,对他的非法行为只字不提。 但从那天以后,他的外甥痛改前非,再也不

去花天酒地了。可见,有些老禅师因为一生修行,点点滴滴的行为都能感化他人。 其实,人一旦老了,就应该坦然面对。不要明明已经80岁了,却非要年轻40岁,想重新过美

再头,人一旦老了,就应该坦然面对。不要明明已经80岁了,却非要年轻40岁,想重新过美好的生活,这是办不到的。萨迦班智达也说:"诸人羡慕得长寿,又复恐惧成衰老,畏惧

记:"诸人羡慕得长寿,又复恐惧成衰老,畏惧衰老望长寿,此乃愚者之邪念。"一味地渴望长寿、畏惧衰老,这是愚人的邪念。 当然,这一点口头上谁都会说,可衰老真正

到来时,自己到底会如何面对?这要看肚子里有没有一点境界了。如果有的话,实际行动中就会做得出来。

## 4. 不要临"死"抱佛脚

假如从20岁就开始修行,到了80岁时,可能会直接进入来世的快乐生活。但这一生若迷迷糊糊就过了,临死却希望时光倒流、重新做人,那时已经没有力气了,也没有这个机会了。

我曾看过一则小故事:

有两兄弟,住在80层的高楼上。一次,他们 半夜三更回家,发现电梯因为维修,已经停了。 二人经过商量,觉得自己年轻力壮,干脆爬楼梯 回家。

他们先爬了20层,有点累了,哥哥说:"包太重了,把它先放在这里吧,明天再下来拿。"于是他们放下行李,轻装上阵。

到了40层时,弟弟开始抱怨:"你之前明明看到了停电梯的通知,为什么不早点说?咱们可以提前回来。"哥哥说:"我不是忘了吗?那有什么办法。"他们开始互相争吵、指责。

吵吵嚷嚷之下,两人爬到了60层。尽管他们 彼此不满,但累得要命,争斗的力气也没有了。

只休息了一会儿,他们又继续往上爬。

终于到了80层,兄弟俩已是精疲力竭。他们缓了一口气,正准备开门,一摸口袋才发现——钥匙还留在20层楼的包里。无奈之下,两人只好

在门口睡下...... 这故事看似是个笑话,但用佛法来解释的话,正说明了我们人生的几个阶段:

20岁时,不管是生活也好、工作也好,基本

上比较轻松,没有太大压力。
40岁时,工作中、家庭中的恩怨层出不穷。

满肚子都是各种牢骚。 60岁时,尽管内心有诸多不满,但已经没有力气抱怨了。

到了80岁接近死亡时,回顾整个人生经历, 好像自己一无所得。尤其最关键的"来世"钥匙,

在20岁时就忘记带上了。
 当然,假如从20岁就开始修行,到了80岁

时,可能会直接进入来世的快乐生活。但这一生 若迷迷糊糊就过了,临死却希望时光倒流、重新做人,那时已经没有力气了,也没有这个机会了。

了。 所以,大家应当以此来勉励自己。能从小行 持善法是最好的,但若没有这种缘分,什么时候 遇到佛法,就从那个时候开始,精进修行也不 迟。这样,临死时才不会悔之晚矣!





第八章 为什么我们的日子过得那么难

幸福的根本,并不在于你拥有了多少金钱,而在于你减轻了多少欲望。

# 1. 世人最大的毛病 就是没有无常观

现在大多数人,对于死亡,总是一味地回避,谈 到"死"就觉得忌讳,如同鸵鸟在遇到危险时,把头埋在沙 中一样,实在是有点可笑。

人终有一天会死,这是谁都逃不脱的命运。 我们从出生那一天起,便一步一步地向死亡 靠近。寿命就像漏了底的水池,从来不会增加, 只有越来越少,死神犹如夕阳西下的阴影般,片 刻不停地向我们逼近。

谁也无法确定何时何地会死,谁也没有把握明天或今晚,自己会不会命归黄泉。死神从不与人约定时间,他往往出乎意料地降临,让我们一命呜呼。所以,《地藏经》中说:"无常大鬼,不期而到。"

在《四十二章经》中,佛陀曾问弟子:"生命有多长?"

有人说是"几天",有人说"在饭食间"。佛陀 都摇头说不对。

后来有人说:"生命在呼吸之间。"

佛陀才予以首肯,点头称是。

可见,人的生命极其脆弱。我们的房子若没 遇到自然灾害,差不多能保证几十年不坏,可是 我们的生命,却无法跟谁签合同,保证它能存活几十年。龙猛菩萨在《亲友书》中也说:今天晚上沉沉地睡去,谁也不敢保证明天可以安然醒来。

然而,世人最大的毛病,就是没有无常观。 他们天真地以为死亡不会那么快到来,整天为了 几十年后的事打算。殊不知"黄泉路上无老少", 死亡的来临,并非自己想的那样缓慢而有规律。

要知道,死亡出现的方式、时间,永远是无法确定的,谁又能预知明天和死亡哪一个先到来

呢? 或许有人认为:"既然死亡是每个人的归 宿,早晚都会临头,那有什么可害怕的?"

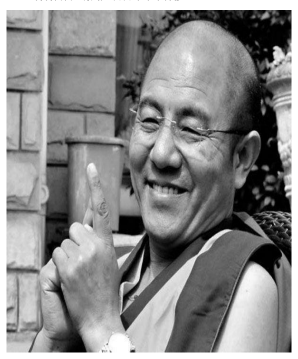
如此为自己壮胆,无疑是一种自欺。其实, 众人皆死,并不会摆脱你个人面临死亡的痛苦。 所以,我们若要对自己负责,就应尽快放下对今 生的贪执,为漫长的后世多做准备。

现在大多数人,对于死亡,总是一味地回避,谈到"死"就觉得忌讳,如同鸵鸟在遇到危险时,把头埋在沙中一样,实在是有点可笑。

他们明知自己迟早是"死路一条",却故意忽略,想方设法忘掉,然后拼命贪恋今生的一切,从不肯为后世做丝毫准备,不禁让我想到了状元禅师的《醒世诗》:

急急忙忙苦追求,寒寒暖暖度春秋,朝朝暮暮营家计,昧昧昏昏白了头。

是是非非何日了,烦烦恼恼几时休,明明白白一条路,万万千千不肯修。



昨天之前发生的一切,是昨晚的梦;明天之后 发生的一切,是明晚的梦;现在的一切,正在做梦。

## 2. 人**80**%的痛苦 都与金钱息息相关

这个世界上,80%的幸福与金钱无关,80%的痛苦却与金钱息息相关。

在佛教中,对金钱如何看待呢?

它既不是善也不是恶,既不是美也不是丑, 它能给人们带来痛苦,也能带来快乐,关键要看 用它的人怎么用。

在唐朝,一位政治家、文学家叫张说,他撰写了一篇不到两百字的《钱本草》,其中就以草药为喻,说明金钱既不是好东西,也不是坏东西。用好了,就像草药可以治病一样,能济世救人、自利利他;用不好,就像草药会变成毒一样,能伤人性命、自害害他。

但可惜的是,如今许多人都没有把它用好, 以至于这个世界上80%的幸福与金钱无关,80% 的痛苦却与金钱息息相关。

有些人拥有的钱越多,痛苦就越大。正如华智仁波切所说:"有一条茶叶,就会有一条茶叶的痛苦;有一匹马,就会有一匹马的痛苦。"

佛陀在《大宝积经》中也说:"财物如幻亦如梦,愚痴众生被诳惑,刹那时得刹那失,何有

智者生爱心?"钱财的本质如梦如幻、极其虚 妄,愚痴的众生没有认识到,就容易被它欺惑。 其实,钱财可以很快得到,也能很快就失去,看 清了这一点后,智者又岂会拼命地贪执它?

唐朝有一位庞蕴居士,将家中的金银细软用船装着,全部扔到了湘江里。有人问他为什么这样做,庞蕴唱了一首偈子:"世人多重金,我爱刹那静。金多乱人心,静见真如性。"

当然,完全看破金钱,对大多数人来讲,是 根本不现实的。所以,佛陀在经中说,通过正当 的途径积累财富,也是允许的。

比如,《杂阿含经》、《善生子经》中都提到了,我们所赚的钱应该分为四份:一份用于衣食温饱;两份用于投资营利;还有一份要储蓄起来,以备不时之需。

可见,佛陀并没有要求把所有钱财全部抛弃,因为我们不可能像蚯蚓一样,天天吃土就可以了。尤其是作为在家人,若不赚钱养家糊口,生活就没办法过下去。 但即便如此,对金钱也不能过于崇拜。其实,金钱不像有些人想得那样"无所不能"。世人也说:"钱可以买到房屋,却买不到温暖;钱可以买到药品,却买不到健康:钱可以买到书本,

却买不到智慧;钱可以买到床铺,却买不到睡

眠....."

当然, 金钱也并非一无是处。法国作家小仲 马在《茶花女》中,就曾说:"钱财是好奴仆、

坏主人。"如果把钱仅仅视为一种工具,有也可

以、没有也可以, 多也可以、少也可以, 自己会 活得非常自在: 但若把钱当成人生的全部, 明明 已经衣食无忧, 却仍不知满足、欲壑难填, 这样 绝不会有直正的快乐。

然而遗憾的是,现在很多人却偏偏选择后

者,把金钱当成"主人",自己成了金钱的奴隶。 他们有一栋房子,还想再买一栋:有一辆轿车, 还想再买一辆......为了这些可有可无的东西,耗 尽了自己的一生,也错过了本该拥有的幸福。

### 3. 修心是一门技术

世间上的万事万物,无一不是心所生的虚幻假象,但 芸芸众生信以为真,颠倒地将其执为实有,导致各种痛苦 此起彼伏。

心的力量不可思议,它可以让一切可能变成 不可能,也可以让一切不可能变成可能。

常言道:"一切世间事,串习无不成。"就像舞蹈演员,开始什么动作都不会,但逐渐经过训练,就可以跳得非常精彩。还有杂技团的孩子,经过长年累月的串习,身体特别柔软,摆怎样的动作都没问题。

同样,凡事不管是真是假,只要心对它长期 串习,认为是真的,到了一定的时候,不用故意 去想,也会自然产生真实的力量。佛陀在经中亦 云:"是故无论真或假,凡事若经久串习,串习 力达圆满时,不思亦能生是心。"

这样的事例, 在现实生活中不胜枚举。

其医学院有一位教授,发给每个学生一颗 药,说这颗药可使血压上升。服药不久后测量血 压,果然都上升了。实际上,那仅仅是一颗糖而已。

还有一个故事说:某病人因感冒咳嗽到医院 看病,经X光检查,说是得了肺癌。病人得知这 个消息,病情更加严重,几乎没办法下床。后来隔了一个星期,医院打电话来道歉说,重新检视原来的X光片,发现他得的病仅是普通感冒,而非肺癌。那病人一听,立刻从床上跳起来,马上就痊愈了。

还有两个人,同时去检查身体,一人是感冒,一人是癌症。但医生把化验单搞错了,得癌症的认为自己只是感冒,结果就好了;感冒的认为自己得了癌症,最后就死了。

这种经历我也有。有一段时间我经常咳嗽, 去马尔康拍片子,医生说是肺炎,肺有很严重的 问题。当天下午我就感觉肺部特别痛,觉得医生 诊断得没错,不仅仅是肺炎,还可能是肺癌。后 来到大城市里一检查,根本不是肺方面的毛病,

可见,心的力量的确非常大。

顿时就感觉轻松了。

其实,世间上的万事万物,无一不是心所生的虚幻假象,但芸芸众生信以为真,颠倒地将其执为实有,导致各种痛苦此起彼伏。所以,佛陀大慈大悲地告诫我们:"应观法界性,一切唯心造。""凡所有相,皆是虚妄。"

若能懂得这一点,对减少痛苦会有很大的帮助。假如你平时遇到挫折或不痛快,就想:"这些都是心造的,如果没有去执著,根本不会这样。"一下子,原本难以忍受的天大之事,就显

得微不足道了。

### 4. 一切苦乐都是心在作怪

如今不少富翁,虽居于豪华的别墅内,却常常失眠, 无药可治;更有一些高官厚禄之人,为争权上位而强作欢 颜,心无安闲,生活中少有欢喜可言。由此足以证明,苦 乐主要是由心所引发,跟外在物质的好坏关系不大。

苦乐到底是建立在外境上,还是内心上?不 少人对此从来没有思考过。

其实,如果说外境上真实成立苦乐,那不论 谁接触此外境,都应该生起同等感受,但实际上 并非如此。就拿不净粪来说,喜欢洁净的人见后 会发呕,不愿靠近;而猪狗见之却欢喜若狂,觉 得遇到了难得的美味。或者对于美女的身体,修 不净观的人认为是一具臭皮囊,而贪欲强烈者会 觉得美妙悦意。

因此,外境上并不存在苦乐,一切统统是心在作怪。心认为好,就会带来快乐;心认为不好,就产生痛苦。

以前陶渊明在隐居山林时,做了一张无弦琴,这张琴仅有其形而不能发出声音,陶渊明却常常独自在家"抚琴自娱",煞有介事而又自得其乐。与之相反,如今不少富翁,虽居于豪华的别墅内,却常常失眠,无药可治;更有一些高官厚禄之人,为争权上位而强作欢颜,心无安闲,生

活中少有欢喜可言。由此足以证明, 苦乐主要是由心所引发, 跟外在物质的好坏关系不大。

记得有一条新闻报道说:

温州有一个亿万富翁,他虽然很有钱,但一点都不快乐。

有一次,他在随从的簇拥下,从一家星级酒店出来。一个乞丐向他伸手乞讨,他不耐烦地给了一元钱。

乞丐显得非常高兴。他觉得很惊愕:一元钱 竟让乞丐兴奋异常,而自己日进千金,却找不到 任何东西能挑起自己的兴奋,这是为什么呢?

于是,他让随从们先回去,说今天要自己走一走。等大家离开后,他又回头去找那个乞丐,

并在一家偏僻的餐馆里请乞丐吃饭。

为了不让别人认出他,他将脸遮挡在衣服 里,与乞丐探讨起了人生。

乞丐告诉他,自己每天都很快乐、很轻松, 每天晚上睡八九个小时。

乞丐的话,让他感到悲哀。因为他日日为失 眠所扰,吃再高级的安眠药也睡不着。所以,他 深深体会到,财富不一定能带来快乐.....

因此,只有对心的本体有所了解,甚至对空性有所认识,才会知道什么是真正的快乐。除此之外,再怎么样辛辛苦苦寻找快乐,快乐也会像彩虹一样,离自己越来越遥远。《入行论》也

说:"若不知此心,奥秘法中尊,求乐或避苦, 无义终漂泊。"

### 5. 难得知足

现今有些人物质富足、生活奢华,却始终感觉不到快 乐,成天愁眉苦脸、唉声叹气。这样的人,外在的环境再 舒适,对自己也是没有任何意义。

只要心有满足,就是最大的财富。

龙猛菩萨在《亲友书》中讲过:"佛说一切 财产中,知足乃为最殊胜,是故应当常知足,知 足无财真富翁。"意思是,佛陀告诉我们,在世 间一切财产中,知足少欲最为珍贵。只要知足少 欲了,纵然自己身无分文,也是真正的富翁。

不仅佛陀强调这一点,有些世间名人也将之 奉为信条。比如像苏东坡,他的有些行为就令人 赞叹。

苏东坡最初在杭州当太守,跟佛印禅师比较 合得来。他们经常在那儿看西湖,一起坐在船里 参禅悟道,研究东坡肉,日子过得挺惬意。

后来,苏东坡被贬到南方去了。当时的南方偏僻荒凉,那些苦地方没有东坡肉吃,苏东坡就说"日啖荔枝三百颗,不辞长作岭南人",天天有荔枝吃,他也挺高兴。

又过了一段时间,他不当官了,也没有人送礼了,但觉得"菊花开时乃重阳,凉天佳月即中秋",菊花开了,即是重阳节;天上有明月,就

当中秋节。天天都是良辰佳节,没有家人团聚也很开心。

对苏东坡来说,多大的福都能享,多大的罪都能受,而且不以其苦。林语堂管他叫"不可救药的乐观主义者",这种乐观主义正是来源于知足少欲。

相比之下,现今有些人物质富足、生活奢华,却始终感觉不到快乐,成天愁眉苦脸、唉声叹气。这样的人,外在的环境再舒适,对自己也是没有任何意义。

古代有两位兄弟,经常去山上砍柴。

一次,他们看到有只老虎正要吃一位老人,于是想办法赶走老虎,把老人救了下来。没想到,那位老人竟是山神。

为了报答救命之恩,老人许诺给两兄弟任何 所需之物。

大哥说要财富,老人就给他一枚金戒指,用 它能够点石成金。

回来之后,大哥享尽人间荣华,买房、娶妻、生子……该有的完全拥有了。但他的精神压力越来越大,为了保护财产、解决财产纠纷,一

生中的痛苦接连不断。 而弟弟,当时没有任何奢望,只说过得平凡 快乐就可以。

表人送他一串风铃。每当心里不舒服时,弟

弟只要听一听风铃的清脆声音, 所有烦恼就会一 扫而空。 两兄弟比较起来,弟弟尽管生活简单,但一

**辈子都讨得非常快乐。** 

以为吃得好、穿得好、住得好,就是最快乐

的事,实际上,这种快乐并不长久。最长久的快

乐,是我们拥有一颗知足的心。《八大人觉经》

也说:"牛死疲劳,从贪欲起。少欲无为,身心

所以,内心没有太多贪欲,才能享受到生活 中的美好。过于贪恋、执著金钱,一辈子都会活

自在。"

得很累。

# 6. 财富宛若秋云飘

"身体犹如水中泡,财富宛若秋云飘。"但可惜的是,世人耽著荣华富贵,真正能明白此理的寥寥无几。

如果明白无常之理,对今生的钱财名利,就 不会有强烈的执著了。

其实,从有钱人的身上,我们很容易体会到 无常。

比如,中国某财经杂志曾发布了"2009年本土富人排行榜",其中2008年财富超过300亿人民币的人有8位,而2009年时,1位也没有;2008年财富超过200亿的人有26位,而2009年只有1位。在短短的一年中,亿万富翁人数锐减,有些人一下子从高处跌入低谷。

还有,以前亚洲女首富叫龚如心,她与丈夫白手起家,共同缔造了一个地产王国。1997年,美国《福布斯》公布的"世界超级富豪榜"中,龚如心以70亿美元个人资产,位居世界华人女首富,比英女王还要富有7倍。后来她丈夫不幸去世,为争夺巨额遗产,她和公公打了九年官司,并最终获胜。但没有想到的是,争取到遗产一年半之后,她就因患癌症而撒手人寰。

这一现象,恰恰印证了麦彭仁波切的一句话:"身体犹如水中泡,财富宛若秋云飘。"但可

惜的是,世人耽著荣华富贵,真正能明白此理的 寥寥无几。

憨山大师在《醒世歌》中也说:"春日才看杨柳绿,秋风又见菊花黄,荣华终是三更梦,富贵还同九月霜。"春天才看了杨柳的绿,秋天又见到菊花的黄——通过两种颜色的对比,可看出春天和秋天的无常变迁。同理,荣华犹如三更的美梦,很快就会醒来;富贵也如同九月的白霜,一下子就会化为乌有。

因此,大家应多思维这些大德的教言,对于 钱财等身外之物,尽量看得淡一些!



## 7. 钱越多, 欲望应该越少

幸福的根本,并不在于你拥有了多少金钱,而在于你 减轻了多少欲望。欲望少了,虽卧地上,犹为安乐;欲望 多了,虽处天堂,亦不称意。

贪欲比较炽盛的人,很少有知足之时。他们 视钱如命,就算是走路时,两眼也四处搜索,总 盼望有什么意外收获。

为了赚钱这一目标,熙熙攘攘的大街上、人潮汹涌的股市上、推杯换盏的酒桌上、尔虞我诈的生意场上......到处都有他们忙碌的身影。

然而,就算一朝腰缠万贯,他们也没有感到满足。骑自行车的向往摩托车,有摩托车的渴望汽车,然后追逐"沙漠王子"、奔驰;住一室一厅的想换五室二厅,住五室二厅的又野心勃勃为别墅而奔波;拥有别墅的,更梦想着:春天,推开窗户,就能欣赏东京街头千树万树樱花开的盛景;夏天,足不出户,就能享受阿尔卑斯山的对习凉风;秋天,在自家的花园里,便能观赏日内瓦湖的清凉月影;冬天,走出房门,便能踩在夏威夷海滩细软的金沙上……

他们殚精竭虑地谋求财富,不择手段,恨不得全世界的财产都归自己所有。甚至,有时候在富人面前,极尽谄媚巴结之能事,忍辱更

是"修"得不错,心甘情愿地当牛做马、任人凌 唇。

曾有一位富家子弟与人比武,大败而归。回 到家中拿一男仆出气,打了10个耳光。之后,他 于心不忍,就拿出10块金币予以补偿。

这个仆人贪心极重,一见到钱,脸上的剧痛顿时消失,眉开眼笑地说:"请您多打几下!几百下我也挺得住,只是打一下给我一个金币就行。"

主人一听,气上加气,对他一阵毒打后,却 一分钱都未付。

现在很多人就像这个仆人一样,完全沦为了金钱的奴隶,坚信有钱就可以颠倒乾坤、无所不能。正如莎士比亚在一本书中所形容的:"金子,黄黄的、发光的,宝贵的金子!只这一点点儿,就可以使黑的变成白的,丑的变成美的,错的变成对的,卑贱变成尊贵,老人变成少年,懦夫变成勇士。"

他们以为金钱能给自己带来幸福,却不知幸福是一种满足的心态,有时候跟金钱有关,有时候跟金钱并无关系。即便跟金钱有关,心理学家研究发现:在影响幸福的各种因素中,金钱也只起到20%的作用。

幸福的根本,并不在于你拥有了多少金钱, 而在于你减轻了多少欲望。欲望少了,虽卧地 上,犹为安乐;欲望多了,虽处天堂,亦不称意。

# 8. 越攀比, 越吃亏

人生的痛苦之一,就是控制不住自己的心。尤其是喜欢跟人比较,是我们内心动荡、恍惚不安的来源,也让大部分人活在患得患失的世界中,不能解脱。

有一年奥运会的游泳比赛,冠军被日本选手 获得,亚军和季军分别是美国、俄罗斯选手。

赛后,记者们采访得到冠军的日本选手,问:"与你相邻的水道,一边是美国人,一边是俄罗斯人,你知道他们都曾经打破世界纪录吗?"

他真诚地回答:"不知道。"

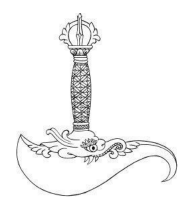
记者又问:"你知道其他选手紧追在后,而你一度被俄罗斯劲敌超越吗?"

他摇了摇头:"不知道。我只管自己向前游,任何人跟在我后面或超越我,都不会对我造成影响,只要一心一意游泳就好。"

可见,一个人在前进的路上,只要做好分内的事,不和他人攀比就能成功。如果存有较量之心,便会不自觉地模仿别人,这样的结果只会落后,因为你在模仿时,别人已经完成了。只有自己努力前行,得到的结果,才真正属于自己,哪怕它并不尽如人意。

《金刚经》也说:"应无所住而生其心。"就

#### 是在劝我们,人应该无所执著地活着。



## 9. 耍小聪明的下场都不好

喜欢玩弄小聪明的人,就算暂时得到一些利益,也并不会长久,早晚都会坏事,给自己和他人带来无尽的祸患。

很早以前,森林中百兽过着闲逸、安乐的生活。因为没有兽王,百兽便商议寻找一个有资格的动物来领导群兽,于是四处寻觅。

一天,有只狐狸跑到一家染衣坊寻找食物,不慎掉进了染缸。它惊恐万分,拼命挣扎,等到爬出染缸时,已是筋疲力尽。它再也没有心思寻找食物,落荒而逃。

在河边喝水时,狐狸见到水中的倒影,忽然 发现自己身上的颜色变得美丽异常,与众不同。 正在这时,寻找兽王的动物们发现了它,惊奇地 问它是什么动物,是从什么地方来的?狐狸灵机 一动,诈称自己是天帝派来做兽王的。

群兽从来没有见过它这样的动物,又听说是 天帝派来的,便信以为真,拥立狐狸为王。

当上兽王的狐狸得意忘形,开始作威作福,不但役使所有野兽为自己做事,还忘乎所以地让狮子当坐骑,四处游玩。照理说,这狐狸当了兽王,应该对同类特别关照才是,但狐狸反而痛恨狐群,百般加以折磨。

动物们本以为有兽王领导,生活会更加幸福、快乐,没想到却落得痛苦不堪。众狐狸更觉得"兽王"是飞来横祸,大惑不解,暗地里对兽王进行观察。后来,它们怀疑这天帝所赐的兽王是狐狸假扮。

众狐狸找了个机会,偷偷地问狮子:"每月十五月圆之日,兽王是否仍要骑着你去游玩?" 狮子说:"不,兽王每月十五都给我放假,

它总是单独离去。"

群狐说:"我们狐狸每到十五日就会昏迷一阵,好一会儿才能恢复。你可以在十五日那天跟踪兽王,看它是不是狐狸所扮。"

等到十五日,兽王照常向远处跑去。狮子便 悄悄地跟在后面,到了一个山洞里,果然看见兽 王像死尸一样倒在地上,昏迷不醒。

狮子这才知道动物们都上当受骗了,尤其是自己,居然被狐狸当坐骑戏弄了这么久。狮子恼 着成怒,一跃而上将这只狐狸吞食了......

群兽因为没有好好考察,让一只卑劣的狐狸 当了兽王,结果都受到了莫大的痛苦。那自作聪 明的狐狸,也落了个自取灭亡的下场。

《法句经》中有这么一句:"无乐小乐,小辩小慧,观求大者,乃获大安。"耍耍小聪明,只能得到一些小乐,甚至得不到快乐,只有发大心,利益一切众生,才能获得究竟的大安乐。

所以,生活中我们一定要擦亮眼睛,远离耍 小聪明的人。

### 10. 把嫉妒心化为随喜心

看到别人快乐,心中应当真心随喜,替他高兴。如果 实在生不起随喜,自己也要懂得克制,千万不要因嫉妒而 发恶愿。

嫉妒,是一种极其普遍、又杀伤力极大的心态。若对超过自己的人无法忍受、心生忧恼,这就是嫉妒。

女人嫉妒别人的年轻、美貌,男人嫉妒别人 的才华、财富、权势,儿童嫉妒别人能拥有梦寐 以求的玩具......林林总总,无所不嫉。

在《杂譬喻经》中,就讲了一则嫉妒的公 案:

从前有个婆罗门,他的妻子没有生育,小妾却生了一个男孩。妻子非常嫉妒,趁人不注意,用小针刺入小孩头顶,孩子不久就死了。

小妾悲痛欲绝。后来知道是妻子所为,于是 受持八关斋戒,以此功德回向,发誓要报仇。

小妾七日后命终,于七八世中转生为妻子的孩子,容貌端正、聪明伶俐,但都是小时候夭 折。妻子悲痛不已,比小妾丧子时哭得更厉害。

后来有一僧人,是阿罗汉的化现,告诉了她 前因后果。妻子才恍然大悟,遂向僧人求戒。僧 人让她第二日到寺院受戒。 次日,她在去寺院的途中,小妾又化为毒蛇,阻挡她的道路。僧人严厉地作了呵斥,令二人解怨释仇,忏悔了往昔的怨结。

古今中外这方面的公案非常多,由于嫉妒不 是有形有相的东西,故很难控制,一旦它不小心 生起,只能任其摆布。

莎士比亚笔下的奥赛罗,因为怀疑妻子不忠,妒火中烧,杀了妻子与假想的情敌后,自己也同归于尽;《三国演义》中,"羽扇纶巾,谈笑间,樯橹灰飞烟灭"的周公瑾,因嫉妒诸葛亮的才华,在发出"既生瑜,何生亮"的感慨后,郁闷而死。

他们的死,引起了后人很多哀叹。但又有几 人能拍着胸脯说,自己身上没有奥赛罗与周瑜的 影子呢?

所以,人与人之间,最好不要有嫉妒,看到别人快乐,心中应当真心随喜,替他高兴。如果实在生不起随喜,自己也要懂得克制,千万不要因嫉妒而发恶愿:"今生我比不上他,来世我要变成恶魔专门害他。"

发心若是这样的话,那一切都完了!在嫉妒的战场上,只有失败,没有战利品可得。嫉妒心重的人,就算暂时害得了别人,但终究还是害了自己。

#### 11. 比富不如比德

现在有些人,该比的学问和品德,没人竞争;而不该 比的吃穿,人人都互相攀比。

我读书时,学习气氛不太好,学生们天天比谁的衣服好看、谁的衣服高档,谁吃的花样多、谁吃得昂贵……似乎这些才是他们人生的主要目标。

现在更是如此:一顿饭动辄花费几万块,一件名牌衣服甚至超过上百万,这样大家就觉得了不起。

在晋朝,石崇曾与王恺(晋武帝的舅父)以奢靡相比:

王恺饭后用糖水洗锅,石崇便用蜡烛当柴烧;王恺做四十里的紫丝布步障,石崇便做五十里的锦步障;王恺用赤石脂涂墙壁,石崇便用花椒。

似。 晋武帝暗中帮助王恺,赐了他一株珊瑚树, 高二尺许,世所罕见。王恺向石崇炫耀,不料石 崇挥起铁如意,将珊瑚树打得粉碎,然后一笑置 之:"别心疼,我赔你就是。"遂命左右取来六七 株珊瑚树,个个皆高三四尺,比王恺那株强多 了。

如今,攀比在一些偏僻地区,也逐渐蔚然成

风。每逢节日,人们会比身上的衣服如何高档、 饰品如何华贵……在大城市里,比富的现象更是 层出不穷,甚至有些行为令人咋舌。

其实这些都不好。人活着的关键在于德行和 学识,一个人只要德学双馨,生活再贫寒也不可 耻。

佛教中有些高僧大德即是如此。例如,慧林禅师的一双鞋子穿了二十年;通慧禅师终年一件衣服,衣服补了再补。不像现在有些人一样,天 天追逐流行时尚,衣服换来换去。

古人常说:"由俭入奢易,由奢入俭难。"一个人最初生活节俭,以后有条件了,奢侈起来很容易;而从奢侈的生活步入俭朴,便相当困难了。像有些人,从小娇生惯养,被视为"小公主"、"小王子",在呼风唤雨、一呼百应中成长,生活条件极为优越。但后来家境突逢变故,一夜之间贫困潦倒、不名一文,需要为生计而四处奔波时,他们往往极其脆弱,有的甚至会自杀。

究其原因,就是他们往昔只迷恋物质上的富足,却忽略了精神上的贫乏。在物欲横流的当今时代,人们确实需要自我反省。人活着,不能一味追求时尚、贪图享乐,而要关心自己的德行和学识。

爱因斯坦就是个注重德行和学识的人。有一次,他被邀请去参加同学的生日宴会。因为他穿

意是不是很不顺利?" 他坦率地说:"父亲的生意是有些不顺利, 但也不至于买不起一件衣服。"

着与平时一样,有同学就嘲笑道:"你父亲的生

另一位同学哈哈大笑:"既然买得起,何不

买一件,把自己打扮得更体面一点呢?"

爱因斯坦十分严肃地说:"我认为作为年轻 人,不能只向社会索取,而应该思考怎样为社会

做贡献!"一句话,说得那些同学无言以对。 人活在世上,最有意义的就是无私奉献,以

不求回报的心态帮助众生,而不是盲目与别人攀 HL

### 12. 失败是如何炼成的

傲慢,使人不见自己的过失,也不见他人的功德。如 果一个人自傲而轻人,那么他不仅不被人们欢迎,他所具 有的功德也将逐渐退失。

大作家海明威说过:"炫耀广博见识或渊博学问的人,是既没有见识、也没有学问的人。"傲慢会使人变得无知,甚至变得无耻。

以前,印度有位叫真空巴的国王。他有两个 儿子,小王子自知当国王的希望渺茫,便志愿修 道。征得父王同意之后,他离开皇宫,进入人迹 罕至的密林,专心修持。

时日不长,国王驾崩,太子继位不久也死去 了。

国不能一日无君,群龙无首的大臣们商议 后,决定迎请潜居深山的小王子回宫继位。初时 小王子道心坚定,不愿下山,但经不起大臣们的 屡屡哀求,遂回宫登上了国王的宝座。

他当上国王后,淫欲心猛厉。为了满足贪欲,他立下了邪恶的法规:"国中未婚的女子, 国干都拥有初夜权。"

手下大臣极为反感,纷纷对他善言劝诫。但 这位傲慢的国王根本听不进去,一怒之下将劝告 他的大臣杀死。 这样过了很长时间。一天,一个女人在许多 男人面前裸体奔跑,并站着小便。人们都指责她 不知羞耻,可她却说:"大家都是女人,有什么 不好意思?你们这些女人能站着小便,我为什么 不能?"

旁人说:"我们明明是男人!"

女子立即反驳: "不!这个国家只有国王一人是男人,否则,你们怎么会容忍自己的妻子、姐妹和女儿受侮辱呢?国王的行为比我更可耻,你们为什么要忍受?"

一语惊醒梦中人,早已忍无可忍的臣民冲进 王宫,杀死了这个荒淫无度的暴君。

可见,傲慢会使人迷失自己,最终自取灭亡。

不过,傲慢这种烦恼难以察觉,别人看不出来,自己也感觉不到,一不小心,就会落入它的圈套。藏地有句俗话说:"傲慢的山顶上,留不住功德的水。"或者说:"傲慢的铁球上,生不出功德的苗芽。"只要心中有了傲慢,自认为比别人更胜一筹,那就如同身上披了件雨衣,雨水无法进来一样,所有功德从此与自己无缘。

有智慧的人没必要傲慢,没有智慧的人傲慢 只会自取其辱。麦彭仁波切也说过:"大士傲慢 何必要,若无我慢更庄严;劣者傲慢有何用,若 有我慢更受辱。"故我们应"今当去慢心,甘为众 生仆", 遣除一切傲慢之心, 心甘情愿当众生的仆人。

## 13. 浪费时间等于谋财害命

对时间无所谓的人,感觉与人交谈是一种享受。而真 正了知生命无常、人身难得的人,却宁可舍弃财富,也不 愿空耗时光。

"年矢每催,曦晖朗曜。"时光飞逝如电,一 去而不复返。从获得暇满人身,至命归黄泉,匆 匆几十年,转瞬即逝。

世人尚有"尺璧非宝,寸阴是金"的说法,对 于修行人而言,爱惜时光更是极为重要。

释迦牟尼佛在往昔,曾转生为一婆罗门,在一寂静处修行。帝释天为其所感,欲赐悉地。婆罗门回答说:"我没有其他愿望,如果您要赐,就赐予我您不来的悉地吧,否则,我会因您来而导致散乱。"由此可见,对真正的修行人来说,不打扰他,是对他最大的恩赐。

有位居士也曾告诉我,他最怕别人上门或打 电话,特别耽误时间。

学院的一位堪布也说:"为了怕别人趁上门办事之际,谈论没完没了的话题,我宁可走很远的路到别人家里,办完即归,不致耽误时间。"

确实,对时间无所谓的人,感觉与人交谈是一种享受。而真正了知生命无常、人身难得的人,却宁可舍弃财富,也不愿空耗时光。

那公巴大师说过:"人们与其谈论许多似是 而非的大道理,不如拜读诸佛菩萨的传记,了解 彼等自始至终是如何实践菩萨道的。只有这样, 才是极为善妙,不会被诳骗的啊!"

文学家鲁迅在《门外文谈》中也说:"时间 就是性命。无端地空耗别人的时间,其实无异于

谋财害命。" 所以,纵然你不能自己修行,也千万不要谋 害其他修行人的生命财产!



# 14. 学佛后我们能开什么神通

对佛教不了解的"修行人",非常执著天眼、天耳、天上飞行,或者开中脉、见圣尊等神通。常听有人吹嘘"某人又开天眼了"、"某人又见到观音菩萨了"……不少人为追求这些而学佛,却不知这不但达不到解脱的目的,反而很可能会走火入魔。

常有人问:佛教大德为何不以神通度化众生?

工。《长阿含经》中就有现成的答案,佛告坚固:"我终不教诸比丘为婆罗门、长者、居士而现神足上人法也,我但教弟子于空闲处静默思道。若有功德,当自覆藏,若有过失,当自发露。"

世间的特异功能、杂技、魔术,都能显示许 多难以置信的现象。随着科学日益发达,上天入 地早已不是神话,所谓的神通若仅限于此,除了 盗名欺世,又有何用呢?

从前,仲敦巴格西与四位瑜伽士前往热振。 一天,已到骄阳当头,应当食用午餐时,他们的 食物却一无所剩。

一行人饥饿难耐,正商量如何应对之际,衮 巴瓦却胸有成竹地说:"我将会吃到从山嘴往上 攀登的人所带来的食物。"当他话音刚落,一位 施主便携带着丰盛的斋食即时而至,他们终于得 以饱餐一顿。

仲敦巴格西向来喜欢隐藏功德,对衮巴瓦示现神通极为不满,声色俱厉地训斥道:"衮巴瓦,你不要妄自尊大!"

可见,若无特殊必要,高僧大德除了开显佛理引导众生外,一般不会轻易示现神通。

现在有些修行人,整天神神叨叨,到处炫耀自己的梦境、验相或感应,看到一点东西、听到一点声音,就自以为得、沾沾自喜。其实这些并不重要。倘若你通过修行,自私自利心减少了,利益众生之心增上了,这才是最高级的神通!



### 15. 有利他之心的人福报才大

世上的一切快乐,都是从利他而产生的;世上的一切 痛苦,都是由自利而引发的。《入行论》亦云:"所有世间 乐,悉从利他生;一切世间苦,咸由自利成。"

现在很多人十分羡慕开悟成佛的境界,一谈 起这些就津津乐道、特别神往。然而,成佛又是 为了什么呢?

华智仁波切曾明确地告诉我们:成佛就是为了利益众生,并不是想自己获得佛果后,一个人过得逍遥自在、快快乐乐。所以,学佛是为了成佛,而成佛,是为了利他!

《弟子问答录》中也说:"余事皆下品,唯有利众高。"世间上其他事的意义都不大,唯有利益众生是最无上的,这也是佛陀极其欢喜的事,诚如《华严经》所言:"若令众生生欢喜者,则令一切如来欢喜。"

藏地有一位著名的大成就者,叫热罗多吉 扎。一次,他准备在寂静处长期闭关,安住于如 如不动的禅定中。

此时,本尊现身对他讲:"你安住在寂静的 灭定中,纵然长达千百万劫,也不如对一个众生 播下解脱种子的功德大。"

得到这样的教言后,他从此不断云游各方,

度化众生。

可见,利他才是最有意义的修行。一个人就算能力有限,行为上无法利益众生,但仅仅发一个利他心,福德也远胜于供养诸佛。如寂天菩萨说:"仅思利众生,福胜供诸佛。"《胜月女经》亦云:"仅思利他心,利益尚无量,何况行利益?"

有些人目光短浅,为了暂时的利养名闻,便 把利他心完全舍弃,这如同以下故事里讲的小孩 为了几块糖而放弃如意宝一样,是非常愚笨的行 为。

佛经中有一则公案说:

往昔,有父子二人拥有一个如意宝,父亲天 天守护着如意宝。有一天父亲很困,想睡一会 儿,临睡前对儿子说:"你将如意宝收好,千万 不要给任何人。"

父亲很快就睡着了。这时来了几个小偷,问这小孩要如意宝。孩子说:"父亲交代了,如意宝不能给任何人。"

小偷拿了一些糖果给他,说:"这个如意宝是一块石头,对你没有什么用。糖果可以马上吃,而且价值是很贵的,不如我们交换吧!"

小孩觉得有道理,就把如意宝交出去,换得了一点儿糖果。

如此舍重取轻,实在令人惋惜。现在很多人

也像这个小孩一样,因为不懂利他心的价值,为 了得到一点点小利,结果丢掉了最珍贵的东西。 要知道,世上的一切快乐,都是从利他而产

生的;世上的一切痛苦,都是由自利而引发的。 《入行论》亦云:"所有世间乐,悉从利他生; 一切世间苦,咸由自利成。"所以,且不说别 的,就算是为了自己得到快乐、远离痛苦,也绝 对不能没有利他心。

曾有一对善良的夫妻,下岗后开了一家小饭馆。

饭馆开张后,夫妻俩便以好人缘,赢得了很多回头客。同时,每次吃饭时,小城里的一些乞丐,就会排成队来到他的饭店乞食。夫妻俩给他们施舍的饭菜,都是新做的,并不是顾客剩下的残羹冷炙。

他们所做的这些善行,都是发自内心的。

一天晚上,饭馆所在的地方,不慎发生了火灾。危急时,那些经常来乞讨的人,冒着危险帮他们将东西搬了出来。不一会儿,消防车来了,饭店由于抢救及时,终于保住了。而周围的很多店铺,因为得不到及时抢救,早已成为一片废墟。夫妻俩善心似水,最终得到了好报。

通过这件事,足见利他心的重要性。所以, 一个人没有其他什么倒不要紧,但不能没有利他 心。有了利他心的话,福虽暂时未至,祸却早已



# **16**. 不图回报 反而有大回报

在利他的过程中,有些人虽然不图任何回报,但有时 因缘不可思议,也会出现意想不到的收获。

往昔,佛陀在因地时,每次布施身体、财产、王位、妻儿,帝释天问他是为了什么,他都回答:"唯一想让众生获得快乐,此外没有其他希求。"

我们虽然无法做到佛陀那样,但也应尽量无 条件地利益众生。在此过程中,有些人虽然不图 任何回报,但有时因缘不可思议,也会出现意想 不到的收获。

以前有个大学生,他读书时没有钱,只好利 用课余时间打工,挨家挨户地推销商品。

有一天中午,他肚子特别饿,就去敲一家的 门,想要点儿东西吃。

开门的是一个小女孩。大学生有点不好意思,但已经到了门口,没办法只好开口说:"我很饿,可不可以给我一点食物?"

小女孩给他拿来一杯开水、几块面包。

他狼吞虎咽地吃完后,问她要多少钱?小女孩说,家里的食物很多,不要他的钱。

很多年后,小女孩长大成家了。有一天,她 突然得了非常怪的病,在一家医院做手术花了很 多钱, 但是根本没有效果。

有人建议她去某某医院,那里有位医术高明 的医生,或许能治她的病。于是,她就到那个医 院去,果然治疗效果不错,住院的时间也比较 长。

出院时,她觉得住了这么长时间, 医疗费肯 定是个天文数字。以前治病花了很多钱,现在钱

后来,她鼓起勇气看了一眼,账单上写的意 然是:"一杯开水、几块面包,足以支付你所有

也没有了, 所以结账时根本不敢看。

的医疗费。 那个医生,就是她帮助过的大学生。

孟子说:"爱人者,人恒爱之;敬人者,人

恒敬之。"其实,生命就像是空谷回声,你送出 什么,它就送回什么:你播种什么,就收割什 么: 你给予什么,就得到什么。因果是丝毫不爽 的,只要你付出了,就必定会有收获,只不过是 时间早晚而已。

# 17. 布施

## 只会让你越来越富

如今的人们,不太明白因果的取舍关系。原本发财需要布施之因,他们却为了发财,一味地掠夺;明明长寿需要放生之因,他们却为了长寿,一味地杀生......最终只能南辕北辙。

现在很多人都希望发财,想方设法改变风水、生辰,以期自己财富盈门、财源广进。

其实, 佛陀曾明明白白告诉过我们, 发财的 因是什么呢? 不是发财树, 不是貔貅兽, 不是水 晶球, 而是布施。

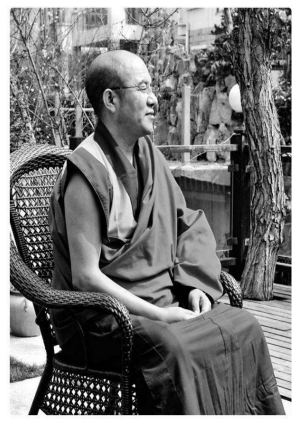
往昔在印度,有个特别了不起的富翁,他的名字叫善施,不过人们更喜欢叫他"给孤独长者"。之所以叫这个名字,是因为他生性慈悲、乐善好施,一生中七次散尽家财,统统布施给孤独的人,故被冠以"给孤独"的美名。后来,他为了给释迦牟尼佛建精舍,甚至用金砖铺地购买园林。他一辈子中越布施,钱越多,用现在的话来说,最后成为了当时的"首富"。

无独有偶,在中国古代,也有这样一个人,他就是春秋末年的范蠡。他助越王勾践复国之后,辞去一切官职,划着小船去太湖经商了。他做生意非常有头脑,不到几年光景,就积累了亿

尽家财,接济百姓。但散财之后不到几年,又能 再次积累起万贯家财。他死后被人誉为"陶朱 公",也就是现在大家常拜的"财神"。 再看看现在,世界上最有钱的人是谁呢? 众 所周知是微软的创始人比尔·盖茨。他不但是全球 首富,还是全球最大的慈善家。他每年投入慈善 事业的是几十个亿,前几年他还宣布:死后财产 不留给后代,全部都捐赠给慈善机构。 然后范围再缩小一点, 我们亚洲, 现在的首 富是李嘉诚。他也同样乐善不止, 经常拿出大笔 的钱来上供下施, 救助贫困、捐助教育等, 并将 自己三分之一的家产捐赠给慈善事业。 通讨以上这些例子足以看出,佛陀说"发财 的因不是别的,而是布施",这句话确实真实不

万家财,富可敌国。在他的一生中,也曾三次散

通过以上这些例子足以看出,佛陀说"发财的因不是别的,而是布施",这句话确实真实不虚。舍得、舍得,有舍才有得;舍不得、舍不得,不舍则不得。然而,如今的人们,不太明白因果的取舍关系。原本发财需要布施之因,他们却为了发财,一味地掠夺;明明长寿需要放生之因,他们却为了长寿,一味地杀生……最终只能南辕北辙。不想痛苦,痛苦却一个接一个降临;想要快乐,快乐却像仇敌一样被灭掉了。



痛苦的根源,就是执著。即便只有针尖那么小的执著,也会引来绵绵不绝的痛苦。对于自己执著的,得到了,患得患失;得不到,伤心欲绝。如果没有执著,这一切得失又与你何干?

## 18. 慈善不是钱,是心

希望慈善能从你我做起,从当下做起。有钱的人可以 从物质上作支持,没有钱的人,哪怕付出一个微笑、说一 句真心的祝福,也是爱心的一种体现。

提起"慈善",很多人的第一个反应,就是要 捐钱。其实,慈善不一定非要物质捐赠,精神上 的爱心也不可缺少。

例如,一个人与家人吵架,痛不欲生而准备 自杀时,我们就应当去安慰他、帮助他,想尽一 切办法令其内心得以恢复。尽管这只是微乎其微 的小事,但对别人来讲确实需要。

如今不少人认为,慈善只是有钱人的消遣, 跟自己这种平民百姓没多大关系,故对这方面不 闻不问、从不关注。这种观念是错误的。对此, 我想起一个令人非常难忘的故事:

2007年的一天,刚卸任的联合国秘书长安南,在美国得克萨斯州的一个庄园里,举行了一场慈善晚宴,旨在为非洲贫困儿童募捐。应邀参加晚宴的,都是富商和社会名流。

在晚宴将要开始时,一位老妇人领着一个小 女孩,来到了庄园的入口处。小女孩手里捧着一 个看上去很精致的瓷罐。

守在庄园入口处的保安安东尼, 拦住了这一

老一小: "欢迎参加今天的晚宴,请出示你们的请帖,谢谢。"

老妇人听后,对安东尼说:"对不起,我们没有接到邀请。是这个小女孩要来,我陪她的。"

安东尼回答:"很抱歉!今天晚宴邀请的都 是重要人物,除了工作人员,没有请帖的人一律 不能进去。"

老妇人表情严肃地问:"为什么?这里不是举行慈善晚宴吗?我们是来表达自己心意的,难道都不可以吗?"她又进一步说:"如果我不能进去,这个小女孩可不可以进去?因为她从电视上知道,非洲的孩子特别可怜,很想为他们做点事。她把储钱罐里的所有钱都拿来了,打算捐给非洲的孩子们。"

安东尼解释说:"今天这场慈善晚宴,来参加的确实是重要人物,他们将为非洲的孩子慷慨解囊。很高兴你们带着爱心来到这里,但是我想,这场合不太适合你们进去。"

"叔叔,慈善不是钱,是心,对吗?"一直没有说话的小女孩突然问。她的话,让安东尼愣住了。

"我知道受邀请的人有很多钱,他们也会拿 出很多钱,我虽没有那么多,但这是我所有的 钱。如果我真不能进去,请把这个带进去 吧!"小女孩说完,将手中的储钱罐递给安东尼。

安东尼不知道是接还是不接,正在不知所措的时候,突然有一位老人说:"不用了,孩子。你说得对,慈善不是钱,是心。你可以进去,所有有爱心的人都可以进去。"他面带微笑,摸着小女孩的头,弯腰跟她交谈了几句,然后直起身来,拿出一份请帖:"我可以带她进去吗?"

安东尼接过请帖一看,忙向他敬了个 礼:"当然可以了。"原来,他就是大名鼎鼎的"股神"巴菲特。

结果出人意料的,当天慈善晚宴的主角,不是倡议者联合国前秘书长安南,不是捐出300万美元的巴菲特,也不是捐出800万美元的比尔.盖茨,而是仅仅捐出30美元25美分的小女孩——小露西,她赢得了最多、最热烈的掌声。而且晚宴的主题标语也变成这样一句话:"慈善不是钱,是心。"

第二天,美国各大媒体也争相对此作了报 道。当时引起了很大轰动,无数人看到报道后, 纷纷表示赞同——慈善不是钱,是心。

这个故事告诉我们: 只要有颗善良的心,谁都可以参与到慈善中来,慈善不一定是有钱人的 专利。

甚至,对于一个生命,不生起害他的嗔心,

希望他得到快乐,这也是慈善。正如佛陀在《涅 槃经》中说:"若于一众生,不生嗔恚心,而愿 与彼乐,是名为慈善。" 然而遗憾的是,如今很多人没有慈善的意 识, 宁愿把钱无意义地挥霍, 也不愿用它为生存

中华慈善总会曾有一项统计表明:中国拥有 80%以上社会财富的富人,对慈善事业的捐赠小 于15%。与之形成强烈反差的是,中国却是世界

希望一点点萎缩的人们, 重新撑起一片天。

上最大的奢侈品消费市场之一。 其实目不说富人,就算是城市里的普通人, 把一顿大餐或一件名牌衣服的钱节省下来, 也足

以资助贫困地区的孩子上学,从而改变他们一生 的命运。 所以,希望慈善能从你我做起,从当下做

起。有钱的人可以从物质上作支持,没有钱的

人,哪怕付出一个微笑、说一句真心的祝福,也 是爱心的一种体现。

# 大欢喜——索达吉堪布开示录

多年来,索达吉堪布常在不同场合,为大众传讲佛法,并抽出一些时间让大家随机提问,当场回答。针对现代人的内心困惑,本书特摘录了一些常见问题,以飨读者。

## 感情

问:我一个朋友今年31岁了,但是还没有对象,她想建立 一个佛化家庭,如何才能忏悔业障,感召一个如意的眷属呢?

堪布答:她想找一个理想的伴侣,最好能念一下《地藏经》。若是没有前世特殊的业障,那么念了《地藏经》、祈祷地藏王菩萨的话,实现这个愿望并不难。

确实,建立一个佛化家庭,妻子也学佛、丈夫也学佛,夫妻之间就没有太多冲突了。否则,妻子学佛,丈夫不学甚至反对,那么天天都会热战、冷战不断,自他也会特别痛苦。

但她最终能不能实现自己的愿望,还要看自己的因缘和福分。当然,通过祈祷也能解决一些问题。

问:我过去遇到感情上的挫折,一直困扰着现在的心情,

堪布答:在我们藏地,很多年轻人因为有信仰,也懂得佛教的无常观,所以在遇到感情问题时,一般不觉得这种痛苦特别大,但汉地的人好像不是如此。

其实,爱一个人,往往是建立在占有的基础上。一旦他对你不好,或者他变心了,自己无法再拥有他了,这时候才特别痛苦。假如你对他的爱无有条件,只要他好,你就觉得幸福,那彼此之间的关系再怎么样,你也不可能受到刺激或创伤。所以,爱情到底是爱自己,还是爱对方?这个需要好好观察一下。

爱情虽说是年轻人很难过的关,但你再过10年、20年回顾人生,可能就会一笑置之。现在你对感情的执著,相当于孩童时代对玩具的执著一样,小时候玩具一旦被别人抢了,自己就哭得天崩地裂,可当你长大之后,回想当年的幼稚无知,就会觉得特别可笑。

知,就会见得特别可关。 如今很多年轻人,一直陷于感情的迷网中, 无力自拔,非常可怜。其实你们再过一段时间, 有一些人生历练之后,就会觉得这真的没什么, 只是某个年龄段的一时迷惑罢了。所以,随着年 龄的成熟,或当你有了正确的信仰时,这种执著 就会越来越淡,慢慢地,便不会再受它的困扰 了。 问:我信仰佛教,觉得爱情是无常的,对恋爱也没有太大兴趣,那我要不要为了结婚而结婚?婚姻的基础一定是爱情吗?

堪布答:要不要结婚,最好由你自己决定。 我作为一个出家人,来决定可能不太合适。(众 案)

婚姻也好、爱情也好,刚开始是会有一种感觉,大多数年轻人也非常向往,觉得这是通往幸福的阶梯。但从我们佛教的眼光来看,一旦你结婚以后,自由的钥匙就交给对方了,从此之后,你就被困在无自由的空间里了.....

当然,世间人也有另一种解释方法。这种解释方法,尤其是一些老年人都有经验,可以让他 们来回答。

#### 报应

问:在生活中,我们经常会看到,有些人做了很多好事,却没有得到相应的善报;有些人做了很多坏事,却没有受到恶报。于是许多人就认为:"善有善报、恶有恶报"只是一种心理安慰、精神鸦片。因果报应真的不存在吗?

堪布答: 因果报应肯定存在,对此我是深信不疑。

但为什么行善得不到好报,造恶得不到恶报呢?因为不管是什么样的业,并不是造了马上就会成熟。就像一个贫穷的农民,他以前没有种庄

稼,所以如今特别贫穷;但现在他勤勤恳恳地种地,以后尽管不会再穷了,可还没到秋天收割之前,他的生活仍然改变不了,但我们不能因此就说他种庄稼没用。

佛教里也专门讲了,我们所造的业要成熟,需要一定的时间。有些业力会现世现报;有些业力在下一辈子才感受;有些业力要再过好几世才现前。所以,因果并不是那么简单的,它是非常复杂的一个概念,必须通过系统的学习才能了达。

当然,你产生这样的怀疑也很合理。但就如同你现在上学,就算现在很爱学习,也不一定马上会出现它的果,它有一个时间在里面。

问:好多人总是在生命的尽头,回顾人生,才明白自己的遗憾。那我们今世的人生,主要任务是什么呢?怎样才能拥有真正的人生意义?

堪布答:确实,不仅仅是普通人,包括历史上的一些著名人物,也会在临死时,才发现一辈子做了很多错事。在生命的长河中,有些人能及时反省这种错误,而有些人从来也没有这种机会。但不论是哪一种人,如果你真想对自己负责,就应该学会善待生命。

善待生命有几种方式:上等的,是用自己的 一生为一切众生造福;中等的,为了自己而行善 积德;下等的,不做损害其他众生的事,毕竟所有的生命都同等珍贵。以这些方式,可以弥补往昔所造的很多罪业。当然,这些罪业,还可以通过佛教中的忏悔得以清净。

问:人生是由谁决定的?为什么有些人的人生是快乐的,有些却是苦难、充满困惑的?

堪布答: 世间有些宗派认为, 人生的苦乐由

上帝赐予,或者由大自在天决定。但按照佛教的说法,人生的主宰就是自己,并不是别人来掌控的。否则,真有一个造物主的话,他让谁快乐,谁就快乐;他要谁痛苦,谁就痛苦,这是很不公平的。因为我没有做任何坏事,他就平白让我受苦;我没有做什么好事,他却让我天天快乐,这样的话,造物主可能会常常被大家埋怨。其实,我们的人生之所以快乐,是由于过去做了善事;之所以痛苦,是因为往昔造了恶业效个概念乍听起来。恐怕有此年轻人不接

做了善事;之所以痛苦,是因为往昔造了恶业——这个概念乍听起来,恐怕有些年轻人不接受,但它对每个人来讲至关重要。就好比你播下毒药的种子,结出来的果只能是毒药,绝不会是妙药。同样,一旦你造了恶业,未来只能成熟苦果,而不会招致快乐。因此,种瓜得瓜、种豆得豆,这是亘古不变的真理。

所以,如果你想今生快乐、来世快乐,乃至 生生世世都快乐,就尽量不要造杀生等诸多恶 业。否则,只要造了恶业,它要么会在你今生成熟,要么会在来世成熟,迟早都要感受这种痛苦。这就是为什么有些人的人生充满快乐,有些人却饱尝痛苦,这一切苦乐其实都是自作自受。

藏传佛教有位大德叫智悲光尊者,他对因果曾有一个很好的比喻:就如同大鹏在空中飞翔时,影子虽然暂时看不到,但只要它一落地,影子马上就出现了;同样,一个人造了业的话,这个业力便会一直跟着他,只要因缘成熟,痛苦或快乐即会当下现前。

这是非常深奥的因果道理,希望大家能经常 思维。现在很多人没有因果观念,只要肚子填得 饱,日子过得舒服,其他什么都不顾,这种社会 现象是特别可怕的。

## 随缘

问:什么叫随缘?如果把它放在学业上或事业上,应该怎么理解?

堪布答:"随缘"这个词,禅宗里也经常讲, 世间人也经常说,但不少人都误解了它的定义, 以为随缘就是什么都不用做,只等老天来安排一 切,这样的话,你就会错过许多机会。真正的随 缘,是需要全心全力的付出,但对结果如何却不 太在意。 比如,你想得到一份特别满意的工作,在一番努力之后,却没有被录取,这时候你心里若有"随缘"的概念,面对失败就不会特别痛苦。

包括你们对自己的感情,也应抱着这种态度。假如刚开始希望特别大,最后却没有像预期那样美好,也用不着痛不欲生、万念俱灰,甚至想不开非要自杀。在这个时候,你应该要懂得随缘。

要知道,在这个世上,凡事不可能都一帆风顺、尽如人意,任何一件事情的成功,背后都有着错综复杂的因缘。这一点,上学的课本里几乎没讲,但你如果学了佛教的《俱舍论》《百业经》,就会明白自己这辈子的成败,不但有今生的原因,也有前世的原因。若能懂得这个道理,就很容易想得开、放得下,以坦然的心态面对一切,这就是一种积极的随缘。

问: 我常劝周围的人在遇到困难时,祈请诸佛菩萨加持。但他们却嗤之以鼻,说:"如果事情变顺利了,你们会说是佛菩萨的加持;如果还不成功,就说是我无始以来的业力。你们佛教就是这样,说什么、做什么都有两面。"对此,我不知道该怎么解释。

堪布答:其实这个很简单,我们世间上也是如此。比如一个人犯了错误,家人托关系、找领导的话,若能把他放出来,就会说是领导的功劳;但如果实在不行,领导也帮不上忙,就会认

为他犯的错误太严重了。所以,用这个比喻也很容易解释佛菩萨的加持。

实际上佛陀在有关经典中也讲了,一些特别 无缘的众生,纵然佛陀的妙手也无法救护,因此 这并不是佛教的过失。

问:佛教中告诉我们,人要有感思之心、满足之心。但我身为一个大学生,经常和老师做些课题研究时,要有一颗不满足的心,才可以继续坚持下去,往更深的科学领域发展。请问,一个要满足,一个要不满足,这二者的矛盾该如何平衡?

堪布答:佛教所提倡的有满足之心,是指减少一些没有意义的欲望,比如对钱财、对享受,这方面要少欲知足。但在求学方面,是不需要满足的。藏地特别伟大的萨迦班智达,在格言中也说过:即便汇集百川之水,大海也不厌其多,同样,即便学习再多的知识,智者也不会有满足的时候。

所以,你们现在学习知识、研究科学,包括学习佛法,这些方面都不应该满足,不要认为大学毕业就像成佛了一样,从此什么都不用学了,再也不用看书了。其实,世间上一些有意义的知识,越学越对自他有利,所以求学方面不要有满足,这是我们佛教的观点,也是探索科学不可缺少的一种态度。

佛理

堪布答:信仰任何一种宗教,不管是基督教、道教、儒教或是佛教,假如你不懂它的道理,只是流于表面形式,这很容易变成迷信。比如,有些人为了升官发财,就到寺院里烧香拜佛,这虽然也算一种信仰,但你若不知道这样做到底有什么作用、佛和神有什么差别,只是把佛陀当成求财工具,这就成了一种迷信。

如今很多寺院里,天天都有人拜佛,我虽不敢说所有的人都是如此,但有些人确实带有迷信 色彩。为什么呢?因为他们连自己为何要拜佛都 弄不清楚。

真正的信佛,是通过自己的智慧,看一些前辈大德的文章或书籍,知道释迦牟尼佛曾来过这个世界,他所说的一切符合真理,对解除自他痛苦、解决人生问题有不可磨灭的作用,然后从心坎深处对他诚信不疑,这才是真正的信仰。反之,假如只是表面上信佛,实际上迷迷糊糊的,并不明白其中道理,那就算你是个佛教徒,也仍是一种迷信。

所以,烧香拜佛不一定是真正信佛,若不知道它的功德,单单是外在的一种崇拜,有些人为了打渔也会这样做。我以前去南方时,就看见很多老百姓出海打渔前,都会去庙里烧香,让佛保佑他多捕一些鱼,此举完全是一种迷信。

梁启超曾在一本书中也讲了迷信与正信之间 的差别,说佛教的信仰是智信而非迷信。但你不懂佛理的话,就很可能不是智信,而是迷信了。

问:佛法浩如烟海、广大无边,您可否用三个字来概括它的真谛?

堪布答: 戒、定、慧!

问:在佛教中,佛陀规定犯了什么戒条,就 要惩罚多少多少劫,请问这该怎么理解?

堪布答:佛教中之所以制定戒律,并不是非要去惩罚人,表面上它是一种约束,但实际上,这为每个人趋往解脱之路提供了方便。

就像马路上的绿灯、红灯,有了它的话,开车者似乎不太自在,但这却能极大保证他的生命安全。佛教中的戒律也是如此,通过强制性地规定行持善法、断除恶业,就能让众生顺利获得解脱,到达彼岸。

问:藏传佛教的净土,与我们汉传中提倡念阿弥陀佛去西方极乐世界,有没有什么区别?

堪布答:藏传佛教和汉传佛教的净土法门, 究竟目标完全相同,可以说是殊途同归。

藏传净土主要讲发菩提心、念佛号、积累资

粮,最终能往生极乐世界;而往生极乐世界的主因,则是阿弥陀佛的四十八愿。如此依靠自力和他力往生,汉传净土也是这样提倡,只不过个别传承上师教言的侧重点不同而已。

问:佛教里有很多密咒,比如六字大明咒、金刚萨埵百字明、一切如来心秘密全身舍利宝箧印陀罗尼,佛说每个咒都有很大很大功德,要念多少多少万遍。那我在修行的时候,该选择什么样的密咒呢?

堪布答:我对密咒从小就有信心,只是现在

比较忙,念的时间比较少了。我们藏地有句俗话:"孩子会叫妈妈的时候,就会念观音心咒——嗡玛尼贝美吽"。基本上每个藏族孩子都是如此,只不过现在在经济浪潮的冲击下,好多孩子到了外面的学校、城市以后,就不是特别争气了。 密咒的功德,佛陀在不同的经典、续部中都有阐述,至于你该选择哪一个,可能要分两种情况,一一这个密咒与你的传承上师。某些要顶格

有阐述,至于你该选择哪一个,可能要分两种情况:一、这个密咒与你的传承上师、某些灌顶修法有密切关系,然后你应该发愿念诵。二、可以根据自己的情况,比如造业比较多,觉得业力深重,就念百字明和金刚萨埵心咒;如果要开智慧,想生生世世具足智慧、利益众生,就念文殊菩萨心咒;若想遣除一切魔众违缘,就念莲花生大士心咒……你觉得哪个咒语对自己非常重要,就可以选择这个咒语去念。

念咒语方面,藏地很多修行人确实与众不同。前段时间,我们学院有个老出家人圆寂了,他一辈子念了六亿咒语。而我的上师法王如意宝没有圆寂之前,曾把一生所念的咒语都统计出来,有些咒语像"啊"、"吽"只有一两个字,有些咒语长达十几个字,这些长咒和短咒全部加起来,总共有九亿。上师是72岁时圆寂的,在此之前,他一辈子都手持念珠不断在念。

通常来讲,藏地的修行人随时随地都手不离念珠,不管是坐车也好、放牦牛也好、到农田去也好,甚至很多知识分子、干部在办公室里,也是拿着念珠,被领导看到还会挨骂。不过现在比较方便了,拿个计数器一直在念,领导也发现不了。

其实,念咒语不说长远的功德,仅仅是暂时 利益的话,分别妄念、痛苦烦恼也会依此而消 除,让心安住于清净的状态中。所以,念咒语是 非常有意义的!

问:我是德国曼汉姆大学的老师。藏传佛教在西方特别有吸引力,在德国的传播,特别是80年代比较成功,为何它这么容易就能被大家接受呢?

堪布答:藏传佛教如今在德国、英国等西方国家,确实很有吸引力。究其原因,主要是藏传佛教的教义非常实用,它并不完全停留在理论

上,也不是搞一种学术或形象化,而是依靠前辈 大德的窍诀,有很多断除烦恼的方法,比如修菩 提心、大圆满的直指心性,又简单又易行,所以 传播的速度比较快。

我那天看了一下,单单在美国波士顿这一个城市,藏传佛教的中心就有三十多所。由于藏传佛教清净的传承、殊胜的窍诀、简单的仪轨,再加上对闻思修行特别重视,故而很容易被人们接受。

相比之下,现在不少地方的佛教,完全成了一种形象。很多人经常问我:"磕头是不是佛教?烧香拜佛是不是佛教?"我说这只是佛教的一种形象,并不是它的真正教义。它的教义是什么呢?就是修菩提心等。学佛要从心上安立,不是表面上办个皈依证,就自认为是佛教徒了;形象上穿个僧衣、剃个光头,就自认为是出家人了。

如今很多人也不是什么傻子,他们还是真实 受益了,才愿意接受藏传佛教。包括汉地有些大 学生,他们之所以愿意学佛,也是发现佛教对自 己真正有利。否则,没有一点利益的话,只是给 他们讲些故事,那谁都不需要。

我们作为一个人,难免要面对烦恼、痛苦,倘若通过藏传佛教的菩提心等修法,在生活中切实起到作用,任何人都不会拒绝它的。就像一个

包治百病的灵丹妙药,相信没人愿意将它拒之门外。

问:在当今商业经济当道的社会中,您如何看待环保与消费之间的对立矛盾?

堪布答:这个问题,其实我也思考过。现在 这个社会,生活节奏越来越快,工作压力越来越 大,与此同时,人们的消费也越来越高。在这种 情况下,消费与环保之间,有时候是对立的。

不过,我们佛教提倡一种生活观:不能特别奢侈、挥金如土;也不能极度拮据、衣食无着,若像乞丐一样,也会寸步难行。而应当保证基本的生活条件,在此基础上知足少欲,不要纵容自己的欲望,也不要为了竞争而活着。

如今大多数人,购置大量东西并不是因为需要,而是源于竞争。看到他人的房子不错,自己就非要买一栋; 瞧见别人的轿车很好,自己也要买辆好轿车, 否则,就觉得在别人面前抬不起头来。这样的人活得很累,所以,我们应该随遇而安,根据自己的福分来维持生活, 如此才会活得比较开心,自己的消费与环保之间, 也不会有很大冲突。

此外,我们平时还要有环保的概念,电水应该节约,不要随便浪费。我以前去新加坡时,他 们在这方面就做得很好。但最近在香港,我看到 晚上所有高楼的灯几乎都亮着,两三点钟也是如此。其实,这时候很多人都睡了,这些电白白地浪费掉,好像有点可惜。当然,也许是有人要上"夜班"。但很多问题,我们要值得思考。

问:我是佛教徒,但回答不了身边朋友的问题。朋友曾问:"佛教徒用很多时间作经忏,认为念经可以帮助别人,但为什么不将时间实际用于帮助别人?念经究竟如何帮人,只是口头念念就有功效吗?"我该如何回答呢?

堪布答: 你虽然学了佛,但我觉得还要继续深入佛法,这样的话,对非佛教徒的问题才可以回答,这是我的一个建议。

你那个提问题的朋友,对佛教不一定很了解。其实,佛教中并没有说,念经后什么事情百分之百都能解决。就像现在的一些中医,并不敢说自己的药能包治百病,但我们不能因此就认为:"你既然不能包治百病,那干吗还要当中医?不如亲自去帮助众生。"要知道,每个众生的病是不同的,对于有些疾病,中医是可以治的。同样,佛教徒用很多时间念经,也可以从某个角度帮助到众生。

这一点,我自己就深有体会。比如,我平时生病了,或者出现违缘了,就赶紧交钱请僧众念经。也许不信佛的人认为这是迷信,但我却对此深信不疑,因为念了经以后,很多事情马上就有好转了。如同药本身有治病的功效一样,念经的

话,依靠诸佛菩萨的加持力,与自己清净的发心力,自然也会产生一种不可思议的作用。

当然,念经为什么有这种力量?必须要深入 经藏才能彻底明白。

问:动物是有生命的,吃它是一种不好的行为。但植物也 是有生命的,我们吃了的话,会不会也像吃动物一样不好呢?

堪布答: 佛在《涅槃经》中说: "众生佛性住五阴中,若坏五阴名曰杀生。"所以,五蕴聚合的生命,才有真正的痛苦。动物就有这样的生命,而植物,虽在外境的刺激下会产生某种反应,比如动摇、生长、死亡,但它并没有真实的五蕴。假如认为植物也有动物或人一样的生命,那佛在《楞严经》里说了,若许"十方草木皆称有情,与人无异",则堕入外道,"迷佛菩提,亡失知见"。

现在很多人觉得植物与动物完全一样,这样的观点大错特错。包括有些学佛多年的人也分不清楚,这是相当遗憾的。按照佛教的观点,你今天割一根草,跟杀一头牛有很大差别。杀牛是摧毁了有情的生命,这有极大过失;而割草的话,并没有杀生的过患。

有些人可能会说:"佛教里不是讲了吗,对 动物不能损害,对草木也不能损害。"这种说法 虽然是有,但意思并非完全相同。就像你去杀人 和砍伐森林,尽管二者在法律上都不允许,但定罪还是有天壤之别。同样,我们杀了动物的话,必定会堕入地狱;而砍一棵树的话,则不会堕入地狱,只是有轻微的过失。

所以,在这个问题上,大家一定要弄明白。 为什么我一直强调佛教徒必须要学习佛法?原因 也在这里。现在很多人都认为"我吃肉也有过 失,吃蔬菜也有过失",对过失的轻重并没有 分。这样的话,你偷金子也有过失,偷针也有过 失,所有问题都一概而论的话,这是不合理的。

问: 神秀大师说: "身是菩提树,心如明镜台,时时勤拂拭,莫使惹尘埃。"

六祖说:"菩提本无树,明镜亦非台,本来 无一物,何处惹尘埃?"

对这两首偈子,您怎么看?

堪布答:禅宗的这些比喻非常好。神秀大师 所体会到的,六祖大师所悟入的,都通过比喻很 好地表达了。这种方式在藏传佛教中也有,如莲 花生大士师徒的对话,用类似的比喻也表达了如 是见解。

关于这两首偈子的意义,从抉择空性的角度 而言,第一偈的前两句是抉择见解,后两句讲修 的光明,第二偈则分别讲行、果。

此外,对《六祖坛经》的解释,我觉得可以

有不同方式。尤其是第二品,可从见、修、行、 果,或基、道、果方面来讲。也就是说,结合中 观的抉择方式来理解,可能更好。

问: 为什么念《心经》能遣除违缘?

堪布答:《心经》所讲的是空性精华。我们之所以会遭遇恐怖、灾难、违缘等侵扰,根本在于对人我和法我的执著。倘若证悟了无我空性,断除了人我执和法我执,一切魔障就没有猖狂的余地了。

《心经》宣讲的是最殊胜的般若空性,以此 空性的威力,再加上《心经》的加持力,内外密 的一切违缘都能被遣荡无余。

所以,佛经中专门有《般若心经回遮仪 轨》,里面就说了,往昔帝释天怎样祈祷《心 经》,我们也如是祈祷的话,魔王波旬等一切违 缘都会化为乌有。

问:作为一个世间人,怎么样将世间法与佛法圆融?

堪布答:严格来说,世间法和出世间法有许 多相违之处,真正要做一个非常好的修行人,必 须要看破世间后的很多东西。

但若没有这么严格的要求,作为一个在家 人,也可以将佛法与日常生活结合起来。比如 说,每天对自己有一个要求,尽量念诵一些咒 语、做一些观想。同时,无论接触任何人、在任何环境中,皆应以慈悲心来对待。即使遇到一些 坎坷不平,也能以佛教的教言提醒自己,看得比 较淡,不要特别执著。这样以后,应该就能做到 二者的圆融。

现在也有一些非常了不起的修行人,将世间 法与出世间法尽量兼顾,一方面自己的修行特别 好,另一方面,依靠佛教的慈悲教义,对社会乃 至整个人类,也做出了极大的贡献。

问: 佛法有一个"空性"的概念,但现代与古代相比,已经发生了很大变化,那么在这样的时代中,空性观怎么能培养起来呢?

堪布答:不管是哪一个时代,佛教的空性观都不受影响。

如果你真想培养佛教的空性观,我建议最好学习一下龙猛菩萨的《中观根本慧论》、月称菩萨的《入中论》、圣天论师的《四百论》。这三部论典学了之后,你对万法皆空会有一定的认识,在这种见解的前提下,面对现实生活是很有帮助的。

我经常在想,现在人们忙忙碌碌,如果对佛教的空性观能有所认识,那不管遇到什么挫折,也不会如此痛苦挣扎。所以,很希望大家在面对生活的同时,也学习一些加持非常大的空性教

问:对凡夫俗子而言,我们无法看到前世后世,也无法看到天堂地狱,怎么知道它真实存在呢?如何来建立真正的因果信仰?

堪布答:建立这样的观念,并不是很容易的事。不仅仅是天堂地狱,包括太阳系、银河系、黑洞等天文学的甚深领域,也不是我们肉眼的对境。但肉眼看不到的宇宙奥秘,可以天文学家的发现和理论作为根据。那么同样,佛教所讲的那些真理,完全是以佛的教证为依据,因为我们的肉眼所见非常有限。

以前霍金博士曾来北京作过演讲,但由于他 的理论太玄奥,很多清华、北大的学子都没听 懂,甚至有人提前退场。在他的发现中,宇宙不 单单是原来的三维空间,而且还存在着多维空 间,维数可扩展至十一维。这就说明,还有许多 我们肉眼看不到的神秘领域存在。

包括爱迪生、伽利略、牛顿等科学巨匠,也 都承认有天堂和地狱。这一点,从他们的传记中 就看得出来。

所以,诚如佛教因明的《释量论》中所说, 我们眼睛看不到的,并不代表一定没有。尤其是 有些比较甚深的领域,即使眼睛看不到,也可以 通过推理得出它的存在。 问:在一些寺院的旅游景点,常有卖印《心经》的T恤,这些衣服可以穿吗?

堪布答:不可以,有非常大的过失。衣服是用来遮体取暖的,而佛菩萨及经咒是要恭敬顶戴的。佛陀说过:"末世五百年,我现文字相,作意彼为我,尔时当恭敬。"将文字印成的《心经》穿在身上当装饰,可能只有不懂因果的人才敢这样做。

如今这种现象比较普遍,许多厂家为了赚钱,就琢磨现代人求保佑的心理,投其所好,将佛菩萨像、《心经》、咒轮等做成工艺品,或者印在衣服上。以前也有人供养我印《心经》的杯子、笔筒,这些我都不敢用,不知道该怎么处理。

如果这种趋势不改,以后会不会将《心经》 印在裤子上也不好说!

问: 但穿上这种衣服, 走在大街上, 可以给看到的人种下善根。

堪布答:种善根可以用其他方法,这样做的话,弊大于利。而且,你穿这种衣服,发心是否完全为利他也不一定。

问, 如果有这些衣服或丁艺品, 应该怎么处理?

堪布答:尽量供在佛堂上,不要自己用。

#### 出家

问: 出家人不能喝酒,也不能吃肉,但为什么济公活佛会说"酒肉穿肠过,佛祖心中留"?

堪布答:这句话的后面,济公和尚紧接着还说了一句:"世人若学我,如同进魔道。"

济公和尚是历史上公认的成就者,他"酒肉穿肠过"的话,可以做到"佛祖心中留"。如同一些前辈大德,修行境界特别高时,肉和菜、酒和水对他完全没有差别。古印度就有一位大成就者,喝完酒以后,酒可以变成水,从指尖流出来。同样,济公和尚也有这种非凡的境界,喝酒、吃肉对他并不会有障碍。但我们作为普通的出家人或修行人,千万不能盲目地去模仿。

如今很多影视作品里,经常断章取义,只取这段话的前半部分,以此作为自己可以吃肉喝酒的佐证。甚至好多根本不懂佛法的领导,喝酒时也喜欢把这句话挂在嘴边。我在藏地就有一个朋友,天天喝得烂醉如泥,别人去劝他时,他总拿这句话来搪塞。实际上,当他醉得人事不省时,留在心中的肯定不是"佛祖",而是"酒肉"。

所以,不管是出家人、在家人,最好不要说

大话,你还没达到济公和尚那样的境界之前,切 莫用这种话来为自己造恶业找借口。

### 逆境

问:您说心理学是一门教人幸福的学科,我本身就是心理学专业的,但很不幸,我感觉自己并不幸福。二十多年来,我生活一直不顺利,很小的时候家庭变故,学业上从初中、高中之后,也是几经磨难才进入大学;现在我都大三了,也憧憬过在大学谈一场恋爱,但截至目前,我追过五个女生,却没有一个愿意答应我。

这些不知道是否可以称为"磨难",但面对它,我没有想过自杀,也没有试过自杀,一直都是耐心忍受的。可我心里一直都不快乐,觉得最大的困惑,就是我不知道为什么来到这个世上,难道只为了经历这些磨难吗?只是为了受苦而来吗?

按照佛教的说法,这应该是我的因果报应,今生经历了这么多磨难,也是自己前世造了很多孽。但我怎样才能在现世就得到一些好报,消除这些磨难给我的负面影响?

堪布答:你说心理学无法给你带来幸福,但 荣格的心理学,尤其是佛教中探索心灵的内明 学,如果你学了以后,肯定能逐渐找到幸福感; 你说自己从小到大,生活中频频发生各种不如 意,但我从你的描述中发现,有些也不一定不如 意,只不过它好的一面被你忽略了而已。

不过,正如你刚才所说,你今生所经历的一切,都跟前世的业力有关。毕竟有时候由于前世的业力,即生中的努力可能会付之东流。比如,

有些人成绩非常好,但往往在考试时不成功;有些人的人品不错,但常常被很多人误解;有些人社会关系很广,但仍然无法做一番事业。业力就相当于一个大网,它广阔无边、遍及一切。如果你们懂得因果的道理,一旦自己遇到很多磨难,就应该好好地忏悔,这样才能弥补前世所造的恶业。

当然,生活中的顺与不顺,也不可能一成不变。只要你心态调整过来了,不顺就可以变成顺缘;但若心态不对的话,就算是顺缘,也可以变成违缘。比如有些人从小历经了各种打击,这种人生看似很苦,却可以让他的内心不断强大起来;有些人从小就被当成小皇帝、小公主,要什么就有什么,生活无忧无虑,但到了社会上以后,特别特别脆弱,一丁点委屈也忍受不了。

因此,我们生命中的苦难,不一定都是不 好。若能把它视为磨炼自己的机会,你的人生就 会越来越有价值,将来也才会有出息。

#### 放下

问:我之前也读过很多佛学故事,都说不管遇到什么事,要耐心忍受,然后放下、看淡。但我现在的问题是,可能因为自己修养不够,就是放不下、看不开,这个怎么办呢?

堪布答: 放下,并不是那么容易的,不是说

放下就能放下的。你必须要先懂得道理,然后经过很长时间的修行,才能慢慢放得下来。

就像一个患有胆病的人,明明知道眼前的海螺是白色,可在病没有好之前,看到的一直是黄色。同样,你说很多道理自己都懂,但实际上这不叫懂,只是字面上理解而已。如果你真的懂了,面对任何磨难都不会执著、痛苦。

所以,理解和通达还是有一定的差别。

问:我在生活中遇到一些问题时,通常是以包容别人而收场的,但对方往往不理解,反而认为我很傻,这样我就很郁闷。 怎样才能在我包容别人与我不郁闷之间达到一种平衡呢?

堪布答:这种现象在当今比较常见。包括有些人学儒教思想,懂礼貌的话,有些老师和学生就常欺负他。现在这个社会,大多数人对善良都带有蔑视态度,所以,极个别人行持善法、包容他人,不一定会受到认可。但即便如此,我们也不能抛弃自己的善良、包容。

藏地曾有一位伟大的佛学家,叫麦彭仁波切,他就说过:"纵然整个大地遍满恶人行持恶法,我也不会改变自己高尚的行为,要如淤泥中的莲花一样清净。"

在这个过程中,即使别人认为你很傻、很 蠢,你也会觉得问心无愧。只有这样,不管你自 己还是这个社会,将来才有一点希望。 问:假如有人对一些事情很抱怨,想法也很执著,怎么样才能让他放下呢?

堪布答:有些人常对外境有诸多抱怨,这是不太合理的。为什么呢?因为当他在抱怨时,总是盯着别人的毛病看,却从来没有反省过自己。一件事情不成功了,他就拼命地埋怨别人;一旦成功了,又觉得全是自己的功劳,很多人都有这样的习气,这个特别不好。

其实,我们应该反过来想:当这个事情成功了,都是别人的贡献;失败的时候,则是自己的过失。我们藏地就有一句著名的格言:"亏损失败自己接受,胜利利益奉献他人。"这种精神非常伟大,理应成为我们为人处世的准绳。许多人之所以在生活中跟别人合作时,常常出现一些不愉快的现象,也正是因为这句话没有做到。当然,这一点做起来并不容易,但即便如此,我们还是应该朝这个方向努力。

至于你想让他放下执著,这不是说放下就能放下的,他必须要先懂得道理,然后经过一定的修行,才能做到"收放自如"。要知道,生活中的任何一件事情,当自己特别执著时,肯定放不下来。只有通过各方面观察,发现它也不过如此,放下才会易如反掌。

问: 现实社会中, 我们因欲望产生很多虚荣心、攀比心,

往往忘记了自己是谁,自己真的需要什么。如何才能做到寻求自我、反观自我?

堪布答:现在的人们,虚荣心确实特别强,攀比心也很厉害。在这样一个社会中,我们的内心要想安宁,必须有一种正确的信仰。否则,你就会盲目地追求金钱,内心欲望无有止境,绝不会有快乐可言。

如今有个口号是:"要满足人们的生活需求。"但实际上,"需求"是满足不了的,人心就像是填不满的无底洞,假如不懂得知足的话,想用物质来满足是很困难的。

大家在日常生活中,除了追求必要的物质以外,也不能忽视内心的安宁。而若想做到这一点,释迦牟尼佛的教法中有最完美、最究竟的答案。

问: 佛陀当年正是看到众生的苦,为了想办法解决,才出家修行,最终成就了佛果。那我们学了佛以后,尽管也期望有一天能成佛,但现在的心力不像佛陀那么大。在这个过程中,经常遇到痛苦怎么办呢?

堪布答: 经常遇到痛苦的话,容易生起出离心,把它变成一种成就的动力,这就叫将痛苦转为道用,此举对我们修行人来讲非常重要。

在藏传佛教中,很多大德并不希望成天顺顺 利利,否则,修行就没什么进步了。作为大乘修 行人,一旦遇到敌人、生活中出现不顺,绝不会像世间人一样痛苦,而是像拾到了如意宝般开心,以此可检验自己的修行境界如何。

犹如高明的医生,能将山上所有的草,都配成良药,同样,真正有修行的人,不管遇到什么样的痛苦,都可以把它转为道用,变成解脱的一种助缘。

问:5年前我断了韧带,一直很痛苦,这几年没有敢运动。 几个月前,我再做运动时,竟然又断了同一条韧带。为什么我这 个身体这么弱,好像经常都有病,我该怎么解决呢?

堪布答: 任何一种病,都要依靠中医或西医来治疗,这是佛教也很提倡的。然后在这个基础上,再应该调整一下自己的心态。

就我个人而言,10年前得过强直性脊柱炎,很多医生都说这没办法治,一辈子会非常痛苦,同时我还有肝炎、慢性胃炎。曾有一个医生,看了我的检查报告后说:"你这个人很倒霉!这么多难治的病,全部出现在你一个人身上。"

如果我没有学过佛,可能心里会非常痛苦。 但因为学了大乘佛法,说实话,我并没有把这些 当回事,觉得这个身体再怎么保养,迟早也会腐 朽的,不管自己能再活多少天,都应该做些有意 义的事情。

所以, 当医生看了我的报告后, 说我可能活

不了很久时,我就赶快在厦门找个地方,以闭关的方式翻译《释迦牟尼佛广传》。这部论没有译完之前,我很担心中途会离开世间,如果能善始善终的话,我就没什么遗憾了,这些我在日记《旅途脚印》中也写过。结果过了这么多年,这

几种病奇迹般地全部好了,现在就没有什么了。 因此,我们作为病人,不要老想着自己痛苦怎么办,不要太把它当回事。其实生病也可以,不生病也可以。假如这个病总好不了,那是自己前世的业障,以此可观想代众生受苦。平时有这种心态的话,遇到什么都会快乐。甚至到了一定时候,你的病会不药而愈。

退一步说,就算它好不了,这个世上也不只 有你我会死,所有的人最后都会离开。没办法, 轮回就是这样!

问:到目前为止,您人生中遇到的最大痛苦是什么?您是怎么面对它的?

堪布答:我是1962年生的,现在快50岁了。 回顾自己的人生,我小时候读书很晚,15岁才开始上小学,之前一直是文盲,天天放牦牛。当时我弟弟不肯去学校读书,家人害怕被罚款,实在没办法,就把我送去替弟弟读了。到现在,弟弟也常跟我开玩笑说:"我对你的恩德很大,否则,你一辈子只是山上的牧童,不会有读书的机 会。" 我没有上学之前。一直都在放生。有时候

我没有上学之前,一直都在放牛,有时候牦牛丢了,或者被狼吃了,我就不敢回家,心里非常的痛苦。

之后,我在学校里读书时,没有评上什么,或者因为一些摩擦,跟别的孩子打架输了,这个时候也很痛苦。

后来,出了家以后,到现在二十多年的时间 里,我把全部精力投入学佛,一直看书、一直禅 修。在这个过程中,我好像想不起来有什么痛 苦。

我在1985年出家,2005年我们师范的同学开了个同学会,在所有的同学中,只有我们两三个出家人。当时每个人讲了自己这20年的经历,有些同学结婚了,有些离婚了,有些结婚了但儿子死了,丈夫死了……这样那样的痛苦特别多,好多女同学都是边哭边讲的。但我们几个出家人,确实没有特别强烈的痛苦,到目前为止仍是如此。

此。 我自身的话,一出家就依止法王如意宝系统 闻思,明白了中观空性和大乘佛教的利益,再加 上周围的环境也很清净,所以记不起来有什么痛 苦。后来,虽然我父亲死了、亲戚死了,但这些 在我的人生中,好像没有感觉是一种痛苦。所 以,佛教真的对消除痛苦非常有力,这并不只是 口头上说说。

#### 皈依

问: 佛教中讲的"皈依"是什么意思?

堪布答:所谓皈依,简单来说,需要通过一定的仪式,自己决定从现在开始,投靠依止佛、法、僧三宝,遵循佛陀的教言去做。广而言之,皈依还有共同皈依、不共皈依,以及密宗特殊的皈依等许多分类。

佛教中的皈依,并不是强迫性的,而是出于 个人自愿。

问:藏传佛教中强调依止上师,这是否与佛陀要求的"依法 不依人"相违?

堪布答:并不相违。佛经中讲"四依"时,是 提到了依法不依人。表面上看来善知识是人,好 像不能依止,但实际上不是这个意思。

像不能依止,但实际上不是这个息忠。 藏地的麦彭仁波切,曾造过一部论典叫《解义慧剑》,我也翻译过,里面对"四依"就讲得比较清楚。其实,依法不依人的意思是,我们在修行的过程中,关键要依止佛法所讲的内容,比如修出离心、菩提心。如果一个人的名声不错、很有财富、粉丝也多,但他讲的却与经论不符,那要听他的还是听经论的呢?肯定要听经论的。 当然,若想真正"依法",首先要依止一位具法相的善知识,这是必需的一个前提。否则,就会像《华严经》中所说,假如没有善知识的引导,你再怎么样有智慧,也不可能精通佛法的真谛。那么如此一来,有没有依人不依法的过失呢?是没有的。因为甚深的佛法若不依靠上师指点,单凭自己的智慧,肯定无法揭开它的神秘面纱。

现在有些人说:"藏地修皈依时,还要皈依上师。我们汉地就不需要,只是皈依三宝就可以了。"这种说法不合理。其实汉地也有四皈依,像唐朝的《瑜伽集要焰口施食仪》里,就清清楚楚提到了"皈依上师、皈依佛、皈依法、皈依僧"。

汉地不少人皈依以后,特别喜欢办皈依证, 我们藏地一般没有这种传统,只要是三宝弟子就 可以了,并不需要办什么证。你皈依的对象,可 以有三宝总集的上师,也可以直接是三宝。但不 管是哪一种,我们都应该明白,佛教就像世间的 大学,它的教学内容很重要。这个内容相当于佛 法,而佛法依靠谁来指导呢?就是上师。如果没 有上师,相当于学校没有老师一样,它的教学内 容再好,也没办法让很多人接受。所以,这之间 的关系应该这样来了解。

问: 作为汉地弟子, 皈依上师时, 无法像藏地弟子般, 有

多年的观察,更多是随缘皈依。倘若上师传法皆如理如法,弟子就会对上师深具信心,可有时候,一些弟子知道上师置豪宅等事情后,就会有损对上师的信心。面对如此情况,我们应当怎么办?如何判断上师的显现?

堪布答: 我觉得,汉地弟子应该也有观察上师的条件。你们有时间,也有各种因缘,藏人有的,汉人为什么没有?

而,次人为什么没有: 现在汉地很多人,听说来了个上师,不经观察就马上依止、接受灌顶,这是很草率的。世间人选择终身伴侣的话,也不可能在街上随便抓个人就去结婚,而需要经过几个月或一年的调查,至少了解一下他的家庭背景、性格如何。那希求生生世世的解脱比这更重要,观察上师就更是必不可少了。所以,汉地弟子以前不观察上师的做法,是很不合理的,今后大家应该像藏地弟子。样,对于想依止的上师,要经过多方面的观察。如果你上师是具德善知识,真正对弘法利生

有利,那他对豪宅、财富肯定不执著,而会视如粪土,就像以前蒋扬钦哲旺波的故事一样。我就遇到过一位上师,他在一个城市里,别人供养了很好的房子。我跟他开玩笑说:"你现在有车有房子,跟世间人没什么差别了。"他笑笑回答:"说实在的,我对这栋房子的执著,还不如对我那个牛粪棚的执著大。"我认识这个人,他并不是在说大话。所以,对有些上师来说,不管他有多少钱财,根本不像世间人那样贪执,只是

把它当成石头一样。像这种人的话,豪宅再多也 无所谓,这个并不是很关键。

但有些所谓的"上师",根本不具足法相,比一般世间人还差,整天都在为钱财而蝇营狗苟,各种行为完全不是在弘扬佛法。对于这种人,大家就一定要远离。

如今汉地很多城市里,有许多好的上师,令 大家有皈依、学佛的机缘,倘若没有他们的话, 很多人会永远沉溺在轮回当中;但也有一些不好的上师,到了最后,他们的劣迹会暴露无遗。

所以说,这个世间鱼龙混杂,许多现象要擦 亮自己的眼睛去观察。

问:我马上要毕业了,面临着很大的就业压力,那么我现阶段应该把所有精力都放在学习知识上,还是拿出一部分确保每天的修行?哪个对我将来的人生更有意义?

堪布答:这个可能要根据情况而定。一方面学习不能落下,你们作为高年级的大学生,很快就要面临人生的转折点了,辛辛苦苦学了这么多年,到最后应当融入社会、回馈社会,此时最好不要因为学佛,就放弃了自己的学业。

学佛不要影响自己的正常生活,不要为了完成既定的修行数量,就耽误学业和工作。假如你暂时不能完成的话,等以后各方面有条件了,这些可以再补上。

问:请问,在汶川地震的时候,王菲曾唱过一首歌叫《心经》,这首歌的要义是什么?唱出来的话,对众生有怎样的利益?

堪布答:王菲唱的《心经》我也听过,并建议大家大力推广。《心经》主要讲了眼耳鼻舌身、色声香味触等一切皆空。我们这个社会有非常多的痛苦、挣扎,万法也有各种各样的不同形象,但这些追究到本源,其实完全是空性。

所以,《心经》的主要精神,就是让我们对 万法断除执著,这是一种至高无上、不可思议的 境界。释迦牟尼佛在第二转法轮中,就讲了这种 般若空性,而般若空性法中最根本的一部经,即 是《心经》,这种智慧就像人的心脏一样。

我们平时若能念《心经》、唱《心经》的 歌,内心的各种分别念就会减少。

我认识一位老师,她说自己心里特别烦时, 念一遍《心经》,心就能安静下来,然后再坐一 会儿,原来的痛苦便全部消失了。

问:您在给日本灾难回向的时候,用到了"嗡玛尼贝美吽"。有些大师说"嗡玛尼贝美吽"代表一种无上的智慧,到底这几个字代表什么意思?

堪布答:"嗡玛尼贝美吽"是观世音菩萨的六

字真言,功德不可思议,这在有关论典中都有描述。如果给死去的亡人念"嗡玛尼贝美吽",他即使原本要遭受痛苦,通过这种声音的无上力量,马上也能获得快乐。

尤其是现在灾难频频发生,我们若能祈祷观 世音菩萨,念他的咒语,以这种力量就能最大程 度地化解灾难。这方面有许许多多的教理可以说 明。

总而言之,它不仅是一种无上的智慧,还是 非常强大的无形力量。

问:现在网络特别发达,信息也更加公开,可以看到很多不良的社会现象。作为一个知识分子,我们应通过网络去揭示这些不公正的现象,以唤醒更多人的正义感,还是把心放在修行上,让自己能以一颗更清净的心,面对周遭的生活?

堪布答:现在是网络信息时代,跟古时候完全不同,跟上个世纪也完全不同。现在任何一件事情传到网上,无数人马上就知道了,所以,网络的力量确实非常强大。我们应在不影响修行的同时,依靠网络这一手段,将真正有价值的知识,与更多的人分享,哪怕你能帮助一个人,这也非常有意义。

如今很多人特别迷茫、痛苦,人生没有方向和目标,整天都在网上寻找心灵的寄托,结果不但找不到,反而遇到了一些邪师,把自己迅速地引入歧途。所以,在这个时代,我们依靠网络来

救护他人的慧命或者生命,是至关重要的! 当然,没有利他心的话,那就另当别论了。 但你若是有利他心, 在修行基本不受影响的同

时,应该想方设法地帮助一些众生。甚至就算修 行受到了一点影响,也应把众生的利益放在首 位。

现在的网络世界, 充斥着乌七八糟的负面信 息,人心一代一代被染污得不知方向,外在环境 也被工业染污得面目全非, 连呼吸都没有新鲜的 空气。内外都如此不净的话, 人活在这个世界 上,不要说来世,今生都相当不健康,身体不健

康,心理也不健康。 所以,希望大家以后在网络上,尽量弘扬一 些正面的传统文化和有利的知识, 否则, 网络没

有被好的思想占据的话,人类的未来确实堪忧。

#### 生死

问:我有一个朋友,现在身患绝症,可能没有多长时间 了。他也是刚刚得到这个消息,心里非常难受,没办法接受这个 现实。我很希望能帮到他,但也无计可施。请问,怎么样用佛法 去帮助他呢? 他该如何面对剩下的日子?

堪布答: 很多人在接近生命最后一刻时, 确 实会感到非常悲哀。从世间的角度讲, 你再有 钱、再有地位, 死亡来临时, 也不可能让自己多 活一天。所以,"苹果"创始人乔布斯从17岁起,

就把人生的每一天当最后一天过,这也是明白了 佛教所讲的"诸行无常"。

现在很多人都有这样的心态:"别人死了,我不会死。"这无疑是在自欺欺人。要知道,我们的身体特别脆弱,谁也无法预料明天会不会出车祸,明年会不会得癌症。所以,每个人应该提前有个心理准备,平时不要浪费生命,而要好好把握当下,为众生、为社会多做些有意义的事情。若能如此,纵然突然面对死亡,你也不会惊慌失措,有很多的遗憾。

乔布斯年轻时就开始学佛了,他经常思考无常的道理,所以死时可以特别坦然。而你的朋友,不一定是学佛的;即使学了佛,也可能没有真正修过,没有把无常时时挂在心上。因此,让我现在告诉他一个窍诀,使他马上就有勇气面对死亡,这可能不太现实。

不过,你也可以跟他讲:死亡,并不是生命的永远终结,而是下一期生命的开始。我们的这个身体,只不过是一个"旅馆",是暂时的一个住所,没有什么好执著的。面对死亡,恐惧没有任何用处,现在最有用的是,应当抓紧时间多做善事,为来世多做一些准备。

一方面这样开导他,同时,最好让他多念观音心咒、阿弥陀佛圣号。或许依靠三宝的加持,最终出现奇迹也不好说。我就认识一个大学生,

念佛,结果癌症奇迹般地消失了。所以,有时候 心的力量非常神奇。 其实,我们每个人都会死亡,只不过是迟早

她也得了癌症,后来她放下一切,临死之前一心

而已。假如死到临头才开始信佛, 临时抱佛脚, 这不一定能扭转乾坤。 所以,希望大家也能以此为戒,对死亡提前

要有所准备。古往今来,不少佛教徒在死时特别 安详,这是什么原因呢?就是他们平时经常串 习、观修。就像一个军人, 平时训练有素的话, 一旦真正上了战场,才能做到临危不乱,很多本

事才用得上。



感情受挫了,事业破产了,身患重病了,家庭 不幸福了,有些人就万念俱灰,觉得活着了无生趣。 其实,人生又不是只有一条路,这条路走不通的话, 再换一条就是了。

问:我有位不信佛的亲友,忽然之间得了癌症,如何以佛 教去利益他呢?

堪布答:看他能不能接受佛教的一些理念。如果能的话,最好给他念些阿弥陀佛的名号、释 迦牟尼佛的名号,或者让他自己诵一些咒语,与 佛教结上善缘。除此之外,可能也没有别的办法了。

如果他实在不能接受,不愿意信仰佛教,那 我们可以默默地给他回向,甚至临终时在他耳边 念些佛号,这也能起到一定的作用。

问:一个人往生时,若见到有亲人拦阻,怎么办?

堪布答:人死后进入中阴时,若有正见想要往生,途中遇到有人来劝阻:"我是你的某某亲友,不能去啊!""你应该考虑我们的痛苦,回来啊!"此时应该想"这是我往生的一种障碍,不能听他们的",然后就勇往直前。

乔美仁波切在《极乐愿文》里有一则比喻: 往生极乐世界时,对一切都不要贪恋,应像从网 中解脱出来的老鹰一样,义无反顾地冲向天空。

问:人在临死之前,还需要有哪些准备?

堪布答:如果有一些财产,则应尽量舍弃, 比如用来供养僧众、供养三宝等。倘若实在来不 及,就从内心里放下,这也很重要!

阿弥陀佛的有些修法要诀中说:我们在临终时,里里外外的死相已经出现,自己也知道肯定活不了,那时候不要执著任何财产,也不要执著这样那样的东西。假如来不及舍弃,就在心里想:"我从无始以来于轮回中一直流转,今生终于遇到了往生法,我一定要舍弃对眷属、财产的贪恋,唯一希求往生。"

这就是上师们的教言,是非常重要的教言! 临死时,我们很可能贪著"我的亲人"、"我的房屋"、"我的存款"等等,如果出现了这些念头,就不可能真正往生。所以,不能贪恋任何事物,要全部放弃。

现在所学的教言,可能有些用在临终时,有 些用在中阴时。但不论是临终还是中阴,大家都 要尽量忆念这些教言,并真正用上,这是相当关 键的!

问:我看到很有名的一本书叫《西藏生死书》,是索甲仁 波切写的。但我翻了好几遍,始终都看不进去。我想得到您的一 些指点,或者您对那本书有什么看法?

堪布答:《西藏生死书》,你实在看不进去的话,我也想不出什么好的办法。

这本书,实际上在国内外受到很多人的欢 迎,我也看过它的汉文本,看了之后的感觉是什 么呢?这就是莲花生大士的中阴窍诀,然后再加上作者与根本上师的对话、某某西方人得癌症的故事,穿插一些现代人喜欢听的、比较关心的道理在里面。

1993年,我去法国时,见过索甲仁波切。当时他这本书是用英文写的,正准备要译成中文。他刚开始想让我翻译,我说自己一方面水平不够,另一方面时间特别紧,恐怕没办法,最好还是找比较出名的人。后来他找了台湾的郑振煌教授翻译中文,又请锡金的一位堪布译成藏文。但藏文版目前还没有看到,不知道讲度怎么样了。

当时《西藏生死书》英文版的效果很不错, 索甲仁波切就又将它译成德文,印了好几个版 本。恰好那天法王刚刚到他的道场,他观察缘起 非常好,便将德文版的《西藏生死书》给法王一 本,给我一本。

索甲仁波切说,当时西方很多人虽相信因果,但对前后世存在、面对死亡的概念比较欠缺,于是他就写了这本书,希望进一步提升他们的生死观。

再后来大家也知道,西方人依靠这本书的引导,对生死确实有了新的认识,中阴窍诀在西方非常受欢迎。因为他们很多人身体不舒服、心情不舒服,尤其是最后面对死亡时,都有一种恐惧感,而中阴窍诀所揭示的道理,正好可以消除这

种心态。鉴于此,索甲仁波切把中阴法门的某些内容,与现代人的心理结合起来,然后编成了这本书。

《西藏生死书》,我认为有两个特点:第一、作者对上师有非常大的恭敬心,处处提到了他今生所得到的知识,全部来自于上师的恩赐,从头到尾都在感恩上师,这是最感人的地方;第二、它将佛教的原始教义,融入当前的生活中,然后展现在有缘者面前,这也是相当难得的。

所以,如果你不是特别困难,最好还是能再 看看,也许慢慢就看进去了。

### 修行

问: 自从学佛以后,周围人常问我: "你为什么要学佛?它能带给你吃吗?"我不知该如何回答。

堪布答: 你可以反问他: "人活在世间上, 难道只为了吃吗?"

问: 但这样解释的话, 他们还是会有疑惑。

堪布答:没事,如果用道理给他们解释,他们应该会明白的。但若连道理都不听,那就没有办法了。

办法」。 学了佛以后,肯定有人对我们不理解。但通 讨学佛,自己获得了今生来世的利益,以这种利 益去感化别人,让他们接受,应该不是很困难!

问:一个人觉得活着的痛苦大于死亡的痛苦,他该怎么办?

堪布答: 叔本华不是说过嘛,该自杀! (众 笑)

问: 但自杀并不能获得解脱。

堪布答:是不能解脱,但活得那么痛苦也不能解脱啊——开玩笑!要祈祷三宝。若能好好地祈祷,今天虽然这样觉得,也许明天的心态就变了。我们藏族有句俗话:"晚上睡觉时的心态,早上醒来后就没有了。"

问: 那为什么有的人会想自杀,这是前世的串习吗?

堪布答:也许是暂时的违缘造成,也许是前世的恶业成熟,有两种可能性。

问:弟子感到心不安,请上师用密宗的方法帮弟子安心。

堪布答: 你需要达到什么程度?

问:没有分别念,处于一种光明的状态中。

堪布答: 那你学灯泡就可以了! (众笑)

问:如果平时对父母很孝顺,但梦中却恶口谩骂父母,这 个有没有罪过?

堪布答:有。

问:那该怎么忏悔?

堪布答:嗡班匝萨埵吽。

问:我父亲身体不太好,经常头痛,母亲就每天早上在佛前供杯清水,诵几遍一切如来心秘密宝箧印咒,再把水给父亲喝,父亲顿时觉得头痛缓减了。但未经过上师灌项的人,是不是不能轻易诵密咒?母亲这样做是否如法?

堪布答: 任何密咒,都最好是得过灌顶之后再念。但即使因各方面的原因,没有得到传承和开许,它的作用也是有的,持诵不会犯特别大的过失。

现在藏地也好、汉地也好,很多人念咒语不 一定得过传承,但念了以后,还是会有感应、有 加持。

问: 您以前是怎么修行的?

堪布答: 我本人对修行十分有信心。以前刚出家时,不管是背书、辩论,还是自己讲课,在十来年中还是很精进,心中除了学习佛法以外,什么都没有,修行上也一直保持夜不倒单。

但后来修行就比较放松了, 主要是因为要管

理汉地来的很多修行人,需要给他们翻译。没有翻译的话,他们听不懂藏语;而要翻译的话,对自己精进禅修还是有一定的影响。

问:您在修行的时候,会不会有过怀疑或者动摇?您是如何克服的?您有没有开悟的体验?

堪布答:我自己确实是个凡夫人,但对释迦牟尼佛有虔诚的信心,对生死轮回有不可退转的定解。如果别人说前世后世不存在,我绝对不相信,并且有千百个理由可以破斥他;如果别人说佛教不好,怎么说是他的自由,但我不会有丝毫动摇,因为我从骨髓里对佛的诚挚信,在有生之年是不可能变的。这并不是一种简单的信任,而是通过二十多年闻思修佛法,点点滴滴积累起来的,最后变成了一种"固体"。在我的血液里,这样的信心"固体"不可能轻易融化。

不过,作为一个凡夫人,我看到很多好吃的东西,肚子饿了的话,心还是会动摇。这时候也觉得很惭愧,口口声声给别人讲空性,自己却做不到言行一致。所以,说证悟的话,我不算什么证悟,更没有开悟,只不过对佛教有一颗坚定的信心而已。

问: 您说会在空余时间读泰戈尔、莎士比亚的诗,那您会读仓央嘉措的诗吗? 您对他的诗怎么看待?

堪布答:我很喜欢仓央嘉措的诗,在读的过程中有两种感受:第一种,仓央嘉措是非常伟大的一位诗人,他用浅显易懂的语言,以人们特别执著的感情为切入点,逐渐将我们引入看破、放下、自在的境界。

还有一种,从仓央嘉措的密传或传记来看,在当时的历史背景下、在那样的生活环境中,他仍洒脱地面对现实。当饱受各种挫折时,不但没有怨天尤人,被痛苦打败,反而还能写出那样的诗歌,描写心里最微妙的境界,如此高尚的情操非常值得赞叹。

仓央嘉措的情歌,实际上有外、内、密三层 意思。世间人大多只懂外层的意思,觉得这适合 在家男女的心意,却不知它里面还有更深的修行 教言。

#### 命运

问:我刚接触佛教,所了解的就是因果论,还有教导人要心平气和,去接受以前的一些事物。但我是大学刚毕业的学生,要为未来的理想去努力、去拼搏、去奋斗,这又是另外一种感觉。这两者之间是不是一种矛盾?如果是的话,那应该怎么去解决?

堪布答:不管你为了什么理想而奋斗,心平 气和都不可缺少。假如心浮气躁、心不平静,在 这种状态下做事,成功率不会很高。 那怎样才能心平气和呢?佛教中告诉我们,做事之前首先要观察自己的心,心善就可以做,心恶则不要做。什么叫心恶呢?指做事的动机是准备害社会、害别人,此时心肯定不平静。所以,你若要追求自己的理想、实现自己的目标,就应当朝利他的方向迈进,如此才能心平气和,这二者之间也不矛盾。

佛教对待生活的态度,其实不是有些人所认为的,完全是一种消极、一种逃避,不追求现世的成功。当然,追求成功也需要前世的福报,不然,今生中再怎么努力,最终也会事与愿违。

有些人经常抱怨:"我比别人付出得多,但别人已经成功了,为什么我不成功?"这说明你前世没有积福。积了福报的话,做什么都会如愿以偿,很容易成功。这个问题很多人要懂,否则就会怨天尤人,总觉得社会对自己不公平。

问:《贤愚经》中提到无常四边:"聚际必散,积际必尽, 生际必死,高际必堕。"请问,此偈对我们生活有什么作用和影响?

堪布答:这些道理特别重要。表面上看来这个偈颂很简单,但实际上,大家若能通达其中奥义,在人生中遇到痛苦时,就有面对的能力。

现在这个社会,经常会有人自杀,自杀的原 因若追究起来,不外乎以下几种:一、不懂聚际 必散,尤其在感情上缘分尽了,今天两人在一起,明天却分手了,自己就实在接受不了;二、不懂高际必堕,原来高高在上的地位一旦失去,便丧失了活下去的意义;三、不懂生际必死,自己最亲近的人若死了,或者自己得了绝症,拿到病危通知时,完全没有勇气面对;四、不懂积际必尽,辛辛苦苦积累的财富,若是某一天突然没有了,自己就开始痛不欲生。以上这林林总的痛苦,若能明白无常四边的道理,就会全部迎刃而解。

曾经有一次,我的小学里有三十多个学生毕业,因为就要离开母校了,他们一个个泣不成声、恋恋不舍。于是我专门讲了一个教言,告诉他们"高际必堕、生际必死、聚际必散、积际必尽",这无常四边务必要好好记住。如果懂了这个道理,面对生活、面对世间时,就能做到一切随缘,不会特别强求。否则,现在很多年轻人在事与愿违时,往往痛苦不已,甚至可能选择自杀,做出非常不明智的选择。

无常四边的这个道理, 华智仁波切在《大圆满前行》中有比较广的剖析。大家若想深入了解, 有空不妨一阅, 这对你的人生乃至修行都会有利。

问: 我感觉自己做事优柔寡断,但让勇猛心不断增上的话,又担心变得莽撞冲动、不计后果,给自他带来一些负面影

堪布答:我们做任何事情,首先都要用心观察:"做它的后果怎么样?做的过程中会不会出现意想不到的违缘?……"现在好多人没有这种概念,不管是办企业、做事情,只看好的一面,对不好的一面,却从来没有心理准备。甚至有些人连想都不敢想,比如自己死了怎么办?突然生病怎么办?这些表面上看起来不吉祥,但却是每个人必须要面对的,想逃避也是不可能的。

我们平时在处理问题时,不但会看事情的正面,对负面也考虑得比较多。这样一来,提前若有最坏的打算,将来一旦事情真正发生了,到时也有面对的勇气和能力。

因此,不论你做什么事,首先详细观察很重要。藏地著名学者萨迦班智达根嘎嘉村也说:"智者愚者之差别,事后观察即愚者。"一个有智慧的人,在事情发生之前,必定会冷静分析:"我成办这件事的后果如何?期间违缘大不大?用什么途径才能成功?最后的效益怎样回馈社会?……"诸如此类的问题要先考虑清楚。有了这个前提之后,做事既不会优柔寡断,也不会不计后果,而是会走中道。

问:相信很多人都看过《了凡四训》,它告诉我们应该如何改变命运。我的问题就是:人有没有命运?如果有的话,怎么突破?

堪布答:命运是有的。关于改变命运的窍诀,显宗和密宗的说法各有不同,《了凡四训》中也讲了很多。

其实,佛教并不是宿命论,不是说一切全是命中注定,半点都不能改;但也不是说所有的命运都可以改变。

就像世间的法律,如果你犯罪非常严重,必须要判死刑,那怎么搞关系也无济于事;但若没有那么严重的话,有些事情是可以商量的,还有一些缓和的余地。佛教中讲的命运也如此,有些命运通过你做善事,一定可以改变;而个别极为严重的恶业,果报必定要现前,做善事有一些缓减作用,但却不能完全消除。

这个问题,在《俱舍论》的"分别业"这一品中,有非常细致的描述,大家可以了解一下。

总之,按照佛教的观点,命运是存在的,但 并非一切都是命中注定,而且做善事是可以改变 命运的。即使你必定要感受某些痛苦,做善事对 它也绝对起作用。

本书由"行行"整理,如果你不知道读什么书或者想获得更多免费电子书请加小编微信或QQ: 491256034 小编也和结交一些喜欢读书的朋

友或者关注小编各人微信公众号id: d716-716

如果你不知道读什么书,

就关注这个微信号。

公众号名称:幸福的味道

公众号ID: d716-716

小编: 行行: 微信号: 491256034 "幸福的味道"已提供120个不同类型的书单

- 1、25岁前一定要读的25本书
- 2、20世纪最优秀的100部中文小说
- 3、10部豆瓣高评分的温情治愈系小说
- 4、 有生之年, 你一定要看的25部外国纯文学名

著

有生之年, 你一定要看的20部中国现当代名 5. 著 6. 美国亚马逊编辑推荐的一生必读书单100本

7、30个领域30本不容错过的入门书

9、 这7本书, 教你如何高效读书

8.

单

这20本书,是各领域的巅峰之作

10、80万书虫力荐的"给五星都不够"的30本书

关注"幸福的味道"微信公众号,即可查看对应书

如果你不知道读什么书,就关注这个微信号。

# 与智慧、慈悲、幸福同在

看完这本书,不知道你有什么收获没有? 我在藏地潜心研究、精进修持佛法近30年 了,越深入了解佛法,越惊叹佛法的博大精深、 包罗万象。每次随手翻开佛经论典,都会有令人 惊喜的收获。

佛陀抉择万法皆空的智慧、博爱一切众生的 慈悲,无时无刻不让我深深感动。因此,我很想 将它们与大家分享,于是也就有了这本书的由 来。

当然,这本书的内容,不过是佛教典籍的沧海一粟。我只是从浩瀚无际的佛法大海中,撷取出几朵浪花略表心意,望你能品味到它的甘美。

假如你依此而生起了智慧、善良、清净的心,那在今后人生的潮起潮落中,就能把握住命运的风帆,定可"长风破浪会有时,直挂云帆济沧海"!

# 紫图出品

BEIJING ZITO BOOKS CO., LTD.

### zmo紫图ZITO是什么?



国际通行拼读,古希腊语中意指激情、美丽、典雅 紫图是北京紫图图书有限公司的简称,ZITO 为紫图两个字的国际通行拼读,在古希腊语中, ZITO是激情、美丽、典雅的意思。

我们深信,我们从事的是充满激情和美丽的 出版事业。

我们更相信,阅读可以让我们每个人充满激情、梦想和美丽。

## **200**意见反馈及质量投诉

紫图图书上的专有标识代表了紫图的品质。 如果您有什么意见或建议,可以致电或发邮件给 我们,我们有专人负责处理您的意见。对于您提 出的可以令我们的图书获得改进的意见或建议, 我们将在改版中真诚致谢,或以厚礼相谢;如果 您购买的图书有装订质量问题,也可与我们联 系,我们将直接为您更换。

联系电话: 010—64360026—180 联系

人: 总编室

联系邮箱: kanwuzito@163.com

## ZTTO延伸阅读

《开口就能说重点》

1分钟内让老板点头、客户买单、 同行叫好的说话之道 《一个瑜伽行者的自 传》

一部影响西方几代伟人的心 灵巨著

开本: 16开 定价: 32.00 开本: 16开 定价:

元 49.90元

《改变人生的哲学教 《西藏放松术》 室》

58招安享当下美好

12位哲学大师亲自教你鲨鱼 社会的生存法则

开本: 16开 定价: 38.00 开本: 32开 定价: 元 32.00元

《五分钟曼陀罗彩绘减 压》

《8分钟幸福疗法》

每天8分钟,8周彻底告别焦 最佳绘画自我提升书, 画画就轻松 虑人生

开本: 20开 定价: 39.80 开本: 32开 定价: 元 29.80元

zmo紫图图书重磅推荐

《与牛命相约》 一行禅师的人生幸福三 讲



全世界最畅销的人生开示集,集结了一 行禅师的三本著作:《初恋三摩地》、 《般若之心》、《与生命相约》



定价: 38元

### 《你可以,爱》

一行禅师的最佳幸福配 方

修习慈悲喜舍,破迷开悟人生,幸福就 在此时此地

唯有真爱,才有幸福,真正的爱可以疗愈一切身心的疾苦



一行禅师最伟大的生命 觉醒之作

像佛陀一样走路,从走路中获得疗愈和 平静

全世界都在用的修行法:修心、修身、 修美好

定价: 38元

《终止你内心的暴力》



一行禅师给你安稳幸福的力量 面对内心的暴力与恐惧,我们该如何转

面对内心的暴力与恐惧,我们该如何车 化?





《爱的正念》

听一行禅师讲活在当下 的智慧



让无限潜能变成现实的修行方法

定价: 38元

# 强烈建议您进入官网试读

紫图官网: http://www.zito.cn/

奇迹童书: http://www.qijibooks.com/

试读其他高清晰电子书, 先看后买!

紫图淘宝专营店: http://ztts.tmall.com(直接 买,更划算)

紫图微博: http://t.sina.com.cn/zito (每日关注,阅读精彩)

奇迹微博:

http://t.sina.com.cn/1874772085(有爱,有梦想)



进入紫图官网每本书都有高清晰试读!

内容简介

人生本来就是活也苦,死也苦,有 钱没钱都痛苦,但很多人就不明白这一 点,遇到一点违缘就怨天尤人:"老天 太不公平了!为什么我这么倒霉,所有 的不幸全落到了我的头上?"却不知轮 回的本性即是如此。

这是一本帮我们解脱生老病死之苦的珍宝之书,上师在里面讲了很多藏传佛教中解决各种痛苦的不同方法,只要你持之以恒地经常串习,万千不顺会迎刃而解,消除痛苦轻而易举。把它请回家,就好像与佛陀朝夕相处,一呼一吸都得到了加持,不仅今生拥有不可思议的好运,而且后世也会得到一份幸福的保险。

责任编辑: 余 岚 装帧设计: **200 210** 淘宝商城紫图图书专营店: 紫图微博: http://t.sina.com.cn/zito 奇迹微博:

http://t.sina.com.cn/1874772085

奇迹童书官网: http://www.qijibooks.com 团购请发邮件至: bjztts888@126.com

获取新书信息、邮购、投稿、为图书纠错请登录: 紫图官网: http://www.zito.cn