



#### ناشر، تهیه و تنظیم: مجتمع فرهنگ آموزشی معاونت فرهنگ و اجتماع سازمان اوقاف و امور خیریه

ليتوگرافي، چاپ و صحافي: سازمان چاپ و انتشارات اوقاف

نوبت چاپ: اول/ بھار ۱۳۹۷

شـمارگان: ۵۰۰۰۰ نــسخه

قیمت: ۵۰۰۰ تومان

غيرقابل فروش/اهدايي

آدرس مجتمع: قم، بلوار ۱۵ خرداد، جنب امامزاده شاه سيدعل

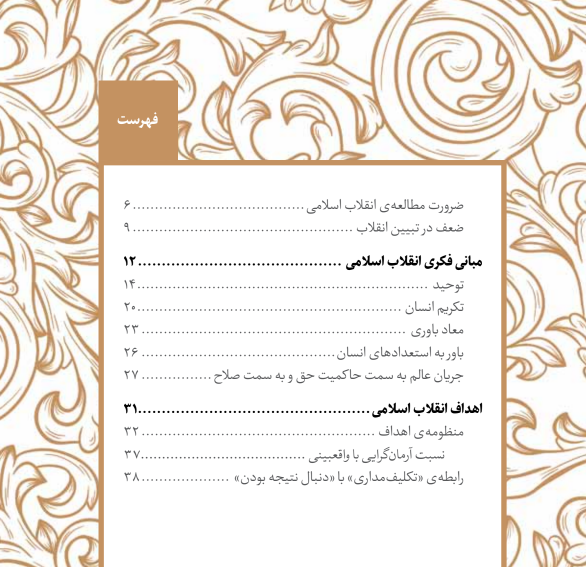
مجتمع فرهنگ آموزشی معاونت فرهنگی اجتماع سازمان اوقاف وامورخیریه

آدرس: تهران، خيابان نوفللوشاتو، سازمان اوقاف و امورخيريه، معاونت فرهنگ و اجتماع

تلفن: ۳۸۱۸۷۱۵۶-۲۵

سایت سازمان: www.mfso.ir سایت معاونت: www.mfso.ir سایت محتمع: www.mfpo.ir







| فرايند تحقق اهداف انقلاب اسلامي                    | 1  |
|----------------------------------------------------|----|
| انقلاب اسلامی                                      |    |
| نظام اسلامی                                        | ì  |
| دولت اسلامي                                        |    |
| کشور اسلامی                                        |    |
| تمدن اسلامی                                        |    |
| موانع انقلاب اسلامی                                |    |
| ماهیت موانع                                        | ŀ  |
| دستهبندی دشمنان و موانع                            |    |
| الف. دشمن بيروني                                   |    |
| اشارهای به معنای استکبار                           | ľ  |
| -<br>چهار علت دشمنی استکبار جهانی با انقلاب اسلامی |    |
| ب. دشمن درونی                                      | 1  |
| ت<br>لزوم مبارزه با دشمن درونی                     |    |
|                                                    | ļ, |
| اهمیت حفظ انقلاب اسلامی                            |    |
| حفظ انقلاب؛ حفظ اسلام                              |    |
| لوازم صیانت از انقلاب                              |    |
|                                                    | 1  |
|                                                    |    |

### ضرورت مطالعهى انقلاب اسلامي

اگرچه در دوران کنونی و در قرن بیستم میلادی، در سرتاسر عالم انقلاب های گوناگونی به وجود آمد، اما همه چیز انقلاب اسلامی ایران استثنایی بوده و با انقلاب های دیگر قابل مقایسه نیست. انقلاب اسلامی، نه یک انقلاب صرفاً معنوی و فرهنگی و نه یک انقلاب صرفاً اقتصادی و سیاسی است؛ بلکه مثل خود اسلام، یک انقلاب همه جانبه است. همان طوری که اسلام ابعاد معنوی و اخلاقی و الهی دارد و در عین حال ناظر به زندگی مردم بوده و در آن ابعاد اقتصادی، سیاسی و اجتماعی وجود دارد؛ انقلاب اسلامی هم دارای ابعاد مختلف است. راز ماندگاری و روزبه روز زنده ترشدن این انقلاب در سطح منطقه و جهان، همین ابعاد گوناگون آن است که با نیازهای بشر متوازن و همراه می باشد. ۲

۱. خطبه های نماز جمعه ی تهران ، ۱۱۲ ۱۲۸ ۱۳۶۸

۲. بیانات در سالگرد ارتحال حضرت امام خمینی کی ۱۳۸۷ ۱۰۳ ۱۳۸۷

درباره حادثه ی پیروزی انقلاب حرف های زیادی زده شده و در طول ایس سالها مطالبی بسیاری بیان گردیده؛ اما حقیقت این است که هنوز اهمیت، عظمت و ابعاد این حادثه برای خود ما نیز درست روشین نیست. ما می دانیم و می بینیم این حادثه خیلی عظیم است؛ اما تا وقتی نزدیک هستیم، درست نمی توانیم ابعاد آن را درک کنیم. تاریخ قضاوت خواهد کرد. کسانی که این حادثه را از دور می بینند و می توانند آن را در مجموع حوادث تاریخی مشاهده کنند، به عنوان یک لحظه تاریخی می فهمند این حادثه چقدر عظیم است. اما اگرچه با همه ی وجود این انقلاب را لمس کرده ایم، اما تحلیل و قضاوتمان درباره ی آن کمتر از بیگانگانی است که از دور و نزدیک، با این انقلاب ارتباط پیدا کردند. البته در میان بیگانگانِ تحلیلگرو قضاوت کننده، عدّه ی زیادی بودند و هستند که با دیدگاهی مغرضانه وارد شدند. بااین حال

حقیقتاً باید اعتراف کنیم که امروز تحلیل و تفسیر انقلاب، کاری است که دشمنان انقلاب بیشتر از ما به آن پرداخته اند. البته قصدِ آنها از این تحلیل و تفسیر این بوده که پیام انقلاب را عوض کنند و حقیقتی را که به دست خود ملت اتّفاق افتاده و در منظر آنهاست، غلط جلوه دهند. ۱

یقیناً اغلب ما هنوز نمی دانیم چه کار عظیمی انجام گرفته است. این انقلاب، حادثه ی فوق العاده و عجیبی است. همه ی دنیای استکبار و طغیان و جاهلیت یک طرف و این انقلاب طرف دیگر. واقعه ی خیلی مهمی اتفاق افتاده است و در خودش این کفایت را می بیند که به مصاف تمام طغیان و کفر جهانی برود. ما در این انقلاب قرارگرفته ایم و نمی فهمیم چه قدر بزرگ و مهم است.

۱۳۷۳ /۱۱ /۱۴ جمعه، ۱۳۷۳ /۱۱ ۱۳۷۳ /۱۰ ۱۳۷۳ /۱۰ ۱۳۷۳

همان

#### ضعف در تبيين انقلاب

اين انقلاب، بااين عظمت وابعاد وآثار عملي، از لحاظ ارائهي مبانمی فکری خودش، یکی از ضعیف ترین و کمکارترین انقلاب ها و بلکه تحولات دنیاست. وقتی انقلاب اکتبرتحقق پیدا میکند، در طول دهیانزده سال، آن قدر كتاب و فيلم و قصه و جزوه در سطوح مختلف راجع به مباني فکری این انقلاب نوشته می شود که در کشورهایی که باد آن انقلاب به آنها رسیده، دیگر مردم احتیاجی ندارند از کتابهای آنها استفاده کنند! آن قدر فضای ذهنی پُرشده است که روشن فکرهای کشورهای دیگرمی نشینند و راجع به مبانی ارزشی و فکری آن ها کتاب می نویسند! به همین دلیل در دهه های گذشته، در ایران دربارهی مبانی فکری انقلاب شوروی، به زبان فارسى كتابهاي زيادي نوشته شد. صاحبان آن انقلاب آن قدر نوشتند كه روشن فکرهایی که در اینجا به نحوی از لحاظ فکری با آن ها ارتباط پیدا می کردند، به جهت اندیشه اشباع می شدند و بعد یک آدم مثلاً دست به قلم و

روشن فکر، براساس جوشش فکری خود مطالبی- غیراز ترجمه های فراوانی که از آثار آنها می شد- می نوشت.

ما چه کار کردیم؟ کاری که ما در این زمینه کردیم، واقعاً خیلی کم است. گاهی انسان دلش نمی آید که بگوید در حد صفر؛ چون واقعاً کسانی با اخلاص کارهایی کرده اند؛ اما اگر نخواهیم ملاحظه ی این جهات عاطفی را بکنیم، باید بگوییم یک ذره بیشتر از صفر و خیلی خیلی کم کار شده است. البته، این کم کاری دلایلی دارد مانند اینکه بعضی از روشن فکران و متفکران اصلی را در همان اول انقلاب از ما گرفتند و بعضی از آن ها نیز مشغول کارهای گوناگون اجرایی شدند؛ اما اساس قضیه این است که ما تولید نکردیم. گوناگون اجرایی شدند؛ اما اساس قضیه این است که ما تولید نکردیم. می بایست در طول سالهایی که از انقلاب گذشت، صدها نویسنده ی اسلامی، مبانی اسلامی انقلاب ما را نوشته و منتشر می کردند. البته تاکنون

۱. بیانـات در دیـدار با مجمع نمایندگان طلاب و فضلای حـوزه ی علمیه ی قم، ۱۰۹ ۱۰۷ ۱۳۶۸

چنین کاری نشده و اگرهم شده، اندک است؛ اما انجام نشدن این کارها نباید مانع فهمیدنِ حقایق از طرف جوانان گردد. جوانان باید حرفهایی را که از طرف بزرگان انقلاب راجع به انقلاب، در طول این سال ها زده شده است، بشنوند و آنها را مورد تأمّل قرار دهند. ۱



انقلاب اسلامی و حرکت آن و وظایف ما نسبت به آن برپایه ها و مبانی مشخصی استوار است. آن مبنای فکری است؟

به طور کوتاه و خلاصه از اینجا باید شروع کنیم و ببینیم که خطوط اصلیِ تلقی و بینش اسلام از کائنات، عالم و از انسان چیست. البته این مخصوص اسلام هم نیست. همه ی ادیان اگر تحریف نشده باشند در مبنای صحیح و ریشه ی اصلیِ خودشان همین بینش را دارند. اسلامِ سالم و دست نخورده و متّکی به منابع متقن، در اختیار ماست. بقیه ی ادیان ممکن است این خصوصیات را نداشته باشند. آن مجموعه ی معارفی که خطوط اصلی عملکرد و وظایف ما از آن ها به دست می آید یعنی جهان بینی و بینش اسلامی فصول متعدّدی داردکه به پنج نقطه ی مؤثرتر و مهم تر ان اشاره می شود. ۱

#### توحيد

لُبّ روح و حقیقت اسلام، توحید است انقلاب اسلامی بر مبنای اصل توحید استوار است و محتوای این اصل در همه شئون جامعه سایه می افکند. ۲ بنای توحید مبنای فکری و اعتقادی و اجتماعی و عملی ماست. ۳ توحید، یعنی اعتقاد به اینکه این ترکیب پیچیده ی بسیار عجیب و شگفت آور و قانونمند کائنات و عالم آفرینش، از کهکشان ها و سحابی ها و حفره های عظیم آسمانی و کرات بی شمار و میلیون ها منظومه ی شمسی بگیرید تا سلول کوچک و ترکیب ریز شیمیایی، ساخته و پرداخته ی یک فکر و اندیشه و تدبیر و قدرت است و تصادفاً به وجود نیامده است. نقطه ی بعدی اینکه این فکر و تدبیر و اندیشه و قدرت عظیم و بی نهایت و توصیف ناپذیری بعدی این ترکیب عجیب و پیچیده را به وجود آورده، فلان بت ساخته ی بشر، یا فلان انسانِ محدود مدّعی خدایی، یا فلان سمبل و نمادِ افسانه ای و اسطوره ای نیست؟

۱. بیانات در دیدار کارگزاران حج، ۱۳۷۴ ۱۰۱ ۱۳۷۴

۲. صحیفه امام، ج۵، ص ۸۱، [مصاحبه با روزنامه «السفیر» پیرامون انقلاب، ابرقدرتها و رژیم صهیونیستی]

۳. بیانات در دیدار با جمع کثیری از دانشگاهیان و طلاب حوزههای علمیه، ۱۳۶۸/۹/۲۹

بلكه ذات واحد مقتدر لايزالي است كه اديان به او «خدا» مي كويند و او را با آثارش مي شاسند؛ «هو الله الذي لا اله الله هو الملك القدّوس السّلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر سبحان الله عمّا يشركون». ا

مبنای توحید و اعتقاد به وحدانیت حضرت حق جلّ و علا، در تمام شئون فردی و اجتماعیِ جامعه ی اسلامی تأثیر میگذارد و آن را به صورت یک جامعه ی هماهنگ و مرتبط به یکدیگر و متصل و برخوردار از وحدت -وحدت جهت و وحدت حرکت و وحدت هدف- می سازد. این جوامع، نقطه ی مقابل تأثیر شرک و مشرکان و آلهه ی شرک آفرین هستند. ۲ جامعه ای که بر مبنای شرک باشد، میان آحاد و طوایف انسان، یک دیوار غیرقابل نفوذ و یک دره ی جداییِ غیرقابل وصل وجود دارد. درست به عکس آن در جامعه ی توحیدی، که وقتی مبدأ و صاحب هستی و سلطان عالم وجود و حی و قیومی و قاهری که همه ی حرکات و پدیده های عالم، مرهون اراده و قدرت او می باشد، یکی است، انسان ها - چه سیاه و چه سفید و چه نزاده یای گوناگون و وضعیت اجتماعی مختلف - با یکدیگر خویشاوندند؛ چون به

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹/۱۲ ۱۳۷۹،

۲. بیانات در دیدار با جمع کثیری از دانشگاهیان و طلاب حوزههای علمیه، ۹/۲۹ ۱۳۶۸/۰۹/۲۹



آن خدا وصلاند، به یکجا متصلاند و از یکجا مدد و کمک میگیرند. این، نتیجهی قهری اعتقاد به توحید است.

دراین دیدگاه، نه فقط انسانها به یکدیگر مرتبطاند، بلکه با نگاه و نگرش توحیدی، اشیا و اجزای عالم و حیوانات و جمادات و آسمان و زمین و همه چیز، به یکدیگر متصل و مرتبطاند و همه با انسان خویشاوندند. بنابراین، همهی آنچه که انسان می بیند و احساس و درک می کند، یک افق و یک عالم و یک مجموعه است که در یک دنیای سالم و یک محیط امن قرار می گیرد. اینکه در قرآن می فرماید: «یهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السّلام»، کسانی که به خدا ایمان پیدا کنند، خداوند آنها را هدایت می کند و به راههای سِلم و همزیستی سوق می دهد، به خاطر مبنای توحیدی جامعه ی اسلامی است.

ولايت هم معنايش همين است. ولايت، يعنى پيوند و ارتباط تنگاتنگ و مستحكم و غيرقابل انفصال انفكاك. جامعه ى اسلامى كه داراى ولايت است، يعنى همه ى اجزاى آن به يكديگرو به آن محور و مركزاين جامعه يعنى ولى، متصل است. لازمه ى همين ارتباط و اتصال است كه جامعه ى اسلامى در درونِ خود يكى است و متحد و مؤتلف و متصل به هم است و در بيرون نيزاجزاى مساعد با خود را

جذب می کند و اجزایی را که با آن دشمن باشند، به شدت دفع می کند و با آن معارضه می نماید. یعنی «اشدّاء علی الکفّار رحماء بینهم» لازمه ی ولایت و توحید جامعه ی اسلامی است. ولایت، یعنی حکومت؛ چیزی است که در جامعه ی اسلامی متعلق به خداست و از خدای متعال به پیامبرو از او به ولیّ مؤمنین می رسد. ۲

توحید یک معنای شامل و عام و سایر در طول تاریخ است. معنا و روح توحید عبارت است از اینکه انسان از غیر خدا عبودیّت نکند و در مقابل غیر خدا، جبههی بندگی به زمین نساید. این معنای عبودیّتِ کامل و خالص است. قید و بندهایی که به بشر بسته می شود، هریک نوعی عبودیّت برای انسان به وجود می آورد. عبودیّتِ نظام های اجتماعیِ غلط، عبودیّتِ آداب و عاداتِ غلط، عبودیّتِ خرافات، عبودیّتِ اشخاص و قدرتهای استبدادی، عبودیّتِ هواهای نفسانی – که این از همه رایج تر است – و عبودیّتِ پول، زر و زور. این ها انواع عبودیّت است. وقتی می گوییم «لا إله است و حدد لا شریک له»، یعنی توحید خالص. معنایش این است که همه ی

۱ همان

۲. بیانات در دیدار با اقشار مختلف مردم، ۱۳۷۰٬۰۱۰۲

ایس عبودیت ها به کنار رود که اگر چنین شود، فلاح و رستگاری، حقیقتاً حاصل خواهد شد. اینکه فرمود: «قولوا لا إله إلّا الله تفلحوا»، این فلاح یک فلاح حقیقی است. فقط فلاح سیاسی نیست، فقط فلاح اجتماعی نیست، فقط فلاح معنوی نیست، فقط فلاح روز قیامت نیست؛ بلکه فلاح دنیا و آخرت است. از بزرگ ترین نیست، فقط فلاح روز قیامت نیست؛ بلکه فلاح دنیا و آخرت است. از بزرگ ترین مظاهر شرک در عصر حاضر، تفکیک دنیا از آخرت و زندگی مادّی از عبادت و دین از سیاست است. گویی خدای دنیا- معاذ الله - جباران و زورگویان و چپاولگران و ابرقدرت ها و جنایت کارانند و استضعاف و استعباد و استثمار خلایق و علو و استکبار نسبت به بندگان خدا حق مسلّم آن هاست و همگان باید پیشانی اطاعت بر آستان تشلیم تفرعن آن ها ساییده و در برابر زورگویی و غارتگری و میل و اراده ی بی مهار آنان تسلیم باشند و اعتراض نکنند. ۲

توحید یعنی رهایی انسان از عبودیت و اطاعت و تسلیم در برابر هر چیز و هرکس به جز خدا؛ یعنی گسستن بندهای سلطه ی نظام های بشری؛ یعنی شکستن طلسم ترس از قدرت های شیطانی و مادی؛ یعنی تکیه براقتدارات بی نهایتی که خداوند در نهاد انسان

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام به مناسبت عید مبعث، ۱۳۷۳/۱۰/۱۰

۲. پیام به حجاج بیتالله الحرام، ۲۸۴٬۸۴۱۲

قرار داده و از او به كارگيري آن ها را همچون فريضه اي تخلف نايذير، طلب كرده است؛ یعنی اعتماد به وعده ی الهی در پیروزی مستضعفین برستمگران و مستکبرین به شرط قيام و مبارزه و استقامت؛ يعني دل بستن به رحمت خدا و نهراسيدن از احتمال شكست؛ يعني استقبال از زحمات و خطراتي كه در راه تحقق وعدهي الهي، آدمي را تهديد مي كند؛ یعنی مشکلات راه را به حساب خدا گذاشتن و خود را به پیروزی حتمی و نهایی امیدوار داشتن؛ یعنی در مبارزه، چشم به هدف عالی که نجات جامعه از هرگونه ستم و تبعیض و جهل و شرک است دوختن و عوض ناکامی های شخصی و میان راهی را نزد خدا جستن؛ وخلاصه يعني خود را مرتبط و متصل به اقيانوس لايزال قدرت وحكمت الهي ديدن وبه سمت هدف اعلى، با اميد وبي تشويش شتافتن. همهي عزت واعتلايي كه به مسلمین وعده داده شده، در سایهی چنین ایمان و درک روشن و عمیقی از توحید است. ا توحید یعنی نفی همهی قدرتهایی که به نحوی جسم و جان آدمی را در قبضهی اقتدار خویش گرفته اند و اثبات حاکمیت مطلق الهی برهمهی وجود و به عبارت روشن و آشنا: حاکمیت نظام اسلامی و مقررات اسلامی برزندگی فردی و اجتماعی مسلمین. ۲

۱. پیام به مناسبت اولین سالگرد ارتحال حضرت امام خمینی کی ۱۳۶۹ ۱۸۳ ۱۳۶۹

۲. پیام به حجاج بیتالله الحرام، ۱۲۵ ۲۰۲ ۱۳۷۳



انقلاب اسلامی حرف نویی را به میان آورد. قسمت اعظم این حرفِ نو توحید بود؛ با معنای عمیق و دقیق و همه جانبه ی آن. توحید یعنی حاکمیت ارزشهای الهی بر جامعه و نفی حکومتهای طاغوتی، استبدادی، فاسد و طغیان گربرارزشهای انسانی و اصیل. بنابراین توحید ستون فقرات و رکن اساسی شعار اسلامی و پیام انقلاب اسلامی بود. اعتقاد به توحید، سازنده ی این عالم و سازنده ی زندگی است. هرچه ما به سمت توحید و عبودیت لله پیش برویم، شرطواغیت و أنداد الله از سرما بیشتر کم خواهد شد. این، خاصیت توحید و خاصیت عبودیت لله است؛ این، آن رکن اول است. ا

### تكريم انسان

رکن دوم، تکریم انسان است؛ یا می توانیم به آن بگوییم انسان محوری. البته انسان محوری در بینش اسلامی، به کلی با اومانیسم اروپای قرون هجده و نوزده متفاوت است؛ این ها فقط در اسم شبیه هم هستند. انسان محوری اسلام، اساساً اومانیسم اروپایی نیست. کسی که قرآن و نهج البلاغه و آثار دینی را نگاه کند، این

۱. بیانات در دیدار اساتید و دانشجویان دانشگاههای استان زنجان، ۲۲۲ ۱۳۸۲ ۱۳۸۲

۲. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۲۱، ۴۰/ ۱۳۷۷

تلقّی را به خوبی پیدا میکند که ازنظراسلام، تمام این چرخوفلک آفرینش، برمحور وجود انسان مي جرخد؛ «ألم تروا انّ الله سخّر لكم ما في السّماوات و ما في الأرض». مسخّر شمايند، يعني چه؟ يعني الآن بالفعل شما مسخّر همه شان هستيد و نمي توانيد تأثيري روى آن هـا بگذاريـد؛ اما بالقوّه طوري ساخته شـدهايد و عوالم وجـود و كائنات بهگونهای ساخته شده اند که همه مسخّر شمایند. مسخّریعنی چه ؟ یعنی توی مشت شمایند و شما می توانید از همهی آنها به بهترین نحواستفاده کنید. این نشان دهندهی آن است که این موجودی که خدا آسمان و زمین و ستاره و شمس و قمررا مسخّراو میکند، از نظر آفرینش الهی بسیار باید عزیز باشد. همین عزیز بودن هم تصریح شده است؛ «و لقد كرّمنا بني ادم». اين تكريمي است كه هم شامل مرحلهي تشريع و هم شامل مرحلهي تكوين است؛ تكريم تكويني و تكريم تشريعي با آن چيزهايي كه در حكومت اسلامي و در نظام اسلامی برای انسان معین شده؛ یعنی پایه ها کاملاً پایه های انسانی است. اهیچ مكتبى به قدر اسلام، ارزش و كرامت انسان را والا نمى داند. يكى از اصول اسلامى كه همیشه در تعریف و معرفی اسلام مطرح شده است، اصل «تکریم انسان» است. ۲

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران ، ۹۸۱۲ ۱۳۷۹،

۲. بیانات در دیدار گروهی از زنان ، به مناسبت فرخنده میلاد حضرت زهرا (س) ، ۱۲۵ ۹ ، ۱۳۷۱ ۲۸



در مکتب سیاسی امام، هویت انسانی، هم ارزشمند و دارای کرامت است، هم قدرتمند و کارساز است. نتیجه ی ارزشمندی و کرامت داشتن این است که در اداره ی سرنوشت بشرویک جامعه، آراء مردم باید نقش اساسی ایفا کند. لذا مردم سالاری در مکتب سیاسی امام بزرگوار ما- که از متن اسلام گرفته شده است- مردم سالاری حقیقی است؛ مشل مردم سالاری آمریکایی و امثال آن، شعار و فریب و اغواگری ذهنهای مردم نیست. ا

در نظام جمهوری اسلامی، تکریم شأن انسان، ارزش دادن به انسان، رشد دادن انسان، انسان، رشد دادن انسان، انسان را در کار شایسته ی خودش به کار گرفتن و نیروهای او را در خدمت اهداف متعالی جوشاندن، از گرایشهای اصولی است. ۲ جامعهای که در یک مجموعه ی جغرافیایی و سیاسی زندگی میکند، کرامتش اقتضا میکند که آزاد و مستقل باشد و استعداد او شکوفا شود؛ بر سرنوشت خود مسلّط باشد؛ مورد تحقیر و اهانت قرار نگیرد و شخصیت ذاتی او بروز کند. ۳ در نحوه ی اداره ی کشور و ارتباط با

۱. بیانات در مراسم یانزدهمین سالگرد ارتحال امام خمینی ﷺ، ۱۳۸۵٬۰۳/۱۴

۲. بیانات در دیدار با مسئولان صداوسیمای جمهوری اسلامی ایران، ۲۰۱ ۵۰۸ ۱۳۶۹

۳. بیانات در دیدار اساتید و دانشجویان دانشگاههای استان زنجان ، ۲۲ / ۱۳۸۲ /۱۳۸۲

انسانها، عزت ملى به اين است كه تكتك انسانها دريك جامعه مورد احترام قرار بكيرند؛ «امّا اخ لك في الدّين و امّا نظير لك في الخلق». ا

#### معادباوري

سومین نقطه ی اصلی و اساسی در جهان بینی اسلامی ، مسئله ی تداوم حیاتِ بعد از مرگ است؛ یعنی زندگی با مردن تمام نمی شود . در اسلام و البته در همه ی ادیان الهی این معنا هم جزو اصول جهان بینی است و تأثیر دارد؛ تمام این اصول جهان بینی ، در تنظیم روابط زندگی و در تنظیم پایه های حکومت اسلامی و اداره ی جامعه و اداره ی عالم مؤثّر است . بعد از مرگ ، ما وارد مرحله ی جدیدی می شویم . این طور نیست که انسان نابود شود؛ از جوی جَستن و رفتن به یک مرحله ی دیگر است؛ و بعد در آن مرحله ، مسئله ی حساب وکتاب و قیامت است . ما این مسیر زودگذر زندگی را به هر تقدیر طی می کنیم و به دروازه ی ورود به عالم دیگر قرار می گیریم؛ در اینجا ماندنی نیستیم . لحظه ی مرگ ، لحظه ی شروع به سؤال و مؤاخذه است . از همان

۱. بیانات در بیستمین سالگرد رحلت امام خمینی ﷺ، ۱۳۸۸ /۰۳ /۱۳۸۸

۲. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹۸۱۲، ۱۳۷۹،



لحظه ی اول از ما سؤال می کنند؛ چه کردید، چرا کردید، چگونه کردید؟ دنیا برای فعالیت، کار، سازندگی، مبارزه و ساخته شدن به دست انسان هاست. همه ی این فعالیت های اقتصادی، اجتماعی، سیاسی، نظامی، مبارزاتی و علمی و تحقیقاتی برای انسان لازم است. هرکس برحسب نوبت، فرصت و سهمی که دارد، باید کار خود را در این زمینه ها انجام دهد. در این شکی نیست؛ اما فراتر از همه ی این ها یک نکته ی معنوی و الهی است و آن این است که شما در مسئولیتی که بر عهده می گیرید؛ چه کار سیاسی باشد، چه کار علمی باشد، چه درس خواندن و درس دادن باشد، چه تحقیق و پژوهش باشد، چه ساختن و بنا کردن باشد و چه ویران کردن پایه های فساد و تباهی، باید یکی از این دو صورت باشید: کاری که می کنید شما را در آن سیر معنوی که اساس خلقت انسان برای آن است و بقیه چیزها مقدّمه اند، یا پیش می برد و یا از آن بازمی دارد. یکی از این دو صورت است و بقیه چیزها مقدّمه اند، یا پیش می برد و یا از آن بازمی دارد. یکی از این دو صورت است و شقّ سوم ندارد.

همه ی تلاش ادیان الهی و سلوک معنوی و سعی پیغمبران و شهادتهای مردان بزرگ خدا برای این است که بشر را به راه اوّل بکشانند و در صراط مستقیم قرار دهند. یعنی بشر به سمت خدا حرکت کند، عروج معنوی و کمال انسانی بیابد، با خدا آشنا

۱. بیانات در دیدار مسئولان وزارت امور خارجه، ۱۳۸۳/۰۵/۲۵

شود و آینده ی خود را که همان مرحله ی اساسی حیات بعد از مرگ است و بقیه مقدّمه ی آن است ، تأمین کند. «الدّنیا مزرعه الآخرة»؛ من و شما در اینجا برای حیات ابدی مقدمه چینی میکنیم. ا

وقتی انسان می داند که مرگ عبارت از عروج به ملکوت الهی و پیوستن به ارواح اولیاست، چه اهمیت می دهد که کِی این مرگ فرابرسد؟ مرگ برای او، عبور از یک مرحله است؛ هرچه هست در یک لحظه است؛ بعد نعیم بی بدیل و بی مثال الهی است. کیک خط فاصلی است بین این نشئه و آن نشئه؛ بعضی ها را با زنجیر از این خط فاصل عبور می دهند؛ آنهایی که چسبیده اند به زندگی دنیا، بعضی خودشان خط فاصل عبور می دهند؛ آنهایی که چسبیده اند به زندگی دنیا، بعضی خودشان جست می زنند، خودشان را پرتاب می کنند؛ چرا؟ چون می بینند آنجا چه خبر است. وعده ی الهی را مشاهده می کنند. لذا شهدا از مرگ نمی ترسیدند، این ها عاشق زندگی بوده اند. "

۱. بیانات در دیدار دانش آموزان و دانشجویان، ۱۳۷۴،۰۸/۱۰

۲. بیانات در دیدار با فرماندهان و جمعی از اعضای سیاه پاسداران انقلاب اسلامی، ۱۲۷۸،۱۱۸۸ ۱۳۷

۳. بیانات در دیدار اقشار مختلف مردم آذربایجان، ۱۳۸۶/۱۱/۲۸



## باور به استعدادهای انسان

چهارمین نقطه ی اصلی این جهان بینی، عبارت است از استعداد بی پایان انسان در دارا بودن تمام چیزهایی که برای تعالی کامل انسان لازم است. انسان استعداد دارد که تا آخرین نقطهی تعالی حیاتِ ممکنات بالا برود؛ اما بقیهی موجودات این امكان را ندارند. «احسن تقويم» در آيهي شريفهي «لقد خلقنا الإنسان في احسن تقويم»، معنايش اين نيست كه ما جسم انسان را طوري آفريده ايم كه مثلاً سرش با دستش با چشمش با تنش تناسب دارد؛ اینکه مخصوص انسان نیست؛ هر حیوانی نیزهمین طور است. در بهترین تقویم، یعنی در بهترین اندازه گیری انسان را آفریده ایم؛ یعنی آن اندازهگیریای است که رشد او دیگرنهایت و اندازهای ندارد؛ تا آنجایی مىرود كه در عالم وجود، سقفى بالاتراز آن نيست؛ يعنى مىتواند از فرشتگان و از موجودات عالى و از همهي اين ها بالاتر برود. اگر بشر بخواهد اين سير را داشته باشد، جزبا استفاده از امكانات عالم ماده ممكن نيست. اين هم جزو مسلّمات است؛ لذا مي كويـد «خلق لكم مـا في الأرض جميعاً». بنابراين سـيرتعالي وتكاملي انسـان در خلأنيست؛ با استفادهي از استعدادهاي ماده است؛ بنابراين باهم سير ميكنند؛ يعني شكوفايي انسان، همراه با شكوفايي عالمِ ماده و عالمِ طبيعت است؛ اين در شكوفايي او اثر می گذارد، او در شکوفایی این اثر می گذارد و پیشرفت های شگفت آور را به وجود می آورد. در اندیشه ی الهی اسلام همه ی هستی آفریده ی خداست و جلوه گاه علم و قدرت او و پوینده به سوی اوست و انسان برترین آفریده و جانشین اوست. انسان می تواند با استخراج گنجینه های استعداد که در نهاد اوست خود را و جهان را که برای او آفریده شده به زیباترین وجهی بسازد و بیاراید و با دو بال علم و ایمان به عروج معنوی و مادی نائل آید و می تواند با تضییع یا به انحراف کشاندن این استعدادها جهنمی از ظلم و فساد در جهان بیافریند.

# جریان عالم به سمت حاکمیت حق و به سمت صلاح

آخرین نقطه در این زمینه این است که از نظر اسلام و بینش اسلامی، جریان عالم به سمت حاکمیت حق و به سمت صلاح است؛ این بروبرگرد هم ندارد. همهی انبیا و اولیا آمده اند تا انسان را به آن بزرگ راه اصلی ای سوق دهند که وقتی وارد آن شد، بدون هیچگونه مانعی تمام استعدادهایش می تواند بُروز کند. انبیا و اولیا این

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹۸۱۲ ۱۳۷۹،

۲. بیانات در چهل ودومین مجمع عمومی سازمان ملل، نیویورک، ۱۳۱، ۱۳۶۶، ۱۳۶۶

مردم گمگشته را مرتّب از این کوه و کمرو دشتها و کویرها و جنگلها به سمت این راه اصلی سوق دادند و هدایت کردند. هنوز بشریّت به نقطهی شروع آن صراط مستقيم نرسيده است؛ آن در زمان ولي عصر أرواحنا فداه محقّق خواهد شد؛ ليكن همهی این تلاشها اصلًا براساس این بینش است که نهایت این عالم، نهایت غلبهی صلاح است؛ ممكن است زودتر بشود، ممكن است ديرتر بشود؛ اما بروبرگرد ندارد. قطعاً درنهایت، صلاح بر فساد غلبه خواهد کرد؛ قوای خیر برقوای شر غلبه میکنند. <sup>۱</sup> مستكبران عالم هرچه ميخواهند، بگويند؛ تظاهربه قدرتنمايي بكنند؛ اما لشكر حق و حقیقت و کاروانی که بشریت را به سمت سرمنزل عمدل و داد پیش می برد، روزبه روز در حال افزایش یافتن است. گذشتِ سال ها نمی تواند این امید را در دل ها ازبین ببردیا کمفروغ کند که در آیندهای که امیدواریم آن آینده چندان دور نباشد همهي آحاد بشر طعم عدالت را به معناي واقعي كلمه خواهند چشيد. حقّانيت آن دولت الهي و حكومت ربوبي در زمين در اين است كه همهي آحاد بشرسهم خود را از معرفت حقیقت و عمل به حقیقت خواهند گرفت. قدرتمندان و مستکبران و زورگویان و زرانـدوزان و زورمداران عالـم هرچه تلاش كردهاند و بكنند، نخواهند توانسـت اين حركت و اين رفتار طبيعي بشر را به سمت صلاح متوقّف كنند.

البته در کار خدا در زمین طفره نیست و کارها برطبق روال طبیعی انجام می گیرد؛ اما طبیعت و فطرت عالم این است؛ که به سمت کمال برود و می رود. اینکه چه کسانی این راه را انتخاب کنند و با قدرت بپیمایند و چه کسانی از آن اعراض کنند و به خیرات آن نرسند، به اراده و خواست انسانها بستگی دارد. خود آنها هستند که سرنوشت و آینده ی خودشان را به دست خود انتخاب می کنند؛ لیکن این راه در مقابل انسانها گذاشته شده است. سنّت الهی هم براین است که حرکت عمومی بشر، به سمت همین هدفهای والا ترتیب داده شود. این چیزی است که به طور قهری و طبیعی، جامعه ی بشریت به سمت آن حرکت می کند. ۲

شیاطین کار میکنند، اما طبیعت عالم و حرکت عالم به سمت حق است و این وجود دارد. همیشه دلهایی هستند که حقیقت عالم را می فهمند، معارف الهی و حقایق و اخلاق الهی به شکلهای مختلف در عالم پراکنده می شوند. این یک

۱. بیانات در سالروز میلاد خجسته ی امام زمان (عجل الله تعالی فرجه)، ۲۲/ ۱۳۷۹ ۱۳۷۹

۲. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۲۰ ۳۰/ ۱۳۸۰

۳. بیانات در دیدار مسئولان نظام و سفرای کشورهای اسلامی، ۱۱۷ ۲۰۳ ۱۳۹۲



نقطه از نقاط جهان بینی اسلامی است که در آن هیچگونه تردیدی نیست. تشکیل نظام جمهوری اسلامی یکی از مقدمات این حرکت عظیم تاریخی است. هراقدامی در جهت استقرار عدالت، یک قدم به سمت آن هدف والاست. آگر همهی ما عاشورایی باشیم، حرکت دنیا به سمت صلاح، سریع و زمینه ی ظهور ولی مطلق حق، فراهم خواهد شد. آ

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران ، ۹۸۱۲ ۱۳۷۹، ۱۳۷۹

۲. دیدار اقشار مختلف مردم در روز نیمه ی شعبان ، ۱۳۸۷/۰۵/۲۷

۳. بیانات در دیدار روحانیون و وعاظ، در آستانهی ماه محرم، ۱۳۷۴٬۰۳٬۵۳



### منظومهى اهداف

جهاد یک ملت وقتی معنا یافته و درخشندگی و ماندگاری پیدا میکند که اهداف تعریف شده ی مبارزات آن ها اهداف ارزشمند و والایی باشد. انقلاب اسلامی با اهداف مشخص و روشنی که همه ی آن ها در متون اسلامی ریشه دارد، به وجود آمد آ و در ذات خود یک حرکت پیشرونده و پرشتاب به سمت این هدف های ترسیم شده است. آین اهداف تعریف شده، منحصر به یک بخش از زندگی انسان ها نیست بلکه شامل زندگی مادی و معنوی مردم است. اسلام مردم خود را خوشبخت و سعاد تمند می خواهد. حیات طیبه ی اسلامی، زندگی ای است که در آن، راه رسیدن به معنویت و اهداف و سرمنزل های نهایی این راه، از زندگی دنیایی مردم عبور میکند. البته آبادی دنیا هدف نهایی نیست. هدف نهایی عبارت است از اینکه انسان ها در زندگی دنیوی از معیشت شایسته و مناسب، از آسودگی و امنیت خاطرو از آزادی فکر و اندیشه برخوردار باشند و از این طریق به سمت تعالی و فتوح معنوی حرکت کنند.

۱. بیانات در اجتماع بزرگ مردم رفسنجان ، ۱۸۸ ۱۰۸ ۱۳۸۴

۲. بیانات در دیدار جمعی از دانشجویان، ۱۹۹ ۵۰۱ ۱۳۹۰

۳. بیانات در دیدار فرماندهان سیاه پاسداران ، ۱۳۹۰/۰۴/ ۱۳۹۰

حيات طيبهي اسلامي شامل دنيا و آخرت است. ا

براین اساس اسلام خواهی، نجات از استبداد، استقلال و عدم وابستگی، کرامت بخشی به انسان، استکبارستیزی، دفاع از مظلوم، ساختن یک ایران آباد و آزاد با همه ی معانی آزادی، برخوردار از عدالت اجتماعی، ثروت و امنیت، متدین و بهره مند از معنویت و اخلاق، پیشرو در مسابقه ی جامعه ی عظیم بشری در همه دستاوردها از جمله پیشرفت و اعتلای علمی و فنی گسترش این فضا در همه ی دنیای اسلام و ایجاد تمدن نوین اسلامی، از اهداف انقلاب بوده است. آرمانهای نظام اسلامی که در حقیقت آرمانهای اسلامی است یک منظومه دارای مراتب مختلف میباشد؛ بعضی اهداف غایی تر و بعضی کوتاه مدت هستند. "

۱. بیانات در اجتماع بزرگ مردم رفسنجان، ۱۳۸۲ ۱۳۸۴

بیانات در دیدار جمعی از دانش جویان ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۳۹۰ - بیانات در جلسه ی پرسش و پاسخ دانش جویان دانش گاه صنعتی امیرکبیر، ۱۲۲ / ۱۳۷۱ - بیانات در مراسم سالگرد ارتحال حضرت امام خمینی پیش در مرقد مطهر، ۱۳۱۴ - ۱۳۷۴ - بیانات در دیدار اساتید و دانش جویان دانش گاه های شیراز، ۱۲ ، ۱۲ / ۱۳۸۷ - بیانات در دیدار جوانان استان خراسان شمالی، ۱۳۸۳ / ۱۳۸۷ - بیانات در دیدار انجمن اهل قلم، ۱۳۸۷ / ۱۳۸۱ / ۱۳۸۷

۳. بیانات در دیدار جمعی از دانشجویان، ۱۹/ ۱۸۵ ۱۳۹۰



هدف نهائی، تعالی و تکامل و قرب الهی است. هدف پایین تراز آن، ایجاد جامعه ی اسلامی با همه ی مشخصات انسان سازی است. هدف پایین تراز آن، ایجاد جامعه ی اسلامی با همه ی مشخصات و آثار آن شامل استقرار شریعت اسلامی، عدالت، توحید و معنویت است. اجامعه ی عادلانه و عادل و پیشرفته و معنوی جزو آرمان های درجه ی یک و برترین آرمان ها است. هدف از همه ی جریانات عظیم در انقلاب اسلامی که به هدایت الهی، از روز اول تا امروز پیش رفته است، عبارت بود از اینکه در این کشور و در این خانه ی اسلام، حیات طیبه ی اسلامی تحقق بیدا کند. ۲

اسلام در پی ایجاد جامعهای است که اولاً عادلانه اداره شود؛ یعنی مسئولان و مدیران جامعه به عدالت رفتار کنند؛ ثانیاً خود جامعه، جامعهی عادلی باشد- آحاد مردم هم نسبت به یکدیگر عدالت داشته باشند- و آنگاه جامعه، جامعهی پیشرفتهای باشد. اسلام به هیچوجه جامعهای عقبافتاده در عرصههای مختلف از جمله مسائل علمی، سیاسی و تمدنی را برنمی تابد.

اسلام همچنین در پی ایجاد جامعهای معنوی است. در نظام اسلامی، جامعه،

۱. بیانات در دیدار فرماندهان سپاه پاسداران ، ۱۳۹ ۴۰۱ ۱۳۹۰

۲. بیانات در دیدار با جمع کثیری از اقشار مختلف مردم قم، ۱۹۹، ۱۳۶۸ ۱۳۶۸

هم عادلانه اداره می شود، هم در درون خود جامعه ی عادلی است، هم جامعه ی پیشرفته است، هم جامعه ی است؛ یعنی از معنویت سیراب است؛ معنویت که موجب می شود انسان اهداف حقیر مادی و شهوات روزمره ی زندگی را اهداف بلند خود نشمارد؛ هدفهای والاتر و بالاتری برای او مطرح باشد؛ ارتباط آحاد انسان، ارتباط دل ها با خدا، محفوظ باشد؛ این جامعه ی مورد نظر اسلام است. البته یک چنین جامعه ی برای کشورهای غیرمسلمان بلکه حتّی برای کشورهای غیرمسلمان الگوهم خواهد شد. سلامت در جامعه، صنعت و کشاورزی برتر، تجارت پررونق، علم پیشرو، نفوذ فرهنگی و سیاسی در جهان و در منظومه ی سیاسی سلطه در عالم، همه جزو آرمان های اسلامی است. بنابراین وقتی میگوییم آرمان، ذهن به یک امر غیرقابل تعریفِ دور از دسترسی نرود؛ مجموعه ی این خواسته ها و هدف ها البته در درجات مختلف، منظومه ی آرمانی اسلام را تشکیل می دهد.

شما برای هرکدام از این ها که تلاش کنید، تلاش برای آرمان ها کرده اید. آن مجموعه ای که به عنوان نمونه در راه اقتصاد مقاومتی، در زمینه ی گسترش فرهنگ انقلابی و اسلامی در دنیای اسلام، در زمینه ی سیاسی و دیپلماسی، در زمینه ی سلامت تلاش میکند، این ها همه دارند کار آرمانی میکنند. آن کسی که همین تلاش



را در زمینهی سیاسی و دیپلماسی دارد انجام میدهد، کارش آرمانی است.<sup>۱</sup>

این اهداف عوض شدنی و تغییرپذیر نیستند لیکن در جهت حرکت به سمت این آنها، سرعتها قابل کم و زیاد شدن و شیوه ها و تدابیر قابل تغییریافتن است. حفظ انقلاب یعنی حفظ همین حالت پیشروندگی و پیشربرندگی به سمت اهداف. ۲ اگر بخواهیم انقلاب با همان سرعت و شتاب و با همان اتقان و استقامت و درست در همان خط صحیح اسلام و بدون گرایش به چپ و راست حرکت کند، باید هدف هایی که بر قلهی بلند آرزوهای ملت ما - بلکه ملت های اسلامی - می درخشند، همواره مقابل دیدگان ما باشد. باید تلاش خود را برای تحقق این هدف ها مضاعف کنیم و از مشکلات نهراسیم.

بزرگ ترین خطراین نیست که ما از رفتن بازبمانیم، یا خسته شویم؛ بزرگ ترین خطراین است که چشم انداز ترسیم شده و هدفهای تعریف شده را گم کنیم و نبینیم. نباید گذاشت غبارها و ابرها جلوی این هدفها و آرمانها را بگیرد. "صیانت

۱. بیانات در دیدار دانشجویان در روز نوزدهم ماه مبارک رمضان، ۱۰۵/۰۶/۱۳۹۲

۲. بیانات در دیدار فرماندهان سیاه پاسداران ، ۲۱۳ ۴۰٬۰۴ ۱۳۹۰

۳. بیانات در مراسم بیعت جهادگران جهاد سازندگی سراسر کشور، ۲۰ ۳۰/ ۱۳۶۸

از جهتگیری های اصلی مهم ترین چالش هر تحول عظیم اجتماعی است که هدف هایی دارد و به سمت آن هدف ها حرکت و دعوت میکند. این جهتگیری باید حفظ شود. اگر جهتگیری به سمت هدف ها صیانت نشده و محفوظ نماند، انقلاب به ضد خود تبدیل خواهد شد. ا

## نسبت آرمانگرایی با واقعبینی

تعقیب اهداف و آرمانگرائی بدون ملاحظه ی واقعیتها، به خیال پردازی و توهّم خواهد انجامید. وقتی شما دنبال یک مقصودی، یک آرمانی حرکت می کنید باید واقعیتهای اطراف خودتان را بسنجید و برطبق آن واقعیتها برنامه ریزی کنید. بدون دیدن واقعیتهای جامعه، تصور آرمانها خیلی تصور درست و صحیحی نخواهد بود، چه برسد به دستیابی به آرمانها.

البته باید واقعیت ها را به معنای واقعی کلمه دید، نه آنچه که به عنوان واقعیت القاء می شود. در جنگ های روانی که امروز در دنیا معمول است، یکی از کارها القای واقعیت های غیرواقعی است؛ چیزهایی را به عنوان واقعیت القاء می کنند که واقعیت ندارد. در تبلیغات گاهی یک واقعیتی را از آنچه که هست، چندین برابر بزرگ ترنشان ندارد. در تبلیغات



می دهند؛ درحالی که بعضی از واقعیت های دیگر را اصلاً نشان نمی دهند. بنابراین آرمان ها با نگاه به واقعیت ها و نه آنچه که با شگردهای دشمنانه، به عنوان واقعیت به ما القاء می شود . قابل تحقق خواهند بود. ۱

# رابطهی «تکلیفمداری» با «دنبال نتیجه بودن»

آیا اینکه امام و این فرمودند ما دنبال تکلیف هستیم به این معناست نباید به دنبال نتیجه نبود؟ چطور می شود چنین چیزی را گفت درحالی که خود امام بزرگوار با آن شدت و حدّت در سنین کهولت، این همه سختی ها را دنبال کرد برای اینکه نظام اسلامی را بر سر کار بیاورد و موفق هم شد. معنای تکلیف گرایی این است که انسان در راه رسیدن به نتیجه ی مطلوب، بر طبق تکلیف عمل کند و کار نامشروع و برخلاف تکلیف انجام ندهد؛ والا تلاشی که پیغمبران و اولیای دین کردند، همه برای رسیدن به نتیجه، بر طبق تکلیف عمل میکند، اگر به نتیجه ی مطلوب خود هم نرسید احساس پشیمانی تکلیف عمل می کند، اگر به تکلیفش را انجام داده. اگر انسان برای رسیدن به نمیکند بلکه خاطر جمع است که تکلیفش را انجام داده. اگر انسان برای رسیدن به نمیکند بلکه خاطر جمع است که تکلیفش را انجام داده. اگر انسان برای رسیدن به

۱. بیانات در دیدار دانشجویان در روز نوزدهم ماه مبارک رمضان، ۱۰۵/۰۶ ۱۳۹۲

نتیجه، برطبق تکلیف عمل نکرد، وقتی به هدف نرسید، احساس خسارت خواهد كرد؛ اما آن كسى كه تكليف و مسئوليت خود را به صورت شايسته و بايسته با واقعبيني و برنامه ریزی ، انجام داده ولو به نتیجه نرسید احساس خسارت نمی کند. بنابراین ، تصور اینکه معنای تکلیفگرایی بی توجهی به نتیجه است، نگاه درستی نیست.

براین اساس در دفاع مقدس و همه ی جنگ هایی که در صدر اسلام، زمان ييغمب يا بعضي از ائمه عليا بوده است، كساني كه وارد ميدان جهاد في سبيل الله می شدند، برای تکلیف حرکت می کردند؛ اما آیا معنای این احساس تکلیف این بود که به نتیجه نیندیشند؟ راه رسیدن به نتیجه را محاسبه نکنند؟ اتاق جنگ نداشته باشند؟ برنامه ریزی و تاکتیک و اتاق فرمان و لشکر و تشکیلات نظامی نداشته باشند؟ تکلیفگرایی هیچ منافاتی با دنبال نتیجه بودن و برنامهریزی برطبق راههای مشروع برای تحقق هدف ندارد.۱



فرآیند تحقق هدفهای اسلامی یک زنجیرهی مستمر و منطقی و یک فرآیند طولانی و دشوار است.

#### انقلاب اسلامي

قدم اول و شروع این فرآیند از انقلاب اسلامی است. انقلاب برخلاف برداشتهای غلط از آن، صرفاً به معنای شورش، اغتشاش، بی نظمی و بی سامانی نیست؛ انقلاب یعنی دگرگونی بنیادی.

هـرتحول، شـورش و تهیّج عام به معنای انقلاب نیست بلکه انقلاب آنجایی است که پایههای غلطی برچیده می شـود و پایههای درسـتی به جای آن گذاشـته می شـود. ۲ براین اسـاس منظور از انقلاب اسـلامی - که حلقه ی اول اسـت - حرکت انقلابی است؛ والّا به یک معنا انقلاب شامل همه ی این مراحل می شود. اینجا منظور ما از انقلاب اسـلامی، یعنی همان حرکت انقلابی و جنبش انقلابی که نظام مرتجع، قدیمی، وابسـته و فاسـد را سـرنگون می کند و زمینـه را برای ایجاد نظام جدید آماده

۱. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹۸۲۱، ۱۳۸۰،

۲. بیانات دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹۸۱۲ ۷۹٬۰۹۸۲



میکند. این قدم نسبت به مراحل بعد پرهیجان تربوده و به آسانی به دست نیامد. ۲ لیکن نسبت به مراحل بعدی آسان ترین است. ۳

صدها شرط و موقعیت باید در کنار هم قرار گیرند تا حادثهای مثل انقلاب اسلامی بتواند رخ دهد. این طور نبود که در هرزمانی، در هر شرایطی، در هر کشوری، چنین حادثهای بتواند پیش بیاید. در تاریخ ما، در وضع زندگی ما، در مردم ما، در ارتباطات اجتماعی ما، در اعتقادات ما، در وضع حکومت ما، در وضع جغرافیایی ما، در ارتباطات سیاسی و اقتصادی عالم، آن قدر حوادثِ فراوان کنار هم قرار گرفت تا شرایط آماده شد برای این که انقلاب اسلامی به وجود آید و پیروز شود. این شرایط، آسان به دست نمی آید؛ امر بسیار مستبعدی است. \*

۱. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۲۴ ۱۳۹۰ ۱۳۹۰

۲. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹/۲۱، ۱۳۸۰،

٣ همار

۴. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران ، ۲۹٬۰۹/۱۲

### نظام اسلامي

حلقه ی بعد، نظام اسلامی است. نظام اسلامی، یعنی طرح مهندسی و شکل کلّی اسلامی را پیاده کردن؛ یعنی اسلامی شدن هندسه عمومی جامعه و تعیین منبع تقنین و معیار و ملاک اجرا و ارکان تصمیم گیری در کشور. مثل این که وقتی در کشور ما نظام سلطنتی استبدادی فردی موروثی اشرافی وابسته، برداشته شد، به جای آن، نظام دینی تقوایی مردمی گزینشی جایگزین می شود؛ که تحقق آن در همین شکل کلّی است که قانون اساسی معیّن کرده. "

منظور از نظام اسلامی آن هویت کلی است که تعریف مشخصی داشته و مردم آن را انتخاب کرده اند، یعنی جمهوری اسلامی. جمهوری اسلامی که در آن، مردم سالاری از اسلام گرفته شده است و با ارزش های اسلامی همراه است. رنظامی که براساس انقلاب به وجود آمد از شرق و غرب الگونگرفتیم. این نقطهی

۱. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹۸۲۱، ۱۳۸۰،

۲. بیانات در دیدار رئیس جمهور و هیأت وزیران، ۱۳۸۴،۰۶۱،۸

۳. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۱۳۸۰،۹۱۲۱

۴. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۴/ ۱۳۹۰/۰۷



بسیار مهمی است. ما نمی توانستیم از کسانی الگو بگیریم که نظام های آن ها را غلط و برخلاف مصالح بشریت و باطل می دانستیم. ا

ما از ایس حلقه هم عبور کردیم ۲۰ قانون اساسی تنظیم شد؛ آرایش و چینش سیاسی به وجود آمد؛ مردم سالاری دینی بر این مملکت حاکم شد و مردم مسئولان کشور را - از رهبری گرفته تا ریاست جمهوری تا دیگر مسئولان - مستقیم یا غیرمستقیم انتخاب میکنند. دین، مایه و پایه و محور قانون و اجرا در این کشور است. حرکت مردم به سمت اهداف و آرمانهای دینی است؛ این معنای نظام اسلامی است و تحقق پیدا کرد؛ لیکن کافی نیست. برای تحقق کامل مراحل بعد احتیاج است که دستگاه حاکمه ی کشور در عمل خود، در سازمان دهی خود و در چگونگی رفتار خود، به طور کامل اسلامی عمل کند. ۳

۱. بیانات در خطبه های نماز جمعه ی تهران ، ۲۳ / ۲۰۱ ۱۳۷۹

۲. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۲ / ۱۳۹۰ ۱۳۹۰

۳. نماز جمعه تهران، ۱۳۸۴،۰۵۱۲۸

### دولت اسلامی

قدم بعدی که از مراحل گذشته دشوارتراست ایجاد دولت اسلامی به معنای حقیقی یا به تعبیر روشن تر، تشکیل منش و روش دولتمردان به گونه ی اسلامی است. آمنظور از دولت در اینجا، فقط قوه ی مجریه نبوده بلکه مقصود دولت به معنای عام و مجموع دستگاه های مدیریتی و نظامات گوناگون اداره کننده ی کشور و مجموعه ی کارگزاران حکومت میباشد.

قوای مقنّنه و قضائیّه و مهریّه و مسئولان گوناگون در نظام اسلامی باید بتوانند تا حد قابل قبولی خود را با قالبها و معیارهای دینی و اخلاقیِ اسلامی تطبیق دهند. ه افرادی متصدی امور شوند که ضوابط و شرایط دولتمرد اسلامی را دارا هستند و اگر در این زمینه ناقصاند خودشان را به سمت کمال در آن جهت حرکت دهند و پیش

۱. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹/۲۱، ۱۳۸۰،

۲. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹۸۱۲ ۱۳۷۹،۹۸۷۸

۳. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۲۴ ۱۳۹۰ ۱۳۹۰

بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹/۲۱، ۱۳۸۰، ۱۳۸۰

۵ همان



ببرند. انظام اسلامی فقط شکل نیست؛ محتوایی دارد؛ یعنی کارهایی باید در واقعیت زندگی مردم انجام بگیرد. تحقق این واقعیتها در زندگی مردم، مردان و عناصر مؤمن و معتقد به خودش را که دارای صفات و خصوصیات لازم هم باشند، می طلبد. این مرحله ی سوم است؛ ما الآن در این مرحله قرارگرفته ایم. "

### كشوراسلامي

بعد از این مرحله ,مرحله تلألو و تشعشع نظام اسلامی است ,یعنی مرحله ایجاد کشور اسلامی <sup>۴</sup> اگر دولت به معنای واقعی کلمه اسلامی شد، آنگاه کشور به معنای واقعی کلمه اسلامی خواهد شد. <sup>۵</sup> تعهد دولت اسلامی این است که جامعه ی اسلامی را تحقق ببخشد. جامعه ی اسلامی یعنی چه ؟ یعنی جامعه ای که در آن ، آرمان ها و

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹/۱۲ ۱۳۷۹،

۲. بیانات در دیدار رئیسجمهور و هیأت وزیران، ۸۰۸٬۰۶۱ ۱۳۸۴

۳. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ، ۹/۲۱،۹/۲۱

<sup>4</sup> aali

۵. نماز جمعه تهران، ۱۳۸۴،۰۵۱۲۸

اهداف اسلامی، آرزوهای بزرگی که اسلام برای بشر ترسیم کرده است، تحقق پیدا کند. جامعه ی عادل، برخوردار از عدالت، جامعه ی آزاد، جامعه ی که مردم در آن، در اداره ی کشور، در آینده ی خود، در پیشرفت خود دارای نقشند، دارای تأثیرند، جامعه ای دارای عزت ملی و استغنای ملی، جامعه ای برخوردار از رفاه و مبرای از فقر و گرسنگی، جامعه ای دارای پیشرفت های همه جانبه - پیشرفت علمی، پیشرفت اقتصادی، پیشرفت سیاسی - و بالاخره جامعه ای بدون سکون، بدون رکود، بدون توقف و در حال پیشروی دائم؛ این آن جامعه ای است که ما دنبالش هستیم اکشور اسلامی مرحله ی تلألو و تشعشع نظام اسلامی است که

#### تمدن اسلامي

وقتی کشور اسلامی پدید آمد، تمدن اسلامی به وجود خواهد آمد و فرهنگ اسلامی فضای عمومی بشریت را فرا خواهد گرفت. ۳ هدف ملت ایران و انقلاب

۱. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۴/ ۱۳۹۰/۰۷

۲. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۱۳۸۰،۹۱۲۱

۳. نماز جمعه تهران، ۱۳۸۴٬۰۵/۲۸



اسلامی ایجاد یک تمدن نوین اسلامی است ابا تحقق مرحله ی کشور اسلامی برای مسلمان های عالم، الگو و اسوه می شویم. الگو که درست شد، نظایرش در دنیا به وجود می آید؛ لتکونوا شهدا علی الناس. ۲

۱. بیانات در دیدار دانشجویان کرمانشاه، ۲۲ / ۰۱ ، ۱۳۹۰

۲. بیانات در جمع کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۹/۲۱، ۱۳۸۰،

۳. بیانات در دیدار اعضای مجلس خبرگان رهبری، ۱۳۹۲ /۰۶ ۱۳۹۲

بیام رهبر معظم انقلاب به کنگره عظیم حج، ۱۳۸۷ ۱۰۹ ۱۳۸۷





چشم انداز حرکت ملت ایران چشم انداز بسیار روشنی است و إن شاء الله این امکان را پیدا خواهد کرد که پایه های تمدن اسلامی را در این کشور؛ بلکه در همه ی کشورها و جوامع اسلامی، مستحکم کند. اما این راه، مثل همه ی راه های مهم که به سمت هدف های بزرگ کشیده شده است، چالشها و موانعی دارد که باید آن ها را بشناسیم تا بتوانیم از آن ها عبور کنیم. ۲

#### ماهیت موانع

اولین نکته مهم این است که وجود موانع جزو سنتهای الهی بوده و تصادفی نیست. یعنی تلاش و حرکت با مانع مواجه است و اساساً همین وجود مانع است که به تلاش انسان معنا و حقیقت معنوی می بخشد؛ اگر مانع نبود، جهاد معنی نداشت. ۴ در همه ی دعوت های انبیا، دشمنان و موانعی از جن و انس وجود داشتند؛ «و کذلك

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۲۰۶ ۲۰۱ ۱۳۷۶

۲. بیانات در مراسم رحلت حضرت امام خمینی ﷺ، ۱۳۹۳

۳. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۵/ ۱۲/ ۱۳۷۷

۴. بیانات رهبر معظم انقلاب اسلامی در دیدار اساتید و دانشجویان دانشگاههای شیراز، ۲۱۴ ۲۰۱ ۱۳۸۷

جعلنا لكل نبى عدوّا شياطين الانس و الجنّ يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرورا». وجود طبقاتى در درون جوامع كه مايهى فساد و مكربوده اند؛ جزو سنتهاى الهى است. «و كذلك جعلنا في كلّ قرية اكابر مجرميها ليمكروا فيها و ما يمكرون الّا بانفسهم».

اما متقابلاً سنت الهى براين قرارگرفته كه اگر حركت نبوى و الهى -كه انقلاب اسلامى مصداق آن است- به كار خود ادامه بدهد، برهمهى موانع فائق خواهد آمد؛ اين هم سنت الهى است؛ «و لو قاتلكم الّذين كفروا لولّوا الادبار ثمّ لا يجدون ولى و لا نصيرا. سنّة الله الّتى قد خلت من قبل و لن تجد لسنّة الله تبديلا»؛ اگر بايستيد، اگر استقامت كنيد، اگر هدف را گم نكنيد، اگر تلاش را متوقف نكنيد، بدون ترديد غلبه در اين عرصه با شماست. المن كان الله كان الله له »، هركس براى خدا كار كند، خدا هم تمام امكانات و علم و قدرت خودش و سنت هاى آفرينش را در خدمت او قرار خواهد داد. «و لينصرن الله من ينصره»؛ اين جملهى عجيبى است ـ «ل» قسم و «ن» تأكيد ـ حتماً خدا كسانى را كه او را نصرت كنند، بدون شك نصرت خواهد كرد. ٢

۱ همان

۲. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۵/ ۱۲/ ۱۳۷۷

## دسته بندی دشمنان و موانع

ما در مسیر انقلاب دو نوع موانع داشتیم: یکی موانع درونی، یکی موانع بیرونی؛ در آسیب شناسی انقلاب، باید نقش عوامل درونی و بیرونی، هر دو ملاحظه بشود. البته اینجا دو افراط وجود دارد؛ یکی این که عوامل بیرونی را عمده کنیم و از عوامل درونی غافل بمانیم و به عکس. ۲

#### الف. دشمن بيروني

دشمن بیرونی عبارت است از قدرتهای سلطه طلب جهانی که برای تحقق مقاصد خود حاضرند همه ی دنیا را به خاک و خون بکشند و جنگهای خونین راه بیندازند. تشمنان بیرونی کسانی هستند که نگاه می کنند، می بینند ایران اسلامی در حال تبدیل شدن به یک الگو در دنیای اسلام است و آن ها نمی خواهند این طور شود. می دانند که اگر جمهوری اسلامی بتواند مسائل زندگی و مادی را برطرف کند و به زندگی مردم رونق و شکوفایی بخشد، آنگاه مسلمان ها گرم و گیراتر به سمت این الگو

<sup>ٔ</sup> همان

۲. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۵/ ۱۲/ ۱۳۷۷

۳. بیانات در دیدار مردم قم، ۱۳۸۱/۱۰/۱۹

حركت ميكنند. لذا مرتب مانع ايجاد ميكنند.١

دشمن بیرونی هدف ما عبارت است از نظام سلطه ی بین المللی؛ یعنی همان چیزی که به او میگوییم استکبار جهانی. استکبار جهانی و نظام سلطه، دنیا را به سلطه گران و سلطه پذیران تقسیم میکند. اگر ملتی بخواهد در مقابل سلطه گران از منافع خود دفاع کند، سلطه گران با آن ملت دشمنی میکنند؛ روی او فشار می آورند و سعی میکنند مقاومت او را در هم بشکنند. این، دشمنِ یک ملتی است که می خواهد مستقل و عزتمند و آبرومند و پیشرفته بشود و زیر بار سلطه گران نرود؛ این دشمنِ بیرونی است. امروز مظهر این دشمنی عبارت است از شبکه ی صهیونیسم جهانی و دولت کنونی ایالات متحده ی امریکا است؟ چالش بیرونی ما مزاحمت های استکبار جهانی است؛ مزاحمت های آمریکا است. اشاره ای به معنای استکبار

در فرهنگ ما، استکبار به آن مجموعهی قدرتی گفته می شود که با تکیه بر

۱. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حضرت علی بن موسی الرضا ﷺ ، ۱۳۸۰/۱۲/۱۲

۲. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حرم مطهر رضوی، ۱۳۸۶/۰۱/۰۱

۳. بیانات در مراسم رحلت حضرت امام خمینی عَشِی، ۱۳۹۳/۰۳/۱۴



توانایی های سیاسی و نظامی و علمی و اقتصادی خود و با الهام از نگرش تبعیض آمیز به نوع بشر، مجموعه های بزرگ انسانی یعنی ملت ها و دولت ها و کشورها را با سیطره ای قلدرانه و تحقیر آمیز، به سود خود زیر فشار و استثمار می گذارد؛ در کار آن ها دخالت و به ثروت آن ها دست اندازی می کند؛ به دولت ها زور می گوید و به ملت ها ستم می ورزد و به فرهنگ ها و سنّت های آنان، اهانت روا می دارد. مثال های بارز آن را استعمار کهن و سپس استعمار نو و اخیراً تهاجم همه جانبه ی سیاسی و اقتصادی و تبلیغاتی و حتی نظامی، از سوی استعمارگران دیروز و وارثان آن ها، در برابر چشم ملت های ما نهاده و طعم تلخ آن را به ایشان چشانده است. قدرت های غربی در این تهاجم مؤثّر، از پیشرفت علم و تکنولوژی و از برخی خصال ملی و بومی خود بهره برده اند. ا

همه ی کسانی که به نحوی از انقلاب یا از هدفهای انقلاب متضرر می شدند، جلوی انقلاب ایستادند. از امنیت یک عدهای متضرر می شوند، از عدالت یک عدهای متضرر می شوند، از نفی حاکمیت طاغوت یک عدهای متضرر می شوند، از نفی سلطه ی بیگانه یک جماعتی متضرر می شوند، از نفی استبداد یک عدهای

۱. بیانات در مراسم گشایش هشتمین اجلاس سران کشورهای اسلامی، ۹/۱۸ ۱۳۷۶،

متضرر مي شوند. اين ها همه در مقابل انقلاب صف كشيده اند. انحصار طلبان جهاني ازیک طرف، اشرار داخلی از یک طرف، توطئه های ابرقدرت ها از یک طرف، دست اغواگر تبلیغاتی و سیاسی و اقتصادی آن ابرقدرتی که دستش از ایران با انقلاب اسلامی کوتاه شده بود از یک طرف- یعنی آمریکا که تا امروز هم ادامه دارد- این ها همه در مقابل این حرکت عظیم ملت ایران ایستادند. ا در باب علل دشمنی استکبار جهانی با انقلاب و جمهوری اسلامی، نهضت بیداری اسلامی و پیروزی اسلام در كشورها، چند مورد مهمتر را تبيين مىكنيم:

در درجه ی اوّل مسئله ی تفکیک نشدن دین از سیاست است. جمهوری اسلامی عملاً اثبات کرد و نشان داد که دین در صحنهی زندگی انسانها دخالت دارد و فقط برای عبادت انسان ها در کنج معبدها نیست. دین اسلام بلکه همهی ادیان الهی، سیاست، علم و مسائل اجتماعی را در متن خود داشته و صحنهی زندگی مردم و عرصهی مسائل عظیم اجتماعی و سیاسی و اقتصادی، در قلمرو احکام مقدّس اسلامی است. نمی شود کسی به بخشی از دین معتقد و عامل بوده و به بخشی دیگر نباشد. این، مسئلهی اوّل و مهم ترین خصوصیتی است که استکبار با آن مخالفت

مى كند. آنجايى كه دين وارد ميدان سياست شده و به امور اساسى حيات جهان و زندگی دنیوی مردم می پردازد، استکبار جهانی ظاهرمی شود چراکه در این وضع دین را مقابل زورگویی ها و سوءاستفاده ها و مانع چپاول هایشان از منابع طبیعی و انسانی جهان اسلام می بینند. این از اساسی ترین مسائل است. در گذشته ، به این معنا تصریح نمی کردند؛ امّا امروز، به صراحت می گویند که باید دین را از سیاست جدا کنید! و در نتیجه بگذارید در رأس سیاست کشورهای اسلامی، کسانی باشند که بشود با آنها معامله كرد. بشود آنها را وادار به صرف نظر كردن از مصالح ملتها كرد. بشود نفوذ سیاسی خود را، بهوسیلهی آنها، در کشورها گسترش داد. پیداست کسی که با انگیزه ی دینی و برای رضای خدا در کرسی و عرصه ی سیاست حضور پیدا می کند، زير بار قدرتها نمي رود. اين، اساسي ترين مسئله است.

مسئلهی دوم، تأثیرنایذیری از خواست قدرتهای بزرگ است. از دیدگاه امریکا و مستکبرین، یکی از جرم های بزرگ جمهوری اسلامی ایران این است که در مسائل جهانسي، تحت تأثير نظر امريكا و امثال امريكا قرار نمي گيرد. يك مثال واضحش، مسئلهی فلسطین است. روی کشورهای عرب و بسیاری از کشورهای اسلامی فشار آوردند که مسئلهی فلسطین را ندیده بگیرند و متأسفانه بسیاری از دولت ها هم تحت تأثیراین فشار قرار گرفتند و آن را قبول کردند؛ اما جمهوری اسلامی، حرف صریح خود را در یک جمله ی رسا و روشن بیان کرده است که همه ی منصفین عالم، آن را قبول میکنند. آن جمله این است که «فلسطین متعلّق به مردم فلسطین است.» دولت غاصب صهیونیست، باید بساط خود را جمع کند. یهودی ها می توانند در فلسطین بمانند، اما حکومت در فلسطین، متعلّق به ملت فلسطین و فلسطینی هاست. امام راحل، بارها این موضع را اعلام کرده اند و این نظر قطعی جمهوری اسلامی ایران است.

مسئله ی دیگر، حمایت معنوی و سیاسی جمهوری اسلامی از همه ی کسانی است که در راه اسلام و حاکمیت اسلامی تلاش کرده و در هرجای دنیا برای عزّت اسلام قیام کنند. دشمنان انقلاب می گویند چرا انقلابتان را صادر می کنید؟ ما در جواب دشمن می گوییم انقلابمان را صادر نمی کنیم. انقلاب ما صادر شد و گذشت و تمام شد! شما در مقابل یک عمل انجام شده قرار دارید. صدور انقلاب به معنای صدور یک کالا نیست که به طور دائم، آن هم به وسیله ی اشخاص بخواهد ادامه داشته باشد. صدور یک فکر و یک اندیشه، به معنای آن است که آن اندیشه، صحیح است و دل انسان ها را در اکناف عالم، به خود جذب می کند. این کار انجام صحیح است و دل انسان ها را در اکناف عالم، به خود جذب می کند. این کار انجام

گرفت و روزبه روز آثارش را در دنیا نشان می دهد. انقلاب اسلامی هر گروه مسلمانی را که در هرنقطهی عالم تفکّر اسلامی را احیا میکند، قبول داشته و حمایت میکند. دفاع از ملت های مظلوم و مسلمان از مسائلی است که دشمن را خشمگین میکند. از دیگر مسائل این است که ما با تحمیل فرهنگ غرب بر ملت های مسلمان، مخالفیم. فرهنگ غرب، فرهنگی است که در عین برخورداری از نقاط مثبت، نقاط منفی هم دارد. ما معتقد به تبادل فرهنگ ها هستیم. ما میگوییم ملتی مثل ملت ایران، یا دیگرملل مسلمان، باید در میان فرهنگهای عالم نگاه کنند و آنچه را که برایشان مفید و به دردبخور است، جذب و از آن استفاده کنند. آنچه را هم که از این فرهنگ ها برایشان لازم و مفید نیست باید طرد کنند؛ اما دولت های غربی، سردمداران نظام های استکباری و بخصوص نظام امریکا، اصرار دارند با انواع و اقسام طرق، فساد و بی بندوباری را که جزو خصوصیات فرهنگ غربی است، به ملتهای مسلمان و كشورهاي اسلامي تزريق و تحميل كنند. ما با اين روشها، كه مختصّ امروز هم نيست و در تاریخ معاصر، مسبوق به سابقه است، مخالفیم. ما میگوییم چرا شما آن روشی را که خودتان دربارهی زنان انتخاب کردید و صددرصد به زیان آنان و منافع جوامع و مصالح انسانیّت و برخلاف عقل سلیم و منطق درست است، می خواهید به ملت های

دیگرتحمیل کنید؟! شما برای این منظور، از وسایل تبلیغاتی و طرق گوناگون استفاده میکنید. ما با این مخالفیم؛ و این از جمله مواردی است که سردمداران استکباری را خشمگین میکند.\

#### ب. دشمن درونی

دشمن درونی یعنی خصلتهای بدی که در ما انقلابیون است. آبزرگ ترین دشمن این راه عبارت است از دشمنی که در درون خود ماست. خطرناک تراز همه ی دشمن ها هم همین است. پیغمبرسخت با این دشمن مبارزه کرد؛ البته مبارزهی با این دشمن، به وسیلهی شمشیر نیست؛ بلکه با تربیت و تزکیه و تعلیم و هشدار دادن است. لذا وقتی که مردم با آن همه زحمت از جنگ برگشتند، به ایشان فرمود شما از جهاد کوچک تر برگشتید، حالا مشغول جهاد بزرگ تر یعنی جهاد با نفس خودتان شوید. اینکه قرآن کریم می فرماید: «الّذین فی قلوبهم مرض» منظور ضعفهای اخلاقی،

۱. بیانات در خطبه های نماز جمعه تهران ، ۱۳۷۲ ۱۳۷۲

۲. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۳۷۷ /۱۲ ۱۳۷۷

<sup>-</sup> بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حرم مطهر رضوی، ۱۰۱/۰۱ ۱۳۸۶

۳. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حضرت علی بن موسی الرضا ﷺ ، ۱۳۸۰/۱۲/۱۲

شخصیتی، هوسرانی و میل به خودخواهیهای گوناگون است؛ که اگر جلویش را نگیری و خودت با آنها مبارزه نکنی، ایمان را از تو خواهد گرفت و تو را از درون پوک خواهد کرد. وقتی ایمان را از تو گرفت، دل توبی ایمان و ظاهر تو باایمان است؛ «ثمّ کان عاقبة الّذین اسائوا السوأی ان کذّبوا بایات الله».

خطربزرگ برای جامعه ی اسلامی این است؛ هرجا که در تاریخ می بینید جامعه ی اسلامی منحرف شده ، از این جا منحرف شده است. ممکن است دشمن خارجی بیاید، سرکوب کند، شکست دهد و تار و مار کند؛ اما نمی تواند نابود کند بالاخره ایمان می ماند و در جایی سربلند می کند و سبز می شود؛ اما آن جایی که این لشکرِ دشمن درونی به انسان حمله کرد و درون انسان را تهی و خالی نمود، راه منحرف خواهد شد. هرجا انحراف وجود دارد، منشأش این است. ا

ضعفهای فکری و عقلانی، ۲ خودخواهیهای افراطی، بدبین بودن به دیگران، بدبین بودن به آینده، نداشتن اعتماد به خود و به ملت خود، ۳ آلوده شدن به

۱. بیانات در خطبه های نماز جمعه ی تهران ، ۱۳۸۰/۰۲/۲۸

۲ همان

۳. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حرم مطهر رضوی، ۱۳۸۶٬۰۱۰،

شهوات، حرصِ به دنیا، دل بسته شدن به منافع فردی، مرعوب دشمنان بیرونی شدن، نامیدی، مأیوس شدن از وعده ی الهی و تحقّیق آرمانهای الهی، اراحتگرایی، غفلتگرایی، تنبلیگرایی، آسانگرایی و تمایل به پرهیز کردن از میدانهای دشوار، تمایلات انحرافی، تضعف ایمان، تغفلت از روحیه و جهت نهضت امام بزرگوار، اشتباه در شناخت دشمن اصلی و فرعی و دوست، سرگرم شدن به اختلافات فرعی و سطحی آز جمله ی دشمنان درونی است. این دشمن درونی، البته خطرناک تراز دشمن بیرونی است.

## لزوم مبارزه با دشمن درونی

اگرملتی این بیماری ها را داشته باشد، پیشرفتش ممکن نیست؛ اگرملتی مردمش تنبل باشند، با همدیگرپیوند نداشته باشند، با همدیگرپیوند نداشته باشند، به همدیگربدبین باشند، از آینده ناامید باشند، چنین ملتی پیش

۱. بیانات در دیدار مردم قم، ۱۳۸۱/۱۰/۱۹

۲. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حضرت علی بن موسی الرضا ﷺ ، ۱۳۸۰/۱۲/۱۲

۳. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۳۷۷/۱۲/۱۷۷۱

۴. بیانات در مراسم رحلت حضرت امام خمینی کی ۱۳۹۳،۰۳۱۱۴

۵. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حضرت علی بن موسی الرضا ﷺ ، ۱۳۸۰٬۱۲/۱۲



نخواهد رفت؛ این ها مثل موریانه ای که در درون پایهی بنا بیفتد. همهی همّتِ انبیا و اولیا و اوصیا و صالحین و صدّیقین، این بوده است که انسان، دشمنِ درونیِ خود را که نفس امّارهی اوست، کشف کند و از آن بیرهیزد. ۲

اگرما این آسیبهای درونی را علاج بکنیم، آن آسیبهای بیرونی، مشکلی برای ما به وجود نخواهد آورد. آنسان اوّل در دلِ خود شکست می خورد و هزیمت می کند، بعد هزیمت او در جبهه ی بیرونی آشکار می شود. واقعاً اگر ما در درون خودمان، ساخت درونی محکم باشد، هیچ مشکل بیرونی نخواهد توانست بر ما فائق بیاید. از دشمن بیرونی، آن وقتی که ما سلامت معنوی خودمان را حفظ کردیم، راهی را که اسلام و جمهوری اسلامی به ما نشان داده، پیش رفتیم و از آن راه منحرف نشدیم، مطلقاً ترسی نداریم؛ به ما آسیبی نمی زند؛ نمی تواند آسیب بزند. همه می کسانی که

۱. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حرم مطهر رضوی، ۱۳۸۶/۰۱/۰۱

۲. بیانات در خطبه های نماز عید سعید فطر، ۱۱۱ ۱۲۷ ۱۳۷۳

۳. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۵/ ۱۲/۷ ۱۳۷۷

۴. بیانات در دیدار مردم قم، ۱۳۸۱/۱۰/۱۹

۵. بیانات در دیدار اعضای هیئت دولت، ۱۸۸ ۱۰۶ ۱۳۸۸

۶. دیدار اساتید و دانشجویان در دانشگاه علم و صنعت، ۲۴، ۲۹/ ۱۳۸۷

در جبهه های عظیم مثل جبهه ی انقلاب اسلامی به دشمن پشت کرده و فرار می کنند، اوّل در جبهه ی دلِ خود شکست می خورند. یا مرعوب می شوند یا مجذوب جلوه های دنیا یا آلوده به شهوات می گردند یا پول و مقام آن ها را فریب می دهد و یا چهره ی چاپلوس دشمن دچار گمراهی شان می کند. انسان اوّل در دلِ خود شکست می خورد و هزیمت او در جبهه ی بیرونی آشکار می شود. ا

قرآن به طور صریح در این زمینه با ما حرف می زند؛ می گوید: «ذلك بأنّ الله لم یك مغیّرا نعمة انعمها علی قوم حتی یغیّروا ما بانفسهم»؛ نعمتی که خدا به شما داد، محال است از شما بگیرد، مگر شما شرایط خودتان را عوض کنید. چون نعمت الهی، بی حساب وکتاب نیست؛ خدا تحت شرایطی نعمتی را به کسی می دهد. اگر آن شرایط را حفظ کردید، محال است که نعمت، از بین برود و پس گرفته بشود. ۲

قرآن به ما یاد داده است که همیشه از اشتباهات خود یاد کنیم: «ربّنا اغفر لنا ذنوبنا و اسرافنا فی امرنا». نباید اسراف، زیاده روی، کوتاهی ها و افراط و تفریط خودمان را از یاد دور کنیم؛ باید به فکر اصلاح آنها باشیم؛ اما این نباید ما را از عامل

۱. بیانات در دیدار مردم قم، ۱۳۸۱/۱۰/۱۹

۲. بیانات در اجتماع بزرگ زائران و مجاوران حرم مطهر رضوی، ۱۳۸۶/۰۱/۰۱



تشدیدکنندهی اشکالات که همان دشمن بیرونی است، غافل کند. در همین آیهی شريفه كه به ما تعليم مي دهد از گناه و اسراف خود استغفار كنيم، بلافاصله مي فرمايد: «و ثبّت اقدامنا و انصرنا على القوم الكافرين»؛ يعنى دشمن بيروني را هم مورد غفلت قرار ندهید. اوست که از اشتباهات شماحد اکثر بهره را می برد. لذا دشمن بیرونی اشتباهات را تشدید می کند. در داخل کشور ممکن است خیلی از چیزها به طور طبیعی زمینه داشته باشد. فرض کنید فساد و رواج فساد در بخشهای - چه بخشهای دولتی و چه بخشهای غیردولتی- یا آلودگیهای شهوانی در بین بعضی از مردم یا بخش هایی از جوانان ممکن است وجود داشته باشد- زمینه های طبیعی هم دارد- اما وقتی که دشمن به فکراین است که یک ملت را زمین گیر کند، همین عوامل ابزاری در دست دشمن می شود و آنها را تشدید می کند.۱





#### حفظ انقلاب؛ حفظ اسلام

تداوم انقلاب و حفظ جمهوري اسلامي، يک واجب عيني و اهمّ تکليف هايي است که خدا دارد؛ از نماز اهمیتش بیشتر است؛ برای اینکه این حفظ اسلام و نماز فرع اسلام است. حفظ جمهوري اسلامي از حفظ يک نفر-و لوامام عصر باشد-اهمیتش بیشتراست؛ برای اینکه امام عصرهم خودش را برای اسلام فدا میکند. همه انبياكه از صدر عالَم تا حالا آمدند، براي كلمه حق و براي دين خدا مجاهده كردند و خودشان را فدا كردند. پيامبراكرم آن همه مشقات را كشيد و اهل بيت معظم او آن همه زحمات را متكفّل شدند و جانبازيها را كردند؛ همه براي حفظ اسلام است. ا برهمین اساس امام عِراثُی حراست و صیانت از جمهوری اسلامی را اوجب واجبات مى دانست و نه از اوجب واجبات. واجب ترين واجب ها، صيانت از جمهوری اسلامی است؛ چون صیانت از اسلام به معنای حقیقی کلمه- وابستهی به صیانت از نظام سیاسی اسلامی است و جمهوری اسلامی مظهر حاکمیت اسلام است.۲

۱. صحیفه امام، ج۱۵، ص ۳۶۵، صحیفه امام، ج۱۹، ص ۴۸۶

۲. خطبه های نماز جمعه ی تهران در حرم امام خمینی ﷺ، ۱۲۸ ۳۰۸ ۱۳۸۹

ایس حفظ کردن را می توان با یک تفسیر محافظه کارانه معنا کرد؛ اما حفظ انقلاب به معنای حفظ وضع موجود نیست. چون انقلاب در ذات خود یک حرکت پیشرونده است، آن هم پیشرفت پرشتاب به سمت هدفهای ترسیم شده. هدفهایی که عوض نمی شوند و تغییر پذیر نیستند هرچند در جهت حرکت به سمت این اهداف، سرعتها قابل کم وزیاد شدن و شیوه ها و تدابیر قابل تغییر یافتن است. در این جهت، انقلاب پیشرونده و پیشربرنده است. حفظ انقلاب یعنی حفظ همین حالت پیشروندگی و پیشربرندگی. ا

# لوازم صيانت از انقلاب

براي حفاظت و صيانت از انقلاب اسلامي سه لازمهي مهم وجود دارد:

اول شناخت درست و عمیق از مبانی نظری انقلاب اسلامی است. کسانی که تنها با احساسات و بدون تکیهگاه نظریِ مستحکم وارد این میدان شدند، با یک تندباد سرنگون گردیده و راهشان عوض شد. کسانی می توانند در این حرکت و

مسيرمحكم بايستند كه شناخت عميقي از مباني نظري انقلاب داشته باشند. الله بايد انقلاب را با همهى وجود وتا اعماق جان نفوذ و رسوخ داد و مفهوم انقلاب و مباني فكرى آن را از بن دندان درك كرد. ٢ لغزش خيلي از افراد در تاريخ انقلاب، از همين عدم تعمق در امردین و معارف اسلامی ناشی بود. شعائر و شعارهایی برزبانشان بود، اما در دلشان عمق نداشت. لذا تاریخ انقلاب شاهد کسانی است که در ابتدا آدم های خیلی تند و داغ و پُرشوری بودند، اما بعد وضعشان صد و هشتاد درجه عوض شد. ابتدا افرادی مثل شهید بهشتی را راحت و صریح از نظر انقلابی بودن و فهم درستش از انقلاب و از راه امام، نفي مي كردند؛ بعد از گذشت مدتى، مشي خودشان چنان شد که مبانی انقلاب و نظام را انکار کردند! بعضی از آنها که آدمهای باانصاف تری بودنــد، صريحاً و بعضي شــان ملتوياً و مـزوراً انكار كردند. البته عــدم تعمق در دين و مباني انقلاب يكي از عوامل لغزش و ريزش است؛ يك عامل هم شهوات و دنياطلبي و امثال این هاست که کسانی را هم که عمق دارند، منحرف میکند. ۳

۱. بیانات در دانشگاه امام حسین ﷺ در مراسم میثاق پاسداری، ۱۰۶ ۲۰۳ ۱۳۹۲

۲. بیانات در دیدار با دانشجویان و دانش آموزان، به مناسبت سیزدهم آبان ماه، ۱۳۶۸ ۱۳۶۸

۳. بیانات در دیدار اعضای هیئت دولت، ۱۲۸ ۲۰۷ ۱۳۸۴

دوم شناخت تاریخ انقلاب اسلامی یعنی شناخت عینیت این نظریه و تجربه ی عملی آن است. این انقلاب مثل خیلی از حرف های دیگری که در دنیا معمول است، صِرف ادعا نیست؛ یک دامنه ی وسیعی از تجربه و عمل در مقابل آن است. این انقلاب آزموده و تجربه شده است. مبانی انقلاب در میدان عمل، صدق خود را ثابت کرده است. اگرامام عزیز ما به ما یاد می داد که به خدا توکل کنیم، اعتماد کنیم، حسن ظن داشته باشیم، تلاش کنیم و می گفت اگراین کار را بکنید، پیروز خواهید شد، این اتفاق افتاد؛ همچنان که در صدر اسلام اتفاق افتاد و امیرالمؤمنین علیه الصّلاة و السّلام در نهج البلاغه فرمود: «فلمّا رأی الله صدقنا انزل بعدوّنا الکبت و انزل علینا النّصی» دملت ایران صدق خود را نشان داد؛ وارد میدان شد و در میدان عمل، این فکر و اندیشه و این مبانی نظری تجربه شد؛ این را باید در تاریخ انقلاب دید.

چرا دشمنان در تبلیغات خود تـ لاش میکننـ د نقطه ضعفهای کوچک ما را در چشم خودمان- چه برسـ در چشم دیگران- ده برابر بزرگ کننـ د؟ برای این اسـت که همین تجربـ درا از یاد ما ببرند؛ برای اینکه فرامـ وش کنیم که مبانی نظری ما تجربه شـده اسـت و در میدان عمل، خودش را ثابت کرده اسـت. با آگاهی از تاریخ



انقلاب می توان این نتیجه را به دست آورد. اتاریخ انقلاب شامل اجزا و عناصری گرانبهاست که در جهان مادی کنونی، همچون حادثه ای معجزنشان و الهی، در کار دگرگون سازی جهان و تغییر مسیر انسان هاست. هر گذشت و ایثار کوچک و بزرگی که از یکی از فرزندان انقلاب در لحظه ای از لحظات سرزده یا می زند، در تکوین این ماجرای بزرگ و بی نظیر یعنی دوران بی نظیر انقلاب اسلامی دارای تأثیری حتمی و حقیقی است و تاریخ انقلاب، مجموع همین لحظه هاست. ۲

توصیه ی به مطالعه خاطرات مربوط به دوران دفاع مقدس و عملیات هایی مثل عملیات بیت المقدس و آزادسازی خرمشهر نیز به همین جهت است. باید تأمل شود در اینکه که بودند و چه کار کردند تا خدای متعال «انزل بعدوّنا الکبت» و «انزل علینا النّصی». آز همین رویکی از کارهای فرض و واجب، مطالعه ی تاریخ جنگ است؛ باید از آنچه که در دوران هشت سال دفاع مقدس در ایران اتفاق افتاده، مطلع بود. \*

۱. بیانات در دانشگاه امام حسین ﷺ در مراسم میثاق پاسداری، ۱۳۹۲ ۱۳۹۲ ۱۳۹۲

۲. پیام به گردهمایی جانبازان، در روز میلاد حضرت ابوالفضل العباس این، ۳۰ / ۱/۱ ۱۳۶۹

۳. بیانات در دانشگاه امام حسین ﷺ در مراسم میثاق پاسداری، ۱۳۹۲،۰۳، ۱۳۹۲

۴. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در همایش آسیب شناسی انقلاب، ۱۵۸/ ۱۲/ ۱۳۷۷

البته منظور از تاریخ انقلاب فقط تاریخ پیروزی آن نیست بلکه شامل تاریخ شروع نهضت نیزهست. حقیقت این است که جامعه ی ما از قضایای طولانی این نهضت از روز شروع تا پیروزی، به تفصیل مطّلع نیستند. از قضایای بعد از پیروزی هم گاهی به وسیله ی بعضی افراد، مختصر سخنی گفته می شود؛ اما به طور کامل و جامع و ریز، بخصوص با شکلهای هنری و ماندگار و نافذ، ثبت نشده، یا خیلی کم ثبت شده است. واقعاً روزبه روز تاریخ انقلاب ما عبرت است؛ روزبه روز این سالهای پرتحرک و پرتلاش که انقلاب اسلامی در ایران شروع شد، می تواند به صورت یک نشانه ای، یک تابلویی، در مقابل چشم ملت ها قرار بگیرد و مایه ی عبرت باشد. در مقوله ی خاطرات و تاریخ جنگ نیز این حجم کاری که انجام شده، در مقابل آنچه که باید انجام بگیرد، هم از لحاظ کمیت و هم از لحاظ کیفیت، بسیار کمتر از آن چیزی است که باید باشد. ۳

سومين نقطه هم تربيت خود به عنوان انسان صالح است. همه بايد خودشان را

۱. بیانات در خطبه های نماز جمعه ی تهران ، ۱۱/ ۱۱۱ ۱۳۷۵

۲. بیانات در سالروز میلاد نبی اکرم ﷺ، ۲۱/ ۲۱۱ ۱۳۹۰

۳. بیانات رهبر معظم انقلاب اسلامی در دیدار جمعی از رزمندگان دوران دفاع مقدس، ۲۹/ ۷۰/ ۱۳۸۵



تربیت کنند. البته این کار برای جوانان آسان تر است چراکه با وجود آمادگی، نورانیت و پاکی دل در جوانی راحت تر می توان خود را با الگوی مورد تحسین اسلام و قرآن شکل داد. ۱