



#### ناشر، تهیه و تنظیم: مجتمع فرهنگ آموزشی معاونت فرهنگ و اجتماع سازمان اوقاف و امور خیریه

ليتوگرافي، چاپ و صحافي: سازمان چاپ و انتشارات اوقاف

نوبت چاپ: اول/ بھار ۱۳۹۷

شـمارگان: ۵۰۰۰۰ نـــسخه

قیمت: ۵۰۰۰ تومان

غيرقابل فروش/اهدايي

آدرس مجتمع: قم، بلوار ۱۵ خرداد، جنب امامزاده شاه سيدعل

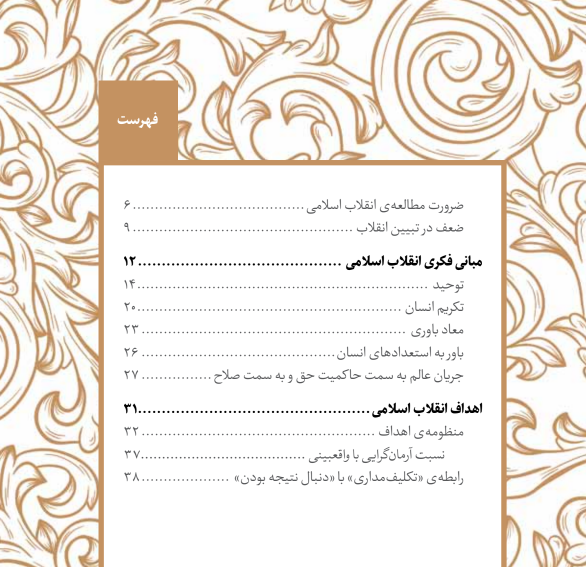
مجتمع فرهنگ آموزشی معاونت فرهنگی اجتماع سازمان اوقاف وامورخیریه

آدرس: تهران، خيابان نوفللوشاتو، سازمان اوقاف و امورخيريه، معاونت فرهنگ و اجتماع

تلفن: ۳۸۱۸۷۱۵۶-۲۵

سایت سازمان: www.mfso.ir سایت معاونت: www.mfso.ir سایت محتمع: www.mfpo.ir







| فرايند تحقق اهداف انقلاب اسلامي                    | 1  |
|----------------------------------------------------|----|
| انقلاب اسلامی                                      |    |
| نظام اسلامی                                        | ì  |
| دولت اسلامي                                        |    |
| کشور اسلامی                                        |    |
| تمدن اسلامی                                        |    |
| موانع انقلاب اسلامی                                |    |
| ماهیت موانع                                        | ŀ  |
| دستهبندی دشمنان و موانع                            |    |
| الف. دشمن بيروني                                   |    |
| اشارهای به معنای استکبار                           | ľ  |
| -<br>چهار علت دشمنی استکبار جهانی با انقلاب اسلامی |    |
| ب. دشمن درونی                                      | 1  |
| ت<br>لزوم مبارزه با دشمن درونی                     |    |
|                                                    | ļ, |
| اهمیت حفظ انقلاب اسلامی                            |    |
| حفظ انقلاب؛ حفظ اسلام                              |    |
| لوازم صیانت از انقلاب                              |    |
|                                                    | 1  |
|                                                    |    |

# ضرورت مطالعهى انقلاب اسلامي

اگرچه در دوران کنونی و در قرن بیستم میلادی، در سرتاسر عالم انقلاب های گوناگونی به وجود آمد، اما همه چیز انقلاب اسلامی ایران استثنایی بوده و با انقلاب های دیگر قابل مقایسه نیست. انقلاب اسلامی، نه یک انقلاب صرفاً معنوی و فرهنگی و نه یک انقلاب صرفاً اقتصادی و سیاسی است؛ بلکه مثل خود اسلام، یک انقلاب همه جانبه است. همان طوری که اسلام ابعاد معنوی و اخلاقی و الهی دارد و در عین حال ناظر به زندگی مردم بوده و در آن ابعاد اقتصادی، سیاسی و اجتماعی وجود دارد؛ انقلاب اسلامی هم دارای ابعاد مختلف است. راز ماندگاری و روزبه روز زنده ترشدن این انقلاب در سطح منطقه و جهان، همین ابعاد گوناگون آن است که با نیازهای بشر متوازن و همراه می باشد. ۲

۱. خطبههای نماز جمعهی تهران، ۱۱۲۸ ۱۳۶۸

۲. بیانات در سالگرد ارتحال حضرت امام خمینی کی ۱۳۸۷ ۱۰۳ ۱۳۸۷

درباره حادثه ی پیروزی انقلاب حرف های زیادی زده شده و در طول ایس سالها مطالبی بسیاری بیان گردیده؛ اما حقیقت این است که هنوز اهمیت، عظمت و ابعاد این حادثه برای خود ما نیز درست روشین نیست. ما می دانیم و می بینیم این حادثه خیلی عظیم است؛ اما تا وقتی نزدیک هستیم، درست نمی توانیم ابعاد آن را درک کنیم. تاریخ قضاوت خواهد کرد. کسانی که این حادثه را از دور می بینند و می توانند آن را در مجموع حوادث تاریخی مشاهده کنند، به عنوان یک لحظه تاریخی می فهمند این حادثه چقدر عظیم است. اما اگرچه با همه ی وجود این انقلاب را لمس کرده ایم، اما تحلیل و قضاوتمان درباره ی آن کمتر از بیگانگانی است که از دور و نزدیک، با این انقلاب ارتباط پیدا کردند. البته در میان بیگانگانِ تحلیلگرو قضاوت کننده، عدّه ی زیادی بودند و هستند که با دیدگاهی مغرضانه وارد شدند. بااین حال

حقیقتاً باید اعتراف کنیم که امروز تحلیل و تفسیر انقلاب، کاری است که دشمنان انقلاب بیشتر از ما به آن پرداخته اند. البته قصدِ آنها از این تحلیل و تفسیر این بوده که پیام انقلاب را عوض کنند و حقیقتی را که به دست خود ملت اتّفاق افتاده و در منظر آنهاست، غلط جلوه دهند. ۱

یقیناً اغلب ما هنوز نمی دانیم چه کار عظیمی انجام گرفته است. این انقلاب، حادثه ی فوق العاده و عجیبی است. همه ی دنیای استکبار و طغیان و جاهلیت یک طرف و این انقلاب طرف دیگر. واقعه ی خیلی مهمی اتفاق افتاده است و در خودش این کفایت را می بیند که به مصاف تمام طغیان و کفر جهانی برود. ما در این انقلاب قرارگرفته ایم و نمی فهمیم چه قدر بزرگ و مهم است.

۱۳۷۳ /۱۱ /۱۴ جمعه، ۱۳۷۳ /۱۱ ۱۳۷۳ /۱۰ ۱۳۷۳ /۱۰ ۱۳۷۳

همان

### ضعف در تبيين انقلاب

اين انقلاب، بااين عظمت وابعاد وآثار عملي، از لحاظ ارائهي مبانمی فکری خودش، یکی از ضعیف ترین و کمکارترین انقلاب ها و بلکه تحولات دنیاست. وقتی انقلاب اکتبرتحقق پیدا میکند، در طول دهیانزده سال، آن قدر كتاب و فيلم و قصه و جزوه در سطوح مختلف راجع به مباني فکری این انقلاب نوشته می شود که در کشورهایی که باد آن انقلاب به آنها رسیده، دیگر مردم احتیاجی ندارند از کتابهای آن ها استفاده کنند! آن قدر فضای ذهنی پُرشده است که روشن فکرهای کشورهای دیگرمی نشینند و راجع به مبانی ارزشی و فکری آن ها کتاب می نویسند! به همین دلیل در دهه های گذشته، در ایران دربارهی مبانی فکری انقلاب شوروی، به زبان فارسى كتابهاي زيادي نوشته شد. صاحبان آن انقلاب آن قدر نوشتند كه روشن فکرهایی که در اینجا به نحوی از لحاظ فکری با آن ها ارتباط پیدا می کردند، به جهت اندیشه اشباع می شدند و بعد یک آدم مثلاً دست به قلم و

روشن فکر، براساس جوشش فکری خود مطالبی- غیراز ترجمه های فراوانی که از آثار آنها می شد- می نوشت.

ما چه کار کردیم؟ کاری که ما در این زمینه کردیم، واقعاً خیلی کم است. گاهی انسان دلش نمی آید که بگوید در حد صفر؛ چون واقعاً کسانی با اخلاص کارهایی کرده اند؛ اما اگر نخواهیم ملاحظه ی این جهات عاطفی را بکنیم، باید بگوییم یک ذره بیشتر از صفر و خیلی خیلی کم کار شده است. البته، این کم کاری دلایلی دارد مانند اینکه بعضی از روشن فکران و متفکران اصلی را در همان اول انقلاب از ما گرفتند و بعضی از آن ها نیز مشغول کارهای گوناگون اجرایی شدند؛ اما اساس قضیه این است که ما تولید نکردیم. گوناگون اجرایی شدند؛ اما اساس قضیه این است که ما تولید نکردیم. می بایست در طول سالهایی که از انقلاب گذشت، صدها نویسنده ی اسلامی، مبانی اسلامی انقلاب ما را نوشته و منتشر می کردند. البته تاکنون

۱. بیانـات در دیـدار با مجمع نمایندگان طلاب و فضلای حـوزه ی علمیه ی قم، ۱۰۹ ۱۰۷ ۱۳۶۸

چنین کاری نشده و اگرهم شده، اندک است؛ اما انجام نشدن این کارها نباید مانع فهمیدنِ حقایق از طرف جوانان گردد. جوانان باید حرفهایی را که از طرف بزرگان انقلاب راجع به انقلاب، در طول این سال ها زده شده است، بشنوند و آنها را مورد تأمّل قرار دهند. ۱



انقلاب اسلامی و حرکت آن و وظایف ما نسبت به آن برپایه ها و مبانی مشخصی استوار است. آن مبنای فکری است؟

به طور کوتاه و خلاصه از اینجا باید شروع کنیم و ببینیم که خطوط اصلیِ تلقی و بینش اسلام از کائنات، عالم و از انسان چیست. البته این مخصوص اسلام هم نیست. همه ی ادیان اگر تحریف نشده باشند در مبنای صحیح و ریشه ی اصلیِ خودشان همین بینش را دارند. اسلامِ سالم و دست نخورده و متّکی به منابع متقن، در اختیار ماست. بقیه ی ادیان ممکن است این خصوصیات را نداشته باشند. آن مجموعه ی معارفی که خطوط اصلی عملکرد و وظایف ما از آن ها به دست می آید یعنی جهان بینی و بینش اسلامی فصول متعدّدی داردکه به پنج نقطه ی مؤثرتر و مهم تر ان اشاره می شود. ۱

#### توحيد

لُبّ روح و حقیقت اسلام، توحید است انقلاب اسلامی بر مبنای اصل توحید استوار است و محتوای این اصل در همه شئون جامعه سایه می افکند. ۲ بنای توحید مبنای فکری و اعتقادی و اجتماعی و عملی ماست. ۳ توحید، یعنی اعتقاد به اینکه این ترکیب پیچیده ی بسیار عجیب و شگفت آور و قانونمند کائنات و عالم آفرینش، از کهکشان ها و سحابی ها و حفره های عظیم آسمانی و کرات بی شمار و میلیون ها منظومه ی شمسی بگیرید تا سلول کوچک و ترکیب ریز شیمیایی، ساخته و پرداخته ی یک فکر و اندیشه و تدبیر و قدرت است و تصادفاً به وجود نیامده است. نقطه ی بعدی اینکه این فکر و تدبیر و اندیشه و قدرت عظیم و بی نهایت و توصیف ناپذیری بعدی این ترکیب عجیب و پیچیده را به وجود آورده، فلان بت ساخته ی بشر، یا فلان انسانِ محدود مدّعی خدایی، یا فلان سمبل و نمادِ افسانه ای و اسطوره ای نیست؟

۱. بیانات در دیدار کارگزاران حج، ۱۳۷۴ ۱۰۱ ۱۳۷۴

۲. صحیفه امام، ج۵، ص ۸۱، [مصاحبه با روزنامه «السفیر» پیرامون انقلاب، ابرقدرتها و رژیم صهیونیستی]

۳. بیانات در دیدار با جمع کثیری از دانشگاهیان و طلاب حوزههای علمیه، ۱۳۶۸/۹/۲۹

بلكه ذات واحد مقتدر لايزالي است كه اديان به او «خدا» مي كويند و او را با آثارش مي شاسند؛ «هو الله الذي لا اله الله هو الملك القدّوس السّلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر سبحان الله عمّا يشركون». ا

مبنای توحید و اعتقاد به وحدانیت حضرت حق جلّ و علا، در تمام شئون فردی و اجتماعیِ جامعه ی اسلامی تأثیر میگذارد و آن را به صورت یک جامعه ی هماهنگ و مرتبط به یکدیگر و متصل و برخوردار از وحدت -وحدت جهت و وحدت حرکت و وحدت هدف- می سازد. این جوامع، نقطه ی مقابل تأثیر شرک و مشرکان و آلهه ی شرک آفرین هستند. ۲ جامعه ای که بر مبنای شرک باشد، میان آحاد و طوایف انسان، یک دیوار غیرقابل نفوذ و یک دره ی جداییِ غیرقابل وصل وجود دارد. درست به عکس آن در جامعه ی توحیدی، که وقتی مبدأ و صاحب هستی و سلطان عالم وجود و حی و قیومی و قاهری که همه ی حرکات و پدیده های عالم، مرهون اراده و قدرت او می باشد، یکی است، انسان ها - چه سیاه و چه سفید و چه نزاده یای گوناگون و وضعیت اجتماعی مختلف - با یکدیگر خویشاوندند؛ چون به

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی ایران، ۹/۱۲ ۱۳۷۹،

۲. بیانات در دیدار با جمع کثیری از دانشگاهیان و طلاب حوزههای علمیه، ۹/۲۹ ۱۳۶۸/۰۹/۲۹



آن خدا وصلاند، به یکجا متصلاند و از یکجا مدد و کمک میگیرند. این، نتیجهی قهری اعتقاد به توحید است.

دراین دیدگاه، نه فقط انسانها به یکدیگر مرتبطاند، بلکه با نگاه و نگرش توحیدی، اشیا و اجزای عالم و حیوانات و جمادات و آسمان و زمین و همه چیز، به یکدیگر متصل و مرتبطاند و همه با انسان خویشاوندند. بنابراین، همهی آنچه که انسان می بیند و احساس و درک می کند، یک افق و یک عالم و یک مجموعه است که در یک دنیای سالم و یک محیط امن قرار می گیرد. اینکه در قرآن می فرماید: «یهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السّلام»، کسانی که به خدا ایمان پیدا کنند، خداوند آنها را هدایت می کند و به راههای سِلم و همزیستی سوق می دهد، به خاطر مبنای توحیدی جامعه ی اسلامی است.

ولايت هم معنايش همين است. ولايت، يعنى پيوند و ارتباط تنگاتنگ و مستحكم و غيرقابل انفصال انفكاك. جامعه ى اسلامى كه داراى ولايت است، يعنى همه ى اجزاى آن به يكديگرو به آن محور و مركزاين جامعه يعنى ولى، متصل است. لازمه ى همين ارتباط و اتصال است كه جامعه ى اسلامى در درونِ خود يكى است و متحد و مؤتلف و متصل به هم است و در بيرون نيزاجزاى مساعد با خود را

جذب می کند و اجزایی را که با آن دشمن باشند، به شدت دفع می کند و با آن معارضه می نماید. یعنی «اشدّاء علی الکفّار رحماء بینهم» لازمه ی ولایت و توحید جامعه ی اسلامی است. ولایت، یعنی حکومت؛ چیزی است که در جامعه ی اسلامی متعلق به خداست و از خدای متعال به پیامبرو از او به ولیّ مؤمنین می رسد. ۲

توحید یک معنای شامل و عام و سایر در طول تاریخ است. معنا و روح توحید عبارت است از اینکه انسان از غیر خدا عبودیّت نکند و در مقابل غیر خدا، جبههی بندگی به زمین نساید. این معنای عبودیّتِ کامل و خالص است. قید و بندهایی که به بشر بسته می شود، هریک نوعی عبودیّت برای انسان به وجود می آورد. عبودیّتِ نظام های اجتماعیِ غلط، عبودیّتِ آداب و عاداتِ غلط، عبودیّتِ خرافات، عبودیّتِ اشخاص و قدرتهای استبدادی، عبودیّتِ هواهای نفسانی – که این از همه رایج تر است – و عبودیّتِ پول، زر و زور. این ها انواع عبودیّت است. وقتی می گوییم «لا إله است و حدد لا شریک له»، یعنی توحید خالص. معنایش این است که همه ی

۱ همان

۲. بیانات در دیدار با اقشار مختلف مردم، ۱۳۷۰٬۰۱۰۲

ایس عبودیت ها به کنار رود که اگر چنین شود، فلاح و رستگاری، حقیقتاً حاصل خواهد شد. اینکه فرمود: «قولوا لا إله إلّا الله تفلحوا»، این فلاح یک فلاح حقیقی است. فقط فلاح سیاسی نیست، فقط فلاح اجتماعی نیست، فقط فلاح معنوی نیست، فقط فلاح روز قیامت نیست؛ بلکه فلاح دنیا و آخرت است. از بزرگ ترین نیست، فقط فلاح روز قیامت نیست؛ بلکه فلاح دنیا و آخرت است. از بزرگ ترین مظاهر شرک در عصر حاضر، تفکیک دنیا از آخرت و زندگی مادّی از عبادت و دین از سیاست است. گویی خدای دنیا- معاذ الله- جباران و زورگویان و چپاولگران و ابرقدرت ها و جنایت کارانند و استضعاف و استعباد و استثمار خلایق و علو و استکبار نسبت به بندگان خدا حق مسلّم آن هاست و همگان باید پیشانی اطاعت بر آستان تشلیم تفرعن آن ها ساییده و در برابر زورگویی و غارتگری و میل و اراده ی بی مهار آنان تسلیم باشند و اعتراض نکنند. ۲

توحید یعنی رهایی انسان از عبودیت و اطاعت و تسلیم در برابر هر چیز و هرکس به جز خدا؛ یعنی گسستن بندهای سلطه ی نظام های بشری؛ یعنی شکستن طلسم ترس از قدرت های شیطانی و مادی؛ یعنی تکیه براقتدارات بی نهایتی که خداوند در نهاد انسان

۱. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام به مناسبت عید مبعث، ۱۳۷۳/۱۰/۱۰

۲. ييام به حجاج بيتالله الحرام، ۲۸۴،۱۳۶۸ ۱۳۶۸

قرار داده و از او به كارگيري آن ها را همچون فريضه اي تخلف نايذير، طلب كرده است؛ یعنی اعتماد به وعده ی الهی در پیروزی مستضعفین برستمگران و مستکبرین به شرط قيام و مبارزه و استقامت؛ يعني دل بستن به رحمت خدا و نهراسيدن از احتمال شكست؛ يعني استقبال از زحمات و خطراتي كه در راه تحقق وعدهي الهي، آدمي را تهديد مي كند؛ یعنی مشکلات راه را به حساب خدا گذاشتن و خود را به پیروزی حتمی و نهایی امیدوار داشتن؛ یعنی در مبارزه، چشم به هدف عالی که نجات جامعه از هرگونه ستم و تبعیض و جهل و شرک است دوختن و عوض ناکامی های شخصی و میان راهی را نزد خدا جستن؛ وخلاصه يعني خود را مرتبط و متصل به اقيانوس لايزال قدرت وحكمت الهي ديدن وبه سمت هدف اعلى، با اميد وبي تشويش شتافتن. همهي عزت واعتلايي كه به مسلمین وعده داده شده، در سایهی چنین ایمان و درک روشن و عمیقی از توحید است. ا توحید یعنی نفی همهی قدرتهایی که به نحوی جسم و جان آدمی را در قبضهی اقتدار خويش گرفته اند و اثبات حاكميت مطلق الهي برهمهي وجود و به عبارت روشن و آشنا: حاکمیت نظام اسلامی و مقررات اسلامی برزندگی فردی و اجتماعی مسلمین. ۲

۱. پیام به مناسبت اولین سالگرد ارتحال حضرت امام خمینی کی ۱۳۶۹ ۱۸۳ ۱۳۶۹

۲. پیام به حجاج بیتالله الحرام، ۱۲۵ ۲۰۲ ۱۳۷۳

انقلاب اسلامی حرف نویی را به میان آورد. قسمت اعظم این حرفِ نو توحید بود؛ با معنای عمیق و دقیق و همه جانبه ی آن. توحید یعنی حاکمیت ارزشهای الهی بر جامعه و نفی حکومتهای طاغوتی، استبدادی، فاسد و طغیان گربرارزشهای انسانی و اصیل. بنابراین توحید ستون فقرات و رکن اساسی شعار اسلامی و پیام انقلاب اسلامی بود. اعتقاد به توحید، سازنده ی این عالم و سازنده ی زندگی است. هرچه ما به سمت توحید و عبودیت لله پیش برویم، شرطواغیت و أنداد الله از سرما بیشتر کم خواهد شد. این، خاصیت توحید و خاصیت عبودیت لله است؛ این، آن رکن اول است. ا

# تكريم انسان

رکن دوم، تکریم انسان است؛ یا می توانیم به آن بگوییم انسان محوری. البته انسان محوری در بینش اسلامی، به کلی با اومانیسم اروپای قرون هجده و نوزده متفاوت است؛ این ها فقط در اسم شبیه هم هستند. انسان محوری اسلام، اساساً اومانیسم اروپایی نیست. کسی که قرآن و نهج البلاغه و آثار دینی را نگاه کند، این

۱. بیانات در دیدار اساتید و دانشجویان دانشگاههای استان زنجان، ۲۲/ ۱۳۸۲ ۱۳۸۲

۲. بیانات در دیدار مسئولان و کارگزاران نظام جمهوری اسلامی، ۲۱، ۴۰/ ۱۳۷۷