

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း ၈ စောင်

-ဒေါက်တာသန်းထွန်း



## **မြန်မာ့အိုးသမိုင်း** ဖြည့်စွက်စာတမ်း စ စောင်

ဒေါက်တာသန်းထွန်း

၂၉.၁၀.၁၉၇၂ မှ ၄.၃.၁၉၇၃ထိ ဟံသာဝတီသတင်းစာ တနင်္ဂနွေထုတ်အချပ်ပိုတို့တွင် ထည့်သွင်းဖော်ပြခဲ့သော ဆရာကြီးဒေါက်တာသန်းထွန်း၏ သမိုင်းသုတေသနထောင်းပါးများထဲမှ မြန်မာ့အိုးသမိုင်းစာတမ်း အပြည့်အစုံကို စုစည်းထုတ်ဝေပါသည်။





စိတ်ကူးချိုချိုစာအုပ်

### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

\_\_\_ . နှင့် ဖြည့်စွက်စာတမ်း ၈ စောင် **ဒေါက်တာသန်းထွန်း** 

ပထမအကြိမ်



ထုတ်သော့ - ဦးစန်းဦး စိတ်ကူးချိချိစာပေ ဂ၅၊ ၁၆၄လမ်း တာမွေ။ ပုံနှိပ်သူ - အေ်ဝင်းမာ၊ စိတ်ကူးချိုချိုပုံနှိပ်တိုက်၊ ဘာဂူ၈ မရိုဆိုပ်လမ်း၊ ရန်ကင်း။ အပြင်အဆင် - အမ်အက်စ်အို ၂၀၁၃၊ မတ်လ၊ ပထမအကြိမ်၊ အုပ်ရေ ၅၀၀ ရောင်းဈေး ၁၂၀၀ ကျပ် . 464 DE

ပြန်ဟုအိုးသမိုင်းနှင့်ပြည့်စွက်စာတင်း ဂ စောင် ဒေါက်တာသန်းထွန်း၊ -ရန်ကုန်း တွေကူးချိုချိုစာပေး ၂၀၁၃ I ငေတ် ပောင် တမျက်မှာ က မျက်မှာ၊ ၁၃ စင်တီ x ၂၀ ၅ စင်တီ (၁) ပြန်ဟုံအိုးသမိုင်းနှင့်ပြည့်စွက်စာတမ်း ဂ စောင်





#### မာတ်ကာ

| OII        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၁)                 | 4000 | ၁  |
|------------|----------------------------------------|------|----|
| J۱۱        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၂)                 | **** | 00 |
| ۶II        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၃)                 | •••• | ၁၇ |
| ۶۱۱        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၄)                 | •••• | 75 |
| <b>ງ</b> " | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၁) | •••• | J? |
| Gu         | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၂) | •••• | રઉ |
| ?"         | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၃) | •••• | ۶J |
| ดแ         | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၄) | •••• | 96 |
| Gıı        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၅) | •••• | 27 |
| 100        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၆) | •••• | Gç |
| ၁၁။        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၇) | **** | 70 |
| ၁၂။        | မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဖြည့်စွက်စာတမ်း (၈) | **** | 79 |



#### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၁)

(ဦးဝန် သဘာပတိမူတဲ့ ၁၀ စက်တင်ဘာ ၁၉၇၂ ကန်သာစိမ်းလဲ့ နှစ်လည်ပွဲမှာ ဒီစာတမ်းကို ဖတ်တယ်)။

အိုးကို မီးမဖုတ်ရင် ရေထည့်လို့ မရဘူး။ ရေထည့်လို့ ရအောင် တီထွင်ဖန် တီးတဲ့ပုဂ္ဂိုလ်ကတော့ လူသားပဲ။ အဲဒါကြောင့် အိုးကို လူတွေ ဘယ်တုန်းကစပြီး ဖန်တီးခဲ့ကြတယ်ဆိုတာကို အရှေ့တောင်အာရှအခြေခံနဲ့ မြန်မာနိုင်ငံအခြေအနေကို တတ်နိုင်သလောက် ဖော်ထုတ်လေ့လာဖို့ လိုပါတယ်။

အနောက်အာရှနဲ့ အနီးအနားနိုင်ငံတွေမှာ ရှေးဟောင်းသုတေသနတူးဖော် ရေးက ဖော်ထုတ်ပေးတဲ့အတွက် သူတို့ဒေသတွေမှာ အိုးကို ဘယ်တုန်းက စသုံး တယ်ဆိုတာ သိပြီးပါပြီ။ ကျောက်သစ်ဓလေ့စပြီးမှ အိုးပေါ် တယ်လို့ အရင်က ထင်ကြတယ်။ အခုတော့ စိုက်ပျိုးရေးမပေါ် ခင်ကဘဲ အိုးသုံးတဲ့နေရာလည်း ရှိတယ်။ ဂျာရီကိုမှာတော့ အစားအစာကို ထုတ်လုပ်နိုင်တဲ့ ခေတ်ဦးပိုင်းမှာ အိုးမရှိသေးဘူး။ အဲသည့်နေရာတွေမှာ အိုးကို အစောဆုံးသုံးတဲ့အချိန်ဟာ အရင်နှစ် ၈၀၀၀ လောက် က ဖြစ်တယ်။ အိုးထိန်းစက်ကတော့ အရင်နှစ် ၅၂၅၀ ထက် မစောဘူး။ စဉ့်သုတ် အိုးတွေကတော့ အရင်နှစ် ၂၉၀၀ လောက်ကမှ ပေါ် တယ်။ အဲဒီရက်စွဲတွေက အနောက်အာရှအတွက် ဖြစ်တယ်။ အရှေ့တောင်အာရှမှာ အခုတစ်လော တူးဖော် ရှာဖွေကြတော့ အဖြစ်အပျက်ပုံစံတစ်မျိုးကို တွေ့ရပါတယ်။ အစားအစာကို လိုက်ရှာရတဲ့အဆင့်က အစားအစာကို ထုတ်လုပ်နိုင်တဲ့ အဆင့်ထိအောင် တိုးတက်လာပုံမှာ အနောက်အာရှပုံစံနဲ့ အရှေ့တောင်အာရှပုံစံ ဟာ တစ်ထပ်တည်းမကျဘူး။ ဒါကြောင့် အနောက်အာရှ လူမှုတိုးတက်ရေးနဲ့ ဆိုင်တဲ့ ကျောက်စေတ်ဟောင်း၊ ကျောက်စေတ်လယ်၊ ကျောက်စေတ်သစ်ဆိုတဲ့ ဝေါဟာရတွေကိုလည်း မသုံးသင့်ဘူးလို့ အရှေ့တောင်အာရှဒေသတစ်ခုတည်း ကွက်ပြီး လေ့လာတဲ့ ပညာရှင်အချို့က ယူဆတယ်။ အဲဒီလူတွေက အရှေ့တောင် အာရှအတွက် လူမှုတိုးတက်ရေးမှာ စေတ်ပိုင်းပုံတစ်မျိုးကို နာမည်သစ်တွေပါ တစ်ခါတည်း ထည့်ပြီး တင်ပြတယ်။ ရှေးရှေးကစပြီး အရင်နှစ် ၄၂ဝဝဝ ထိ ကာလ ကို ကျောက်ကာလ (Lithic) ကျောက်ကာလလို့ ခေါ်မယ်။ အဲဒီအချိန်တုန်းက ကျောက်လက်နက် ရိုးရိုးလွယ်လွယ်ကလေးတွေကိုပဲ လုပ်ပြီး သုံးစွဲကြတယ်။

နောက်တစ်ခါ အရင်နှစ် ၄၂၀၀၀ က ၂၂၀၀၀ ထိကို သစ်သားကာလ (Lignic) လို့ ခေါ်မယ်။ အဲဒီအချိန်အတွင်းမှာ လူတွေဟာ သစ်သားနဲ့လုပ်တဲ့ လက်နက်ကိုပဲ သုံးကြတယ်။ သစ်သားဆိုတာမှာ ဝါးကိုလုပ်တဲ့ လက်နက်လည်း အများကြီးပါမယ်။

အဲဒီနောက် အရင်နှစ် ၂၂၀၀၀ က ၁၀၀၀၀ ထိကို ဒေသခွဲကာလ (Crystallitic) လို့ ခေါ်မယ်။ ဘာပြုလိုလဲဆိုတော့ အရှေ့တောင်အာရှမှာရှိတဲ့ လူတွေဟာ အုပ်စုတစ်ခုနဲ့တစ်ခု အဆက်အသွယ်ပြတ်စဲပြီး ကိုယ့်နေရာနဲ့ ကိုယ် ဓလေ့ထုံးစံ အမျိုးမျိုးအဖုံဖုံ ပေါ်လာလို့ပဲ ဖြစ်တယ်။ ဒီကာလအတွင်းမှာ အရင်နှစ် ၂၂၀၀၀ က စလို့ပဲ သူ့နေရာနဲ့သူ ဖြစ်ထွန်းမယ့် သီးပင်ပွင့်ပင်တွေကို ရွေးချယ်ပြီး စိုက်ကြ တယ်။ မွေးမြူလို့ လွယ်ကူမယ့် သတ္တဝါကိုလည်း ယဉ်အောင် မွေးလာကြတယ်။ သစ်သားလက်နက်အပြင် အသင့်အတင့်ချောအောင် သွေးထားတဲ့ ကျောက်လက် နက်တွေကိုလည်း သုံးကြတယ်။ အရင်နှစ် ၁၂၀၀၀ ရောက်တဲ့အခါကျ အိုးလုပ်ပြီး သုံးစွဲလာကြတယ်။ အရင်နှစ် ၁၂၀၀၀ ရောက်တဲ့အခါကျတော့ စိုက်ပျိုးမွေးမြူရေး ကို နေရာတကာမှာ လုပ်တတ်ပြီလို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။

ဒေသခွဲကာလလွန်ပြန်တော့ ချဲ့ထွင်ရေးကာလ (Extensionistic) ရယ်လို့ ပေါ်ပြန်တယ်။ အရင်နှစ် ၁၀၀၀၀ က ၂၀၀၀ အထိပါပဲ။ အဲဒီအချိန်ရောက်မှပဲ လူတွေဟ ဂူအောင်းရာက <u>အပြင်ကို ထွ</u>က်လာနိုင်ကြတယ်။ စောစောက် ပြင်းထန် တဲ့ ရာသီဥတုတွေဟာ တဖြည်းဖြည်း သင့်တင့်ညီညွတ်ပြီး အခုခေတ် ရာသီဥတု မျိုးလည်း ဖြစ်လာပြီ။ ဒါကြောင့်မို့ ဂူအောင်းစရာ မလိုတော့ဘူး။

အိုးလုပ်တဲ့ပညာကို အရင်နှစ် ၁၅ဝဝဝ က တတ်တယ်ဆိုပေမဲ့ ပန်းရိုက်တဲ့ အိုးရျောရျောကတော့ အရင်နှစ် ၉ဝဝဝ လောက်ကမှ စပေါ် တယ်။ ဒီလို အဆင့် တစ်ဆင့်က နောက်တစ်ဆင့်ကိုတက်ဖို့ အချိန်ကာလ သိပ်ကြာတဲ့အကြောင်းက တော့ မြန်မာနိုင်ငံလို နေရာမျိုးဟာ အိုးမရှိဘဲ့ နေလို့ ဖြစ်တဲ့အတွက်ကြောင့်ပါပဲ။ မြန်မာ့သစ်တောတွေမှာ ဝါးပိုးဝါးကြီးတွေ ပေါတယ်။ ဘူးခါးလည်း လွယ်လွယ်ကူ ကူရတယ်။ ဝါးကျည်တောက်နဲ့ ဘူးတောင်းကို ရေသယ်ရာမှာရော ရေလှောင်ရာမှာ ရော သုံးလို့ဖြစ်တယ်။ အဲဒါကြောင့် အရင်အနှစ် ၈ဝဝဝ လောက်က စပါးစိုက်ပျိုး ရေးတတ်လာတဲ့ အချိန်အထိတောင် ထမင်းချက်ချင်ရင် ဝါးကျည်တောက်နဲ့ပဲ ချက် မယ်လို့ တွေးနိုင်တယ်။ အခုထိအောင် ကောက်ညှင်းကိုချက်ရင် ဝါးကျည်တောက် ကိုပဲ သုံးနေကြသေးတယ်။ ကြေးအိုးကို အရင် အနှစ် ၇၆ဝဝ လောက်က စသုံးခဲ့ ပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ ဒီသတ္တုက ဖောဖောသီသီမရနိုင်လို့ ကြေးအိုးကို နေရာတကာမှာ များများ မသုံးနိုင်ဘူး။ မြေအိုးကိုပဲ ဒန်အိုးပေါ်တဲ့အထိ ဆက်သုံးကြတယ်။

အရှေ့တောင်အာရှတစ်ခုလုံးမှာပဲ အခုပြောတဲ့ ချဲ့ထွင်ရေးကာလမှာ အင်မတန်စည်ကားတဲ့ မြို့ကြီးရယ်လို့လည်း မရှိဘူး။ အင်အား သိပ်ကြီးမားတဲ့ မင်းဧကရာဇ်ရယ်လို့လည်း မပေါ် ဘူး။ အရင်နှစ် ၄၀၀၀ က ၃၀၀၀ အထိရောက်တဲ့ ကာလတိုင်အောင် ကြီးမားခိုင်ခဲ့တဲ့ ခံတပ်ရယ်လို့လည်း ဘယ်မှာမှ မရှိဘူး။ ဒါ ကြောင့် အရှေ့တောင်အာရှမှာ အဲဒီအချိန်က ကြီးကျယ်တဲ့ စစ်မက်အရေးအခင်း လည်း မပေါ်ခဲ့ပါဘူး။

ခရစ်နှစ် စပေါ်တဲ့အချိန်မှာ အားပြိုင်ပွဲကာလ (Conflicting Empires) ပေါ်ပေါက်လာပါတယ်။ နိုင်ငံရေးအရ အိန္ဒိယ၊ တရုတ်နဲ့ ဥရောပနိုင်ငံအချို့ဟာ အရှေ့တောင်အာရှကို ကျူးကျော်လာကြတယ်။ သူတို့ဆီက ဓလေ့ထုံးတမ်းတွေ လည်း ကျူးကျော်လာကြတယ်။ ဒါကြောင့် ဒီကာလကို အားပြိုင်ပွဲကာလလို့ ခေါ် ရတယ်။ အဲဒီအချိန်မှာပဲ နိုင်ငံခြားကယူလာတဲ့ ပညာတစ်ရပ်အနေနဲ့ အိုးကို စဉ့်သုတ်တဲ့ပညာ မြန်မာနိုင်ငံမှာ ပေါ်လာပါတယ်။ အမှန်ကတော့ မြန်မာနိုင်ငံမှာ ခရစ်နှစ် ၁၁ ရာစုကို ရောက်တဲ့အခါမှ စဉ့်သုတ်တဲ့ပစ္စည်းတွေကို ဖောဖောသီသီသုံး တာကို တွေ့ရပါတယ်။ ဒီနေရာမှာ သတိပေးစကားတစ်ခု ပြောလိုပါတယ်။ အခု ပြောပြီးခဲ့တဲ့ ခေတ်ကာလ ပိုင်းခြားချက်တွေ ပညာရပ်စတင်တဲ့နှစ် ဖော်ပြချက်တွေ ဟာ ယာယီဆုံးဖြတ်ချက်တွေပဲ ရှိသေးတယ်။

အိုးကို ဘာကြောင့်သုံးသလဲလို့ စဉ်းစားလိုက်ရင် အိုးကို ဘယ်တုန်းက စသုံးတယ်ဆိုတာကို မှန်းလို့ ရနိုင်ပါတယ်။ ပထမဦးဆုံး ကုန်ပစ္စည်းထုတ်လုပ်တဲ့ လက်နက်ကိရိယာတွေကောင်းလို့ ကုန်အထွက်ပိုလာတဲ့အခါကျတော့ သိုလှောင် ထားဖို့ ပစ္စည်းရှိလာမယ်။ လူကိုလူချင်း ခေါင်းပုံဖြတ်တဲ့စနစ်ကြောင့် ပစ္စည်းတွေ အလျှံပယ်ပေါတဲ့လူ ရှိလာတယ်။ အဲဒီလူက သိုလှောင်ဖို့ အားထုတ်တယ်ဆိုပါ တော့။ ခုတိယစဉ်းစားစရာက လူတွေဟာ ရာသီဥတု သိပ်မဆိုးတော့လို့ တောင်ပေါ် မှာ ဂူအောင်းရာကနေပြီး မြေပြန့်ကို ဆင်းလာကြပြီလေ။ တောင်ပေါ် နေတုန်းက တော့ ရေသယ်တဲ့အခါ ဝါးကျည်တောက်ဟာ အကောင်းဆုံးဖြစ်ပေမဲ့ မြစ်ရိုးမှာ ရွာတည်ပြီးနေတော့ ကွဲလွယ်တယ်ဆိုပေမဲ့လည်း မြေအိုးသုံးချင်လာမယ်။ တတိယ ပြောစရာက အဲဒီအစောပိုင်းကပဲ အတော် လှပပြေပြစ်တဲ့ အိုးတွေတွေ့ရလို့ အိုး ထိန်းသည်ဆိုတဲ့ အသက်မွေးဝမ်းကျောင်း အလုပ်အကိုင်ရှိပြီလို့ ဆိုနိုင်တယ်။ အိုးကို ပဲ သီးသန့်လုပ်ကိုင်တဲ့သူ ရှိလို့သာ ဒီလို လက်ရာကောင်းကောင်းဖြစ်တယ်လို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။ နောက်ဆုံး တင်ပြချင်တာကတော့ ဒီအိုးထိန်းသည်ဟာ ရွှံ့စေး ကောင်းကောင်းရတဲ့ မြစ်ဝှမ်းဒေသမှာပဲ နေမယ်။ မြစ်ရိုးမှာ ရွာတွေတည်တယ်။ အဲဒါက အရင် အနှစ် ၉ဝဝဝ က ဖြစ်မယ်လို့ မုန်းဆပါတယ်။

အိုးကို နေလှန်းရုံသက်သက်နဲ့ ရေထည့်လို့ မရဘူး။ စင်တီဂရိတ် ၅ဝဝ ဒီဂရီအထိ မီးအပူနဲ့ ဖုတ်တဲ့အခါ ရေထည့်လို့ ရပြီ။ ဒါပေမဲ့ စင်တီဂရိတ် ၁၁၅ဝ ဒီဂရီအထိ အပူပေးလည်း နည်းနည်းတော့ ရေစိမ့်ဦးမှာပါပဲ။ စဉ့်သုတ်လိုက်မှပဲ ရေ ကောင်းကောင်း လုံပေမယ်။ အနောက်အာရှမှာတော့ စဉ့်သုတ်ပညာကို အရင် အနှစ် ၂၉ဝဝ ကပဲ တတ်တယ်။

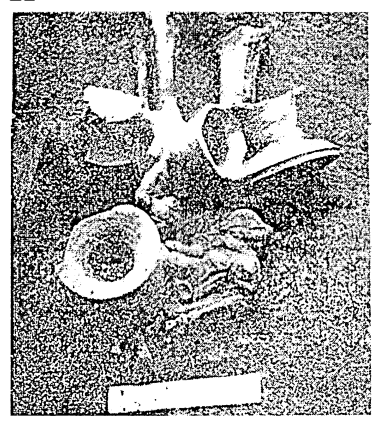
လူတွေအကြုံက် ပြောရရင်တော့ သောက်ရေအိုးကို စဉ့်မသုတ်ပါဘူး။ သောက်ရေအိုးဟာ အပြင်မှာစိုပြီး ရေစက်ကလေးတွေ အောက်ကို တပေါက်ပေါက် ကျနေရင် သိပ်ကျေနပ်တယ်။ ရေပိုအေးတယ် ထင်မိတယ်။ သောက်ရေကိုလည်း တစ်နေ့တစ်ခါဖြည့်ပြီး သုံးလေ့ရှိလို့ စိမ့်ယိုပြီး ကုန်ဆုံးတာကို မမှုဘူး။ ဆီလှောင် မယ်၊ အသီးအရွက်ကို ဆားစိမ်မယ်ဆိုရင် ဒီလို ယိုစိမ့်တာကို ဘယ်လိုမှ သည်းမခံ နိုင်ဘူး။ စဉ့်အိုးကိုပဲ သုံးရတော့မယ်။ ဒါကြောင့် မြန်မာ့မြေမှာ စဉ့်သုတ်ပညာ ဘယ်အချိန်ကစပြီး တတ်ကျွမ်းတယ်ဆိုတာ သိဖို့ အရေးကြီးတယ်။ အင်မတန် နောက်ကျခါမှ ဒီပညာကို တတ်ပါတယ်။ စောစောကပြောသလို ခရစ်နှစ် ၁၁ ရာစု ရောက်မှ စဉ့်လုပ်ငန်း ပေါ်တယ်။

ရှေးဟောင်းသုတေသနဌာနက တူးဖော်ပေးလို့ရတဲ့ အရင်အနှစ် ၂၀၀၀ ကျော် က အိုးကို စပြီး လေ့လာရပေမယ်။ ချောအောင်သွေးထားတဲ့ ကျောက်လက်နက် တွေနဲ့ တွဲပြီးတွေ့လို့ ဒီလို နှစ်ကာလ ပိုင်းခြား ခန့်မှန်းနိုင်တာ ဖြစ်ပါတယ်။

တူးဖော်တဲ့နေ ရာက အမရပူရ တောင်သမန်အင်းစောင်း၊ အောင်ခြင်းရှစ်ပါး ကျောင်းနဲ့ မဟာဂန္ဓာရုံ ကျောင်းတိုက်တစ်ဝိုက်မှာ ဖြစ်တယ်။ ဖေဖော်ဝါရီ ၁၉၇၁ မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

၅

နဲ့ ဇန်နဝါရီ ၁၉၇၂ မှာ နှစ်ကြိမ် တူးဖော်လိုက်တဲ့အခါ လူရိုးအလောင်း အပြည့်အစုံနဲ့ အလောင်းကောင်ရဲ့ ခြေသလုံး တစ်ဖက်တစ်ချက်မှာ အိုးတွေတွေ့တယ်။ (ဓာတ်ပုံ ကြည့်)။

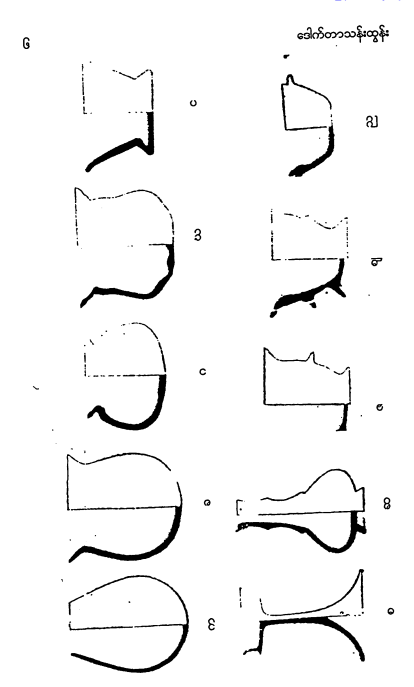


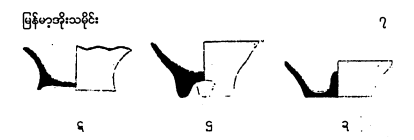
တောင်သမန်အင်းစောင်းက လူရိုးနဲ့အိုး။

(တူးဖော်တုန်းမှာ ဂရုပြုသင့်သလောက်မပြုလို့ အလောင်းတချို့ ပျက်စီးသွား တယ်လို့ မျက်မြင်ကိုယ်တွေ့ ဒေသခံပုဂ္ဂိုလ်တချို့က ပြောဖူးပါတယ်)။

တူးလို့ရတဲ့အိုးတွေဟာ အိုးထိန်းစက်နဲ့ထွင်းတဲ့ အိုးတွေဖြစ်တယ်။ အမျိုးအစားအနေနဲ့ ကိုးမျိုး တွေ့တယ်။

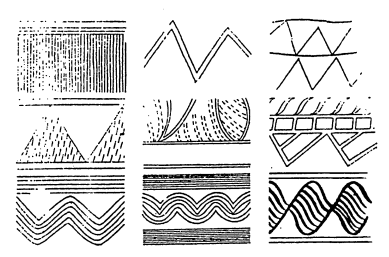
(၁) နှုတ်ခမ်းမတင်တဲ့ ဖင်လုံးအိုး (ပုံ ၁၊ က)။





#### ပုံ(၁)တောင်သမန်အိုးပုံစံ၊

- (၂) အဝကျယ် နှုတ်ခမ်းတင် ဖင်လုံးအိုး (ပုံ ၁၊ ခ)။
- (၃) အဝကျဉ်း နှုတ်ခမ်းတင် ဖင်လုံးအိုး (ပုံ ၁၊ ဂ)။
- (၄) ဇောက်နက်အင်တုံ (ပုံ ၁၊ ဃ) ျ
- (၅) ငရုတ်ဆုံ (ပုံ ၁၊ င)။
- (၆) ခြေရှည်ကလပ် (ပုံ ၁၊ စ)။
- (၇) လယ်ပေါ် နှစ်ဆင့် ရေတကောင်း (ပုံ ၁၊ ဆ)။
- (၈) ကြိုးဆွဲအမွှေးအထုံ ရှို့အိုးအမျိုးမျိုး (ပုံ ၁၊ ဇ၊ ဈ၊ ည)။
- (၉) ဆီမီးခွက်အမျိုးမျိုး (ပုံ ၁၊ ဋ၊ ဌ၊ ဍ) ဖြစ်ပါတယ်။ ပုံစံနဲ့ အရွယ်အစားကြည့်ရုံနဲ့ ဘာသုံးတဲ့ အိုးတွေ ခွက်တွေဖြစ်တယ်လို့



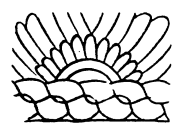
ပုံ (၂) တောင်သမန်အိုးပေါ်ကဒီဇိုင်း၊

သိနိုင်လောက်ပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ အိုးပါးပါးချောချော အမျိုးအစားမျိုး မဟုတ်သေး ဘူး။ မလုပ်တတ်သေးဘူးထင်တယ်။ ပုံစံအနေနဲ့ ခြေရှည်ကလပ်ဟာ ဆန်းတယ်။ ရှန်ပိန်ဖန်ခွက် နဲ့ တော်တော်တူတယ်။ မူးရစ်စေတတ်တဲ့ စိမ်ရည်တစ်မျိုးမျိုးကို သောက်တဲ့ခွက် ဖြစ်နိုင်ပါတယ်။ စိုက်ပျိုးရေးပညာ တတ်တဲ့အခါ ဆန်ကို ကဇော် ပေါက်အောင်စိမ်တဲ့ ပညာလည်း တစ်ပါတည်းတတ်တယ်လို့ ယူဆနိုင်ပါတယ်။ အပြောက်ရိုက်တဲ့အခါ သုံးတဲ့ ဒီဇိုင်း(ပုံ ၂)တွေကလည်း ရိုးရိုးနဲ့ကြည့်

အမြောက်ရက်တဲ့အခါ သုံးတဲ့ ဒီဇိုင်း(ပုံ ၂)တွေကလည်း ရုံးရုံးနှုံ့ကြည့် ကောင်းပြီး အတွေ့အကြုံတစ်မျိုးမျိုးရဲ့ ခံစားချက်ကို တင်ပြတဲ့သဘော ပါနေတယ် လို့ မှန်းဆနိုင်ပါတယ်။ ဒီ (အပြောက်အမွမ်း)ပုံတွေက အိုးထဲက လက်ခုခံပြီး အပြင်သားကို လက်ခတ်နဲ့ရိုက်လို့ ထင်နေတာမျိုးလည်း မဟုတ်ဘူး။ လက်နဲ့ အစင်းအကြောင်းပေါ် အောင် ခပ်သွက်သွက်ဆွဲတဲ့ ပုံမျိုးတွေပဲ ဖြစ်တယ်။

အတွေ့ ရများတဲ့ ဒီဇိုင်းကတော့ ဘီးသွား (ပုံ ၂၊ က) ပါပဲ။ ဒါပေမဲ့ အဆင်း အတက် ခြစ်ကြောင်းတစ်ထပ် (ပုံ ၂၊ ခ) နှစ်ထပ် (ပုံ ၂၊ ဂ) လည်း တွေ့ပါတယ်။ တြိဂံထဲမှာ မိုးစက်အစွေ (ပုံ ၂ ဃ) မိုးစက်အဝိုက် (ပုံ ၂၊ င) တွေလည်း ဆွဲတတ် တယ်။ တြိဂံ၊ စတုဂံနဲ့ ဂျိတ်(ပုံ ၂၊ စ) ကိုလည်း ရောဆွဲသေးတယ်။ လှိုင်းတွန့် လိုလည်း သုံးမျိုးလောက်တွေ့ တယ်။ (အချိတ်ခေါ် လေမလား မသိဘူး)။ လှိုင်းအိ (ပုံ ၂၊ ဆ) လှိုင်းကြက်ခွပ် (ပုံ ၂၊ ဧ)နဲ့ လှိုင်းပျက်ပျက် (ပုံ ၂၊ ဈ) ပုံတွေပါပဲ။ ရေပြင်ကျယ်ကျယ် အင်းစောင်းမှာ နေတဲ့လူတွေဆိုတော့ လှိုင်းပုံစံအမျိုးမျိုး ဆွဲ တတ်တယ်လို့ပြောရင် ဖြစ်မလားမသိဘူး။ ထူးခြားတဲ့ ဒီဇိုင်းတစ်ခုကိုလည်း တွေ့ပါတယ်။ ရှမျှော်ခင်းကားမျိုးဖြစ်တယ်လို့ ပြောလို့တောင်ရတယ်။ (ပုံ ၃) ရေလှိုင်းပျက်ပျက်ပေါ် မှာ ပွင့်နေတဲ့ ကြာပဲလို့ ပြောချင်မိတယ်။

(ဆေးရောင်တင်ထားတဲ့ အိုးကွဲ တောင်တွေ့တယ်လို့ ပြောတယ်။ ဒါပေမဲ့ အသေအချာမသိရသေးလို့ ဒီမှာ မဆွေးနွေးဘဲ ချန်ခဲ့ဦးမယ်)။



ပုံ (၃) တောင်သမန်အိုးပေါ်က လှိုင်းစီတဲ့ ကြာဒီဇိုင်း။

မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

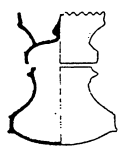
G

အိုးပုံစံလည်းလှတယ်။ ဒီဇိုင်းလည်း အဆင့်မြင့်တယ်။ ဒီတော့ တောင်သမန် ကလူတွေရဲ့ ဓလေ့ဟာလည်း မြင့်တယ်လို့ မှန်းဆနိုင်ပါတယ်။ ဘယ်အချိန် ဘယ် ကာလက ဒီလူတွေ ထွန်းကားခဲ့သလဲလို့ အတိအကျ ပြောနိုင်ဖို့ကတော့ ကာဗွန် (၁၄) ရဲ့ ရက်စွဲအဖြေကို စောင့်ဖို့ပဲရှိတယ်။ ဒါပေမဲ့ သဲလွန်စရနိုင်စရာကတော့ သင်္ချိုင်းမှာတွေ့တဲ့ ဒီအိုးတချို့ထဲမှာ သံဓားသွားလိုဟာမျိုးလည်း ပါနေပြီလို့ သိရ တယ်။ ပိဿနိုးဟာ သင်္ချိုင်းအိုးမှာလည်း ဒီလိုပဲသံတိုသံစတွေ့တယ်။ ပိဿနိုးကို ခရစ်နှစ် ၁ မှ ၅ ရာစုလို့ ယူဆလျှင် တောင်သမန်က ဒါထက် နည်းနည်းစောမယ်။ ၁ ရာစု ဘီစီ (ခရစ်မတိုင်မီ) လို့ မှန်းရမယ်ထင်ပါတယ်။

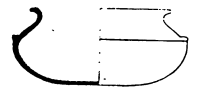
\* \* \*

#### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၂)

ပိဿနိုး တူးဖော်ရေးကြောင့် အရင်အနှစ် ၂၀၀၀ က ၁၅၀၀ အတွင်း ထွန်း ကားခဲ့တဲ့လေ့ကို လေ့လာခွင့်ရပါတယ်။ တွေ့ရတဲ့ အိုးတွေကတော့ အမျိုးအစား အနေနဲ့ ငါးမျိုးတွေ့ပါတယ်။ (၁) သင်္ချိုင်းအိုး၊ (၂) သိုလှောင်အိုး၊ (၃) ချက်အိုး ပြုတ်အိုး၊ (၄) စားခွက်၊ (၅) သောက်ခွက်တွေပါပဲ။ ဒီအထဲမှာ သင်္ချိုင်းအိုးက ပုံစံ အထူးထူးအထွေထွေ တော်တော်များတယ်။ (က) တချို့က ဘုန်းကြီးသပိတ် ပုံ၊ (ခ) တချို့က ဝမ်းပူပူနဲ့ အိုးပုံစံရိုးရိုးမှာ သပိတ်ဖုံးနဲ့တူတဲ့ စလောင်းပါတယ်။ (ဂ) အများစုကတော့ ဝါးကျည်တောက်ပုံမှာ ခွေအရစ်တွေ များများထည့်ထား တယ်။ (ဃ) သင်ရတ်ဆုံလို မှောက်ထားတာမျိုးလည်း ရှိပါတယ်။ (င) ဘူးခါး



ပုံ (၄) ပုံဆန်းလှတဲ့ ပိဿနိုးသင်္ချိုင်းအိုး။



ပုံ (၅) နှတ်စမ်းနှစ်ရစ်ပါတဲ့ ပိဿနိုးရက်ပြုတ်အိုး။

ပုံလည်း ရှိသေးတယ်။ (စ) ခုခေတ်သုံး အိုးတွေထဲက ဘယ်ပုံစံနဲ့ မှမတူတဲ့ ပုံဆန်း ဆန်း (ပုံ ၄) လည်း ရှိတယ်။

သိုလှောင်အိုးဆိုတာကတော့ ခုခေတ် စဉ့်အိုးနဲ့ ပုံစံတူမယ်။ ဒါပေမဲ့ စဉ့်သုတ် ထားတာတော့ မဟုတ်ပါဘူး။ ပိဿနိုးတူးဖော်ပုံ အစီရင်ခံစာတွေထဲမှာ စဉ့်သုတ် အိုးခွက်တွေ့တယ်လို့ မပါဘူး။ ချက်အိုးပြုတ်အိုးတွေထဲမှာ နှုတ်ခမ်းနှစ်ရစ်နဲ့ အိုး (ပုံ ၅) ကို ထူးထူးခြားခြား တွေ့ ရပါတယ်။ အိုးရဲ့အလယ်ပိုင်း ဝမ်းပူပူကနေပြီး လည်ပင်းဘက် စသိမ်းတဲ့နေရာမှာ နှုတ်ခမ်းတစ်ခု ထည့်ထားတယ်။ ဒီတော့ ခွင်ပေါ်မှာ တင်ထားတဲ့အခါ အောက်ကမီးညွှန့်က အိုးအဝက နှုတ်ခမ်းထိအောင် တက်မဟပ်တော့ဘူး။ ဒါကြောင့် ခွင်ပေါ် ကအိုးကို ဆွဲချတဲ့အခါ လက်နှီးလက်ခု



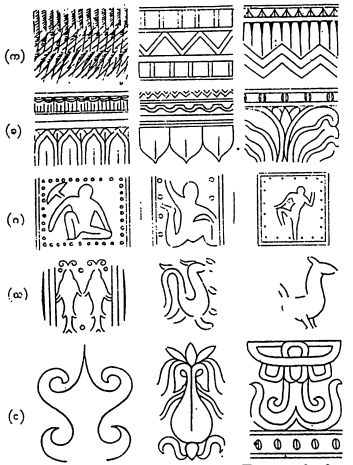
ပုံ (၆) ပိဿနိုးသောက်ရေခွက်။

မကိုင်ရတော့ဘူးပေါ့။ ဒီလောက်ကောင်းတဲ့ မွမ်းမံဖြည့်စွက်ချက်ကို နောက်ပိုင်း လူတွေ ဆက်မသုံးကြတာ အံ့သြဖို့ကောင်းလှတယ်။

စားခွက်မှာ ပုံဆန်း မတွေ့ပါဘူး။ ဇောက်နက်၊ ဇောက်တိမ်ကွဲတယ်။ ဗျက် ကျယ်တာမျိုးလည်း ရှိတယ်။ တကယ်ကတော့ သစ်စေးသားရိုးကိုင် သစ်သား ဒေါင်းလန်းကို ရှေးရှေးကပဲ သုံးလာခဲ့မယ်ဆိုရင် စားခွက်ကို မြေနဲ့လုပ်တော့မယ် မထင်ဘူး။ အဲဒီတုန်းက မြေနဲ့လုပ်တဲ့ အင်တုံဟာ သိပ်လေးလံမယ်ထင်တယ်။

ပိုကောင်းတာရှိနေတော့ မြေခွက်ကို ကောင်းသထက်ကောင်းအောင် မမွမ်းမံနိုင် တော့ဘူးလို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။ နိုင်ငံခြားက ကြွေခွက်ဝယ်ရပြန်တော့ သစ်သားဒေါင်း လန်းကို ပစ်လိုက်ကြပြန်တယ်ပေါ့။ ဒီလိုနဲ့ပဲ တချို့ တိုင်းရင်းသားပစ္စည်းလုပ်ငန်း တချို့ဟာ ဆက်ပြီး ကြီးထွားရှင်သန်ခွင့်မရတော့ဘူး။ ရေသောက်ခွက်ပုံစံကလည်း နွာဆင်းကလေးပါတဲ့ ရိုးရိုးခွက်မျိုးပါပဲ။ ပုံ (၆)

ကြမ်းမှာ တည်လို့ကောင်းတဲ့ ဖင်ပြားအိုးလည်း တွေ့ရဖူးပါတယ်။



ပုံ (၅) ပိဿနိုးအိုးဖေါ်က ဒီဇိုင်း (က။ အပြောက်အမွမ်း၊ မေကြာ၊ ဂ။ လူ၊ ဃ။ တိရစ္ဆာန်၊ င။ ယုံကြည်မှုသင်္ကေတ။ သိရီဝစ္ဆု ကလသာ၊ တိတ္ထိမှစထိုတာတွေများဖြစ်မလားမသိ)။

သောက်ရေကို ဘူးခါးထဲထည့်ပြီး ဒီအတိုင်း မော့သောက်ပုံမျိုးကို တချို့ဒေသမှာ ယနေ့အထိ သောက်တုန်းမို့ ရှေးအခါကလည်း ဘူးခါးကိုပဲ တစ်ခါတည်း မော့ သောက်ရတဲ့ ရေတကောင်းသဘောမျိုး သုံးမယ်ဆိုရင် ရေသောက်ခွက်ရယ်လို့ သပ်သပ်မလိုတော့ဘူးပေါ့။ ဒါကြောင့်လည်း ရေသောက်ခွက် များများစားစား ဘူးဖော်မရတာလို့ ထင်မိပါတယ်။

ပိဿနိုးအိုးပေါ်က ဒီဇိုင်းကို လေးစား ခွဲလို့ရပါတယ်။ အပြောက်အမွမ်း (ပုံ၊ ၇ က)၊ ကြာ (ပုံ၊ ၇၊ ခ)၊ လူ (ပုံ ၇၊ ဂ)၊ တိရစ္ဆာန် (ပုံ ၇၊ ဃ) နဲ့ ယုံကြည်မှု သင်္ကေတ (ပုံ၊ ၇ င) တွေပါပဲ။ အပြောက်အမွမ်းဆိုတာကတော့ မျဉ်းကြောင်းကိုပဲ ထောင်လို့တစ်မျိုး၊ လှဲလို့တစ်မျိုး၊ စောင်းလို့တစ်မျိုး၊ လှိုင်းတွန့်၊ တြိဂံ၊ စတုဂံ၊ မှန်ကူကွက်ဆိုတာတွေပါပဲ။ သိပ်တော့ ဆန်းလှတယ်လို့ မဆိုနိုင်ပါဘူး။ မျဉ်းဖြောင့် ကိုသာ သုံးတယ်။ မျဉ်းကောက်ကို စက်ဝန်း၊ ဆင်စွယ်ဝန်း၊ ဘူး၊ ဘဲဉ၊ ငွေလိမ်၊ ခရုပတ်ဆိုတာမျိုးတွေ မရှိပါလားလို့ သတိထားမိတယ်။ ကြာတံဆိပ်ဆိုတာမှာ လည်း ရိုးတံ အရွက်အပွင့်ဆိုတာမျိုး မဟုတ်ဘဲ ကြာပွင့်ဖတ်ကို သာမညယူပြီး ဆန်းကြယ်အောင် ထွင်ပြင်ယူတဲ့ ပုံမျိုးတွေဖြစ်တယ်။ လူပုံကတော့ နည်းနည်း စဉ်းစားစရာ ပါတယ်။ ထီးမိုးထားတဲ့ အောက်မှာ ဒူးတစ်ဖက်ထောင်တစ်ဖက်လဲ့ (လိလာသန)ထိုင်တဲ့ ပုဂ္ဂိုလ်ဟာ နောက်ပိုင်းမှာတော့ ဘုရားလောင်းမင်းကို ရည်ညွှန်းတတ်တယ်။ ပိဿနိုးကောင်းစားစဉ်အခါကတော့ ဘာကို ညွှန်းမယ်မသိ ဘူး။ ကျန်နှစ်ဦးကတော့ သွက်လက်နွဲ့ပျောင်းတဲ့ ကချေသည်တွေလားလို့ ထင်ရ

တိရစ္ဆာန်ဆိုတာတွေက ငါးနှစ်ကောင်ရယ်၊ ဟင်္သာလို အကောင်ရယ်၊ မြင်းလို အကောင်ရယ် တွေ့ရတယ်လို့ ထင်တယ်။ ငါးဆိုတာ ဥချတဲ့အခါ အသိန်းအသန်း ချတာမို့ တိုးပွားခြင်းမင်္ဂလာ အတိတ်ယူတယ်လို့ ဆိုရလေမလား။ ဟင်္သာလို မြင်းလိုအကောင်က လျင်မြန်တဲ့ အတိတ်ဖြစ်မလား မှန်းရပါတယ်။

ယုံကြည်မှုဆိုတာကလည်း အမှန်ပါပဲ။ ပိဿနိုးမှာ တူးဖော်ကြည့်တဲ့အခါ နတ်ရပ်၊ ဘုရားရပ် ဘာမှမတွေ့တော့တာ ကိုးကွယ်တယ်လို့ ဘယ်သူမှ မပြော တတ်အောင် ဖြစ်နေတယ်။ အဲဒီတော့ ကျက်သရေအတိတ်ဆောင်တဲ့ သိရိဝစ္ထ၊ ပြည့်စုံခြင်းအတိတ်ဆောင်တဲ့ ကလသာအိုး၊ ရန်မျိုးလုံကိတ္တိမုခဆိုတာတွေ ဖြစ်ချင် ဖြစ်မယ်။ အတွေးနယ်ကျွံတာလည်း ဖြစ်သွားနိုင်တယ်။ စောစောကပြောသလို စက်ဝန်းမျဉ်းကောက်မရှိဘူးဆိုတာ မမှန်ဘဲ အခုပြောတာတွေပဲ စက်ဝန်းမျဉ်း ကောက်နဲ့ဆွဲတဲ့ ဒီဇိုင်းတွေလည်း ဖြစ်နိုင်ပါတယ်။

တောင်သမန်ဒီဖိုင်းနဲ့ မတူတာက ဟိုမှာ ခြစ်ကြောင်းကို အလွတ်ရေးဆွဲ ပေမဲ့ ဒီမှာ လက်ရိုက်နဲ့ရိုက်ပြီး အပြောက်ဖော်တာရယ်၊ တလိမ့်တုံးနဲ့လှိမ့်ပြီး အရုပ် ဖော်တာရယ်တို့ တိုးတက်နေတာ တွေ့ရပါတယ်။

ပိဿနိုးမှာ မီးဖုတ်ထားတဲ့ မြေပုတီးစေ့လို အလုံးတွေ အများကြီးပဲ တွေ့သေး တယ်။ တချို့ကတော့ လည်ဆွဲ ပုတီးစေ့အနေနဲ့ အမှန်တကယ်သုံးခဲ့တာ ဖြစ်နိုင်ပါ တယ်။ တချို့ကတော့ ရက်ကန်းစင်မှာ ချည်မျှင်ကို အောက်ကဆွဲချထားတဲ့ အလေး တုံးကလေးတွေ ဖြစ်နိုင်တယ်။ ချည်ကျစ်တဲ့ ရစ်တန်သီးလည်း ဖြစ်နိုင်ပါတယ်။

အဝိုင်းကြီးကြီး ပြားပြားကတော့ ကလေးကစားစရာ ရုပ်ခိုးဖြစ်မယ်ပေါ့ ။ ကလေးကစားစရာ နွားလို့ ထင်ရတာတစ်ရုပ်၊ ဖားလို့ထင်ရတာတစ်ရုပ်လည်း တွေ့သေးတယ်။ ခရုလို လိမ်တက်နေတဲ့ မီးဖုတ်ရွှံ့တုံး ထိပ်ချွန်းကလေးတွေလည်း တွေ့တယ်။ ဘာသုံးမယ်လို့ နည်းနည်းမှ မခန့်မှန်းတတ်ဘူး။ ပြီးတော့ ကိန္နရီလို့ ထင်ရတဲ့ ရွံ့ရုပ်တစ်ရုပ်လည်း တွေ့သေးတယ်။ ကိုးကွယ်တဲ့ အမိနတ်သမီးရုပ် ဖြစ်ချင်ဖြစ်မယ်။

မြေဆေးတံတစ်ခုလည်း တွေ့တယ်။ နောက်ပိုင်းသုံး ပစ္စည်းဖြစ်မယ်ထင်ရ တယ်။ ရွှံ့ပြားပေါ်မှ တံဆိပ်ခတ်ထားတဲ့ အတုံးကလေးတွေ့ပါသေးတယ်။ ပုတီးစေ့ ကလွဲလို့ ကျန်တာတွေက တစ်မျိုးတစ်ခုဆိုသလို တွေ့ရလို့ အနက်မဖော်သာဘူး။ တလိမ့်တုံးနဲ့ ပန်းဖော်တယ်ဆိုတာကို နည်းနည်း ချဲ့ထွင်စဉ်းစားတဲ့အခါ ပိဿနိုးနဲ့ အနောက်တိုင်းရောင်းဝယ်မှု ဆက်ဆံဖူးမယ်လို့ ထင်မိပါတယ်။ တလိမ့်



တုံးနဲ့ အိုးမှာ ပန်းဖော်တဲ့ပညာဟာ ရောမတိုင်းသားတွေ ခရစ်နှစ်ဦးကစပြီး တီထွင် ခဲ့တဲ့ ပညာဖြစ်တယ်။ ကုလားပြည် မဒရပ်အထက် အရိကမေဒုမှာ ရောမဒင်္ဂါးလည်း တူးလို့တွေ့တယ်။ ရောမတလိမ့်တုံး ပန်းဖော်အိုးလည်း တွေ့တယ်။ ဒါကြောင့် အိန္ဒိယအရှေ့ကမ်းခြေကို ရောမကုန်သည်တွေ ခရစ်နှစ်အစက ရောက်တယ်လို့ ပြောရမယ်။

ဒီ ရောမသားတွေ ပိဿနိုးကိုရော အဝင်မရှိနိုင်ဘူးလား၊ မရှိဖို့များတယ်။ ဒါပေမဲ့ သူတို့ဆီက ပညာယူပြီး တောင်ပိုင်းအိန္ဒိယသားကတော့ ပိဿနိုးကို ခရစ်နှစ်ဦးမှာ ရောက်တယ်လို့ဆိုရင် ဖြစ်နိုင်စရာရှိတယ်။ ပိဿနိုးအိုးထိန်းသည် ဟာ ဒီ ပန်းဖော်နည်းကို သူ့ဘာသာ ရှာဖွေတွေ့ရှိတယ်လို့ စဉ်းစားလည်း ဖြစ်တာ ပါပဲ။ သူများသင်လို့ပဲတတ်တတ်၊ ကိုယ့်ဘာသာ ထိုးထွင်းလို့ပဲတတ်တတ် ပိဿနိုးအိုးထိန်းကိုတော့ ဒီပညာအတွက် ချီးမွမ်းနိုင်ပါတယ်။

ဟန်လင်းအိုးကို လေ့လာကြဦးစို့။ ဟန်လင်းမှာ ပြောင်ချော ကျောက်လက် နက်တွေ တွေ့တယ်ဆိုပြီး ဒီနေရာဟာ သိပ်ရှေးကျတယ်လို့ ယူချင်ယူတော့။ သိပ် မသေချာဘူး။ ခရစ်နှစ် ၄–၉ ရာစုအတွင်းက ထွန်းကားခဲ့တဲ့ မြို့လို့ယူရင် ပိုမှန် တယ်။ ရှေးဟောင်းသုတေသနကတူးတော့ အိုးကွဲ ၁၅၀၀၀ တွေ့တယ်။ စဉ့်အိုးကွဲ တစ်ခုတစ်လေမှ မပါဘူး။ စဉ့်အိုးမရှိသေးလို့ပေါ့။

တွေ့ ရတဲ့ အိုးပုံစံကတော့ ပိဿနိုးမှာ လိုပဲ အထူးအထွေ ဆန်းပြားတာတွေ ရှိတယ်။ အုပ်စုခွဲလိုက်ရင် (က) သင်္ချိုင်းအိုး၊ (ခ) သိုလှောင်အိုး၊ (ဂ) ချက်ပြုတ် အိုး၊ (ဃ) ရေသောက်ခွက်နဲ့ (င) ဆီမီးခွက်တွေပါပဲ။ လူချမ်းသာက သေသူရဲ့ အရိုးပြာကို အင်မတန် လှတဲ့အိုးနဲ့ ထည့်မယ်။ လူဆင်းရဲကတော့ အိုးဖြစ်ပြီးရော သုံးရမှာပါပဲ။ အင်မတန် ဆန်းတယ်လို့ ထင်ရတဲ့ အိုးဖုံး (ပုံ ၈)တစ်ခု တွေ့ရပါတယ်။ ခုခေတ် စေတီပုံ အတိုင်းပဲ။

စွယ်စုံကျမ်း (တတိယတွဲ၊ စာမျက်နှာ ၄၂၇)မှာ ဒီပုံမျိုးဟာ အေဒီ ၁၁ ရာစု နှစ်နှောင်းရောက်မှ ပေါ် တယ်လို့ ရေးထားတယ်။ အေဒီ ၄ ရာစုနှစ်လောက်ကပဲ ရှိနေပြီလို့ ပြင်ရမယ်ထင်တပ်။ အိန္ဒိယစန်ချီက ၂ ရာစုနှစ် ဘီစီလက်ရာ ထူပါရုံ စေတီကြီးပုံမျိုးကို အေဒီ ၁၇ ရာစုနှစ် တစ်ဝက်ရောက်တော့ ပြန်သုံးတဲ့အနေနဲ့ စစ်ကိုင်းကောင်းမှုတော်ကို တည်ဆောက်ပုံမျိုးလို့ အခုပြောတဲ့ပုံဟာ ၄ ရာစုကပဲ ရှိခဲ့ပြီး ၁၁ ရာစုကျတော့ ပြန်သုံးပြန်တယ်ပြောရင် ပိုမှန်မယ်ထင်မိတယ်။ မြန်မာ နိုင်ငံကို ဗုဒ္ဓသာသနာရောက်ကတည်းက ဒီပုံမျိုးရှိခဲ့တယ်လို့ ဆိုကြပါစို့။

ပြည်မြို့ အရှေ့တောင် လေးမိုင်ကွာက မော်ဇာ တူးဖော်ရေးကတွေ့တဲ့ အိုး

တွေအကြောင်း ပြောကြရအောင်။ အခုမော်ဇာဟာ ရှေးရှေးက သရေခေတ္တရာပါပဲ။ အေဒီ ၃–၁၀ ရာစုနှစ်တွေအတွင်းက စည်ကား ကြီးကျယ်ခဲ့တဲ့ မြို့ဖြစ်တယ်။ အိုးပုံစံ များပါရဲ့။ ဒါပေမဲ့ ပိဿနိုး၊ ဟန်လင်းကို သာတယ်လို့ မပြောနိုင်ဘူး။ သင်္ချိုင်းအိုးမှာတော့ မြေအိုးအပြင် ကျောက်အိုး၊ ကြေးအိုးရယ်လို့ တိုးလာတယ်။ မင်းနဲ့ မင်းဆွေစိုးမျိုးက သေသု့အရိုးပြာကို ကျောက်အိုးကြီးတွေက ကမ္ပည်းတပ် ပြီး ထည့်ထားတယ်။ လူချမ်းသာက ကြေးအိုး သုံးမယ်ထင်တယ်။ သာမည သူသူငါငါက မြေအိုးပေါ့။ အိုးမှာ ကမ္ပည်းပါလို့ စာရေးစာဖတ်ပညာ ပေါ်ထွန်းနေ ပြီလို့လည်း ဆိုရမယ်။ စဉ့်အိုးကွဲတော့ မတွေ့ရသေးဘူး။

အဲဒါကြောင့် မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ခေတ်ဦးအတွက် ကောက်ချက်ချနိုင်တာက အေဒီ ၄ ရာစုနှစ် ပိဿနိုးမှာ အိုးလုပ်တဲ့ပညာဟာ အင်မတန်မြင့်တဲ့ အဆင့်အထိ တက်လာတယ်။ သရေခေတ္တရာပျက်တဲ့ အေဒီ ၁၀ ရာစုနှစ်အထိ နောက်ထပ် မတိုးတက်တော့ဘူးလို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။

\* \* \*

#### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၃)

သရေခေတ္တရာပျက်ပြီးနောက် နိုင်ငံရေးဩဇာ တစ်စခန်းထတဲ့ နေရာက ပုဂံ ပါပဲ။ အဲဒီမှာ အေဒီ ၁၁ ရာစုနှစ်ရောက်တော့ စဉ့်သုတ်ပညာထွန်းကားလို့ အိုး အတတ်မှာ ရှေ့တစ်ဆင့်တိုးတက်လာပြီလို့ ရဲရဲပြောနိုင်ပါတယ်။ စဉ့်ပညာက ဒါ့ ထက်စောမယ် မထင်ပါဘူး။ ပုဂံတောင်ဘက် လေးမိုင်ကွာတဲ့ သရိရွာမှာ အရှေ့ ဘက်လိပ် အနောက်ဘက်လိပ်ဆိုတဲ့ စေတီနှစ်ဆူ ရှိတယ်။ ငါးရာငါးဆယ် ဇာတ် တော်ကို စဉ့်ပြားမှာ ဇာတ်ကွက်ပုံ ရုပ်ကြွထုပြီး ဘုရားပစ္စယံပတ်ပတ်လည် ကပ် ထားတယ်။ မြေဖုတ်ရွှံ့ပြားပဲ ရှိသေးတယ်။ ဆိုလိုတာက ၁၁ ရာစုဦးမှာတောင် စဉ့်ပညာ မစသေးဘူး။

၁၁ ရာစုလယ်ဖြစ်တဲ့ ငကျွဲနတောင်းဘုရားကျတော့ တစ်ဆူလုံး စဉ့်အုတ်နဲ့ တည်ထားတယ်။ ဒါလောက် ရှားလှတယ်။ အများကြီး သုံးလိုက်မဟေ့လို့ ဘုရား တကာက ဂုဏ်ယူတာနဲ့ တူတယ်။ ပုဂံတောင်ဘက် ၂ မိုင်ကွာ မြင်းကပါမှာ စဉ့်ဖိုဟောင်းနေရာတွေ တွေ့ထားပြီ။ ၁၂ ရာစုဦးရောက်တော့ စေတီပတ်လည် အစိမ်းရောင်စဉ့်ကွက်တွေ ဝေနေအောင် ကပ်ထားတာကို တွေ့ကြရပါတယ်။ ဒီ စဉ့်သုတ်ပညာကို တရုတ်ကနည်းကို ရှမ်းလက်ထဲကမှ ဗမာကရတယ်လို့ တချို့ ပညာရှင်တွေက ယူဆပါတယ်။

ရှေးဟောင်းသုတေသနဌာနက ပုဂံမှာ သမိုင်းဝင်အဆောက်အဦကို ကြာရှည် ခံအောင် ထိန်းသိမ်းထားတာပဲ မူလလုပ်ထားတယ်။ ဒီတော့ တူးလို့ဖော်လို့ အိုး တွေ့ရတယ်လို့ ဘယ်ရှိမလဲ။ ဒါတောင် ဘုရားတွေ ဘာသာပြုကျပြီး ဋ္ဌာပနာတိုက် ပေါ် လာတာလည်းရှိတယ်။ ဋ္ဌာပနာတိုက်ထဲက အများဆုံးထွက်လာတဲ့ အိုးက တော့ ဟိန္ဒူတွေရဲ့ လောဟာအိုး (ပုံ ၉) ပါပဲ။

ဒီအိုးပုံစံမျိုးကို ငါးရာငါးဆယ် ဇာတ်ကွက်ထဲမှာ အလှူရေစက်ချတဲ့ အခန်း



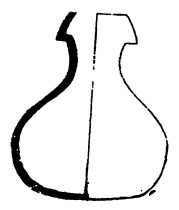
ပုံ (၉) ။ဒီလောဟာအိုးပုံမျိုးစတွဲ့တဲ့ အရပ်ကို ပုဂံဩဇာ ပျံနှံ့ရာအရပ်ပဲလို့ ယူမယ်ဆိုရင်ဖြစ်တယ်။

ဖော်ပြတိုင်း ဒီကရား လက်က ကိုင်ထားတာ တွေ့မယ်။ ပုဂံမင်းနန်သူက နန္ဒမညာ နံရံဆေးရေး၊ ပုဂံနဲ့ တစ်ခေတ်ထဲလို့ ယူဆရတဲ့ စလေ ရှင်ပင်စာကြို့ ဘုရားဝိုင်း ထဲက စေတီပျက် နံရံဆေးရေးတွေမှာရှာရင် ဒီကရားလက်စွဲပြီး ရေစက်သွန်းနေပုံ အရုပ်တွေ တွေ့မယ်။ ပိဿနိုးနဲ့ တကောင်းမှာ ဒီကရားမျိုး တူးလို့တွေ့တယ်။ ဆက်စပ်တွေ့ရှိတဲ့ တခြားပစ္စည်းတွေကို စွဲပြီး ပုဂံခေတ်ပြိုင်က အိုးတွေပဲလို့ ယူဆချင် ကြတယ်။ ဒီလောဟာနဲ့ ရေစက်သွန်းတဲ့အလေ့က ကုလားပြည်က ဓလေ့ဖြစ်လို့ ပုဂံခေတ်မတိုင်မီကဘဲ မြန်မာ့မြေပေါ်ရောက်တယ်ဆိုရင်လည်း ရမယ်ထင်မိပါတယ်။

ပုဂံမှာ နေ့စဉ် ရေသယ်ရေခပ်တဲ့အိုးကို ပြပါဆိုရင်လည်း ဇာတ်ကွက်စဉ့်ကွင်း မှာပဲ ရှာကြည့်ပါ။ ပီဠိယက္စမြားချက်နဲ့ သောင်ပြင်မှာ သုဝဏ္ဏသာမလဲနေတော့ သူ့ဘေးက ရေအိုးကလေးဟာ ဖင်လုံး၊ လည်ရှည်၊ အဝကျဉ်း၊ နှတ်ခမ်းထူအိုးပါပဲ။ (ပုံ ၁၀)။ ခုခေတ် လည်ပင်းမရှိသလောက် လည်တိုတဲ့အိုးရဲ့ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ် တယ်။

တကောင်းမှာ (အထင်တကြီးနဲ့ သိပ်ဟောင်း တဲ့ပစ္စည်းများ တွေ့မလားလို့ တူးကြတယ်။ တကယ်တွေ့တော့) ဘာပစ္စည်းမှ အေဒီ ၁၂ ရာစုထက် မစောဘူး။ မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

၁၉

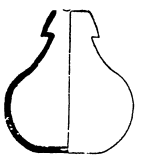


ပုံ (၁၀) ပုဂံစေတ်က ရေသယ်တဲ့အိုး။

ဒီတော့ တကောင်းမှာ တွေ့တဲ့အိုးတွေဟာ ပုဂံနဲ့ ခေတ်ပြိုင်ဖြစ်တယ်။ ပုဂံခေတ်အိုးပဲ ဆိုကြပါစို့။ အိုးပုံတွေကြည့်ပြီး ချက်ချင်း သတိထားမိတာက သင်္ချိုင်းအိုးမပါဘူး။ သေသူကို မီးသင်္ဂြိုဟ်ပြီး အရိုးပြာကို အိုးနဲ့ကောက်တဲ့ အလေ့မရှိဘူးပေါ့။ နောက် တစ်ခု သတိထားမိတာက ပုဂံဘုရားတွေမှာ စဥ့်ကွင်းတွေ သိပ်ပေါတယ်။ တကောင်းမှာ စဉ့်အိုးကွဲ တစ်စမှ မတွေ့ဘူး။ ဟန်လင်းမှာ တူးတုန်းကလိုပဲ ချော အောင်သွေးထားတဲ့ ကျောက်လက်နက်တွေ့တယ်။ ဒါပေမဲ့ တခြားက သယ်လာ တာ ဖြစ်ဖို့များပါတယ်။ လှောင်အိုး၊ ချက်ပြုတ်အိုး၊ သောက်ခွက်၊ ဆိမီးခွက်အပြင် ပေါင်းချောင်၊ ပန်းစိုက်၊ သပိတ်တွေလည်း တွေ့တယ်။ အများဆုံးတွေ့တဲ့ အိုးပုံ ကတော့ အခုအထိ အာလကပ္ပက လုပ်ရောင်းနေတဲ့ ရေအိုး (ပုံ ၁၁) မျိုးပါပဲ။ ဒီပုံစံဟာ အေဒီ ၁၂ ရာစုနှစ်က ယနေ့ထိ မရိုးနိုင်ဘဲ သုံးတုန်းပေါ့။

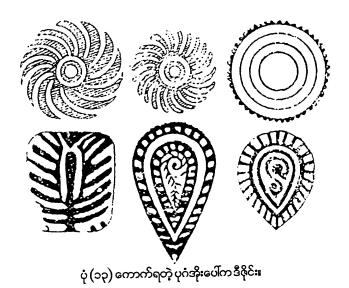
အစောပိုင်းက အိုးပေါ် က ဒီဇိုင်းတွေဟာ ခါးပတ်ပန်းလို အိုးတစ်ခုလုံးပတ် နေတယ်။ အဲဒါကနေပြီး ၁၂ ရာစု တကောင်းအိုးဒီဇိုင်းတွေကျတော့ အဝိုင်း၊ ဘဲဥ၊ လေးထောင့် မှန်ကူကွက်ထဲမှာ တစ်ကွက်ချင်း ပုံဖော်ထားတယ်။ ရှေးရှေးက အကြိုက်မျိုးတော့ မဟုတ်တော့ဘူး။ တစ်မူ ဆန်းတယ်။ အခုအထိလည်း ဒီ ဒီဇိုင်းပုံစံမရိုးသေးဘူး (ပုံ ၁၂)။

ပုဂံဝန်းကျင်က ကောက်ရတဲ့ အိုးကွဲတွေပေါ်က ဒီဖိုင်းကို ကြည့်ပြန်တဲ့အခါ ဒီလိုပဲ အဝိုင်း မှန်ကူဆိုတာတွေထဲမှာ ပုံဖော်ထားတာကို တကောင်းသဘောမျိုး တွေ့ရလို့ အံ့ဩရတယ်။ (ပုံ ၁၃)။

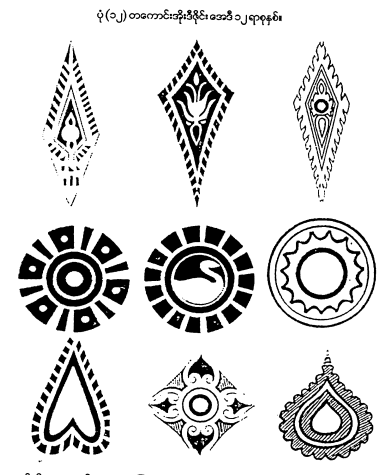


ပုံ (၁၁) အေဒီ ၁၂ ရာစုနှစ်က ကနေ့ထိမရိုးနိုင်တဲ့ အိုးပုံစံ၊

ဒီလိုပဲ တံတားဦးမှာ ကောက်ရတဲ့ အိုးကွဲကို အင်းဝခေတ်ကအိုးလို့ ယူဆရင် ဖြစ်နိုင်စရာရှိပါတယ်။ အေဒီ ၁၄ ရာစုလက်ရာ ဆိုကြပါစို့။ ပုဂံ တကောင်း အမူ အတိုင်း ရိုးရာမပျက် စက်၊ မှန်ကူဆိုတဲ့ အဝိုင်းအကာတွေထဲမှာ ပုံဖော်ထားကြပါ တယ်။ ဒါပေမဲ့ ရေးဆွဲတဲ့ အရုပ်သဘော ပြောင်းလာခဲ့ပြီလို့ သတိထားမိတယ်။ ရေလှိုင်းတွေ စပါးနှံတွေကို တွေ့နေရပါပြီ။ ပုဂံပျက်ပြီး နိုင်ငံပြန်ပြီး ထူထောင်တဲ့



မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ၂၁



အခါ စီးပွားရေးကို မူလထားပြီး ထူထောင်ရတယ်လို့ သရုပ်ဖော်နေတာများလားလို့ တောင် တွေးမိတယ်။ (ပုံ ၁၄)

အဲဒီရှေ့ကို ရှေးဟောင်းသုတေသနတူးဖော်ရေးက တူးမပေးသေးလို့ ပြောစရာ တယ် မကျန်တော့ဘူး။ ဒါပေမဲ့ ရှေးမှတ်တမ်းတွေထဲမှာ အနည်းအပါး တွေ့ရပါ သေးတယ်။ ဥပမာ အင်္ဂလိပ်မှတ်တမ်းတွေထဲမှာ အေဒီ ၁၃၅ဝ လောက်ကစပြီး ပဲခူးအိုး၊ မုတ္တမအိုးဆိုပြီး စဥ့်အိုးတွေအကြောင်း ဖတ်နေရတယ်။ အိုးတွေက ကြီးကြီး လှလှ ခိုင်ခံ့တယ်။ စဥ့်သုတ်ထားလို့ သိုလှောင်အိုးအဖြစ် သုံးတဲ့နေရာမှာ ဟိုအခါ



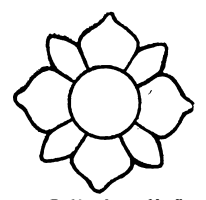
ပုံ (၁၄) ကောက်ရတဲ့ အင်းဝအိုးပေါ်က ဒီဇိုင်း၊

က အကောင်းဆုံးပေါ့။ တွဲတေးကလုပ်ပြီး မုတ္တမမှာ နိုင်ငံခြား ပင်လယ်ကူး သင်္ဘော တွေ ရောင်းတယ်လို့ ထင်တယ်။ အိန္ဒိယသမုဒ္ဒရာထဲ သွားလာနေတဲ့ သင်္ဘောတွေ မှာ ရေလှောင်တယ်။ ဒီသင်္ဘောတွေကပဲ အိန္ဒိယအနှံ့သုံးဖို့ ဝယ်သွားသေးတယ်။ အိန္ဒိယကိုလွန်ပြီး အနောက်ဘက် အာရေဗျအထိ ပေါက်ရောက်တယ်။ လန်ဒန်မှာ ၁၈၅၁ က အင်ပါယာပြပွဲမှာတောင် ဒီအိုးတွေ အကြီးအသေးစုံ ပြထားတာ တွေ့ရ သေးတယ်။

\* \* \*

#### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း (၄)

ရခိုင်ဘက်က ၁၄၃၀ မှာ တည်တဲ့ မြောက်ဦး (မြို့ဟောင်း)ဟာလည်း စဉ့်အိုး သမိုင်းလေ့လာဖို့ အချက်အချာစခန်းတစ်ခုပါပဲ။ မြို့နဲ့ ခေတ်ပြိုင်ဖြစ်တဲ့ ထူပါရာမ ဘုရားဝန်းကျင် အုတ်တံတိုင်းမှာ ရောင်စုံ စဉ့်ပန်းပွင့်ကြီးတွေ ကပ်ထားတယ်။ ဝတ်ဆံက စိမ်းပြာ၊ ပွင့်ဖတ် ကြီးက အဖြူ၊ အငယ်က အဝါရောင်တွေ ဖြစ်ပါ တယ်။ (ပုံ ၁၅)။



ပုံ (၁၅) မြောက်ဦး ထူပါရာမတံတိုင်းပေါ်က ရောင်စုံစဉ့်ပန်းပွင့်ကြီး၊



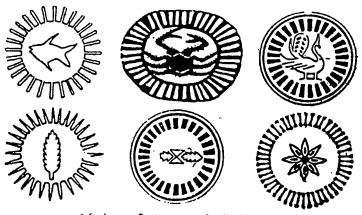
ပုံ (၁၆) မြေက်ဦး ကျောက်ဖြူပြတိုက်တွေမှာတွေခဲ့တဲ့ စဉ့်ကွင်းစဉ့်ခွက်တွေပေါ်က ဒီဇိုင်း၊ အေဒီ ၁၆ ရာစုနှစ်က လက်ရာတွေလို့ ထင်တယ်။

မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

J<sub>9</sub>

ရတနာပုံဘုရားမှာလည်း အေဒီ ၁၆ ရာစုနှစ်က ပန်းဒီဇိုင်းနဲ့ စဉ့်ပြား (ပုံ ၁၆၊ ဃ) ဟာ ရိုးရိုးယဉ်ယဉ် လှပါတယ်။ ရှစ်သောင်းဘုရားက စဉ့်ကွင်း (ပုံ ၁၆၊ က) ကလည်း မြိုင်မြိုင်ဆိုင်ဆိုင် ရှိပါတယ်။ မြောက်ဦး နန်းတော်ရာက အေဒီ ၁၆ ရာစုလက်ရာလို့ ထင်ရတဲ့ စဉ့်ခွက်ကွဲတွေပေါ်က ဒီဇိုင်း (ပုံ ၁၆၊ ခ၊ င၊ စ) တွေက ထူးခြားဆန်းကျယ်တယ်။ အခု မြောက်ဦးပြတိုက်မှာ ရှိပါတယ်။ ကျောက်ဖြူပြတိုက်မှာလည်း စဉ့်ခွက်ကြီးတစ်ခု ရှိတယ်။ အေဒီ ၁၆ ရာစုနှစ်က ပရိန် စဉ့်ဖိုကထွက်တာလို့ ပြောကြတယ်။ ဒီဇိုင်းကတော့ ပွင့်ဖတ်သုံးခုနဲ့ စက်ဝန်း ပါပဲ (ပုံ ၁၆၊ ဂ)။ ဒီပုံတွေအားလုံးဟာ အစိမ်းနုလေးပေါ်မှာ အဖြူအမည်း ပန်းဖော်ထားလို့ သိပ် ချစ်စရာကောင်းတယ်။

အေဒီ ၁၆ ရာစုနှစ်က လက်ရာတွေလို့ထင်တယ်။ မြောက်ဦး ပြတိုက်မှာပဲ အဖုံးတစ်ဆက်တည်း တစ်သားတည်း ထည့်ပေးလိုက်တဲ့ မြေဆီမီးခွက်နှစ်မျိုး လည်း တွေ့ခဲ့တယ်။ ရေစစ်တစ်ပါတည်းပါတဲ့ ရေတကောင်းလည်းရှိတယ်။ ရခိုင် အိုးသမိုင်း သပ်သပ်ရှာဖွေပြီး ရေးရင်တောင် ရမယ်ထင်တယ်။ (ရှမ်းအိုး သမိုင်း လည်း ရနိုင်စရာရှိတယ်)။



ပုံ (၁၇) ကောက်ရတဲ့ အမရပူရ အိုးပေါ်ကဒီဇိုင်း၊

အေဒီ ၁၇ ရာစုဝက်ရောက်တော့ စစ်ကိုင်း ကောင်းမှုတော်ကိုပတ်ပြီး အာရုံ ခံတန်ဆောင်းမှာ စဉ့်ဖြူသုတ် အုတ်ကြွပ်မိုးတယ်။ စစ်ကိုင်းဟာ ဒီစဉ့်အုပ်ကြွပ်လုပ် တဲ့ စခန်းဖြစ်မယ် ထင်မိတယ်။ စဉ့်အစိမ်းသုတ်တဲ့ အုတ်ကြွပ်လည်း ကောင်းမှု တော်မှာပဲ တွေ့ရတယ်။ စဉ့်မသုတ်တဲ့ အုတ်ကြွပ်လည်း ရှိပါသေးတယ်။

အေဒီ ၁၈ ရာစုဝက်ရောက်တော့ မွန် စစ်သုံ့ပန်းတွေ ရွှေဘိုအရှေ့ ကျောက် မြောင်းမှာ လာနေကြပြီး အပေါ် မှာပြောခဲ့တဲ့ မုတ္တမအိုးကြီးတွေမျိုး လုပ်ကြတယ်။ လုပ်ငန်း အောင်မြင်စေချင်လို့ ရှင်ဘုရင်က ဆယ်နှစ်မှုမင်းတိုင်း လွှတ်တယ်။ အဲဒီ တော့ တကယ်ပဲ ကြီးပွားလာတာပါပဲ။ ဧရာဝတီမြစ်ရိုးတစ်လျှောက် ကျောက် မြောင်းအိုးကြီးတွေပဲ သုံးကြတယ်။ အိုးလုပ်တဲ့ ဆရာမပြောနဲ့ ငယ်သားတောင် တစ်နေ့ ငွေ ၁၀ ကျော်စီလို့ အင်မတန် ကျေနပ်စရာကောင်းတယ်။

အမရပူရမှာ ကောက်ရတဲ့ အိုးကွဲတွေကတော့ အေဒီ ၁၉ ရာစု နှစ်ဦးကာလက အိုးတွေပါပဲ။ ပုဂံရိုးရာအတိုင်း ဒီဇိုင်းတွေ (ပုံ ၁၇) က အဝိုင်းနဲ့ ဘဲဥပုံထဲမှာ တွေ့ရတယ်။ ဒါပေမဲ့ အိုးထိန်းက ပန်းရိုက်တဲ့အခါ ရိုက်ချင်သလိုရိုက်လို့ မထင့် တထင်ရော၊ အရောအထပ်ပါ စုံလို့ပဲ။ မညီမညာ ထင်တာလည်း ရှိတယ်။ တစ် ကွက်ချင်းကြည့်ရင်တော့ အင်မတန် လှပါတယ်။ ငါး၊ ဂဏန်းလက်မ၊ ဒေါင်း၊ စပါးနှံ၊ ပန်းပွင့် စုံပါတယ်။

အချုပ်ကို ပြောကြရရင် ဒီအိုးသမိုင်းဟာ လူမှုတိုးတက်ရေး ကားချပ်ကြီးထဲ မှာ လက်မှုလုပ်ငန်းတစ်ခုဟာ ဘယ်လို အောင်မြင်ပြန့်ပွားခဲ့တယ်ဆိုတာ သိဖို့ လေ့လာတာပဲဖြစ်တယ်။ ဝါးကျည်တောက်နဲ့ ဗူးကို အိုးမပေါ်ခင်က သုံးမယ်။ အရင် အနှစ် ၁၅၀၀၀ က အိုးပေါ် တယ်။ အရင် အနှစ် ၉၀၀၀ ကျတော့ လက်ရာ ကောင်းတွေ ပေါ် လာပြီ။ စဉ့်ပညာကိုတော့ အေဒီ ၁၁ ရာစုနှစ်ကျမှ တတ်တယ်။ ၁၄ ရာစုနှစ်မှာ မုတ္တမအိုးဟာ ပင်လယ်ရပ်ခြားမှာတောင် ကျော်ကြားတယ်။ အာရေဗျ အထိ ရောင်းရတယ်။ ဒီနောက်တော့ ပညာရပ်အနေနဲ့ ဆက်ပြီး မတိုးတက်တော့ ဘူး။ ဒန်အိုး၊ ပလပ်စတစ်ခွက်တွေက မြေအိုးကို ဖယ်ထုတ်နေကြလို့ နောက်ဆို လုံးဝ ပျောက်သွားမလားလို့တောင် စိုးရိမ်ရတယ်။ ဒါပေမဲ့ သောက်ရေအိုးတော့ မြေအိုးမှ ကြိုက်တယ်ဆိုတဲ့လူတွေ အများကြီး ရှိပါသေးတယ်။ သောက်ရေအိုး ဒီဖိုင်းကလည်း အရင် အနှစ် ၁၅၀၀၀ ကနေပြီး ခုအထိ မရိုးတဲ့ ဒီဖိုင်းပါပဲ။

မြေနဲ့ လုပ်ပြီး မီးဖုတ်ထားတဲ့ ဇာတ်တော်ရပ်ကြွတွေ၊ စဉ့်ကွင်းရုပ်ကြွတွေ၊ မြေပုံဘုရားတွေ၊ မြေဆေးတံတွေအကြောင်း နောက်ဆက်တွဲအနေနဲ့ ရေးပါဦးမယ်။

#### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ပြည့်စွက်စာတမ်း (၁)

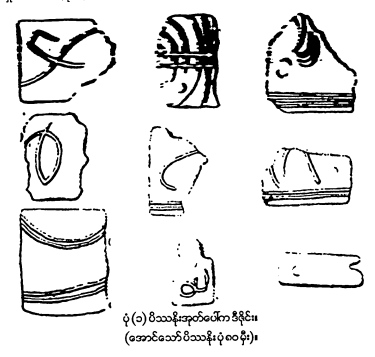
ကန်သာစိမ်းလဲ့နှစ်လည်ပွဲမှာ အိုးသမိုင်းစာတမ်းကို ဖတ်ပြီးတဲ့အခါ သဘာ ပတိဦးဝန်က ရွံ့နဲ့လုပ်တဲ့ တခြားပစ္စည်းတွေ အကြောင်းလည်း ထည့်ပြောဖို့ကောင်း တယ်လို့ အကြံပေးတယ်။

ဟုတ်ပါတယ်။ (၁) အုတ်ခဲအကြောင်းလည်း ပြောဖို့ ကောင်းပါတယ်။ တစ်ဖက်နားက အဖောင်းအချိုင့်ပါတဲ့ အုတ်၊ စာရေးထားတဲ့ အုတ် ဆိုတာမျိုးတွေ ရှိပါတယ်။ သူတို့လည်း သမိုင်းအထောက်အထားတွေပါပဲ။ ပြီးတော့ (၂) တံဆိပ် အမှတ်အသားနှိပ်ဖို့ ရွှံ့တံဆိပ်တုံးတွေလည်း ရှိတယ်။ ဒီအမျိုးအစားထဲမှာ အိုးကို ပန်းရိုက်ဖို့ ရွှံ့တုံးကိုပဲ တံဆိပ်တုံးလုပ်ထားတာလည်း ပါမယ်ထင်တယ်။ အိုးဒီဖိုင်း တွေအကြောင်းပြောတုန်းက ပုံပေါ် အောင် ရွှံ့တံဆိပ်တုံးပုံနဲ့ ရိုက်တယ်လို့ မပြောမိ ခဲ့ဘူး။ (၃) နံရံမှာ အလှဆင်ဖို့ ရုပ်ကြွထုထားတဲ့ အုတ်တွေလည်း ရှိတယ်။ (၄) အများကအုတ်ခွက်လို့ခေါ်တဲ့ မြေပုံဘုရားတွေလည်း ရှိသေးတယ်။ (၅) ငါးရာ ငါးဆယ်ကိုဖော်တဲ့ ရုပ်ကြွတွေ၊ (၆) ကလေးကစားစရာတွေ၊ (၇) မြေနားတောင်း တွေ၊ (၈) မြေပုတီးစေ့တွေ၊ မြေဆေးတံတွေ၊ ကျန်သေးတာပေါ့။

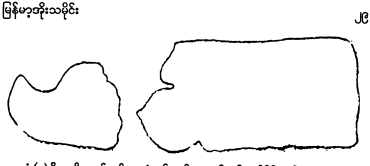
ခရစ်နှစ် ၁ ရာစုက ၅ ရာစုအတွင်း ထွန်းကားခဲ့တယ်လို့ ယူဆတဲ့ ပိဿနိုး မှာ အကြီးဆုံးအုတ်ဟာ အလျား လက်မ ၂ဝ၊ ဗျက် ၁ဝ လက်မခွဲ၊ ဒု ၃ လက်မ ခွဲရှိတယ်။ နောက်ပိုင်းကျတော့ သုံးတဲ့အုတ်ဟာ ခေတ်ဦးတုန်းကလောက် မကြီး တော့ဘူး။ အလျား ၁၅ လက်မ၊ ဗျက် ၇ လက်မ၊ ဒု ၂ လက်မခွဲ ဖြစ်လာတယ်။

အလယ်အလတ် အသုံးများတဲ့ အရွယ်ကတော့ အလျား ၁၉ လက်မ၊ ဗျက် ၉ လက်မခွဲ၊ ဒု ၃ လက်မ ရှိပါတယ်။

အုတ်ဖုတ်တဲ့အခါ အကျက်ညီအောင်၊ အကွဲအအက်သက်သာအောင် စပါး ခွံနဲ့ ကောက်ရိုးစင်းပြတ် ကလေးတွေ ရွံ့ထဲထည့်နယ် ပြီးမှ ပုံသွင်း နေလှန်းပြီး မီးဖိုထဲ ထည့်တာနဲ့တူတယ်။ စပါးခွံနဲ့ ကောက်ရိုးအရာ ကလေးတွေ တွေ့ပါတယ်။ တချို့ အုတ်ခဲပေါ်မှ လူကြီးခြေရာ၊ ကလေးခြေရာနဲ့ ခွေးခြေရာများလည်း တွေ့ပါ တယ်။ တချို့အုတ်ခဲတွေပေါ်မှာတော့ လက်ညိုးတစ်ချောင်းနဲ့ ကောက်ကြောင်း အကွေ့အဝိုက်တွေ ဆွဲထားပါတယ်။ လက်ချောင်းနှစ်ချောင်းနဲ့ ဆွဲထားတာလည်း ရှိပါတယ်။ (ပုံ ၁)

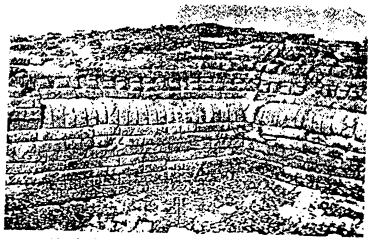


တချို့အုတ်က နံရံတစ်နေရာထဲမှာ ထည့်ပြီးစီလိုက်ရင် နံရံဟာ မျှော့ကြောင်း ထိုးပြီးသား အဖောင်းအချိုင့်ကလေးတွေ အသင့်ဖြစ်အောင် အုတ်လုပ်တုန်းကပဲ လိုချင်တဲ့ ဒီဖိုင်းပုံ သွင်းခဲ့တယ်။ (ပုံ ၂)



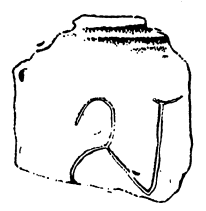
ပုံ (၂) ပိဿနိးအုတ်ဂူကိုမူလပုံသွင်းတုန်းက တစ်ဖက်နားဒီဖိုင်းဖော်( ဘးပုံ။ (အောင်သော် ပိဿနိးဓာတ်ပုံ ၅ဝ မှီး)။

ဟန်လင်း (ခရစ် နှစ် ၃ ရာစုက ၉ ရာစု ထိ) မှာလည်း ကြီးတဲ့အုတ်၊ လှတဲ့အုတ်တွေ တွေ့ပါသေးတယ်။ အကြီးဆုံးဆိုရင် ၂၂× ၉-၂× ၃ လက်မ ရှိတယ်။ အငယ်ဆုံးတောင် ၁၅-၂× ၈× ၂- လက်မရှိတာ တွေ့တယ်။ ကြိတ်နှုန်းအရွယ် ကတော့ အလျား တစ်တောင်၊ ဗျက်တစ်ထွာ၊ ဒု လက်လေးသစ်ဆိုပါတော့။ အုတ်မှာ စပါးခွံတွေ့တယ်။ လက်ညှိုးနဲ့ အစင်းကြောင်း ဆွဲထားတာလည်း တွေ့ တယ်။ ခရစ်နှစ် ၉-၁၀ ရာစု လက်ရေးနဲ့ 'သ' အက္ခရာ ရေးထားတာလည်း တွေ့တယ်။ (ပုံ ၄) 'ရ' အက္ခရာနဲ့လည်း တွေ့တယ်။ ခုခေတ် အုတ်ခဲတိုင်းမှာ



ပုံ (၃) တစ်ဖက်စောင်းဒီဇိုင်းဖော်အုတ်စီထားတဲ့ နံရံကို ပိဿနိုးမှာ မြင်ရပုံ (အောင်သော် ပိဿနိုး ဓာတ်ပုံ ၃၄ – က)





ပုံ (၄) ဟန်လင်းအုတ်ပေါ်က ၉ - ၁၀ ရာစု (သ) အကရာ (မြင့်အောင် ဟန်လင်းလက်ရေးဓာတ်ပုံ ၁၉မိုး)။

အုတ်ဖုတ်သူရဲ့ နာမည်အတိုကောက် အက္ခရာပါသလို ဖြစ်မလားလို့ စဉ်းစားချင် တယ်။

အုတ်ပေါ်မှာ စာရေးထားတာကို ခပ်များများတွေ့တာကတော့ ပုဂံခေတ် အုတ်တွေပါပဲ။ အုတ်အရွယ်ဟာ တစ်တောင်၊ တစ်ထွာ၊ လေးသစ်ပါပဲ။ စာရေးထား တယ်ဆိုပေမဲ့ အမှန်က ပုဂံခေတ်လက်ရေးနဲ့ စာတန်းကို တံဆိပ်တုံးလုပ်ပြီး အုတ်ပေါ်မှာ နှိပ်ထားတဲ့သဘော (ပုံ ၅) ပါပဲ။ ကျောက်စတစ်ခု (ပုဂံ စောလှဝန်း ဘုရား ကျောက်စာ။ ယခု ပုဂံပြတိုက် ၄၄၊ ဓာတ်ပုံ ၉၇၊ သက္ကရာဇ် ၅၉၈၊ အေဒိ ၁၂၃၆၊ မျက်နှာဘက် စာကြောင်းရေ ၂၂–၃) မှာ စကြံ ကုလားကျောင်းဖွဲ့သော အုတ် ကား ၂ ဖို့။ အုတ်၏အဖိုးကား ငွေ ၆၀။ လှည်းကေား ၂၂ ကျပ်။ လို့ပါတယ်။ (ပုဂံခေတ် ကျောက်စာ ထဲက အုတ်စကားလုံးပါသမျှ အညွှန်းကတော့ ဓာတ်ပုံ ၁၂ စာကြောင်း ၅။ ပုံ ၁၉ က/၂၃။ ပုံ ၂၂/၁၀၊ ၁၂၊ ၁၄။ ပုံ ၆၈/၆။ ပုံ ၇၃/ ၇၇၊ ၁၉၊ ၂၂၊ ၂၂၊ ၂၆၊ ၂၇၊ ၂၈။ ပုံ ၈၀/၁၆။ ပုံ ၉၆/၂၅၊၂၆။ ပုံ ၉၇/၈၊ ၂၂၊ ၂၃။ ပုံ ၁၀၅ က/၄၆၊ ၄၇။ ပုံ ၂၁၄ ခ/၅၁၈။ ပုံ ၂၂၀/၅။ ပုံ ၂၄၉/၁၆။ ပုံ ၃၇၀/၁။ ပုံ ၃၆၉ က/၄။ ပုံ ၅၉၄/၁၃ ဖြစ်ပါတယ်။ ဒါက ဆက်လေ့လာချင်တဲ့ လူ တွေ အတွက်ပါ။) စောစောက ကျောက်စာစကားအရ ပြောရရင် အုတ်ဖိုတစ်ဖိုလုံးဝယ်ရင် ငွေ ၃၀ ကျပ်၊ လှည်းနဲ့ ခရီးဝေးကသယ်ရခဲ့လို့ လှည်းခငွေ ၂၂ ကျပ်လို့ သိရတယ်။ လှည်းသဟာ အုတ်ဈေးနီးပါးဖြစ်နေလို့ ခရီး မနီးဘူးလို့

မြ**န်မာ့**အိုးသမိုင်း

၃၁

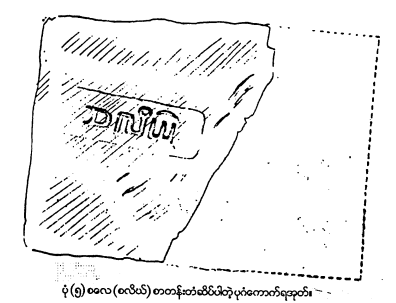
ပြောချင်တယ်။

ခပ်ရှင်းရှင်းပြောတော့ ပုဂံမှာ အုတ်မဖုတ်ဘူး။ စစ်ကိုင်း၊ ငမြာ၊ မုံရွေး၊ အလုံ၊ စလေဘက်၊ ကြပင်းဘက်တွေက ပို့ပေးရတယ်။ ဘာပြုလို့ ဒီလိုပြောနိုင်သလဲဆို တော့ (၁) ပုဂံနေရာမှာ သဲပဲရှိတယ်။ အုတ်လုပ်ဖို့ ရွံ့မရဘူး။ (၂) ပုဂံဝန်းကျင်ဟာ မိုးခေါင်ရပ်ဝန်းဖြစ်လို့ မီးထည့်စရာ ထင်းမရနိုင်ဘူး။ ရခိုင်ရိုးမကြောင့် မိုးရိပ်ကျနေ တယ်ဆိုတာ လေးတန်းကလေးကအစ သိတယ်။ အုတ်ဖုတ်လို့ သစ်တောတွေ ပျက်စီးကုန်တယ်ဆိုတာ ပုံပြင်ပဲ။ (၃) ပုဂံခေတ် ဘုရားတွေပြိုကျတော့ အုတ်ခဲ တွေမှာ အုတ်ဖုတ်ရာအရပ်၊ အုတ်လုပ်တဲ့လူ၊ အုတ်ဝယ်ပြီး ဘုရားတည်တဲ့ ကုသိုလ် ရှင်နာမည်၊ သုံးမျိုးထဲက တစ်မျိုးမျိုး ရေးထားတာ တွေ့ရတဲ့အခါ ပုဂံက ဘုရား တည်ချင်တဲ့လူဟာ ဘယ်ကအုတ်ကို လှမ်းဝယ်တယ်ဆိုတာ သိနိုင်ပါပြီ။

ပုဂံပြတိုက်မှာ စာပါတဲ့အုတ်တွေ အများကြီး စုထားတယ်။ အဲဒီအုတ်စာတွေ ကို အားလုံးကူးယူပြီး အက္ခရာစဉ်လိုက်တဲ့အခါ

\* ကန်ဘု ( ?ကနဂု)

ကပါသာ ကုလာ ကဝရစ် ကုလာ



#### શુ

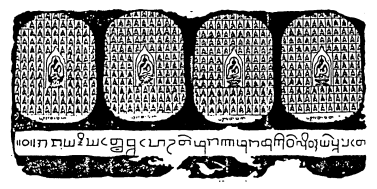
#### ဒေါက်တာသန်းထွန်း

ကပြာသင်

- \* ကျိုင်ပင်
- \* ကြပင်သာ (ကြပင်း)
- \* ကြွပ်ဥတ်
- \* ခံလှူ ငမျာ ငလျင် ငလျင်က
- \* ഉനാ
- \* စလိယ် (စလေ)
- \* စစ်ကိုင်ကြီ
- နွင် (? ငစ္စန်)
  ညယန် ကျွန် ကြာပု
  ညယန် ငြေည်
  ညယန် ငရင်
  ညယန် လဲချာ
  တကျိုယ်ကြာပု
- တပြက်သာ လဲစာ
  တရိန်
  ထုယ်ပြသ
  နနန်ကန်
- \* နပက်ငယ် (နဘက်)
- \* နပက်ပြ
- \* ပစရာ
- \* ပတုန် (?အလုံ)
- \* ပလိပ်ကာ (ပလိပ်)
- \* ပင်လဲပြာသင် (ပင်လယ်)
- \* ပင်လဲပြင်
- \* ပေါင်လောင်အသစ်

### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း २२ ပြာဖုတ်နပက် ပြင်သာ , မပင်စရ မဖဲစယ်ဥတ် မင်ကျွန်ကြ… မတ္တယလ ( ?မတ္တရာ) မုန်ရယ် (မုံရွေး)် ယန်ကန် ရသင် ရင်မာ (ယင်းမပင်) လတွယ်ဥတ် ( ?လှတောအုတ်) လက်တက် လက်ဖယ် လက်ယာဝဲ လက်လှေကာ သကြိယာင် သပေါက် သမယ် သိဖန်ဆိပ် (သဖန်းဆိပ်) သို့ပင်မှက်သည် သုယ သုတ်ရဟာင် သျန်မျာ (ရှမ်းမယား) အက အကျိုဝ်ဟိ အနန်တသုကြွ အလိုင်ခိုင် ဤနိတရ အင်တင်ဥတ်

(ပုံနှိပ်တဲ့အခါ လဆွဲလို ရှေးစာလုံးပေါင်းမျိုးကို စာစီစရာ မရှိမှာစိုးလို့ လဆွဲ



ပုံ (၆) စဉ့်ကိုင်က ပုဂံစေတ်စာတန်းပါမြေပုံဘုရားအုတ်

တွေကို ကဝဂ်မှာ ယပင့်၊ ပဝဂ်မှာ ရရစ်လုပ်လိုက်ရတယ်။) အဲဒီစာရင်းကိုကြည့်ရင် ရွာနာမည် တော်တော်များများ ထွက်လာပါတယ်။ အထက်ကစာရင်းမှာ \*မှတ် ပြထားတဲ့နာမည်တွေဟာ ရွာလို့ ထင်တယ်။ အဲဒီရွာတွေက ပုဂံကို အုတ်ပို့တယ် လို့ သိနိုင်တယ်ပေါ့။ ဒီအုတ်ခဲတွေ ဘယ်ကစုထားသလဲလို့ ပြတိုက်မှာမေးတော့ ပုဂံရဲ့ လေးမိုင်ပတ်လည်က ယူထားတာ။ အများဆုံးကတော့ တောင်ဘီရွာ၊ မင်္ဂလာစေတီ၊ မင်းနန်သူရွာ၊ မင်းမျှော်ရာဇာဘုရားစုနဲ့ ဝက်ကြီးအင်းရွာကလို့ သိရ ပါတယ်။

ပုဂံခေတ်လက်ရေးနဲ့ စာတန်းရေးထိုးပြီး ဘုရားတစ်ဆူကို ဘုရားအများကြီး ရန်ထားတဲ့ တံဆိပ်တုံးနဲ့ ပုံလေးပုံနှိပ်ထားတဲ့ အုတ်ခဲကြီးတစ်ခုလည်း တွေ့ဖူး တယ်။ (ပုံ ၆) စဉ့်ကိုင် အထက်တန်းကျောင်းဆောက်ဖို့ ၁၉၇၁ က မြေရှင်းတုန်း



ပုံ (၇) တကောင်းအုတ်ပေါ်မှာ ရေးထားတဲ့ဂကန်း (၁၇) (သန်းဆွေ တကောင်းဓာတ်ပုံ ၇မှီး)။

გე

ဘုရားပျက်ကရတယ်။ စာကတော့–

။၀။ ဒါနာယ ဒိဿတေ ဓမ္မဝသာဥတ် ဖုရာကာ ဖုရာဆိုကိဝ် လိုင်ရယ် ပြုသတေ ဖြစ်ပါတယ်။ ပါဠိက ဒါနနဲ့ဆိုင်တဲ့ တရားကို ဆင်ခြင် လို့ ပြောထား တယ်။ အုတ်ခဲကြီးက အလျား ၁၈လက်မ၊ ဗျက် ၉ လမခွဲ၊ ဒု ၃ လက်မ ရှိတယ်။ တကောင်းကို တူးဖော်တဲ့အခါ ခရစ်နှစ် ၁၂ ရာစုလောက်က လက်ရေးမျိုးနဲ့ ဂဏန်း ၁၇ ရေးထားတဲ့ အုတ်တစ်ခု (ကုန်းအမှတ် ၅) ရဖူးတယ်။ (ပုံ ၇)။ အုတ်ခဲတွေဟာ နည်းနည်း အရွယ်သေးတယ်။ အကြီးဆုံးက အလျား ၁၇ လက်မ၊ ဗျက် ၈ လက်မ၊ ဒု ၂ လက်မခွဲပဲရှိတယ်။ အများသုံးကတော့ အလျား ၁၂ လက်မ၊ ဗျက် ၈ လက်မ၊ ဒု ၂ လက်မမဲ ရှိပါတယ်။ ဒီ တကောင်းတူးဖော်ရေး (ကုန်းအမှတ် ၇) မှာပဲ အိုးမှာ ပန်းရိုက်ဖို့ ရွှံ့နဲ့ပဲလုပ်တဲ့ အလျားတစ်လက်မခွဲ၊ အနံတစ်လက်မ၊ ၁၅ တစ်လက်မခွဲလောက်ရှိတဲ့ တဲဆိပ်တချို့လည်း တွေ့တယ်လို့ သိရပါတယ်။ တချို့အိမ်မှာ အိမ်အမိုးအဖြစ် အုတ်ကြွပ်သုံးတယ်လို့လည်း (ကုန်းအမှတ် ၄ အရ) သိရပါတယ်။ အုတ်ကြွပ်ကလေးတချို့ပေါ်မှာ ပုဂံခေတ် ၁၂ ရာစုလက်ရေးနဲ့ စာပါ သေးတယ်။ တစ်လုံးစ နှစ်လုံးစပဲ ဖတ်ရလို့ သဘောအဓိပ္ပာယ် မပေါက်ဘူး။ အုတ်ကြွပ်တွေဟာ အလျား ၁၃ လက်မ၊ ဗျက် ၄ လက်မခွဲ၊ ဒု ၁ လက်မတော်တင်း ရှိမယ်လို့ မုန်းပါတယ်။

\* \* \*

## မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၂)

ရွံ့တံဆိပ်တုံးကိုတော့ မြန်မာပြည်မှာ ခရစ်နှစ်ပေါ်ဦး အစကပဲ သုံးနေပြီလို့ ဆိုရင် ဖြစ်ပါတယ်။ ဝိဿနိုးအိုးတွေပေါ်မှာ ပန်းရိုက်တာလည်း တံဆိပ်တုံးနဲ့ ရိုက်ယူ တာပဲဖြစ်တယ်။ လူနာမည်ဖြစ်မလားလို့ ထင်ရတဲ့ တံဆိပ်တစ်ခုကို ပိဿနိုးမှာ ၁၉၅၈–၅၉ တူးဖော်တုန်းက ရွံ့တုံးပေါ်မှာ ရိုက်ထားတာ တွေ့ပါတယ်။ (ပုံ ၈)။ နာမည်က သံဃဲသိရိဖြစ်တယ်။ ကျက်သရေရှိတဲ့အုပ်စုလို့ အဓိပ္ပာယ်ရ



ပုံ (၈) သံဃဲသိရိတံဆိပ် (အောင်သော် ပိဿနိုးပုံ ဂု၉/၉မှီး)၊

တယ်။ လူကိုလည်း ဒီနာမည်မျိုးနဲ့ ခေါ် တာ ဖြစ်နိုင်ပါတယ်။ လက်ရေးကတော့ အိန္ဒိယတောင်ပိုင်း ခရစ် နှစ် ၃ ရာစုလောက်ကပုံစံ ဖြစ်မယ်ထင်ပါတယ်။ ဟန်လင်း မှာ ၁၉၆၃ –၆၄ တူးဖော်တုန်းက အိုးကွဲပေါ်မှာ အက္ခရာတံဆိပ် နှိပ်ထားတာ တွေ့ပါတယ်။ ပထမ (က) အက္ခရာ၊ ပြီးမှ အပေါ်ဆုံး (ရ) ကောက်အလယ် (ဇ) ကွဲ အောက်ဆုံး (ည) အက္ခရာ သုံးလုံးဆင့်က နှစ်ကြိမ်ရေးပြီး နောက်ဆုံး ရေးထား



ပုံ (၉) ကရဇညရဇညယ တံဆိပ် (စိန်မောင်ဦး "ရှေးတံဆိပ်" တက်ညာ ၅၊၃၊၁၁၄ နဲ့ ၁၁၅ကြားပုံ ၄ မိုး)။

တာက (ယ)ပက်လက် အက္ခရာဖြစ်တယ်။ (ပုံ ၉)။ စာရဲ့ အဓိပ္ပာယ်က 'သိအောင် လုပ်တတ်သူဖြစ်တယ်' လို့ သက္ကတဆရာတွေက ပြောတယ်။ အခုခေတ် ဆိုရင် သုတေသီလို့ ခေါ် မယ်ပေါ့။ လက်ရေးကတော့ ခရစ်နှစ် ၄–၅ ရာစုလောက်က



ပုံ (၁၀) သက်ရည်တဲဆိပ် (စိန်မောင်ဦး "ရှေးတံဆိပ်" တက်ညာ ၅၊ ၃၊ ၁၁၄ နဲ့ ၁၁၅ကြားပုံ ၆ မှီး)။

#### ဒေါက်တာသန်းထွန်း



ပုံ (၁၁) ဝတ်ထုတံဆိပ် (စိန်မောင်ဦး "ရှေးတံဆိပ်" တက်ညာ ၅၊ ၃ ၁၁၆ နဲ့ ၁၁ဂကြားပုံ ၇မှီး)၊

ဖြစ်မယ်ထင်တယ်။ အဲဒီနောက်တော့ ပုဂံခေတ်လက်ရေးနဲ့ တံဆိပ်တွေ တွေ့ပါ တယ်။ ညောင်ဦးနယ်၊ ပုဂံမြောက် တောင်ဘီရွာ မှာ ၁၉၆၁–၆၂က မြေတူးတုန်း တံဆိပ်နှစ်ခုတွဲရက် မြေတုံးတစ်တုံး ရဖူးပါတယ်။ (ပုံ ၁၀ နဲ့ ၁၁)။ တစ်ဖက်က 'သက်ရှည်' တခြားဘက်က 'ဝတ်ထု'လို့ ပါတယ်။ ဝတ္ထုပစ္စည်းဆိုတဲ့ဘွဲ့ကို မြန်မာ က အတိုဖြတ်ခေါ် တာထင်တယ်။

- ၂ ၁၉၆၇ – ၆၈ တကောင်းမှာ ရှေးဟောင်းသုတေသနတူးတုန်းကလည်း ပုဂံ



ပုံ (၁၂) ကြေယ်သင် တံဆိပ် (သန်းဆွေတကောင်းတက်ညာ ၆၊ ၄၊ ၂၂၄၊ ၂၂၅ကြား ပုံ၅ မှီး)။ ခေတ်လက်ရေးနဲ့ တံဆိပ်နှိပ်ရာ တစ်ခု (ပုံ ၁၂) ရဖူးတယ်။ စာက အတော်ပျက်နေ ပြီ။ ဒါပေမဲ့ မှန်းလို့ ရပါတယ်။ 'သင်ကြီငါကြယ်သင်တံဆိပ်တေ' ဖြစ်မှာပါပဲ။ တံဆိပ်ရာက တစ်လက်မပတ်လည်ပဲရှိလို့ တံဆိပ်ဟာလည်း ဒီလောက်ပဲ အရွယ် အနေအထားရှိမယ်လို့ မှန်းပါတယ်။ တခြားတံဆိပ်တွေလည်း ဒီအရွယ်တွေပါပဲ။ သင်ကြီးဆိုတာက သူကြီးလို အုပ်ချုပ်ရေးဘက်က ပုဂ္ဂိုလ်ပါ။ ဒီတော့ သူကြီး



ပုံ (၁၃) ငပန်သင် တံဆိပ် စိန်မောင်ဦး ီရှေးတံဆိပ်တက်ညာ ၅၃၊ ၁၁၆ နဲ့ ၁၁၇ကြားပုံ ၉ မှီး။

ခေါင်းဆောင်ဆိုတဲ့လူတွေ ကိုယ်ပိုင်တံဆိပ် သုံးလေ့ရှိတယ်လို့ ပြောရင် ရမယ်ထင် မိတယ်။ သင်ကြီးသုံးတဲ့ နောက်တံဆွိုပ်တစ်ခုကို ၁၉၆၅ က ညောင်ဦးမြို့နယ် ပုဂံအရှေ့ မင်းနန်သူရွာမှာ ကောက်ရပါသေးတယ်။ 'သင်ကြီငပံသင် တံဆိပ်တေ' (ပုံ ၁၃) လို့ တွေ့ရတယ်။ လက်ရေးပုံစံကြည့်ပြီး ခန့်မှန်းရင် ပုဂံခေတ်ကုန်ခါနီး၊ ပုဂံခေတ် အလွန်ဘက် ရောက်နေပြီ ထင်မိတယ်။ မိကျောင်းရဲမြို့နယ် တောင်ခွင်မြို့ စေတီပျက်တစ်ဆူကရလို့ အခု တောင်တွင်းကြီးပြတိုက်မှာ ပြထားတဲ့ တံဆိပ်ရာ နှစ်မျိုးပါတဲ့ ရွံ့တုံးငယ် (ပုံ ၁၄၊ ၁၅)က လက်ရေးတွေဟာလည်း ပုဂံခေတ် အလွန် ကာလက ဖြစ်လေမလားမသိဘူး။ တစ်ဖက်မှာ 'ဥတိန်နရစ်' နာမည်တစ်ဖက်မှာ 'သတ်တျာပိကြ' နာမည်ပါတယ်။ ဥတေနရာဇဘွဲ့ရ ဆင်အမှုထမ်းနဲ့ သတျာဝိမကြ (သစ္စာရှိပြီး လုံ့လရှိသူ) ဘွဲ့ရအမှုထမ်းတွေရဲ့ တံဆိပ်ဖြစ်မယ်လို့ ထင်စရာပါပဲ။ သတ်တျာက သုံ့တံဆိပ်တော်ကို သံသယမရှိကြရအောင် 'ယုံလင့်'လို့ အပိုထည့် ထားသေးတယ်။

အခုပြောတဲ့ တံဆိပ်တွေကို ပြန်စစ်ကြည့်တယ်။ သံဃ သိရိတံဆိပ်၊

#### ဒေါက်တာသန်းထွန်း



ပုံ (၁၄) ဦးတိန်နရစ်တံဆိပ် (စိန်မောင်ဦး ရှေးတံဆိပ် တက်ညာ ၅၊ ၃၊ ၁၁၆ နဲ့ ၁၁ဂုကြား ပုံ ၁၀ မှီး)၊

သုတေသီတံဆိပ်၊ ငကြယ်သင်တံဆိပ်၊ ဥတိန်နရစ်တံဆိပ်၊ သတ်တျာပိကြတံဆိပ် တွေဟာ ရွံ့တုံးပေါ်မှာ နှိပ်ပြီးသားကို တွေ့ရတယ်။ သက်ရှည်တံဆိပ်၊ ဝတ်ထု တံဆိပ်၊ ငပံသင်တံဆိပ်တွေကသာ တံဆိပ်အစစ် ရွံ့တုံးဖြစ်တယ်။ ဒီတော့ ရွံ့တုံး ပေါ်က တံဆိပ်ဟာ ရွံ့ပေါ်မှာပဲ နှိပ်တယ်လို့ အဖြေထွက်ပါတယ်။ အိုးနဲ့ အုတ်ခဲမှာ အမှတ်အသားလိုရင် ဒီ ရွံ့တံဆိပ်တုံးတွေကို သုံးမယ်လို့ ဆိုလိုပါတယ်။ ကျွန်တို့ မြေယာတို့ ဥစ္စာပစ္စည်းတို့ကို အရောင်းအဝယ် အပေးအကမ်းလုပ်လို့ ပေစာ၊



ပုံ (၁၅)။ သတ်တျာဝိတြတံဆိပ် (စိန်မောင်ဦး "ရှေးတံဆိပ်" တက်ညာ၊ ၃၊၅၊၁၂ဝ နဲ့ ၁၂၁ကြားပုံ ၁၁ မိုး)။

မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

90

ထန်းရွက်စာနဲ့ မှတ်တမ်းစာရင်းလုပ်ကြရင် (ဖွားစောကျောက်စာ၊ ပုံ ၂၃၅၊ စာကြောင်း ၃၈–၄၁) အဲဒီပေစာမှာ ရိုက်ခတ်တဲ့ တံဆိပ်ဟာ ဘယ်နည်းနဲ့မှ ရွှံ့တုံး ပေါ် ကတံဆိပ် မဖြစ်နိုင်တော့ဘူး။ သံပေါ် မှာ လုပ်ထားတဲ့တံဆိပ်ကို အားကောင်း ကောင်းနဲ့ ပေပေါ် မှာ ရိုက်လိုက်မှပဲ ထင်နိုင်မယ်။ ဆရာတော်တွေကို ရှင်ဘုရင် ဆက်ကပ်တဲ့ ဘွဲ့တံဆိပ် သံကောက်တချို့ နမူနာပြစရာ အခုထိ ရှိပါသေးတယ်။ စရစ်နှစ် ၁၂၇၁ လှူတုန်းကလည်း ဖွားစောက ကိုကြအလုံးလည်း မြတ်ကြီး

စွာလျှင် စိုးစေသတည်းဟု တံဆိပ်သံကောက် မြတ်ကြီးစွာ လက်တွင်းလျှင် နှင်း၍ တစ်ကြိမ် ရေစင်တော်ချ၍ လှူတော်မူတုံသတည်းလို့ ရေးမှတ်ခဲ့တယ်။ ဒီမှတ်တမ်း အရ အရေးပါတဲ့ တံဆိပ်ကိုတော့ သံတုံးပေါ် မှာပဲ ထွင်းထုထားမယ်လို့ ယူဆပါ တယ်။ (ပုဂံခေတ် ကျောက်စာထဲက တံဆိပ်စကားလုံးပါသမျှ အညွှန်းကတော့ ဓာတ်ပုံ ၄၉ခ စာကြောင်း။ ပုံ ၅၆က/၁၇။ ပုံ ၇၄/၁၀၊၁၄ ၁၇/၁၉။ ပုံ ၇၇/၁၀၊ ၁၁၊ ပုံ ၇၉ ခ/ ၄၊၃၅.၆။ ပုံ ၉၄ က/၁၈။ ပုံ ၉၄ ခ/၁၂။ ပုံ ၁၁၇ က/၁၀။ ပုံ ၁၂၃/၁၃။ ပုံ ၁၇၄/၁၆၊၁၆။ ပုံ ၁၉၃/၂၁။ ၂၁၊ ပုံ ၂၃၅/၄၁။ ပုံ ၂၆၂/၁။ ပုံ ၂၆၈/ ၁၈။ ပုံ ၃၈၁/၂၇၊ ၂၇၊ ၂၇၊ ၂၉၊ ၃၀၊ ၃၀။ ပုံ ၅၉၈ က/၁၁။ ပုံ ၆၀၅ကာ ဖြစ်ပါတယ်)။

\* \* \*

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၃)

နံရံအလှဆင်ဖို့ ရုပ်ကြွပါတဲ့ အုတ်ခဲကြီးတွေလည်း တွေ့ရဖူးပါတယ်။ အလျား အနံ ၁၈ လက်မ ပတ်လည်လောက်ရှိပြီး ဒု ၄ လက်မလောက် ရှိတာ လည်းရှိတယ်။ အမြင့် ၂ ပေ၊ ဗျက် ၁ ပေ၊ ဒု ၄ လက်မလောက်ရှိတာလည်းရှိ တယ်။ ဒီလိုအုတ်မျိုး အတော်များများကို သရေခေတ္တရာ မြို့ဟောင်းဝန်းကျင်က



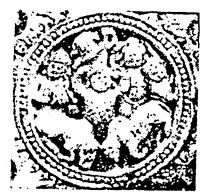
ပုံ (၁၆) သရေစေတ္တရာစြေအုတ်ပေါ်က ရုပ်ကြွဒီဇိုင်း (သန်းထွန်းစေတ်ဟောင်းမြန်မာတမျက်နာ ၅၃ ပုံမှီး)



ပုံ (၁၇) ကြုံတူအုတ်ခဲကြီးပေါ်က ဒိုးပတ်အက ရပ်ကြွ (မြ၊ရေးအုတ်၊ တွဲ ၁ ဓာတ်ပုံ ၁၁)

ရလို့ မော်ဇာပြတိုက်မှာ ပြထားပါတယ်။ တချို့ အုတ်ပြားပေါ်က ဒီဇိုင်း (ပုံ ၁၆) ကိုကြည့်ရင် အခုထိအောင် မရိုးဘူး။ ရုပ်ကြွထုတဲ့ ပညာမှာလည်း အထူးတော် တယ်လို့ ချီးမွမ်းရမယ်ဆိုတာ သိလောက်ပါတယ်။

ပဲခူးခရိုင် ဝေါနယ် ကြုံတူဘုရားတံတိုင်းမှာလည်း ဒီလိုကြီးမားတဲ့ အုတ်ခဲ ကြီးတွေပေါ်မှာ ရုပ်ကြွဖော်ထားတာ တွေ့ ရဖူးပါတယ်။ အုတ်ခဲတွေဟာ အလျား အနံပတ်လည် ၁ ပေ ၅ လက်မရှိပြီး ဒု ၄ လက်မ လောက်ရှိတယ်။ လေးထောင့် ပြားပေါ်မှာ အရုပ်သွင်းမယ့်နေရာကို ရွဲလုံးလေးတွေနဲ့ စက်ဝန်းဖော်လိုက်တယ်။



ပုံ (၁၈) ကြုံတူအုတ်ခဲကြီးပေါ်က နွားပွဲရုပ်ကြွ (မြ၊ ရေးအုတ်၊ တွဲ ၁၊ ဓာတ်ပုံ ၈၂)



ပုံ (၁၉)။ ကြုံတူအုတ်ခဲကြီးပေါ်က ရြင်္သေ့ဖမ်းပွဲ ရုပ်ကြွ (မြ၊ ရှေးအုတ်၊ တွဲ ၁၊ ဓာတ်ပုံ ၈၃)

ထောင့်လေးနေရာကတော့ ကြာရဲ့ လေးစိတ်တစ်စိတ်ပုံ ဖြစ်မယ်ထင်တယ်။ အလယ် စက်ထဲမှာ ဒိုးပတ်နဲ့ အက (ပုံ ၁၇) ကို တွေ့ရတယ်။ နောက်တစ်ခုမှာတော့ နွား နှစ်ကောင်နွေ့နေတာကို အားရုရွှင်မြူးနေကြပုံ (ပုံ ၁၈) ပါပဲ။ ပြီးတော့ ခြင်္သေ့နှစ် ကောင်ကို သံကြိုးနဲ့ ချည်ပြီး ဆွဲယူနေကြပုံ (ပုံ ၁၉) ကိုလည်း တွေ့ပါတယ်။ ခြင်္သေ့တွေက ပြန်ပြီး ရန်မှုတဲ့သဘောကိုလည်း မြင်နေရတယ်လို့ ထင်မိတယ်။



ပုံ (၂၀) ကြုံတူအုတ်စဲကြီးပေါ်က ဆင်စီးချင်းစစ်ပွဲ ရုပ်ကြွ (မြ၊ ရှေးအုတ် တွဲ ၁၊ ဓာတ်ပုံ ၅၅)

မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

9ე

စစ်တိုက်ခိုက်ပုံကို ဆင်စီးချင်း တိုက်ပွဲ (ပုံ ၂၀) မြင်းစီးချင်း တိုက်ပွဲ (ပုံ ၂၁) တို့ကိုလည်း တွေ့ ရပါတယ်။

ဒီရပ်ကြွတွေကြည့်ပြီး ခေတ်ကာလပိုင်းခြားဖို့ ့ခက်ပါတယ်။ ပဲခူးနယ်ကို မွန်တွေရောက်နေတာ အတော်ကြာပြီးမှ အခုလို အနုပညာလက်ရာတွေ ထွန်းကား



ပုံ (၂၁) ကြုံတူအုတ်ခဲကြီးပေါ်က မြင်းစီးချင်းတိုက်ပွဲ ရုပ်ကြွ (မြ၊ ရှေး အုတ် တွဲ၁၊ ဓာတ်ပုံ ၈၄)

မှာပဲဆိုတဲ့ မှန်းခြေနဲ့ပြောရရင် ခရစ်နှစ် ၅ ရာစုလောက်က ဖြစ်နိုင်စရာ ရှိပါတယ်။ မုတ္တမပင်လယ်ကွေ့ဝန်းကျင်မှာ မွန်တွေလာနေကြတာကို ခရစ်နှစ် ပေါ်ဦးအစ ၁ ရာစုလောက်က ဖြစ်မယ်လို့ အမှန်းအဆရှိလေတော့ အခုလို လက်ရာကောင်းတဲ့ ရုပ်ကြွအုတ်တွေ တပ်ဆင်ထားတဲ့ တံတိုင်းအကြီးကြီးဟာ ခရစ်နှစ် ၅ ရာစုမှာ ရှိနိုင်နေပါပြီ။ ဒါ့ထက် နည်းနည်းစောချင်တောင် စောနိုင်သေးတယ်လို့ ထင်ပါ

\* \* \*

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၄)

မြေကြီးကို ပုံသွင်းလို့ရတဲ့ ရုပ်ပွားတော်ကလေးတွေကို မြေပုံဘုရားလို့ ခေါ် ပါတယ်။ ဥဒ္ဒိဿန စေတိယအဖြစ်နဲ့ ပူဇော်ထိုက်ပါတယ်။ တစ်ခါတစ်ရံ ဘုရား လောင်းပုံတော်နဲ့ သိဝနတ်မင်းပုံတော်တွေလည်း တွေ့ရတတ်ပါသေးတယ်။ ဒီလို မြေပုံဘုရားလေးတွေလုပ်တဲ့ အလေ့ကတော့ အိန္ဒိယမှာ စပါတယ်။ အိန္ဒိယကို

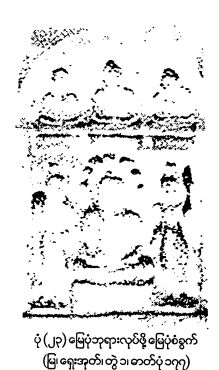


ပုံ (၂၂) မြေပုံဘုရားလုပ်ဖို့ ကြေးပုံစံစွက် (မြ၊ရှေးအုတ်၊ တွဲ ၁၊ ဓာတ်ပုံ ၁၁၄)

### မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

92

ဘုရားဖူးသွား တဲ့လူတွေက ဗုဒ္ဓုပ္မတ္တိနဲ့ ဆိုင်တဲ့ နေရာတိုင်းမှာ ဒီဘုရား လေးတွေကို ငွေပေးဝယ်ယူပူဇော်ပြီး အပြန်မှာ တစ်ပါတည်း ယူလာလေ့ ရှိကြတယ်။ ကပ္ပိလဝတ် ကိုရောက်တဲ့အခါ ဘုရားသခင်ရဲ့ ဇာတိအရပ်မို့ မြေပုံဘုရား ပူဇော်မယ်။ ဗုဒ္ဓဂါယာ က ပွင့်တော်မူရာ ဗာရာဏသီက တရားစတင်ဟောကြားရာ ကုဿိနာဂရက ပရိနိဗ္ဗာန်ပြုရာဆိုပြီး သတိတရ အထိမ်းအမှတ်ကလေးတွေ စုကြတယ်။ ဒီအခါမှာ



မြေပုံဘုရားက အသင့်တော်ဆုံးပစ္စည်း ဖြစ်နေပါတယ်။ နောက်တော့ ကြေးပုံစံခွက် ကိုပါ ဝယ်ယူလာခဲ့ကြတယ်လို့ ထင်ပါတယ်။ (ပုံ ၂၂)။ မြေပုံစံခွက် (ပုံ ၂၃) လည်းရှိတယ်။ ကျောက်ပုံစံခွက် (ပုံ ၂၄)လည်း ရှိပါတယ်။ ဒီလို ပုံစံခွက်သုံးပြီး သက်သက်သာသာနဲ့ တစ်ခဏချင်း အရာအထောင် လုပ်နိုင်တာကို နှစ်သက်လာ ကြတယ်။ ကိုယ့်ဒါနဆိုပေမဲ့ ကျောင်းကြီးဆောက်ရင် လက်သမားကဆောက် တယ်။ ဘုရားကြီးတည်ရင်လည်း ပန်းရံက တည်တယ်ဆိုတော့ ကိုယ်တိုင်ကိုယ်ကျ

### ဒေါက်တာသန်းထွန်း

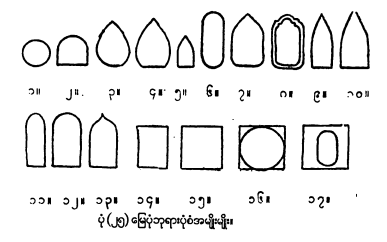


ပုံ (၂၄) မြေပုံဘုရားလုပ်ဖို့ ကျောက်ပုံစံခွက် မြ၊ရေးအုတ်၊တွဲ ၁၊ဓာတ်ပုံ ၁၁၈)

လုပ်တာလောက် အားမပါဘူးဆိုပါတော့။ ပြီးတော့ ကျောဘက်လှန်ပြီး ကိုယ့် နာမည်ကို လက်ရေးနဲ့ ရေးရေး၊ တံဆိပ်နဲ့ ပဲနှိပ်နှိပ် ဖြစ်သေးတယ်။ ဒါကြောင့် အရှေ့တောင်အာရှတစ်ခုလုံး ရခိုင်က အနမ်အထိ ဒီမြေပုံဘုရားတွေ ကုဋေကုဋာ ရှိနေတာဖြစ်တယ်။ ရုပ်ပွားတော် ပလ္လင်အောက်စာတန်းဟာ ခရစ်နှစ် ၅ ရာစု အိန္ဒိယတောင်ပိုင်း လက်ရေးနဲ့…

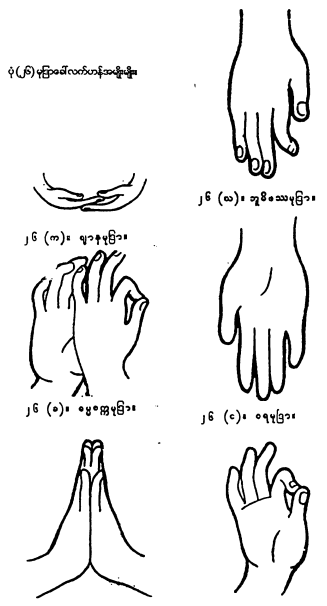
ယေဓမ္မာ ဟေတုပ္ပ ဘဝါ၊ တေသံ ဟေတုံ တထာ ဂတော၊ အာဟတေသဥ္ ယောနိရောတေ၊ ဧဝံ ဝါဒီ မဟာသမဏော။

ဆိုတဲ့ ဂါထာကို ရေးထားပါတယ်။ အဓိပ္ပာယ်က ကိုယ်ခန္ဓာရဲ့ ဖြစ်ခြင်းအစဟာ သမုဒယဖြစ်တယ်။ အဲဒီ သမုဒယအကြောင်းလည်း ပြောပြတယ်။ သူ့ကို ချုပ်ငြိမ်း နည်းဖြစ်တဲ့ နိရောတေရားကိုလည်း ပြောပြတယ်။ အဲဒါတွေပဲ ဘုရားရဲ့အဆုံးအမ ဖြစ်တယ်တဲ့။ ဗုဒ္ဓဝါဒကို အတိုဆုံးနဲ့ အကောင်းဆုံးပြောတာလို့ ယူဆကြတယ်။ ဒါကြောင့် ဗုဒ္ဓသာသနာပြုတဲ့အခါ ဒီစကားကို ထပ်တလဲလဲသုံးကြတယ်။ အဲဒီဂါထာရေးတဲ့ လက်ရေးကို ကြည့်ပြီး မှန်းရင် မြေပုံဘုရားရဲ့ နှစ်ကာလကို ပိုင်းဖြတ်ချင်ကြတယ်။ ဒါပေမဲ့ မလွယ်ပါဘူး။ ဘာပြုလို့လဲဆိုတော့ ပုံစံခွက်က စာဖြစ်နေတော့ အခုလည်း ဒီလက်ရေးနဲ့ စာထွက်လာအောင် လုပ်နိုင်နေလို့ပဲ။ ဒီလိုဆိုရင် မြေပုံဘုရားရဲ့ တစ်ဖက်မှာ အလှူရှင်ရဲ့ နာမည်ပါတတ်တယ်။ အဲဒီ လက်ရေးကိုသာ ခေတ်ပြိုင်လို့ ယူဆပြီး ရက်စွဲပိုင်းဖြတ်ရာမှာ သုံးရပါတယ်။ အထောက်အထား ရသလောက်ပြောရရင် ခရစ်နှစ် ၅ ရာစုက ၁၅ ရာစုအတွင်းမှာ



မြေပုံဘုရားလုပ်တဲ့အလေ့ အင်မတန် ခေတ်စားတယ်လို့ ပြောရပါမယ်။ ဒါပေမဲ့ ခုအထိ ကျိုင်းတုံလို တချို့ဒေသတွေမှာ မြေပုံဘုရား ဆက်လက်လုပ်ကြတုန်းပါပဲ။ မြေပုံဘုရားအရွယ်အစားနဲ့ ပုံစံကလည်း ထွေထွေပြားပြား များပါတယ်။ အငယ်ဆုံးဟာ မတ်စေ့အဝိုင်းလောက်အထိ ငယ်တယ်။ အကြီးဆုံးကတော့ တွဲတေးစမ်းရွာမှာတွေ့တဲ့ အလျား ၂ ပေ ၇ လက်မ၊ အနံ ၁ ပေ ၅ လက်မ၊ ခု ၆ လက်မရှိတဲ့ မြေပုံဘုရားတွေပါပဲ။ ပုံစံကိုပြောရရင် ပုံ ၂၅ မှာ ပါတဲ့အတိုင်း ၁၇ မျိုးလောက်ရှိတယ်။ ဒါပေမဲ့ ဗျက် ၂ လက်မ၊ အမြင့် ၃ လက်မခွဲရှိတဲ့ ညောင်ရွက်ပုံ (နံပတ် ၃) ရယ်၊ ဗျက် ၅ လက်မ၊ အမြင့် ၇ လက်မခွဲရှိတဲ့ သင်္ဘောဦးပုံ (နဲပတ် ၁၀)ရယ် အတွေ့ရအများဆုံးပါပဲ။

### ဒေါက်တာသန်းထွန်း



၂၆ (•): 8ထ္ထတမ<del>ှ</del>ြား

၂၆ (၈)။ နမ္တာ့၁ရများ။

တစ်မျိုးပြောရရင် ခရစ်နှစ် ၅ ရာစုက ၉ ရာစုထိ ပျူတွေဟာ နံပတ် ၃ ပုံစံကို သိပ်နှစ်သက်တယ်။ ၁ဝ–၁၃ ရာစု ပုံဂံခေတ်ရောက်တော့ နံပတ် ၁ဝ ပုံစံဟာ ခေတ်စားလာပြန်တယ်။ မြေပုံဘုရားဆိုတဲ့အတိုင်း ဂေါတမမြတ်စွာဘုရားပုံတော် တွေပဲ များပါတယ်။ ဒါပေမဲ့ လက်တော်အနေအထား(မုဒြာ)နဲ့ ခြေတော်အနေ အထား(အာသန)တွေ ကွာခြားပါတယ်။ အခုခေတ် မြင်နေကျ လက်တော်



၂၆ (ဆ)၊ အဘယမုဒြာ၊

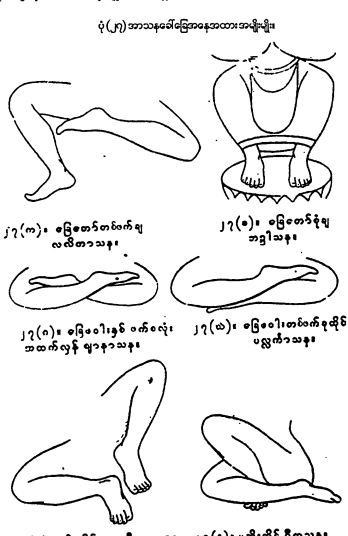


၂၆ (ဇ)၊ အာလိင်္ဂနမုဒြာ၊



၂၆ (ဈ)။ အဥ္စလိမုဒြာ။

ဘယ်တင်ညာချထက်ဆန်းတာတွေ ရှိပါသေးတယ်။ ဘုရားပုံတော်မှာရော၊ ဘေးက အခြံအရံ သာဝကတွေပုံတွေမှာရော လက်ဟန် ကို တွေ့ရတတ်တာ ကိုးမျိုးလောက်ရှိပါတယ်။ (၁) ဈာနမုဒြာ၊ ဈာန်သမာပတ်



၂၇(င)။ မင်းထိုင် ရာဇလီလာသနား ၂၇(ဧ)။ မုဆိုးထိုင် ဒီရာသနာ။

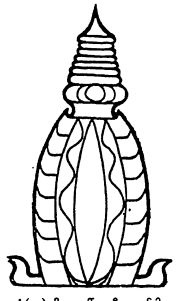
မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

98

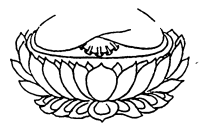
ဝင်စားဟန်၊ (၂) ဓမ္မစက္ကမုဒြာ၊ ဓမ္မစကြာတောထွက်ဟန်၊ (၃) နမက္ကာရမုဒြာ၊ ရှိခိုးဟန်၊ (၄) ဘူမိဖဿမုဒြာ၊ မြေထိဟန်၊ (၅) ဝရမုဒြာ၊ ဆုပေးဟန်၊ (၆) ဝိတ္ထ ဘမုဒြာ၊ အကျယ်ချဲ့ထွင်ရှင်းလင်းဟောပြောဟန်၊ (၇) အဘယမုဒြာ၊ စိုးရိမိစရာ မရှိ နှစ်သိမ့်အာမခံဟန်၊ (၈) အာလိင်္ဂနမုဒြာ၊ ပွေ့ဖက်ဟန်၊ (၉) အဥ္ဂလိမုဒြာ၊ ပူဇော်ဟန် (ပုံ၂၆) တွေပဲ ဖြစ်ပါတယ်။ ပွေ့ဖက်ဟန်က ဘုရားလောင်းနဲ့ ကြင်ယာ ပုံတော်မှာ တွေ့မယ်။ ရှိခိုးဟန်၊ ပူဇော်ဟန်က တပည့်၊ ဒကာ၊ သာဝကတွေနဲ့ ဆိုင်တယ်။

ခြေတော်အနေအထားတွေဟာလည်း အမျိုးမျိုးရှိပါတယ်။ ဘယ်ခြေလှမ်း ဟန်က ရာမပုံမှာဆိုရင် လေးတင်ခါနီး အားပြုလိုက်တဲ့ပုံဖြစ်လို့ သတ္တိပြခြင်းလို့ ဆိုရမယ်။ ညာခြေလှမ်းဟန်က ဒေါသနဲ့ ခြေဆောင့်တာဖြစ်လို့ မနှစ်သက်ခြင်းလို့ ဆိုရမယ်။ ဒါပေမဲ့ မြတ်စွာဘုရားပုံတော်မှာတော့ ခြေစုံရပ်တာပဲ တွေ့မှာပါပဲ။

ပန်းပုဆရာက တစ်ခါတစ်ရံ (တီဘာဂ) သုံးဆစ်ချိုး နွဲ့နေဟန်တော့ လုပ် တတ်ပါတယ်။ (၁) ပလ္လင်အောက်ကို ခြေတော်တစ်ဖက်ချ (လလိတာသန)၊ (၂) ခြေတော်စုံချ (ဘဒ္ဒါသန)ဆိုတာတွေ ရှိပါတယ်။ တင်ပလ္လင်ခွေထိုင်တဲ့အခါ (၃)



ပုံ (၂၈) သိသရခေါ်စေတီအထက်ဝါ



ပုံ ၂၉။ ပဍမှုသသန္။

ခြေဖဝါး နှစ်ဖက်စလုံး အထက်လှန်ထိုင်ပုံ (ဈာနာသန)၊ (၄) ခြေဖဝါးတစ်ဖက်ကို ပေါင်အောက်ချပြီးထိုင်ပုံ (ပလ္လင်္ကာသန)ဆိုပြီး နှစ်မျိုးရှိရာမှာ ဈာန်ဝင်တဲ့အခါ ထိုင်တဲ့ ခြေဖဝါးနှစ်ဖက်လှန်ထိုင်ပုံမျိုးဟာ အင်မတန် ခေတ်စားပါတယ်။ (၅) မင်းထိုင် (ရာဇလီလာသန)နဲ့ (၆) မုဆိုးထိုင် (ဝီရာသန)ဆိုတာတွေလည်း ရှိပါ သေးတယ်။ (ပုံ ၂၇)။

ပုဂံခေတ် မြေပုံဘုရားပုံတော်ကို အသေအချာ လေ့လာတဲ့အခါ ပထမဆုံး ထူးခြားချက်တစ်ခု တွေ့တယ်။ အခုခေတ် ပုံတော်တွေလို လက်ချောင်းတော်တွေ ဟာ အစွန်း တစ်ညီတည်းမဟုတ်ဘူး။ လူရိုးရိုးရဲ့ လက်လိုပဲ အတိုအရှည်တွေ့ရ တယ်။ မျက်လုံးတော်တွေကလည်း မျက်လွှာချပုံမျိုး မဟုတ်ဘူး။ ဒါပေမဲ့ မပွင့်တပွင့် ကြည့်တဲ့ပုံပေါ်တယ်။ ဥဏ္ဏလုံမွေးရှင်တော်အတွက် မျက်ခုံးနှစ်ခုကြားမှာ အစက်ကလေးတစ်ခု ထည့်ထားတယ်။ ဆံတော်လည်း အစက်ကလေးပဲဖြစ် တယ်။ နားရွက်တော်လည်း ပုခုံးကို မထိဘူး။ ရင်အုပ်ကျယ်တယ်။ ခြင်္သေ့ရင်အုပ်လို့ တချို့က တင်စားပြီး ပြောလေ့ရှိပါတယ်။ သင်္ကန်းပါတယ်လို့ သာမညသိရလောက် အောင် အရေးအကြောင်းပဲ ဆွဲထားတယ်။ ဒီတော့ အဝတ်မပါတဲ့ ကိုယ်လုံးအတိုင်း



ပုံ ၃၀။ သီဟာသနာ။

မြင်ရပုံမျိုး၊ ခွက်နေတဲ့ ချက်တော်ကိုတောင် မြင်နေရတယ်။ နောက်ခံတကဲကလည်း ခုခေတ်နဲ့ စိတ်ကူးမတူတဲ့ တကဲပါပဲ။ ခေါင်းတော်ကို စက်ဝန်းခံတယ်။ ပခုံးတော် တစ်ဖက်တစ်ချက်မှာ ဟင်္သာပန်းကိုက်ထည့်တယ်။ စက်ဝန်းပေါ်က သိခရ(ပုံ ၂၈) တင်ထားတယ်။ သိခရဘေးက ညောင်ပင်အကိုင်း ကလေးတွေ ထွက်ထားတယ်။ မြတ်စွာဘု ရားထိုင်ထားတဲ့ပလ္လင်က ကြာပလ္လင် ဖြစ်ပါတယ်။ အစမူလကတော့ ကြာပလ္လင် (ပခုမ္မာသန)ဆိုရင် တကယ့်ကြာပွင့်ကြီးပဲ လုပ်လိုက်တာပဲ (ပုံ ၂၉)။ နောက်မှ ကြာဖတ်ကလေး တွေလောက်ထည့်ပြီး ခိုနန်းချိုးတာတွေ ပြော့ကြောင်း ထိုးတာတွေ လုပ်လာတယ်။ တကယ်ကတော့ ခြင်္သေ့ပလွင်လည်း ရှေးက ခြင်္သေ့ ပေါ်မှာ ထိုင်ပုံပဲလုပ်တယ်။ အလှအပ အပြောက်အမွမ်းတွေနဲ့ ပလ္လင်ကို ဝဇီရာသန လို့ခေါ်ပါတယ်။ ပြော့ပလွင်လို့ တချို့ကလည်း ခေါ်ချင်တယ်။ ပြော့ကြောင်းလေး တွေပါနေလို့ ဖြစ်တယ်။ တချို့ကတော့လည်း ပလ္လင်က လေးထောင့်ချိုးမဟုတ်ဘဲ တစ်ဆယ့်နှစ်ထောင့်လောက် ချိုးထားတော့ ခိုနန်းချိုး ပလ္လင်လို့ ခေါ်ကြပြန်တယ်။ အခုခေတ်တော့ ကြာလည်းပါတယ်။ ခြင်္သေ့လည်း ပါတယ်။ ပြော့လည်း ထိုးထား တယ်။ ခိုနန်းချိုးလည်း ချိုးထားတယ်။ အဲဒီအပေါ် မှန်စီရွေချ လုပ်လိုက်သေးတယ်။ တန်ဆာဆန်တာ လက်လွန်လို့ မလှတော့ဘူး ထင်ပါတယ်။

ပုဂံခေတ်ကတော့ ပဒုမ္မာသနတစ်မျိုးပဲ လုပ်ထားတာများတယ်လို့ မြေပုံ ဘုရားကိုကြည့်ပြီး ဆုံးဖြတ်နိုင်မယ်ထင်ပါတယ်။ အဲဒီ ပဒုမ္မာသနခေါ်တဲ့ ကြာ ပလ္လင်အောက်မှာ စောစောကပြောခဲ့တဲ့ ယေဓမ္မာဂါထာပါမယ်ပေါ့။ ဒီပင်္ကရာ မတ်ရပ်ရုပ်ပွားတော်လို၊ ယမကဗျာဒိတ်ပြ ရုပ်ပွားတော်လို၊ ကြာပေါ်မှာ တိုက်ရိုက် ရုပ်တော်မူနေတာမျိုး လုပ်ထားပါတယ်။

ရေမီး နှစ်စုံပြတဲ့ ယမကဗျာဒိတ်ကို ဖော်ပြတဲ့အခါ မြတ်စွာဘုရားရဲ့ ရုပ်ပွား တော်တွေဟာလည်း အလယ်ကိုဓားတော်ကိုရံပြီး အများကြီး ပွားထားလေ့ရှိကြ တယ်။ အများကြီး ပွားတယ်ဆိုပေမဲ့ တစ်ခါတစ်ရံ သုံးဆူလောက်ပဲ ပွားထားတာ။ ခြောက်ဆူလောက်ပဲ ပွားထားတာ တွေ့နိုင်ပါသေးတယ်။ ထိုင်းလင်းဘက်မှာတော့ ဒီလို ဗျာဒိတ်ပြ မြေပုံဘုရားဟာ ခေတ်အစားဆုံး ဖြစ်တယ်။ ခရစ်နှစ် ၇ ရာစု ၈ ရာစုက လက်ရာတွေတောင် တွေ့ဖူးတယ်လို့ သိရပါတယ်။

ဟရိဘုဥ္မွတိုင်း (အခု ဗဟိုထိုင်းလင်း)မှာ ၁၁ ရာစုက ကာလနာဖြစ်လို့ လူတွေ ပဲခူးဘက်ပြေးလာကြတယ်လို့ သိရတယ်။ ဒီလူတွေကလည်း ယခုဖော်ပြ တဲ့ ယမကဗျာဒိတ်ပြ မြေပုံဘုရားတွေ ယူလာကြမှာပါပဲ။

၁၅ ရာစုက အခု ကမ္ဘောဒီးယားခေါ် တဲ့ နေရာက စစ်သုံ့ပန်းတွေကို ဖမ်းလာ

### <del>ဒေါက်တာသန်းထွန်း</del>

ပြီး လက္ခ်ိယပူရ (ဒလအနားက မြို့ဟောင်း)မှာ ထားတယ်။ ဒီလူတွေကလည်း ယမကဗျာဒိတ်ပြ မြေပုံဘုရားကိုမှ လုပ်ချင်တဲ့ဓလေ့ ယူလာကြမှာပါပဲ ထင်တယ်။ ဒီလိုပဲ ထိုင်းလင်းဘက်ကဓလေ့နဲ့ နီးစပ်တဲ့ မြေပုံဘုရားတွေကို ရန်ကုန်တံတားက လေး၊ ပဲခူး၊ ကော့ဂွန်း(ဖားအံနယ်)နဲ့ မော်ဇာ(ပြည်နယ်)တွေမှာ ဆက်ပြီး တွေ့ပါ သေးတယ်။

\* \* \*

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၅)

ဗုဒ္ဓဝင် ရှစ်ခန်း ကိုးခန်းပါတဲ့ မြေပုံဘုရားတွေကို ပျူခေတ်က လုံးဝမတွေ့ပေ မဲ့ ပုဂံခေတ်ကျတော့ အတော်များများ တွေ့ ရပါတယ်။ အဲဒီဓလေ့ကတော့ အိန္ဒိယ ဘက်မှာလည်း ရှိခဲ့ဖူးပါတယ်။ ဥပမာ အခု အိန္ဒိယနိုင်ငံတော် တံဆိပ်ဖြစ်တဲ့ အာသောကကျောက်တိုင်ထိပ်က ခြင်္သေ့လေးကောင်အောက်မှာ ဆင်ရုပ်၊ နွားရုပ်၊ မြင်းရုပ်နဲ့ ခြင်္သေ့ရုပ်ရှိတယ်။ ဆင်က သန္ဓေယူခန်းကို ညွှန်းတယ်။ နွားက ဖွားတော် မူခန်း၊ မြင်းက တောထွက်ခန်း၊ ခြင်္သေ့က သဗ္ဗညုတဉာဏ်တော်ရခန်းကို ညွှန်း တယ်။ ခရစ် ၅ ရာစု လက်ရာတစ်ခုကို ဆာနတ်မှာ သဲကျောက် ရုပ်ကြွအဖြစ်နဲ့ ဗုဒ္ဓဝင်ငါးခန်းကတော့...

|                                                         | ပရိနိဗ္ဗာန်ဝင်ခန်း                         |                                                         |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ရပ်တော်မူတစ်ဆူ၊<br>ထက်ဝယ်ဖွဲ့ငါးဆူ၊<br>ယမကဗျာဒိတ်ပြခန်း | ဓမ္မစကြာဟောခန်း                            | ရပ်တော်မူတစ်ဆူ၊<br>ထက်ဝယ်ဖွဲ့ငါးဆူ၊<br>ယမကဗျာဒိတ်ပြခန်း |
|                                                         | <del>ဟေဓိပင်နှင့်ရွှေပလ္လင်အောင်ခန်း</del> |                                                         |
|                                                         | ဖွားတော်မူခန်း                             |                                                         |

#### ဒေါက်တာသန်း<mark>တ</mark>ွန်း

| ပရိနိဗ္ဗ၁န်ဝင်ခန်း                                                      |                                                           |                                                             |  |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|
| နာဠာဂီရိဆင်<br>ချွတ်ခန်း<br>ဓမ္မစကြာဟောခန်း<br>ပါရိလေယျတော<br>ဝါဆိုခန်း | ဗောဓိပင်နှင့် ရွှေပလွှင်အောင်ခန်း                         | တာဝတိံသာက<br>ဆင်းခန်း<br>ယမကဗျာဒိတ်ပြခန်း<br>ဖွားတော်မူခန်း |  |
| နာဠာဂီရိဆင်                                                             | ပရိနိ ဗွာန် ဝင် ခန်း<br>ဗောဓိပင်နှင့် ရွှေပလ္လင်အောင်ခန်း | တာဝတိံသာက                                                   |  |
| ချွတ်ခန်း<br>ဓမ္မစကြာဟောခန်း<br>သန္ဓေယူခန်း                             | oosser; od 8                                              | ဆင်းခန်း<br>ယမကဗျာဒိတ်ပြခန်း<br>ဖွားတော်မူခန်း              |  |
| ပြီးတော့ ဗုဒ္ဓဝင်ကိုးခန်းလည်း ရှိပါသေးတယ်။ (အောက်ပုံ)                   |                                                           |                                                             |  |

| ပရိနိဗ္ဗာန်ဝင်ခန်း                                         |                                                          |                                                                          |  |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--|
| တာဝတိံသာက<br>ဆင်းခန်း<br>ဓမ္မစကြာဟောခန်း<br>ဖွားတော်မူခန်း | ဗောဓိပင်နှင့် ရွှေပလ္လင်အောင်ခန်း<br>ဃနာနို့ဆွမ်းကပ်ခန်း | နာဠာဂီရိဆင်<br>ချွတ်ခန်း<br>ယမကဗျာဒိတ်ပြခန်း<br>ပါရိလေယျတော<br>ဝါဆိုခန်း |  |

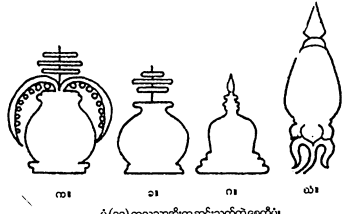
ဒီလို ဗုဒ္ဓဝင်အခန်းခန်းပါတဲ့ မြေပုံဘုရားကို နောက်ပိုင်းကျတော့လည်း မလုပ် ကြပြန်ဘူး။ အဲဒါတစ်ခု နည်းနည်းဆန်းတယ်လို့ ထင်မိပါတယ်။

ပျူ မြေပုံဘုရားမှာတော့ ရှစ်ခန်း၊ ကိုးခန်းပေါင်းပြီး မတွေ့ရပေမဲ့ တစ်ခန်းကို မြေပုံတစ်ခု လုပ်တာတော့ ရှိမယ်ထင်တယ်။ ဈာန်သမာပတ်ဝင်စားပြီး ယမကဗျာ ဒိတ်ပြခန်းနဲ့ ဓမ္မစကြာဟောခန်း နှစ်မျိုးနဲ့ မြေပုံဘုရားတွေကိုပဲ ပျူလက်ရာအဖြစ် တွေ့ရသေးတယ်။ အခု ထိုင်းလင်းခေါ် တဲ့ တိုင်းပြည်မှာ ခရစ် ၅ ရာစုနဲ့ ၇ ရာစု အတွင်းက ထွန်းကားခဲ့တဲ့ ဒွါရဝတီတိုင်းပြည်လက်ရာ ဗျာဒိတ်ပြခန်းတွေနဲ့ တူသလိုရှိလို့ သရေခေတ္တရာနဲ့ ဒွါရဝတီဓလေ့ဖလှယ်တဲ့ သဘောရှိလေမလားလို့ လည်း တွေးကြတယ်။

ပျူလက်ရာ ဓမ္မစကြာဟောခန်းဟာ အင်မတန် ပြည့်စုံတယ်လို့ ဆိုရမယ်။ ကိုယ်စားတော်ရဲ့ လက်ထားဟန် ဓမ္မစကြာဟောပုံပါပဲ။ ခြေထားဟန်ကတော့ ခြေဖဝါးနှစ်ဖက်စလုံး အထက်လှန်တဲ့ ဈာန်သမာပတ်ဝင်စားတဲ့အခါ ထိုင်ဟန်ဖြစ် တယ်။ မဏိတော်နဲ့ တစ်တန်းထဲမှာ နေဝန်းလဝန်း ဆွဲထားတယ်။ လက်ဝဲဘက်က သာဝကငါးဦး၊ လက်ယာဘက်က နတ်ငါးပါး၊ ပဒုမ္မသန(ကြာပလ္လင်) အောက်မှာ ဒေါက်လေးခုသာပါတဲ့ စကြာတဲဆိပ်ခံထားတယ်။ အောက်ဆုံးမှာ သမင်တစ် ကောင်နဲ့ ပန်းပွင့်တွေ ရှိနေပါတယ်။

ပျူမြေပုံရပ်တွေထဲမှာ ဂေါတမဗုဒ္ဓတွေ့သလို ဘုရားလောင်း နတ်ဖြစ်တဲ့ မေတ္တေယျ၊ အဝလောကိတေသွရ၊ တာရတို့ကိုလည်း တွေ့တယ်။ သူရဿတီ နတ်သမီး၊ ဇမ္မလနတ်၊ ဟယဂရိဝနတ်ရုပ်တွေလည်း တွေ့ပါတယ်။ ပုဂံခေတ်အထိ အဝလောက်တေသွရ ဘုရားလောင်းပုံတော် တွေ့နေရလို့ အဲဒီအခါအထိ မဟာယာနဂိုဏ်းနဲ့ဆိုင်တဲ့ ကိုးကွယ်ပုံတစ်မျိုးမျိုး ရှိနေရလိမ့်မယ်လို့ ယူဆပါတယ်။

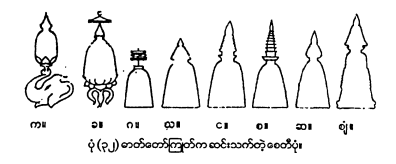
မြေပုံတစ်ခုတစ်ခုမှာ အလယ်က ဂေါတမမြတ်စွာဘုရားကို ပတ်လည်ဝိုင်းပြီး စေတီတွေ ရံထားတတ်သေးတယ်။ တစ်ခါတစ်ရံ စေတီရံ ငါးဆယ့်နှစ်ဆူလောက် အထိ ပါတာကို တွေ့ရဖူးပါတယ်။ ပျူတွေရဲ့ ခရစ်နှစ် ၇ ရာစု ၈ ရာစုလောက်က



ပုံ (၃၁) ကလသာအိုးက ဆင်းသက်တဲ့ စေတီပုံ။

လက်ရာမြေပုံဘုရားတွေမှာ ဗုဒ္ဓကို ရံထားတာ ကလသာအိုး ဖြစ်နေတာလည်း တွေ့ပါတယ်။ သဘောကတော့ ကလသာအိုးက ဆင်းသက်ဖြစ်ပေါ် လာတဲ့ စေတီ မျိုး (ပုံ ၃၁) ရှိတယ်လို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။

အဲဒီ ဆင့်ကဲဖြစ်စဉ်ကို ကြည့်လိုက်တဲ့အခါ ကနေ့ ပုဂံက ဗူးဘုရား (ပုံ ၃၁ ဃ)ဟာ ဘယ်က ဆင်းသက်တယ်လို့ ပြောဖို့ လွယ်သွားပါပြီ။ ဗူးဘုရားပုံမျိုးဟာ ကလသာအိုးက ဆင်းသက်လာတယ်လို့ ပြောနိုင်ပါတယ်။ စေတီဆိုတာ ဘုရား သရီရဓာတ်တော်ကို ဌာပနာထားတာ ဖြစ်ပါတယ်။ ဘုရား ပရိနိဗ္ဗာန်ယူပြီးခါစ ဓာတ်တော်ကို ပိပြဝမှာ ကျောက်အိုးနဲ့ စာထိုးပြီး ထားခဲ့တဲ့ အထောက်အထား ရှိပါတယ်။ ဒါ့ကြောင့် ဓာတ်တော်အိုးပုံကလည်း စေတီပုံတစ်မျိုး ဆင်းသက်ဖြစ် ပေါ်လာတယ်လို့ ကောက်ယူလိုပါတယ်။ ခိုလို အိုးပုံကနေပြီး စေတီဖြစ်လာပုံကို အခု မြေပုံဘုရားတွေအရ မှန်းဆလိုက်ရင် ခရစ်နှစ် ၆–၇ ရာစုတွေကပဲ ဖြစ်တယ်။ ဓာတ်တော်ကို ကြုတ်သပ်သပ်လုပ်ပြီး ထည့်တာလည်း ရှိပါသေးတယ်။ အလယ်က ဂေါတမပုံတော်ကို ဓာတ်တော်ကြုတ်ရံထားတဲ့ မြေပုံဘုရားတွေထဲက



ပုံစံတွေကို စဉ်ပြီး ကြည့်တဲ့အခါ ဓာတ်တော်ကြုတ်က ဆင်းသက်တဲ့ စေတီပုံ အဆင့်ဆင့်ကို တွေ့ရပြန်ပါတယ်။ (ပုံ ၃၂)

ဒီလို ဓာတ်တော်ကြုတ်ပုံဆိုတာကလည်း မြေပေါက်စေတီအဖြစ်နဲ့ သရေ ခေတ္တရာမှာ ဘောဘောကြီးစေတီ၊ ဖရမာစေတီဆိုတာတွေ ရှိနေပါပြီ။ ရက်စွဲကတော့ ခရစ်နှစ် ၆–၇ ရာစုဖြစ်မယ်။

ဘုရားတကဲဆိုတာကလည်း တကယ်ကတော့ မြတ်စွာဘုရားသခင် သီတင်း သုံးတော်မူတဲ့ ကျောင်းတော်ပုံကို ဖော်ပြရာကနေပြီး စိတ်ကူးတွေကွန့်ပြီး ဒီဖိုင်းပုံ ့ အမျိုးမျိုး ပြောင်းခဲ့တာပဲ ဖြစ်တယ်။ ဘာပြုလို့လဲဆိုတော့ ပုဂံက ဖက်လိပ်ဘုရား ဇာတ်ကွက်တွေကိုကြည့်ရင် မင်းနဲ့ ရဟန်းကို ဘုံအဆင့်နဲ့ အိမ်ငယ်ကလေးထဲ ထိုင်နေပုံပဲ ပြလေ့ရှိတာကို သတိပြုမိလို့ ဒီလို ပြောနိုင်တာ ဖြစ်ပါတယ်။ နောက် တော့ ဒီအိမ်ကလေးပေါ်မှာ ဘုံပြာသာဒ်အစား စောစောက ပြောခဲ့တဲ့ သိခရပေါက် ထားတယ်။ ဘုရားသီတင်းသုံးနေထိုင်ပုံဆိုတော့ တပည့်သာဝကနှစ်ဦးက လက်ဝဲ လက်ယာရံပြီး (နမတ္တရမုခြာ) ရှိခိုးနေဟန်ကို တွေ့ရပါတယ်။

နောက်တော့ ဒီမြေပုံဘုရားတွေထဲမှာပဲ ဘုရားဝဲယာမှာ လှပဆန်းကြယ်တဲ့ ပစ္စည်းတွေ အကောင်တွေ ဖော်ပြထားပြန်တယ်။ ဥပမာ နေဗိမာန်၊ လဗိမာန်၊ ဟင်္သာရပ်၊ ဗျာလခေါ်တဲ့ ပတတ်ရပ်ခြင်္သေ့ရပ်၊ မကာရ (မကားရ်)ခေါ်တဲ့ မိကျောင်း ရုပ်၊ ဆင်ရုပ်၊ ကချေသည်ရုပ်တွေ တွေ့ရပြန်တယ်။ ခေတ်အနေနဲ့ ပိုင်းခြားရင် သိခရနဲ့ ဟင်္သာရပ်တွေကို ပုဂံခေတ်ရောက်မှ စပြီး တွေ့ရတယ်လို့ ပြောနိုင်ပါတယ်။ အမှန်ကတော့ သိခရက ထည်ဝါပြီး နေရာယူလွန်းလို့ ဗျာလတွေ၊ မကာရ်းတွေ ပျောက်ကုန်တာဖြစ်ပါတယ်။ လှတဲ့ ဒီဇိုင်းလေးတွေ ဆက်မသုံးတာ နှမြောဖို့ကောင်း တယ်လို့ထင်မိတယ်။

မြေပုံဘုရားမှာ မတွေ့ပေမဲ့ ပုဂံနံရံဆေးရေးမှာတော့ ဒီပတတ်ရပ်ခြင်္သေ့နဲ့ မိကျောင်းကို ဆက်ပြီး တွေ့နေရပါသေးတယ်။

မြေပုံဘုရား ဒါယကာတွေက သူတို့နာမည်ကို ရေးခဲ့လေ့ရှိတယ်။ ဒီနာမည် တွေကို ဖတ်ကြည့်ပြီး ရှေးက ပျူတွေ ပုဂံသားတွေအကြောင်း သမိုင်းမှာ နည်း နည်းဖြည့်ပြောစရာ ရခဲ့ပါတယ်။ ဥပမာ မှော်ဇာက ပျူအရိုးအိုးစာတွေကြောင့် သူရိယဝိကြမ၊ ဟရိဝိကြမ၊ သိဟဝိကြမဆိုတဲ့ မင်းတွေဟာ သရေခေတ္တရာမှာ ခရစ် နှစ် ၄ ရာစုက မင်းလုပ်ခဲ့တယ်လို့ ပြောနိုင်ပါတယ်။ (တချို့ကလည်း ရက်စွဲ ဖတ်တဲ့အခါ ခရစ်နှစ် ၃၁၉ ကစတဲ့ ဂုတ္ထနှစ်လို့ မယူဘဲ ခရစ်နှစ် ၆၃၈ ကစတဲ့ သက္ကနှစ် လို့ယူဆပြီး ဒီမင်းတွေဟာ ခရစ်နှစ် ၇ ရာစုက ဖြစ်မယ်လို့ ကောက်ချက် ချတယ်။)

စကားတစ်ဆက်တည်းမို့ ပြောရရင် ပျူခေတ် ငွေဓာတ်တော်ကြုတ်မှာတော့ သိရိပရဘုဝရမနနဲ့ သိရိပရဘုဒေဝီလို့ တွေ့ရတယ်။ ဝိကြမအဆက်အနွယ်တွေကို ဝရမနအဆက်အနွယ်တွေလည်း ရှိတယ်လို့ ဆိုရမယ်။ ဒီနေရာမှာ သတိတစ်ခု ပြုစေချင်တာက ဝိကြမ၊ ဝရမနဆိုတဲ့ ကုလားရိုးရာနာမည်တွေ ယူကြတိုင်းလည်း ကုလား ဧကန်ဖြစ်မယ်မပြောသင့်ဘူး။ (ဒေးဗစ်တို့၊ ရောဗတ်တို့ခေါ် တိုင်း ဥရောပ သားမဟုတ်သလိုပါပဲ)။

တစ်နေ ရာမှာ ဂုဟဒိပရသေ့၊ ဇယစန္ဒြဝရမန၊ ဟရိဝိကြမလို့ တွေ့ပြန်တယ်။

#### း ဒေါက်တာသန်းထွန်း

ဝိကြမမင်းက သရေခေတ္တရာမှာ အုပ်စိုးတုန်း ဝရမနမင်းက ဗိဿနိုးမှာ အုပ်စိုးမယ်။ တစ်ဆရာတည်းတပည့်တွေ ဖြစ်ကြလို့ ဆရာဂဟဒိပကြောင့် မင်းနှစ်ပါး ရန်စစ်စဲပြီး ချစ်ကြည်ကြတယ်လို့ ဆက်ပြီးစိတ်ကူးနိုင်မယ်ပေါ့။ (ဟုတ်ချင်မှလည်းဟုတ်မယ်)။

ဟန်လင်းမှာတော့ သိရိဂုတ္တနာမည် တွေ့ပြန်တယ်။ ဂုတ္တရိုးရာ နာမည်ယူတဲ့ မင်းဆက်ဟာ ဟန်လင်းမှာ ရှိနိုင်တယ်ပေါ့ ။ တွေ့ဖူးသမျှ ပျူခေတ် အရိုးအိုး၊ ကျောက်စာနဲ့ မြေပုံဘုရားပါ နာမည်တွေကို စဉ်လိုက်ရင်…

ဂုဟဒီပရသေ့

စရကေမင်း (ပျူတို့က မင်းကို 'ပေါင်'လို့ခေါ် တယ်)

ဆောမင်း

ဧယစန္ဒြ ဝရမနမင်းကြီး (ပျူက မင်းကြီးကို ဒွတ္တပေါင်လို့ ခေါ် တယ်)

တရဉမင်း

ဒမ်းမင်း

ဗာဒေဟိ

ရားမင်း

သွားမင်း

သီဟဝိကြမ မင်းကြီး

သူရိယ ဝိကြမမင်းကြီး

သိရိဂုတ္တမင်းကြီး

သိရိစန္ဒြ မိဖုရားကြီး

သိရိနာလန္စာယ(ရသေ့/ရဟန်း)

သိရိပရဘု မိဖုရား

သိရိ ပရဘု ဝရမန

ဟရိ ဝိကြမမင်းကြီးလို့ တွေ့ရပါတယ်။ ဒီစာရင်းထဲက ကုလားနာမည် မဟုတ်တဲ့ စရကေ၊ ဆော၊ တရဉ၊ ဒမ်း၊ ရား၊ သွားဆိုတဲ့ နာမည်တွေဟာ ပျူနာ မည်စစ်စစ် ဖြစ်မလားလို့ ထင်မိတယ်။

ပုဂံခေတ်ရောက်ပြန်တော့ နာမည်တွေကို ကျောက်စာထဲမှာ အများကြီးရနေ ပေမဲ့ အခု မြေပုံဘုရားကလည်း ထပ်ဖြည့်ပေးတာ ရှိပါသေးတယ်။ ဥပမာ အနော် ရထာမင်းစောဟာ သီရိအနိရဒ္ဓဒေဝဘွဲ့ ရှိတာကို မြေပုံဘုရားမှာ ရေးထားတာပါလို့ သိကြရတာပဲ ဖြစ်ပါတယ်။ ဒီလိုပဲ စောလူးမင်းဘွဲ့ ဟာ သိရိဝဇိရာဘ ရဏဖြစ်တယ် လို့ မြေပုံဘုရားကြောင့် သိရတယ်။ မြေပုံဘုရားမှာပါလို့ သိရတဲ့ တခြားနာမည်တွေ

၆၃

က အနော်ရထာမင်းကြီးရဲ့ လက်ထက်မှာ မင်းကြီးရဲ့ မိဖုရးကြီး စိပေ၊ သူကြွယ်မ သာလိနီ၊ ဆရာတော် ဒီဝစရိယေန၊ ဆရာတော် သုဓမ္မာ၊ သံပျင် ဗနနော၊ သံပျင် စန္ဒုမာ၊ သံပျင် တရားရ၊ သံပျင် ဝိဿန္နရာဇ်၊ သံပျင် ယဿ၊ ကလန် ငဂေါင်တို့ ဖြစ်ပါတယ်။

ကျန်စစ်သားမင်းကြီးလက်ထက်မှာ မိဖုရားကြီး တိလောက ဝဋံသက၊ သံပျင် အနန္တဇယဘိကြံ၊ သံပျင် ယိခိ၊ ကလန်ပုဝ၊ ကလန်ပျှန်တို့ရယ်၊ ဆရာတော်တွေက မုဂ္ဂလိပုတ္တနဲ့ သုမေဓတို့ ဖြစ်ပါတယ်။

အလောင်းစည်သူမင်းကြီး လက်ထက်မှာ သံပျင်ပိန္တု၊ သံပျင်တရိယ၊ ဆရာ တော်အနန္ဒတို့ ဖြစ်ပါတယ်။ နရပတိစည်သူမင်းလက်ထက်မှာ ဆရာတော် ဓမ္မရာဇ ပဏ္ဍိတနဲ့ ကလန်ပိဆိုတဲ့ နာမည်တွေ ထပ်တွေ့ပါတယ်။ အနော်ရထာမင်းကြီး လက်ထက်က ကလန်ယဿကတော့ သူ့အကြောင်းကို 'မင်းနဲ့ အကျွမ်းဝင်သူ' လို့ ဖော်ပြတယ်။ ပဒေသရာဇ်အုပ်ချုပ်ရေးမှာ 'ရာဇဝလ္လဘော၊ မင်းနှင့် အကျွမ်းဝင် ခြင်း'ဟာ အင်မတန် အရေးကြီးတဲ့ အရည်အချင်းဖြစ်တာကို ဖော်ထုတ်ပြောဆို နေတာပဲဖြစ်ပါတယ်။

ဒီလိုပဲ ခရစ်နှစ် ၁၂၃၆ ရေးထိုးတဲ့ ပုဂံစောလှဝန်း ဘုရားကျောက်စာ (ပုဂံပြ တိုက်ကျောက်စာ အမှတ် ၄၄) မှာ နာတောင်းများ မင်းကြီးရဲ့ အမတ်ကြီး အသဝတ်က သူလည်း 'အကျွမ်းဝင်သော မင်းမတ်တေး' လို့ သူ့ကိုယ်သူ ဖော်ပြ ရေးသားဖူးတာကို တွေ့ဖူးတယ်။ လက်ရုံးရည် နှလုံးရည်ဆိုတာတွေက စကားလှ အောင် ပြောကြတာပါ။ ရှင်ဘုရင်ကျေနပ်ရင် ချက်ချင်း 'သူကောင်း' ဖြစ်သွားတာပါ ပဲ။

\* \* \*

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၆)

မြေပုံဘုရားပါ လက်ရေးကို ပြောမယ်ဆိုရင် ပျူခေတ်ကစပြီး ဒေဝနာဂရီလက် ရေးကို မြေပုံဘုရားပေါ်မှာ ရေးထိုးထားတာ တွေ့တယ်။ ပုဂံခေတ်မှာ ဒေဝနာဂရီ လက်ရေးကိုပဲ ဆက်သုံးတယ်။ ဒါပေမဲ့ နောက်ပိုင်း လက်ရေးအနေနဲ့ မူကွဲသွားပြီ။



ပုံ (၃၃) အနောက်ဘက် လိပ်ဘုရားမြေပုံဇာတ်ကွက် ၅၄၈၊ မဟောသဓဇာတ်။



ပုံ (၃၄) ပုဂံအာနန္ဒာဘုရားမှ ဥယျာဉ်မှာ ဘူရိဒတ် သီလဆောက်တည်ဟန် စဉ့်ကွင်း။

အနော်ရထာနဲ့ ယဿတို့ ရေးသွားတဲ့ လက်ရေး ဟာ ၁၁ ရာစုလယ်က မွန်ဗမာ လက်ရေးလို့ ပြောနိုင်တယ်။ ဦးချစ်စရာကရတဲ့ မြေပုံဘုရားကျောဘက်တွေမှာ ဘုရားတင်လှူတဲ့ သစ်သီးသစ်ပွင့်နာမည် ရေးထိုးထားတယ်။ အဲဒီလက်ရေးကို တော့ အစောဆုံး ဗမာလက်ရေးဖြစ်တယ်။ ၁၂ ရာစုဦးလို့ သတ်မှတ်ပါတယ်။

မြေပုံဘုရားပေါ် မှာ ဆုတောင်းရေးထားတာ ခြောက်မျိုးတွေ့ ရပါတယ်။ (၁) နိဗ္ဗာန်ရောက်ရပါလို၏၊ (၂) ဆင်းရဲခြင်းအပေါင်းမှ ကင်းဝေးရပါလို၏၊ (၃) နိဗ္ဗာန် မရမီ ထိပ်ဆုံးကလူ ထိပ်ဆုံးကနတ် ဖြစ်ရပါလို၏။ (၄) အခုငါတို့ အရှင်သခင် မင်းကြီး ဘုရားဖြစ်တဲ့အခါ ငါလည်း အသိအမှတ်ပြုခံရတဲ့ သာဝကတပည့်ကြီး ဖြစ်ရပါလို၏။ (၅) မေတွေယျဘုရားဖြစ်တဲ့အခါ ကျွတ်တန်းဝင်ရလိုပါ၏။ (၆) ဘုရားစင်စစ် ဖြစ်ရပါလို၏။ အဲဒီလို ဆုတောင်းကြပုံကို ဆန်းစစ်ကြည့်တဲ့အခါ တို့ဘုရင်ကြီး ဘုရားဖြစ်တော့ ငါက တပည့်ကြီးဖြစ်ချင်တယ်လို့ ဆုတောင်းတဲ့လွဲ

ဒေါက်တာသန်းထွန်း



ပုံ (၃၅) ပုဂံအာနန္ဒဘုရားမှမဟော်သဓာန္နဲ စူလနီတွေ့စန်းစဉ့်ကွင်း၊

ဟာ လူရည် အလည်ဆုံးဖြစ်တယ်လို့ ထင်ပါတယ်။ အနော်ရထာမင်းက မေတွေ့ယျ ဘုရားဖြစ်တော့ သူလည်း ကျွတ်ချင်တယ်လို့ ဆုတောင်းတာတွေ့ ရလို့ အဲဒီအခါ က ရှင်ဘုရင်ဟာ ဘုရားဆုပန်တယ်။ ဘုရားလောင်းဖြစ်တယ်ဆိုတဲ့ ဝါဒဖြန့်စကား မပေါ်သေးဘူးလို့ ဆိုရမယ်။ ကျန်စစ်သားကစပြီး ဘုရားဆုပန်တဲ့အတွက် ရှင်ဘုရင် ဟာ ဘုရားလောင်းပဲဆိုတဲ့ ဝါဒဖြန့်စကားဟာ အဲဒီအခါကပဲ မြန်မာနိုင်ငံမှာ စပြီး တွင်ကျယ်လာခဲ့တယ်လို့ ယူဆရမှာပဲ။

တစ်ခါတုန်းက ကျောက်စာဝန်ဟောင်း ဦးမြက မြေပုံဘုရားအကြောင်း စာအုပ် ထုတ်ဖူးပါတယ်။ အဲဒီစာအုပ်ထဲမှာ ပုံပေါင်း ၂ဝ၈ ပုံ ပြထားတယ်။ ရက်စွဲ အနေနဲ့ ခရစ်နှစ် ၅–၁၅ ရာစုအတွင်းက ပုံတွေ များများပါတယ်။ ဂေါတမဘုရား ပုံတော်ကို အရင်းမူလပြုတဲ့ မြေပုံဘုရားများပေမဲ့ ကြင်ယာတော်နဲ့ ဖက်တွဲနေတဲ့ ဘုရားလောင်းပုံတွေလည်း တွေ့ ရလို့ ပုဂံခေတ်အထိ မဟာယာနဂိုဏ်းကို ကိုးကွယ် တုန်းပါပဲလို့ ပြောနိုင်တယ်။ ပြီးတော့ ရေးတဲ့စာရဲ့ လက်ရေးတွေက အိန္ဒိယတောင် ပိုင်းနဲ့ ပိုပြီး ရင်းနှီးဟန်တူတယ်လို့ ပြနေတယ်။ လက်ရာချင်း ယှဉ်တဲ့အခါကျတော့ ပျူလက်ရာက ပုဂံလက်ရာထက် သိသိသာသာ ပိုကောင်းနေတယ်။ ငါတို့ဆီက အနုပညာလက်ရာဟာ မြင့်ရာက နိမ့်ရာကို ဆင်းနေပါကလားလို့ ဦးမြ ပူပန်လေ သလားမသိဘူး။ ပုဂံနောက်ပိုင်းလက်ရာဟာ နည်းနည်း ပြန်တက်လာသလို ရှိပေမဲ့ ပျူကို မမိသေးဘူး။

ပျူခေတ်က မြတ်စွာဘုရားပုံတော်ကို လက်ဟန်အမျိုးမျိုး၊ ခြေဟန်အမျိုးမျိုးနဲ့ ထုခဲ့ပေမယ့် ပုဂံခေတ် ရောက်တဲ့အခါ ဈာန်ဝင်တဲ့အခါ ထိုင်ပုံနဲ့ မာရ်စစ်သည်ကို မြေကြီးသက်သေပြပြီး အောင်နိုင်ပုံကိုပဲ ထုတော့တယ်။ စစ်ရေးစစ်ရာမှာ အောက် နိုင်ခြင်းသရုပ်ဖော်တဲ့ အောင်ပွဲရပုံဖြစ်လို့ တိုက်ခိုက်စည်းရုံးရေးမှာ ထူးခြားလာတဲ့ ပုဂံသားဗမာဟာ ဒီအောင်မြင်ခြင်းပုံကိုပဲ စွဲစွဲလမ်းလမ်းဖြစ်နေပြီး ဗမာတွေ ကနေ့ အထိ စွဲလမ်းတုန်းပဲလို့ဆိုရင် ဖြစ်မယ်ထင်ပါတယ်။

မြေပုံဘုရားမှာပါတဲ့ ဘေးက စေတီပုံကလေးတွေကို စစ်တမ်းထုတ်တော့ ကြေးဓာတ်တော်ကြုတ်ကနေပြီး ဆင်းကဲပွားလာတဲ့ စေတီပုံရှိသလို မြေ(ကျောက်) အိုးကနေပြီး ဆင့်ကဲပွားလာတဲ့ စေတီပုံရှိနေတာကို စိတ်ပါဝင်စားစရာ တွေ့နေရပါ သေးတယ်။ အမှန်ကတော့ အုပ်ဆောင်းပုံက ဆင်းသက်လာတာနဲ့ ဝမ်းပူတဲ့အိုးပုံက ဆင်းသက်တာတွေပဲ ဖြစ်ပါတယ်။ နောက်ပိုင်းမှာ စေတီပုံဟာ ဘယ်လိုပဲ ထွေထွေ ပြားပြားဖြစ်ပါစေ။ အစတုန်းကတော့ စက်ဝန်းရဲ့ တခြမ်းပဲ့ပုံနဲ့ စက်ဝန်းတစ်ခုလုံးပုံ ပါပဲလို့ အလွယ်ချုံ့ပြောလို့ ဖြစ်ပါတယ်။

အရင်က ခြေစုံချတဲ့ ဘုရားပုံတော် အင်မတန် ရှားတယ်ထင်ကြတယ်။ မြေပုံ ဘုရားမှာ ရှာကြည့်တော့ ခြေစုံချပုံတော်တွေ တော်တော်များများ တွေ့နေပါတယ်။ ခြေတစ်ဖက်တည်း ချထားတာကတော့ များသောအားဖြင့် ဘုရားလောင်းပုံတော်ပဲ ဖြစ်တယ်။ ဘေးက ဘုရားကို ရှိခိုးတဲ့လူက မုဆိုးထိုင် (ဒူးတစ်ဖက်ထောင် တစ်ဖက် ချ)ထိုင်တာကို တွေ့ရပါတယ်။ အမရပူရက မဟာဂန္ဓာရုံဆရာတော် ရှင်ဇနကာ ဘိဝံသရှေ့မှောက်ရောက်တဲ့ ဒကာဟာ ပထမတော့ ထုံးစံပုံ ကျုံ့ကျုံ့ထိုင်တယ်။ ဆရာတော်က သက်သာသလို နေခွင့်ပေးတော့ ဒူးတစ်ဖက်ထောင် တစ်ဖက်လဲ နေလိုက်တာကို သွားသတိရတယ်။ တရားဆွေးနွေးတဲ့အခါ ခန္ဓာကိုယ်ကို ပင်ပန်း အောင်လုပ်ထားလို့ ဘယ်ဖြစ်ပါ့မလဲ၊ သက်သာသလိုနေမှ ပြောရေးဆိုရေး သွက် လက်မှာ အမှန်ပါပဲ။ ဘုရားရှေ့တော်မှောက်မှာ ဒူးတစ်ဖက်ထောင် တစ်ဖက်လဲ



ပုံ (၃၆) ပုဂံ အာနန္ဒာဘုရားမှ ဇနကကို မေခလာကယ်ဟန် စဉ့်ကွင်း၊

နေခွင့်ရတာ ပုဂံခေတ်ကုန်အထိပါပဲ။ နောက်ပိုင်း ပဒေသရာဇ်တွေက သူတို့ရှေ့မှာ ဝပ်နေ၊ ကုန်းနေလို့ အနိုင်ကျင့်တာနဲ့ ရောယောင်ပြီး ဘုရားရှေ့မှာလည်း အနိုင်ကျင့် ခံရတဲ့ပုံစံအတိုင်း ထိုင်ကြတာနဲ့ တူပါတယ်။

မြေပုံဇာတ်ကွက်တွေလည်း ရှိပါသေးတယ်။ တစ်ပေပတ်လည်လောက် ရွှံ့ ပြားမှာ ရုပ်ကြသဘော ဇာတ်ငါးရာငါးဆယ်ထဲက ဝတ္ထုတွေကို တစ်ဇာတ်အတွက် အရုပ်ကားတစ်ခုရေးပြီး သရုပ်ဖော်ပါတယ်။ အဲဒီရွှံ့ရုပ်ကို မီးဖုတ်ထားပြီး ဘုရား ပစ္စယံ ပတ်လည်ကပ်ခဲ့တယ်။ နမူနာကတော့ ပုဂံတောင်ဘက် သရိရွာနားက ဖက်လိပ်ဘုရားမှာ တွေ့မယ်။ ရွှံ့ပြား မီးဖုတ်ပဲ ရှိသေးတယ်။ စဉ့်မသုတ်သေးဘူး။ အဲဒီလို ဇာတ်ကွက်တွေကို ခရစ်နှစ် ၁၁ ရာစုရဲ့နောက်ပိုင်း ရောက်လာတော့ စဉ့်သုတ်လာပါတယ်။ လက်ရာတော်တော်များများ နမူနာကြည့်စရာ ပုဂံ အာနန္ဒာ မှာ တွေ့ရမယ်။ (ပုံ ၃၄၊ ၃၅၊ ၃၆)သူတို့တစ်တွေကတော့ ခရစ်နှစ် ၁၂ ရာစုဦးလို

ြ

သတ်မှတ်ပါတယ်။ ဖက်လိပ်မှာ လူပုံဖော်တဲ့နေရာမှာ မကောင်းဘူး၊ မသွက်ဘူး၊ မြေပုံဘုရားမှာ တွေ့ရသလို တဖြည်းဖြည်း လက်ရာတွေ ညံ့လာတယ် ပြောရလေ မလားပဲ။

\* \* \*

# မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၇)

ရွံ့နဲ့လုပ်တဲ့ ကလေးကစားစရာလေးတွေလည်း တွေ့တတ်ပါတယ်။ တချို့ လည်း ခုအထိ (ဥပမာ ချိုးရုပ်)လုပ်တုန်းပါပဲ။ အရင်နှစ် ၂၀၀၀ ကျော်ကလို ထင်ရတဲ့ တောင်သမန် အင်းစောင်းမြေက ကလေးကစားစရာလို့ ထင်ရတဲ့ ရွံ့မီးဖုတ် ခေါင်းတစ်ခေါင်း တွေ့ပါတယ်။ လူဆိုရင် ဦးနှောက်ကြီးလို့ နဖူးမြင့်တယ်။



ပုံ (၃၇) တောင်သမန်အင်းစောင်းအရင် နှစ် ၂ဝဝဝ ကျော်က ကစားစရာ မျောက်ရုပ်၊ ဘေးမြင် (အရွယ် ကျပ်သုံးဒင်္ဂါးပြားစက်ဝန်းအတွင်းဝင်တယ်)

မေးအတွင်းဝင်တယ်၊ အခု ခေါင်းကတော့ နဖူးပါတယ်ဆိုရုံပဲ တွေ့ရတယ်။ မေးလည်း ရှေ့ထွက်လွန်းတယ်။ ဒါ့ကြောင့် မျောက်လို့ပဲ ယာယီသတ်မှတ်ချင် တယ်။ (ပုံ ၃၇) အစက်အစက်နဲ့ ချိုင့်ကလေးတွေကတော့ အမွေးတပ်တဲ့ ချိုင့် ကလေးတွေဖြစ်မယ်။

ပိဿနိုးကို တူးဖော်ရေးမှာလည်း ကလေးကစားစရာ တွေ့ပါတယ်။ အရင် အနှစ် ၁၅ဝဝ ကျော်က ကစားစရာဖြစ်ပေမယ့် အခုအခါ ကလေးတွေလည်း ကြိုက် မယ့်ကစားစရာပါပဲ။ ခွေးရုပ်ကလေး (ပုံ ၃၈)နဲ့ ဖားလို့ထင်ရတဲ့ အကောင် (ပုံ





ပုံ (၃၈) ပိဿန်းကစားစရာ ခွေးရွှံရုပ်၊ ဘေးမြင်ရေမြင် (အောင်သော် ပိဿန်း ပုံ ၇၈ – ၂)

၃၉) ခေါင်းပိုင်းကိုပဲ တွေ့ ရပါတယ်။ အဲဒီနှစ်ခုအပြင် အမျိုးသမီးရုပ် တစ်ခု တွေ့ သေးတယ်။ (ပုံ ၄၀) ကိုးကွယ်ရာ အမိနတ်သမီးရုပ်ထုဖြစ်တယ်လို့ ယူရင် ဖြစ်မ လားလို့ တွေးတဲ့လူလည်း ရှိပါတယ်။ ကိန္နရီပါပဲလို့ ထင်ရတဲ့လူလည်း ရှိပါတယ်။ ကလေးကစားစရာ ဖြစ် မယ်ဆိုလည်း ဖြစ်နိုင်စရာရှိတယ်။ ကလေးကစားစရာ ထက် နည်းနည်းပိုကောင်းနေတယ်လို့တော့ ထင်မိပါ တယ်။ ကလေးကစားတဲ့ ရုပ်ဒိုး (အောင်သော် ပိဿနိုး၊ ပုံ ၇၉/၁၁)ဆိုတာလည်း အများကြီးတွေ့တယ်။ လောက်စာလုံးတွေလည်း အများကြီးတွေ့တယ်။ လောက်လေးဆိုတဲ့ ပစ်စရာ







ပုံ (၃၉) ပိဿန်း ကစားစရာ ဖားရုပ် ဘေးမြင်၊အပေါ်စီးမြင် (အောင်သော် ပိဿန်း ပုံ ၇၈ – ၃)

ကိရိယာတစ်မျိုးမျိုးကို အသုံးများတာနဲ့ တူပါတယ်။ ပိဿနိုးထက် ခေတ်နည်းနည်း နောက်ကျတဲ့ ဟန်လင်း (ခရစ်နှစ် ၃–၉ ရာစု) မှာတော့ ကလေးကစားစရာ နွားရပ် (ပုံ ၄၁) တစ်ခု တွေ့ရဖူးတယ်။



2ર

ခေါင်းတစ်ပိုင်းပဲရတယ်။ လှည်းတပ်တဲ့ နွားဖြစ်မလား။ လှည်းတော့ ရှာမတွေ့ဘူး။ အိန္ဒု မြစ်ဝှမ်းက မိုဟင်ဂျိုဒါရိုမှာဆိုရင် လှည်းကလေးပါ အပြည့်အစုံ ရဖူးတယ်။ ပုဂံမှာ ရှေးဟောင်းသုတေသနက မတူးဖော် ဖူးသေးသော ပုဂံခေတ် ရွံ့နဲ့ လုပ်တဲ့ ကလေးကစားစရာရယ်လို့ မတွေ့ရသေးဘူး။ ပုဂံနဲ့ ခေတ်ပြိုင် တကောင်း



ပုံ (၄၁) ဟန်လင်း ကစားစရာ နွားရွှံရှပ်။ (မြင့်အောင်၊ဟန်လင်း၊ တက်ညှာ၊တွဲ ၃၊ ပိုင်း ၃၊ ဓာတ်ပုံ ၁၁)။

မှာလည်း တူးဖော်ဖူးပေမဲ့ ရွှံ့ကစားစရာ မတွေ့ဘူး။ အဲဒါကြောင့် အမရပူရမှာ ကောက်ရတဲ့ ရွှံ့ကစားစရာသုံးမျိုးပဲ ပြောစရာရှိပါတော့တယ်။ တစ်ခုကတော့ ပါးစပ်ဟနေတဲ့ ခွေးလို့ထင်ရတဲ့ အကောင်တစ်ကောင်ရဲ့ ခေါင်းပိုင်း (ပုံ ၄၂) ဖြစ်ပါတယ်။ နောက်တစ်ခုက ချိုးရုပ်ကလေးပါပဲ(ပုံ ၄၃)။ အခု လုပ်တုန်းလုပ်ဆဲ



ပုံ (၄၂) ကောက်ရတဲ့ အမရပူရ ကစားစရာ စွေးရွံရှပ်က ခေါင်းပိုင်း၊



ပုံ (၄၃) ကောက်ရတဲ့ အမရပူရ ရျိုးရွှံရုပ်က စေါင်းပိုင်း။

ချိုးရုပ်နဲ့ မခြားပါဘူး။ ဒါပေမဲ့ ကိုယ်လုံး နည်းနည်းသေးပြီး ဒီဇိုင်းအနေနဲ့ ပိုသွက် လက်တယ်လို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။ နောက်တစ်ခု ကောက်ရတဲ့ ကစားစရာကတော့ ခေါင်းနဲ့လက်မ မပါတော့တဲ့ ကလေးငယ်တစ်ယောက်ရဲ့ အရုပ်ပါပဲ။ ခြေနှစ်ချောင်း ထားပုံကြည့်ပြီး အင်မတန် အချိုးကျမယ့် အရုပ်ပဲလို့ တွေးမိတယ် (ပုံ ၄၄)။



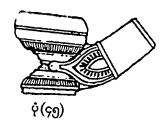
ပုံ (၄၄) ကောက်ရတဲ့ အမရပူရကစားစရာ ကလေးရွှံရုပ်အေက်ပိုင်း။

အပြည့်အစုံသာရှိရင် ကမ္ဘာကျော်အောင် ကောင်းမယ့် ဒီဇိုင်းပဲလို့ ထင်မိတယ်။ အဲဒါအပြင် ကောက်မရပေမဲ့ ကလေးကစားတဲ့ အိုးပုတ်တွေတော့ အိုးစပေါ် ချိန်က စပြီး အခုအထိ ရှိနေတာပဲလို့ ဆိုနိုင်ပါတယ်။

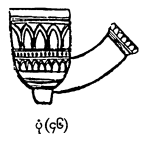
မြေနားတောင်းတွေကတော့ ရှေးဟောင်းသုတေသနက တူးတိုင်းတွေ့ ပါတယ်။ ပိဿနိုးမှာ တစ်ဖက်ရှူးကား မြေနားတောင်း (အောင်သော်၊ ပိဿနိုး၊ ပုံ ၇၉/၁၂) တစ်ခုတွေ့တယ်။ အဲဒီလိုပဲ မြေပုတီးကိုလည်း အများကြီး တွေ့ရပါ တယ်။ (အောင်သော်၊ ပိဿနိုး၊ ပုံ ၇၇)။

## မြန်မာ့အိုးသမိုင်း ဗြည့်စွက်စာတမ်း (၈)

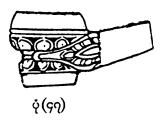
ကောက်ရတာအများဆုံးက မြေဆေးတံပါပဲ။ မြေဆေးတံကိုရလို့ ဘယ်ခေတ် ဘယ်အခါက အသုံးပြုခဲ့တဲ့ ဆေးတံရယ်လို့ ပြောဖို့ခက်တယ်။ တချို့ကတော့ လွယ်လွယ်ပဲ အဝမှာတွေ့ ရင် အဝခေတ်ဆေးတံ၊ ရွှေဘိုမှာတွေ့ ရင် ရွှေဘိုဆေးတံ လုပ်လိုက်ကြတယ်။ ဒီလိုပြောတာ မှန်ဖို့ထက် မှားဖို့ကများတယ်။ ဒုတိယကမ္ဘာစစ် ဖြစ်ချိန်ထိ တံတားဦးနားမှာ မြေဆေးတံလုပ်တုန်းဖြစ်တယ်။ ခုအထိ ပူတာအိုမှာ မြေဆေးတံသုံးတုန်း၊ ချင်းတောင်မှာ မြေဆေးတံသုံးတုန်းပါပဲ။



ပြီးတော့ အဝနားကလုပ်တဲ့ ဆေးတံကို ဗမာဘုရင်ခေတ်အဆက်ဆက်က ဗမာစစ်သည်တွေ သယ်ဆောင်သွားလို့ မိုးနဲ့၊ မိုးခြဲ၊ သီပေါ၊ ကျိုင်းတုံဆိုတာ မျိုးတွေမှာ သွားတွေ့တာလည်း ရှိပါတယ်။ မြေဆေးတံက ပုံသွင်းရတာမို့ ဒီလို ဒီဖိုင်းဆိုရင် ဒီခေတ်လက်ရာပဲလို့ ပြောဖို့ခက်တယ်။ မြေပုံဘုရားကိုလည်း ပုံသွင်း

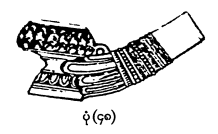


တာပါပဲ။ ဒါပေမဲ့ မြေပုံဘုရားမှာတော့ ပုံသွင်းတဲ့ခေတ်က လက်ရေးနဲ့ အလှူရှင် နာမည် ပါတတ်တယ်။ အဲဒါကို အမှတ်အသားလုပ်ပြီး ဘယ်ခေတ်လက်ရာလို့ ပြောနိုင်ခဲ့တယ်။ ဆေးတံကျတော့ ဘာစာမှ ရေးထားတာမျိုး မတွေ့တော့ ဘာမှ မပြောတတ်တော့ဘူး။ (ပျူဒင်္ဂါးဆိုတာလည်း ဒီပြဿနာမျိုးပါပဲ။ ဒင်္ဂါးပေါ်မှာ



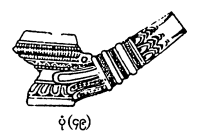
ဘာစာမှမပါလို့ အမှန်းအဆတွေ သာသာထိုးထိုးနဲ့ ပြောနေကြရတယ်။ သိပ်ပိုင် တာမဟုတ်ဘူး။)

အဲဒါကြောင့် မြေဆေးတံအကြောင်းပြောရင် အရောင်နီတယ်၊ မည်းတယ်၊ ကြေးပြားအုပ်တယ်၊ ငွေပြားအုပ်တယ်ဆိုတာမျိုး ပြောနိုင်တယ်။ နောက်တစ်ဆင့် တက်ပြီး ဒီဖိုင်းအခြေခံ တစ်ဆယ့်တစ်မျိုးထဲမှာ ဒီဆေးတံကတော့ ဘယ်အမျိုးပဲလို့



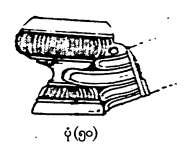
જે

## မြန်မာ့အိုးသမိုင်း

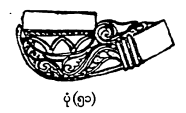


ပြောနိုင်သေးတယ်။ ဒါထက်ပိုပြောရင် မှန်ဖို့ထက် မှားဖို့က များတယ်လို့ပဲ ထပ်ပြော ပါရစာ။

ဆေးတံဒီဇိုင်းအခြေခံက (၁) သပိတ်၊ သပိတ်ခြေနဲ့ အတံဖြစ်တယ် (ပုံ



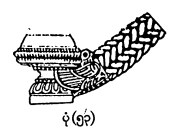
၄၅)။ နောက်တစ်မျိုးက (၂) ကြာအိုး၊ ကြာရိုးနဲ့ အတံပါပဲ (ပုံ ၄၆)။ အဲဒါက နောက် တစ်ဆင့်တက်ပြီး (၃) သပိတ်၊ ကြာမှောက်၊ ကြာလှန် သပိတ်ခြေနဲ့ အတံ (ပုံ ၄၇) ဖြစ်လာသေးတယ်။ ဒီပုံကနေပြီး နောက်တစ်ဆင့် ထပ်ပွားတဲ့ ပုံစံကတော့ (၄ သပိတ်ကို ကြာပန်းနဲ့ လုံအောင်ငံုပြီး အတံကို ပိုပြီး လှပအောင်



လုပ်လာတယ် (ပုံ ၄၈)။ ဒီပုံကနေပြီး ဆင့်ပွားနှစ်ပုံကို တွေ့နိုင်ပါသေးတယ်။ တစ်ပုံကတော့ (၅) သပိတ်ကို ပြန်ဖော်ပြီး ကြာက မပီမသအဆင့် လျော့သွားတယ်၊ အတံမှာလည်း ပန်းပိုလာသေးတယ် (ပုံ ၄၉)။ နောက်တစ်ပုံကတော့ (၆) အလှအပ



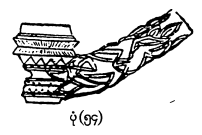
တွေကို စတိလောက်ပဲ ထည့်ထားတဲ့ ပုံစံ (ပုံ ၅၀) ပါပဲ။ အဲဒီပုံက ရိုးသွားတယ်။ ဒါပေမဲ့ လှနေပါသေးတယ်။ ပိုသွက်တယ်တောင် ထင်မိပါတယ်။ (၇) သပိတ်ကို ကြာခံမြဲ ခံပေမဲ့ အတံကို အရင်းမူလထားတဲ့ဒီနိုင်း ပေါ်လာပါတယ်။ အဲဒီအတံရဲ့ အဖျားဟာ ပန်းသက်သက်လည်း ရှိတယ် (ပုံ ၅၁)။ ကရဝိတ်ငှက်ပါတာလည်း



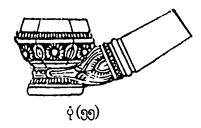
ရှိတယ် (ပုံ ၅၂)။ အခုပြောပြတဲ့ ပုံတွေက အိုးထက် အတံကို ပိုပြီး လှပဆန်းကြယ် အောင် လုပ်တယ်လို့ ဆိုရပါမယ်။ အတံကို အလေးပေးတာ နောက်နှစ်မျိုး တွေ့ဖူးပါသေးတယ်။ (ပုံ ၅၃–၅၄)။

ဆေးတံအိုးမှာ အလှဆင်ဖို့ ကြာပန်းကို စွန့်ခဲ့တဲ့ ဒီဖိုင်းလည်း ရှိပါသေးတယ်။ အဲဒီအထဲက တစ်မျိုးကတော့ (ဂ) ဆေးအိုးကို ခြောက်မြှောင့်လုပ်ပြီး ပန်းခြောက် ပွင့် ဖော်ထားတယ်။ (ပုံ ၅၅)။ ပြီးတော့ နောက်တစ်မျိုးက (၉) ခြူးပန်းအခွေအလိပ်

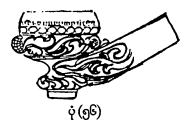
୵୯



တွေနဲ့ပဲ ဆေးအိုးနဲ့ အတံကို အလှဆင်ထားတယ် (ပုံ ၅၆)။ အခုလို မြေဆေးတံမှာ ကြာကို အရင်းမူလပြုတဲ့ ဒီဇိုင်း၊ တခြားပန်းကို သုံးတဲ့ဒီဇိုင်း၊ ငှက်ကိုသုံးတဲ့ ဒီဇိုင်း ရယ်လို့ အခြေခံသုံးမျိုးရဲ့ မူကွဲတွေကို တွေ့ ရပြီးတဲ့နောက် (၁၀) မျောက်မိကျောင်း



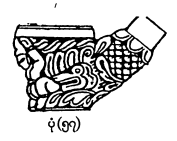
ဒီဇိုင်းကို စစ်တွေခရိုင် မြောက်ဦးမှာ တွေ့ခဲ့ရဖူးပါတယ်။ (ပုံ ၅၇)။ နောက် အမရပူရ မြို့တွင်း နန်းမတော်ရပ်မှာ ကောက်ရတဲ့ (၁၁) ဘီလူးဆေးတံအိုးလည်း ရှိတယ် (ပုံ ၅၈)။ အခုပြောခဲ့တဲ့အတိုင်း မြေဆေးတံကို အခြေခံပုံစံ ၁၁ မျိုးလောက် တွေ့ရ



ပေမဲ့ ဘယ်ပုံစံကို ဘယ်ခေတ်က လုပ်တယ်၊ ဘယ်ပုံစံကတော့ ဘယ်ဒေသကသာ သုံးတယ်လို့ မပြောနိုင်ပါဘူး။

ပြောပြီးသမျှ မြေအုတ်၊ မြေတံဆိပ်၊ မြေပုံဘုရား၊ မြေဇာတ်ကွက်၊ မြေကစား စရာ၊ မြေနားတောင်း၊ မြေပုတီးစေ့၊ မြေဆေးတံတွေဟာ မြန်မာနိုင်ငံမှာ လူမှုလေ့

၈၀



အနုပညာလက်ရာနဲ့ တွေးခေါ် ယုံကြည်မှုတွေရဲ့ သရုပ်ပြ တစ်စိတ်တစ်ပိုင်းဖြစ်လို့ သူတို့က ဆက်သွယ်ပြီး သမိုင်းဇာတ်ကြောင်း အတော်များများ သိရတယ်။



(ကောက်ရထားတဲ့ အိုးကွဲတွေကို ပုံပေးလိုက်ပြီး အိုးသမိုင်းဖြစ်အောင် အစဖော်ပေးတဲ့ ပုဂ္ဂိုလ် ကတော့ ပန်းချီဆရာ ဦးကျော်ငြိမ်းရဲ့သား ပန်းရီပုန်းပုဆရာ မောင်ဝင်းမောင်ပါပဲ)

ရှာဖွေဆက်စပ်ပြီး စစ်ဆေးလေ့လာရကျိုးနပ်တယ်။

ရှေးဟောင်းသုတေသန တူးဖော်ရေးကြောင့်ပဲဖြစ်ဖြစ်၊ ကောက်ရတာကိုပဲ ဖြစ်ဖြစ်၊ နောက်ထပ် ပစ္စည်းတွေပေါ်လာပြီး သိခွင့်မြင်ခွင့်ရပါရင် အခု လေ့လာတင် ပြတာတွေကို ပြင်ဆင် ဖြည့်စွက်နိုင်လိမ့်ဦးမယ်လို့ မျှော်လင့်ထားပါတယ်။

### ဒေါက်တာသန်းထွန်း