# نامه به مهیر\*

## باروخ اسپينوزا

#### مقدمهى سردبير

تعمق درباره ی آن چه بی نهایت خوانده می شود قدمتی هم پای تاریخ فلسفه و ریاضیات دارد. صورتبندی های مدرن ریاضی که امروزه می شناسیم عمدتاً محصول قرن ۱۹ م. هستند؛ باری این صورتبندی ها ریشه در تاملات و مباحثاتی دارد که اندیشمندان را قرن ها به خود مشغول کرده بود. یکی از محورهای اصلی این تاملات و مباحثات تفکیک انواع مختلف بی نهایت است؛ برای مثال می توان بی نهایت را طبق عمل افزودن یا تقسیم کردن تفکیک کرد، که نوعاً تفکیکی برای بی نهایت بزرگ و بی نهایت کوچک محسوب می شود. تفکیک مناقشه برانگیزتری که در طول تاریخ فلسفه و ریاضیات جریان دارد تفکیک بی نهایت بالفعل کوچک محسوب می شود. تفکیک مناقشه برانگیزتری که در طول تاریخ فلسفه و ریاضیات جریان دارد تفکیک بی نهایت بالفعل مجموعه ی اعداد طبیعی یا حقیقی به مثابه ی یک کلیت واحد] و بالقوه به این معنا که این صفت صرفاً به ناتمام بودن یک مجموعه ی اعداد طبیعی یا حقیقی به مثابه ی یک کلیت واحد] و بالقوه به این معنا که این صفت صرفاً به ناتمام بودن یک فرآیند [هم چون افزودن یا تقسیم کردن] اشاره دارد. ارسطو به عنوان نخستین کسی که این تفکیک اخیر را صورتبندی کرده، قائل به وجود بی نهایت بالفعل نبود: «نامتناهی درست عکس آن چیزی است که همگان می پندارند. نامتناهی «چیزی که ورای آن چیز دیگری نیست» نیست، بلکه «چیزی که همیشه ورای آن چیزی هست» است» آ، و درک ما از بی نهایت را تنها به صورتی بالقوه — به مثابه ی فر آیندی پیشرونده و ناتمام — تلقی می کرد: «نامتناهی چنین حالتی از وجود دارد: همیشه چیزی به دنبال پیزی دیگر می آید، و هر یک از این چیزها همیشه متناهی، ولی همیشه متفاوت است» آ. البته این تلقی مخالفین جدی خود را نیز داشته .

برای ما دانش جویان ریاضی شاید ملموس ترین نمود باور به بی نهایت بالفعل در پذیرش اصل بی نهایت است، که تقریر کانتور است: اجمالاً در نظریه ی مجموعه ها ما به عنوان یک اصل موضوع می پذیریم که اقلاً یک مجموعه ی نامتناهی وجود دارد؛ بدین طریق است که اعداد طبیعی را نه صرفاً به عنوان یک دنباله ی پایان ناپذیر (بی نهایت بالقوه)، بلکه به عنوان یک شیء (بی نهایت بالفعل) مطالعه می کنیم. قائلین به بی نهایت بالفعل نیز خود آن را به انواع مختلفی تفکیک می کنند. بخشی از این تفکیکها فلسفی و متافیزیکی است، و بخشی دیگر ریاضی؛ برای مثال، کانتور در یک افراز متافیزیکی قائل به سه دسته نامتناهی است اکه از قضا مشابه تقسیم بندی اسپینوزاست]: اول آن بی نهایتی که متعلق به خداست، دوم بی نهایتی که متعلق به ذات طبیعت است، و سوم بی نهایتی که در اعداد ترامتناهی و مجموعه های ریاضی یافت می شود. هم چنین کانتور انواع متفاوتی از بی نهایت را در دسته ی آخر مشاهده می کند، چنان که بر تفاوت بین نامتناهی بودن مجموعه ی اعداد طبیعی و نامتناهی بودن مجموعه ی اعداد حقیقی دست می گذارد. تلقی بالقوه از بی نهایت نیز در حیطه ی ریاضیات مدافعان جدی خود را دارد. برخی از ساختارگراها تنها وجودِ بالفعل بی نهایت شمارا را می پذیرند. عده ای دیگر چون کرونکر و براوثر به وجود کلیتی تحت عنوان از ساختارگراها تنها وجودِ بالفعل بی نهایت شمارا را می پذیرند. عده ای دیگر چون کرونکر و براوثر به وجود کلیتی تحت عنوان

<sup>\*</sup>این نوشته ترجمهای از کتاب زیر است:

Spinoza, B., Complete Works. Translated by Shirley, S., Hackett Pub., (2002), 787 - 791.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Actual Infinity

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Potential Infinity

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aristotle, *Physics*. Translated by Reeve C. D. C., (2018), 207a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Ibid, 206b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Axiom of infinity

نامه به مهير \_\_\_\_\_\_نامه به مهير \_\_\_\_\_\_

«مجموعهی همهی اعداد طبیعی» باور ندارند. هماکنون نیز در ریاضیات نحلههایی همچون متناهیگرایی و فرامتناهیگرایی ٔ پدیدار شده است که مطابق با باورهای مذکور به پرورش ریاضی مشغول اند.

نامه ی زیر از اسپینوزا، فیلسوف خردگرای هلندی، یکی از متنهایی است که در قرن ۱۷ م. و از دیدگاهی فلسفی نوشته شده است. نویسنده انحاء حصول ادراک از بینهایت را تشریح کرده و ارتباط آن را با مفاهیمی چون جوهر، ذات، زمان، اعداد و ... بررسی میکند. اسپینوزا بر آن است تا نشان دهد درک و وجود برخی چیزها تنها به صورت نامتناهی ممکن است، و بخشی از گمراهی ما در فهم این نامتناهی به خاطر تمایز نگذاشتن بین درک انتزاعی و درک آن به مدد اسباب خیال به وجود می آید. ایدههای مطرح شده توسط اسپینوزا بر متفکران پس از او موثر بود—چه در رد و چه در تایید این ایدهها. با این اوصاف نباید فراموش کرد که این نامه در چه زمانهای و از چه دیدگاهی تحریر شدهاست؛ برای مثال، با این که بینهایتها هنوز به عنوان شیای ریاضی صورتبندی نشدهاست، بینهایت کوچکها در توجیه بنیان حساب دیفرانسیل و انتگرال نوپا نقش ایفا میکنند، و از طرفی نحلههایی هم چون خردگرایی و تجربهگرایی در فلسفه به جای فلسفهی مدرسی برجسته شدهاند. این نامه بعدا به و از طرفی نحلههایی هم خود خواندنی است و هلاقهمندان میتوانند پس از مطالعهی این نامه به آن رجوع کنند.

متن نامه به شرح زیر است:

### به دانشمند فرهیخته، لودویک مهیر، پزشک و استاد فلسفه، از .B.d.S

[نسخهی اصلی مفقود شده است، کپی نامه توسط لایبنیتس نگهداری شده بوده.]

#### دوست عزيز،

دو نامه از شما دریافت کردهام، یکی به تاریخ ۱۱ ژانویه که توسط دوستمان ن. ن. به دستام رسید، دیگری به تاریخ ۲۶ مارس که دوست ناشناسی از لایدن برای من فرستاده بود. هر دو بسیار دلگرم کننده بودند، به خصوص که دست گیرم شد اوضاع بر وفق مراد است و گهگاهی گوشهی ذهنتان به فکر من اید. از صمیم قلب ممنون محبت و علاقهای که همواره به من نشان می دهید هستم. همزمان استدعا دارم که باور داشته باشید من بی کموکاست دوست دار وفادار شما هستم و در همه حال می کوشم که تا فرصتی دست داد به حد وسع اندک ام این را اثبات کنم. به عنوان اولین وظیفه، سعی خواهم کرد که به پرسشی که در نامه تان از من کرده بودید و در آن از دیدگاه ام درباره ی مسئله ی نامتناهی به عنوان اولین بودید پاسخ دهم. شادمانه در خدمت ام.

مسئله ی نامتناهی به صورت کلی ، همواره مسئله ای دشوار ، و در واقع حل ناشدنی ، به نظر آمده است. [این دشواری] از خلال خطا در تشخیص میان آن چه بنابر طبیعت خود یا بنابر تعریف خودش نامتناهی است ، و میان آن چه به دلیل این که نامحدود است بنابر علتاش نامحدود  $^{0}$  است رخ می دهد. چندان که خطایی وجود دارد در تشخیص میان آن چه به دلیل این که نامحدود است نامتناهی خوانده می شود ، و آن چه اجزاش را با هیچ عددی نمی توان شمرد یا تشریح کرد ، هرچند که ما حداقل و حداکثرش را بشناسیم . در آخر ، خطایی وجود دارد در تشخیص میان آن چه می توانیم که فقط با خرد  $^{1}$  و نه با تخیّل  $^{1}$  فراچنگ آوریم و آن چه می توانیم با تخیّل هم به دستاش آوریم . تاکید می کنم ، اگر انسان به این تمایزها با دقت توجه می کرد ، خود را در این همه دشواری غوطه ور نمی یافت ؛ به روشنی می فهمید که کدام نوع از نامتناهی می تواند بدون تعارض منطقی ، کدام نوع می تواند بی هیچ تناقضی تقسیم شود . هم پیش می فهمید که کدام نوع از نامتناهی می تواند بدون تعارض منطقی ، به عنوان کوچک تر یا بزرگ تر نامتناهی دیگری درک شود و کدام نوع نمی تواند . این از آن چه بر آنم تا بگویم روشن خواهد شد . امّ باید اوّل به صورت خلاصه این چهار اصطلاح را تشریح کنم : جوهر  $^{1}$  ، حالت  $^{1}$  ، ابدیت  $^{1}$  ، دیرش  $^{1}$  .

 $<sup>^{1}</sup>$ Finitism

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ultrafinitism

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Infinitesimal

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Infinite

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Unlimitied

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Intellect

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Imagination

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Substance

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Mode

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Eternity

 $<sup>^{11}</sup>$ Duration

١٣٢ \_\_\_\_\_\_ باروخ اسپينوزا

نکاتی که درباره ی جوهر باید گوشرد شود از این قرار است. اوّل، وجود [جوهر] به ذات آن تعلق دارد؛ که یعنی تنها از ذات آن و از تعریفاش برمی آید که جوهر وجود دارد. این نکته را، اگر حافظهام فریبام ندهد، پیش از این در گفتوگویی، بی دستیاری هیچ قضیهای به شما اثبات کردم. دوّم، به دنبال نکته ی اوّل، جوهر چندگانه نیست؛ بلکه تنها یک جوهر بر اساس طبیعت آن [تعریف] وجود دارد. سوّم این که هیچ جوهری غیر از اینکه نامتناهی باشد، قابل ادراک نیست.

من تاثرات جوهر را حالتها می نامم. از آنجا که تعریف حالت همان تعریف جوهر نیست، نمی تواند شامل وجود باشد. بنابراین، حتا هنگامی که وجود دارند، می توانیم چنین بینگاریم که وجود ندارند. از این برمی آید که وقتی ما فقط ذات حالتها را مدنظر قرار داده باشیم، و نه نظم طبیعت را به مثابه یک کل نمی توانیم از حضور اکنونی شان استنباط کنیم که در آینده وجود خواهند داشت یا نه، یا در گذشته وجود داشته اند یا نه. از این رو روشن است که ما وجود جوهر را هم چون یک [وجود] متفاوت از وجود حالتها درک می کنیم. این منبع تفاوت میان ابدیّت و دیرش است. تنها درباره ی وجود حالتهاست که می توانیم از وجود حالتها درباره که یعنی حظ نامتناهی از وجود یا—ببخشید که الاتین شر را می نویسم—از بودن (essendi).

آنچه گفتم تقریباً روشن می کند که وقتی تنها به ذات حالتها نظر می اندازیم، و نه به نظم طبیعت که اکثر اوقات مسئله است، می توانیم به صورت دل خواه وجود و دیرش حالتها را تحدید کنیم، بی که در نتیجهاش آسیبی در هر ابعادی، به مفهوم ذهنی مان از آنها خدشه ای وارد کند؛ و می توانیم این دیرش را هم چون بزرگ تر یا کوچک تر، و تقسیم پذیر به اجزا بینگاریم. اما ابدیت و جوهر، که تنها به مثابه ی نامتناهی قابل تصورند، نمی توانند بی ابطال مفاهیم ذهنی مان از آنها، به کار گرفته شوند. بنابراین بی معناست و هم پهلو با دیوانگی است که اصرار کنیم جوهر ممتد  $^{6}$  از اجزا و بدنهای واقعاً متمایز از هم ترکیب شده است. این چنان است که انگار با افزودن ساده ی دایره ای به دایره ای و گذاشتن یکی روی دیگری، کسی قصد کرده باشد مربع یا مثلث یا هر شمایلی از یک طبیعت کاملاً متفاوت بسازد. بنابراین تمام گردایه ی استدلالهایی که به موجب شان فیلسوف ها عموماً می کوشند اثبات کنند جوهر ممتد متناهی است، به خودی خود فرومی ریزد. تمام چنین استدلالهایی پیش فرض می گیرند که جوهر بدن مناد گردایی متشکل شده است. موردی موازی را کسانی ارائه می کنند که خودشان را با این که خط از نقطه ها ترکیب می شود قانع می کنند و کلی استدلال ابداع کرده اند تا اثبات کنند که یک خط به صورت نامتناهی قابل تقسیم نیست.

به هر حال، اگر می پرسید که چرا ما چنین گرایش طبیعیای به تقسیم کردن جوهر ممتد داریم، پاسخ می دهم که ما کمیّت <sup>۷</sup> را از دو راه درمی یابیم: انتزاعی یا ظاهری؛ آن گونه به کمک حواس در تخیّل مان از آن بهره مندیم یا به مثابه ی جوهر [درمی یابیماش] که تنها از طریق خِرد دریافته می شود. پس اگر ما به کمیّت هم چون چیزی که درون تخیّل وجود دارد نظر بیندازیم (و این کاری است که ما به کرّات و فی الفور انجام می دهیم)، آن را تقسیم پذیر، متناهی، مرکّب از اجزا و چندگانه می یابیم. امّا اگر به آن هم چون چیزی درون خرد نظر بیندازیم و آن را هم چون چیزی در خود در نظر بگیریم (که کاری بسیار دشوار است)، آن گاه برمی آید که چیزی نامتناهی، تقسیم ناپذیر و یگانه است، چندان که به کفایت اثبات کرده ام.

سپس، از این حقیقت که ما قادریم دیرش و کمیت را آنگونه که میخواهیم تحدید کنیم—با فهم انتزاعشده ی کمیت از دل جوهر و تفکیک جریان دیرش از چیزهای ابدی—زمان و اندازه پدید می آیند. زمان برای تحدید دیرش، و اندازه برای تحدید کمیت—چنان سنجیده که قادرمان می کند، تا جای ممکن، به سهولت تخیلشان کنیم. دیگر این که، از آن جا که ما تاثرات جوهر را از خود جوهر جدا می کنیم، و سپس در طبقههایی دسته بندیشان می کنیم که به سهولت قابل تخیل باشند، اعداد پدید می آیند، که به موجبشان آن [تاثر]ها را تحدید کنیم. از این رو به روشنی قابل مشاهده است که اندازه، زمان و اعداد چیزی جز حالتهای اندیشه نیستند، یا بلکه، حالتهای تخیّل. به این ترتیب غافل گیرکننده نیست که تمام آنهایی که تقلّا می کنند سازوکار طبیعت را به وسیله ی چنین مفاهیمی—آن هم بدون فهم واقعاً درستی از این مفاهیم—بفهمند، خود را به چنان گرههای مهیبی دربسته اند که به هیچ که آخر کار جز با ارتکاب به زمخت ترین مهملات نمی توانند خود را از بند رها کنند. چرا که چه بسیار چیزها هستند که به هیچ وجه با تخیّل دریافته نمی—شوند، بلکه تنها با خرد است که چنین چیزهایی به فهم درمی آیند، چون جوهر و ابدیت و چیزهایی از

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Existence

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Manifold

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Affections

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Delimit

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Extended

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Corporeal <sup>7</sup>Quantity

نامه به مهير \_\_\_\_\_\_نامه به مهير \_\_\_\_\_

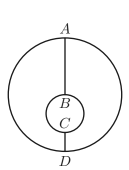
این دست. اگر کسی بکوشد چنین چیزهایی را با مفاهیمی از این دست، که چیزی جز ابزار تخیل نیستند، تشریح کند، بیش از آن زمانی که عمداً جلوی راه تخیلاش را به سمت دیوانگی باز گذاشته باشد، راه به جایی نمی برد. و حتا علاوه بر این، نه می توان حالتهای جوهر را یک به یک به درستی بازشناخت اگر که آنها را با چنین ذهن سازه ها (entia rations) یا ابزار تخیّل قاطی کنیم. چرا که با این کار ما در حال تفکیک کردن آنها از جوهر و از مسیر جاری شدن شان از [درون] ابدیت وجودیم و در چنین انزوایی، نمی توانند به درستی فهمیده شوند.

برای این که مسئله روشنتر شود، به این مثال توجه کنید. اگر کسی دیرش را به این صورتِ انتزاعی در نظر بگیرد و با قاطی کردناش با زمان برای مثال، می تواند سپری قاطی کردناش با زمان برای مثال، می تواند سپری شود، و بعد نیمی از [نیمساعت برای مثال، می تواند سپری شود، و بعد نیمی از [نیمساعت] باقی مانده، و بعد نیمی از آن چه باقی مانده؛ و اگر به تفریق نصفِ آن چه باقی مانده تا بی نهایت ادامه دهید، هرگز به آخر آن یک ساعت نمی رسید. پس آن هایی که عادت به تشخیص ذهن سازه ها از چیزهای واقعی نداشته اند، ادعا کرده اند که دیرش از لحظه ها تشکیل شده، فلذا از عقرب جرّاره به مار غاشیه پناه می برند. چرا که گفتن اینکه دیرش از لحظه ها سرهم شده، مثل این است که بگوییم اعداد از جمع زدن صفرها با هم ساخته شده اند.

علاوه بر این، از آن چه اشاره شد واضح است که نه عدد، نه اندازه و نه زمان که صرفاً ابزار تخیل اند، هیچکدام نمی توانند نامتناهی باشد، چرا که اگر باشند نه دیگر عدد عدد خواهد بود، نه اندازه اندازه و نه زمان زمان. از این رو، می توان به سادگی دریافت که چرا خیلی ها—که این سه مفهوم را، به خاطر نادانی شان درباره ی طبیعتِ حقیقیِ واقعیت، با واقعیت اشتباه می گیرند—وجود بالفعل نامتناهی را انکار کردهاند. باید این خردورزیِ تاسف آور آنها را به دست ریاضی دانان سپرد که در مواردی که درک واضح و متمایز دارند، با این جور استدلالها عقب نمی کشند؛ چرا که آنها به چیزهایی رسیدهاند که با هیچ عددی قابل بیان نیستند (که به روشنی نابسندگی اعداد را برای متعیّن کردن همه چیز آشکار می کند) بلکه نمونههای زیادی سراغ دارند که نمی توان آنها را برابر با هیچ عددی گرفت، و از هر عدد ممکنی فراتر می روند. با این همه، آنها به این نتیجه نمی رسند که به دلیل کثرت اجزاست که چنین چیزهایی از همه ی اعداد فراروی می کنند، بلکه به این دلیل است که طبیعتِ آن چیز چنان است که عدد، بی که تناقضی را آشکار کند، در آن باره کاربردیدیر نیست.

برای مثال، تمام نابرابریهای فضایی که بین دو دایره ی ABCD در نمودار قرار دارد، از اعداد فراتر می رود؛ چندان که تمام تغییرات سرعتِ مادهای که آن محوطه را می پیماید این گونه است. این نتیجه گیری به دلیل وسعت بیش از حدِ فضای بینابینی به دست نمی آید؛ زیرا برشی هرقدر کوچک از آن را هم که انتخاب کنیم، نابرابریهای این برش کوچک همچنان فراتر از هر بیان عددی ای باقی خواهند ماند. هم چنین، این نتیجه گیری مثل موارد دیگر به این دلیل به دست نیامده که ما حداقل و حداکثر را نمی دانیم؛ در مثال ما، هر دوی اینها را می دانیم: حداکثر AB و حداقل CD است. نتیجه ی ما حاصل این است که عدد بر طبیعتِ دو دایره ی غیرهم مرکز کاربرد پذیر نیست. بنابراین اگر کسی بخواهد تمام آن نابرابری ها را با یک عدد مشخص بیان کند، می بایست سبب شود که

یک دایره، یک دایره نباشد.



مشابهاً، تا به بحث خودمان برگردیم، [باید بگویم] اگر کسی قصد کند که تمام حرکتهای مادّه را که تاکنون رخ داده است با فروکاستن آنها و دیرششان به عدد و زمانی مشخص معیّن کند، بیشک کمر بسته است تا جوهر بدن مند را که نمی توان جز به عنوان چیزی موجود آدر نظرش گرفت از تاثراتاش محروم کند و اسبابی فراهم کند که جوهر نمی بایست آن چه را دارد داشته باشد. می توانستم [هم چنان] این جا به روشنی این نکته و نکته های دیگری را که در نامه مطرح شد تشریح کنم، اگر که غیرضروری نبود.

از تمام آنچه گفتهام، می شود فهمید که برخی چیزها بنابر طبیعتِ خود نامتناهی اند و به هیچ وجه نمی شود متناهی تصورشان کرد، در حالی که چیزهای بنا بر علتی که در آن درون مان اند نامتناهی اند، و هنگامی که این دسته ی اخیر به نحو انتزاعی انگاشته شوند، می توانند که به بخش های کوچک تری تقسیم و به عنوان متناهی در نظر گرفته شوند. در نهایت، چیزهایی هم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Actual

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Existing

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Inhere

١٣٥ \_\_\_\_\_ باروخ اسپينوزا

هستند که می توانند نامتناهی —یا اگر مایل اید نامعین —خوانده شوند، چون به دقت قابل بیان با هیچ عددی نیستند، هرچند که هم چنان به عنوان بزرگ تر یا کوچک تر قابل ادراک باشند. زیرا از این همه چنین برنمی آید که چیزهایی که نمی شود به دقت با عددی بیان شان کرد باید الزاماً با هم برابر باشند، که البته این از مثالهای داده شده و موارد پرشمار دیگری به کفایت مشهود است.

خلاصه، من این جا به اختصار علتِ خطاها و سردرگمیهایی را که از مسئلهی نامتناهی سربرمی آورند پیش روی شما گذاشتم و تمامشان را مگر بر خطا باشم—به شیوهای توضیح دادم که بعید میدانم پرسش دیگری دربارهی نامتناهی باقی بماند که مطرح نکرده باشم یا از آنچه گفتهام بهسادگی قابل حل نباشد. بنابراین گمان نمیکنم فایده ی دیگری داشته باشد که شما را بیش از این روی این مسئله معطّل کنم.

به هر حال، همین طور گذری خدمت تان بگویم، نباید از قلم انداخت که دست کم به عقیده ی من مشائی های مدرن ما به کلّی تشریح هایی را که مدرسیّون قدیم با آنها وجود خداوند را اثبات می کرده اند، اشتباه فهمیده اند. زیرا، چنان که من در آرای یهودی ای به نام رب خسدای یافتم، این برهان به این شکل است: «اگر سلسله ای نامتناهی از علل فرض گرفته شود، تمام آن چه هست، معلول نیز است. امّا هیچ معلولی نمی تواند ضرورتاً بنابر ذات خویش وجود داشته باشد. بنابراین هیچ چیزی در طبیعت وجود ندارد که وجود آش ضرورتاً تعلق به ذات اش داشته باشد. امّا این نتیجه باطل است، لذا مقدمات نیز باطل بودند.» پس نیروی این استدلال نه در ناممکن بودن نامتناهی بالفعل یا در سلسله ای نامتناهی از علل، بلکه تنها در این فرض است که چیزهایی که بنابر ذات خود ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [جز] توسط چیزی که ضرورتاً بنابر ذات خود ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [جز] توسط چیزی که ضرورتاً بنابر ذات خود صرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [جز] توسط چیزی که ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [بر] توسط چیزی که ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [بر] توسط چیزی که ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [بر] توسط چیزی که ضرورتاً بنابر ذات خود ضرورتاً وجود ندارند، متعین به وجود داشتن نمی شوند [بر] توسط چیزی که خود داشتن نمی شوند [بر] توسط پیرون که خود داشتن نمی شوند آن خود داشتن نمی شوند آن که خود داشتن نمی شوند آن که خود داشتن که خود داشت

باید این جا به نامه ی دوم شما بپردازم، امّا—از این حیث که از نظر زمانی تحت فشارم—میتوانم راحت تر پاسخ گوی شما باشم، اگر پاسخ به نکاتی که مرقوم کرده بودید را موکول کنیم به وقتی که لطفاً سری به من میزنید. پس خواهش می کنم سعی کنید هرچه سریعتر تشریف بیاورید. زیرا موعدِ جابه جایی من سریعاً نزدیک می شود. تا اینجا کافی است. خدانگه دار و مرا از یاد نبرید، چنان که من از یادتان نمی برم.

رینزبورگ، ۲۰ آپریل ۱۶۶۳ مترجم: محسن اماموردی<sup>†</sup>

> أفارغالتحصیل کارشناسی ارشد از دانشکده ی علوم نظری و مطالعات عالی هنر، دانشگاه هنر تهران. رایانامه: mohsen.emamverdi@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rab Chasdai