# 講演



# インタフェースと認知工学

佐 伯 胖††

## 認知工学とは

本日お話するテーマは、インタフェースということを、これから学問としてきちんと考えていく、そういうことがもし可能だとしたら、そういう学問というものは、どういう性質のものだろうか、ということです。あるいはインタフェースの研究は、従来のいろんな学問領域でのさまざまな成果と、どういう意味で関係をもつだろうかという、そういうところを基本的なところから考えてみたい。ここで、インタフェースということを中心に置いた学問ということを考えるときに、そこに認知工学という名前を付けてみてはどうだろうかと提案したい。

「認知工学」ということばは、ドナルド・ノーマン、有名な認知科学者ですけれども、その人が Cognitive Engineering といってずいぶん前から提唱しているものです。本日は、ノーマンの認知工学の概念をベースとして、そこに若干の追加、修正を私なりに加えたものとしての認知工学を提唱してみたいと思います。

ノーマンは 1980 年に cognitive engineering という言葉を最初に論文の表題に使ったんですけれども\*,その後 86 年に、S. W. ドレイパーと 共同で編集した『ユーザ中心のシステム・デザイン』("User-Centered System Design") という本でも\*\*,また "Cognitive Engineering" という一章を書いております。さらに近く出る予定の『日常的事物の心理学』("Psychology of Everyday Thing" 略して POET)\*\*\*\*という本の中でもあらためてこのことばを提唱している。しかし、細かく見ていくと、これらの著書の中での認知工学の考え方は少しずつちがっているのです。そういう意味でノーマン自身の中で認知工学のイメージが80年から88年の間に少しずつ変わっていってるという感じがするわけです。

†「計算機システムのヒューマンインタフェースーモデル・評価・ 展望」シンポジウム講演(昭和63年4月13日) 場所 機械振興会館ホール(地下2階)

**計 東京大学** 

そういうことを踏まえますと、ノーマンは何を考えているのかということを、ただただ追跡して、解説申しあげてもしようがない。むしろ、こっちはこっちなりに考えていくしかない。要するに基本的な方向が分かった、つまり cognitive engineering (認知工学) という言葉をこういう方向で使おうということは分かった。しかしそれがどういう性質か、どういう方向に今後行くべきかは、まだ確定していない、定説はないという状態なんだと認識いたしまして、それならばそれぞれの人がそれぞれの立場で、認知工学とはかくという状態なんだと言い張り合ったらどうだろうかというふうに思うわけです。似たような話ですが、認知科学の定義は認知科学者の数だけあるといわれ、今でもそういう状況が続いてるわけですね。

つまり、認知工学の場合でも、あまり狭く捉えてしまいますと、やはり最終的には生きのびられないんじゃないかという感じもいたしますので、私としては、心理学のさまざまな流れとの結び付きを保ち、それから情報科学的な観点、さらに私独自の「接面論」、すなわち人間と物とがどういうふうに接するのかについての一つの考え方、こういったものをひっくるめて、認知工学という言葉のイメージをなるべく広く、しかしまた方向がはっきり見えるような形で提唱してみたいと思うわけです。

もっとも、認知工学というものが向かうべき基本的な方向付けに関しては、私はやはり ノーマンが80年に提唱したことというのが、最も的を得ているのじゃないかなと思います。それは次のようなものです。

Norman, D. A. 1986 Cognitive engineering and education. In D.T. Tuma & F. Reif (Eds.), Problem Solving and Education: Issues in Teaching and Research. Lawrence Erlbaum Associates.

<sup>\*\*</sup> Norman, D. A. 1986 Cognitive engineering. In D. A. Norman & S. W. Draper (Eds.), User Centered System Design: New Perspectives on Human-Computer Interaction. Lawrence Erlbaum Associates.

and Norman, D.A. 1986 Psychology of Everyday Thing. Basic Books

- (1) 機械やシステムの理解と利用を妨げる原因や 関連する問題を発掘し、
- (2) いくつかの代案があればそれらを評価・選択し、
- (3) どういう場合にどういう側面が互いにコンフ リクトをもたらすか(あっちをよくすればこっちがわ るくなるなど)を明らかにし、
- (4) さらにより広い視野から改善策、保守・安全 策を講じるには、どのような体制をつくっておくべき か、などについて、具体的な、当面の機械やシステム に即して、実現・実施可能な提案を生み出す。

これらがその後のノーマンの著書の中の考え方の底 流になっているというふうに考えられます.

それはまた私が、ここで発展させて提唱する認知工学においても、基本的な研究課題としてみとめていきたいと思うわけです。

(1)は、機械やシステムの理解と利用を妨げる原因 や関連する問題を発掘する、ということ. これはこの 研究が、人間とは誤るものであるという前提から始ま るということなんですね、人間というのは必ず何かエ ラーを犯す、あるいは何か失敗をする. 使いまちがい とか、あるいは何か勘違いするという、そういう、事 故にならなくてもまちがいはある. 事故という結果が 出なくても、本来の使い方ということができない、そ ういうことがあるんだという前提から出発するわけで す. ここで、エラーというのは、必ずしも結果的に生 ずる事故というふうに考えるのではない. エラーと は、慎重に、徹底的に吟味を尽くして考えるならば本 来かくあるべきだと思うことが、とっさの場合にそう は行動が出てこないこと、あるいは知識だとか、規則 だとかいろんなものを全部完璧に参照するならば出て くるはずの、こう使わなければならないという使い方 ができないことだと定義しましょう. こういうような ことを、「生み出す側のエラー」つまり エラーの生成 的定義と言いますかね、生み出す側としてエラーとい うものを定義してみます. そういう「生み出す側のエ ラー|の原因ということを考えなければいけない。そ の場合は、ここで重要な概念として、システムの理解 ということがあるということで、つまり理解というふ うなことをとおしてるんだということを、われわれは ことで考えるのであって、明示された指示 (インスト ラクション)に従うとか従わないという意味ではない ということです、必ず手続きというのは背後にシステ ムというのがどういうものなんだろうという理解を経 **緯するんだということを前提にし、たえずその"理解"が生成されているというわけです。** 

(2)は代案の評価方法ということを考える。これはいわゆる「キーストローク・レベル・モデル」なんかもそれだと思うんですが、さまざまな代案を作ってみて、どれがいいかということを評価し、選択するためのユーザ・モデルを構築する。つまり、ユーザとは、どのような特性をもち、どのような情報処理能力をもっているかを明らかにする、ということです。これが一つの課題になるということですね。

さらに(3)は、どういう場合にどういう側面が互い にコンフリクトをもたらすかということですね. 実を いうとこういう考え方の心理的な理論の背景をずっと たどりますと、イゴン・ブランズヴィックという人の 思想につながるわけです。つまり世の中のさまざまな 事象はすべて因果的な網目構造になってるとみなす. 因果的と言っても決定的因果じゃなく て, ブランズ ヴィックの言葉でいうと equivocal というんですが, つまり確率的な関係として結び付きをもってる.確率 と因果とをどっちゃにしてるじゃないかとおこられそ うな話ですが、そうじゃなくて、確率的にしか捉える ことのできない因果構造をもってるということです ね、われわれは、捉える側としては確率的な関係とし てしか捉えられない、しかし現実に起こってるのは非 常に複雑な因果関係の網目というものを構成してる. この網目的に因果がお互いに全部つながっているとい う発想をもつということはどういうことかというと、 何かを変えれば、必ず必然的にどこか見えないところ で他のことが変わってるということなんですね、です から要求項目はかくかくしかじかだからというので、 それを全部ただ満たしますと、何かは犠牲になってる と思わなければいけない。ですからコンフリクトとい うのは、定常的なのだということです. そこを明らか にするということです.

(4)は非常に広い視野から改善策、保守、安全策までを考えるということですね。つまり単なる使い方だけじゃなくて、どういうふうにそれを長期的にメンテナンスするのか、あるいは安全対策はどうするのかということまでずっと考える。こういうようなことを、全体のシステムとして考える。1番最後の要求として具体的な当面の機械やシステムに則して、実現、実施可能な提案を生み出すということ、これが認知工学の研究課題であるというふうに考えるわけです。これは私、非常に健全な見方といいますか、総括的にさまざ

まな問題をうまく含んでるんじゃないかというふうに 思うわけで、これらをよく考えてみますと、従来のさ まざまな、これに類似する捉え方というものとの違い はいろいろ出てくるように思うわけです。

最初に私がちょっと指摘しておりますように、人間 の理解ということをとおした使いやすさであるとい う、こういう考え方が非常に重要なんだということを 言ってるわけなんです、ところでこの理解というの は、いったい何なのかというと、ここが非常にむずか しいことなんですけれども、簡単に言ってしまえば手 続きの系列ではないということなんです。われわれは とかく手続き系列というものの明確化が、理解の明確 化であるというふうに捉えやすいんですが、そうでは なくて、われわれは頭の中で必ずある種のモデルを 作る、メンタルモデルというものを作る、こういうモ デルが作りやすい. しかも正しいモデルが作りやすい ということが必要なんだということです。われわれが さまざまなものに対するアクションというのは、無意 識のうちにある種のモデルというものが頭の中にあっ て、そのモデルにおけるオブジェクトに対する働きか けとして自分の行為というものは出てくる. つまりた だ単に、ここを動かせと言われてるから動かすんじゃ なくて、動かすとどうなると思うからというような、 その外界がどうなっているんだろうということと、自 分がやろうとすることとが、常に対応がある.そうい うものとして人間のアクションというものを捉えよう というわけですね.

そういう捉え方には、もう一つ大事な違いとして、 いわゆる人間の知的機能を機械で代行するという立場 でもないというわけですね、つまり人間というのは、 いつも機械とかかわり合ってるんだと、だから、かか わり合ってる存在なんだから、そのかかわり合い方と いうのが研究のテーマになるんであって、人間が何を やってるのかということをよく調べて、そっくり同じ ものを機械にやらせようというわけじゃないというこ とですね、人間というのは、どんなふうに考えがちな んだ、どんなふうにものに対して行動しがちなんだろ うかというようなことを想定した上で研究をするとい うわけですから、常に人間と機械と、それからそれを 使う場というものとを、全部をこみにして、どれかを 切り離すということがなく研究をしていくということ です。だから人間と機械と、それからその使う場、 フィールド、こういうものを常にどれも切り離さない ということなんですね、何かを考えるときには、その 三つを三つとも行き来しながら考える. これはどうい う場での問題なんだろうか、これはだれの問題なんだ ろうか、これは何を問題にしてるんだろうかという、 そういう三つの関係というのは絶対に切り離さないと いうことが一つの特徴です、だから研究目的からいう と、人工知能研究というものとは違うわけですね. し かしもちろん人工知能研究が大いにヒントになるし、 支えにもなる。それはいろんな使いやすさを実現して いくときにも利用できるし、それだけじゃなくて、科 学として人間というのは何を考え、どうやってるんだ ろうかということを捉えるときのモデルとして人工知 能というのが役立つ場合もあると思うんですね.です からそれは確かに人工知能研究と足並を揃えて発展し ていくものではあると思いますが、目的そのものは違 うだろうと、認知工学は認知工学特有の目的をもって るんだというふうに考えられるんじゃないかと思うん ですね.

もう一つ、認知工学と関連して、人間工学というの が昔からあったわけですね. インタフェースという言 葉自身は、人間工学のほうではずいぶん前からあった わけです.それと最近の,要するにコンピュータなん かをとおしたヒューマン・インタフェースあるいは ユーザ・インタフェースという考え方とはどこが違う のかということですね. ここは非常に重要な点なの で、慎重に位置付け、またそれを発展させていくとい うことを試みたいと思います. ただ私の個人的な, 人 間工学を学んできた経験から申しますと、人間工学と いう分野は、機械工学と医学との結び付きから生まれ ているような気がするわけです. というのは、正しく モノとしての機械に対面する人間の解剖学的ないし生 理学的な側面に注目するわけです。モノというのは、 正しくカナモノ (ハードウェア) でできて、昔のイ メージでいえば鉄でできてて、いろいろなところが動 いたり、力を伝達したりする. あるいは椅子とか机の ように、何かある形というものを固定してわれわれの 働きかけを受け入れる、こういうモノと人間とのかか わりというふうなことで、人間工学というものが生ま れていたという感じがするわけですね. これはそれぞ れの学問の生まれるときと、その後の成り行きとで、 かなり違いがあるとは思いますが、そういう感じがす るわけです. ですからどうしても、それとのかかわり で人間を眺めますと、やはり人間の筋肉とか骨とか、 解剖学的な人間の構造と、その機械のカナモノという 側面の構造とのマッチングの良さということに注目す

るわけですね、あるいはそこで動かす身体の疲労が中 心課題になる、つまり人間が機械の前でさまざまな動 作をくり返していくときに、まさに疲労がたまる。そ れは筋肉の疲労もありますし、目の疲労とか神経系の 疲労やストレスなどもあると思いますが、疲労という ことを中心にして、その疲労の軽減ということを中心 課題にした研究ではなかっただろうか、基本的にいう と今の二つですね. つまり解剖学的な人間の特徴と, 感覚レベルでの人間、刺激の受容器としての人間、あ るいは効果器、外界に何か効果をもたらす効果器とし ての人間、この二つの側面と機械、しかも機械工学的 な意味での機械とのかかわりを考える. あるいは家 具、調度品も含めまして、そういう人間の身体に接す る物の形態とか、機能というものの関係が中心だっ た、そこから基本的には疲労軽減、身体的な負荷軽減 ということが中心であった. それに対して認知工学の 場合はまず理解、あるいは人間の情報処理ということ ですね、特にその意味というものの処理を中心にす る. さらに疲労というよりもエラーですね. 疲労とエ ラーはどこが違うのかといいますと、疲労というの は、軽減すればエラーがなくなるとは限らないんです ね、われわれの日常の仕事のようすを見ても分かると 思うんですが、ただぽんやりと座っていてもエラーは 生じる. さらに、身体をかなり酷使しても、エラーが 生じないこともある、実際、わたしたちはときどきか なり無理をするんですね. 無理をするということがわ れわれにとって重要である場合もあるんですね、大体 ジョギングだろうとテニスだろうと、少なからず身体 に無理をするわけですよね. つまりわれわれは積極的 に疲労するというか、疲労をいやがってはいないこと があるんですね. そういう意味で疲労というのの軽減 を中心に考えていくよりも、むしろエラーというこ と,考え違い,まちがいを犯すということを中心にシス テムの構造を考えていこうという立場はやはり違うん じゃないかなという気がするわけですね. もちろん, 疲労がたまってくると、エラーが出るんだということ ですが、疲労しなくても、もともとわけが分からなけ ればエラーはするということなんですね. そういう意 味でエラーとかミステークというような誤動作、それ から先ほど言いました生成的なエラーですね、つまり 結果はなんらまずいことは起こらない. しかし非常に 下手なやり方をしてるとか、あやうくまちがいそうに なるという潜在的なエラーというものを考えて、それ をなくそうというふうなことで考えてみたいと思うわ

けです。それからわれわれは単純作業のくり返しということは考えない。どんな作業でも非常に多目的であって、多様であって、さまざまな場、さまざまな目的というものがその中で生まれてるんだという前提、そういう中での作業を考える。単純なる、要するに助作時間分析で単位として抽出できるような作業ということを考えていこうと。こんなを想定した作業ということを考えていこうと。こんなをはなか、あるいはこれからの人間工学は変わるかもしれませんが、少なくても今までの人間工学のドミナントな思想とは、やはり違っているのではないかというふうに思うわけです。

#### 認知工学の基礎

そんなわけで認知工学というものの、およその考え 方というのはお分かりいただけたと思うわけですが、 それではどんな研究と結び付くんだろうかということ を考えてみたいと思います、認知工学を考えていくと きのベースとなる考え方、先ほどちょっとブランズヴ ィックの話をしましたが、このブランズヴィックの考 え方の発展でもある生態学的実在論というものが心理 学の中で、心理学だけじゃないんですが、哲学のほう でもそうですが、一つの脈々とした流れがあるんです ね、これはいわゆる表象主義とは異なる考え方なので すね. 人工知能の基本的なフィロソフィーが表象主義 だとすると、生態学的実在論というのは、ふつうはそ れと対立する概念だと思われています. この生態学的 実在論を、やはりベースにしていくということこそ が、認知工学の方向であると言っていいんじゃないか と思います. これは先ほどのノーマンも最近の『日常 的事物の心理学』という本の中で、最初のほうで自分 の考えているインタフェース思想というのは J.J. ギ ブソンの生態学的実在論であるということを宣言して いますので、私もこれは重要な鍵ではなかろうかと思 います。ただこれがいわゆる表象主義というものと完 全に別なのかというと、そうだと思わないんですね. 表象主義とは結び付くんです。ただ表象の意味が変わ るだろうということです、どう変わるかはちょっとこ れから説明していきますので、いわゆる表象主義批判 なんだとか、アンチ表象主義なんだと捉えられるので はなくて、表象主義そのものの方向を変えようとして る動きなんだというふうにお考えいただいたほうがい いのではないかと思うわけです.

さて、人工知能研究の基礎となっている表象主義というのは、私たちをとりまく外界の情報は、いったん頭の中でなんらかの記号として「切りとられて」表されると考えるのです。さらに、ひとたびそのような記号として表されたならば、あとはその記号の変換や組み合わせ、つまり演算ですね、あるいは過去に貯蔵された記号との照合などにしたがって「処理」される。その処理過程は、もはや「頭の中」だけで、つまり外界とはまったく無関係に実行されるというわけです。で、最後に得られた、いわば「加工された表象」こそが、認識であるというしだいです。

この考え方から人間の「エラー」というものを解釈 しようとしますと、次の二つしかありません. つま り、外界を記号として切りとるときの、切りとり方が まちがっていたか、もしくは、頭の中の演算操作にど こかおかしなところ、いわばバグがある、ということ です、ところがここで大問題が生じます、つまり、外 界の切りとり方がまちがっていたということは、どう やって分かるのでしょうか. どういう「記号」の「演 算」で分かるのでしょうか、また、自らの演算過程の バグをどうやって見つけだし、またどうやって修正す るのでしょうか. このような問題を表象主義の枠内で 解決していくことは可能なのかどうかについては、私 はなんとも申せません. できるのかもしれないし, で きないかもしれない. ただ, 可能だとしても, ひどく 面倒な、とてつもなく複雑で大変な演算過程が必要だ ろうということだけは確かでしょう.

ところで、生態学的実在論という立場、とくにギブ ソンという人の考え方では、この問題は次のように考 えていくのです、まず、外界の事物や事象は、たえず とてつもなく多くの情報を放出し、たれ流していると 仮定します. 記号とかいうもので切りとってしまっ て、あとは全部頭の中で処理できる、なんていうのは 考えが甘い、生体がその場その場で何かをしようとし て、働きかけようとする中で、臨機応変に、「関係の ある情報」、つまりたえず変化する外界の中で自らの 行為に関係する 普遍的な,一貫した 構造が,ピック アップされると考えるのです. そういう, 行為に関連 する一貫した構造、ギブソンはそれをアフォーダンス というのですが、これが、頭の中の演算操作によって 作られるというよりも、外界自身の中にもともとある と考えるのです.厳密にいえば、外界とその生体の関 わり方の中にある、といったほうがいいでしょう。つ まり、外界の事物とその環境が、生体に特定の行為を 誘発するのだ、ということです. そこが、生態学的実 在論の「生態学的」という観点です.

こういう考え方では、エラーというものはどうなるのでしょうか、実は、外界にたえず働きかけている生体の側では、「エラー」というものは存在しないのです。エラーという現象が発生するとしたら、外界がそういう「エラー的行為」を触発せしめる、生態学的に「そうなって当然」たらしめるような、そういう情報構造をもっていた、というわけです。それでは「エラー」が「エラー」であると認識されるのはなぜかといえば、それはやはり外界が変化し、さっきとはちがう行為が適切だという認識を生じさせる情報構造を提供しており、それがピックアップされるというしだいなのです。

たとえば、魚が毛針に食いついたとします。その場合、魚は毛針を「餌」だと認識してそのような「記号」が魚の頭の中に表象されたというのが表象主義ですが、ギブソニアンの考え方ではそう考えない。つまり、毛針の形や動き、水中の環境から、それに食いつく行為が触発されるべき不変情報(アフォーダンス)が、その魚によってピックアップされたとするのです。そして、それを飲み込もうとしたときの口の中の感触が、まさしく「異物を吐き出す」というべき行為を触発する情報をふんだんに提供するから、自然に「吐き出そうとする」行為が実行されるしだいです。

それでは、学習というのはどうなるのでしょうか。 毛針をうまく吐き出した魚はその後どうなるのでしょうか。それは、その魚にとっての「外界」が、いままでは「毛針なき世界」だったのが「毛針あり世界」に変わるのです。そういう「毛針あり世界」でピックアップされるべき不変情報はかなり変化し、たとえばピカッと光るものがあれば避けるという行為が触発されるようになるでしょう。

これは実は私どもの研究会、寺子屋という研究会で問題になりました。この研究会は哲学者とか、人工知能の人たちとか、心理学の人たちが集まってる研究会なのですが、そこで生態学的実在論をめぐっての議論を2回にわたってやったわけです。そのときに出た意見はこういうものでした。その生態学的実在論というのは、なかなかもっともな面もあると。しかしそれは要するに直接的にぱっとものを見たときに、ぱっと手が出るというレベルの話ではないのか。たとえば椅子をみたら、それに座るとか、あるいは台をみたらその上に立つとか、梯子段をみたら登るとか、崖をみたら

落ちるとか、そういう何かやりそうなことというのが その場でぱっぱっと分かるというのは分かる、そうい うレベルのことが存在するのはよく分かる. しかした とえば未開人に電卓とかテレビとかを理解しろと言っ たときに、彼らに生態学的実在論に従って、電卓をみ たら計算をし始めるなんてことを考えるのですか、そ うじゃないでしょう、その場合はやはり知識というの は入るだろう. だからわれわれには知識というものが あるからこそ文化があり、そういうものがあるからこ そ、ただ単なる直接的にものをみたらばっと手が出る というかっこうでない反応で物事を捉えるんじゃない だろうかという疑問が出たんです. これは著名な哲学 者の方から疑問が出されたわけです。われわれはそ のとき、「そうだな、やはり生態学的実在論だけで世 の中をとおそうなんてのは、ギブソンという人の偏窟 な、人間というものを知識や思考というものを考えな いで、何か反射動物みたいに、ものをみたら、ぱっ と手が出るとか、崖をみたら落ってちるとか、何か非 常に単純化してるんじゃないか」というふうに思って たわけです。実は私もそう思ってたわけです。だから こればかりでは世の中は成り立たないだろうと思って

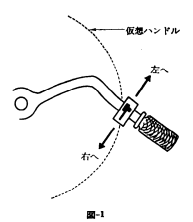
そうして実はノーマンの『日常的事物の心理学』を 読み始めてみたときに、これは考えが浅かった。そう じゃないんだということが分かったんですね. つま りノーマンが考えてるのはどういうことかといいます と、原始人でもいいですよ、ネアンデルタール人でも いいし、あるいはどこかのジャングルに住んでる人た ちに、テレビか何かをポーンと持って行ったと考えて もいいんですよ、そのときに、1時間たってみに行っ たら、全員がテレビを一生懸命みてたという状態が、 なぜ作れないかということなんですね. 極端に言う と、それが生態学的実在論というものなんですね。つ まり本当ならば、ジャングルのど真中に、テレビの受 像機を,電源は入れておいたほうがいいでしょうが, ぱんと置いておいて、1時間たったらば、その近所に いるチンパンジーでも人間でも、普通は人間が目標で すから、人間ならばみんなでテレビをみていたという 状態になぜ作れないんだろうか、それがユーザインタ フェースの基本思想なんですね.

どういうことかというと、たとえばあるスイッチをみたときに、ああこれは何か押すんだなというととが、すぐ分かる形というものがある. 小さくつき出たものをみると、これは押すんじゃないかなと、われわ

れは思うわけです。それを押すと電源が入る。たとえ ば、画面がぱっとつく、なんだこれ押すとつくじゃな いか、次に押したら消えたとか、これは何度も押した りすると、ついたり消えたりするのか、というような ことが分かる、たとえばね、そういうものが必要、あ るいは何か円いものがあるとねじりたくなる。ぐるぐ るとねじりたくなる.ねじってみると,いろいろ変わ るとか、そういうふうにして私たちはある形をみた ら、どういう働きかけをするんだろうということが、 その形から訴えるものがあるというわけですね、そう いうものに従って、われわれが、それをこうするんだ なとか、ああやるんだなということを、すぐその場で 少なくとも、すぐやってみたくなるか、やろうとする ととうならざるをえないような感じになると、そうい うふうにしていろいろやってると、いろんなことが画 面なら画面に出てくる. 画面があるからこれは何かみ るものだとか、覗き込むものだとか、窓みたいなもの だと、窓があれば覗くというのはチンパンジーでもや るわけですね. そういうことを, 生態学的実在論者の ギブソンのことばで言いかえると、窓は覗くことをア フォードするというんですね. 窓があれば何かわれわ れ覗かざるをえない,あるいは何かノブがあると,そ れを回すということをアフォードする。何かレバーが あると、これを倒すというか、曲げるということをア フォードするとか、穴があって飛び出してると押すと いうことをアフォードするとか. ある形、機能、形態 というものは、われわれに特定のアクションを引き出 すものがあるわけですね. そういうもので、かかわり 合いをもっていくと、私たちとしておもしろいこと や、やりたいことが次々と生まれてだんだん仕事が達 成されていく、これをめざすということが、ユーザ・ センタード・システム・デザインということでもあ る。さらに、こういう考え方でもって、いかに大きな 大規模なシステムであろうと、複雑なシステムであろ うと、私たちが考えそうなこと、やりそうなことは何 なのか、やってみたくなるというのはどういうことな のかということを基本に考えていくということです ね. これが認知工学の基本的なパラダイムだと思うわ けです.

そればかりでは確かにいけない。確かにボタンというのは押すんだとか、ネジというのは回すんだとか、 そんなことだけで、すべてがいくわけじゃないけれども、基本的に人間と機械とのインタラクションするレベルというのはそこが非常に重要なんだと、まずそこ を押える. しかしそれがさらに複雑になっていったと きでも、われわれが頭の中でモデルを作る、これがメ ンタルモデルの概念なんですね. 頭の中でモデルを作 るわけですが、そのモデルというのは、工学部の人た ちはモデルというと数学的モデルをすぐ思いつくわけ ですね. 数学的モデルは、関係でもって閉じた世界が 作られてるわけですが、こういう意味でのモデルじゃ なくて、認知工学でいうメンタルモデルというのはも っと、具体的なモノに近いのです。 こんなふうなもの、 何か自分が手短に使ったことがある。さわったことが ある、上も下も真中もとにかくいじり回したことのあ る、そういうもののイメージですね、それに近い感じ として捉えられるものがメンタルモデルです。ちなみ に、こういうモデルの概念はギブソンにはありませ ん. この点が認知工学が新しい「表象主義」ともいえ る面です.

たまたまノーマン氏が気に入っちゃったんで、彼の『日常的事物の心理学』の中にも引用していただいてますが、かつて私があげた例としてはバイクのハンドけいて付いてるターンシグナルが非常にへんてこりんに付いてた時期があったということです。よくターンシグナルの右と左が逆になっちゃって、怒られた経験があったんですがそれは図-1に示したように、右へとドルについていたもので、スイッチのひねる方向が逆になっていたのです。それがあるときにターンシグナルのスイッチをひねるということがあるわけですね。ノーマンがそれをのイメージにかがませたのです。その瞬間にすべてったのです。ときにターンシグナルのレバーを倒すときな、4輪の車のターンシグナルのレバーを倒すときを、4輪の車のターンシグナルのレバーを倒すときがあるわけですね。ノーマンがそれたしてるときは、もう少し違うイメージです。ノーマン自身にはおそらくその説明はあまりぴんとこなか



ったのかもしれません. ノーマンはハンドル全体を回 すというイメージでもって、ターンシグナルのスイッ チを動かしたときにクセが直ったというふうに話は変 わってますけれども、いずれにしても、何かあるもの を別のものというふうにメタファとしてかぶせたとい うことで、あるアクションがぱっと出るわけですね。 そのときは正しく、新たに「みなされた」モノに対し てアフォーダンスが出るわけです. つまりものという ものと行為者と、それからその状況といいますか、も のと行為者と状況があると、アクションというのは、 その関数の従属変数として、ぱっと出てくるわけです ね. それがアフォーダンスなんですね. つまりものが あって、目的だとか立場だとか人がいて、それを私は 視点と呼んでるわけですが、それはまたどういう状況 (場) でみているのかによっても異なってくる. もの と場と視点、その三つを独立変数として、従属変数が アクションになる. つまり、アクション=f (視点、 場, モノ) というわけです. その関数 f というものを アフォーダンス・ファンクションというふうに呼びた い、つまりそれがごく自然であれば、それは別にこち らで定義する必要はないんですね. 人間の自然な行為 の中に埋め込まれてる. だれでもそういう場で、そう いうものをみて、そういう目的をもてば、こうやるん だということが、ごくナチュラルであればアフォーダ ンス・ファンクションになるし、そうでなければだん だんだんだんそれが人工的になっていくわけですね. そういうアフォーダンス・ファンクションみたいなも のの組合せをうまく作れば、ある複雑なシステムでも 操作しやすさということがでてくるわけですね、ちな みに、私としてはシュナイダーマンの、直接操作(ダ イレクトマニピュレーション)という概念も、今のよ うなアフォーダンス・ファンクションの定義の中で位 置付けられるのではないかと思います、ともかくわれ われがものをみたときに、どういうものにはどうアク ションをするのかということが、ある程度生得的に、 生物的に、つまり生き物ならば、自分の生命を維持す るとか、生活を維持するとか、といういろんなことも あると思うんですが、普通ならばこうやるということ がある。その辺を今のアフォーダンス・ファンクショ ンで明らかにすることによって、そこら辺のものとの かかわり方ということを、よりナチュラルに、より了 解可能なものにしていこうということですね.

それから重要なことは、非分節的な情報論です. これは情報というもののイメージを変えなければいけな

いんじゃないかということです。情報というのを何か 約束ごとの規則、それの伝達と考えたのは昔なんです ね・昔はとにかくチャネルキャパスティが非常に少な かったから、とにかく最少限度これだけを伝えたいと いう程度しか伝わらない。そういう中ですから、とにかく離散的に、はっきりと事物を選択する約束ごとを ルール化して、そしてその約束ごとがとにかく 相手側に伝えることは伝える。伝えられた後の解読というのは別のプロセスで、解読可能な形で送ればよい。です から情報は伝達だけが、ものすごく重要で、解読の段階では時間をかけて、ゆっくりやれというようなと 移では時間をかけて、ゆっくりやれというような、情報というのは、シャノンの定義するように、選択肢の中ではれ、というのような、可能な選択肢の数ですべてを規定できたわけですね。

ここで私は、そういう符号の伝達という形で考える 情報観というのが世の中を毒してる、インタフェース 的な意味では非常にまずいことになってると思うんで すね. それはたとえば、われわれがシステムを考える ときですね、日本のワープロのソフトとかあるいは OS のシステムでもいいんですが、こういうことは「可 能にはなってる」ということがずいぶんあるわけで す. つまりそういう約束ごとのルールはともかくちゃ んと入ってはいると、ちゃんと入っているというか可 能にはなってるという意味でできるというんですね。 可能にはなってるということと、その情報がすぐに分 かり、使えるということとは全然違うわけですね、確 かにこういうようなことは、不可能ではなく、ともか くなんらかの方法ではできるようになってる。しかし そのなんらかの方法が何かをみつけるまでが大変なこ とになってるということが結構あるわけですね、ある いはたとえできてもすごく時間がかかるとか、何をや ってるんだか途中で忘れてしまうようなことが起こる とか、とにかく情報は入ってるけれども、それが使え ないということ、あるいは使える可能性はあるけれど も、現在の作業の中では使えないということが多い. これは今いいましたように、情報とはつまり、すべて 離散的な約束ごとだとする考え方からきていると思う のです. ちょうど何か仕様書みたいなものですね. ワープロ買うときにあれもできる、これもできる、な んてね、ところがいざ買ってみると、買ってはみたも ののというか、全然使いものにならない。何かちょっ と変なことが起こると、プロに聞けば分かるという。 なるほどそうやると確かにできるの、へーなんて感心

するんですが、2度と自分にはできない。こういうようなことが日本のシステムには非常に多いのは、今いいましたような、情報というものを、符号なんだ、符号の組合せなんだと捉えるイメージが抜けきれていないからじゃないかと思うわけですね。

そうじゃなくて、情報というものはそういうもので はなくて、ここにちょっと私なりに定義してみます が、「私たちをお互いに結び付けるもの」だと、お互 いに、というのは、機械と人間でもいいし、人間と人 間でもいいんですが、そういうときに一体感を作り出 そうとするもの、その媒体なんだと考えるわけです ね. つまり自分の体の1部のようにしてくれるもの、 あるいは自分の分身のような感じをもっていくもの、 こういうようなものを情報として考えたいというわけ ですね、これはやはり形ということが重要な特徴であ り、しかも場があって、視点があるということです。 常にもの、場、視点というものとが切り離せないもの として、そこに存在している、これは小人論的情報論 なんですね. つまりどこまで細分化してもそこには場 があり、視点があり、ものがあるという考え方なんで す、ここで、私たちが「分析」して得られたもの、つ まり、要素というのは何かというと、そこには最も特 殊化され、最も小さな小人(目的・視点)というもの と、モノと場というものとのセットがあるというわけ ですね.

こういうふうにしてものごとを捉えるというのは、 たとえばどんなことかというのは、ちょっと例でなか なかむずかしいんですけれども、私が最近非常に困っ ちゃったという例があるんです。それを例にしながら 説明したいと思うんですね. それはどういうものかと いいますと、電話機なんですよ. お前みたいに非文明 的な人間はおらんといわれても困るんですが、ごく最 近電話機を新たにしたわけです.私どもの家にもとも とあったのは、例の黒いどっしりした最も古典的で、 最も歴史のある電話機だったんですが、それがモダン でカラフルなホームテレフォンにしたんです。ところ がそれを入れてから3日間、リリーンですか、プルプ ルですか忘れましたが、何か音がするたんびに、家中 がパニックになるんですね。何をしていいか分からな いというので、ぎゃーっという感じになって、とにか く非常にパニックになったんですね、それで説明書と いうやつを、置いていかれたものを必死で何度も読ん だんですが、意味不明ということで、とにかく電話が なったときに、取ったもののどうしていいか分からな

い、三つの部屋にとにかく受話機があるんですが、そ れをどうやって他の部屋にまわすかが分からないんで すね、まわされても、今度はどうやって受けていいか 分からない. とにかく私の昔からの考え方というの は、受話機というのは、1回取ったらそれをおろせば 切れる。これはあたりまえのことだ、おろすというこ とは切るということだというイメージがあるわけです ね、ところが外線を受けている受話機で、他の部屋を 呼び出すにはどうしてもいちど「切る」必要がある. どうやって切らずに「切る」ことができるのか、説明 によると外線保留とかなんとかややこしいことができ るということで、切っちゃっても、外線が切れていな いという状態があるらしいんですが、それが何なのか 分からないんですね. それから、そういうホールドし ておく状態というのは、どうやれば実現できるか分か らないんですね、取扱い説明書もありますけれども、 最初のうちの数ページは、ドアホン通話とか外線通話 の説明で、ドアホン通話に関しては3種類、外線通話 については7種類、内線通話については3種類ができ るということがずっと書いてある. こういうこともで きます、こういう場合もできます、どうやったらいい かというのが出てない、それから読み始めるわけです けれども、それからが連綿と書いてあることが言葉が まるで分からないんですね、大体玄関機というのが何 なのかというのが分からなくて何か特別の機械か、そ の内線電話のどれかが玄関機に相当するのかと思っ て、ずいぶん考えたんですね、玄関とだけ通じるどこ かの電話機が、きっとあるに違いないと思って、それ を子どもを使って全部調べたんですが分からなかった んです、そしたら玄関機というのは、玄関についてい る、あのピンポーンという押しベルのことなんです ね. こういうようなことで、ホームテレフォンという のは、とてつもなくむつかしい. なぜ分かりにくいか というと、システム全体の中でシンタックスによる区 別というものがたくさん入っているんですね、ところ がその区別の仕方と外界で生じる事態との対応関係が シロウトに全然分からないわけですね. 今だに私には メンタルモデルがないんです. たとえば外線保留は何 をやってるか、何ごとが機械の中で起こってるかが分 からないわけですね. さらに保留という概念に直接対 応するボタンがどこにもないのです。単なる「保留」 をするには自分の部屋を呼び出すということらしい. 今いるこの部屋を呼び出すという日常生活ではありえ ないことをやれば、それが外線の一時保留になるとい

うことが分かったんですが、これは分かりにくい、と にかくこの呼び出しボタン一つで、保留ということと 相手を呼ぶということが、一体になってる、そういう 一つの動作が二つの機能をくっ付けて行ってるという こと、ここらが分かりにくい原因にもなってるわけで すが、そういういろんなことがありまして、いかに、 われわれのアクションの意味と効果というものとの間 に、意味的なギャップがあるかと、つまり、約束ごと 的情報論ではどうにもならないのです. ドアホンの通 話でも3種類、外線通話が7種類、内線通話が3種 類,こんなにできますよというんですが,そのできま すシンタックスたるや、まるで符号、暗号のようなか っとうになってる. とれはまったく意味不明的世界に なってるわけですね. こういうようなことがいろんな レベルで起とってる. これは単なる電話機だけの問題 ではないということを問題にしてるわけです.

### 接面感覚の喪失

次に私なりに認知工学を考えるにあたって重要なも のとして2重接面論というのを提唱したい. これはど ういうことかといいますと、図-2 にあるようにわれ われ人間は、システムと二つの接面をもってるという ことです. 第一は、システムと人間の接面です. もう 一つは、外界とシステムの接面です。システムと人間 の接面を第1接面、システムと外界の接面を第2接面 ということにします. さきに述べたアフォーダンスを 受けとるということ、われわれが実在感覚をもつと か、リアリティ感覚をもつということは、この第2接 面とのかかわり合い、外界とのかかわり合い意識が内 側で示されることです. つまりわたしたちが第1接面 でシステムとかかわり合いながら、第2接面意識があ るということ、これが実在論だとか直接操作性という ことだというふうに思うわけです. ところが従来の, とかくありがちなインタフェース論では、第1接面の み、つまりこの機械の使いやすさはどうなのかという

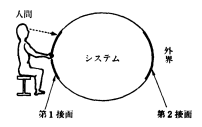


図-2

ことだけを考えるという,その傾向が非常に強かったんじゃないかと思います.それをむしろ外界と接してるというか,つまり私たちがやりたいタスクそのものと,今やってるこの機械とのかかわり合い方が結び付いてるということを考えなければいけないということを提唱したいわけですね.これは何度もいうようでしつこいんですが,ものと場と視点という三つどもえが中に入り込んでるわけですね.つまりどういうものが今ここで触れてるかが分かることです.どういう視点がそこでわれわれを要求してるか、どういう立場の人間がそこに加わるか,そういうなとと,この外界の特定の状況の中で,われわれが実際にものにふれ,ものを動かしていることを実感させるクフェースこそが重要なインタフェースになるのです.

外の場、外の視点というもの、こういうものが、内 側のものとの間の対応関係をもつということですね. これが重要な観点ではないかなと思うんですね. 私は その場合、システムのしくみの理解に1種の小人論が 重要だと思います. まったくブラックボックスで世界 を扱っているわけじゃない、そうじゃなくて、これは こういう場合にはああする. ああいう場合にはこうす る、とういう場合はことを動かすという、それが連続 的にたどることが可能でなければいけない. つまり小 人になった視点を連続的に動かしながら外側まで出て いかなければならない. それができないというのが, 先ほどの電話の例なんですね. たとえば外線を保留す るということは何をやってるのかと、どういう外線電 話がどういう状態になってるのかということが、ここ でどうなってるということが分からない. それがみえ ないためにブラックボックスになってる。完全に、だ からどうしていいか分からない、さらに私が困ったの は、この電話にモデムを付けてコンピュータでネット ワークの交信をしたいと思ったことです. 初めはその ネットワークで交信ができるための電話機というふう に頼んでたんですが、電話を付けてくれた人に、これ でモデムを付けて電話機と交信するにはどうしたらい いの、と聞いたら、そういう場合、あなたもう1本専 用回線を引きなさいよ、といわれておしまいだったん ですね、つまりドアのインタホン、あるいは内線どう しのインタホンと、それから外線と称するものとの 結び付きは、プロの人でもどこでどういうふうにやっ てるんだということが、実体感をもって分からないん ですね、ホームテレフォンの交換機の中でどういう目 的で何をやってるんだということのおよそのイメー ジがつかめないために、それとのかかわり方が分から ないんですね. ですからシステムが分かるというの は、そういうふうに、いったい何をやってるんだとい うことを、擬人的でもなんでもいいんですよ、一私 は擬人化というのは、こういう場合全然悪くないと思 うんですね―つまりどういうアクター(行為主体) が何をどういう目的で、どんなふうにやってるんだと いうことが、つながりをもって分かるということが大 切なわけです。何もビットベースで細かく聞いたって わけが分からないですね、そうじゃなくて、要するに 信号を、こうふりわけてやってるんだ、ものをこう仕 分けしてやってるんだと、そういうようなことが分か りたいということなんです。ですから情報というのは ものはだれ(どういう視点)が、どういう場で、何を やっているかということを一つの単位として考えるほ うがいいん じゃないかな、なんて気がしてるわけで す. そんなふうに、特に私は強調したいのは接面、外 側の接面感覚ですね、これはたとえば、ワープロなん かでも、外側の接面感覚というのは、これはでき上が る文書ですね、でき上がる文書のイメージですね、 こ れは、最近はずいぶんよくなったけれども、初めのう ちは打ってみないと分からない、打ち出してみないか ぎりは、何ものが打ち出せるかが、全然分からないで すね、そして何回も打ってみて、調整して、そして最 終段階を決めるというかっこうになるとか、そういう ようなのは第2接面での外界意識がないんですね。つ まり実際の事物、われわれが社会に通用する事物と、 計算機の中だけで通用する事物の対応がないというこ とがあったわけです、こんなようなところから私は第 2接面というものが非常に重要ではないかなというふ うに思うわけですが、特にスリーマイル島やチェルノ ブイリの原子力発電所のような大規模工場の事故なん てことを考えますと、どうも第2接面が見失われてい るんじゃないかと思うわけです。ただ、このごろこの システムそのものが一つの世界になってきてるという 問題があります。これがいろんな形で、われわれ受け 止める側にはこの第2接面がなくなってきて、コン ピュータのシステム全体が一つのいろんな世界を内部 にもっていて、その世界とここの、ですから本来第1 接面であるものの、その中自身が、実はもう外界に なってきてる. そしてそこと第1接面がかかわり合い をもつ人間というのはそのシステムの外にある. つま

りまったく閉じた世界の中に多様な世界が入り込んで

る. たとえば UNIX™ の世界というのは、ものす どく豊かであり、奥行きがある。 そうなると、もうそ この中の世界だけで、ああこれもできる、あれもでき るということで毎日あけくれる。こういうように、い ろんな世界がコンピュータ自体の中 に入ってしまう と、いろんなことをあれもできるこれもできるという ことばかり追いかけて、その中だけでのめり込むよう な世界になってるわけですね、こういうようなインタ フェースが最近生まれてきてるということですね、こ れはどういうことなんだろうということが、私なりに は重要な問題だと思うんですね. つまり正しく, 第2 接面がいらなくなってきた、中だけというものが宇宙 的に多様になってきてるということが、現象として生 まれてる。つまり道具が道具じゃなくなってるという ことですね. つまり道具というのは何か他に対して働 きかけるときに、自分の身体の1部となるべきものな んですね. ところが、それが身体の1部じゃなくて、 一つの世界になっちゃう、そして世界と自分とのかか わり方になっちゃうわけですね. これは、テレビゲー ムの世界ではすでに始まってるわけですね. つまり まったく疑似的な体験がゲームの世界でものすごく複 雑に入り込んでできてると、こんなのを私はフラクタ ル的なインタフェースと呼んでるわけですけれども、 どこに何が起こってるのかはみえないけれども、突っ 込んでいくと、どんどん話が展開していく、底知れな い泥沼といいますか、底なし沼のように入り込み出す と抜け出せないというような世界がインタフェース空 間として生まれてきてるというふうに考えるわけです ね、これは大規模になったり、あるいは複雑になった り、一つのわれわれの空間感覚というものがある意味 で、そういう閉じた中の複雑さということをめざす空 間感覚に変わってきてるんじゃないかというふうに思 われるわけですね.

これは建築の人たちと1度お話したときに、建築学のほうのデザインのほうでもそういう変化が生まれてるというのです。つまり思いがけない世界がばっと開かれると、それがどういう世界が開かれるかについて、あらかじめ全部計画するわけにいかないような、ハプニング的なコーナーなりなんなり、入り組んだ世界というものが狭くても1種の小宇宙的に、そこに実現するようなものを考えようとしてるそうです。こういうようなことは、パソコン的世界といいますか、パーソナルで、小さいにもかかわらず、それが小宇宙

的複雑な世界をのみこんでいる. 心理的にかかわる世界としては、ものすごく多様になってるというような、そういうものがわれわれの身の回りに広がって接面と第2接面がトンネルとかチャネルみたいに、ずばっと結び付いてると考えていたのは昔のことだというもけです. しかし、現代に生きる私としては、フラクタル的になったシステムに直面して、どういう意味でいかけてなった。ないうものを作っていったらない。むしろこれからの大きな課題ではいかかと思う. 人間にとって情報空間というものは何なのかということを、もう1回原点から考え直さなければならなくなってるんじゃないかとも思うわけです.

つまり疑似的世界とリアリティとの分裂、それから 疑似的世界とリアリティの区別がもうなくなってきて る世界、つまりあらゆる経験が全部間接化していると いうふうになりますと、一体リアリティ感覚って、そ もそも何なのか、われわれにとって本当に本当という なくなるのです。コンピュータのディスプレイ上だけ のことなのか、テレビの画面上のことなのか、それと も実際に手で触れてる世界のことなのかが歴然とした 違いがなくなってきてると、そういう中での空間感覚 をベースにしたシステムの設計理論というのは、いい までいどういうものかということが問題になってま す。これは広く民族学的、あるいは環境学的、社会学 的、いろんな観点から今後検討していかなければなら ない問題ではないかというふうに思うわけです。

そんなところで、何か私としては、この認知工学の課題というものが正しく現代の社会というもののあり方、あるいは高度情報化とは、そもそもどういうことなのかということへの根源的な反省ということも一つのテーマとしては含まれてるんじゃないかなというふうに思うのです。一つこの問題については、正しくインタディスプリナリに考えてみたいなというふうに考えてるわけです。

きょうは私は初めに申しましたように、認知工学というものが独自な学問領域、しかもさまざまな従来の学問研究との結び付きをもちながら、一つの独自性をもって発展していく、その条件は何だろうかということを、まったく一つの私論として提案させていただいた次第ですので、是非皆さまのど意見をいただければと思います。どうも失礼しました。

大岩(豊橋技科大学) 私は教師としてメンタルモ

<sup>\*</sup> UNIXTM は AT&T ベル研究所のトレードマークです.

デルを作ることを教育したいと思ってるわけですね. ところが現実には手続きの記憶ということで、大体日 本の教育はそういう傾向が強いものですから、こうす るときはこういう手続き、こうするときはこういう手 続きという、そういう手続きの記憶として学生は覚え ようとしちゃうんですね、問題はそのパフォーマンス が手続きの記憶でやってるのか、メンタルモデルが形 成してそれをやっているのか、その差を見分けるとい うことが、われわれ人間はなんとか、要するに教師の 経験でもってある程度判断できるけれども、そういう ことが測定できない. 要するにある程度客観的に測定 できるようになるとずいぶんとメンタルモデルという ものの重要性というものが客観的に示されるんじゃな いかと思いますが、そういう面のメンタルモデルの形 成を測定するような、心理学的な研究というのは大分 行われているんでしょうか.

佐伯 方法はいろいろあると思うんですね. 違う使 い方というのが、たとえばマニュアルに書いてない使 い方だとか、あるいは使い方というよりも、こうやる と何が起こると思う、というようなことを聞いてみる というような方法で、いったいその人がメンタルモデ ルを使ってるのか、それとも手続きを想起しようとし てるのか分かると思うんですね、だからたとえばぼく なんかでも、スペースというのは、どういう役割をは たしてるか分からないというのが、いろいろあるわけ です、スペースというのを全然無視する場合もあれ ば、それをちゃんとカウントしてる場合もあるとか、 そういうようなのはマニュアル読んでてもよく分から ないと、そういうときには自分の頭でなんとなく使っ てるうちに、ああ、ある場合はスペースをカウントし てるなとかね、できてるわけですね. そういうのがひ ょっと聞かれると出てくるわけですね. 正解は違うか もしれませんが、ともかくそういうものを作ろうとし てる. こういうような意味でいろんな機能というもの が、いったいどういう、なんでこれがこうきいてるん だろうかとか、そういうようなものというのはきき方 はあるし、測定の仕方もあると思うんですね、研究は はっきりいってごく最近いろいろ始まってるように思 うんですね. 特に今言いましたようなプログラミング 言語というのを手続きとしてではなく、今のようなメ ンタルモデルとしてのプログラミング言語学習みたい なそういう研究が少しずつ始まってるようですね. あ るいは OS のイメージ, OS というのはいったい何を やってるのかというイメージ作り、メンタルモデル作 りみたいなことを積極的にメタファを使ったりなんかして教えるというようなことも試みてるようですね.だけれどもそれはもちろん重要なんですけれども、むしろ OS 屋さんといいますか、OS 作りの側のシステムデザイン屋さんのほうでも考えてもらいたい.作ってる設計者自身が、ただ、ルールにルールをつぎはしてるうちに、どんどん異様なものになっちゃって、われわれには全然分からないものになっているということがあると思うんですね.そういう意味ではデザインのほうでも、メンタルモデルを明確にすることをむしろ本来やるべきで、われわれのほうが一生懸命異様なメタファをでっち上げて、一生懸命追いかけるというのは、本当はあるべき姿じゃないと思います.

橋倉(キャノン) 下世話の質問ですが、たとえば 臨場感を出すためにマウスカーソルを手の形にして、ものをつかんで運ぶということの臨場感を出すために 陰を付けるようにしたとしますね。その作った人はそれなりの理論があってそういう結果が出てきたのかとしれないんですけれども、あんなのは思い付きだされないんですけれども、またすぐ真似ができてしまうというようなことがあるんですけれども、だからそういうことが思い付くまでに理論だとか、そういうものの裏付けから出てきたんじゃなくて、単して 反論したいんですけれども、きっと先生も反論したいと思っていらっしゃるとぼくは思ってるんですけれども、どうやって反論しますか.

佐伯 なるほど、それはやっぱり、邪道としてのリアリズムと、本道としてのリアリズムというのはちゃんと違いがあるんだということを、はっきりさせる必要があると思うんですね。まず一つ重要なのは、やはりどういうエラーを考えてるか、ということです。ためてエラーということに対する是正といいますか、エラーを未然に防ぐということが主目的だというふり、カるいはマウスの形なりというものが、てるというたぐいのエラーに対する防衛になってるといったがいったぐいのエラーに対する防衛になってるというととが正当化されればいいということですね。それは邪道としてのリアリズムだということですね。

たとえば今お伺いして、カーソルがオブジェクトを 今取りに行ってる場合と何かのオブジェクトを運んで いる場合の区別を手の形で変えれば、たとえば途中の段階でぱっと止めたとする。何か電話がかかってきたので止めたとする。そして復帰しようとした場合に、カーソルの形やカーソルに陰が付いてる。付いてないということで違いを見い出すことができる。そういう見い出し方というのは、別にシンタックスとして、ルールとしてハンドブックのどこかに索引か何か調べるとその違いはこれ出てるという話じゃなくて、意味的にすぐ分かるようになってるというのは、それは役

割はもってると思うわけです。

すべては思い付きで始まるわけです。別に思い付き は悪いものじゃないと思います。だけれども問題は ネットワークだと思うんですね。つまり思いついた後 の意味付けが、いろんなところとかかわり合いをもっ てるかどうか。そのかかわり方ということを、やはり 合理性といいますか、説明の中に含める必要があると 思うのです。