

# درسنامهزكات

بنيادهدايت





| 11          | مورمه                   |
|-------------|-------------------------|
| <b>1Y</b>   | درس اول: کلیات          |
| 19          | معنایزکات               |
| ٢١          | زکات دراسلام            |
| YY          | زکات درادیان آسمانی     |
| <b>۲</b> ۴ن | اهمیت زکات در آیات قرآ  |
| ٣۶          | اهمیت زکات در روایات .  |
| ئان         | اهمیت زکات در کلام بزرگ |
| ٣٤          | سوالات                  |
|             | /a * 4 487              |
| کات         | درس دوم: انار پرداحت ز  |
| ٣٧          | آثار فردی پرداخت زکات   |
| ت           | آثاراجتماعى پرداخت زكاه |
| ۵۴          | آثارسیاسی پرداخت زکات   |
| ک <b>۵۷</b> | آثارفرهنگی پرداخت زکان  |
| ٨٨          | الادت                   |

| درس سوم: ببعات ترک رکات                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لف شدن اموال                                                                                                    |
| علامت نفاق                                                                                                      |
| هزینه شدن دوبرابر در راه باطل                                                                                   |
| هزینه شدن اضطراری مال در راه اشرار                                                                              |
| كمبود و قحطى                                                                                                    |
| ىبركتى                                                                                                          |
| مرگ چهارپایان                                                                                                   |
| محروم شدن ازرحمت خداوند                                                                                         |
| فبول نشدن نماز و عبادات                                                                                         |
| هم ردیف شدن با رباخوارانهم                                                                                      |
| سوالات                                                                                                          |
|                                                                                                                 |
| درس چهارم: موانع پرداخت زکات                                                                                    |
| شبهاتمختلف                                                                                                      |
| خل                                                                                                              |
| ساح المام |

| حضور فرهنگ زندگی مشرکانه در زندگی مسلمان ها ۷۲   |
|--------------------------------------------------|
| سوالات                                           |
| درس پنجم: بایستهها <i>ی جذب</i> ومصرف زکات۷۵     |
| نکاتی در مورد دریافت و پرداخت زکات               |
| سوالات                                           |
| درس ششم: مهار <i>تهای د</i> ریافت و مصرف زکات ۹۷ |
| درس هفتم: احكام زكات٧٥١                          |
| مقدمه                                            |
| زکات اموال                                       |
| وظیفه کشاورزان و باغداران                        |
| کسرمخارج                                         |
| زمان پرداخت زکات غلاّت                           |
| مقدار زکات غلاّت                                 |
| وظیفه دامداران                                   |
| 1.1.                                             |

| نصاب گوسفند         |  |
|---------------------|--|
| نصابشتر             |  |
| نصاب گاو            |  |
| وظیفه سکه داران     |  |
| مقدارزكات           |  |
| مصارف زکات          |  |
| توضيح مصارف زكات:   |  |
| شرايط مستحقين زكات  |  |
| احكام پرداخت زكات   |  |
| مستحبات پرداخت زکات |  |
| سوالات:             |  |
|                     |  |
| ويژهنامه زكات فطره  |  |
| مقدمه               |  |
| احكام زكات فطره     |  |
| فهرست منابع ومآخذ   |  |





«اهمّیّت والای این فریضه ی بزرگ که مکرّراً در قرآن در کنار نماز از آن یاد شده است ، ایجاب میکرد که بسیار پیش از این به اقامه ی آن پرداخته شود. ما مسئولان نظام جمهوری اسلامی باید از کمکاری خود در این باره آمرزش خداوند را طلب کنیم و به عفو او پناه بریم.»

پیام رهبرمعظم انقلاب اسلامی به اجلاس سالانه زکات ۸ آذر ماه ۱۳۹۶

زکات یکی از احکام الهی پراثرو پراهمیتی است که با کمال تاسف باید گفت در این سالها آنچنان که باید به آن پرداخته نشد و به نظر می رسد این مساله ناشی از عدم درک صحیح آثار، برکات و کارکردهای آن است. علیرغم وجود کتابها و مقالات مختلف در این موضوع هنوز هم راههای نرفته زیادی در این زمینه وجود دارد که نیازمند کارهای تحقیقاتی و معرفتی محققان و اندیشمندان محترم است. از این گذشته در زمینه شیوه ها و روشهای موثر جذب و مصرف زکات با خلا جدی مواجهیم که این امر نیز نیازمند سالها طراحی، اجرا و بازخوردگیری می باشد.

هدف از نگارش کتاب حاضر گشودن افقهای جدید در بحث زکات یا بررسی موشکافانه و تخصصی هر کدام از گزارههای آن نبوده است؛ بلکه

ما به دنبال آن بوده ایم تا با تالیف و تدوین مطالب مورد نیاز افسران خط مقدم عرصه زکات که همان عاملان زکات هستند، آنها را در زمینه روشها و بایسته های جذب و مصرف زکات بی نیاز از خواندن کتاب های مختلف و پراکنده کنیم؛ بنابراین در این کتاب فقط مطالبی را که هم راستا با این موضوع بوده را گردهم آوردیم و از ذکر مباحث متفرقه، یا تحلیل و سخن پراکنی های اضافه در هر سرفصل به شدت خودداری نمودیم، به این امید که در راستای احیا و ترویج فریضه زکات قدم کوچکی برداشته باشیم.

کتاب حاضر از چند جهت با سایر کتب و مقالات این موضوع تفاوت دارد. اول آنکه در آن سعی شده تمام سرفصلهایی که در مواجهه با مردم به منظور دریافت و مصرف زکات مورد نیاز است در دسترس مخاطب باشد. این ویژگی مخاطب را از مطالعه کتابهای زیاد که در هرکدام پیرامون قسمتی از این سرفصلها سخن گفته شده است بینیاز میکند. دوم آنکه بعضی از مباحث مهارتی که در آن مطرح شده در هیچ کتاب دیگری یافت نمی شود که این مطالب می توانند کمک شایانی به عاملان زکات در دریافت و مصرف زکات نمایند. نکته بعدی نیز قطع این کتاب است که به گونهای طراحی شده تا به سهولت قابل حمل و همراه داشتن باشد و در مواقع مراجعه کرد.

مطالب كتاب حاضر شامل سه عنوان و قسمت کلی می شوند که به ترتیب در ۸ فصل کتاب به آنها يرداخته شده است. عنوان اول را ميتوان مطالب نظری نامید که پیرامون تعریف، اهمیت و جایگاه، آثار مختلف يرداخت زكات، تبعات ترك آن و... است. اهمیت این عنوان از آن جهت است که کمک شایانی به مخاطب در درک و شناخت چرایی ارزش و جایگاه زکات میکند. عنوان دوم که آن را "مهارتها" ميناميم شامل مباحث مهارتي و بايستهها و نكات کاربردی در دریافت و مصرف زکات است و بهنظر مي رسد اهميت مباحث كاربردي و مهارتي در موضوع زکات بر کسی پوشیده نباشد. از طرفی زمانی که در حال فعالیت پیرامون آموزههای دینی هستیم طبیعی است که احکام و حدود و صغوری که خداوند متعال در آن زمینه مشخص کرده است را رعایت نماییم و زکات نیز از این مسئله مستثنا نیست. لذا برعاملین زکات و سایر افرادی که در این موضوع مشغول به فعالیت هستند واجب است که فعالیتهای خود را در چارچوب شرع و احکام الهی تنظیم نمایند و نسبت به آنها تعدی یا تفریط نداشته باشند. لازمه رعایت احکام الهی در زمینه زکات، شناخت آنهاست که کتاب حاضر سعی نموده است، تمام احكام مورد نياز عاملان زكات پيرامون اقلام زکوی، نصاب هر کدام، شرایط پرداخت و دریافت آنها و سایر مطالبی که در این باره مورد نیاز

است را مطابق فتاوای مقام معظم رهبری در اختیار مخاطب قرار دهد.

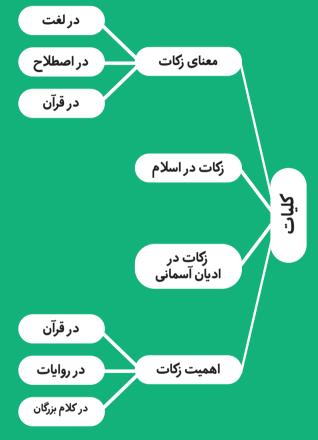
طبیعتا کتاب حاضر ممکن است نواقص مختلفی داشته باشد لذا از مخاطبین محترم تقاضامندیم با انتقادات و پیشنهادات سازنده خود در مورد هرکدام از سرفصلهای مطرح شده در این کتاب، ما را در زمینه احیا و ترویج زکات یاری نمایند.

محمدهادی هوشیار اردیبهشت ۱۴۰۰



اهداف آموزشی درس: انتظار میرود که در این درس با امور زیر آشنا شوید:

- ۱. معنای زکات در لغت، اصطلاح و قرآن
  - ۲. پیشنیه زکات در ادیان آسمانی
- ۳. اهمیت زکات در آیات قرآن، روایات و کلام بزرگان



#### در لغت

زکات در لغت به معنای رشد و پاکیزگی است. «زاء و کاف و واو» به عنوان حروف اصلی این کلمه، دلالت برنماء و زیادی دارد و به مفهوم رشد و نمو کردن و زیاد شدن می باشد. (۱)

خلیل بن احمد درباره معنای لغوی زکات می گوید: زکات مال به معنای پاک کردن آن است و جمله «زکا الزرع یزکو» به معنای رشد کردن کشتزار و محصولات می باشد. راغب اصفهانی اصل زکات را به معنای رشدی که از برکت خداوند به دست آمده می داند (۱۰). استاد علامه طباطبایی رحمه الله می نویسد: «معنای لغوی زکات تطهیر می باشد» (۱۰). در مصباح الفقیه نیز آمده است: «زکات در لغت به معنی طهارت و نمو است. «(۲۰)

از مجموعه اقوال فوق به دست می آید که معنای لغوی زکات در اصل، رشد کردن می باشد. (۵)

#### معناى اصطلاحي زكات

زکات از نظر شرع به عنوان یکی از فروع دین بیرون کردن اندازه معینی از مال ، که به حد نصاب رسیده باشد

۱. معجم مقاییس اللغه ، ابوالحسن احمد بن فارس بن زکریا (۳۹۵ق) تحقیق عبدالسلام محمد هارون ، قاهره دار احیاالکتب العربیه ،۱۳۲٦ ق .

۲. المفردات ، ماده «زکو» .

٣. الميزان ، ج ١٥ ، ص ٩ ؛ ترجمه الميزان ، ج ١٥ ، ص ١٢.

٤. مصباح الفقيه ، كتاب الزكوة ، ص ٢.

۵. امکان سنجی اجرای زکات در ایران ، محمد اسماعیل توسلی.

ودادن آن به مستحقان است و وجه تسمیه آن به زکات، به امید برکت یافتن یا برای پاکیزه کردن نفس یا نمودادن به خیرات و برکات است. (۱) زکات در اصطلاح فقهی پرداخت مقدار معینی از مال است که در قرآن کریم معانی عامی دارد و به کمکهای واجب و مستحب گفته می شود.

#### درقرآن

زکات در قرآن معنای عامی دارد و به کمکهای واجب و مستحب گفته می شود و گاهی برای کمک به محرومین به جای لفظ زکات، لفظ انفاق، صدقه و ایتاء مال آمده است. همانگونه که کلمه زکات گاهی به معنای پاکیزگی آمده است نه پرداخت مال و کمک به محرومین، چنانکه خداوند می فرماید: «وَحَنَانًا مِنُ لَدُنًا وَرَكَاةً وَگَانَ تَقِیًّا» (۳) به حضرت یحیی از ناحیه خود و از نزد خود مهربانی (و رحمت) و پاکی (به او دادیم) و خودنگهدار (ویارسا) بود.

در قرآن کریم واژه زکات به همراه مشتقاتش ۵۹ مرتبه در ۲۹ سوره و ۵۶ آیه به کار رفته، که ۲۷ مورد در کنارنماز آمده است.

به طور کلّی آیات مربوط به زکات در قرآن شامل موارد ذیل است:

۱.دسته ای از آیات، اصل زکات را مطرح کرده و آن را در ردیف نماز قرار دادهاند و پرداخت زکات را مانند

١. تبيين اللغات لتبيان الايات، محمد قريب، ج١، باب زكوة.

۲ . مریم ۱۳ .

اقامه نماز واجب دانسته و از شعائر دینی و علایم ایمان به حساب آوردهاند.

۲ ـ آیاتی هستند که به دادن زکات امرنموده و آن را به عنوان معامله با خدا قلمداد نموده اند.

۳. برخی از آیات نشان دهنده تشریع اصل این فریضه عبادی و اقتصادی هستند و به طور کلی درباره این که چه مقداری گرفته شود و در چه موردی گرفته نشود،ساکت می باشند.

۴ ـ برخی از آیات، مصارف زکات را به طور دقیق شمارش نمودهاند و رهبری امت اسلامی باید زکات مأخوذه را در این مصارف به کاربیندازد.

۵. برخی از آیات کسانی را که زکات نمی دهند در ردیف کفار قلمداد کرده اند. (۱)

#### زكات در اسلام(۲)

در اسلام زکات دارای معنای گستردهای است و برای هرچیززکاتی تبیین شده است، مثلا: زکات داشتن آبرو، حل مشکلات مردم شمرده شده است و حضرت علی (علیه السلام) فرمود: همانگونه که ادای زکات مال واجب است، ادای زکات آبرو نیز واجب است. عاریه دادن زیور و زینت آلات، زکات آنهاست. (۳)

امام صادق (علیه السلام) فرمود: برهرعضوی زکاتی واجب است. بلکه بر هر لحظه ای، پس: زکات چشم، نگاه کردن با عبرت و چشم پوشی از گناهان است.

۱. امکان سنجی اجرای زکات در ایران ، محمداسماعیل توسلی .

۲. قرائتی محسن ، زکات.

٣. وسائل الشيعة ، ج٩ ، ص١٥٨.

زکات گوش، شنیدن و گوش دادن به علم و حکمت و قرآن است. زکات زبان، نصیحت کردن مسلمین و بیدار کردن غافلین و تسبیح خداست. زکات دست، نوشتن علوم و بخشش مال است. زکات پا، تلاش و سعی درراه جهاد، تحصیل، اصلاح میان مردم، عیادت و زیارت خوبان است. زکات علم، نشرآن است. زکات قدرت، انصاف است. زکات زیبایی، عفت است. زکات پیروزی، احسان است. زکات شجاعت، جهاد است. زکات سلامتی، سعی در اطاعت اوامر و نواهی الهی است. زکات حکومت، کمک رسانی به درماندگان است. و زکات عقل، تحمل کردن بی خردان است. (۱)

## زکات در ادیان آسمانی

خداوند در قرآن کریم، «نماز» و «زکات» را در کنار یکدیگر قرار داده است. دو حکم واجبی که نه تنها در دین اسلام بر مسلمانان تکلیف شده است بلکه در ادیان گذشته نیزبرانجام این دو حکم الهی تاکید گردیده است. خدای سبحان در مورد چند پیامبراز پیامبران گذشته خبرمیدهد که ما به آنها برای به پا داشتن نماز و پرداخت زکات وحی کردیم. در اینجا به چند نمونه اشاره می شود. (۳)

١. حضرت ابراهيم، اسحاق ويعقوب (عليهم السلام)
 وَوَهَبُنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلِّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ و

۱. بحارج ۷ ص ۷.

۲. زکات ، سید رضا تقوی .

# جَعَلْنَاهُمُ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَ إِقَامَ الصِّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزِّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ (()

«ومابه ابراهیم، اسحاق راعنایت کردیم و همچنین نوه ای به نام یعقوب را؛ و آنها را مردانی شایسته و صالح قرار دادیم و نیزآنان را امام و پیشوایان قرار داده که به فرمان ما هدایتگرمردم بودند و به آنها انجام کارهای نیک و نیز برپا داشتن نماز و پرداخت زکات را وحی فرمودیم. آنها فقط پرستشگران ما بودند. «

٢. حضرت اسماعيل (عليه السلام)

خداوند در توصیف پیامبر عظیمالشأنی جون اسماعیل «صادق الوعد» می فرماید: وَگَانَ یَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصِّلَاةِ وَالزَّگَاةِ وَگَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِیًّا(")

اسماعیل پیوسته خانوادهاش را به نماز و زکات توصیه میکرد و مورد خشنودی پروردگارش بود»

٣. حضرت موسى (عليه السلام)

خداوند در مورد حضرت موسى (عليه السلام) ميفرمايد: ما ازبنى اسرائيل پيمان گرفتيم كه جزخداى يگانه را عبادت نكنيد و به پدر و مادر و نزديكان خود و يتيمان و مستمندان احسان كنيد. سپس در ادامه مي فرمايد: قُولُوا لِلنَّاسِ حُسَّنًا وَأَقِيمُوا الصِّلَاةَ وَاتُوا الرُّكَاةَ (٣)

وبامردم به نیکی سخن بگویید و نماز را بهپا دارید وزکات را بپردازید»

۴. حضرت عيسى (عليه السلام)

درآیین حضرت عیسی(علیهالسلام) براقامه نماز

۱. انبیا ۷۲ و ۷۳.

۲. مريم ۵۵.

۳. بقره ۸۳.

و ادای زکات تاکید شده است. قرآن کریم در گزارشی که از فرازهای زندگی آن پیامبر بزرگوار میدهد، از قول او میفرماید: وأَوْصَانِی بِالصِّلاَقِ وَالزِّکَاةِ مَا دُمْتُ حَیِّا(۱)

«و خداوند مرا به نماز و زکات، تا هرزمانی که زنده هستم، سفارش فرمود. « نکته قابل توجه این است که آیا نماز و زکاتی که پیروان ادیان گذشته نسبت به آن پایبند بوده اند، همانند نماز و زکاتی است که در اسلام تشریع شده است یا تفاوت هایی وجود دارد؟ آنچه میتوان در پاسخ این پرسش بیان داشت این است که اصل فریضه اقامه نماز و پرداخت زکات در ادیان گذشته وجود داشته است ولی نماز و یا زکات به شکل و با احکام و مقرراتی که ما طبق دستور اسلام انجام میدهیم، شاید نبوده است.

## اهمیت زکات در آیات قرآن

زکات مهم ترین واجب مالی دینی است که مورد قبول تمام مسلمانان در همه زمانها بوده و از ضروریات اسلام به شمار می رود و انکارکننده آن اگر با علم به ضرورت لازمه آن به انکار خدا و پیامبر باشد مرتد می گردد و تا آنجا قابل توجه است که در قرآن، زکات در ردیف نماز آمده و به آن امر شده است و در روایات پیغمبراکرم صلی الله علیه وآله بیش از سایر حقوق مالی به آن اهمیت داده شده و از ترک و کوتاهی در دادن آن شدیداً نکوهش شده است.

در قرآن مجید بسیار درباره زکات سخن گفته شده و به آن تاکید شده و در موارد زیادی وقتی امر به

۱. مريم ۳۱.

نماز کرده بلافاصله به زکات دستور داده است و این دو را در کنار بکدیگر ذکر کرده است مثل اینکه می فرماید: «وَ أَقِيمُوا الصَّلُوةَ و اتُو الزَّكوةَ(۱)» نماز را بنا داريد و زكات را بدهید. این تقارن و تلازم ( دستور و تأکید به زکات و نماز) اهمیت و ضرورت زکات را می فهماند و می رساند که نمی شود کسی نماز بخواند و زکات ندهد چنانکه در روایات نیز به این مطلب توجه داده شده که هر کس زكات ندهد نماز او قبول نيست چنانكه امام محمد باقر . عليه السلام . مي فرمايد: خداوند تبارك و تعالى زكات را مقرون به نماز كرده و مي فرمايد: «أقيمُوا الصَّلوة وَ اتُوا الزَّكوة فَمَنُ أَقَامَ الصَّلوةَ وَ لَمُ يؤَّتِ الزَّكوةَ فَكَأَنَّهُ لَمُ يِقِمِ الصَّلوةَ»(٣) يعني يس هركس نماز بخواند ولي زكات ندهد گويا نماز نخوانده است. خداوند يكي از نشانههای مؤمنان را دادن زکات ذکر کرده و می فرماید: «والَّذينَ هُمُ لِلزَّكوةِ فاعِلُونَ (٣)» مؤمنان كساني هستند که (دستور دادن) زکات را انجام می دهند و به زنان ييغمبر ـ صلى الله عليه وآله ـ مي فرمايد: «وَ أَقِمُنَ الصَّلاةَ و آتِينَ الزَّكَاةَ وَأُطِعِّنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ<sup>(۴)</sup>» يعنى نماز به پا داريد و زكات دهيد و خدا و رسول را اطاعت نمائيد.

و در مورد مشركين مى فرمايد: «فَإِنْ تَابُوا وَ اَقَامُوا الصَّلُوة وَاتَوُا الزَّكُوة فَإِخُوانُكُمْ فِي الدِّينِ<sup>(۵)</sup>» يعنى پس اگر آنان توبه كردند (از شرك و دشمنى) و نماز را به پا داشتند و زكات دادند برادران دينى شمامى باشند.

۱. ىقرە ٤٣ .

۲. نور۵۸.

۳ . مومنون E .

ع. احزاب ٣٣.

٥. توبه ۱۱.

چنانکه می بینیم پس از توبه مشرکین فقط نماز و زکات را میزان در برادر دینی شدن آنان معرفی کرده است. از آیات فوق و آنچه ذکر شده اهمیت زکات از دیدگاه قرآن روشن می گردد.

#### اهمیت زکات در روایات

اهمیت این مالیات اسلامی تا به آن پایه است که:

\* طبق بعضی از روایات، هر کس کمترین مقدار
زکات را نپردازد نه مؤمن است و نه مسلمان: « مَنْ مَنْعَ
قِیرًاطاً مِنَ الزَّگَاةِ فَلَیْسَ بِمُؤْمِنِ وَلَا مُسَلِمٍ (۱).)»

\* آنها که از روی گردن کشی فرمان زکات را زیر پا می گذارند، به عنوان «قیام برضد حکومت اسلامی» و «ارتداد» قابل تعقیب هستند و در صورتی که ارشادها در آنان اثر نکرد، می توان با آنها مبارزه مسلحانه کرد و اگر خونشان ریخته شود هدر است. چنان که امام صادق (علیه السلام) فرمود: « انّ اللّه عَزَّوَجَلِّ فَرَضَ لِلْفُقَرَاءِ فِی اُمُوالِ الْاَغْفِیاءِ فَرِیضَهُ لَا یُحُمَدُونَ إِلّا بِأَدَائِهَا وَهِیَ الزَّكَاهُ بِهَا حَقَنُوا دِمَاءَهُمُ وَ بِهَا سُمُّوا مُسْلِمِینَ (۱) » خداوند بزرگ برای نیازمندان، در اموال بی نیازان فریضه ای قرار داده که برای نیازمندان، در اموال بی نیازان فریضه ای محفوظ است همان زکات است، و خون آنها در سایه آن محفوظ است و نام مسلمان به خاطر آن بر آنها گذاشته می شود. »

\* حتى قبول نماز ـ بزرگ ترين عبادت ـ در گرو پرداخت آن است: «من مَنْعَ الزكاة وقف صلاته حتى يزكي (٣)».

١. الكافي ، كليني ، ج٣ ، ص٥٠٣ ، الإسلامية .

۲. الکافی، ج۳، ص۴۹۸.

٣. وسايل الشيعه، ج٦، ص ١٧.

روزی امام صادق (علیهالسلام) آداب و نحوه گرفتن زکات را که در نامه ۲۵ نهج البلاغه نیزآمده است از قول حضرت علی (علیهالسلام) نقل فرمود سپس گریه کرد و فرمود: به خدا سوگند حرمت ها را شکستند و به کتاب خداوسنت پیامبرش عمل نکردند.

زکات، درمان دردهای اقتصادی جامعه است و همانگونه که اگربرای عضوی از بدن کسی ناراحتی پیش بیاید او را از حرکت میاندازد، در جامعه نیز اگر گروهی با مشکلات روبرو شوند، حرکت آن جامعه فلج می شود.

امام رضا (علیهالسلام) فرمود: خداوند به من نعمتهایی داده است که دائما نگران آن هستم تا حقوقی را که خداوند نسبت به آنها بر من واجب کرده است پرداخت کنم. سوال شد: شمانیزباآن مقام بزرگی که دارید به خاطرتاخیرزکات از خدا می ترسید ؟ فرمود: بله.

امام صادق (علیهالسلام) فرمود: خداوند بر این امت چیزی را سخت تر از زکات واجب نکرده است و اکثر هلاکتهای امتها به خاطر نپرداختن آن است. رسول خدا (صلی الله علیه وآله) سوگند یاد کرد که جز مشرك کسی در مورد پرداخت زکات خیانت نمی کند. (۱) و نیز فرمود: یا علی! ده گروه از امت من کافر می شوند که یکی از گروهها کسانی هستند که زکات نمی پردازند. (۲)

رسول خدا (صلی الله علیه وآله) در آخرین خطبه خود فرمود: ای مردم! زکات اموال خود را بپردازید. پس هر

١. بحارالانوار، ج٩٦، ص٢٩.

۲. بحارالانوار، ج۹٦، ص۳۰.

کس زکات نپردازد، برای او نه نمازی است و نه حجی و نه جهادی.

در روایات متعددی زکات به عنوان یکی از پایه های دین اسلام شمرده شده است (۱) و فرموده اند: بنای دین اسلام بر پنج چیزاستوار شده است: برنماز، حج، زکات، روزه و ولایت. (۱)

پیامبراکرم (صلی الله علیه وآله) فرمودند: قبل از ظهور حضرت مهدی (علیه السلام) فرهنگ اقتصادی مردم به نحوی است که حرام خواری ارزش و غنیمت، ولی پرداخت زکات خسارت شمرده می شود. در آن زمان کسی را می بینی که ثروت زیادی نزد اوست و از آغاز مالکیت، هرگززکات نداده است. در آن روزگار که امام مهدی (علیه السلام) ظهور کند، ثروتمندان باید حق خدا را بدهند و اگر ممانعت کنند، گرفتار قهر ولی الله قرار خواهند گرفت. (۱۳ آری روز ظهور روز پایان گرسنگی و فقراست گرچه به بهای محوثروتمندان بی درد و مرفهان فقراست گرچه به بهای محوثروتمندان بی درد و مرفهان بی تفاوت باشد. در آن روز تبعیض ها از بین خواهد رفت و اموال عمومی به طور مساوی در میان مردم تقسیم خواهد شد و در آن روز کسی را که نیازمند به زکات باشد، مشاهده نخواهی کرد.

کافی به سند خود از امام صادق علیه السلام و آن حضرت از پیامبر اکرم صلی الله علیه وآله روایت کرده است که: هرمالی که زکاتش داده نشود ملعون است. پیامبراکرم صلی الله علیه وآله: «الزکاة قنطرة الاسلام

۱. مستدرك، ج۱، ص ۵۰۷.

۲. کافی، ج۲، ص۲۱، ح۸.

٣. جامع الأخبار، ص: ١٤١.

فمن ادّاها جاز القنطرة و من منعها احتبس دونها و هي تطفى ء غضب الرّب (۱)» زكات پل اسلام است؛ هر كس آن را منع آن را پرداخت كند از پل مىگذرد و هر كس آن را منع كند به سبب آن محبوس است و زكات خشم پروردگار را خاموش مىكند.

حضرت امام صادق عليه السلام: « السُّراقُ ثَلاثَةً؛ مانِعُ الزّكاةِ وَمُستَحِلُّ مُهورِ النِّساءِ! وَكَذلِكَ مَنِ استَدانَ دَيناً وَلَم يَنوِ قَضاءَهُ(٣)». ربايندگان [اموال مردم] برسه دسته اند: كسى كه زكات نمى دهد، كسى كه مهر زنان رامى خورد و كسى كه قرض مى كند و نيت پرداخت آن را ندارد». حضرت امام صادق عليه السلام: « مَنْ مَنَعَ وَيرَاطاً مِنَ الزَّكَاةِ فَلْيَمُتُ إِنْ شَاءَ يَهُودِيّاً أَوْ نَصُرانِيّاً (٣)». كسى كه ذرّه اى از زكات را ندهد يا يهودى يا نصرانى ميميرد.

# اهمیت زکات در کلام بزرگان

#### مقام معظم رهبرى

زكات يك شاخص نظام سازاست

زکات که دارای جنبههای فردی است و گذشت و اعطای «ما یحب» را به انسان می آموزد که خود این یک تجربه و آزمون بسیار مهم است، امّا یک ترجمان اجتماعی دارد؛ زکات در استعمالات قرآنی، به معنی مطلق انفاقات است اعم از زکات مصطلحی است که در آیهی شریفهی «خُذ مِن اَموالِهم صَدَقَدً» به آن اشاره

۱. بحارالانوار، ج ۹٦، ص ۱۵؛ امالی طوسی، ج ۲، ص ۱۳۲.

۲. خصال، ج۱، ص۷۶.

٣. الكافي ، كليني ، ج٣ ، ص٥٠٥ ، الإسلامية .

شده است؛ زكات يعني مطلق انفاقات مالي، [امّا] جنبهى اجتماعي وترجمان اجتماعي نظامساز زكات این است که انسانی که در محیط اسلامی و جامعهی اسلامی، برخوردار از مال دنیوی است، خود را متعهد ميداند، مديون ميداند، طلبكار نميداند، خود را بدهكار جامعهی اسلامی میداند؛ هم در مقابل فقرا و ضعفا، هم درمقابل سبيل الله؛ بنابراين زكات بااين نگاه، يك حكم و شاخص نظام ساز است. (۱)

زكات موجب طهارت انسان مي شود

زکات هم آن تعبیه مالی ای است که موجب طهارت انسان ميشود: « خُذ مِن أموالِهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُم وَتُزَكِّيهِ بِهِا(٢)». گرفتن اين واجب و اين صدقهء مالي از مردم، موجب طهارت روح و پاکسازی آنها از دنائتها و لئامتها و حرص و بخل و بقيه آلودگيهاست. (٣)

#### زکات برای ریشه کن کردن فقر است

تشكيل مجمعي از صاحب نظران براي اقامهي نماز، یکی از شایسته ترین و ضروریترین کارهایی است که باید در جمهوری اسلامی صورت میگرفت؛ زیرا بریاداشتن نماز، نخستین ثمره و نشانهی حکومت صالحان است؛ و در رتبهی بعد از آن است که نوبت به «زكات» به مثابه ي تنظيم مالي جامعه وريشه كن كردن فقر، و نیز «امر به معروف و نهی از منکر» - یعنی سوق دادن به نيكيها و باز داشتن از بديها - مي رسد؛ « الَّذِينَ

۱. بیانات مقام معظم رهبری در حرم مطهررضوی ۱۳۹٤/۰۱/۰۱

۲ . توبه ۱۰۳

۳. بیانات مقام معظم رهبری در خطبههای نماز عید فطر .17/0/11/71

# إِن مَكَّنَاهُم فِي الأَرضِ أَقامُوا الصَّلاةَ وَ آتَوُا الزَّكاةَ وَأَمَروا بِالمَعروفِ وَنَهَوا عَنِ المُنكرِ وَلِلَّهِ عاقِبَهُ الأُمور(١١). (٢)

زکات از بین برنده دلبستگی به مال است

این زکات و انفاقی هم که یک عبادت بزرگ محسوب می شود، دارای جسم و روحی است. « وَمَنَ یُوقَ شُحِّ نَفْسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (۳)». این زکات، باید آن حرص و بخل درونی ما را بشکند و آن دلبستگی ما به مال و به زخارف دنیوی را از بین ببرد. این زکات، زکات خوبی است. (۴)

اهمیّت والای این فریضه ی بزرگ که مکرّراً در قرآن در کنار نماز از آن یاد شده است ، ایجاب میکرد که بسیار پیش از این به اقامه ی آن پرداخته شود. ما مسئولان نظام جمهوری اسلامی باید از کم کاری خود در این باره آمرزش خداوند را طلب کنیم و به عفواو پناه بریم.

قرآن در ستایش مجاهدان راه حق، کارکرد آنان را پس از پیروزی، اقامهی صلات و ایتاء زکات و امر به معروف و نهی از منکر می داند و در حقیقت، نخستین و مهم ترین وظایف آنان را در هنگام تشکیل حکومت معیّن میکند. این جایگاه برجسته ی زکات است.

نظام جمهوری اسلامی برای تحقق احکام اسلامی و تشکیل مجتمع اسلامی پدید آمده است، پس باید این فریضه ی بزرگ را در سرلوحه ی برنامه های خود گذارد.

١. الحج٤١

۲. پیام مقام معظم رهبری به اولین اجلاس سالیانهی اقامهی نماز در مشهد مقدس ۱۳۷۰/۰۷/۱٦.

۳. تغابن ۱٦.

سخنرانی مقام معظم رهبری در دیدار با اقشار مختلف مردم (روز سیام ماه مبارک رمضان) ۱۳۲۹/۰۲/۰٦.

باید اعتراف کنیم که در این زمینه کار تحقیقاتی و معرفتی نیزدرسطح نیاز وضرورت انجام نگرفته است. بحث فقهی زکات، امروز میتواند آفاق گسترده تری از همه ی آنچه در کتب گذشتگان هست، درپیش چشم باحثان و محققان بگشاید. فریضه ی زکات در صدر اوّل، پس از هجرت به مدینه تشریع شده، درحالی که عنوان زکات در آیات مکّی قرآن کریم بارها تکرار گردیده است. نکاتی از این قبیل که ما را به ژرف اندیشی در این مقوله ی مهم فرامیخواند، کم نیست.

به هرحال امید است نهضت احیا و ترویج زکات در همهی سطوح به کارکردهای شایستهی خود منتهی شود و برکات بی پایان آن شامل مردم ما و کشور ما و نظام مقدس جمهوری اسلامی گردد. (۱)

# آیت الله جوادی آملی (دام ظله)(۱)

بنابرروایت، صورت نورانی که در طرف راست مؤمن در قبر قرار میگیرد باطن نماز است، این حقیقت نماز است؛ و آن صورتی که طرف چپ او است میگوید: «من زکات او هستم»

زکات تنها مربوط به مال نیست بلکه هر نعمتی را که خداوند سبحان به انسان می دهد، انسان موظف است که زکات آن نعمت را بپردازد. هیچ نعمتی بی مسئولیت نیست. در روایات ما آمده است که:«زکاة العلم التعلیم»(۳)؛«زکات علم، یاد دادن است»؛ «زکاة

۱. پیام مقام معظم رهبری به اجلاس سالانه زکات ۱۳۹۲/۹/۸.

۲. بر گرفته از: اسرار عبادات ، آیة الله جوادی آملی ، نشر الزهرا ، ص ۵۷ .

٣. احياء العلوم، غزالي، ج٥، ص١٧٠.

المال الانفاق في سبيل الله»(۱) ؛ «زكات مال، انفاق كردن درراه خداست»؛ «زكاة الجمال العفاف»(۱)؛ «زكات زيبايي، عفت داشتن و پاكدامني است»؛ «زكوة الشجاعة الجهاد في سبيل الله»(۱) «زكات شجاعت، جهاد كردن درراه خداست»

هرنعمتی که خدای سبحان مرحمت کند، زکات آن نعمت رامتنعّم باید بپردازد. اگر به او علم داد، موظّف است به خاطر خدا به دیگران بیاموزد. اگر به او مال داد باید در راه خدا صرف نماید. اگر به او جمال داد موظف است از دیگران بیش ترپاک دامن باشد؛ همه باید عفیف باشند، اما آن کسی که از جمال متنعّم است وظیفه اش درباره عفت بیش از دیگران است.

همه باید جهاد کنند، اما آن که از خُلق شجاعت برخوردار است، وظیفهاش بیش تر است. اگر خدای سبحان به کسی نعمت شجاعت داد، در برابر این نعمت مسئولیتی هم تعبیه شده است و آن فداکاری در راه خداست.

اینها به عنوان زکات است. اگر زکات آن نعمت را داد، این زکات به صورت نورانی در قبر با او محشور میشود و طرف چپ او می ایستد و نمی گذارد از آن طرف به او آسیبی برسد.

۱.غررالحكم.

۲. همان.

۳. همان.

# سوالات

- ۱. معنای لغوی زکات را توضیح دهید.
- ۲. آیا زکات در ادیان دیگرنیز بوده است؟ توضیح دهید.
- ۳. دو جمله از بزرگان دینی درباره اهمیت زکات بیان کنید.
- ۴. چند مورد از نشانه های با اهمیت بودن زکات بر اساس روایات را توضیح دهید.



اهداف آموزشی: انتظار میرود که در این درس با امور زیر آشنا شوید:

۱. آثار فردی پرداخت زکات مانند قبولی نماز، افزایش رزق

و روزی و…

۲. آثار اجتماعی پرداخت زکات

۳. آثار سیاسی پرداخت زکات

۴ . آثار فرهنگی پرداخت زکات

قبولی نماز پاکسازی مال نزدیکی به پروردگار افزایش رزق و روزی تهذيب وتربيت نفس درمان بخل شرط رهایی از کفر آزمايشاغنياء گشایش برای مردگان مایهٔ جاودانگی باز شدن گرهها خواب راحت شیرینیزندگی كم شدن مفاسداجتماعي كينەزدايى به صحنه کشاندن واماندگان

اجتماعي

فردي

تقویتمشار*ک*ت دوستانه دولت و مردم

تأثیردر نسلهای آینده

ايجاداشتغال توسعه عادلانه ثروت ترویج امور دینی رفع نياز فقرا

> اقتدار دولت اسلامي

توانمندی دولت در ريشهكن ساختن فسادهاى اجتماعي

جذبملتهاى دیگربه جامعهٔ اسلامی سیاسی

فرهنگی

برای واجبات مالی، اهدافی در نصوص دینی در چند بخش تعریف شده است.

نخست: اهداف مربوط به پرداخت کننده، مانند تطهیر(۱)، تزکیه (۱)، رشد فضیلتها (۱)، کسب خشنودی خدا (۱)، آزمایش توانگران (۵)، برکت و حفظ مال (۶)

و دوم: اهدافی مربوط به دریافتکننده و جامعه، همچون تأمین نیازهای محرومان ( $^{(v)}$ ) و ریشه کن شدن فقر( $^{(h)}$ ) و...

## آثار فردى پرداخت زكات

#### قبولىنماز

ارتباط و آمیختگی زکات و نماز به گونهای است که قبولی نماز منوط به پرداخت زکات است. این شرط بیانگروجود پیوند طبیعی و ارتباط ناگسستنی بین این دو واجب است. یعنی پذیرش هریک از زکات و نماز، در گرو پذیرش دیگری است.

امام باقر عليه السلام مى فرمايد: «إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَرَنَ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَرَنَ الزَّكَاةَ وَاتُوا الصَّلَوةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ فَكَانَّهُ لَمُ الزَّكَاةَ فَكَانَّهُ لَمُ

۱. توبه/۱۰۳.

۲. لیل/۱۸.

۳. ىقرە/۲۹۵.

٤.همان.

٥. آل عمران/١٨٩؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ٧ / ٢.

۲.همان،۲/۲.

۷. همان ، ۲/٤.

۸. همان ، ۲ / ۲.

۹. بقره ،آیه ۴۳.

یقُمِ الصَّلَاةَ. خداوند بزرگ زکات را با نماز همراه ساخت و فرمود: نماز را برپا دارید و زکات بپردازید» پس هر کس نماز بگزارد ولی زکات نپردازد مانند آن است که نماز نخوانده است.

البته همانطور که نماز بدون زکات پذیرفته نمی شود، زکات و انفاق بدون نماز ارزشی ندارد زیرا این دومكمل يكديگرند و بدين جهت، در كنار يكديگر قرار مى گيرند، چون هيچ عملى بدون نماز، مورد قبول درگاه حق واقع نمى گردد. « ان قُبلَت قُبلَ ما سواها و ان رُدِّت رُدِّ ما سواه؛ (۱) چنانچه نماز قبول شود، سایر اعمال نیز پذیرفته می شود و چنانچه رد شود سایراعمال نیز مردود می گردد. ييامبر صلوات الله عليه وآله فرمود: هر كس زكات مال خود را مستقل بدهد و نماز را با حدود و شرایط به جا آورد و به این دو چیزی از گناهان که آن را باطل کند ملحق نکند در روز قیامت در حالی وارد محشر میشود که تمام حاضرین در قیامت به حال او غبطه می خورند تا اینکه نسیم بهشتی او را تا بالاترین غرفه ها و تالارهای بهشت، به محضر محمد (صلوات الله عليه وآله) و خاندان طيبين و طاهرين أن حضرت كه اين شخصي آنها را دوست مى داشته بالا مى برد.

هر کس که زکات مالش را نداد ولی نمازش را به جا آورد، نمازش نگاه داشته میشود و به آسمان نمیرود تا وقتی که زکات مالش بیاید. پس اگر زکات را داد، به صورت راه وارترین اسب برای حمل نمازش در میآید و نماز را تا ساقه عرش با خود میبرد و حمل می کند.... ولی اگر نسبت به زکاتش بخل ورزد و آن را پرداخت نکند امر

۱. امالی صدوق، ص۶۴۱.

می شود (به ملائکه که نمازش را به او برگردانند)، پس نماز به آن شخص برگردانده می شود و نمازش در هم پیچیده می شود همچنان که لباس کهنه را می پیچند و آن را به صورت آن فرد می زنند و به او گفته می شود: ای بنده خدا این نماز بدون زکات به چه درد میخورد؟

#### نقش زكات دراحياء نماز

از اهداف اساسی هر یک از انبیا، اقامه نماز و حاکمیت آن در جامعه است. بدیهی است اقامه نماز و تحقق شایسته آن در جامعه نیازمند امکانات متعددی است. آشنا کردن مردم با جایگاه نماز و مسائل و احکام آن تبلیغ و ترویج نماز، گسترش و تعمیق فرهنگ نماز، به منابع مالی وابسته است؛ زیرا آموزش، ترویج و اقامه نماز به مکان و به افرادی که در این کار تبحرو تخصص نماز به مکان و به افرادی که در این کار تبحرو تخصص داشته باشند، نیاز دارد. هزینه ساخت مساجد و مصلی وسایر هزینه های مربوط به نماز از طریق زکات به بهترین شکل میسر است. بنابراین میتوان از این نظر هم ارتباط محکم و مستقیمی بین نماز و زکات ملاحظه نمود. (۱)

## پاكسازى مال ورشد معنوى زكات دهنده

پرداخت زکات، نوعی پاك سازی اموال به شمار می آید که به صورت تکلیف شرعی و الهی، در شرایطی ویژه، بر درآمدها و اموال خاصی تعلق می گیرد. مؤمن پس از پرداخت زکات اموال خود، از نظر معنوی نیز مقامش بالا می رود. خداوند متعال در قرآن کریم می فرماید: «خُذُ

۱. زکات: سهمی برای شکوفایی، غلامعلی نعیمآبادی، محمدرضا نعیمآبادی، علی خلجی

مِنُ أُمُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِها(۱)؛ از اموال آنان (مؤمنان) صدقه ای (زکات) بگیرتا به این وسیله، آنها را پاك سازی و پرورش دهی

امیرمؤمنان علی علیه السلام در تشویق به پرداخت زکات می فرماید: «فَمَنُ أُعُطاها طَیِّبَ النَّفْسَ بِها")»؛ کسی که زکات اموالش را می پردازد، جان خود را پاکیزه میسازد.

هدف مؤمن، بهدستآوردن رضایت الهی و

## نزدیکی به پروردگار

نزدیکی به درگاه ذات باری تعالی است که یکی از اسباب رسیدن به این هدف، ادای تکلیف مالی؛ یعنی پرداخت زکات اموال به فرمان خداوند است. امام علی علیه السلام می فرماید: «إِنَّ الزَّکاةَ جُعِلَتُ مَعَ الصَّلوةِ عَلیه السلام می فرماید: «إِنَّ الزَّکاةَ جُعِلَتُ مَعَ الصَّلوةِ وسیله قُرُبانا لِأَهُلِ الْاِسُلامِ» (۳). زکات به همراه نماز، وسیله نزدیکی مسلمانان به درگاه پروردگار قرار داده شده است. رحمت خاص الهی شامل هرکسی نمی شود، ولی خداوند، مؤمنان باتقوا را که زکات می پردازند، از رحمت ویژه خویش بهره مند می سازد. در قرآن کریم آمده است: و رَحْمَتی وَسِعَتُ کُلَّ شَیْءٍ فَسَأَکْتُبُها لِلَّذِینَ یَتَقُونَ وَ ویژه خویش بهره مند می سازد. در قرآن کریم آمده است: و رَحْمَتی وَسِعَتُ کُلَّ شَیْءٍ فَسَأَکْتُبُها لِلَّذِینَ یَتَقُونَ وَ موجودات را دربرگرفته و به زودی، آن را برای کسانی که پرهیزکاری در پیش می گیرند و زکات می دهند و به آیات می الیمان می آورند، مقرر می دارم.

۱. توبه ۱۰۳

۲. وسائل الشيعه، ج ۹، ص ۱۵.

٣. وسائل الشيعه، ج ٩ ، ص ١٥.

٤. اعراف ۱۵۶

هریک از کلمات زکات و برکت و واژه های مربوط به آن بارها در قرآن آمده است و این نشانه آن است که زکات، مساوی برکت است. آری بریدن شاخههای درخت انگور، در ظاهر کوتاه کردن درخت است، ولی در واقع سبب رشد آن می شود. در قرآن می خوانیم: یَمْحَقُ اللّهُ الرّبا وَ یُربی الصّدقَاتِ(۱). خداوند ربا را محو می کند، ولی صدقات را رشد می دهد. در روایات زیادی می خوانیم: «الزّکاهٔ تزید فی الرّزقِ»(۱) زکات روزی انسان می کند. پرداخت زکات بیمه کردن مال است را زیاد می کند. پرداخت زکات بیمه کردن مال است امام کاظم (علیه السلام) فرمود: اموال خود را از طریق زکات بیمه کنید (۱):

رابطه بین زکات و زیادت رزق در قرآن چنین ترسیم شده است: «آنچه را در راه خدا انفاق شود، خداوند جای آن را پر خواهد کرد» وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ... (۴) مَنُ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجُرُّ كَرِيمٌ. (۵)

بهترین توجیه برای این کلام، بیان نورانی پیامبر است که فرمود: «ما نقص مال من صدقة» (۹)، هیچ مالی با صدقه دادن کاسته نخواهد شد (۱) و در آیه دیگر آمده است: «آنهایی که برای رضای خدا زکات مال خود را

۱. بقره ۲۷٦

۲. بحار الأنوار: ۸/۱۸۳/۷۸

٣. حرعاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعه، ج۶، ص۶

٤. سباء ٣٩

٥. حديد١١

٦. بحار الأنوار: ٩٦ / ١٣١ / ٦٢

۷ . ابن بابویه ،۱۶۱۳ ، ج ۳۸۱:۴

به فقرا مى دهند، ثروت خود را چند برابرمى افزايند». وَمَا الْتَيْتُم مِّن زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ. (١)

#### تهذيب وتربيت نفس

پیامبران الهی از جانب خداوند ماموریت پیدا کردند تا استعدادهای درون وجود انسان را از طریق تعلیم جانب خداوند سبحان، استعدادهای درونی و گنجینهها و تهذیب استخراج نموده و آنها را به رشد و بالندگی هدایت نمایند.

برنامههای تهذیبی و تربیتی انبیاء، چیزی جز انجام واجبات و ترک محرمات نیست. اولیاء الهی بخش مهمی از فعالیتهای تربیتی خود را از مسیر اجرای احکام دین دنبال میکنند، چون عمل به احکام واجب و مستحب و خودداری از مشتهیات نفسانی و ترک منکرات و محرمات، بر روح و روان انسان اثرگذار است زیراهرکدام از این احکام بار تربیتی خاصی دارند، چنان که در برخی از روایات پیشوایان معصوم (علیهم السلام) به آثار تربیتی و اجتماعی این احکام اشاره شده است.

زکات که یکی از احکام ضروری اسلام میباشد و در قرآن کریم در کنار نماز قرار گرفته، از اثر تربیتی بالایی برخوردار است. با این که زکات یک عبادت مالی و اقتصادی به حساب میآید ولی عبادتهای مالی، گاهی در ردیف جهاد قرار میگیرند و میتوان از پرداخت کنندگان به عنوان مجاهد فی سبیل الله نام برد، همان طور که قرآن می فرماید:

« وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ الله» (۱) با مال و جانتان در راه خدا جهاد كنيد.

علاوه بر اثرات و بركات اقتصادی و اجتماعی زكات، آثار تربیتی و تزكیتی آن را نباید مورد غفلت قرار داد.

#### درمان بخل

بخل عیبی است که عیوب دیگری را به دنبال خواهدآورد: بی اعتنایی به مردم، سنگدلی، عذرتراشی، دروغ پنداشتن ادعای فقرا، از دست دادن دوستان خوب، گاو صندوقی برای وارثان، سختگیری نسبت به خود و بستگان، سوء ظن به وعده های خداوند، تحقیر شخصیت خود در جامعه، به جای توکل داشتن بر خدا توکل نمودن بر مال خود و ... گوشه ای از آثار بخل است.

افرادی که به فکرخودسازی واصلاح خود هستند، باید خود را از این عیب دور بدارند: «وَ مَنْ یُوقَ شُحِّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» (۲). یکی از امامان معصوم (علیهمالسلام) را دیدند که از اول شب تاصبح در حالی که مشغول طواف کعبه بود، تنها یک دعامی کرد و آن این بود که خدایا! مرا از بخل دور بدار. شاید مراد از آیه ۱۰۳ سوره توبه که به پیامبراسلام (صلی الله علیه و آله) دستور می دهد: خذ من اموالهم صدقه... تطهرهم و تزکیهم، (زکات اموال مردم را بگیر و آنان را پاك کن)، مراد پاك کردن مردم از مرض بخل و حب دنیا باشد امام صادق

(عليه السلام) فرمود: هركس زكات مال خود را بپردازد، قطعا از بخل حفظ شده است.

#### شرط رهایی از کفر

كفار، با توبه و نماز و زكات مى توانند خود را برهانند: قرآن مى فرمايد: فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصِّلَاةَ وَآتَوُا الزِّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ: پس اگر توبه كرده و نماز به پا داشتند و زكات مال دادند در این صورت برادر دینی شمایند» (۱)

## آزمایشی برای اغنیاء

زندگی دنیا، فراز و نشیب دارد و با تلخیها و شیرینیها، غمها و شادیها، سختیها و سهولتها آمیخته است. راه پرپیچ و خم زندگی آن برای انسان، صحنه آزمایش است. انسان در فراز و نشیبهای زندگی، در امتحان قرار می گیرد و میزان ظرفیت و مقاوم تدبیر و تفکر، ایمان و اخلاصش در همین میدانهای سخت آزمایش به نمایش گذاشته می شود. در نظام خلقت، علاوه براین که آزمایش هااثر تربیتی بالایی دارد، همچنین در برملا کردن حقیقت وجودی انسان و به نمایش گذاشتن ظرفیت درونی او نقش تعیین کننده ای را بازی می کند و از همین رهگذر، فاصله گفتار و کردار، را بازی می گوید: «وَلَقَدُ فَتَنّا الّذِینَ مِن قَبُلِهِمْ فَلَیَعْلَمَنّ اللّهُ مورد می گوید: «وَلَقَدُ فَتَنّا الّذِینَ مِن قَبُلِهِمْ فَلَیَعْلَمَنّ اللّهُ

«ما مردمانی را که پیش از آنان بودند، آزمودیم تا

۱. توبه ۱۱

۲. عنکبوت آیه ۳

خداوند آشکار گرداند که چه کسانی راستگو و چه کسانی دروغگوهستند.»

برای مردمی که درآمدها و امکانات اقتصادی، زندگی آنان را سرشار از رونق و رفاه کرده است، آزمایشی به وجود آمده که چگونه با امکانات موجود، زندگی خود را سامان می بخشند؟ آیا دستیابی به ثروت، اخلاق آنان را دگرگون کرده است؟ آیا به مستی ثروت (سُکرِ المالِ) (۱) مبتلا شده اند؟ آیا امکانات فراوان اقتصادی، آنان را به اشرافی گری کشانده است؟

آنچه از معارف اسلامی به دست می آید این است خداوند، درجات و مراتب انسان ها را در صحنه آزمون ها مشخص می کند و هر کس از آزمون با موفقیت خارج شود، می تواند به مرتبه بالاتری قدم بگذارد. یکی از این میدان های آزمایشی را که خداوند برای ثروتمندان ایجاد کرده است تا آنان را بدین وسیله مورد امتحان قرار پرداخت زکات است. ثروتمندی که بخشی از دسترنج اقتصادی و مالی خود را بر اساس حکم شرعی و تعهد انسانی برای تامین نیازهای معیشتی نیازمندان در اختیار آنان قرار می دهد، در عرصه یک آزمایش قرار گرفته است و با موفقیت این آزمون را پشت سرگذاشته است.

یکی از نزدیکان و خدمتگزاران به امام صادق(علیه السلام) شخصی به نام «معتب» است، او می گوید: از امام صادق (علیه السلام) شنیدم که در مورد

علت و فلسفه تشريع زكات فرمود: «إنّما وُضِعَتِ الزِّكاةُ إختِبارا للأغنِياءِ ومَعُونَةً لِلفُقَراءِ (١)»

همانا زکات برای آزمایش ثروتمندان و کمک به مستمندان تشریع شده است.

امام صادق علیه السلام فرمود: «زکات برای آن واجب شده است که توانگران آزمایش شوند و بینوایان زندگی داشته باشند، اگرمردم زکات خود رامی پرداختند یک مسلمان بینوا باقی نمی ماند و همه بینوایان با همین حقی که خداوند واجب کرده است بی نیاز می گشتند. مردم، بینوا و نیازمند و گرسنه نمی شوند مگر به جهت تقصیراغنیا. »(۳)

#### سبب گشایش برای مردگان

شخصی به امام صادق (علیه السلام) گفت: برادرم از دنیا رفته است و زکات زیادی به عهده اش بود، من آنها را پرداخت کردم، امام فرمود: با این عمل مشکل او برطرف می شود.

#### مایه جاودانگی

چون پرداخت زکات در حقیقت ذخیره قیامت می شود، بنابراین مال فانی را جاودانه می کند. کامیابی های احتمالی و موقت و پر در دسر دنیا را می توان از طریق پرداخت زکات به کامیابی های قطعی و دائمی وبی در دسر تبدیل نمود.

١. كتاب من لا يحضره الفقيه

٢. وسايل الشيعه، كتاب الزكاة، ص ٤

قرآن می فرماید: «فَأَمَّا مَنُ أَعُطی وَ اتَّقی، وَ صَدَّقَ بِالْحُسُنی، فَسَنُیسِّرُهُ لِلْیُسُری» (۱) هر کس بخششی نماید و پرهیزگار باشد و حقیقت را تصدیق نماید، ما کارهای مشکل او را آسان می کنیم.

#### خواب راحت

به امام (علیهالسلام) گفتند: فلانی در خواب به مشکلات و ناگواری هایی برمی خورد، امام (علیهالسلام) فرمود: این به خاطر آن است که زکات خود را در راه صحیح مصرف نمی کند.

## سبب شیرینی زن*دگی*

امام صادق (عليه السلام) فرمود: اگر مردم حقوق خود را ادا كنند، قطعا در زندگى شيرينى به سر خواهند برد: لَواَنَّ الناسَ أَدُّوا حُقوقَ اَموالِهِم لَكَانوُا عايِشينَ جَغَير(٣)

## آثار اجتماعي پرداخت زكات

زکات به جز تاثیرات فردی، به واسطه جامعیتی که دارد در روابط و مسائل اجتماعی نیز تأثیر غیر قابل انکاری دارد. تاثیر زکات در زندگی اجتماعی یعنی تأثیری که علاوه بر حیات فردی، در زندگی گروهی نیز نقش دارد. در این مرحله، دایره تاثیرات زکات و اندازهی اجتماع و روابط انسانی گسترده می شود. در ادامه به تعدادی از آثار

اجتماعی زکات که برگرفته از معارف دین است اشاره مینماییم. (۱)

#### كم شدن مفاسد اجتماعي

هم ازدیاد سرمایه زمینه ساز فساد است که با پرداخت خمس و زکات ثروت ها تعدیل و مفاسد مهار می شود و هم فقر ممکن است زمینه وقوع سرقت، دریافت رشوه، خیانت و امثال آن شود که دریافت خمس و زکات و... این زمینه را می خشکاند و از بین می برد. بنابراین پرداخت خمس و زکات، در مهار مفاسد اجتماعی نقش مهمی دارد.

#### كينەزدايى

با پرداخت زکات، کینه محرومان بر طرف و به محبت و دوستی تبدیل می شود و این محبت و دوستی در تعاون و یاری یکدیگرو تولید بهتروبیشترو حفاظت از دستاوردهای جامعه اسلامی نقش مهمی دارد.

## به صحنه کشاندن واماندگان

فقر و گرسنگی، انسان را به انزوا و گوشهگیری و بدبینی و ناامیدی و حقارت پذیری می کشاند، اما زمانی که با پرداخت خمس و زکات و سایرانفاقات مشکلات اقتصادی مردم حل شود، تلاش، نشاط، دلسوزی و حضور مردم در صحنه های مختلف بیشترمی شود.

#### تاثیردر نسل آینده و جامعه فردا

در بسیاری از کتابهای تربیتی و روان شناسی، به هسته مرکزی تربیت که انتخاب همسر و لقمه حلال

است، کمتر توجه شده است. اسلام برای تربیت نسل آینده، قبل از آمیزش جنسی به مسئله انتخاب همسرو بعد از آن به نقش لقمه حلال بسیار توجه و تاکید دارد. پرداخت زکات، سبب پاك و حلال شدن رزق است و لقمه ها را از حق محرومان پاك می کند و نقش لقمه پاك در جامعه و نسل آینده از طریق گرایش به خوبی ها و کمالات و تنفراز بدی ها بر کسی پوشیده نیست.

#### ايجاداشتغال

یکی از مسائل مهم جامعه، وجود بیکاری است که زمینه ساز انواع انواع فسادهاست. اگر مردم خمس و زکات را خود بپردازند، چرخهای اقتصاد به گردش درمی آید و بخش مهمی از افراد بیکارشاغل خواهند شد. همان گونه که گاهی از طریق مضاربه یا قرض الحسنه می توان ایجاد اشتغال کرد، از طریق پرداخت خمس و زکات نیزمی توان ایجاد اشتغال کرد.

## توزيع عادلانه درآمد وثروت

برای تحقق جامعه اسلامی، شبیه یک خانواده منسجم که در آن، ثروت به طور عادلانه توزیع و نیازهای اساسی تمامی افراد مستحق، از طریق کمکهای برنامه ریزی شده و سازمان یافته دولت، برآورده شود، اسلام، یک سیستم امنیت اجتماعی توانمند ایجاد کرده است و به گونهای به آن تقدس مذهبی بخشیده است.

ازآنجاکهانسانهاهیچیک به طورمطلق و همه جانبه با یکدیگر برابر و مشابه نیستند، بنابراین توقع برابری مطلق مطلق سطح درآمدها، انتظار گزافی است. برابری مطلق

در اقتصاد اولاً شدنی نیست؛ ثانیاً ظلم و تجاوز است؛ ثالثاً اجتماع خرابکن است چرا که در نظام طبیعی خدادادی میان انسانها تفاوت و تمایز وجود دارد. این اختلاف سطحها و تفاوتها است که حرکتها را پدید آورده و مایه جذب انسانها به همدیگرمیشود. (۱)

مفهوم اسلامی عدالت در توزیع درآمد و ثروت، سهم افراد در تولید ثروت جامعه را نادیده نمیگیرد. اسلام، نابرابری در درآمد را جایزمیشمارد زیراتمامی افراد ویژگیها، تواناییها و تأثیرات اجتماعی برابری ندارند. از اینرو، عدالت توزیعی در جامعه اسلامی، پس از:

تضمین یک سطح زندگی مناسب برای تمامی اعضای جامعه از طریق آموزش و شغل متناسب، دستمزدهای عادلانه، امنیت اجتماعی و کمک مالی به تهیدستان از طریق زکات.

و تشدید توزیع ثروت از طریق سیستم اسلامی تقسیم ارث فوت شدگان، تفاوت در میزان ثروت با توجه به تطابق با سهم افراد در تولید ثروت و ارائه خدمات اجتماعی است.

براین اساس آنچه نظام اسلامی در پی آن است نه برابری مطلق بلکه برابری نسبی در سطح معیشتی است، یعنی اینکه افراد بهقدری سرمایه در دسترس داشته باشند که بتوانند متناسب با مقتضیات روز از زندگی برخوردار شوند، وضعیتی که از آن به توازن اقتصادی جامعه یاد میشود. بنابراین سیستم امنیت اجتماعی و توزیع عادلانه درآمد و ثروت یکی از وظایف دولت اسلامی و متضمن سطح زندگی آبرومندانهای

برای تمامی افرادی است که توانایی تأمین نیازهای خود رانداشته و یا اینکه دارای سطح رفاهی کمتری نسبت به اکثریت افراد جامعه هستند.

آموزه های اسلامی به وفور، به اهمیت برابری و عدالت و نفی شکاف طبقاتی در تمامی اموراجتماعی و اقتصادی پرداخته است و با واقع بینی، اختلاف طبقاتی را دیده و برای آنچه که از این اختلاف خطرناک تشخیص داده، یعنی اختلاف در سطح زندگی مادی و نتایج و آثار آن، علاج اندیشیده و در سایر قسمتها با دستورات اخلاقی و تربیتی نتایج صحیحی از این اختلاف گرفته است. امام موسی صدر، رهبر شیعیان لبنان در کتاب خود مینویسد: تشریع خمس و زکات لبنان در کتاب خود مینویسد: تشریع خمس و زکات مختلف وضع شده است.

همچنین در آیات و روایات شکاف طبقاتی به شدت مردود و مطرود شناخته شده است. چنانچه خداوند در قرآن کریم میفرماید: «کی لایکون دوله بین آغنیاء مِنکُم(۱۱)» نباید ثروت در دست بعضی از اغنیاء شما در گردش درآید

#### ترويج وتقويت امور ديني

فرهنگ هر جامعهای از اساسی ترین بخشهای آن است، و امنیت آن به گونهای است که شاکله اصلی بخشهای دیگر جامعه نیز از فرهنگ همان جامعه متاثراست. به بیان دیگر، فرهنگ عاملی است که به زندگی جهت و معنا می دهد. فرهنگ از اجزای

متعددی تشکیل شده است که مهمترین اجزای آن را عقاید و اخلاقیات تشکیل می دهد و نقش بسیاری در توسعه زندگی توحیدی، دوری از شرک در جامعه دارد. به همین سبب علماء ما همواره به بعد دینی فرهنگ به عنوان شالوده و زیربنای سایراجزای فرهنگ، توجه ویژه داشتهاند. ایشان برای تقویت نگرش توحیدی، تلاش مضاعفی را جهت تقویت امور دینی در جامعه انجام می دادند. بدیهی است که اجرای این امر مهم بدون حمایت امکان پذیر نیست و مجاهدتهای علمي وعملي علمانيازمنديشتيباني وهمدلي است. یکی از واجبات مالی که پشتیبان اجرای برنامه مدون برای تقویت امور دینی مردم قرار گرفته، زکات است. این واجب اقتصادی دارای روحی اخلاقی و حامل نگرش توحیدی است. یعنی علاوه بر حمایت از فقرا و صدمه دیدگان جامعه، به تربیت و آموزش دینی آنان نیز توجه دارد. این راهبرد به خوبی در کلام امام رضا عليه السلام بيان شده است، ايشان يس از اينكه علت زکات را برای کمک به فقرا میشمارند، می فرمایند: اِنَّ عِلَّةَ الزَّكاةِ مِنْ أَجْلِ قُوتِ الفُقَراء... وَالْمَعُونَةِ لَهُمُ عَلَى أَمْرٍ الدِّين (١)؛ دليل يرداخت زكات، ثروتمند كردن فقرا،... و کمکرسانی به آنان در امور دینی است. پیام امام در این عبارت روشن است. یعنی زکات صرفاً برای سیر کردن شکم فقرا نیست، بلکه برای افزایش آگاهی دینی نیز به کار گرفته می شود. تقویت بنیان های دینی می تواند باعث ریشه کن شدن فقر در جامعه گردد. (۲)

۱. كتاب من لا يحضره الفقيه: ۸/۲

۲. زکات: سهمی برای شکوفایی، غلامعلی نعیمآبادی، محمدرضا

یکی از مسایل مهم جامعه، وجود فقرو گرسنگی و سایر کمبودها است که یکی از راههای مبارزه با آن، توجه جدى به مسئله يرداخت خمس و زكات وانفاقات است. اميرالمومنين (عليهالسلام) فرمود: هيچ فقيري گرسنه نمیماند مگربه خاطرآن که توانمندی حق خدا رانمی پردازد و خداوند در روز قیامت توانمند را به همین دلیل بازخواست خواهد کرد(۱). در روایات متعددی مى خوانيم: اگر مردم زكات مال خود را بيردازند، مسلمان فقيري باقى نمى ماند(١٠). امام صادق (عليه السلام) فرمود: هیچ محتاج و گرسنه و برهنهای در جامعه وجود نخواهند داشت، مگربه خاطر گناهان اغنیاء. اسلام فقرزدایی را در رأس مصارف زکات قرار داده است. اگر نگاهی به آیات و روایات و سیره پیامبراسلام و اهل بیت معصومش (عليهمالسلام) بياندازيم، اهميت مسئله را بهتروبيشتردرك خواهيم كرد. به يك نمونه توجه كنيم: بی اعتنایی به گرسنگان سبب سرنگونی در دوزخ است. قرآن می فرماید: در قیامت بهشتیان از دوزخیان مى پرسند چە چىزسبب دوزخى شدن شما شد؟ آنان

در پاسخ می گویند: ما به فکر گرسنگان نبودیم. (۴)

حضرت رضا (عليهالسلام) فرمود: علت اين كه زکات واجب گردید به خاطر تأمین نیازمندی های زندگی

نعيم آبادي ، على خلجي

۱. زکات: سهمی برای شکوفایی، غلامعلی نعیمآبادی، محمدرضا نعیمآبادی، علی خلجی

۲. غررالحكم ص ۲۳۴

۳. وافی ، ج ۱۰ ، ص ۵۰

سوره ی مدثر(ایات ۲۶ تا ۴۶)

مستمندان و فقيران بوده است؛ ﴿ إِنَّ عِلَّةَ الزَّكَاةِ مِنْ اَجْلِ قُوتِ الفُقَراء ﴾ (١).

امام صادق (علیه السلام) فرمود: خداوند در ثروت ثروتمندان به مقداری که بتواند نیازمندی های فقیران را تأمین کند، سهمی به عنوان زکات قرار داده است و اگرمردم متمول به تکلیف شرعی خود عمل می کردند و زکات اموال خود رامی دادند، فقیران و مستمندان زندگی خوبی داشتند؛ ( إِنَّ اللَّهَ فَرَضَ لِلْفُقَرَاءِ فِي مَالِ الْأَغْنِيَاءِ مَا يَسَعُهُمُ... لَوْأَنَّ اَلنَّاسَ أَدُّوا حُقُوقَهُمُ لَكَانُوا عَائِشِينَ مِجْتَرِ» (۱)

کسی نمی تواند بگوید که نظام دینی، جامعه را به دو قطب فقیر و غنی تقسیم می کند و سپس سفارش به انفاق و خمس و زکات می نماید، بلکه این نظامی حکیمانه و طبیعی است که در آن بر اساس تفاوت استعدادها، ابتکارات و گاهی مقدرات حکیمانه الهی جامعه به دو گروه تقسیم میشود، ولی این تفاوتها با دستورات واجب یا مستحب جبران می شود.

## آثار سیاسی پرداخت زکات

حضرت امام خمینی (ره) پس از معرفی عاملان و کارگزاران زکات می فرماید:

نظر این است که این گروه (کارگزاران) در زمان غیبت ساقط نیستند، در صورتی که حاکم شرع، اگرچه در بعضی مناطق، مبسوط الید باشد. (۳) یعنی فقیه جامع الشرایط هراندازه که در جمع آوری و مصرف زکات

۱.همان

۲. الكافي، جلد۳، صفحه۴۹۶

۳. تحریرالوسیله، ج۲، ص۵۰.

دستش باز است و برای اجرای این حکم الهی نفوذ دارد، باید عمل کند. بنابراین، حاکم اسلامی (رسول خدا صلی الله علیه وآله و علی علیه السلام و امامان معصوم علیهمالسلام و حاکم شرع در زمان غیبت) حق جمع آوری زکات، حسابرسی آن و نظارت بر مصرف زکات را دارند. وقتی پرداخت زکات نهادینه شد و برای مسلمانان به صورت فرهنگ در آمد، آثار سیاسی مثبتی دارد که به بعضی از آنها اشاره می شود:

## الف) تقويت مشاركت دوستانه دولت و مردم

حکومتهایی پایداروموفق هستند که از مشارکت مردمی در امور اقتصادی و همکاری نزدیك و درك متقابل با ملت خود بهره مند باشند. در این صورت، همگرایی لازم میان دولت و ملت پدید می آید. یکی از راههای مشارکت دولت اسلامی و مردم، پرداخت زکات است.

مردم با نیتی خالص، بخشی از اموال خود را به عنوان زکات جدا می کنند و در اختیار حکومت اسلامی و کارگزاران زکات قرار می دهند. حاکم اسلامی یا نمایندهاش هم با بررسی دقیق، این اموال را برای حل مشکل معیشتی قشرهای محروم جامعه یا آبادانی کشور به کار می گیرند. این ارتباط، دو پی آمد مهم سیاسی دارد: اعتماد مردم به حاکم اسلامی؛ ایجاد زمینه رضایت مندی تعداد زیادی از محرومان از حکومت اسلامی.

#### ب) اقتدار دولت اسلامي

وقتی دولت اسلامی و مردم به وحدت و یگانگی

برسند، دولت بااقتدار کامل، آرمانهای مادی و معنوی اسلام و ملتش را در عرصه جهانی پیش می برد.

# ج) توانمندی دولت در ریشه کن ساختن فسادهای احتماعی

دولت اسلامی با دریافت زکات، این امکان را می یابد که زمینه های فساد اجتماعی، از جمله فقر را اصلاح کند و برنامه های خود را برای نابودی عوامل فساد اجتماعی عملی سازد. با اجرای این برنامه ها، قوی ترین عامل فساد، یعنی فقرنیزاز بین می رود.

#### د) جذب ملتهای دیگربه جامعه اسلامی

یکی از موارد مصرف زکات، «مؤلفة قلوبهم» است. حضرت امام خمینی (ره) در این باره می فرماید:

«مؤلفة قلوبهم» كافرانی هستند (که مصرف زکات و دادن زکات به آنها) با هدف شرکت آنها در جهاد به نفع اسلام و علاقه مندسازی آنان به دین مبین اسلام صورت میگیرد و یا «مؤلفة قلوبهم» مسلمانانی هستند که عقایدشان ضعیف است. پس برای جذب آنان و تألیف قلوبشان، به آنان زکات پرداخت می شود و ظاهرا این گروه نیز در این زمان ساقط نیستند. (۱)

دولت اسلامی می تواند از محل زکات، به دیگر ملتهای جهان و به مسلمانان سست ایمان نیازمند، کمك مالی برساند و زمینه جذب و همراهی آنان به منظور رسیدن به هدفهای والای الهی را فراهم سازد. با این اقدام، در زمینه سیاست خارجی، کارآمد خواهد بود و به اقتدار جهانی دست می یابد.

۱. همان ، ص ۵۲.

## آثار فرهنگی پرداخت زکات

رشد و تعالی یافتن فرهنگ اسلامی، از پی آمدهای مصرف زکات در راه های سفارش شده در احکام الهی است. امام خمینی رحمه الله در توضیح واژه «سبیل الله» که یکی از موارد هشتگانه زکات است، می فرماید: هر کاری که شعائر الهی باآن تنظیم گردد و برتری کلمه (نام) اسلام را به همراه داشته باشد و فساد و فتنه ها را از حوزه دین اسلام و از میان گروه های مسلمان دفع کند. (۱)

۱. شعائر به همه برنامه های الهی گفته می شود که در قالب احکام شرعی، ارزش های اخلاقی و اسلامی و فضیلت ها و کرامت های انسانی بیان و عرضه می شوند و مجموعه آنها، فرهنگ اسلامی را به وجود می آورد.

۲. سفارش اسلام است که زکات در راه دفع فساد و هجوم های فرهنگی مصرف شود.

 ۳. از زکات می توان برای از بین بردن آشوبها و فتنه ها و برقراری صلح و آرامش میان گروه های مختلف مسلمان استفاده کرد.

این موارد از کارکردهای مستقیم فرهنگی زکات به شمار میآیند. افزون برآن، ساخت مدارس و مساجد و دیگر مراکز فرهنگی و آموزشی، گسترش فضاهای فرهنگ اسلامی، برگزاری برنامههای جمعی اسلامی مانند حج و نمازهای جماعت، از مصداق های تعظیم شعائر هستند که برای انجام هریك از این امور، می توان از زكات هزینه کرد.

#### سوالات

- ۱. آثار سیاسی پرداخت زکات را نام ببرید.
- پنج مورد از آثار اجتماعی پرداخت زکات را توضیح دهید.
- ۳. چهار مورد از آثار فردی پرداخت زکات را بیان کنید و برای هرکدام یک روایت بیاورید.



## اهداف آموزشی:

انتظار میرود که مخاطب در ایـن درس بـا تبعـات تـرک زکات آشـنا شـود تـا ایجـاد بازدارندگـی در برابـر پرداختـن نکـردن زکات بـرای شخص حاصـل شـود و بدانـد کـه نپرداختـن زکات باعث تلف شـدن امـوال و ایجـاد نفاق در دیـن و قحطـی و بـی برکتـی و... میشـود. تلف شدن اموال

علامت نفاق

هزينه شدن دوبرابردرراه باطل

هزینه شدن اضطراری مال در راه اشرار

كمبود و قحطى

بی برکتی

مر*گ چ*هارپایان

محروم شدن از رحمت خداوند

قبول نشدن نماز و عبادات

مثل رباخواران شدن

#### تلف شدن اموال

امام صادق (علیهالسلام) فرمود: هیچ مالی در خشکی یا دریا ضایع و تلف نمی شود مگر به خاطر آنکه زکات آن پرداخت نشده باشد (۱) و آن حضرت در حدیث دیگری فرمودند: «حصّنوا اموالکم بالزکوه و انا ضامن لکل ما یتوی فی برّ او بحر بعد اداء حق الله فیه من التلف». (۱) موال خود را از طریق پرداخت زکات بیمه کنید و اگر بعد از پرداختن زکات مالی تلف شد، من ضامن آن هستم.

از رسول گرامی اسلام نقل شده است که:

بندگان خدا هیچ شبی را به صبح نمی رسانند مگراینکه دو فرشته فرود آمده و یکی می گوید: خدایا به انفاق کنندگان پاداش و بدل ده و دیگری می گوید: خدایا مال بخیلان راتلف کن. (۳)

#### علامتنفاق

در آیه ۶۷ سوره توبه که سیمای منافقان را بیان میکند، می فرماید: آنان دست خود را از کمک به دیگران می بندند و (این گونه) خدا را فراموش می کنند، خداوند نیزبا آنان رفتار فراموش شدگان را انجام می دهد. (۴)

۱. جامع الاحاديث، ج ٩، ص ٥٠

۲. بحار، ج ۹۳، ص ۱۳۰

۳. صحیح بخـاری ، ج ۱ ، ص ۲۶۴ ، احادیث معنـوی ، ص ۲۲ . کافـی ، ج ۴ ، ص ۴۲ و وسائل الشیعه ، ج ۳ ، دفتر دوم ، بیت ۱ – ۳۸۰ ، مستدرك وسـایل ، ج ۱۵ ، ص ۲۶۱

٤. توبه ٦٧

#### هزينه شدن دوبرابردر راه باطل

در روايات مي خوانيم:

«مَنُ مَنَعَ حَقّاً لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْفَقَ فِي بَاطِلٍ مِثْلَيْهِ». (١)

کسی که حق خدا را نپردازد و در راه حق مال خود را صرف نکند، دو برابر آن مقدار را در راه باطل صرف خواهد کرد.

## هزینه شدن اضطراری مال در راه اشرار

امام صادق (علیه السلام) فرمود: آگاه باشید، کسی که مال خود را در راه اطاعت خداوند صرف نکند، به هزینه کردن آن در راه معصیت خداوند گرفتار می شود و هرکس در حل مشکلات ولی خداگامی برندارد، خداوند او را برتلاش و حرکت در راه حل مشکلات دشمن خدا گرفتار می کند. (۳)

رسول خدا (صلى الله عليه وآله) فرمود: «مَن مَنَعَ مَالَهُ مِن الأُخْيَارِ إِختِياراً صَرَفَ اللّهُ مَالَهُ إِلَى الأَشْرَارِ إِضطِراراً». (٣) كسى كه مال خود را اختياراً از مصرف در راه خوبان

باز دارد، خداوند مال او را در راه اشرار با اجبار صرف خواهدنمود.

## كمبودوقحطي

رسول خدا (صلى الله عليه وآله) فرمود: «لاَ تَزَالُ أُمَّتِي بِخَيْرٍ مَا تَحَابُوا وَ تَهَادَوا وَ أَدَّوا الْأَمَانَةَ وَ اِجْتَنَبُوا اَلْحُرَامَ وَ وَقَّرُوا

۱. کافی. ج ۳، ص ۵۰۶

۲. من لا يحضره الفقيه ج ۴ ص ۴۱۲

٣. بحارالانوار، ج ٩٤، ص ١٣٠

# اَلضَّيْفَ وَ أَقامُوا اَلصَّلاةَ وَ آتَوُا اَلزَّكاةَ فَإِذَا لَمْ يَفْعَلُوا ذَلِكَ ابْتُلُوا بِالْقَحْطِ وَالسِّنِينَ ». (()

امت من مادامی که یکدیگررا دوست بدارند و اهل نماز و زکات باشند در خیرو سعادت به سرمی برند، ولی اگراین گونه نباشند، گرفتار قحطی می شوند.

## بىبركتى

همان طور که پرداخت زکات برکت روزی را موجب می گردد، عدم پرداخت زکات باعث می شود تا برکت از جامعه رخت بربندد؛ چنانکه امیرمؤمنان علی (علیه السلام) می فرمایند: هرگاه مردم زکات اموال خود را نپردازند، زمین برکت خویش را از زراعتها، میوهها و معدن ها برمی دارد؛ « اذا مَنعُوا الزکاة مُنعتِ الارضُ برکتَها مِنَ الزَرعِ والثِمار والمعادنَ کُلُها». (۳)

رسول خدا (صلی الله علیه وآله) فرمود: « اذا مَنعُوا الزکاة مُنعتِ الارضُ برکتَها» هرگاه زکات پرداخته نشود، زمین برکات خود را از مردم باز می دارد و در حدیث دیگری می خوانیم: اگر توانگران زکات مال خود را نپردازند، خداوند باران رحمت خود را از مردم باز می دارد. (۳) و در حدیث دیگری ازامام باقر (علیه السلام) می خوانیم: اگرزکات پرداخته نشود، برکت از کشاورزی و میوه ها و معادن برداشته می شود. (۴)

۱. جامع الاحاديث، ج ۹، ص ۴۸

۲. بحار الانوار، ج ۹۳، ص ۱۵

## مرگچهارپایان

امام رضا (علیه السلام) فرمود: هرگاه زکات پرداخت نشود، چهارپایان می میرند. (۱)

## محروم شدن از رحمت خداوند

امام صادق (علیهالسلام) فرمود: کسی که حق خداوند را از مالش نپردازد، سزاوار است که خداوند رحمت خود را از او دریغ کند. (۳)

## قبول نشدن نماز و عبادات

در روايات مي خوانيم:

«اَيُّهَا النّاسُ اَدُّوا زَكاةَ اَمُوالِكُمْ فَمَنْ لا يُزَكِّى لا صَلاةَ لَهُ وَمَنْ لا يُزَكِّى لا صَلاةَ لَهُ وَمَنْ لا دِينَ لَهُ لا حَجَّ وَلا جِهادَ لَهُ» لَهُ وَمَنْ لا صَلاةَ لَهُ لا دِينَ لَهُ وَمَنْ لا دِينَ لَهُ لا حَجَّ وَلا جِهادَ لَهُ»

قبولی تمام اعمال، وابسته به قبولی نماز است و قبولی نماز وابسته به پرداخت زکات است.

امام رضا (علیه السلام) فرمود: خداوند نماز و زکات را همتا و مقرون یکدیگر قرار داد و نماز بی زکات پذیرفته نیست. ۳)

حضرت موسی (علیه السلام) جوانی را دید که نماز با حالی می خواند، به خداوند گفت: چه نماز زیبایی دارد! به او وحی شد نماز او زیباست ولی این جوان

۱. وسايل الشيعه، ج ۹، ص٣١

۲. جامع الاحاديث، ج ۹، ص ۵۷

٣. جامع الاحاديث، ج ٩ ، ص ٣٠ و ٣٣

بخیل است و زکات نمی پردازد و تا زمانی که زکات ندهد، نمازش قبول نیست. (۱)

## همرديف شدن بارباخواران

حضرت على (عليه السلام) فرمود: « مانِعُ الزكاهِ كَآكِل ِالرِبا» (۲) كسى كه زكات ندهد همچون كسى است كه رباخوار است.

# سوالات

پنج مورد از تبعات ترک زکات را نام ببرید و برای هر کدام یک روایت بیان کنید.



امداف آموزشی: انتظار میرود در این درس با امور زیر آشنا شود:

۱. شبهات مختلف درباره زکات

۲. موانع مختلف پرداخت زکات

شبهات

بخل

نا آ گاهی افراد در مورد زکات

حضور فرهنگ زندگی مشرکانه در زندگی مسلمانها

> عدم شفافیت مالی مصارف زکات

در مباحث پیشین گفته شد که زکات یکی از مهمترین واجبات الهی است و جایگاهی رفیع در دین اسلام دارد. به نحوی که امام علی (علیه السلام) از قول پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله و سلم) می فرماید: «زکات پل اسلام است. پس کسی که زکات بپردازد، از پل می گذرد.» سپس حضرت در ادامه بیانات ارزشمند خود می فرمایند: «اگر کسی زکات بپردازد، خشم خدا را فرومی نشاند.»(۱).

این فریضه الهی چنان جایگاه رفیعی دارد که قبولی برخی از اعمال وابسته به پرداخت زکات است تا آنجا که امام رضا (علیه السلام) پذیرفته شدن نماز را به پرداخت زکات مرتبط دانسته و می فرمایند نماز از کسی که زکات نپردازد پذیرفته نمی شود. (۳)

امازکات بااین اهمیتی که دارد، مورد بی توجهی و بی اعتنایی برخی از افراد و حتی جامعه دینی قرار می گیرد؛ تا جایی که از آن به عنوان یک واجب فراموش شده یاد می شود. در اینجااین پرسش مطرح می شود که به راستی چرا یک فرد مسلمان، زکات مالش را نمی پردازد؟ و چرا برخی به این واجب و فریضه مهم الهی توجهی ندارند؟ آیا موانعی برسرراه پرداخت زکات وجود دارد؟ این موانع چه بوده و آیا قابل شناسایی هستند؟ طرح این سؤال و بررسی آن بحث بسیار مفیدی است. در این فرصت به معرفی موانع پرداخت زکات می پردازیم.

## شبهاتمختلف

زکات ویژگیهایی دارد که شاید بسیاری از آن

۱. بحارالانوار، ج ۷۴ ، ص ۴۰۵٫

۲. جامع الاحاديث، ج ۹، ص ۳۰ و ۳۳

غافلند و همین عدم توجه به این ویژگیها، سرچشمه ایرادها و گفت گوهایی در این زمینه شده است که با روشن شدن آنها، این گونه ایرادها خود به خود از میان خواهد رفت. در هرصورت لازم است به منظور اشتیاق افراد به پرداخت زکات، به شبهات مختلف آنها در این زمینه به صورت مستدل و متین پاسخ داده شود.

## بخل

یکی از موانع پرداخت زکات، بخل است. بهتر است قبل از بررسی ارتباط میان بخل و ترک زکات، بخل رامعنا کنیم. بخل عبارت است از خودداری از بخشش دستاوردها. بنابراین تعریف، معنای بخل، خودداری و امساک به طور کلی نیست و چنانچه انسان در موردی که بذل و بخشش صحیح نیست، از این کار خودداری کند، بخل نیست. در فرهنگ اسلام به شدت با بخل میارزه شده است.

قبل از نقل آیه، لازم به توضیح است که هر چند در این آیه، کلمه زکات به کار نرفته است، اما آیه مربوط به فریضه زکات است. مفسران اجماع دارند این آیه درباره کسانی نازل شده که از پرداخت زکات خودداری میکنند، نازل شده است. «وَلَا یَحْسَبَنِّ الَّذِینَ یَبْخُلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضُلِهِ هُو خَیرًا لَهُمْ» (۱)؛ کسانی که نسبت به آنچه خداوند از فضل خود به آنها عطا فرموده است، بخل می ورزند، نپندارند که این کار - خودداری از زکات بخل می ورزند، نپندارند که این کار - خودداری از زکات - خیر آنهاست.

آدمی باید توجه داشته باشد که هر چه دارد از لطف و فضل خداست. اگریک لحظه عنایت خدا نباشد، چیزی برای انسان باقی نمی ماند. انسان نباید به خود مغرور شود. به راستی پول و مال او از کجاست؟ و سلامتی او از کیست؟

ثروتمندی که به دلیل بخل، زکات خود رانمی پردازد و به نیازمندان انفاق نمی کند، باید بداند که این عمل هیچ گاه به نفع او نیست و قطعا به زیانش خواهد بود. قرآن راجع به سرنوشت اینگونه افراد می فرماید: به زودی در روز قیامت همان چیزهایی را که به خاطر بخل، انفاق نمی کردند، طوق گشته و به گردن آنها افکنده خواهد شد. و آنها باید بدانند که: «وَلِلَّهِ مِیرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْدُرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِیرًا». (۱)

و برای خدا میراث آسمانها و زمین است و خداوند به آنچه شما انجام میدهید آگاه است. حال که چنین است، پس چرا انسان از آنچه خدا نصیب او کرده به دیگران کمک نکند؟ اتفاقا رمز مبارزه با بخل هم توجه به این دو نکته است؛ یعنی آدمی توجه کند که میراث آسمانها و زمین از خداست و دیگراینکه هر کاری را که انجام می دهد، خدا نسبت به آن آگاه است؛ زیرا بسیار بعید است شخصی با قبول این دو اصل، باز هم از دادن زکات خودداری کند و حق دیگران را نپردازد. چه زیبا و کارساز است وحی الهی، ضمن معرفی یک جریان ارزنده، به خطری که آن را تهدید میکند اشاره می نماید و برای دفع آن خطر، چاره اندیشی و راهنمایی میکند.

امام صادق (عليه السلام) مى فرمايند: « ما مِنْ عَبْدٍ مَنْ عَبْدٍ مَنْ وَكُاةٍ مَالِهِ شَيئا اللهِ جَعَلَ اللهُ ذلِكَ يؤمَ الْقيامَةِ ثُعُبانا مِنْ نَارٍ مُطَوِّقًا فى عُنُقِهِ ينْهَشُ مِنْ لَحُمِهِ حَتّى يفْرَغَ

# مِنَ الْحِسابِ وَهُوَ قَوْلُ اللّهِ عَزّوَجَلّ «سَيطَوّقُونَ ما يَخِلُوا بِهِ يوْمَ الْقِيامَةِ»(١) يعنى ما يَخِلُوا بِهِ مِنَ الزّكاةِ»

(هیچ بندهای نیست که از اداء چیزی از زکات مالش امتناع کند، مگرآنکه خداآن چیزرابه روز قیامت به صورت اژدهایی از آتش به گرد گردن او قرار میدهد که همچنان گوشتش را میگزد تا از حساب فارغ شود، و همین است معنی قول خدای عزّو جلّ که فرمود: «آن چیزی را که از انفاق آن بخل کردند، به روز قیامت طوق گردنشان خواهند ساخت»، یعنی آن زکاتی که از اداء آن بخل کردند. »(۲)

## ناآگاهی افراد در مورد زکات

گاه آهمیت و جایگاه زکات در شرع مقدس اسلام، برای فردناشناخته است؛ یعنی نمی داند زکات هم ردیف نماز و از واجبات است که برآن بسیار تأکید شده است. گاه نیزمصارف زکات را نمی داند. بعضی گمان می کنند زکاتی که می پردازند، به دست نیازمند واقعی نمی رسدیا برای کارهای غیرضروری خرج می شود، در حالی که اگر بدانند خودشان هم می توانند آن را به مستحق برسانند یا در کارهای سودمندی چون ساخت پل، مسجد و بیمارستان خرج کنند، رغبتشان به پرداخت زکات بیشتر خواهد شد.

# حضور فرهنگ زندگی مشرکانه در زندگی مسلمانها<sup>۱۱</sup>

شرک، مثل و مانند قرار دادن برای خداوند متعال

۱.همان

۲. من لا يحضره الفقيه ; ج۲ ص ٣١٠

٣. زكات: سهمى براى شكوفايى، غلامعلى نعيمآبادى، محمدرضا

است، یعنی در کنار خدا، غیرخدا را قرار دادن. مشرک کسے است که برای خدا شریک قائل می شود. این کلمه در برابر واژه حنیف که مفهومی قرآنی و به معنای یکتایرست است، قرار دارد. بنابراین اگرکسی، هرچند مسلمان، غیرخدا را به جای خدا قرار دهد، در حقیقت در عبودیت و بندگی برای خدا شریک قائل شده است. زکات فرمان خداست و اگر کسی فرمان نفس خود را بر فرمان خدامقدم كند، در حقيقت براي خدا در عبوديت شریک قائل شده است. در این باره خداوند می فرماید: «قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحِي إِلَىَّ أَنَّمَا الهُكُمْ إِلهٌ واحِدٌ فَاسَتَقيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيلٌ لِلْمُشْرِكِينَ \* الِّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزِّكَاةَ وَهُمُ بِالْآخِرَةِ هُمُ كَافِرُونَ»(١) بكو: من فقط انساني مثل شما هستم. این حقیقت برمن وحی میشود که معبود شمامعبودي يگانه است. پس تمام توجه خويش را به او کنید و از وی آمرزش طلبید. وای بر مشرکان! همآنها که زکات را نمی بردازند، و آخرت را منکرند!»

دراین آیه، بارزترین ویژگی انسان مشرک، نپرداختن زکات و بی اعتنایی به حال بیچارگان و درماندگان است. انسان مشرک، به دلیل آنکه همه چیز را برای خود می خواهد و فقط به منافعش می اندیشد، و روحیه خود خواهی، بی اعتقادی به ارزش ها و مادیات پرستی بر اوحاکم است، توجهی به دیگران و گرفتاری های همنوع خود ندارد. چنین اوصافی صرفا از ویژگی های جامعه کفر و شرک نیست. حتی ممکن است جوامع مسلمان نیزاوصاف فوق الذکر را داشته باشند.

نعیمآبادی،

۱. فصلت ۲ و ۷

### سوالات

۱. منظور از فرهنگ زندگی مشرکانه چیست؟

۲. دو مورد از احادیث در مورد بخل را بیان کنید.



اهداف آموزش: در این درس انتظار میرود با توجه به آیات و روایات بالخصوص نامه امیرالمومنین (علیه السلام) به مالک اشتر بایدها و نبایدهای نحوه دریافت و پرداخت زکات را به عنوان عاملین زکات بشناسید. دستور العمل عاملان زكات

نيّت زكات

سرعت در پرداخت زکات

حفظ شأن و احترام فقرا هنگام پرداخت

مكان يرداخت

حلال بودن مال

مرغوب بودن مال

آشکارا یا نهانی بودن پرداخت زکات

راهکار دریافت زکات از کسانی که سابقه پرداخت زکات ندارند

عدالت و پرهیزاز ظلم

رعایت اصول اخلاقی در برخورد با مؤدیان

پرهیز از فروش اموال مردم برای استیفای زکات

تقویت انگیزههای ایمانی مردم

برخورد روانی و قانونی با متخلفان زکات

#### نکاتی در مورد دریافت و پرداخت زکات

#### دستورالعمل عاملان زكات(۱)

مأموران اخذ زكات و گردآورندگان حقوق مالي فقرا و مساكين، در حقيقت مأموران حاكم و عاملان امام امت اسلامی هستند و مسئولیتی را که برعهده گرفتهاند، مسئولیتی خدایی والهی است.این بزرگواران باید خدای منان را بر توفیقی که رفیقشان گردیده، شاکر باشند چون به نمایندگی از مقام منیع ولی امر و نایب امام زمان (عج) به عنوان «عاملین» زکات، قدم به این عرصه گذاشتهاند. از طرف دیگر، این مأموریت، مأموريتي كاملاديني است و در عين حال اقتصادي، اجتماعی و انسانی نیز می باشد و برای گردآوری زکات که یک حکم شرعی است، انجام میگیرد. مأموران گرفتن زکات، عملیاتی کردن حکمی از احکام اسلامی و پیاده کردن آیاتی از آیات قرآنی را دنبال میکنند.علاوه بر مطالب یاد شده، محصول زحمات و تلاشهای دستاندرکاران، خوراک فقیران و قوت مستمندان و تأمین نیازهای نیازمندان است. به عبارت دیگر، همه کسانی که در این جبهه گسترده وارد شدهاند، برای رفع محروميت وتأمين معيشت ضعيف ترين اقشار جامعه و برطرف نمودن بخشى از مشكلات مردم مى كوشند. این مأموریت با ویژگیهایی که دارد، در میان همه مسئولیتها و مأموریتهای موجود، بیبدیل و بیعدیل است و از زیبایی ها، لطافتها، انسانیتها و معنویتهای فراوانی برخوردار میباشد. هرگاه این مأموریت از ایمان و

اخلاص تغذیه کند، ذهنها راتحت تأثیرو دلها راتسخیر نموده وَالَّذِینَ هُمُ لِلرَّكَاةِ فَاعِلُونَ (۱) که عامل دستیابی به قله شکوهمند قَدُ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (۱) است را به نتایج مطلوبی خواهد رساند.

برای اینکه مروری بررسالت الهی و مردمی گردآوران زكات داشته باشيم و نقش برجسته اين مأموريت را بهگونهای شفاف تربردیدگان بکشیم، ویژگیهای عاملین زكات را به عنوان دستورالعمل تشكيلاتي، از زبان مولاي متقيان حضرت على (ع) تحت عنوان »بايدها ونبايدها» میشنویم. امیداینکه درییاده کردن رهنمودهای علوی، دلهای بیشتری را بهدست آوریم و به خانههای بیشتری شور و گرما ببخشیم و بر کیفیت و کمیت فعالیتها بيفزاييم. بايدها و نبايدها اميرمؤمنان على (ع) در نامه ۲۵ و ۲۶ نهجالبلاغه از موضع حاکمیت اسلامی، دستورالعملی برای مأموران حکومت که وظیفه گرفتن و گردآوری زکات را برعهده دارند، صادر کردهاند. در این دو نامه، وظایف عاملین، آداب روبهروشدن با مردم و نحوه نگهداری و ارسال اموال به مرکز حکومت بیان شده است. ما در اینجا مطالب را دسته بندی نموده و به گونهای فهرست وارمی آوریم:

الف.بابدها

۱. مأمور زكات بايد بداند كه او «حق الله» را مطالبه ميكند؛

لِآخُذَ مِنْكُمُ حَقَّ اللَّهِ فِي أَمْوَالِكُمْ

۱. مومنون ٤

۲. مومنون ۱

۲. باید با دستمایه و توشهای از تقوا روانه محل اخذ زکات شود؛

# انْطَلِقُ عَلَى تَقُوَى اللَّه

۳. باید خود را مأمور از طرف حاکم اسلامی معرفی
 نند؛

# أَرْسَلَنِي إِلَيْكُمْ وَلِيُّ اللَّهِ وَخَلِيفَتُهُ

 ۴. باید در برخورد با مردم، وقار و متانت خود را حفظ نماید؛

# ثمَّ امُضِ إِلَيُهِمُ بِالسَّكِينَةِ وَالْوَقَارِ

۵. باید به میان مردم رفت و چهره به چهره با آنان روبهرو شد؛

## حَتَّى تَقُومَ بَيُنَهُمُ

 باید ادب و اخلاق معاشرت را در برخوردها مراعات کرد؛

# فَتُسَلِّمَ عَلَيْهِمُ

۷. باید از سیاست «خوداظهاری» پیروی کرد و به اظهارات مردم اعتماد نمود؛

فَهَلَ لِلَّهِ فِي أَمُوَالِكُمْ مِنْ حَقٍّ؟ فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ لَا، فَلَا تُرَاجِعُهُ

۸. باید به هنگام ورود به منطقه، در محلهای عمومیاسکان گرفت؛

# فَإِذَا قَدِمْتَ عَلَى الْحَيِّ فَانْزِلُ بِمَا يُهِمُ

 ۹. باید بگویی که این اموال خدا را به نمایندهاش و ولی امرتحویل خواهم داد؛

فَتُؤَدُّوهُ إِلَى وَلِيِّهِ

۱۰. باید زکات دهندگان را برادران دینی خود و

کمککاران به استخراج حقوق الهی و مستمندان به حساب آوری؛

فَإِنَّهُمُ الْإِخْوَانُ فِي الدِّينِ وَالْأَغُوانُ عَلَى اسْتِخْرَاجِ الْحُقُوقِ

۱۱. بايد بدانيد كه شما عاملين زكات هم از اين اموال حقى داريد و با مستمندان و فقيران شريك هستيد

وَ إِنَّ لَكَ فِي هَذِهِ الصَّدَقَةِ نَصِيباً مَفْرُوضاً وَحَقّاً مَعْلُوماً شُرَكاءَ أَهْلَ مَسْكَنَةٍ وَضُعَفَاءَ ذَوِي فَاقَةٍ

۱۲. باید همانطورکه ما حق شما را میدهیم شما نیز نسبت به حقوق مستمندان وفادار باشید؛

وَإِنَّا مُوَفُّوكَ حَقَّكَ فَوَقِهِمْ حُقُوقَهُمْ

۱۳. باید بعد از اینکه زکات را گرفتید، از پرداختکنندگان تشکر کنید و برای آنان از خداوند طلب خیروبرکت نمایید؛

## وصلّ عليهم

۱۴. باید در انتقال حیوانات زکوی به مرکز حکومت، آنها را از جاده هایی ببرید که دو طرف آنها علفزار است. آنها را به جاده های خشک و بی آب و علف نبرید و هرگاه به آب و علف رسیدید، فرصت بدهید تا آن حیوانات علف بخورند و آب بنوشند؛

وَلَا يَعْدِلُ بِهَا عَنْ نَبْتِ الْأَرْضِ إِلَى جَوَادِ الطُّرُقِ وَلْيُروِّحْهَا فِي السَّاعَاتِ وَلْيُرُوِّحْهَا فِي السَّاعَاتِ وَلْيُمْهِلْهَا عِنْدَ النِّطَافِ وَالْأَعْشَابِ

۱۵. باید حیوانات زکوی را فربه و سرحال، نه خسته و کوفته، به حاکم اسلامی برسانی تا او آنها را براساس رهنمود قرآن کریم و سنت پیامبر خدا) ص (در میان مستحقین زکات تقسیم نماید؛

حَتَّى تَأْتِيَنَا بِإِذْنِ اللَّهِ بُدَّناً مُنْقِيَاتٍ غَيْرَ مُتْعَبَاتٍ وَلَا

مَجْهُودَاتٍ لِنَقُسِمَهَا عَلَى كِتَابِ اللَّهِ وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ (صلى الله عليه وآله)

در امانت نتیجه ای جزخواری و رسوایی در دنیا و آخرت در امانت نتیجه ای جزخواری و رسوایی در دنیا و آخرت ندارد و بزرگترین خیانت، خیانت به ملت و رسواترین تقلب و دغل بازی، تقلب به پیشوایان مسلمانان است؛ و إِنَّ أَعْظَمَ الْخِیَانَةِ خِیَانَةُ الْأُمَّةِ وَ أَفْظَعَ الْغِشِّ غِشُ

ب.نبایدها

١. عامل اخذ زكات نبايد هيچ مسلماني را بترساند؛
 وَلَا تُرَوِّعَنَّ مُسلِماً

۲. نباید بدون اجازه صاحب ملک، وارد زمین اود

# وَلَا تَجُتَازَنَّ عَلَيْهِ كَارِهاً

۳. چون با اذن و اجازه زکات دهنده وارد شدی،
 همانندافراد سلطهگر، سختگیرمباش

فَإِذَا أَتَيْتَهَا فَلَا تَدُخُلُ عَلَيْهَا دُخُولَ مُتَسَلِّطٍ عَلَيْهِ وَلَا عَنِيفٍ بِهِ

۴. نباید به اظهارات و اطلاعات آنان با دید تردید نگریست. اگر مطلبی را پرسیدی و جواب منفی شنیدی، دو مرتبه آن مطلب را پیگیری نکن

فَإِنَ قَالَ قَائِلٌ لَا، فَلَا تُرَاجِعُهُ

۵. نباید بیش از آنچه را که خداوند تعیین کرده است، از مردم بگیریدِ

وَلَا تَأْخُذَنَّ مِنْهُ أَكْثَرَمِنْ حَقِّ اللَّهِ فِي مَالِهِ

۶. نبایدباچهرهای گرفته و عبوس بازکات دهندگان روبه رو شوی

# وَأَمَرَهُ أَلَّا يَجْبَهَهُمْ وَلَا يَعْضَهَهُمْ

۷. نباید به خاطر اینکه از جانب حاکمیت مأموریت داری، برتری جویی کنی؛

وَلَا يَرْغَبَ عَنْهُمُ تَفَضُّلًا بِالْإِمَارَةِ عَلَيْهِمُ

٨. نباید به آنها نسبت ناروا داد؛

# وَلَا يَعُضَهَهُمُ

۹. اگر زکات، گوسفند و یا شتر بود، برای گرفتن سهم زکات، بدون اذن داخل محوطه حیوانات مشوکه اکثراموال از اوست

فَإِنْ كَانَ لَهُ مَاشِيَةٌ أَوْ إِيلٌ فَلَا تَدْخُلُهَا إِلَّا بِإِذْنِهِ فَإِنَّ أَصْرَهَا لَهُ

۱۰. نباید به هنگام انتخاب، حیوانی را رم داد و آن را هراسان کرد؛

# وَلَا تُنَفِّرَنَّ بَهِيمَةً وَلَا تُفْزِعَنَّهَا

١١. نباید به انتخاب دامدار اعتراض کنی

فَإِذَا اخْتَارَ فَلَا تَعْرِضَنَّ لِمَا اخْتَارَهُ

١٢. نبايد دامداران را برنجاني

وَلَا تَسُوأَنَّ صَاحِبَهَا فِيهَا

۱۳. نباید حیوانات پیر، لنگ، بیمار و معیوب را به عنوان سهم زکات بپذیری

وَلَا تَأْخُذَٰنَّ عَوْداً وَلَا هَرِمَةً وَلَا مَكْسُورَةً وَلَا مَهْلُوسَةً وَ لَا ذَاتَ عَوَارٍ

۱۴. نباید شتران و گوسفندان زکوی را به دست چوپان وساربانی بسپاری که برحیوانات سخت بگیرد و اجحاف کند و در انتقال آنان به مرکز، چنان تند ببرد که آنها را خسته نماید

# وَ لَا تُوَكِّلُ بِهَا إِلَّا نَاصِحاً شَفِيقاً وَ أَمِيناً حَفِيظاً غَيْرَ مُعْنِفٍ وَلَامُجُحِفٍ وَلَا مُلْغِبِ وَلَامُتْعِب

۱۵. نباید در انتخاب سهم زکات، بین شترمادر و بچهاش جدایی بیندازی؛

## الَّا يَحُولَ بَيْنَ نَاقَةٍ وَبَيْنَ فَصِيلِهَا

۱۶. نباید شیر مادر را بهگونهای دوشید که برای فرزندش شیری در پستان نباشد؛

# وَلَا يَمُصُرَلَبَنَهَا فَيَضُرَّ ذَلِكَ بِوَلَدِهَا

۱۷. هنگام سوار شدن برشتران، عدالت را رعایت کند و مراعات شتر خسته و یا زخمی را که سواری دادن برایش مشکل است، بنماید؛

## وَلَا يَجُهَدَنَّهَا رُكُوباً وَلْيَعْدِلُ بَيْنَ صَوَاحِبَاتِهَا فِي ذَلِكَ وَ يَنْنَهَا

۱۸. نباید این اموال را به کسی بسپاری که به دین و دیانتش اطمینان نداری و نسبت به اموال مسلمانان دلسوزنیست؛

ُ وَلَا تَأْمَنَنَّ عَلَيْهَا إِلَّا مَنْ تَثِقُ بِدِينِهِ رَافِقاً بِمَالِ الْمُسْلِمِينَ، حَتَّى يُوصِّلُهُ إِلَى وَلِيّهِمْ فَيَقْسِمَهُ بَيْنَهُمْ

۱۹. نباید به حقوق محرومان، دروفاداری و حفاظت از آن سهل انگاری و بی وفایی کنید که اگر چنین شد، در روز قیامت بیش از همه دشمن دارید و وای بر کسی که در پیشگاه خداوند، فقرا و محرومان از او شکایت کنند؛

وَإِلَّا تَفْعَلُ فَإِنَّكَ مِنْ أَكْثَرِ النَّاسِ خُصُوماً يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَبُؤْسَى لِمَنْ خَصُمُهُ عِنْدَ اللَّهِ الْفُقَرَاءُ وَالْمَسَاكِينُ وَالسَّائِلُونَ وَالْمَدُفُوعُونَ وَالْغَارِمُونَ وَابْنُ السَّبِيلِ

هرگاه عاملین زکات به این دستورالعمل جامع و فرمانهای موجود در آن عمل کنند، پاداش عظیمی خواهند داشت و نزدیکترین راه رسیدن به رشد و بالندگی راانتخاب کردهاند؛

فَإِنَّ ذَلِكَ أَعْظَمُ لِأُجْرِكَ وَأَقْرَبُ لِرُشْدِكَ. إِنْ شَاءَ اللَّهُ.

#### نیت و خطورات قلبی در پرداخت زکات

همچنان که پیشترنیزاشاره گردید، درهنگام انجام فریضه زکات، داشتن نیت و قصد امتثال فرمان خدا ضروری است. لازم است پرداخت کننده، زکات خود رابه نیت امتثال فرمان خدا بپردازد. پذیرش و مقبولیت این واجب الهی در گرو داشتن چنین نیتی است و بدون آن زکات بی ارزش خواهد بود و چنانچه کسی بدون نیت صحیح زکات بپردازد، زکاتش قبول نیست و باید دوباره بپردازد.

زکات، همانند هر عمل صالح دیگر، آفاتی دارد که اجرو پاداش آن را از بین می برد. بدیهی است زکات هنگامی وسیله تقرب به خدا خواهد بود که با انگیزهای الهی صورت پذیرد.(۱)

#### سرعت در پرداخت زکات

رسول خدا (صلی الله علیه وآله) به علی (علیه السلام) فرمود: از اخلاق مؤمنین، سرعت در پرداخت زکات برکاتی دارد از جمله:

الف: نشانه عشق وعلاقه نسبت به انجام تكاليف است.

۱ زکات: سهمی برای شکوفایی، غلامعلی نعیمآبادی، محمدرضا نعیمآبادی،

ب: فقیردر اثرتاخیر پرداخت، آبروی خود را با سؤال و درخواست نمی ریزد.

ج: راه را به روی وسوسه های شیطان و افراد بخیل یا پیش آمد حوادثی که ممکن است مانع پرداخت شوند، می بندد.

د: فقرا از اضطراب و دغدغه و دلهره، زودتر نجات ميابند.(۱)

امام صادق (علیهالسلام) به مناسبت آیه «وَ آتُوا حَقَّهُ یَوْمَ حَصادِهِ» (۳) فرمود: قبل از آنکه محصولات را به خانه ببرید، زکاتش را بدهید تا به سخاوت نزدیک تر باشید.

#### حفظ شان واحترام فقرا هنگام پرداخت زکات(۳)

گر چه در ظاهر زکات به شخص فقیر پرداخت می شود ولی در حقیقت این خداوند است که زکات را دریافت می کند.

پیامبروامام و فقیر، نماینده و دست خداهستند و لذا باید کمال احترام به آنان گذاشته شود. امام صادق (علیهالسلام) از یکی از یاران خود (اسحاق) پرسید: زکات مال خودت را چه میکنی؟ گفت: فقرا به نزد من میآیند و من به آنها پرداخت میکنم. امام فرمود: این کار توسبب ذلت فقرا است و هرکس دوست خدا را ذلیل کند، گویا در کمین جنگ با او نشسته است. به جای آنکه فقرابرای دریافت زکات به خانه توآیند، توباید زکات

١. جامع الأحاديث، ج٩، ص ٤٩.

۲. انعام:۱۶۱

۳. زکات: سهمی برای شکوفایی، غلامعلی نعیمآبادی، محمدرضا نعیمآبادی،

را به منزل آنان ببری. (۱) امام خمینی (رحمهالله علیه) می فرماید: اگرشخصی از گرفتن زکات شرمنده می شود، مستحب است هنگام پرداخت در قلب نیت زکات کنید، ولی در عمل آن را به عنوان هدیه قلمداد نمایید.

نه تنهاهنگام پرداخت زکات باید حفظ آبروی مردم را مراعات کرد، بلکه بعد از پرداخت آن نیز نباید با منت گذاشتن، گیرنده زکات تحقیر شود، زیرا قرآن می فرماید: «لَاتَبَطُلُوا صَدَقَاتَکُم بِالمَنِّ وَالاَذَی» (۳) منت و آزار، سبب بطلان پاداش می شود.

#### مكان يرداخت

همین که اموال یاران رسول خدا (صلی الله علیه وآله) به مقدار نصاب می رسید، زکاتشان را به مسجد می آوردند و حضرت در همان مکان زکات جمع شده را میان فقراتقسیم می فرمودند. (۴)

البته این مورد در مورد کسانی است پرداخت زکات در آنها ملکه و تثبیت شده است و الا حتی ممکن است در ابتدا لازم باشد که دریافت کننده زکات زمان برداشت محصولات زکوی به زمینهای کشاورزی مراجعه کرده باصاحبان آنها در مورد آثار پرداخت و عدم پرداخت در زندگی دنیوی و اخروی گفت و گوکند.

۱. جامع الأحاديث، ج۹، ص۳۵۱.

۲. تحرير الوسيله ، ج۱ ، ص٣٩١

۳. بقره ، ۲۶۴

٤. جامع الأحاديث، ج٩، ص ٨۶

«خداوند پاك و طیب است و جز مال پاك را نمی پذیرد» گروهی قبل از اسلام در آمدهای ناحقی داشتند، همین که اسلام آوردند خواستند آن اموال نامشروع را صدقه بدهند که اسلام اجازه نداد. امام حسین (علیه السلام) فرمود: صدقه ی دل پسند، صدقهای است که انسان با عرق پیشانی و غبار صورت آن را بدست آورد و به فقرا بپردازد.

#### مرغوب بودن مال

قرآن می فرماید: «لَن تَنَالُوا البِرَّ حَتَّی تُنفِقُوا مِمَّا مُعِبُونَ»(۱). به نیکی نمی رسید مگر آنکه از چیزی که دوست دارید، در راه خدا انفاق کنید. قرآن از مشرکانی که در تقسیم مال خود بخشهای ناپسند را سهم خداوند قرار می دادند، انتقاد می فرماید. «یَجعَلُونَ لِلهِ مَا یکرَهُونَ»(۱). آری این عمل یک نوع بی ادبی نسبت به مقام پروردگاراست. (۱)

قرآن مى فرمايد: «إنفقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبتُم وَ مِمَّا اَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ وَ لاَتَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنهُ». (٣) از اجناس دل پسندى كه بدست آورده ايد و يا ما براى شما از زمين بيرون آورده ايم، به ديگران انفاق كنيد و هرگزبه فكرانفاق از مال نامرغوب نباشيد.

در حدیثی میخوانیم: در زمان رسول

۱. آل عمران، ۹۲

۲. نحل، ۶۲

٣. محجّة البيضاء، ج٢، ص٨٩

٤. سورهي بقره، آيهي ۲۶۷

خدا(صلى الله عليه وآله) گروهي بدترين نوع خرما() را به فقرا مي دادند و قرآن با جمله «وَلَا تَيَمَّمُوا الخَبِيثَ مِنهُ» آنان رااز اين عمل باز داشت. ()

### آشکارایا نهانی بودن پرداخت زکات

پس از بیان اهمیت منزلت و شأن زکات گیرندگان در مقدار پرداخت اکنون به این پرسش مطرح می شود که به چه روشی زکات را باید پرداخت کرد که منزلت انسانی فقراحفظ شود؟ آیا در نحوه پرداخت زکات نیز تکلیفی وجود دارد؟

قرآن در این مورد می فرماید ﴿ إِنْ تُبَدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِ مَ وَإِنْ تُخَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرُ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمُ مِنْ سَيِّنَاتِكُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِير » (٣) اگر صدقه ها را آشكار كنید، این، كار خوبی است، و اگر آن را پنهان دارید و به مستمندان بدهید، این برای شما بهتر است؛ و بخشی از گناهانتان رامی زداید، و خداوند به آنچه انجام می دهید آگاه است.

از مجموعه روایاتی که در تفسیراین آیه شریف نقل شده، به دست می آید که بهتراست که زکات مال، علنی و آشکارا پرداخت گردد زیرا اولاً، تکلیف واجب است. ثانیا برای گیرنده آن تحقیری به حساب نمی آید؛ یعنی دریافت کننده، از بابت دریافت زکات، نگرانی ندارد، همانند حقوق کارمندان. البته در حالتی که زکات و سایر صدقات پرداخت می شود، لازم است پرداخت کننده فقط به خاطر خدا و به دور از هرگونه انگیزه غیر

۱. خرمایی بود که هستهی آن بزرگ ولی گوشت آن کم بود

٢. جامع الأحاديث، ج٩، ص ١٨٤.

۳. بقره ۲۷۱

خدایی صدقات خود را بپردازد، در غیر این صورت زکات و سایر انفاق های او پذیرفته نمی شود. بنابراین سعی کند که فقط به خاطر خدا زکات خود را بپردازد و در آن هیچگونه خودنمایی نبوده و منت و آزار و تحقیر در پین داشته باشد.

اما در انفاق مستحبی، از آنجا که چنین احساسی برای هیچ یک از پرداخت کنندگان و دریافت کنندگان وجود ندارد بهتر است که مخفیانه صورت گیرد؛ زیرا فقرای آبرومند ممکن است از دریافت علنی صدقات، احساس حقارت نموده و آزرده خاطر شوند. منظور از صدقات در ابتدای آیه صدقات، زکات است که صدقه واجب به شمار می رود قسمت بعدی آیه ای که می فرماید: «خَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَیْرُلَکُمُ» (۱۱)، مربوط به صدقات مستحب است.

قرآن در ادامه آیه میفرماید: ﴿وَ یُکَفِّرُ عَنْکُمْ مِنْ سَیِّئَاتِکُمُ ﴾ آگرشما صدقات خود را مخفیانه بپردازید برخی گناهان شما پوشیده می گردد.

این قسمت از آیه شریفه، بیانگراین نکته آموزنده است چون شما با دادن صدقات به صورت پنهانی شخصیت انسان را حفظ کردید ما نیز با پوشاندن گناهان شخصیت شماراحفظ میکنیم.

# راهکار دریافت زکات از کسانی که سابقه پرداخت زکات ندارند

(تذكر: دريافت كننده زكات مى تواند از مطالب اين قسمت به تناسب مخاطب، روحيات و عقايد او

۱. بقره ۲۷۱

۲. بقره ۲۷۱

در تغییر باورهایی که مانع پرداخت زکات میشوند و ترغیب وی به پرداخت زکات استفاده کند.)

# ابتدا باید به سراغ ریشههای اعتقادی و فکری و فرهنگی آن رفت: (۱)

اگرکسی باور کند که مالی که در اختیار او است، امانت و هدیه خدایی است، اگر باور کند دعای محرومان مشکلات او راحل می کند، اگرباور کندممکن است فردا خودش یکی از محرومان جامعه باشد، اگر باور کند که خدا جای انفاق را با جمله «فَهُو یُخُلِفُهُ» (۱۳) پر می کند، اگر باور کند انفاق او همچون دانهای است که تبدیل به خوشه های متعدد و صدها دانه می شود، اگر باور کند کمک امروز او به صورت چهره زیبایی در برزخ مونس او خواهد بود، اگر باور کند حل مشکل مسلمین، مونس او خواهد بود، اگر باور کند حل مشکل مسلمین، اگر به آثار و برکات و پاداش های کمک به دیگران ایمان داشته باشد، و اگر خطرات بی تفاوتی، بخل و حرص را بداند و با تاریخ ثروتمندان بی تفاوت آشنا شود، خود را برای برداخت خمس و زکات و انفاق و... آماده می کند.

اگربدانیم که خدا از ما قرض خواسته و فرموده است: «مَنْ ذَا الَّذِی یُقُرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا» (۳) در حالی که خزینه های آسمان و زمین به دست او است، خواهیم فهمید که مراد از این قرض دادن در حقیقت شکوفایی روحیه سخاوت و انسان دوستی در انسان است.

۱. زکات ، محسن قرائتی

۲. سیا، ۳۹

٣. بقره: ٢٤٥

اگر ما نعمتهای خداوند را تنها وسیلهی رفاه و غفلت و سر مستی ندانیم، بلکه همانگونه که قرآن می فرماید: «یَبَلُونِی اَ اَشَکُرُ اَمُ اَ صُفُرِ»، آنها را وسیله آزمایش خود بدانیم که آیا با بکارگیری صحیح آنها شکر عملی نعمتهای خدادادی را بجا می آوریم و یا کفران نعمت می کنیم، اگرهمانگونه که امام رضا (علیه السلام) فرمود، بدانیم که خداوند مسئولیت افراد زمین گیر را به عهده متمکنین قرار داده است، اگر بدانیم هستی ما و فکرو علم و قدرت و ابتکارو توفیقی که داریم، از خداوند است و حتی در کشاورزی نقش ما تنها بذرافشانی و آبیاری است، اما جذب آب توسط زمین و شکوفایی بذر درون آن، دوری از آفات، جذب نور و هوا، شکفتگی در درون آن، دوری از آفات، جذب نور و هوا، شکفتگی زمین و خوشه ها از خداست و به تعبیر قرآن: «اَنْتُمُ

اگر بدانیم بی اعتنایی به فقرا ما را به سرنوشت قارون ها گرفتار می کند که خود و خانه (و سرمایه هایش) یک جابه زمین فرو رفتند، «فَخَسَفُنَا بِهِ وَبِدَارِهِ». (۳) این همه بخل در کار نخواهد بود.

اگربدانیم بی توجهی به یتیمان ممکن است سبب یتیم شدن فرزندان خود ما شود، اگربدانیم کمکهای امروز ما در مواردی هفتصد برابر می شود و به ما برمی گردد، هرگز بخل نخواهیم کرد. اگر بدانیم آن که ما را از فقر آینده می ترساند، شیطان است

۱.نمل:۶۰

۲. واقعه: ٦٤

۳. قصص ۸۱

«الشِّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقُّى»(۱)، هرگز از وسوسه هاى تهديد آميز شيطان نمى ترسيم. اگر بدانيم ما جانشين خدا هستيم، و حيف است تنها به ماديات راضى باشيم، هرگزبه ماديات دلخوش نمى شويم «اُرضِيتُمُ بِالْحَيَاةِ الدِّنْيَا هرگزبه ماديات دلخوش نمى شويم «اُرضِيتُمُ بِالْحَيَاةِ الدِّنْيَا هرگزبه ماديات دلخوش نمى شويم «اُرضِيتُمُ بِالْحَيَاةِ الدِّنْيَا هرگزبه ماديات دلخوش نمى شويم «اُرضِيتُمُ بِالْحَيَاةِ الدِّنْيَا

اگربدانیم ریشه جمع مال، پندار باطل ابدی بودن آن است، «الِّذِی جَمَعَ مالاً وَعَدِّدَهُ، یَعَسَبُ أَنِّ مالَهُ اَّخَلَدَهُ» (۳) هرگز از پرداخت خمس و زکات طفره نمی رویم. اگر بدانیم هرچه بیشتر داشته باشیم، مسئولیت ما بیشتر است خداوندی که به پیامبرش کوثرو خیر کثیرمی دهد. اگر بدانیم با پرداخت زکات، سلام و صلوات پیامبر را دریافت می کنیم، به راحتی زکات خواهیم داد قرآن به پیامبر میفرماید: زکات مردم را بگیروبر آنها درود بفرست.

اگریدانیم که دوزخیان درپاسخ بهشتیان می گویند: یکی از عوامل سقوط ما به دوزخ بی تفاوتی نسبت به فقرا بوده است، «وَلَمُ نَكُ نُطِعِمُ الْمِسْكِينَ» (۴) نسبت به آنان احساس مسئولیت خواهیم کرد.

اگرباور کنیم که خداوند از بندهاش میپرسد: آیا نسبت به فرمان من بخل میکنی؟ یا مرامتهم میکنی؟ یا گمان میکنی که من از جبران آنچه انفاق کردهای عاجزم؟، خود را برای کمک به محرومان آماده تر خواهیم کرد. (۵)

۱. بقره: ۲٦۱

۲. توبه ، ۳۸

۳. همزه: ۲

٤. مدثر: ٤٤

٥. جامع الاحاديث ،ج٩ ، ص ٣٢٥

اگرباورکنیم که نپرداختن زکات ازگناهان کبیرهای است که خداوند در مقابل آن وعده عذاب داده است،

آری اگر این باورها را داشته باشیم، لحظهای در پرداخت حق الهی درنگ نخواهیم نمود.

#### عدالت ويرهيزاز ظلم(١)

حضرت (علیه السلام) به یکی از مأموران مالیاتی می فرمایند: عدالت را به کار گیر و از بی انصافی و بی عدالتی برحذرباش، که بی انصافی با مردم، آنان را به جلای وطن می خواند، و بی عدالتی به قیام مسلحانه (۳). در این سخن امام (علیه السلام) درس بزرگی نهفته است؛ چراکه ستمکشان و بیچارگان را به باز پس گرفتن حقوق خویش و اعمال قدرت تحریص می کند و راه خلاص شدن را - که همان اقدام به انقلاب دگرگون ساز است - به آنان نشان می دهد (۳).

#### رعایت اصول اخلاقی در برخورد با مودیان

درآیین نامه هایی که امام (علیه السلام) به مأموران گردآوری مالیات نوشته اند، همواره بر رعایت نکاتی چون تأمین رضایت مؤدیان و عدم اجحاف بر آنان و خوش رویی و ملاطفت با آنان تأکید شده است. (۴)

حضرت (علیه السلام) در جای دیگر می فرمایند: اگر برخلاف آنچه به تو فرمان دادم، از تو گزارشی برسد، برکنارت خواهم کرد.

۱. بررسی فرایند عدالت مالیاتی در نهج البلاغه، سهراب مروتی، فرشته دارابی

۲. نهج البلاغه ، ۱۳۷۹ش: حکمت ۴۷۶ ، ص ۴۷۳

۳. حکیمی، ۱۳۸۰ش، ج۶، ص۴۸۱

٤. نهج البلاغه ، ١٣٧٩ش: نامه هاي ٢٥ و ٢۶

#### پرهیزاز فروش اموال مردم برای استیفای زکات

مردی از قبیله ثقیف میگوید: علی بن ابی طالب (علیهالسلام) به من فرمود: مبادا یهود یا نصرانی و یا مسلمانی را به سبب درهمی از خراج مورد ضرب و شتم قرار دهی یا چارپایی را که وسیله کار مردم است، برای استیفای درهمی از خراج بفروشی. همانا ما امر شده ایم که از مردم چیزهای افزون تراز نیازشان نگیریم. (۱)

## تقویت انگیزه های ایمانی مردم

در قرآن، زکات و نماز همواره در کنار هم و به صورت دو رکن اصلی و عملی اسلام ذکرشدهاند. امام علی (علیهالسلام) نیز التزام به این دو را در کنار هم، برای پذیرش عملی اسلام لازم می شمردهاند. در روایتی از امیرالمومنین (علیهالسلام) نقل شده است: «زکات واجب است و کسی که زکات ندهد، مانند رباخوار است، همچنین کسی که زکات مالش راندهد، مسلمان نیست» (۳)؛ و در جای دیگرمی فرمایند: مالیات هانه تنها چیزی از اموال و دارایی مؤدیان نمی کاهد بلکه بر آن می افزاید (۳).

بر این اساس، امیرمؤمنان(علیهالسلام) با بیان پاداش آخرتی و برکات دنیایی مالیات، مسلمانان را به پرداخت داوطلبانه آن تشویق می کردند و از این طریق، هزینه گردآوری مالیات و فرار مالیات را کاهش می دادند.

۱. نهج البلاغه ، ۱۳۷۹ش: نامه ۵۱

۲. ابن حیون، ۱۳۸۵ش، ج۱، ص ۲۶۷

٣. نهج البلاغه ، ١٣٧٩ش: حكمت ٢٥٢

#### برخورد روانى وقانونى بامتخلفان زكات

همان طور که کسانی که مالیات خود را می پرداختند از تشویق های امیر مؤمنان (علیه السلام) برخوردار می شدند، متخلفان از پرداخت آن، با برخوردهای روانی و قانونی تنبیه می شدند. از نظر روانی، بدترین تنبیه برای متخلفان این بود که عموم مردم در مسلمان بودنشان تردید کنند. حتی در بعضی از روایات آمده است که حضرت (علیه السلام) به جنگ بامتخلفان از مالیات امر کرده اند (۱).

# سوالات

 پنج مورد از بایدهای دریافت زکات توسط عاملین زکات رانام ببرید.

۲. پنج مورد از نبایدهای دریافت زکات توسط عاملین زکات رانام ببرید.



اهداف آموزشی درس: در ایـن درس انتظار مـیرود بـا مهارتهـای دریافـت و مصـرف زکات آشـنا شـود و از راهکارهایـی ترویـج فرهنـگ زکات در جامعـه را بشناسـید.



اگرهمه کسانی که دربخش کشاورزی و دامداری و دیگربخشها مشغول به کارهستند، براساس برآوردهای شرعی، زکات و دیگر حقوق تعلق گرفته بر اموالشان را پرداخت نمایند بسیاری از نابسامانیهای اقتصادی جامعه سامان یافته و خانواده های بی بضاعتی که دچار فلاکت مالی هستند نجات می یابند. چه بناهای خیری که مورد نیاز جامعه است و می توان با سهم زکات آنها را احداث نمود. در زمانهای گذشته بناهای عمرانی در سطح شهر و روستا با اعتبار مالی زکات پا می گرفت؛ بناهای خیریه ای چون مساجد، تکایا، جاده های روستایی، پل، آب انبارهای عمومی، حمامها، غسالخانه هاو غیره.

حال که به برکت انقلاب اسلامی و خدمات شایان دولتها، سطح زیر کشت کشاورزی کشور چه از جهت کیفی و چه از جهت کمی توسعه جدّی یافته و سطح تولید به شکرانه خداوند افزایش پیدا کرده به حدّی که در سال ۱۳۸۳ جمهوری اسلامی ایران جشن خودکفایی گندم برپاکرده، چنانچه افرادی که واجد شرایط پرداخت زکاتند چون کشت کاران گندم و جوو خرما و انگور و... حقوق شرعی و واجب الهی را بپردازند قطعا رقم قابل توجهی خواهد شد که باآن می توان مشکلات عدیده ای را برطرف ساخت.

در اسلام، رسیدگی به امور مادّی مسلمانان .حتی غیرمسلمانان به ویژه طبقه مستضعف بابرپایی بناهای خیریه و عامّ المنفعه سفارش و در روایات از آنها به عنوان «صدقه جاریه» یاد شده است؛ بناهایی که مادام العمر مردم از آنها بهره می برند و همواره بانیان اصلی آنها از اجر

اخروی بهره مندند. پس از این مقدمه، به بررسی راههای عملی ترغیب مردم به پرداخت زکات می پردازیم.

۱. حضور مبلغین در زمین کشاورزی در زمان برداشت محصول به منظور بیان اهمیت و آثار و برکات پرداخت زکات

بی گمان اگر در جوامع اسلامی، وظیفه پرداخت و دریافت زکات به صورت منسجم درآید، سرمایه ای که از این راه جمع می گردد، به رقم سرسام آوری خواهد رسید. چنانچه این سرمایه عظیم به بینوایان و نیازمندان اختصاص یا صرف دیگر کارهای خیر شود بی شک تحوّلی عظیم در زندگی امت اسلامی پدید خواهد آمد؛ به ویژه که اغلب سرزمینهای اسلامی زمینهای بسیار حاصل خیزی دارند؛ نظیر کشورهای مصر، ایران، پاکستان، مالزی، اندونزی، مراکش، تونس، سوریه، لیبی

اصولاً عمل به پرداخت زکات ضمن از بین بردن فقر و محرومیت در جامعه اسلامی موجب نزدیک ترشدن طبقات مختلف جامعه به همدیگر خواهد شد. زکات، نوعی احسان وانفاق مالی است که باید بارضایت خاطر همراه باشد؛ از این رو از منّت گذاری در پرداخت زکات شدیدا نهی شده است؛ چه آنکه منّت گذاری موجب بی ارزشی این امرمقدس معنوی می گردد.

پرداخت زکات چه بسا به نفع سرمایه داران و صاحبان مال و منال جامعه نیزمی باشد؛ زیرا پرداخت وجوه شرعی نظیر زکات و خمس و... موجب تعدیل ثروت و نزدیک شدن طبقات مختلف جامعه به یکدیگر خواهد شد و طبعا حساسیتها کاهش یافته و اموال

ثروتمندان در حاشیه امنیت قرار خواهد گرفت. بیان آثار مختلف فردی، اجتماعی و... پرداخت زکات می تواند افراد را به جهت حصول آن آثار ترغیب به پرداخت آن نماید.

۲. فرهنگ سازی و تبیین اهمیت و آثار و برکات پرداخت زکات در تمام فصول و توسط افراد مختلف
 ۳. تجلیل از مودیان نمونه

همگان اعتراف دارند که تبلیغ در هر مسئله اجتماعی، فرهنگی، تجاری، مذهبی و غیره تأثیر شگرفی برافراد جامعه دارد. در دنیای امروز بیش ترین هزینه هاصرف تبلیغ واطلاع رسانی می گردد.

به جاست که مسئولان و مبلّغان دینی به لحاظ تثبیت این واجب الهی و شناساندن مسائل آن از همین ابتکار به درستی بهره ببرند و خانوارهایی را که همه ساله زکات و خمس و دیگر وجوهات شرعی را می پردازند و کارهای عام المنفعه ای که در سایه پرداخت زکات و... در کشور انجام شده را به صورت گزارش، مصاحبه و بزرگداشت به مردم معرفی نمایند.

اگرچه این گونه انسانهای خدمتگزار و متدین به واسطه عفت نفسی که در آنان وجود دارد، راضی به معرفی خود در جامعه نیستند و شاید این عمل رامنافی اخلاص خویش بدانند، لیکن مسئولان از باب سپاس و نیز ترغیب هرچه بیش تردیگر مسلمانان وظیفه دارند چهره های خیر و عامل به وظایف مذهبی را معرفی نمایند.

چه زیباست که در همایشهایی نظیر تکریم از

فرزانگان و... در مراکزاستانها از این چهره ها نیزقدردانی به عمل آید.

۱لگونمایی مودیان نمونه و بیان تجربیات آنها و برکاتی که به واسطه پرداخت زکات وارد زندگیشان شده
 کمک به رفع موانع و افزایش بازدهی تولید، کشاورزی، دامپروری و... توسط امام

۶. استفاده از فضای رسانه و شبکههای اجتماعی در ترویج زکات

امروزه با استفاده از وسایل ارتباط جمعی به ویژه صدا و سیما می توان مسائل مربوط به زکات یا هرمسئله شرعی دیگر را به نحو شایسته به اطلاع مردم رساند. این گونه برنامه ها در شبکه های استانی، شبکه های سراسری و سایر شبکه های اجتماعی قابل اجراست. مثلاً در ایام برداشت محصولاتی چون گندم، جو، خرما و کشمش برنامه های ویژه ای برای افراد تولید و پخش گردد و از صاحب نظران و شخصیتهای دارای نفوذ کلام کشوریا منطقه در جهت ترغیب کشاورزان و دامداران به ادای این فریضه الهی استفاده شود.

ممکن است در جامعه اسلامی افرادی باشند که با جایگاه والای زکات و آثار و برکات پرداخت و نیزعواقب شوم عدم پرداخت آن آشنا نبوده و تاکنون مسائل مربوط به زکات به گوششان نخورده باشد. مروّجان دین و مبلّغان اسلام با استفاده از رسانه ها می باید به وظیفه خویش عمل نموده و حجت را بر دیگران تمام سازند تا مردم مشمول محتوای جمله معروف «عقاب بلابیان» قرارنگیرند.

برخی مباحث به گونه ای است که علی رغم علم

اجمالی به آثار شوم انجام یا عواقب زشت عدم انجام آن نیاز به توجه مکرر دارد و همواره باید در فرصتهای مناسب آن را تذکر داد تا به بوته فراموشی سپرده نشود. مسائل خمس و زکات و دیگر فروعات دینی از این سنخ است.

با توجه به آنکه برداشت محصولاتی چون گندم، جو، خرما و... به جهت اختلاف جوّی و تفاوتهای اقلیمی در کشور، متفاوت است، می توان در ماههای اول سال به امریادآوری و اطلاع رسانی اقدام نمود و در رادیوو تلویزیون به بحث زکات و احیاء آن پرداخت و شوری در بین جامعه ایجاد کرد.

۷. گزارش به مردم در مورد میزان، محل خرج کرد و خدماتی که با مبلغ زکات به شهر و روستای مودیان ارائه شده

۸. برگزاری جشنواره پرداخت زکات در فصل برداشت محصول

برگزاری همایشهای سراسری احیای زکات و تمجید از مؤدّیان محترم زکات و پخش چنین برنامه هایی از صدا و سیما در معرّفی چهره های خدوم و خیّر کشور نقش عجیب و اثربخشی در مطرح ساختن زکات در جامعه خواهد داشت.

۹. شناسایی افرادی که باید زکات بپردازند

۱۰. ایجاد باور نسبت به زکات و آثار و برکات آن در عاملین زکات به منظور بازدهی بیشتر

۱۱. تبلیغ و فضاسازی در میادین و معابر روستا و شهر

بجاست هر ساله در فصل برداشت محصول،

با توجه به وضعیت اقلیمی و جغرافیایی سرزمینهای گرمسیر، سردسیر و معتدل، فضای منطقه با اقدامات فرهنگی و تبلیغی عطرآگین شده و همگان با توجه به فضای ایجاد شده ناگهان متوجه برداشت محصولاتی چون گندم و جوو… و در پی آن به یاد ادای واجب الهی زکات به نفتند.

این فضاسازی علاوه بر مواردی که در صفحات گذشته ازآن یاد شدمی تواند براموری نظیر پخش پوستر، نوشتن احادیث کوتاه در مورد زکات و آثار و برکات آن، نوشتن شعارهای مناسب، تهیه بروشورهای کوتاه و پرمحتوا، نصب بوم و پارچه نوشته ها با محتوای احادیث شریف معصومان علیهم السلام مبنی بر ترغیب مردم به ادای زکات و نصب آنها در محلهای مناسب و اماکن عمومی متمرکز گردد.

علاوه براین، می توان از حضور عاملین زکات در کنار دفاتر مراکز خدمات کشاورزی و تعاون روستایی مناطق مختلف نیزبهره برد. مسئولان محترم تعاونیهای روستایی نقش بسیار والایی در ترویج و اخذ زکات دارند و عمدتا برادران دلسوز و هماهنگ با متصدیان جمع آوری زکاتند.

پیشنهاد می شود در کنار تشکیلات اداری و انبارها وباسکولهای تعاونی روستایی، دفتری نیزبه همین منظور ایجاد شود تا سهم زکات کشاورزان را همان جا جدا و تحویل بگیرد. آنچه برشمرده شد، تنها برخی راه کارهای عملی ترغیب مردم در امرزکات بود. پژوهشگران محترم می توانند با بررسیهای بیش ترراه کارهای دیگری را نیزبر

این اموربیفزایند و زمینه های عملی دیگری را هم مدّنظر قرار دهند.

اما به نظر می رسد کارآمدترین عامل و موفق ترین شیوه در این جهت، تقویت و احیای بنیه های اعتقادی مردم است که اگر متصدیان امر و متولیان زکات در اولین قدم، به این امربپردازند قطعاموفقیتها چندین برابر خواهد بود؛ زیرا تا مردم در چنین مسائلی به مرز ایمان و اعتقاد راسخ نرسند شیوه های عملی دیگر چندان کارآیی نخواهد داشت؛ چه آن که به تجربه ثابت شده است انگیزه دینی در همه مسائل گره گشای فوق العاده مؤثری است.

۱۲. تبلیغ در مدارس روستا و شهر

۱۳. تبلیغ درمنابرمناسبتی

۱۴. ایجاد کارگروه دریافت و مصرف زکات در روستا و استفاده از معتمدین و ریش سفیدان روستا به عنوان عامل افتخاری و بازوی امام

نقش اعتماد و اطمینان در هر مسئله ای، به ویژه مسائل مالی و حیثیتی از بهترین و کارآمدترین روشها در حل مشکلات و زدودن توهمات در جامعه است. چه بسا در جامعه ای زمینه برای انجام برخی حرکتهای مثبت وجود داشته باشد، ولی بدین منظور، فرد یا افراد مورد اعتمادی جهت تصدّی پیدا نشوند. اگر در جامعه مردم به مسئولان و مسئولان به مردم اطمینان و اعتماد داشته باشند بسیاری از مشکلات و نارساییهای اعتماعی حل خواهد شد.

اگرکشاورزان و دامداران و به طور کلی امت اسلامی اطمینان داشته باشند که پرداخت زکات یا هر وجهی

که معمولاً دولت از مردم دریافت میدارد، به دست نیازمندان میرسد یا در هدف اصلی هزینه میگردد قطعاازاداء این فرایض استقبال نموده و همکاری خوبی با دولت مردان خواهند داشت.

اعتماد در مسائل مالی نقش اساسی دارد؛ اطمینان به این که تحویل گیرنده زکات چه کسی است و به دست چه کسی یا کسانی می رسد و در چه راههایی مصرف و هزینه می شود. از این رو دست اندر کاران امر زکات حتما می باید از افراد مورد اعتماد . حتی الامکان بومی و در کسوت روحانیت . باشند.

به تجربه ثابت گردیده که هرگاه جمع آورندگان خمس، زکات یا هر وجوه شرعی دیگر، آنگاه که مورد اعتماد مردم بوده اند استقبال فوق العاده ای از سوی مردم مؤمن به عمل آمده است.

۱۵. ایجاد تقویم زکات و یادآوری زمان پرداخت زکات به مودیان در زمان مناسب

۱۶. توزیع قسمتی از زکات توسط خود زکات دهنده



اهداف آموزشی: در ایـن درس انتظار مـیرود بـا احـکام زکات آشـنا شـود و مـوارد وجوبـی و مسـتحبی زکات را بشناسد، حـد نصاب هـر مـورد و مقدار زکات تعلق گرفته را بداند و بـا مـوارد مصـرف زکات و احـکام پرداخت زکات آشـنا شـود.



شرایط مستحقین زکات

احکام پرداخت زکات پرداخت زکات ، یکی از واجبات دینی و از وظایف مهم اقتصادی مسلمانان است.

پیش از آغاز بحث یادآوری نکات زیر لازم است:

۱. زکات باید مانند نماز و روزه با نیت و به قصد قربت واطاعت دستور خداوند پرداخت شود واگربااین قصد نباشد، زکات محسوب نمیشود و وظیفه، انجام نشده است. پس زکات رنگ معنوی و الهی دارد و از عبادات شمرده میشود.

۲. زکات، موارد و مصارف معین و احکام خاصی دارد که در کتب فقهی به طور دقیق بیان شدهاست. برای عمل به این واجب الهی، شناخت آن موارد و مصارف و احکام لازم است.

### زكات اموال

اموالی که زکات دارد و در اصطلاح فقهی به آنها متعلقات زکات گفته میشود به دو دسته واجبات و مستحبات تقسیم می شود؛

• متعلقات وجوبي زكات بدين شرح است:

الف) محصولات کشاورزی و باغی: (غلات: گندم، جو، خرما، کشمش)

ب) دام ها: (گوسفند، گاو وگاومیش، شتر)

ج) سكه ها: طلاو نقره

پس زکات برکشاورزان ، باغداران ، دامداران و سکه داران واجب است که احکام و شرایط هرکدام را در ادامه خواهیم گفت.

• متعلقات مستحبى زكات بدين شرح است: الف) اسب ماده ب) هر چیزی که از زومین بروید و به کیل و وزن در آید؛ مثل برنج، نخود، عدس ، ماش و مانند آن.

ج) املاً کی مانند باغ و کاروانسرا و دکان و مانند آن ها که غرض از آن طلب نماء و کرایه دادن آن باشد و همچنین زکات مال التجارة که برخی از فقهاء قائل به استحباب آن هستند.

### د)اسكناس

دراین درس تنها به بررسی احکام متعلقات وجوبی زکات می پردازیم و از ذکر احکام متعلقات مستحبی زکات صرف نظرمی کنیم.

# وظيفه كشاورزان وباغداران

کسانی که گندم یا جو کشت میکنند، یا درختان خرما و انگور دارند، چنان چه محصول و میوه به دست آمده کمتر از ۸۴۷ کیلوگرم نباشند، باید زکات آن را بپردازند و اگر از این مقدار کمتر باشد، زکات ندارد. به این مقدار حدنصاب گفته می شود.

البته میتوانند هزینه های به دست آمدن محصول را از آن کسر کنند و زکات باقی مانده آن را بپردازند.

## كسرمخارج

هزینه های به دست آمدن محصول را به طور خلاصه میتوان ، مخارج کاشت ، داشت و برداشت نامید.

• مخارج کاشت: مانند بذر، کود، مزد تراکتور و شخم زدن زمین، مزد تسطیح و آماده سازی زمین، پول نهال و درخت خریداری شده، مزد بذرپاشی و نهال کاری، مخارج کانال کشی، جوی سازی ، لایروبی ، حفر چاه و قیمت وسیله ای که برای کاشت همان محصول

خریداری شده، مثل موتور پمپ و لوله. اما چنان چه از وسیله خریداری شده ، در فعالیتهای دیگر کشاورزی یا باغداری نیز از آن استفاده می شود، یا در سالهای دیگر نیز استفاده خواهد شد، تنها قیمت استهلاک مقداری که برای کشت همین محصول و برای به دست آمدن محصول همین سال بوده، محاسبه میشود، ولی احتیاط آن است که قیمت استهلاک دستگاهها را محاسبه نکنند.

- مخارج داشت: مانند مزد آبیاری، نگهبانی، سمپاشی و قیمت سم، مزد زدودن علفهای هرز و هَرَس و اصلاح درختان و مزد آفت زدایی، قیمت آب خریداری شده و قیمت وسائل آبرسانی و مخارج حفاری و لایروبی قنات که برای همین محصول تهیه شده، همان گونه که درمخارج کاشت گفته شد.
- مخارج برداشت: مانند مزد میوه چین، دروگر و کمباین ، هزینه جدا کردن دانه از کاه و خشک کردن خرما.

مزد کار صاحب محصول جزو مخارج به حساب نمی آید؛ یعنی نباید مزد آن چه خودش کار کرده محاسبه کند و از محصول کسر نماید و نیز کرایه زمین و وسائلی که از خودش میباشد محاسبه نمیشود، مثلاً اگربا تراکتور خودش زمین را شخم زده، نمی تواند بگوید: اگر تراکتور اجاره میکردم، فلان مبلغ را میگرفت، و آن مبلغ را جزو مخارج این محصول به حساب آورد.

دومسأله:

۱- اگرانسان، مزرعه گندم و جوراپیش از دانه بستن، خرما را پیش از سرخ شدن، و انگور را پیش از غوره شدن،

خریداری کند، یابه گونه ای دیگربه ملکیت او درآید، مثلاً به او ببخشند یا ارث به او برسد، باید زکات آن را بپردزاند، ولی اگر پس از آن باشد، زکات آنها بر او واجب نیست، بلکه برمالک قبلی است، ولی اگربداند مالک قبلی زکات آن را نپرداخته، مقدار زکات آن مال را مالک نمیشود.

۲- آن چه از گندم و جو، پیش از خوشه بستن چیده میشود - مثلاً برای خوراک دام - یا از غوره و انگور یا خرما، پیش از چیدن تمام آنها مصرف کند، مقدار مصرف شده، زکات ندارد. هرچند احتیاط مستحب است زکات همین مقدار را نیز بپردازد، ولی اگر از انگور و خرما یا گندم و جو که زکات آن واجب شده مصرف کند، باید زکات مقدرا مصرف شده را نیز بپردازد.

# زمان پرداخت زکات غلاّت

زمان پرداخت زکات گندم و جو، پس از درو کردن و جدا کردن آن ها از کاه است و زمان پرداختن خرما و انگوریس از چیدن آنهاست.

پس از جدا کردن زکات از اموال، لازم نیست فوراً آن را بپردازد ولی اگر به کسی که میتوان به او زکات داد دسترسی دارد، بنا بر احتیاط مستحب، نباید آن را به تأخیر بیندازد و چنانچه تاخیر انداخت و زکات تلف شد، ضامن است و باید بپردازد.

# مقدار زكات غلات

الف) اگر دیمی بوده و از باران یا نم زمین استفاده کرده، یا از آب رودخانه و نهر و چشمه و امثال اینها که بدون هزینه و زحمت است، مشروب شده، زکات آن یک دهم است، یعنی هرده کیلومحصول یک کیلویش زکات است.

ب) اگر با آب دستی یا موتور پمپ یا قناتی که مخارج حفاری و لایروبی دارد آبیاری شده، زکات آن یک بیستم است.

ج) اگربه هر دو شیوه، مشروب شده است، مسأله سه صورت دارد:

۱- بیشتربا یکی از اینها آبیاری شده، مثلاً همیشه آب موتور پمپ خورده و گاهی هم باران باریده، زکات آن یک بیستم است یا بیشتر باران باریده و مثلاً یکی دو بار هم باآب چاه آبیاری شده، زکات آن یک دهم است.

۲- با هر دو مشروب شده، زکات نصف محصول یک دهم و زکات نصف دیگریک بیستم است.

۳- اگراز هر دو آبیاری شده ولی معلوم نیست کدام یک بیشتر بوده، زکات آن یک بیستم است.

دومسأله

۱- گندم و جو و خرما و کشمشی که زکات آن را دادهاند، اگرچند سال هم بماند، مجدداً زکات ندارد.

۲- اگر گندم و جو و خرما و کشمش که زکاتش واجب شده، خوب و بد دارد، باید زکات هر کدام از خوب و بد را از خود آن بدهند و یا زکات همه را از خوب و بد بدهند، و به احتیاط واجب نمیتونند زکات همه را از جنس بد بدهند.

# وظيفهدامداران

دامدارانی که گوسفند یا گاو و یا گاومیش یا شتر نگهداری میکنند، با وجود شرایطی که گفته میشود، پرداخت زکات دام برآنها واجب میشود.

#### شرايط

١- يك سال مالك آنها باشند.

٢ - حيوان درتمام سال بيكارباشد.

۳- حیوان در تمام سال بچرد و از علف بیابان
 تغذیه کند.

۴- تعداد دام به حد نصاب برسد.

## توضيح شرايط

### الف) گذشت سال

۱- زکات دام در صورتی واجب میشود که صاحب آن یک سال مالک آن باشد، پس اگرپیش از آن که یک سال بگذرد، (۱) دام را بفروشد، مثلاً گوسفند یا گوساله پرواری را، هفت، هشت ماه نگه میدارد و میفروشد، یا به خرید و فروش دام اشتغال دارد و هیچ گاه دامها را یک سال نگه نمیدارد، زکات واجب نیست، ولی اگریازده ماه نگه داشته و در ماه داوزدهم فروخته باشد، زکات آن واجب میشود که پس از گذشت ماه دوازدهم باید بیردازد.

#### بیکاربودن

یکی از شرایط واجب شدن زکات دام آن است که حیوان در طول سال بیکار باشد، پس شتری که برای بارکشی یا گاوی که در شخم زدن زمین به کار گفته میشود، زکات ندارد، ولی اگر در طول سال، یکی دو روز به کار گرفته شود، زکات آن واجب است. (۳)

۱. به نظر برخی از فقها، پس از گذشت یازده ماه، زکات واجب می شود.

۲. برخی از فقها، این شرط را لازم نمی دانند و چنانچه حیوان در شخم

#### ج) بیابان چربودن

۱- دام هایی که علف دستی می خورند یا از علف کاشته شده استفاده می کنند، خواه صاحب دام آن را کاشته باشد یا دیگری کاشته و او خریده یا اجاره کرده است ، زکات ندارد.

۲- اگردام، گاهی دربیابان می چرد و گاهی علف دستی میخورد، یابخشی ازسال، مثلاً تابستان دربیابان میچرد و در بخش دیگری، مثلاً پاییر و زمستان علف دستی می خورد، زکات ندارد.

۳- اگردام، در تمام سال میچرد، ولی چند روزی علف دستی بخورد، که عرفاً به آن حیوان بیابان چر بگویند، زکات دارد. (۱)

#### د) به نصاب رسیدن

نصاب دام، تعداد معینی است که اگر حیوانهای موجود کمتر از آن تعداد باشد زکات ندارد، نصاب گوسفند و گاو و شتر و مقدار زکات آنها بدین شرح است.

## نصابگوسفند

اولین نصاب گوسفند، چهل رأس است و زکات آن یک گوسفند است، پس اگر تعداد گوسفندان کمتر از ۴۰ رأس باشد، زکات ندارد و نصابهای بعدی آن بدین شرح است:

زدن و حمل باریا امثال آن به کار گرفته شود، احتیاط واجب آن است که زکاتش پرداخت شود.

۱. برخی فقها، این شرط را لازم نمی دانند و زکات حیوان هایی را که علف دستی می خورند نیز واجب دانسته اند.

| مقدارزكات                  | نصاب                    |  |
|----------------------------|-------------------------|--|
| ۲گوسفند                    | ۱۲۱ گوسفند              |  |
| ٣گوسفند                    | ۲۰۱ گوسفند              |  |
| بنابراحتياط واجب، ۴ گوسفند | ۳۰۱ گوسفند              |  |
| هرصد رأس آن يک گوسفند      | ۴۰۰ گوسفند و بیشتراز آن |  |

مقدار فاصله بین دو نصاب، زکات نداردیعنی اگر تعداد گوسفندان از یک نصاب بگذرد ولی به نصاب بعدی نرسد، زکات نصاب پایین را باید بپردازد مثلاً زکات ۱۱۵ گوسفند، یک گوسفنداست.

## نصابشتر

شتردوازده نصاب دارد، بدین شرح:

| مقدارزكات                              | نصاب      |
|----------------------------------------|-----------|
| ۱گوسفند                                | ۵شتر      |
| ۲گوسفند                                | ۱۰ شتر    |
| ۳گوسفند                                | ۱۵ شتر    |
| ۴گوسفند                                | ۲۰ شتر    |
| ۵گوسفند                                | ۲۵ شتر    |
| یک شتر که وارد سال دوم شده باشد.       | ۲۶ شتر    |
| یک شتر که وارد سال سوم شده باشد.       | ۳۶ شتر    |
| یک شترکه وارد سال چهارم شده باشد.      | ۴۶شتر     |
| یک شترکه وارد سال پنجم شده باشد.       | ۶۱ شتر    |
| دو شترکه وارد سال سوم شده باشد.        | ۷۶ شتر    |
| دو شتر که وارد سال چهارم شده باشد.     | ۹۱ شتر    |
| برای هرچهل شتر، یک شتر که وارد سال سوم | ۱۲۱ شترو  |
| شده باشد.                              | بيشترازآن |

#### نصاب گاو

اولین نصاب گاو سی رأس است و زکات آن یک گوساله است که یک سال آن تمام شده و وارد سال دوم شده باشد و نصابهای بعدی بدین شرح است:

| مقدارزكات                                   | نصاب           |
|---------------------------------------------|----------------|
| یک گوساله ماده ای که وارد سال سوم شده باشد. | ۴۰ گاو         |
| دوگوساله                                    | ۶۰ گاو         |
| برای هر۳۰ رأس یک گوساله دو ساله             | بیشتراز ۶۰ گاو |
| و هر۴۰ رأس یک گوساله سه ساله <sup>(۱)</sup> |                |

## دو مسأله:

۱- اگر حیوان ها سالم هستند، حیوان ناقص و مریض به عنوان زکات آنها کافی نیست و نیزاگر حیوان ها همه جوانند، حیوان پیرو فرتوت کافی نیست، ولی اگرهمه آنها همان گونه باشنداشکال ندارد.

۲- در زکات، نریا ماده بودن حیوان شرط نیست بنابراین می تواند زکات حیوانهای نر را از جنس ماده بدهد هر چند همه آنها نرنباشند یا از جنس ماده بدهد، هر چند همه آنها ماده نباشند.

## وظيفه سكه داران

از آن جا که امروزه سکه طلا و نقره، چندان رواج ندارد و کمترکسی است که زکات سکه براو واجب شود

۱. یادآوری می شود در این محاسبه باید طوری عمل کند که چیزیباقی نماند و اگر چیزی باقی ماند از نُه رأس بیشتر نباشد.

تنها به شرایط وجوب زکات سکه و نصاب و مقدار زکات آن مییردازیم.

کسانی که طلا و نقره دارند با شرایط زیر زکات آن واجب است:

- به نصاب لازم برسد.
- یک سال برآن بگذرد.
  - مسكوك باشد.

توضيح شرايط

۱- نصاب طلا۱۵ مثقال و نصاب نقره ۱۰۵ مثقال است واگرازاین مقدار کمترباشد زکات ندارد.

۲- اگریازده ماه سکه ها را نگه داشته باشد زکات آن واجب میشود که در پایان ماه دوازدهم باید بپردازد ولی اگرپیش از ماه یازدهم تعدادی از آنها را بفروشد یا ببخشد که وزن مجموع باقی مانده آنها کمتر از نصاب باشد، زکات واجب نیست.

۳- طلاو نقره در صورتی که به صورت سکه رایج (۱) باشد، زکات دارد ولی طلای شمش یا زیور آلات، زکات ندارد.

## مقدارزكات

 ۱- مقدار زکات طلا و نقره، همیشه یک چهلم است، یعنی وقتی از نصاب گفته شده کمترنباشد یک چهلم آن به عنوان زکات باید پرداخت شود.

۲- اگر زکات طلاو نقره را بیردازد و تا سال دیگر آنها

۱. به فتوای برخی از فقها، سکه طلای بهار آزادی ، اگر به حد نصاب برسد زکات دارد.

را نگه داشته باشد و از نصاب کمتر نباشد مجدداً باید زکات آن را بپردازد و هم چنین در سالهای آینده.

## مصارف زكات

مصرف زکات در هشت جا است که میتوان آن را در تمام یا برخی از این موارد مصرف کرد. مصارف هشت گانه زکات در آیه ۶۰ سوره توبه بدین صورت آمده است:

»إنّ ما"الصدقات للْفقراءِ والمساكينِ والعاملين عليها و المؤلّفةِ قلوبهمْ و في الرقابِ و الغارمين و في سبيلِ"االله و ابنِ"السبيلِ فريضةً من"االله و الله عليمُ حكِيمُ«

# توضيح مصارف زكات:

- ۱- فقیران: کسانی که درآمدی ندارند، یا درآمد آنها مخارجشان راکفاف نمیدهد.
- ۲- مسکینان، آنان که به کلی درمانده و بی نوا
   هستند.
- ۳- کسانی که از طرف امام (علیه السلام) یا نایب او مأمور جمع آوری و نگهداری و توزیع زکات اند. (عاملین)
- ۴- برای الفت دادن دلها به اسلام و مسلمانان،
   مانند غیرمسلمانانی که اگربه آنها کمکی بشود، به دین
   اسلام میگروند، یادر جنگ به مسلمانان کمک میکنند.
   (مولفه قلوبهم)
- ۵- خريداري بردهها و آزاد كردن آنان. (في الرقاب)
- ۶- بدهکارانی که نمیتوانند قرض خود را بدهند.

(غارمین)

۷- در راه خدا، یعنی در کارهایی که نفع آن به

عموم میرسد و مورد رضایت خداست، مانند ساختن جاده، پل، مسجد. (فی سبیل االله)

۸- مسافری که در سفر درمانده است، و خرج برگشت به وطن را ندارد، هرچند در وطن خود فقیر نباشد. (ابن السبیل)

## شرايط مستحقين زكات

- ۱- فقیریا مسکینی که زکات دریافت میکند باید دارای این شرایط باشد:
  - شیعه داوزده امامی باشد.
- واجب النفقه زكات دهنده نباشد، مانند همسر و فرزند.
- اگرزکات دهنده سید نیست، زکات گیرنده نیز سیدنباشد.
  - زكات را در معصيت مصرف نكند.
- و بنابر احتياط واجب، آشكارا معصيت كبيره نكند.
- ۲-اگرفرزند به کتابهای علمی دین احتیاج داشته باشد، پدر میتواند برای خریدن آن کتابها به او زکات بدهد.
- ۳- پدر میتواند به پسرش زکات بدهد که ازدواج کند.
- ۴- کسی که مشغول به تحصیل علم است و اگر تحصل نکند میتواند برای معاش خود کسب کند، چنان چه تحصل آن علم، واجب یا مستحب باشد، میتوان به او زکات داد و اگر تحصیل آن علم، واجب یا مستحب نباشد، زکات دادن به او اشکال دارد.

۵- به کسی که معلوم نیست سید است یا نه، میتوان زکات داد.

۶- به کسی که بده کاراست و نمیتواند بدهی خود را بدهد، اگرچه مخارج او برانسان واجب باشد میتوان زکات داد.

## احكام پرداخت زكات

۱- لازم نیست زکات هریک از اموال، از همان مال پرداخت شود؛ بلکه میتواند قیمت آن را بپردازد.

 ۲ - کسی که باید زکات بدهد، اگراز فقیری طلبکار باشد، میتوان طلبی را که از او دارد بابت زکات حساب کند، و از او نگیرد.

۳- کسی که بدهکاراست و نمیتواند بدهی خود را
 بپردازد، اگرچه فقیر نباشد، انسان میتواند طلبی که از او
 دارد بابت زکات حساب کند.

۴- چیزی را که انسان بابت زکات به فقیری میدهد لازم نیست به او بگوید زکات است بلکه اگر فقیرخجالت بکشد، مستحب است به طوری که دروغ نشود، به اسم هدیه و پیشکش به او بدهد ولی باید در نیت خود قصد پرداخت زکات داشته باشد.

۵- پس از جدا کردن زکات، لازم نیست فوراً آن را به مستحق بدهد ولی اگر به کسی که میشود زکات داد دسترسی دارد، احتیاط مستحب آن است که دادن زکات را تأخیر نیندازد.

۶- انسان نمیتواند زکاتی که از مال خود جدا کرده برای خودش بردارد و چیزدیگری به جای آن بگذارد.

۷- اگرزکات یا قیمت آن را از مال خود کنار بگذارد، میتواند در بقیه آن تصرف کند.

٨ - اگرزكات قبل از پرداخت تلف شود:

الف)اگرپرداخت آن ممکن نبوده: ضامن نیست و پرداختن عوض آن واجب نمیباشد.

ب) اگرپرداخت آن ممكن بوده:

۱- در پرداخت یا حفظ آن کوتاهی نکرده است: ضامن نیست.

۲ - در پرداخت یا حفظ آن کوتاهی کرده است: ضامن است.

۹- اگرپیش از آن که زکات بر او واجب شود مثلاً پیش از دانه بستن گندم و جو، چیزی بابت زکات به فقیر بدهد، زکات حساب نمیشود، (۱) ولی بعد از آن که زکات براو واجب شد، اگرچیزی را که به فقیر داده از بین نرفته و موجود است و آن فرد هنوز هم فقیر است، میتواند چیزی را که به او داده بابت زکات حساب کند.

۱۶ - اگر شخصی که از دنیا رفته و زکات بدهکار باشد، برورثه او واجب است، زکات اموال او را بپردازند و چنانچه قرض داشته باشد و زکات نیزبدهکار باشد باید اول زکات را از مالی که زکات آن واجب شده بدهند، بعد قرض او را ادا کنند.

### مستحبات پرداخت زكات

۱- خویشان (۲) خود را بردیگران و اهل عمل و کمال

۱. به فتوای برخی از فقها، می تواند به او قرض بدهد و بعد از این که زکات بر او واجب شد، حساب کند.

۲. ولی به فرزند و نوه و پدر و مادر و جد و جدّه، نمی توان زکات داد.

178

را برغیرآنان و کسانی را که گدایی نمیکنند برگدایان مقدم دارد.

۲- زکات دام ها را به فقرای آبرومند بدهد.

۳- زکات را آشکارا و صدقه مستحبی را پنهانی .
 بپردازد.

## سوالات:

- ۱. زمان پرداخت زکات غلات را توضیح دهید.
- ٢. نصاب زكات ومقدار زكات شتررابيان كنيد.
- ۳. منظور از « فی سبیل الله » در موارد مصرف زکات

چیست؟

- ۴. شرایط فقیر و مسکینی که زکات به او تعلق می گیرد رابیان کنید.
- ۵. تغییر مقدار زکات غلات به چه چیزی وابسته است؟ توضیح دهید.





یکی از واجبات مالی که باید باقصد قربت پرداخت شود، زکات فطره یا همان فطریه است. مسلمانان بعد از یک ماه روزه داری در ماه مبارک رمضان در روز عید فطر که اولین روز از ماه قمری شوّال است؛ معمولاً قبل از شرکت در نماز عید فطر؛ مبلغی را به عنوان فطریه پرداخت میکنند. این مبالغ؛ جهت کمک به فقرا و مستمندان و دیگر مواردی که در فقه آمده است، هزینه می شود. (۱)

#### حكمت يرداخت زكات فطره

فلسفه عبادات که از طرف شارع مأمور به انجام آن هستیم، به طور کامل مشخص نیست، اما با توجه به دلائل عقلی یا وجود برخی از روایات؛ می توان برخی از حکمت های عبادت را نام برد. درباره زکات فطره نیز روایاتی رسیده است که بیانگر حکمت پرداخت آن است:

۱) زکات فطره باعث قبولی و تمامیت روزه می شود. در روایتی از امام صادق(ع) این گونه آمده است: «همانا دادن زکات فطره از جمله عوامل تمام کننده و کمال بخش روزه است همان گونه که صلوات برپیامبر(ص) از جمله عوامل تمام کننده نماز می باشد؛ چرا که هرکس روزه بگیرد ولی زکات فطره را عمداً ترک کند و ادانکند، مانند آن است که روزه ای نگرفته است. همان گونه که هرگاه

۱. ر.ک: «موارد پرداخت زکات فطریه»، سؤال ۲۱٤۹۵؛ «زکات فطره»، سؤال ۲۲۲۲؛ «زمان پرداخت فطریه»، سؤال ۱۷۱۳۳.

147

کسی نماز بگذارد ولی صلوات بر پیامبر(ص) نفرستد مانند آن است که نماز نگذاشته است ...»(۱)

خداوند عبادت بدنی؛ مثل روزه را با عبادت مادی (پرداخت فطره) در هم آمیخته است و یکی را تکمیل کننده دیگری نامیده است تا بدین سبب، نتایج روزه داری که از جمله آن، درک شرایط مستمندان و فقیران است؛ در مرحله عمل نیز تحقق پیدا کرده و روزه داران با درک آن شرایط؛ اقدام به کمکهای مالی به آنان کنند و ثمره روزه داری خویش را در عمل کامل کنند. (۱)

۲) خودداری از پرداخت زکات فطره، شاید به مرگ زودرس بیانجامد. در روایتی از امام صادق (ع) آمده است:

«از جانب اهل و عیالت زکات فطره را ادا کن و همه را در نظربگیرواز آنها کسی را فراموش نکن، چرا که اگر فردی از آنها را ترک کنی من بر فوت او خوف دارم». راوی میگوید: عرض کردم منظور از فوت چیست؟ آن حضرت فرمود: «مرگ»(۳) برطبق این روایت؛ زکات فطره؛ صدقه ای است که روزه داران برای حفظ جان خود و خانواده شان برداخت می کنند.

۳) دربرخی روایات که در تفسیر آیه شریفه «قد افلح من زکیها» آمده است؛ منظور از «زکیها»، پرداخت

١٠. صدوق، محمد بن على، من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ١٨٣، قم،
 دفترانتشارات اسلامي، ١٤١٣ق.

۲ . ر.ک: «آثار تربیتی روزه» ، سؤال ۱٤٨٥٩

۳. كلينى، محمد بن يعقوب، كافى، ج ۴، ص ۱۷۴، تهران، دارالكتب الاسلامية، ۱۴۰۷ق

٤. اعلى ، ١٤

زكات فطره است (۱۱كه مي تواند يكي از مصاديق تزكيه نفس باشد. بنابراین، برداخت زکات فطره می تواند موجب پاکسازی روح از رذایل اخلاقی باشد؛ زیرا پرداخت مقداری از مال به فقرا، انسان را از بُخل دور کرده و حس همنوع دوستی و خدمت به دیگران را در وجودش پرورش دهد.

## احكام زكات فطره

یس از پایان یافتن ماه مبارک رمضان؛ یعنی در شب عید فطر، افرادی که دارای شرایط باشند، باید زکاتی بيردازند كه مقدار و مواد مصرف آن خواهد آمد. اين زكات بنام زكات فطره خوانده مي شود.

افرادی که در شب عید فطردارای این شرایط باشند زكات فطره برآنها واجب است:

۱ - بالغ باشد. ۲ - عاقل باشد. ۳ - بنده کسی نىاشد. ٢ - فقىرنىاشد.

فردی که دارای شرایط فوق باشد باید زکات خود و کسانی که در مغرب شب عید فطرنان خور او هستند را بیردازد، کوچک باشند یا بزرگ، مسلمان باشند یا غیر مسلمان، خرج آنان براو واجب باشد یا نه، در شهر خود او باشند یا در شهر دیگر (یعنی حتی اگر فرزند کوچک او که نان خور اوست به مسافرت رفته باشد باید زکات او را ىدھد)

مقدار زکات فطرہ: هرنفری یک صاع که تقریباً ۳ كيلواست.

١. قاضى نعمان، دعائم الاسلام، ج١، ص ٢٦٦، قم، مؤسسه آلاالبيت(ع)، ١٣٨٥ق.

جنس زکات فطره: گندم یا جویا خرمایا کشمش یا برنج یا ذرت و مانند اینها یا قیمت این ها.

وقت وجوب زكات فطره: شب عيد فطر.

وقت پرداخت زکات فطره: از شب عید تا ظهرروز عید فطر، بهترآن است که در روز عید بدهد و اگر نماز عید می خواند بنابر احتیاط واجب قبل از نماز عید بیردازد.

مصرف زکات فطره: همان مصرف زکات مال است، اگرچه احتیاط مستحب آن ست که فقط به فقرای مومن (۱) واطفال آنها و به مساکین بدهد.

۱- کسی که مخارج سال خود و اهل و عیالش را ندارد و کسبی هم ندارد که بتواند مخارج سال خود و اهل و عیالش را بگذارند فقیراست و دادن زکات فطربر او واجب نیست.

۲ - زنی که شوهرش مخارج او را نمی دهد، چنانچه نان خور شخص دیگری است، فطره اش بر آن شخص واجب است واگرنان خور دیگری نیست ، در صورتی که فقیر نباشد، باید فطره خود را بدهد. (۳)

۳- اگر شوهر فطره همسر خود را نپردازد، بر زن واجب نیست فطره خود را بدهد.

۴ - فطره مهمانی که پیش از غروب شب عید فطر، بارضایت صاحب خانه یا بدون رضایت او وارد می شود،

۱. مؤمن در فرهنگ فقهی ، شیعه دوازده امامی است .

به فتوای برخی فقها، اگر به خاطر شدت احتیاج شوهر، زن به او انفاق می کند ، فطره او نیزبرزن واجب است؛ ولی اگر شوهر با همین سختی فطره زن را بدهد، فطره از گردن زن ساقط می شود.

در صورتی که نان خور او حساب شود، برمیزبان واجب است. همچنین است فطره کسی که انسان را مجبور کرده اند که خرجی او را بدهد. (۱)

۵- فطره مهمانی که بعد از غروب شب عید فطر وارد می شود، برصاحبخانه واجب نیست، اگرچه پیش از غروب او را دعوت کرده باشد و در خانه او هم افطار کند. (۳)

۶- کسی که دیگری باید فطره او را بدهد واجب نیست فطره خود را بدهد.

۵- اگرفطره انسان برکسی واجب باشد و او فطره را ندهد بر خودش واجب نمی شود.

۷- کسی که سید نیست نمی تواند به سید فطره بدهد، حتی اگرسیدی نان خور او باشد نمی تواند فطره او را به سید دیگر بدهد. مثلا کسی که همسرش سید است ولی خودش سید نیست، زکات فطره همسرش را نمی تواند به سید بیردازد.

۸- فقیری که فطره به او میدهند، لازم نیست عادل باشد؛ ولی احتیاط واجب آن است که به شرابخوار و کسی که آشکارا معصیت کبیره می کند، فطره ندهند.

۸- به کسی که فطره را در معصیت مصرف می کند، نباید فطره بدهند.

۱. به فتوای برخی فقها، فطره میهمان برعهده میزبان است؛ هر چند نان خور او حساب نشود؛ و به فتوای برخی دیگر از فقها، اگر میهمان بدون دعوت و رضایت صاحب خانه آمده باشد، زکات فطره او بر میزبان واجب نیست.

۲. به فتوای برخی از فقها، اگرمیهمان به دعوت و رضای صاحب خانه آمده باشد، زکات فطره او بر میزبان واجب است.

۹ - احتیاط واجب آن است که به یک فقیربیش از مخارج سالش و کمترازیک صاع فطره ندهند.

۱۰- اگر فطره را کنار بگذارد، نمی تواند آن را برای خودش بردارد و مالی دیگر را برای فطره بگذارد.

۱۱- اگردر محل خودش مستحق پیدا شود احتیاط واجب آنست که فطره را به جای دیگر نبرد اگر به جای دیگرببرد و تلف شود باید عوض آن را بدهد.



