## Śrī Kṛṣṇa Upaniṣad

ll śrī gurubhyo namaḥ

Alle Ehre dem inneren Lehrer!

harih om II

Hari ist alle Zustände und das Sein!

#### Introduction

harih om l

śrīmahāviṣṇum saccidānandalakṣaṇam rāmacandram dṛṣṭvā sarvāṅgasundaram munayo vanavāsino vismitā babhūvuḥ l

Beim Anblick śrī Mahā Viṣṇus, der als Rāmacandra inkarniert war, und das komplette Sein, Bewusstsein und Freude verkörperte, waren all die weisen Männer und Frauen im Wald wie verzaubert.

tam hocurno'vadyamavatārānvai gaņyante ālingāmo bhavantamiti l bhavāntare kṛṣṇāvatāre yūyam gopikā bhūtva māmālingatha

Sie sagten zu Ihm: "Wir wollen dich umarmen, oh Rāma!", worauf Rāmachandra zu Ihnen sagte: "In der nächsten Inkarnation, wenn ich Krishna heisse, werdet ihr Milchmädchen werden und dann könnt Ihr mich umarmen!"

anye ye'vatārāste hi gopā na strīśca no kuru lanyonyavigraham dhāryam tavāngasparśanādiha lśāśvatasparśayitāsmākam gṛṇhīmo'vatārānvayam || 1 ||

"All die anderen werden zu Kuhhirten werden, und ihr werdet deren Ehefrauen sein, und so werden wir die ganze Welt umarmen!"

### ll atha prathama khandah ll

# **Erstes Kapitel**



rudrādīnām vacaḥ śṛtvā provāca bhagavānsvayam langayangam kariṣyāmi bhavadvākyam karomyaham ll 1 ll

Śiva sagte darauf "wir werden uns immer für dich auf diese Weise inkarnieren, lass uns einfach dich umarmen!" Als Er die Worte Śivas und der Weisen und Götter hörte, sprach der Selbstmanifestierte Bhagavan: "Ich werde eure Körper nicht berühren, stattdessen werden wir avataras annehmen."

```
moditāste surā sarve kṛtakṛtyādhunā vayam | yo nandaḥ paramānando yaśodo muktigehinī || 2 ||
```

Die Götter und ihre Gemahlinnen freuten sich: "Nun haben wir das Summum Bonum erreicht, Fortuna muss uns hold sein!". Einer von Ihnen wurde Nanda der Stiefvater (Krishnas), eine wurde zu dessen Frau Yaśodā, welche schon vom Zyklus der Reinkarnation befreit war.

```
māyā sā trividhā proktā sattvarājasatāmasī | proktā ca sāttvikī rudre bhakte brahmaņi rājasī | 3 | tāmasī daityapakṣeṣu māyā tredhā hyudāhṛtā | ajeyā vaiṣṇavī māyā japyena ca sutā purā | 4 | 1
```

4. Die illusorische Kraft der Täuschung (Māyā) hat drei Attribute: Güte, Leidenschaft und Ignoranz. Die Güte is manifestiert in Śiva, Passion in Brahma dem Architekten, und Ignoranz in den Dämonen. Auf diese Weise hat Māyā drei Formen. Diese wurden aus Krishna manifestiert.

```
devakī brahmaputra sā yā vedairupagīyate | nigamo vasudevo yo vedārthaḥ kṛṣṇarāmayoḥ | | 5 ||
```

5.Devakī hiess die Frau welche die Mutter vom göttlichen Bewusstsein war. Vasudeva (Sein Vater heisst vasudeva, Krishna heisst vāsudeva), der all die Veden kannte, wurde der Vater von Krishna und Rāma.

```
stuvate satatam yastu so'vatīrņo mahītale | vane vrndāvane krīdangopagopīsuraih saha || 6 ||
```

6.Das kosmische Bewusstsein welches die Weisen und Götter verehrten, kam auf die Erde um in den Wälder Vrindāvans mit den Milchmädchen (Gopi) und Kuhhirten (Gopa) zu spielen.

```
gopyo gāva rcastasya yaṣṭikā kamalāsanaḥ | vamsastu bhagavān rudrah srṅgamindrah sagosurah || 7 ||
```

7. Die personifizierten Veden wurden zu den Gopis und Gopas, der Architekt wurde zu Krishnas Zauberstab und Shiva wurde seine Bambusflöte, Indra wurde das Büffelhorn. Krankheiten wurden zum Dämon Aghāsura.

```
gokulam vanavaikuntham tāpasāstatra te drumāh lobhakrodhādayo daityāh kalikālastiraskṛtah | | 8 | |
```

8.Die transzendente Welt wurde zu Gokula. Askese und Disziplin personifizierte sich als Bäume. Gier, Zorn und andere Makel wurden zu Dämonen. Das eiserne Zeitalter verschwand und die Welt wurde zu einem Waldparadies.

```
goparūpo hariḥ sākṣānmāyāvigrahadhāraṇaḥ l
durbodhaṁ kuhakaṁ tasya māyayā mohitaṁ jagat || 9 ||
```

9.Der kosmische Träumer, Hari der Dieb, erschien in seiner originalen Form als ein Hirtenjunge, blau wie eine frische Regenwolke (die maskuline Urgottheit war stets der Regen). Er verzauberte die Welt durch seine externe magische Energie und niemand konnte seine wahre Identität wissen.

durjayā sā suraiḥ sarvairdhṛṣṭirūpo bhavedvijaḥ | rudro yena krto vaṁśastasya māyā jagatkatham || 10 ||

10.Keiner konnte seine magische Macht überwinden. Krishnas magische Kraft verwandelte Brahma zu seinem Stock und Shiva in sein Musikinstrument. Wie konnte die magische Energie des Einen das Universum so verzaubern?

balam jñānam surāṇām vai teṣām jñānam hṛtam kṣaṇāt | seśanāgo bhavedrāmaḥ kṛṣṇo brahmaiva śāśvatam | | | 11 | |

11. Kraft und Wissen sind die Götter, doch die magische Kraft des Einen stiehlt diese in einem Augenblick weg. Die Unendlichkeit, Sankarṣaṇa, verkörperte sich als Balaraama, der ältere Bruder Krishnas, und das kosmische Bewusstsein erschien als Krishna selbst.

aṣṭāvaṣṭasahasre dve śatādhikyaḥ striyastathā | rcopaniṣadastā vai brahmarūpā ṛcaḥ striyāḥ || 12 ||

12. Die Verse der Upanishaden erschiednen als 16`108 Ehefrauen Krishnas mit perfekten Eigenschaften.

dveṣāścāṇūramallo'yaṁ matsaro muṣṭiko jayaḥ darpah kuvalayāpīdo garvo raksah khago bakah || 13 ||

13. Hass inkarnierte sich als der böse Wrestler Cāṇūra der Krishna angriff. Eifersucht verkörperte sich als Muṣṭika, der Rüpel. Arroganz erschien als ein wahnsinniger Elefant. Der anthropomorphisierte Stolz verkörperte sich und hiess Bakāsura.

dayā sā rohiņī mātā satyabhāmā dhareti vai laghāsuro māhāvyādhiḥ kaliḥ kaṁsaḥ sa bhūpatiḥ | 14 |

Das Mitgefühl inkarnierte sich als Mutter Raamas, Rohini(Rohini nakshatra ist der Stern Aldebaran). Die Göttin der Erde hiess Satyabhama und wurde Krishnas Frau. Die personifizierten Krankheiten hiess Aghāsura, und der personifizierte Streit wurde zu König Kamsa.

śamo mitraḥ sudāmā ca satyākroddhavo damaḥ | yaḥ śaṅkhaḥ sa svayaṁ viṣṇurlakṣmīrupo vyavasthitaḥ || 15 ||

dugdhasindhau samutpanno meghaghoṣastu samsmṛtaḥ l dugdodadhiḥ kṛtastena bhagnabhāṇḍo dadhigṛhe || 16 ||

15-16 "Die Hingabe inkarnierte sich als Sudāmā, ein Freund des Einen. Die personifizierte Wahrhaftigkeit wurde zu Akrūra. Die personifizierte Selbstbeherrschung wurde zu Uddhava.

Vishnu selbst wurde zu Krishnas Muschelhorn, welches wie Donner hallte, und welches aus dem Milchozean geboren wurde wie Laksmi. Krishna erschuf eine neue Milchstrasse durch all die Milchkrüge, die er zerbrach um Yoghurt zu stehlen.

krīḍate bālako bhūtvā pūrvavatsumahodadhau | samhārārtham ca śatrūṇām rakṣaṇāya ca samsthitaḥ || 17 ||

17 So wurde der Eine ein Kind und spielte im Ozean des Nektars. Krishna erschien um seine Feinde zu zermalmen und seine Freunde zu lieben und zu schützen.

kṛpārthe sarvabhūtānām goptāram dharmamātmajam l vatsrastumīśvarenāsītaccakram brahmarūpadrk | | 18 | |

18. Krishna kam um die guten Menschen zu beschützen, und manifestierte sich als universales Mitgefühl, welches das Universum zusammenhält. Die spirituelle Kraft bewusst zu handeln inkarnierte sich als den Diskus (cakram) Krishnas.

jayantīsambhavo vāyuścamaro dharmasamjñitaḥ | yasyāsau jvalanābhāsaḥ khadgarūpo maheśvaraḥ | 19 ||

19. Vayu der Wind wurde zur Geburtstunde Krishnas. Das Schwert in seiner Hand war der Gott der Auflösung und Transformation, Maheshvara (Shiva) selbst.

kaśyapolūkhalaḥ khyāto rajjurmātā'ditistathā | cakraṁ śaṅkhaṁ ca saṁsiddhiṁ binduṁ ca sarvamūrdhani || 20 ||

20. Die alte Schildkröte auf der die Welt ruht, wurde zu seinem Pfeilbogen, und dessen Frau, die göttliche Mutter Aditi, wurde zur Bogensehne des göttlichen Bogens. Siddhi (die magischen Kräfte) und das göttliche Urpotential (Bindu) wurden zu Diskus und Muschelhorn Krishnas.

yāvanti devarūpāņi vadanti vibhudhā janāḥ | namanti devarūpebhya evamādi na saṁśayah || 21 ||

21. Es herrscht keinen Zweifel darüber, dass alle Instrumente und Waffen Krishnas die inkarnierten Aspekte des göttlichen Spiels Krishnas darstellen. Das steht fest.

gadā ca kālikā sākṣātsarvaśatrunibarhiņī | dhanuḥ śārṅgaṁ svamāyāca śaratkālaḥ subhojanaḥ || 22 ||

22.Die Göttin Kālī (Nike) wurde zu seinem Streitkolben, der die Feinde Krishnas zermalmt. Die magische Kraft (Psyche-Laksmi) wurde zu seinem Pfeilbogen Sharanga. Die Erntesaison Sharada (September) wurde zum Mahl in seinem Haus.

abjakāṇḍam jagatbījam dhṛtam pāṇau svalīlayā | garuḍo vaṭabhāṇḍīraḥ sudāmā nārado muniḥ || 23 ||

23.Die Wasserlilie (Lotos) in seinen Händen stellt den Keim des Kosmos dar. Garuda der Phönix wurde zu einem bengalischen Feigenbaum, und der weise Nārada wurde Sudāmā.

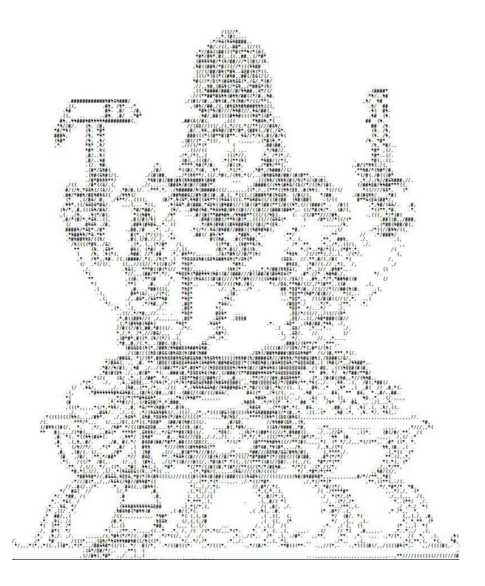
vṛndā bhaktiḥ kriyā buddhīḥ sarvajantuprakāśinī l tasmānna bhinnam nābhinnamābhirbhinno na vai vibhuḥ ||

24.Die personifizierte liebende Hingabe wurde zu einer gopī namens Tulasī. Die Aktivitäten in liebender Hingabe wurde zur erwachten aktiven Intelligenz (kriyā buddhīḥ) aller Wesen. Das allmächtige Bewusstsein ist zugleich eins und verschieden von diesen.

bhūmāvuttāritam sarvam vaikuntham svargavāsinām || 25 ||

25. Auf diese Weise brachte das Bewusstsein die ganzen Füllen der Transzendenz auf die Erde und verwandelte diese in vaikuntha.

## **Zweites Kapitel**



<< aum namo bhagavate sankarşanaya >>

śeșo ha vai vāsudevāt saṅkarṣaṇo nāma jīva āsīt l so'kāmayata prajāḥ srjeyeti ||1||

1 Aus dem ewigen Bewusstsein (vāsudevā-Krishna) manifestierte sich am Anfang aller Zeiten die primordiale Unendlichkeit, Sankarṣaṇa, welcher die allgegenwärtige Weltenseele ist. Am Anfang aller Dinge wünschte sich der Eine Sankarṣaṇa, viele zu werden!

tataḥ pradyumnasamjñaka āsīt l tasmāt ahankāranāmāniruddho hiranyagarbho'jāyata l tasmāt daśa prajāpatayo marīcyādyāḥ sthānudakṣakardamapriyavratottanapādavāyavo vyajāyanta l tebhyoḥ sarvāṇi bhūtāni ca l tasmāccheṣādeva sarvāṇi ca bhūtāni samutpadyante l

#### tasminneva pralīyante ||2||

2 So wie eine Kaskade von einer Stufe zur nächsten geht, so manifestierte sich aus Sankarṣaṇa plötzlich der primordiale Eros-Faktor, und wurde Pradyumna genannt. Aus Pradyumna entstand danach alle Aktivitäten aller Wesen, die Aniruddha (unregierbar) heisst, und die Namen "Persona" und "Weltenseele" trägt. Aus Pradyumna (dem das Kamasutra gewidmet ist), entstanden zehn Prajapatis (Vorfahren), beginnend mit Marīchi, Sthāṇu, Dakṣa, Kardama, Priyavrata, Uttānapāda and Vāyu dem Wind. Auf diese Weise wurden alle Wesen aus Sankarṣaṇa manifestiert.

sa eva bahudhā jāyamānaḥ sarvān paripāti l sa eva kādraveyo vyākaraṇajyotiṣādiśāstraṇi nirmimāṇo bahubhirmumukṣubhirupāsyamāno'khilāṁ bhuvamekasmin śīrṣṇa siddhārthavadavadhriyamāṇaḥ sarvairmunibhiḥ samprārthyamānaḥ sahasraśikharāṇi meroḥ śirobhirāvāryamāno mahāvāyvahaṅkāraṁ nirācakāra ||3||

3 Sankarṣaṇa erschuf alle Wesen und erhaltet sie. Er erschuf Grammatik, Astronomie und andere Wissenschaften. Er wird von denen verehrt die sich Befreiung aus der Illusion wünschen, und er hält das ganze Universum auf seinem Haupt ohne es zu merken. Die Weisen kennen seine Füllen an Kräften und verehren ihn. Seine tausenden Häupter ragen weit über die Weltachse Meru hinaus. Aus dem inneren Raum erschuf er das Ich als Essenz.

sa eva bhagavān bhagavantam bahudhā viprīyamāṇaḥ akhilena svena rupeṇa yuge yuge tenaiva jayamānaḥ sa eva saumitriraikṣvākaḥ sarvāṇi dhānuṣaśāstrāṇi sarvāṇyastraśāstrāṇi bahudhā viprīyamāno rakṣāmsi sarvāṇi vinighnamścāturvarṇyadharmān pravartayāmāsa ||4||

4 Sankarṣaṇa ist die konzentrierte göttliche Kraft. Epoche nach Epoche erscheint er in verschiedenen Formen. Er wurde als Lakshmana, Sumitrā's Sohn, geboren und war der Nachfolger Ikṣvākus (und Bruder von Ramacandra). Sein Umgang mit dem Pfeilbogen war Beispielslos, er überwand die Dämonen und beschützte das Gute.

sa eva bhagavān yugasandhikāle śāradābhrasamnikāśo rauhineyo vāsudevaḥ sarvāṇi gadādyāyudhaśāstrāṇi vyācakṣāṇo naikān rājanyamaṇḍalānnirācikīrṣuḥ bhubhāramakhilam nicakhāna ||5||

5 Sankarṣaṇa ist die konzentrierte göttliche Kraft. Als Krishna inkarniert war erschien er als Balarāma, der Sohn Rohinis und Vāsudevas. Er leuchtete wie eine Wolke im September, er war der Meister im Kampf mit Streitkolben und anderen Waffen, und er war der Feindeshammer der die Grausamen zerquetschte und die Erde von ihrer Last befreite.

sa eva bhagavān yuge turiye'pi brahmakule jāyamānaḥ sarva upaniṣadaḥ uddidhīrṣuḥ sarvāṇi dharmaśāstrāṇi vistārayiṣṇuḥ sarvānapi janān santārayiṣṇuḥ sarvānapi vaiṣṇavān dharmān vijṛmbhayan sarvānapi pāsandān nicakhāna ||6||

6 Sankarṣaṇa ist die konzentrierte göttliche Kraft. Im vierten Zeitalter (dem unserigen kali yuga), erscheint er mit einem Wunsch die Upanishaden und tantras zu lehren die ursprünglich aus seinem Mund entstanden, um die Menschen zu befreien, und die zurechtzuweisen, welche das kosmische Bewusstsein verspotten.

```
sa eṣa jagadantaryāmī |
sa eṣa sarvātmakaḥ |
sa eva mumukṣubhirdhyeyaḥ |
sa eva mokṣapradaḥ |
etaṁ smṛtvā sarvebhyaḥ pāpebhyo mucyate |
tannāma saṅkīrtayan viṣṇusāyujyaṁ gacchati ||7||
```

7 Er ist die Weltenseele welche im Herzen aller Wesen präsent ist. Er ist das Objekt aller Meditation für die, welche Befreiung wollen. Er überwindet alle Misere, denn wer an Ihn denkte wird frei von allem Makel. Das singen seiner Namen ist die letzte Befreiung.

tadetad divā adhīyānaḥ rātrikṛtam pāpam nāśayati l naktamadhīyāno divasakṛtam pāpam nāśayati l

8 Wer auf Ihn am Tag meditiert wird von Fehlern der letzten Nacht befreit. Wer auf Ihn in der Nacht meditiert wird von den Fehlern der kommenden Tage befreit.

tadetadvedānām rahasyam tadetadupaniṣadām rahasyam etadadhīyānaḥ sarvatratuphalam labhate śāntimeti manaḥśuddhimeti sarvatīrthaphalam labhate ya evam veda dehabandhādvimucyate ityupaniṣat ll

Das ist das Geheimnis der Veden. Das ist das Geheimnis der Upanishaden. Meditiere darüber um die Frucht der Jahreszeiten, Frieden und ein frohes Herz zu erreichen. Wer dies weiss der verliert die falsche Identifikation, und die Verwechslung von Bewusstsein und Natur.

#### ll iti dvitīyah khandah ll

Das war das zeite Kapitel der Unterweisung (Upanishad)

#### harih om tatsat

hari (Krishna) ist das Sein und alle Zustände des Seins!

aum bhadram karnebhih śṛṇuyāma devāḥ bhadram paśyemākṣabhiryajatrāh l sthirairangaistuṣṭuvāmsastanūbhih vyaśema devahitam yadāyuḥ l

Aum! Oh ihr Götter mögen wir hören was gut ist; Mögen wir mit unseren Augen sehen was schön ist, ihr Unsterblichen! Mögen wir das Leben dass uns geschenkt wurde geniessen, und die Göttlichen ehren die ehrenswürdig sind!

svasti na indro vṛddhaśravāḥ svasti naḥ pūṣā viśvavedāḥ l svasti nastārkṣyo'riṣṭanemiḥ svasti no bṛhaspatirdadhātu l Möge der siegreiche Indra uns segnen!

Möge die allwissende Sonne uns segnen!

Möge Garuda(Phoenix), der Donnerkeil gegen das Böse, uns segnen!

Möge uns die Weisheit segnen!

# om śāntih śāntih l

Om! Lass Friede in mir wirken! Lass Frieden in meinem Umfeld wirken! Lass Frieden in den Kräften die auf mich wirken sein!

# || iti kṛṣṇopaniṣatsamāptā ||

Das war die Krishna Upanishad