

### ( ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۹ ) [العليم ، العالم ، علام الغيوب]

ورد اسم (العالم) ثلاث عشرة مرة في القرآن الكريم أضيف في عشر منها إلى الغيب والشهادة، وأضيف في ثلاث منها إلى الغيب وحده.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَىٰ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ٩٤].

وقال تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴿ وَالْجَن: ٢٦]. كما ورد هذا الاسم مرتين في صورة الجمع:

قال تعالى: ﴿ \* وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاۤ إِبْرَاهِيمَ رُشُدَهُ مِن قَبَلُ وَكُنَّا بِهِ عَلِمِينَ ﴾ قال تعالى: ﴿ \* وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاۤ إِبْرَاهِيمَ رُشُدَهُ مِن قَبَلُ وَكُنَّا بِهِ عَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥١].

وقال تعالى: ﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ ﴾ [الأنبياء: ٨١].

أما اسم الله (العليم) فقد ورد في القرآن الكريم مائة وسبعًا وخمسين مرة من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَالْمَانَدَةَ: ٩٧]، وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ الْحَيْمُ ﴿ وَالْبَقَرة: ٣٢].

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ إِلَّيِّ أَرْضِ تِمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ۚ ﴾ [لقمان: ٣٤].

وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقَضِى بَيْنَهُم بِحُكَمِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ فَ وَقُولُهُ سبحانه: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقَضِى بَيْنَهُم بِحُكَمِهِ ۚ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللّ

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَصِيَّةً مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ۞ [النساء: ١٦]. وأما اسمه سبحانه (علام الغيوب) فقد ورد أربع مرات ثنتان منها في سورة المائدة.

قال تعالى: ﴿ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ وَالْمَائِدة: ١٠٩]، وقال تعالى: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [المائدة: ١١٦].

وفي سورة التوبة: قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴿ التوبة: ٧٨].

وفي سورة سبأ: قال تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ رَبِّي يَقَّذِفُ بِٱلْحُقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ قُلَ إِنَّ رَبِّي يَقَذِفُ بِٱلْحُقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ أَلَّ إِنَّ كُلِّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

ويلاحظ إضافة «علام» إلى الغيوب في هذه المواضع، والغيوب جمع غيب. فالزيادة والتكثير في هذا الاسم «علام» تشاكل الجمع في غيوب.

#### المعنى اللغوى لهذه الأسماء:

(العليم والعالم) اسمان متضمنان صفة العلم، (فالعالم): اسم الفاعل من علم يعلم فهو عالم، والعليمُ من أبنية المبالغة في الوصف بالعلم، وهو بمنزلة قدير من القادر.

والعلام بمنزلة عليم في المبالغة في الوصف بالعلم إلا أن علامًا يتعدى إلى مفعول، وبناء فعال بناء تكثير وزيادة (١).

وقال في اللسان: «والعلم: نقيض الجهل.. وعلمت الشيء: عرفته وخبرته. وعلم بالشيء: شعر به»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الزجاجي ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب ٤/ ٣٠٨٢.



وقال الراغب: «العلم: إدراك الشيء بحقيقته»(١).

#### معناه في حق الله تعالى:

قال ابن جرير الطبري رحمه الله تعالى عند قوله تعالى: ﴿ سُبَحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمۡتَنَاۤ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة:٣٢]: ﴿إنك أنت الْعَلِيمُ اللهِ كَانَ وما هو كائن، والعالم يا ربنا العليم من غير تعليم بجميع ما قد كان وما هو كائن، والعالم للغيوب دون جميع خلقك»(٢).

وقال: «إن الله ذو علم بكل ما أخفته صدور خلقه من إيمان وكفر، وحق وباطل، وخير وشر، وما تستجنه مما لم تجنه بعد»<sup>(٣)</sup>.

وقال صاحب اللسان: «فهو الله العالم بما كان وما يكون قبل كونه، وبما يكون ولما يكن بعد قبل أن يكون، لم يزل عالمًا ولا يزال عالمًا بما كان وما يكون ولا يخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء، أحاط علمه بجميع الأشياء باطنها وظاهرها، دقيقها وجليلها على أتم الإمكان»(٤).

وقال السعدي رحمه الله تعالى: «وهو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، والإسرار، والإعلان، وبالواجبات والمستحيلات، والممكنات وبالعالم العلوي والسفلي، وبالماضي، والحاضر، والمستقبل، فلا يخفى

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب «علم».

<sup>(</sup>٢)، (٣) تفسير الطبرى ١/ ١٧٥، ١١/ ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ٤/ ٣٠٨٣، ٣٠٨٣.



عليه شيء من الأشياء» (١).

وقال أيضًا: «وهو العليم الحيط علمه بكل شيء: بالواجبات، والممتنعات، والممكنات، فيعلم تعالى نفسه الكريمة، ونعوته المقدسة، وأوصافه العظيمة، وهي الواجبات التي لا يمكن إلا وجودها، ويعلم الممتنعات حال امتناعها، ويعلم ما يترتب على وجودها لو وجدت كما قال تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَاهِئُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيهٍ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَيهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ [المؤمنين: ٩١].

فهذا وشبهه من ذكر علمه بالممتنعات التي يعلمها، وإخباره بما ينشأ منها لو وجدت على وجه الفرض والتقدير. ويعلم تعالى الممكنات - وهي التي يجوز وجودها وعدمها- ما وجد منها، وما لم يوجد مما لم تقتض الحكمة إيجاده؛ فهو العليم الذي أحاط علمه بالعالم العلوي، والسفلي لا يخلو عن علمه مكان، ولا زمان ويعلم الغيب، والشهادة، والظواهر، والبواطن، والجلي، والخفي، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ الْأَنفال: ٧٥].

<sup>(</sup>١) تفسير السعدى ٥/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) توضيح الكافية الشافية ص١١٨، وانظر الحق الواضح المبين ص٣٦.

"وإن علوم الخلائق على سعتها، وتنوعها إذا نسبت إلى علم الله الشمال المحمحلت، وتلاشت، كما أن قدرتهم إذا نسبت إلى قدرة الله لم يكن لها نسبة إليها بوجه من الوجوه، فهو الذي علمهم ما لم يكونوا يعلمون، وأقدرهم على مالم يكونوا عليه قادرين.

وكما أن علمه محيط بجميع العالم العلوي، والسفلي، وما فيه من المخلوقات ذواتها، وأوصافها، وأفعالها، وجميع أمورها.

فهو يعلم ما كان، وما يكون في المستقبلات التي لا نهاية لها، وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، ويعلم أحوال المكلفين منذ أنشأهم، وبعد ما يحييهم، قد أحاط علمه بأعمالهم كلها خيرها، وشرها، وجزاء تلك الأعمال، وتفاصيل ذلك في دار القرار» (١).

«فينبغي للمؤمن الناصح لنفسه أن يبذل ما استطاع من مقدوره في معرفة أسماء الله، وصفاته، وتقديسه، ويجعل هذه المسألة أهم المسائل عنده، وأولاها بالإيثار، وأحقها بالتحقيق ليفوز من الخير بأوفر نصيب.

فيتدبر مثلاً اسم (العليم): فيعلم أن العلم كله بجميع وجوهه واعتباراته لله تعالى؛ فيعلم تعالى الأمور المتأخرة أزلاً وأبدًا، ويعلم جليل الأمور وحقيرها، وصغيرها وكبيرها، ويعلم تعالى ظواهر الأشياء وبواطنها، غيبها وشهادتها، ما يعلم الخلق منه وما لا يعلمون، ويعلم تعالى الواجبات -أو المستحيلات- والجائزات، ويعلم تعالى ما تحت

<sup>(</sup>١) الحق الواضح المبين ص٣٨،٣٧.

وقال الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - في نونيته:

وهو العليم أحاط علمًا بالذي وبكل شيء علمه سبحانه وكذاك يعلم ما يكون غدًا وما وكذاك أمر لم يكن لو كان كيف

في الكون من سر ومن إعلان فهو المحيط وليس ذا نسيان قد كان والموجود في ذا الآن يكون ذاك الأمر ذا إمكان (٢)

«وبراهين علمه – تعالى – مشاهدة في خلقة وشرعه، ومعلوم عند  $^{(\pi)}$ .

### ذكر بعض متعلقات علم الله - عز وجل - في خلقه سبحانه وأمره:

أولاً: شمول علم الله - عز وجل - لكل شيء في السماوات وفي الأرض قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَأْ ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَأْ ﴿ وَالطلاق: ١٢]، وقال الله - عز وجل -: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ

<sup>(</sup>١) المواهب الربانية من الآيات القرآنية ص ٦٣، ٦٤.

<sup>(</sup>٢) نونية ابن القيم ٢/ ٢١٥، الأبيات (٣٢٣٤ - ٣٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) صفات الله - عز وجل - الواردة في الكتاب والسنة علوي السقاف ١٨٥.



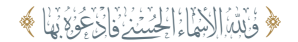
مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَـٰوَ تِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصَّغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَآ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينِ ﴾ [سبأ: ٣].

ثانيًا: علمه الشامل لكل ما يلج في الأرض، وما يخرج منها، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها، قال الله - عز وجل -: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخَرُجُ فِيهَا ۖ وَهُو مَعَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغَرُجُ فِيهَا ۗ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَٱللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ الحدید: ٤].

ثَالِثًا: علمه المحيط واختصاصه بمفاتيح الغيب، وبما يحدث من صغير أو كبير في البر والبحر، قال الله - عز وجل -: ﴿ \* وَعِندَهُ مَفَاتِحُ النَّهَ لَمُ مَا فِي البّرِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ النَّهَ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي النَّبّرِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلّا فِي كِتَبِ مُبينِ فَي ﴾ [الأنعام: ٥٩].

رابعًا: علمه المحيط بمكنونات القلوب، وما تخفيه الصدور، وما توسوس به النفوس، قال الله - عز وجل -: ﴿ قُلْ إِن تُخَفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوَ تُبَدُّوهُ يَعْلَمُهُ ٱللهُ ۖ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْرَةِ وَهَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْرَةِ وَهَا فِي ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْرَةِ وَهَا فِي ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْرَةِ وَهَنَ هُو مُسْتَخْف بِٱلْيَلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ فِي الرعد: ١٠]، وقال سبحانه: ﴿ سَوَآءٌ مِنكُم مَّنَ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُو مُسْتَخْف بِٱلْيَلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ فِي ﴿ [الرعد: ١٠]، وقال - عز وجل -: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْ اللهُ وَكُنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ فَلَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ومن ذلك علمه سبحانه بكل ما يقوله العباد ويعلمونه سرًا وعلانية في ليل أو نهار، فرادى أو جماعات، قال الله - عز وجل -: ﴿ وَمَا تَكُونُ



فِي شَأْنِ وَمَا تَتَلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾

[يونس: ٦١].

خامسًا: علمه الشامل بما في الأرحام لكل أنثى، قال سبحانه: ﴿ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُ أُنثَىٰ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ مِا تَخْمِلُ كُلُ أُنثَىٰ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ مِعْدَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ عِندَهُ مِعْدَهُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ [الرعد: ٨]، وقال سبحانه: ﴿ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ [لقمان: ٣٤].

سادسًا: علمه سبحانه لكل الأشياء قبل وقوعها وأن ذلك في كتاب، وله الحكمة البالغة في تقديرها، قال سبحانه: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِيۤ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن نَّبُرَأَهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ مَا الحديد: ٢٢].

سابعًا: علمه سبحانه لأحوال عباده تقيهم من فاجرهم، وغنيهم من فقيرهم، وغير ذلك من الفوارق، وذلك قبل أن يخلقهم ويكلفهم، وأن توفيقه لمن يشاء وخذلانه لمن يشاء إنما يكون عن علم بأحوال عباده وعن حكمة بالغة، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ بَجْعَلُ رِسَالَتَهُر ۗ ﴾ وعن حكمة بالغة، قال الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلَيْكِةِ رُسُلاً وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [الحج: ٧٥]، وقال عن أصحاب محمد على الخير وألَّو مَهُمْ صَلَمَة ٱلنَّقَوَى وَكَانُواْ أَحَقَ بَا وَأَهْلَهَا ۚ ﴾ [الفتح: ٢٦].

ثامنًا: علمه المحيط الدقيق لكل مناجاة بين اثنين فأكثر مهما أسروا

النجوى، قال الله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجُندِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ۗ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ۞ ﴿ [الجادلة: ١]، وقال عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُورَثُ مِن خُورَ مِن خُوى تَلَتَهُ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ يَكُورَثُ مِن خُلِكَ وَلاَ أَتُ مَن ذَالِكَ وَلاَ أَلَهُ بِكُلِّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنَّ ثُمَّ يُنَبِّعُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ﴾ [الجادلة: ٧].

تاسعًا: علمه الشامل لما ينزل من الشرائع على رسله وأنه سبحانه أعلم بما ينزل، وأعلم بما يصلح لعباده، وينتهي بهم إلى السعادة والخير في الدارين، قال الله – عز وجل –: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِّلُ قَالَ الله – عز وجل –: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِّلُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَر أَ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَالنحل: ١٠١]، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ هَنذَا اللَّهُ رَءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]، وقال سبحانه: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنبِ مِن شَيْءٍ ۚ ﴾ [الأنعام: ٣٨]، وكثير من آيات سبحانه: ﴿ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴾ ، ﴿ إِنَّ الله كان عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ ، ﴿ وَكَانَ الله عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ ليخبرنا الله – الله عز وجل – نه إنه إنما يشرع بعلم وحكمة. يقول الله – عز وجل –: ﴿ لَّبِكِنِ اللهُ يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِاللّهِ شَهِيدًا عن وَبِلَ الله عَلَمِهِ وَكَانَ الله عَلَيمًا عَرَانَ الله عَلَمُ وَكَانَ الله عَلَمُ وَكَانَ الله وَكُمَةً يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِاللّهِ شَهِيدًا يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦].

عاشرًا: هذا العلم الذي يعلمه الإنسان المحدود من علوم الدين والدنيا إنما هو من تعليم الله تعالى له واختصاصه له بالعقل، وقابليته التعلم، وإلا فالإنسان كما قال عنه خالقه - عز وجل -: ﴿ وَاللَّهُ

أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ عِرَكُمْ لَا تَعَلَمُونَ شَيْكًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْعِدَةَ لَعَلَمُ مَسَّكُمُ مَسَّكُمُ وَتَسَكُرُونَ ﴿ وَالنحل: ٧٨]، وهذا العلم الذي عند الإنسان مهما كثر وتفرع، فإنه لا يساوي شيئًا البتة عند علم الله تعالى. وما أحسن ما وصف به الخضر –عليه السلام – علم الإنسان بالنسبة إلى علم خالقه عز وجل، حينما قال لموسى – عليه السلام – وهو يرى طائرًا ينقر في البحر ليأخذ من مائه فقال عليه السلام: (يا موسى إن معك علمًا لم يعلمنيه الله تعالى، ومعي علم لم يعلمكه الله وعز وجل – يا موسى ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصفور بمنقاره من البحر) (١).

يقول الخطابي رحمه الله: «والآدميون - وإن كانوا يوصفون بالعلم - فإن ذلك ينصرف منهم إلى نوع من المعلومات دون نوع، وقد يوجد ذلك منهم في حال دون حال، وقد تعترضهم الآفات فيَخلُفُ علمهم الجهل، ويعقبُ ذكرهم النسيان، وقد نجد الواحد منهم عالمًا بالفقه غير عالم بالنحو، وعالمًا بهما غيرَ عالم بالحساب والطب ونحوهما من الأمور، وعلم الله سبحانه علم حقيقة وكمال: ﴿ قَدَ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا شَيْ وَ عَدَدًا ﴿ وَالطلاق: ١٢]، ﴿ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴿ الجن: ٢٨] »(٢).

حادي عشر: اختص الله عز وجل نفسه سبحانه بعلوم الغيب، قال سبحانه: ﴿ \* وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُو ۚ \* [الأنعام: ٥٩]،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٠١)، ومسلم (٢٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) شأن الدعاء ص (٥٧).

وقال: ﴿ قُل لاَ يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ٦٥].

وذكر منها خمسة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ القمان: ٣٤].

قال الألوسي رحمه الله: «وما في الإخبار يحمل على بيان البعض المهم لا على دعوى الحصر، إذ لاشبهة في أن ما عدا الخمس من المغيبات لا يعلمه إلا الله تعالى»(١).

فعلم الغيب لا شك أنه أعظم وأوسع من أن يحصر في هذه الخمس فقط. ومن زعم أن أحدًا يعلم الغيب غير الله سبحانه فقد كفر بالآيات السابقة.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: ومن زعم أنه - تعني النبي عَلَيْ - يخبر بما يكون في غد فقد أعظم على الله الفرية، والله يقول: ﴿ قُل لاَ يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلاَ ٱللَّهُ ۚ وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُعْمُونَ أَيَّانَ يُعْمُونَ أَيَّانَ يُعْمُونَ ﴾ [النمل: ٦٥](٢).

ثاني عشر: إن الله سبحانه لكمال علمه، يعلم ما كان وما يكون وما لم يكن، لو كان كيف يكون، أي: أنه سبحانه يعلم الأمور الماضية التي وقعت، والأمور المستقبلية التي لم تقع بعد، ويعلم الأمور التي لن تقع لو فرض أنها

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٧/ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث رواه مسلم (١٧٧).

تقع كيف تقع، وهذا من كمال علمه بالغيب وعواقب الأمور قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴿ إِنَّ القمر: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿ لَوۡ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمۡ إِلَّا خَبَالاً وَلَأُوۡضَعُواْ خِلَلَكُمۡ يَبۡغُونَكُمُ ٱلَّفِتۡنَةَ وَفِيكُمۡ سَمَّعُونَ هَٰكُمۡ وَالدُوكُمۡ إِلَّا خَبَالاً وَلَأَوْضَعُواْ خِلَلكُمۡ يَبۡغُونَكُمُ ٱلَّفِتۡنَةَ وَفِيكُمۡ سَمَّعُونَ هَهُمۡ وَالدُوكُمۡ إِلَّا خَبَالاً وَلَأَوْضَعُواْ خِلَلكُمۡ يَبۡغُونَكُمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ الدوبة: ٤٧]، وقال سبحانه: ﴿ فَعَلِمَ مَا لَمۡ تَعۡلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتَحًا قَرِيبًا ﴿ الفتح: ٢٧].

ولذلك قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى وهو يوصي من يخاصم القدرية بقوله: حجوهم بالعلم؛ أي: اسألوهم: هل الله - عز وجل - علم بالأشياء قبل وقوعها؟ فإن أقروا خصموا، وإن نفوا العلم كفروا.

وأشنع من القدرية أولئك الفلاسفة الذين نفوا علم الله تعالى بالجزئيات وقالوا: إنه يعلم الأشياء على وجه كلي لا جزئي. وقد رد عليهم شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في كتابه «درء تعارض العقل والنقل» فليرجع إليه وممن رد عليهم بالقرآن تلميذه ابن القيم - رحمه الله تعالى - حيث قال: «إن (الحمد لله) - يعني الفاتحة - تتضمن الرد على منكري علمه تعالى بالجزئيات وذلك من وجوه:

أحدها: كمال حمده وكيف يستحق الحمد من لا يعلم شيئًا من العالم وأحواله وتفاصيله...

الثاني: أن هذا مستحيل أن يكون إلهًا وأن يكون ربًا، فلابد للإله المعبود المدبر من أن يعلم عابده ويعلم حاله.

الثالث: من إثبات رحمته، فإنه يستحيل أن يرحم من لا يعلم.

الرابع: إثبات ملكه، فإن ملكًا لا يعرف أحدًا من رعيته البتة ولا

شيئًا من أحوال مملكته البتة ليس بملك بوجه من الوجوه.

الخامس: كونه مستعانًا.

السادس: كونه مسؤولاً أن يهدي سائله ويجيبه.

السابع: كونه هاديًا.

الثامن: كونه منعمًا.

التاسع: كونه غضبانًا على من خالفه.

العاشر: كونه مجازيًا يدين الناس بأعمالهم يوم الدين ففي نفي علمه بالجزئيات مبطل لذلك كله (١).

#### من آثار الإيمان باسمه سبحانه (العليم):

أولاً: الخوف من الله - عز وجل - وخشيته، ومراقبته في السر والعلن، لأن العبد إذا أيقن أن الله تعالى عالم بحاله مطلع على باطنه وظاهره، فإن ذلك يدفعه إلى الاستقامة على أمر الله - عز وجل - ظاهرًا وباطنًا، فتزكوا أعمال قلبه وجوارحه ويصل إلى مرتبة الإحسان الذي قال عنه النبي على: (أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك)(٢).

ثانيًا: اليقين بشمول علم الله تعالى لكل شيء في السماوات والأرض، وللبواطن والظواهر، يثمر في قلب العبد تعظيم الله تعالى

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ١/ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) البخاري، كتاب الإيمان، ح ٥٠، ومسلم، كتاب الإيمان، ح ٨.

وإجلاله والحياء منه، كما يعين على التخلص من الآفات القلبية التي تخفى على الناس ولكنها لا تخفى على الله – عز وجل – كآفة الرياء، والحسد، والغل، والعجب، والكبر، وآفات الخواطر الرديئة والوساوس الشيطانية حتى يصبح القلب سليمًا من كل شبهة تعارض خبر الله تعالى وخبر رسول الله على ومن كل شهوة تعارض أمر الله تعالى وأمر رسوله على وسليمًا من كل غش أو إرادة سوء بأحد من المسلمين.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «فإن قلت: فما السبيل إلى حفظ الخواطر قلت: أسباب عدة، أحدها: العلم الجازم باطلاع الرب سبحانه ونظره إلى قلبك، وعلمه بتفصيل خواطرك. الثاني: حياؤك منه.

الثالث: إجلالك له أن يرى مثل تلك الخواطر في بيته الذي خلق لمعرفته ومحبته.

الرابع: خوفك أن تسقط من عينه بتلك الخواطر.

الخامس: إيثارك له أن تساكن قلبك غير محبته... »(١١).

ويعرف القلب السليم بقوله: «وهذا هو القلب السليم الذي لا يفلح إلا من أتى الله به، فيسلم من الشبه المعارضة لخبره، والإرادات المعارضة لأمره، بل ينقاد للخبر تصديقًا واستيقائًا وللطلب إذعائًا وامتثالاً»(٢).

ثالثًا: إن اليقين بعلم الله تعالى للأمور قبل وقوعها وكتابتها عنده سبحانه في اللوح المحفوظ قبل خلقها، يثمر في قلب العبد طمأنينة إزاء ما

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ١/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ٣/ ٤٨٧.



يقضيه الله تعالى من الأحكام القدرية كالمصائب، والمكروهات التي لم تحدث إلا بعلم الله تعالى وحكمته وأنها ليست عبثًا ولعبًا.

قال الله تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُو مَولَلنَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ [التوبة: ٥١]، وقال تعالى: ﴿ مَآ صَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيٓ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبٍ مِّن قَبَلِ أَن نَبْراً هَا ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ۞ لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمۡ وَلاَ تَفْرَحُوا نَبْراً هَا ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ۞ لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمۡ وَلاَ تَفْرَحُوا نَبْراً هَا أَن ذَٰلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ۞ لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمۡ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَنكُم وَاللّهُ لا يُحِبُّ كُلّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ۞ ﴾ [الحديد: ٢٢ - ٢٣]، ولذا نجد أنبياء الله – عز وجل – يذكرون هذا الاسم مع اسمه الحكيم كعزاء لهم في ما يواجههم من مصائب وآلام، فهذا يعقوب – عليه السلام – يقول في ما يواجههم من مصائب وآلام، فهذا يعقوب – عليه السلام – يقول عند فقد أبنائه الثلاثة: ﴿ عَسَى ٱللّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ وَ ٱلْعَلِيمُ أَلَى مَا يُوحً عليه السلام – بسؤاله لابنه قال نوح عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبِ نَوحًا – عليه السلام – بسؤاله لابنه قال نوح عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبّ نَوجًا – عليه السلام – بسؤاله لابنه قال نوح عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبّ إِنِي أَعُوذُ بِلِكَ أَنْ أَسْعَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ ﴾ [هود: ٤٧].

كما يلاحظ أيضًا ذكر هذا الاسم الكريم فيما يقضيه سبحانه من الهدى، والضلال، والتوفيق، والخذلان، وأن ذلك كله كان ويكون بعلم الله تعالى الذي لا تحيط بعلمه العقول فيحصل حينئذ التسليم، والانقياد،

والراحة، والاطمئنان، قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَ الِلْكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُوۤا أَهَتَوُلآءِ مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ بَيْنِنَا ۖ أَلَيْسَ اللهُ بِبَعْضٍ لِيَقُولُوٓا أَهَتَوُلآءِ مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ بَيْنِنَا ۚ أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِأَلْشَاكُورِينَ ﴿ وَالْانعام: ٥٣]، وقال سبحانه عن خليله ونبيه إبراهيم عَلَيْهِ: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا ٓ إِبْرَاهِيمَ رُشَدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَلَمِينَ ﴿ ﴾ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا ٓ إِبْرَاهِيمَ رُشَدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَلَمِينَ ﴿ ﴾ [الأنبياء: ٥١].

ولذا نجد كثيرًا من آيات الأحكام تختم باسميه سبحانه (العليم، الحكيم). كقوله تعالى بعد أن ذكر أحكام المهاجرات من مكة إلى المدينة: ﴿ ذَالِكُمْ حُكُمُ اللّهِ أَحَكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ المتحنة: ١٠]، وقوله تعالى بعد أن ذكر الحرمات من النساء في سورة النساء: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُم بِهِ مِن بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ أَ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ فِيمَا تَرَاضَيْتُم بِهِ مِن بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ أَ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَا النساء: ١٤]، وقوله - عز وجل -: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلّا خَطَعًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنةٍ وَدِيةٌ مُّسَلّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلّا أَن يَصَدّقُوا أَ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن يَعْدَرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِن أَن يَصَد قُولُ مَن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَهُو مُؤْمِن أَن يَقْتُل مُؤْمِن أَن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَيْتُ قُلُودَةٌ مُسَلّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِن أَن يَصَد وَيَل مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا كُانَ كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَيُون فَادِيَةٌ مُسَلّمَةً إِلَى أَهْلِهِ وَتَخْرِيرُ وَلَيْهُ مُ وَيُعْمَ وَيُون كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيتَاقٌ فَلَايَةٌ مُسَلّمَةً إِلَى أَهْلِهِ وَتَخْرِيرُ



رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَالسَاء: ٩٢]، وقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُو كُرْهُ لَكُمْ أَوْعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيَّا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيَّا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيَّا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ أَوَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيَّا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ أَوَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ آَلُهُ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ البقرة: ٢١٦].

وهذا التسليم لأحكام الله الشرعية يقتضي الحكم بها، والتحاكم اليها، وسلامة القلوب من الحرج منها، ورفض ما سواها من السياسات الجائرة، والأقيسة الفاسدة، والأذواق والمواجيد السامجة، والسعي بالدعوة والجهاد في سبيل الله تعالى لإقامتها حتى يكون الدين كله لله، وينعم الناس بشريعة الله - عز وجل - المبرأة من الجهل، والظلم، والمهوى، والنقص لأنها من لدن حكيم عليم.

خامسًا: إن يقين العبد بعلم الله تعالى الشامل لكل شيء، ومن ذلك علمه سبحانه بجال عبده المصاب وما يقاسيه من الآلام، إن ذلك يثمر في القلب الرجاء والأنس بالله تعالى ويدفع اليأس والقنوط من القلب، لأن العبد إذا أيقن أن ربه سبحانه يعلم حاله ولا تخفى منه خافية في ليل أو نهار في بر أو بجر أو سماء، فإن ذلك يثمر في قلب المؤمن تعلقه بربه تعالى العالم بأحوال عباده، فيتضرع بين يديه، ويوجه شكواه إليه، ويلقي بحاجته عند بابه. فإذا وافق هذا الانطراح والانكسار حسن ظن بالله تعالى وقوة اضطرار، لم تتخلف الإجابة، وجاءه الفرج من ربه العليم الحكيم، البر الرحيم.

سادسًا: تثبيت المؤمنين في ميدان الصراع والنزال مع الباطل وأهله. فإذا

قصر علم البشر عن العلم والإحاطة بكيد الكافرين ومكرهم فإن الله - عز وجل - لا تخفى عليه من أمورهم خافية، وهو من ورائهم محيط وعليهم قدير. وهذا الإيمان يجعل المؤمن في مواجهة الخصوم وكيدهم يطمئن قلبه، ويقوى ضعفه، ويقبل على مقارعة عدوه غير هياب ولا وجل.

قال الله - عز وجل -: ﴿ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ نَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٤٥]، وقال سبحانه: ﴿ خَّنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عَ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّامِهُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلاً بِهِ عَ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّامِهُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مِسْتَمِعُونَ إِلَّا مِكُورًا ﴿ فَلَا تَحَرُّناكَ قَوْلُهُمْ النَّا عَلَمُهُمْ أَلْهُ يَعْلَمُهُمْ أَلِكُ وَوله عن وجل - عن نَعْلَمُ مَا يُسِرُّورَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ ﴾ [يس: ٢٧]، وقوله - عز وجل - عن المنافقين: ﴿ وَءَاحَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمْ أَ ﴾ [الأنفال: ٢٠]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ أَمْ تَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَجَوْلُهُم أَ بَلَىٰ وَوْلِهُمْ أَلِكُ وَمُلْكُنَا لَدَيْهُمُ وَخُولُهُم أَ بَلَىٰ وَوْلِهُمْ أَلِكُ وَمُلْكُونَ فَي ﴾ [الزخرف: ٨٠].

سابعًا: الحرص على التزود من العلم النافع، والتواضع لله تعالى وللخلق بهذا العلم، وعدم التكبر والفخر به، وهذا إنما يتأتى باليقين بأنه لا علم من علوم الدين والدنيا إلا من الله - عز وجل -: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلّا مَا عَلَّمۡتَنآ ۚ ﴾ [البقرة: ٣٧]، وقال سبحانه: ﴿ وَٱللّهُ أُخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَا بِتُكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ [النحل: ٧٨]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ٓ إِلّا بِمَا شَآء ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله سبحانه: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ وَالعلماء، كما قال الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: ﴿ إِن الله سبحانه (عليم) يجب كل عليم، وإنما يضع علمه رحمه الله تعالى: ﴿ إِن الله سبحانه (عليم) يجب كل عليم، وإنما يضع علمه رحمه الله تعالى: ﴿ إِن الله سبحانه (عليم) يجب كل عليم، وإنما يضع علمه

عند من يحبه فمن أحب العلم وأهله فقد أحب الله وذلك مما يدان به (1) وقال أيضًا: (1) وقال أيضًا وأحب الخلق إليه: من عباده، عالم يحب العلماء المقصودون هنا هم العلماء العاملون بعلمهم، الداعون إليه، الخائفون من الله، المتواضعون للحق وللخلق، أما من أدى به علمه إلى التكبر والفخر والمباهاة دون العمل والخشية، فليس بعالم ولا محبوب لله عز وجل.

ومما يعين العالم على التواضع يقينه أن ما أوتي من العلم إن هو إلا قطرة من بحر علم الله تعالى قال الله – عز وجل –: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ مَن جُر علم الله تعالى قال الله – عز وجل إلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء ٨٥]، ومر بنا قول الخضر لموسى – عليهما السلام – عندما رأى عصفورًا ينقر بمنقاره في البحر (٣).

#### اقتران اسمه سبحانه (العليم) ببعض الأسماء الحسني:

أولاً: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الحكيم):

وقد سبق في مبحث (الحكيم) ذكر بعض أوجه هذا الاقتران، فليرجع إليه، ومر بنا أن هذا الاقتران ورد في القرآن الكريم (٣٧) مرة. ثانيًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (العزيز):

وجاء هذا الاقتران (٥ مرات)، من ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَ ٰ لِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ فَ ٰ لِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ إِنَّ رَبَّلَكَ الْعَلِيمِ ﴿ إِنَّ رَبَّلَكَ الْعَلِيمِ ﴿ إِنَّ رَبَّلَكَ الْعَلِيمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ١/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٣٩٩.



يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ عَ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ النحل: ٧٨].

و(العزيز) هو القوي الغالب، والقاهر لكل شيء وحي. ولكن هذه العزة، والغلبة، والقهر إنما تكون بعلمه سبحانه الشامل لكل شيء أي: أن إنفاذ هذه العزة إنما يكون بعلم ومعرفة بمواطنها وعواقبها، وليس كعزة وقوة المخلوق التي تنطلق في الغالب من المعلم والحكمة.

«وله سبحانه صفة كمال من اسمه (العزيز)، وصفة كمال من اسمه (العليم) واجتماع الاسمين الجليلين دال على عزة قوامها شمول العلم وإحاطته فهي عزة (العليم) »(١).

ثالثًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (السميع):

وجاء هذا الاقتران في القرآن الكريم (٣٢) مرة.

(والسميع): المدرك لكل مسموع خلقه فهو اسم ينبئ عن كمال السمع فلا تكييف ولا تشبيه.

وسيأتي تفصيل هذا الاسم في مبحث (السميع) إن شاء الله تعالى.

ومن الآيات التي ورد اقتران هذين الاسمين الكريمين فيها قوله تعالى: ﴿ فَٱسۡتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ وَ فَصَرَفَ عَنَهُ كَيۡدَهُنَ ۚ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ تعالى: ﴿ فَٱسۡتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ وَ فَصَرَفَ عَنَهُ كَيۡدَهُنَ ۚ إِنَّهُ مِعْ ٱللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَيمٌ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].

«وهذا الاقتران يمنحهما مزيد كمال. فإذا كانت صفة (السميع) تنبئ

<sup>(</sup>١) انظر: مطابقة أسماء الله الحسنى مقتضى المقام في القرآن الكريم ص ١٤٢.

بإحاطة السمع بكل المسموعات فلا يندر عنه - عز وجل - شيء، ولا تعزب عنه كبيرة ولا صغيرة، فإن صفة (العليم) تنبئ بتجاوز (السمع) حدود البعد المادي للمسموعات - وإن بلغ في إدراكها الغاية كما تقدم - فحصل من اقتران الاسمين (السميع العليم) صفة كمال أخرى، ودُلَّ بهما على إحاطة أتم لما تقدم من أن متعلق صفة (العلم) أوسع من متعلق صفة (السمع).

والملاحظ أن اسم (السميع) حيثما ورد مع اسم (العليم) قدم عليه فالنسق دائمًا: السميع العليم، ولا عكس، فلا بد أن يكون من وراء ذلك حكمة، ذكر منها: أن السمع يتعلق بالأصوات، ومن سمع صوتك فهذا أقرب إليك في العادة عمن يقال لك أنه يعلم - مهما بلغت درجة علمه - فذكر السميع أوقع في التخويف من ذكر (العليم) فهو أولى بالتقديم، ولا يقتصر الأمر على مقام التخويف فإن لتقديم صفة (السميع) في مقام الدعاء أثره في إنطلاق اللسان بالدعاء، والطلب، والشكوى حين يستشعر الداعي أنه يخاطب من يسمعه ويصغي إلى نجواه»(۱).

رابعًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الشاكر):

ورد ذلك (مرتين) في القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمُ ﴿ وَالبقرة: ١٥٨]، و (الشاكر) بهِمَا قَمَن تَطُوَّعَ خَيَرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرُ عَلِيمُ ﴿ وَلَا اللهِ مِن الله - عز وجل - لعباده من أسماء الله تعالى الحسنى، وصفة الشكر من الله - عز وجل - لعباده

<sup>(</sup>١) انظر: مطابقة أسماء الله الحسنى مقتضى المقام في القرآن الكريم ٢٤٧، ٢٤٨.

# خامسًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الحليم):

وقد ورد هذا الاقتران في القرآن الكريم (ثلاث) مرات من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَاۤ أَوۡ دَيۡنٍ غَيۡرَ مُضَاۤرٍ ۚ وَصِيَّةً مِّنَ ٱللّهِ ۗ وَٱللّهُ عَلِيمُ حَلِيمُ صَىٰ إِللّهُ عَلِيمُ وَصَالَ : ﴿ وَٱللّهُ يَعۡلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَصَانَ كَلِيمُ اللّهُ عَلِيمًا مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَصَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَصَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ﴿ وَقُولُه سَبْحَانُهُ : ﴿ لَيُدَخِلّنَهُم مُدَخَلًا يَرْضَوْنَهُ وَ وَإِنَّ ٱللّهَ لَعَلِيمً حَلِيمٌ ﴾ [الحج:٥٩].

وفي الجمع بين هذين الاسمين الكريمين صفة كمال أخرى؛ إذ أن الله - عز وجل - لو يعامل عباده ويجازيهم بما يعلمه سبحانه من ذنوبهم الظاهرة وما تخفيه قلوبهم من المعاصى الباطنة لهلكوا ولكنه سبحانه

حليم عمن عصاه يغفر له ويمهله ولا يعاجله بالعقوبة لعله يتوب وينيب، قال الله - عز وجل -: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى لَا فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِعِبَادِه - بَصِيرًا ﴿ فَي ﴾ [فاطر: ٤٥].

فما أجمل العلم الذي يزينه الحلم. يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «...ولهذا جاء اسمه (الحليم) في القرآن في أكثر من موضع ولسعته يقرنه سبحانه باسم العليم كقوله: ﴿ وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ﴾، ﴿ وَٱللّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴿ وَٱللّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٢] وفي أثر «أن حملة العرش أربعة، اثنان منهم يقولان: سبحانك اللّهم وبحمدك لك الحمد على حلمك بعد علمك، واثنان يقولان: سبحانك اللّهم وبحمدك لك الحمد على عفوك بعد قدرتك فإن المخلوق يحلم عن جهل، ويعفو عن عجز، والرب تعالى يحلم مع كمال علمه، ويعفو مع تمام قدرته، وما أضيف شيء إلى شيء أزين من حلم إلى علم ومن عفو إلى اقتدار.. (١٠).

سادسًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الخبير):

قال الله - عز وجل -: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ مَ وَجَكَمًا مِّنَ أَهْلِهَ إِن يُرِيدَ آ إِصَلَحًا يُوفِقِ ٱللهُ بَيْنَهُمَا لَا إِنَّ ٱللهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٣٥]، وجاء هذا الاقترن في آيات أخر، وقد جاء اقتران هذين الاسمين الكريمين في القرآن (أربع) مرات.

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين ص ٢٣٦.

(والخبير): «هو الذي لا تعزب عنه الأخبار الباطنة» وهو العالم بكنه الشيء، المطلع على حقيقته. «و(الخبير) أخص من (العليم) لأنه مشتق من خبر الشيء إذا أحاط بمعانيه ودخائله»(٢).

أما عن المعنى الزائد من الجمع بين هذين الاسمين الجليلين (العليم الخبر):

فإن (العليم) كما سبق دال على شمول العلم، (والخبير) هو العالم بكنه الشيء المطلع على حقيقته، والذي لا تعزب عنه الأمور الباطنة. فإذا اقترن باسمه سبحانه (العليم) كان مقام الاقتران في سياق الآية يناسبه ذكر هذين الاسمين الكريمين فإما أن يكون المقام مقام اختصاص الله - عز وجل - بعلم وحكمة ينفردان عن علم الخلق في أمره وشرعه أو يكون المقام مقام اختصاص الله - عز وجل - بالغيب المحجوب عن الخلق في قضائه وقدره، أو في مقام اطلاع الله - عز وجل - على مكنونات الصدور ووساوس القلوب. وعند تدبر الآيات التي ختمت بهذين الاسمين الكريمين يتضح ذلك جليًا.

وقد يقال: إن (العليم الخبير) إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا؛ بمعنى أنه إذا ذكر اسمه سبحانه (العليم) مفردًا فإنه يشمل إحاطة علم الله عز وجل بالظواهر والبواطن، وكذلك لو ذكر اسمه سبحانه (الخبير) مفردًا. أما إذا اجتمعا في آية واحدة فإن (العليم) يفيد الإحاطة العلمية بالعالم المشهود، و(الخبير) بعالم الغيب والبواطن، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٤٢١.



سابعًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الواسع):

قد سبق الكلام عن توجيه هذا الاقتران عند الحديث عن اسمه سبحانه (الواسع) فليرجع إليه.

ثامنًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (القدير):

وقد جاء هذا الاقتران في كتاب الله - عز وجل - (أربع) مرات من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّلَكُمْ ۚ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمُ قَدِيرٌ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ قَدِيرٌ ﴾ [النحل: ٧٠]، وقوله تعالى: ﴿ \* ٱللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ قَدِيرٌ ﴿ وَفَلَهُ تَعَلَى مِن ضَعْفِ قُوّةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُوّةٍ فَوَقَ ثُمَّ جَعَلَ مِن نَعْدِ قُوّةٍ فَقَا وَشَيْبَةً خَنَاتُقُ مَا يَشَآءً وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ الروم: ١٤٥].

(والقدير) مبالغة من (القدرة) أي: عظيم القدرة «الفاعل لما يشاء على قدر ما تقتضي حكمته لا زائدًا عليه ولا ناقصًا عنه، ولذلك لا يصح أن يوصف به إلا الله تعالى»(١).

والمعنى الزائد المستفاد من الجمع بين هذين الاسمين الكريمين (العليم القدير) هو أن اقتران العلم بالقدرة يدل على كماله - عز وجل - في الوصفية لأن العلم بدون قدرة عجز، والقدرة بدون علم مظنة الإفساد والظلم والطغيان. والله أعلم (٢).

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب (قدر).

<sup>(</sup>٢) انظر مطابقة الأسماء الحسنى مقتضى المقام، د. نجلاء كردي ص ٤٣٣ بتصرف.



# تاسعًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الفتاح):

(والفتاح) له معنى عام يشمل فتح كل مغلق من الأسباب كالرزق والعلم، وله معنى خاص كما هو المراد من آية سبأ، وهو الفصل والحكم الحق، ولذا فيقال في وجه اقتران هذين الاسمين الجليلين: «أنه إذا حمل الفتح على عموم معناه، فشمل فتح كل مغلق من الأسباب كالرزق والعلم كان اقتران اسم (العليم) به دالاً على كمال الفتح، وأنه يجري على مقتضى العلم، وفي ذلك صلاح العباد واستقامة أحوالهم، بخلاف ما لو كان فتحًا بغير علم، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا.

وإذا أريد بالفتح القضاء والحكم كان اقتران (الفتاح) بـ (العليم) دالاً على كمال الفتح أي: الحكم مشيرًا إلى استقامته على العدل والقسط، فلا تميل به الأهواء، ولا ينحرف به الجهل، ومثل هذا الحكم جدير بأن يرهب ويخاف»(١).

ويقول صاحب التحرير والتنوير: "وإنما أتبع (الفتاح) بـ (العليم) للدلالة على أن حكمه عدل محض لا تحف بحكمه أسباب الخطأ والجور الناشئة عن الجهل والعجز واتباع الضعف النفساني الناشئ عن الجهل بالأحوال والعواقب»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر مطابقة أسماء الله الحسني المقام في القرآن الكريم ص ٦٣٨.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١١/ ١٩٥.

عاشرًا: اقتران اسمه سبحانه (العليم) باسمه سبحانه (الخلاق):

وجاء هذا الاقتران في القرآن الكريم (مرتين)، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو الْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو الْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ اللهُ الل

(والخلاق) مبالغة من الخلق، وهو اسم خاص بالله عز جل: كثير الخلق حيث إن مخلوقاته لا يحصيها إلا هو، وهو مازال يخلق ما يشاء كيف شاء متى شاء سبحانه وبحمده.

وعن المعنى الزائد المستفاد من اقتران هذين الاسمين الجليلين (الخلاق العليم) هو – والله أعلم – أن خلقه سبحانه للأشياء والأحياء إنما هو عن علم منه سبحانه بما يخلق، كيف يخلقه، ومتى يخلقه، ويعلم الحكمة من خلقه. أي أنه سبحانه وتعالى لم يخلق شيئًا عبئًا وسدى، بل خلقه عن علم وحكمة وإرادة، واجتماع صفة العلم والخلق فيهما صفة كمال أخرى.

ولصاحب التحرير والتنوير توجيه للمناسبة بين هذين الاسمين الكريمين يربطه بسياق الآية السابقة للآية المذكورة في سورة الحجر.

يقول رحمه الله تعالى: «وجملة ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلْخَلَيْمُ ﴾ في موقع التعليل للأمر بالصفح عنهم، أي: لأن في الصفح عنهم مصلحة لك ولهم يعلمها ربّك، فمصلحة النّبي على في الصفح هي كمال أخلاقه، ومصلحتهم في الصفح رجاء إيمانهم، فالله الخلاق لكم ولهم ولنفسك وأنفسهم العليم بمصلحة كل منكم»(١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٧/ ٧٨.