

## ( ٣٤ ) [ الحميد ]

ورد اسمه سبحانه (الحميد) في القرآن الكريم في سبع عشرة آية، جاء في بعضها مفردًا، كقوله تعالى: ﴿ وَهُدُوۤا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِرَ ٱلْقَوۡلِ وَهُدُوۤا إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ وَهُدُوۤا إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [لحج: ٢٤]، وجاء في أكثرها مقترنًا بأسماء أخرى من أسمائه سبحانه الحسنى كما في قوله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَتُهُ مُ عَلَيْكُم ٓ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنّه مُ جَمِيدٌ ﴿ وَهُدَ اللّهِ وَبَرَكَتُهُ مُ عَلَيْكُم ٓ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنّه مُ جَمِيدٌ ﴿ وَهُدَا اللّهِ وَبَرَكَتُهُ مُ عَلَيْكُم ٓ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنّه مُ جَمِيدٌ ﴾ [هود: ٧٣].

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِن تَكُفُرُوۤا أَنتُمۡ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ ٱللّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدٌ ﴿ ﴾ [إبراهيم: ٨]، وقوله تعالى: ﴿ لاَ يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عَلَيْ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ وَ فَا مَنْ خَلْفِهِ عَلَيْهِ مَا قَنطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَ وَقُوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي يُنزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَ وَهُو ٱلَّذِي يُنزِّلُ ٱلْغَيْثِ مِنْ بَعْدِ مَا قَنطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُو ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ وَهُو الْبَروج: ٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلّا أَن يُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ ﴾ [البروج: ٨].

# المعنى اللغوي لـ (الحميد):

«الحمد نقيض الذم، تقول: حمدت الرجل أحمده حمدًا ومحمدة، فهو حميد ومحمود، والتحميد أبلغ من الحمد، والحمد أعم من الشكر، والمحمد الذي كثرت خصاله المحمودة (١).

والحمد أعم وأصدق في الثناء على المحمود من المدح (لأن الحمد إخبار عن محاسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه، ولهذا كان خبرًا يتضمن الإنشاء بخلاف المدح فقد يمدح من لا يُحَبَّ» (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر الصحاح ۲/٤٦٦، واللسان ۲/ ٩٨٧ مادة «حمد».

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٢/ ٩٣.



وقال الأزهري: «التحميد كثرة حمد الله سبحانه بالمحامد الحسنة»(١).

#### معناه في حق الله سبحانه وتعالى:

قال ابن جرير الطبري - رحمه الله تعالى - عند قوله تعالى: ﴿ وَٱعۡلَمُوۤاْ أَنَّ اللّهَ عَالَى: ﴿ وَٱعۡلَمُوۤاْ أَنَّ اللّهَ عَالِى: ﴿ وَٱعۡلَمُوٓاْ أَنَّ اللّهَ عَنِي اللّهَ عَنِي اللّهَ عَنِي اللّهَ عَمود عند خلقه بما أولاهم من نعمه، وبسط لهم من فضله (٢).

وقال الزجاج: «(الحميد) هو فعيل بمعنى مفعول. والله تعالى هو المحمود بكل لسان، وعلى كل حال كما يقال في الدعاء: الحمد لله الذي لا يحمد على الأحوال كلها سواه»(٣).

وقال الخطابي: «(والحميد) هو المحمود الذي استحق الحمد بأفعاله، وهو فعيل بمعنى مفعول، وهو الذي يحمد في السراء والضراء، وفي الشدة والرخاء، لأنه حكيم لا يجري في أفعاله الغلط، ولا يعترضه الخطأ فهو محمود على كل حال»(٤).

ويقول الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى: «وهو (الحميد) أي: المحمود في جميع أفعاله وأقواله، وشرعه وقدره لا إله إلا هو ولا رب سواه»(٥).

<sup>(</sup>١) اللسان ٢/ ٩٨٨.

<sup>(</sup>٢) الطبري ٣/ ٥٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الأسماء ص ٥٥.

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء ص ٧٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ١/ ٣٢١.

ويقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى:

«وهو الحميد فكل حمد واقع أو كان مفروضًا مدى الأزمان ملأ الوجرود جميعه ونظيره من غير ما عدٌّ ولا حسان

هـو أهـله سبحانه وبحـمده كل المحامد وصف ذي الإحسان»(١)

ويبين ابن القيم- رحمه الله تعالى - أنه وإن كان (الحميد) فعيل من الحمد، وهو بمعنى المحمود إلا أن (الحميد) أبلغ من (المحمود).

يقول رحمه الله تعالى: «وأما (الحميد) فلم يأت إلا بمعنى المحمود، وهو أبلغ من المحمود، فإن فعيلاً إذا عُدِلَ به عن مفعول: دلَّ على أن تلك الصفة قد صارت مثل السجيَّة والغريزة والخُلُق اللازم، كما إذا قلت: فلانٌ ظريفٌ وشريفٌ وكريمٌ، ولهذا يكون هذا البناء غالبًا من فُعُلَ بوزن شُرُفَ، وهذا البناء من أبنية الغرائز والسجايا اللازمة، ككُبُرَ وصغر، وحسن ولطّف ونحو ذلك.

ولهذا كان حبيبٌ أبلغ من محبوب، لأن الحبيب الذي حصلت فيه الصفات والأفعال التي يحب لأجلها، فهو حبيب في نفسه؛ وإن قدر أن غيره لا يحبه؛ لعدم شعوره به، أو لمانع منعه من حبه، وأما المحبوب فهو الذي تعلق به حبُّ المُحبِّ؛ فصار محبوبًا بحبِّ الغير له، وأما الحبيب فهو حبيبٌ بذاته وصفاته، تعلَّق به حبُّ الغير أو لم يتعلَّق.

وهكذا الحميد والمحمود، فالحميد: هو الذي له من الصفات، وأسباب الحمد ما يقتضي أن يكون محمودًا؛ وإن لم يحمده غيره، فهو

<sup>(</sup>١) نونية ابن القيم الأبيات (٣٢٣٨ – ٣٢٤٠)، ٢/ ٢١٥.



حميدٌ في نفسه، والمحمود من تعلَّق به حمد الحامدين» (١).

ويقول الشيخ السعدي رحمه الله تعالى: « (الحميد) في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، فله من الأسماء أحسنها، ومن الصفات أكملها، ومن الأفعال أتمها وأحسنها، فإن أفعاله تعالى دائرة بين الفضل والعدل»(٢).

ويقول في موطن آخر: «وهو سبحانه حميد من وجهين:

أحدهما: أن جميع المخلوقات ناطقة بحمده، فكل حمد وقع من أهل السماوات والأرض الأولين منهم والآخرين، وكل حمد يقع منهم في الدنيا والآخرة، وكل حمد لم يقع منهم، بل كان مفروضًا ومقدرًا حينما تسلسلت الأزمان، واتصلت الأوقات حمدًا يملأ الوجود كله، العالم العلوي والسفلي، ويملأ نظير الوجود من غير عد ولا إحصاء، فإن الله مستحقه من وجوه كثيرة منها: أن الله هو الذي خلقهم، ورزقهم، وأسدى عليهم النعم الظاهرة، والباطنة الدينية، والدنيوية، وصرف عنهم النقم، والمكاره، فما بالعباد من نعمة فمن الله، ولا يدفع الشرور إلا هو، في جميع الأوقات، وأن يثنوا عليه، ويشكروه في جميع الأوقات، وأن يثنوا عليه، ويشكروه بعدد اللحظات.

الوجه الثاني: أنه يحمد على ما له من الأسماء الحسنى، والصفات الكاملة العليا، والمدائح والمحامد والنعوت الجليلة الجميلة، فله كل صفة كمال، وله من تلك الصفة أكملها وأعظمها، فكل صفة من صفاته

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي ٥/ ٦٢٤.

يستحق عليها أكمل الحمد والثناء، فكيف بجميع الأوصاف المقدسة، فله الحمد لذاته، وله الحمد لصفاته، وله الحمد لأفعاله، لأنها دائرة بين أفعال الفضل، والإحسان، وبين أفعال العدل، والحكمة التي يستحق عليها كمال الحمد، وله الحمد على خلقه، وعلى شرعه، وعلى أحكامه القدرية وأحكامه الشرعية، وأحكام الجزاء في الأولى، والآخرة، وتفاصيل حمده، وما يحمد عليه لا تحيط بها الأفكار، ولا تحصيها الأقلام»(۱). وشاهد ما قاله الشيخ السعدي قوله على في أذكار الرفع من الركوع: (اللهم ربنا لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينها وملء ما شئت من شيء بعد)(۱).

ويفيض ابن القيم - رحمه الله تعالى - في آثار حمده في ملكه، وأن الملك والحمد في حقه متلازمان كما جاء في كثير من الآيات والأحاديث: (له الملك وله الحمد). فيقول...: (والملك والحمد في حقه متلازمان فكل ما شمله ملكه وقدرته شمل حمده، فهو محمود في ملكه، وله الملك والقدرة مع حمده، فكما يستحيل خروجها عن حمده وحكمته، ولهذا يحمد سبحانه نفسه عند خلقه وأمره، لينبه عباده على أن مصدر خلقه وأمره عن حمده، فهو محمودٌ على كلّ ما خلقه وأمر به حمد شكر وعبودية، وحمد ثناء ومدح، ويجمعهما التبارك، فتبارك الله يشمل ذلك كله، ولهذا ذكر هذه الكلمة عقيب قوله: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلَقُ وَٱلْأَمْنُ أَيْ الْعَالَمِينَ ﴿ الْاعراف: ١٤٥].

<sup>(</sup>١) الحق الواضح المبين ص ٣٩، ٤٠.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۷۷۱).

فالحمدُ أوسع الصفات وأعمّ المدائح، والطرق إلى العلم به في غاية الكثرة، والسبيل إلى اعتباره في ذرّات العالم وجزئياته، وتفاصيل الأمر والنهى واسعة جدًا؛ لأنَّ جميع أسمائه- تبارك وتعالى - حمد، وصفاته حمد، وأفعاله حمد، وأحكامه حمد، وعدله حمد، وانتقامه من أعدائه حمد، وفضله في إحسانه إلى أوليائه حمد، والخلق والأمر إنما قام بحمده، ووجد بحمده وظهر بحمده، وكأن الغاية هي حمده روح كلّ شيء، وقيام كل شيء بحمده، وسريان حمده في الموجودات، وظهور آثاره فيه أمر مشهود بالأبصار والبصائر، ومن الطرق الدالة على شمول معنى الحمد وانبساطه على جميع المعلومات معرفة أسمائه وصفاته، وإقرار العبد بأن للعالم إلهًا حيًا جامعًا لكل صفة كمال، واسم حسن، وثناء جميل، وفعل كريم، وأنه سبحانه له القدرة التامة والمشيئة النافذة، والعلم المحيط، والسمع الذي وسع الأصوات، والبصر الذي أحاط بجميع المبصرات، والرحمة التي وسعت جميع المخلوقات، والملك الأعلى الذي لا يخرج عنه ذرة من الذرات، والغنى التام المطلق من جميع الجهات، والحكمة البالغة المشهودة آثارها في الكائنات، والعزّة الغالبة بجميع الوجوه، والاعتبارات والكلمات التامات النافذات؛ التي لا يجاوُزُهنَّ برٌّ ولا فاجر من جميع البريات... وقد نبُّه سبحانه على شمول حمده لخلقه وأمره بأن حمد نفسه في أول الخلق وآخره، وعند الأمر والشرع، حمد نفسه على ربوبيته للعالمين، وحمد نفسه على تفرُّده بالإلهية وعلى حياته، وحمد نفسه على امتناع اتصافه بما لا يليقُ بكماله؛ من اتّخاذ الولد والشّريك، وموالاة أحدٍ من خَلْقه لحاجته إليه، وحمد نفسه على علوّه وكبريائه، وحمد نفسه



في الأولى والآخرة، وأخبر عن سريان حمده في العالم العلويّ والسّفلي، ونبَّه على هذا كله في كتابه، وحمد نفسه عليه .

فنوع حمده وأسباب حمده، وجمعها تارة وفرّقها أُخرى؛ ليتعرَّف إلى عباده ويُعرِّفهم كيف يحمدونه، وكيف يثنون عليه، وليتحبَّب إليهم بذلك، ويحبّهم إذا عرفوه وأحبوه وحمدوه. قال تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢ - ٤].

وقال تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّاكُنتِ وَٱلنُّنورَ ۗ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِ يَعْدِلُونَ ﴾ [الانعام: ١]، وقال تعالى: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَنبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ وعِوَجَا ﴿ قَيَّمًا لِّيُنذرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَّدُنَّهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴿ وَالكهف: ١ - ٢]، وقال: ﴿ ٱلحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَ وَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْأَخِرَة ۚ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ١ ﴾ [سبأ: ١]، وقال تعالى: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِر ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِهِكَةِ رُسُلاً أُولِيٓ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ۚ يَزِيدُ فِي ٱلْحَلَّق مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ ݣُلِّ شَيِّءِ قَدِيرٌ ۞ ﴿ [فاطر: ١]، وقال: ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْأَخِرَة وَلَهُ ٱلْخُكُّمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ [القصص: ٧٠]، وقال: ﴿ هُوَ ٱلْحَيُّ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ فَٱدْعُوهُ مُخْلِّصِينَ لَهُ ٱلدِّيرَ - ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ [غافر: ٦٥]، وقال: ﴿ فَسُبْحَينَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْض وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ ﴾ [الروم: ١٧ - ١٨].

وشهدوا على أنفسهم بالكفر والظُّلم، وعلموا أنهم كانوا كاذبين في الدُّنيا، مكذّبين بآيات ربهم، مشركين به، جاحدين لإلهيته، مُفترين عليه، وهذا اعتراف منهم بعدله فيهم، وأخذهم ببعض حقه عليهم، وأنه غير ظالم لهم، وأنهم إنما دخلوا النار بعدله وحمده، وإنما عُوقبوا بأفعالهم؛ وبما كانوا قادرين على فعله وتركه، لا كما تقول الجبرية (۱).

### الفرق بين الحمد والشكر:

فرق أهل العلم بينهما فقالوا: إن الشكر أعم من جهة أنواعه، فهو

<sup>(</sup>١) أسماء الله الحسني لابن القيم جمع وتحقيق يوسف بديوي (٢٠٩ - ٢١٣).

يكون باللسان والقلب والجوارح، وأخص من جهة متعلقاته فيكون على نعم قريبة تجد أو نقمة تندفع.

أما الحمد فهو أعم من جهة متعلقاته، فهو تناول النعم السابقة وغيرها، ويتضمن حمد الله تعالى على أسمائه وصفاته وأفعاله، كما أنه أخص من جهة أنواعه، فهو يقع بالقلب واللسان، فكل ما يتعلق به الشكر يتعلق به الحمد من غير عكس، وكل ما يقع به الحمد يقع به الشكر من غير عكس» (1).

والعبد يحمد الله - عز وجل - في السراء والضراء، لأن فعله سبحانه كله حكمة، وخبر للعبد.

عن أبي موسى الأشعري أن رسول الله على قال: (إذا مات ولد العبد قال الله تعالى لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون نعم، فيقول: قبضتم ثمرة فؤاده؟ فيقولون: نعم، فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع، فيقول الله تعالى: ابنوا لعبدي بيتًا في الجنة وسموه بيت الحمد) (٢).

#### فضل ذكر الله - عزوجل - (بالحمد) له سبحانه:

قول (الحمد لله) من أفضل الذكر لله تعالى وقد جاء في كثير من الأذكار والأدعية الصحيحة هذا الذكر العظيم الذي يحبه الله – عز وجل – ويثيب عليه الأجر الجزيل، بل جاء في القرآن الكريم الحث على اللهج بهذا الذكر الكريم كما في قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِللهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّهِ وَلَمُ لَلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر مدارج السالكين ٢/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الترمذي في الجنائز باب فضل المصيبة إذا احتسبت وقال: حديث حسن.

لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ أَشَرِيكٌ فِي ٱلْمُلَكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِّرْهُ تَكْبِيرًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١١١].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۗ ﴾ [طه: ١٣٠]، وقال – عز وجل –: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَ رِكَامُدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَ رَبِّكَ إِلَا يَعْشِي

أما الأحاديث التي وردت في فضل هذا الذكر والإتيان به في أعمال اليوم والليلة فكثيرة منها:

قوله ﷺ: (الطهور شطر الإيمان والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن أو تملأ ما بين السماوات والأرض)(١).

عن ابن مسعود شه قال: كان نبي الله على إذا أمسى قال: (أمسينا وأمسى الملك لله، والحمد لله، لا إله إلا الله وحده لا شريك له)... وإذا أصبح قال ذلك أيضًا: (أصبحنا وأصبح الملك لله)(٢).

وعن أنس شَه أن النبي عَلَيْهِ كان إذا أوى إلى فراشه قال: (الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا، فكم ممن لا كافي له ولا مؤوي)(٣).

وعن أبي ذر ﷺ: قال لي رسول الله ﷺ: (ألا أخبرك بأحب الكلام إلى الله، قلت: يارسول الله أخبرني بأحب الكلام إلى الله تعالى، فقال: إن أحب الكلام إلى الله: سبحان الله وبحمده)، وفي رواية: إن رسول الله ﷺ

<sup>(1)</sup> amba 777.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۲۷۲۳.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ٢٧١٥.



سئل أي الكلام أفضل، قال: (ما اصطفى الله لملائكته أو لعباده سبحان الله و بحمده)(١).

وعن أبي هريرة الله عليه عليه قال: (ومن قال سبحان الله وعن أبي هريرة في يوم مائة مرة غفرت ذنوبه وإن كانت مثل زبد البحر)(٢).

والمواطن التي جاء فضل هذا الذكر فيها كثيرة، من أشهرها دبر الصلوات وعند النوم مع التسبيح والتهليل والتكبير، وفي استفتاح دعاء التهجد، وأذكار الرفع من الركوع وغيرها.

#### من آثار الإيمان باسمه سبحانه (الحميد):

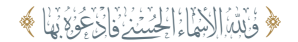
سبق القول بأن (الحميد) يأتي بمعنى (المحمود)، أي: أن الله - عز وجل - هو المحمود في ذاته وفي أسمائه وصفاته وأفعاله، وله الحمد كله وله الثناء الحسن كله، وله الحمد في الأولى والآخرة، وفي السماوات والأرض، وذلك لما يتصف به سبحانه من صفات الكمال والجلال والجمال، ولأن أسماءه كلها حسنى، وأفعاله كلها حسنى تتراوح بين الفضل والرحمة والإحسان، وبين الحكمة والعدل.

وهذه الآثار والمعاني العظيمة لابد أن تثمر في قلب المؤمن آثارًا وعبوديات لله تعالى من أهمها:

أولاً: محبة الله - عز وجل - محبة عظيمة صادقة لا يشاركه فيها أحد من الخلق، وهذه المحبة بدورها تثمر عبوديات أخرى في القلب، كالإخلاص لله

<sup>(</sup>١) مسلم في الذكر والدعاء باب فضل سبحان الله وبحمده.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث رواه مسلم في الذكر والدعاء باب فضل التهليل والتسبيح.



تعالى والحياء والأدب مع الله - عز وجل - وعبوديات اللسان والجوارح بالقيام بأوامره، واجتناب نواهيه، والتقرب إليه بطاعته.

ثانيًا: كثرة ذكره سبحانه وشكره، وبخاصة بالأذكار التي تتضمن حمده سبحانه والثناء عليه بالثناء الحسن الذي هو أهل له آناء الليل وأطراف النهار، وعمل اليوم والليلة.

ثالثًا: اليقين بأن الله - عز وجل - هو المستحق للحمد كله على الإطلاق كما قال سبحانه عن نفسه: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ واللام في (الحمد) للاستغراق، أي: هو الذي له جميع المحامد بأسرها، وليس ذلك لأحد إلا لله تعالى ولا نحصي ثناءً عليه، هو كما أثنى على نفسه، فهو الحميد في ذاته وصفاته وفي أسمائه وفي أفعاله، فله الحمد على كل حال، في كل زمان ومكان، في الشدة والرخاء، والعسر واليسر، وفيما نحب ونكره، كيف لا! وهو العليم الحكيم، الفعّال لما يريد، المختار لما يشاء، فمهما يقضي ويقدّر فهو الموافق للحكمة البالغة، والعلم التام، وأما ما ينسب إلى المخلوق من الحمد فهو جزئي، وحقيقته أنه داخل في حمد الله - عز وجل - فما من محمود يحمد على شيء مما دق أو جل إلا والله المحمود عليه بالذات والأولوية.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «ومعلوم أن كل ما يحمد فإنما يحمد على ما له من صفات الكمال، فكل ما يحمد به الخلق فهو من الخالق، والذي منه ما يحمد عليه هو أحق بالحمد، فثبت أنه المستحق للمحامد الكاملة، وهو أحق من كل محمود بالحمد، والكمال

من كل كامل وهو المطلوب»(١).

وهذا اليقين يثمر في قلب المسلم القبول التام، والاستسلام المطلق لأحكام الله الشرعية.

واليقين أنها كلها خير ومصلحة وحكمة، ولو لم ندرك حكمة بعضها، لكن الله تعالى يحمد عليها لما يعلمه سبحانه من الحكمة والخير فيها لعباده، وكذلك أحكامه سبحانه القدرية فما كنا فيها مأمورين بمدافعتها بالأسباب الشرعية دافعنا، وما كان منها أمر مقضي فإن الواجب حينها الاستسلام والرضا واليقين بأن له سبحانه الحكمة البالغة التي يحمد عليها ولو غابت عن عقولنا، وكذلك له الحمد في كل ما خلق في هذا الكون من ناطقه وجامده، وله الحمد على ذلك كله ولو لم ندرك حكمته سبحانه في خلق كثير منها.

كما أن له الحمد في أحكامه الجزائية في الدنيا ويوم القيامة؛ لأنها كلها فضل ورحمة أو عدل وحكمة، وهذه مما يحمد الله -عز وجل- عليها.

### اقتران اسمه سبحانه (الحميد) ببعض الأسماء الحسنى:

أولاً: اقتران اسمه سبحانه (الحميد) باسمه سبحانه (الحكيم):

وقد ورد ذلك في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلِفِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ﴿ لَا يَأْتِيهِ اللَّهُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ فَا اللَّهُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ فَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢].

وقد سبق ذكر المعنى المستفاد من اقتران هذين الاسمين الكريمين في الكلام عن اسمه سبحانه (الحكيم) فليرجع إليه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ٦/ ٨٣، ٨٤.



## ثانيًا: اقتران اسمه سبحانه (الحميد) باسمه سبحانه (الجيد):

جاء اقتران اسمه (الحميد) باسمه سبحانه (الجيد) مرة واحدة في القرآن الكريم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ القرآن الكريم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللّهم صل على محمد وعلى آل محمد التشهد الأخير في قول المصلي: ﴿ اللّهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبرهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد» (١١) وعن المعنى الزائد في اقتران هذين الاسمين الكريمين يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: ﴿ والحمد والمجد إليهما يرجع الكمال كله، فإن الحمد يستلزم الثناء والحبة للمحمود، فمن أحببته ولم تُثنن عليه لم تكن حامدًا له، وكذا من أثنيت عليه لغرض ما ولم تُحبه لم تكن حامدًا له حتى تكونَ مثنيًا عليه مجبًا، وهذا الثناء والحب تَبعٌ للأسباب المقتضية له، وهو ما عليه المحمود من صفات الكمال، ونعوت الجلال والإحسان إلى الغير، فإن هذه هي أسباب المحبة، وكلما كانت هذه الصفات أجمع وأكمل، كان الحمد والحب أثم وأعظم.

والله سبحانه له الكمالُ المطلق الذي لا نقصَ فيه بوجهٍ ما، والإحسان كلَّه له ومنه، فهو أحقُّ بكلِّ حمد، وبكل حب من كل جهة، فهو أهلٌ أنْ يُحب لذاته ولصفاته ولأفعاله ولأسمائه ولإحسانه، ولكل ما صدر منه سبحانه.

وأما المجد فهو مستلزم للعظمة، والسعة، والجلال، كما يدل عليه موضوعه في اللغة، فهو دَالٌ على صفات العظمة والجلال، والحمد يدل

<sup>(</sup>١) البخاري ٣٣٧٠، مسلم ٤٠٥/٤٠٦.

على صفات الإكرام والله سبحانه ذو الجلال والإكرام»(۱)، ويقول الشيخ السعدي رحمه الله تعالى: عند قوله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَتُهُ وَ عَلَيْكُم مُ اللهِ وَبَرَكَتُه وَ الشيخ السعدي رحمه الله تعالى: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَتُه وَ عَلَيْكُم مُ الله الله المنات وجود، وبر، وحكمة، وعدل، وقسط، (مجيد) والمجد: هو عظمة الصفات وسعتها، فله صفات الكمال، وله من كل صفة كمال أكملها وأتمها وأعمها»(۲).

ثالثًا: اقتران اسمه سبحانه (الحميد) باسمه سبحانه (العزيز):

ورد هذا الاقتران ثلاث مرات في القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴿ اللّهِ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴾ [الله مِن ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴾ [ابراهيم: ١]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِي ٓ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴾ [سبأ: ٦]، وعن سر هذا الاقتران بين هذين الاسمين الكريمين يمكن القول بأن: «العزة صفة كمال لله - عز جل - والحمد صفة كمال أخرى، واقتران العزة بالحمد صفة كمال ثاخة لله تعالى.

فله الحمد «على عزته وغلبته، وعلى إعزازه لأوليائه، ونصره لحزبه  $(1)^{(1)}$ .

والله تعالى محمود في عزته، لأنها جارية على سنن الرحمة، وسنن الحكمة،

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ص ١٨٦ - ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي ٢/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>١) انظر: مطابقة أسماء الله الحسنى مقتضى المقام في القرآن الكريم، د. نجلاء الكردي ص ٢٠٨.

وسنن المغفرة والتجاوز عن الذنوب، وسعة المواهب والعطايا، فالله تعالى كما وصف نفسه هو: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، وهو: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَفُورُ ﴾، وهو: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴾، وهو: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴾، وهو: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفُورُ ﴾، وهو: ﴿ الْعَزِيزِ الْعَفَارُ ﴾، وهو: ﴿ الْعَزِيزِ مَن العباد الذي يتجبر، ويطغى، ويبطش فيخاف إفساده وبغيه وبطشه وتعد السلامة من أذاه غاية المطلوب.

رابعًا: اقتران اسمه سبحانه (الحميد) باسمه سبحانه (الغني):

جاء هذا الاقتران في القرآن الكريم عشر مرات؛ من ذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْلاَّخِرَ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللّهَ هُوَ الْغَنِيُ الْخَمِيدُ ﴿ المتحنة: ٦]، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَلاَ يَتَمَّمُواْ الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِالْخِذِيهِ إِلّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَنِيُّ حَمِيدُ ﴿ البقرة: ٢٦٧]، وبقية المواضع في سورة الحج، الحديد، التغابن وفاطر، وإبراهيم، ولقمان، والنساء. وعن وجه هذا الاقتران يقول الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - عند آية البقرة: «فإنه سبحانه طيب لا يقبل إلا طيبًا، ثم ختم الآيتين بصفتين تقتضيهما سياقهما، فقال: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾ فغناه وحمده يأبى قبول الرديء، فإنَّ قابل الرديء وألنه المحرم كمالها الخبيث: إما أن يقبله لحاجته إليه، وإما أن نفسه لا تأباه لعدم كمالها وشرفها، وأما الغنيُّ عنه، الشريف القدر الكامل الأوصاف: فإنه لا يقبله، وأما الغنيُّ عنه، الشريف القدر الكامل الأوصاف: فإنه لا يقبله» (۱).

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ص ٦٦٦ - ٦٦٧.



خامسًا: اقتران اسمه سبحانه (الحميد) باسمه سبحانه (الولى):

ورد هذا الاقتران مرة واحدة في القرآن الكريم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [الشورى: ٢٨].

فكيف إذا كان في ذلك صلاح من تحت ولايته، واستقامة أمورهم؟ ولذلك كان الله – وحده – الحقيق بالحمد على المنع، وعلى العطاء، وعلى المحبوب وعلى المكروه، ولا يحمد على كل حال سواه»(١).



<sup>(</sup>١) انظر: مطابقة أسماء الله الحسنى مقتضى المقام في القرآن الكريم د. نجلاء كردي ص ٦٦٠.