# (٥٥، ٥٥): [النصير]، [خير الناصرين]

ورد اسمه سبحانه (النصير) في القرآن (أربع مرات) وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهُ مَوْلَكُمْ أَ يَعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ وَٱعْلَمُواْ بِاللَّهِ هُو مَوْلَكُمْ أَ فَيْعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ النَّصِيرُ ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِاللَّهِ هُو مَوْلَكُمْ أَ فَيْعُمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَيَعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيا نَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيا وَنَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيا وَنَصِيرًا ﴿ وَنَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيا وَنَصِيرًا ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيا الفرقان: ٣١].

أما اسمه سبحانه (الناصر) فلم يرد في القرآن إلا مرة واحدة بصيغة التفضيل؛ وذلك في قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱللَّهُ مَوْلَلْكُمْ ۖ وَهُو خَيْرُ ٱلنَّلْصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٠].

#### المعنى اللغوي:

«نَصَرَهُ يَنْصُرَه نصرًا إذا أعانه على عَدُوِّه، والاسم النُّصْرة.

والنَّصِيرُ: النَّاصر، والجمع: الأنصار، مثل شريف وأشراف.

واستَنْصَرَهُ على عدوه، أي: سأله أن يَنْصُرَه عليه.

وتَنَاصروا: نُصَرَ بعضُهم بعضًا، والتَّنَاصر: التعاون على النَّصر.

وانْتَصَر منه: انتقم»(۱).

وقال الراغب: «النَّصْرُ والنُّصْرةُ: العَون»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر الصحاح ٢/ ٨٢٩، واللسان ٦/ ٤٤٤١ - ٤٤٤١.

<sup>(</sup>٢) مفردات القرآن ص ٤٩٥.



# معناه في حق الله تعالى:

قال: ابن كثير رحمه الله تعالى: ﴿ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ فَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ ﴾ [الحج: ٧٨] «يعني نعم الولي ونعم الناصر من الأعداء»(١).

وقال ابن جرير - رحمه الله تعالى - في قوله سبحانه: ﴿ بَلِ ٱللهُ مَوْلَكُمُ مَ الله على أعدائه الذين مَوْلَكُمُ مَ الله عمران: ١٥٠]، «وليكم وناصركم على أعدائه الذين كفروا: ﴿ وَهُو خَيْرُ ٱلنَّنصِرِينَ ﴾ لا مَنْ فررتم إليه من اليهود وأهل الكفر بالله!! فبالله الذي هو ناصرُكم ومولاكم فاغتصموا، وإياه فاستنصروا دون غيره ممن يبغيكم الغوائل ويرصدكم بالمكاره»(٢).

وقال في قوله سبحانه: ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ نَصِيرًا ﴿ قَ النَّهِ عَلَى أَعَدَائُكُم وأَعَدَاء دينكم، والنساء: ٤٥]، وحسبكم بالله ناصرًا لكم على أعدائكم وأعداء دينكم، وعلى من بَغَاكم الغَوائل، وبَغَى دينكم العِوج (٣).

وقال في قوله سبحانه: ﴿ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ : وهو النَّاصر (٤).

وقال في قوله: ﴿ وَكَفَى بِرَبِكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴾ ، يقول تعالى ذكره لنبيه: وكفاك يا محمد بربك هاديًا يهديك إلى الحقّ، ويبصرك الرشد، (ونصيرا): يقول: ناصرًا لك على أعدائك، يقول: فلا يهولنك أعداؤك من المشركين، فإني ناصرك عليهم، فاصبر لأمري، وامض لتبليغ رسالتي إليهم (٥).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۳/ ۲۳۷.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۳/ ۸۰.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٥/٥٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى ٩/١٦٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبرى ١٩/٨.

ويقول الشيخ السعدي - رحمه الله تعالى - عند قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا ﴾ ، أي: يتولى أحوال وَلَيًّا وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا ﴾ ، أي: يتولى أحوال عباده، ويلطف بهم، في جميع أمورهم، ويبسر لهم ما به سعادتهم وفلاحهم.

﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ نَصِيرًا ﴾ ينصرهم على أعدائهم، ويبين لهم ما يحذرون منهم ويعينهم عليهم، فولايته تعالى، فيها حصول الخير، ونصره، فيه زوال الشر»(١).

# من آثار الإيمان باسميه سبحانه (الناصر، النصير):

أولاً: الثقة في نصر الله تعالى لعباده المؤمنين وعدم الرهبة من قوة الكافرين إذا أخذ بالأسباب، والتوكل على الله وحده في ذلك؛ فالمنصور من نصره الله تعالى، والمخذول من خذله. قال سبحانه: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن تَخَذَٰذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّنَ بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠].

وقال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَكَانَ وَاللَّهِ عَلَيْنَا فَصُرُ اللَّهُ عَلَيْهَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا عَلَامُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَامُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَامِ عَلَا عَلَا عَلَامُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَامِ عَلَا عَلَامِ عَلَا عَلَامُ عَلَا عَلَا عَلَامُ عَلَّا عَلَا عَلَامُ عَلَامُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَامِ عَلَا عَلَامُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَ

وقد ذكر الإمام ابن جرير الطبري - رحمه الله تعالى - إشكالاً عارضًا ثم أجاب عليه؛ أنقله هنا للفائدة: قال - رحمه الله تعالى - عند آية غافر:

يقول القائل: «وما معنى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَّوٰةِ اللَّهُ نَيَا ﴾ وقد علمنا أن منهم من قتله أعداؤه، ومثَّلوا به، كشعياء ويحيى

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي ١/ ٤٥٣.

ابن زكريا وأشباههم، ومنهم من هم بقتله قومه، فكان أحسن أحواله أن يخلص منهم حتى فارقهم ناجيًا بنفسه، كإبراهيم الذي هاجر إلى الشام من أرضه مفارقًا لقومه، وعيسى الذي رفع إلى السماء إذ أراد قومه قتله، فأين النصرة التي أخبرنا أنه ينصرها رسله، والمؤمنين به في الحياة الدنيا، وهؤلاء أنبياؤه قد نالهم من قومهم ما قد علمت، وما نصروا على من نالهم به؟ قيل: إن لقوله: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلنَا وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ فِي الحَيْوةِ ٱلدُّنيَا ﴾، وجهين كلاهما صحيح معناه.

أحدهما: أن يكون معناه: إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا إما بإعلائنا لهم على من كذّبنا وإظفارنا بهم، حتى يقهروهم غلبة، ويذلوهم بالظفر ذلة، كالذي فعل من ذلك بداود وسليمان، فأعطاهما من المُلك والسلطان ما قهرا به كل كافر، وكالذي فعل بمحمد ﷺ بإظهاره على من كذّبه من قومه، وإما بانتقامنا ممن حادّهم وشاقهم بإهلاكهم وإنجاء الرسل ممن كذبّهم وعاداهم، كالذي فعل تعالى ذكره بنوح وقومه، من تغريق قومه وإنجائه منهم، وكالذي فعل بموسى وفرعون وقومه، إذ أهلكهم غرقًا، ونجى موسى ومن آمن به من بني إسرائيل وغيره ونحو ذلك، أو بانتقامنا في الحياة الدنيا من مكذّبيهم بعد وفاة رسولنا من بعد مهلكهم، كالذي فعلنا من نصرتنا شعياء بعد مهلكه، بتسليطنا على قتلته من سلّطنا حتى انتصرنا بهم من قتلته، وكفعلنا بقتلة يحيى، من تسليطنا بختنصر عليهم حتى انتصرنا به من قتلهم له، وكانتصارنا لعيسى من مريدي قتله بالروم حتى أهلكناهم بهم، فهذا أحد وجهيه وقد كان بعض أهل التأويل يوجه معنى ذلك إلى هذا الوجه. حدثنا محمد بن الحسين، قال: ثنا أحمد بن المفضل، قال: ثنا أسباط، عن السدي قول الله: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنيَا ﴾ قد كانت الأنبياء والمؤمنون يقتلون في الدنيا وهم منصورون، وذلك أن تلك الأمة التي تفعل ذلك بالأنبياء والمؤمنين لا تذهب حتى يبعث الله قومًا فينتصر بهم لأولئك الذين قتلوا منهم.

والوجه الآخر: أن يكون هذا الكلام على وجه الخبر عن الجميع من الرسل والمؤمنين، والمراد واحد، فيكون تأويل الكلام حينئذ: إنا لننصر رسولنا محمدًا على والذين آمنوا به في الحياة الدنيا، ويوم يقوم الأشهاد، كما بيّنا فيما مضى أن العرب تخرج الخبر بلفظ الجميع، والمراد واحد إذا لم تنصب للخبر شخصًا بعينه»(١) أ.هـ. والوجه الأول هو الأظهر والموافق للفظ القرآن.

وللإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - كلام نفيس أسوقه في هذا المقام وذلك عند قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَجُعَلَ ٱللَّهُ لِلۡكَفِرِينَ عَلَى ٱللَّهُ مِنِينَ سَبِيلاً ﴿ ﴾ [النساء: ١٤١].

يقول رحمه الله: «فالآية على عمومها وظاهرها، وإنما المؤمنون يصدر منهم من المعصية والمخالفة التي تضاد الإيمان ما يصير به للكافرين عليهم سبيل بحسب تلك المخالفة، فهم الذين تسببوا إلى جعل السبيل عليهم، كما تسببوا إليه يوم أحد بمعصية الرسول عليه ومخالفته، والله سبحانه لم يجعل للشيطان على العبد سلطانًا، حتى جعل له العبد سبيلاً إليه بطاعته والشرك به، فجعل الله حينئذ له عليه تسلطًا وقهرًا، فمن وجد خيرًا فليحمد الله تعالى، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه»(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٤/ ٧٤/ ٥٧.

<sup>(</sup>٢) بدائع التفسير ٢/ ٨٥.

وقال رحمه الله تعالى: «وبهذا يزول الإشكال الذي يورده كثير من الناس على قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَجَعَلَ اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِينَ سَبِيلاً ﴿ النَاسَ على قوله تعالى: ﴿ وَلَن يَجَعَلَ اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنهِم سَبِيلاً فِي النَّه اللهُ عليهم سبيلاً في الحجة. الآخرة، ويجيب آخرون بأنه لن يجعل لهم عليهم سبيلاً في الحجة.

والتحقيق: أنها مثل هذه الآيات، وأن انتفاء السبيل عن أهل الإيمان الكامل، فإذا ضعف الإيمان صار لعدوهم عليهم من السبيل بحسب ما نقص من إيمانهم، فهم جعلوا لهم عليهم السبيل بما تركوا من طاعة الله تعالى.

فالمؤمن عزيز غالب مؤيد منصور، مكفي، مدفوع عنه بالذات أين كان، ولو اجتمع عليه من بأقطارها، إذا قام بحقيقة الإيمان وواجباته، ظاهرًا وباطنًا» (١).

ويذكر سيد قطب - رحمه الله تعالى - أسبابًا أخرى قد يبطئ نصر الله - عز وجل - عن عباده المؤمنين بسببها فيقول: «والنصر قد يبطئ على الذين ظُلموا وأُخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا: ربنا الله، فيكون هذا الإبطاء لحكمة يريدها الله.

• قد يبطئ النصر لأن بنية الأمة المؤمنة لم تنضج بعد نضجها، ولم يتم بعد تمامها، ولم تحشد بعد طاقاتها، ولم تتحفز كل خلية وتتجمع لتعرف أقصى المذخور فيها من قوى واستعدادات، فلو نالت النصر حينئذ لفقدته وشيكًا لعدم قدرتها، على حمايته طويلاً!

<sup>(</sup>١) بدائع التفسير ٢/ ٨٥، ٨٦.

- وقد يبطئ النصر حتى تبذل الأمة المؤمنة آخر ما في طوقها من قوة، وآخر ما تملكه من رصيد، فلا تستبقي عزيزًا ولا غاليًا، لا تبذله هيئًا رخيصًا في سبيل الله.
- وقد يبطئ النصر حتى تجرب الأمة المؤمنة آخر قواها، فتدرك أن هذه القوى وحدها بدون سند من الله لا تكفل النصر، إنما يتنزل النصر من عند الله عندما تبذل آخر ما في طوقها ثم تكل الأمر بعدها إلى الله.
- وقد يبطئ النصر لتزيد الأمة المؤمنة صلتها بالله، وهي تعاني وتتألم وتبذل؛ ولا تجد لها سندًا إلا الله، ولا متوجهًا إلا إليه وحده في الضراء، وهذه الصلة هي الضمانة الأولى لاستقامتها على النهج بعد النصر عندما يتأذن به الله، فلا تطغى ولا تنحرف عن الحق والعدل والخير الذي نصرها به الله.
- وقد يبطئ النصر لأن الأمة المؤمنة لم تتجرد بعد في كفاحها وبذلها وتضحياتها لله ولدعوته فهي تقاتل لمغنم تحققه، أو تقاتل حمية لذاتها، أو تقاتل شجاعة أمام أعدائها، والله يريد أن يكون الجهاد له وحده وفي سبيله، بريئًا من المشاعر الأخرى التي تلابسه، وقد سئل رسول الله على الرجل يقاتل حمية والرجل يقاتل شجاعة والرجل يقاتل ليرى، فأيها في سبيل الله، فقال: (من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله) (١).

كما قد يبطئ النصر لأن في الشر الذي تكافحه الأمة المؤمنة بقية من خير، يريد الله أن يجرد الشر منها ليتمحض خالصًا، ويذهب وحده

<sup>(</sup>١) البخاري (١٢٣)، مسلم (١٩٠٤).



هالكًا، لا تتلبس به ذرة من خير تذهب في الغمار!

- وقد يبطئ النصر لأن الباطل الذي تحاربه الأمة المؤمنة لم ينكشف زيفه للناس تمامًا، فلو غلبه المؤمنون حينئذ فقد يجد له أنصارًا من المخدوعين فيه، لم يقتنعوا بعد بفساده وضرورة زواله؛ فتظل له جذور في نفوس الأبرياء الذين لم تنكشف لهم الحقيقة. فيشاء الله أن يبقى الباطل حتى يتكشف عاريًا للناس، ويذهب غير مأسوف عليه من ذي بقية!
- وقد يبطئ النصر لأن البيئة لا تصلح بعد لاستقبال الحق والخير والعدل الذي تمثله الأمة المؤمنة، فلو انتصرت حينئذ للقيت معارضة من البيئة لايستقر لها معها قرار، فيظل الصراع قائمًا حتى تتهيأ النفوس من حوله لا ستقبال الحق الظافر، ولاستبقائه!

من أجل هذا كله، ومن أجل غيره مما يعلمه الله، قد يبطئ النصر، فتتضاعف التضحيات، وتتضاعف الآلام، مع دفاع الله عن الذين آمنوا وتحقيق النصر لهم في النهاية»(١).

ثانيًا: وهذا الأثر مرتبط بما قبله ألا وهو أن الإيمان باسمه سبحانه: (الناصر والنصير) يدفع المؤمن للأخذ بأسباب نصر الله تعالى له في الدنيا والآخرة، وذلك بالخضوع لأمره وشريعته ونصرة دينه في نفسه ومع الناس لأن التفريط في طاعة الله - عز وجل - باب إلى الخذلان والمصائب وتأخر نصر الله تعالى، قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴿ آلَهُ مَن يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴿ آلَكُهُ مَن يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ ٱللَّهَ لَقَوِئُ اللَّهُ مَن يَنصُرُورُ أَلَّهُ مَن يَنصُرُورُ أَلِهُ لَقَوِئُ اللَّهُ لَقَوِئُ اللَّهُ مَن يَنصُرُورُ أَلَّهُ مَن يَنصُرُورُ أَلَّهُ لَقَوِئُ اللَّهُ مَن يَنصُرُورُ أَلَيْهُ مَن يَنصُرُورُ أَلَيْهُ لَقَوِئُ

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٤/ ٢٤٢٦، ٢٤٢٧.

عَزِيزٌ ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعۡرُوفِوَنِهَوۡاْ عَن ٱلْمُنكَر ۗ وَلِلَّهِ عَنقِبَهُ ٱلْأُمُورِ ﴿ الحِج: ٤٠ - ٤١].

يقول القرطبي - رحمه الله تعالى - عند قوله تعالى: ﴿ إِن تَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمْ ﴾: «فإن قيل كيف قال تعالى: ﴿ إِن تَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُركُمْ ﴾، والنصر هو العون والله سبحانه لا يجوز عونه قولاً ولا يتصور فعلاً؟

فالجواب: من أوجه:

أحدها: إن تنصروا دين الله بالجهاد عنه ينصركم.

الثاني: إن تنصروا أولياء الله بالدعاء.

الثالث: إن تنصروا نبي الله وأضاف النصر إلى الله تشريفًا للنبي عَلَيْ وأوليائه وللدين، كما قال تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، فأضاف القرض إليه تسليةً للفقير»(١).

وجاء فعل «النصر» في مواضع كثيرة - صفات الأفعال - مضافًا إلى من خصّه الله بالنُّصرة وهم: الملائكة والمؤمنون لا غير. فإنَّ حقيقة النَّصر المعونة بطريق التَّولي والحبة. والمعونة على الشر لا تُسمى نصرًا، ولذلك لا يقال في الكافر إذا ظَفَر بالمؤمن أنه منصورٌ عليه، بل يقال: هو مُسلَّطٌ عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٩٠] »(٢).

ثالثًا: شعور العبد بحاجته لنصرة الله تعالى في جميع أحواله وشؤونه كلها وأنه لا يستغنى عن نصرة ربه له طرفة عين فهو محتاج إلى أن ينصره

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: سورة محمد، الآية ٧.

<sup>(</sup>١) انظر النهج الأسمى، محمد حمود النجدي ٢/ ٣٢٧، ٣٢٨.

الله - عز وجل - على هواه ونفسه، وهو محتاج إلى نصرة الله تعالى له على شيطانه من الإنس والجن، وهو محتاج إلى نصرة الله له على أعدائه الكافرين، وبالجملة فهو محتاج إلى عون الله - عز وجل - ونصرته على فتن الشبهات والشهوات وكيد الأعداء، ولذا جاءت أدعية كثيرة ثابتة عن النبي في طلب النصرة من الله تعالى على الشر وأهله، ومن هذه الأدعية قوله في (رب أعني ولا تعن علي، وانصرني ولا تنصر علي، وامكر لي ولا تمكر علي، واهدني ويسر الهدى لي، وانصرني على من بغى على ... الحديث)(۱).

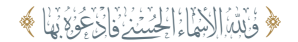
وكذلك قوله على: (اللَّهم أنت عضدي ونصيري بك أحول وبك أصول، وبك أقاتل)(٢)، وقد مدح الله - عز وجل - عباده وأولياءه المجاهدين بأنهم يتبرَّؤون من الحول والقوة ويسألونه سبحانه النصر وتثبيت الأقدام كما جاء ذلك في صفات الربيين في قوله تعالى: ﴿ وَكَأيِّن مِن نَبِي قَتلَل مَعَهُ ربيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَآ أَصَابَهُمْ في سبيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَٱللَّهُ مُحِبُ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَتُبِّتَ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ اللهِ وَمَا كَانَ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهِ وَمَا كَانَ أَوْلَاهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَبَيْتَ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ اللهِ اللهِ وَمَا كَانَ فَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَلَيْتَ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ اللهِ فَيْ أَمْرِنَا وَتُبِّتَ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ اللهُ عَلَى الْقَوْمِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

### اقتران اسميه سبحانه (المولى)، (النصير):

جاء هذا الاقتران في موضعين من القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِن

<sup>(</sup>١) الترمذي (٣٤٧٤) في الدعوات في دعاء النبي عليه، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٣/ ١٨٤، والترمذي (٣٥٠٨)، وأبو داود في الصلاة (١٢٩١)، وقال الترمذي: حسن غريب.



تَوَلَّوْاْ فَاَعْلَمُواْ أَنَّ آللَّهَ مَوْلَنكُمْ أَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ وَالْانفال: ٤٠]، وقوله - عز وجل -: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَلكُمْ أَ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّهِ اللهِ هُوَ مَوْلَلكُمْ أَ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّهِ اللهِ هُوَ مَوْلَلكُمْ أَ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿ وَالحَجِ: ٧٨].

ولا يخفى ما في هذا الاقتران من معنى؛ ذلك أن من معاني (المولى) التي مرت بنا المعنى العام الذي مفاده أنه سبحانه مولى جميع العباد كافرهم ومؤمنهم، ومولاهم بمعنى سيدهم وخالقهم ومعبودهم الحق؛ كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَكُهُمُ ٱلْحَقِ ﴾ [الأنعام: ٦٢]، والمعنى الخاص الذي يراد به الولاية الخاصة بالمؤمنين؛ حيث هو سبحانه ناصرهم ومؤيدهم، والاقتران هنا في هاتين الآيتين يراد به المعنى الخاص؛ أي أن اسمه سبحانه (المولى)، والله أعلم.

#### اقتران اسمه سبحانه (النصير) باسمه سبحانه (الهادي):

وقد ورد ذلك في آية واحدة وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَيِي عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ ۗ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ وَهذان الاسمان الكريمان يتناسبان مع سياق الآية التي يبين فيها الله سبحانه أن من سئته أن يقيض لكل نبي عدوًا من الجرمين، ولكن الله سبحانه يتولى أنبياءه بهدايتهم إلى الحق، ونصرتهم على أهل الباطل من المجرمين فهو سبحانه الذي يتولى أنبياءه وأولياءه بالهداية – بكل معانيها – ونصرتهم بجميع أنواع النصرة.

