

## (٦،٥) [الرحمن، الرحيم]

قال الله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ ﴾ [الرحمن: ١، ٢].

وقال - عز وجل -: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴿ [طه: ٥]. وقال سبحانه: ﴿ إِنِّيَ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ [مريم: ٤٥].

والآيات في ذكر اسم (الرحمن) كثيرة جاءت في (٥٧) موضعًا من القرآن. أما اسمه (الرحيم) فقد جاء في (١٢٣) موضعًا من القرآن الكريم أكثرها كان مقترنًا باسمه سبحانه (الغفور) ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَٱسۡتَغُفِرُواْ ٱللَّهَ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ وَاللَّهَ اللهَ الزمل: ٢٠].

وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٣٤].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيــمِ ۞ ﴾ [ الفاتحة: ٣].

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ [الشعراء: ١٩١].

## المعاني الكريمة لهذين الاسمين الجليلين:

هذان الاسمان الكريمان مشتقان من (الرحمة) على وجه المبالغة وهي الرقة والتعطف وإن كان اسم (الرحمن) أشد مبالغة من اسم (الرحيم)، لأن بناء فعلان أشد مبالغة من فعيل وبناء فعلان: للسعة والشمول، واتفق أهل العلم على أن اسم (الرحمن) عربي لفظه، وفي الحديث



القدسي: (أنا الرحمن ، خلقت الرحم، وشققت لها اسمًا من اسمي...) الحديث (١).

فقد دل هذا الحديث على الاشتقاق. وكانت العرب تعرف هذا الاسم في لغتها.

قال الله - عز وجل -: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَـٰنُ مَا عَبَدَنَاهُم ﴾ [الزخرف: ٢٠]. وجاء في أشعارهم قول الشاعر:

وعجلتم علينا إذ عجلنا عليكم وما يشأ الرحمن يعقد ويطلق (٢)

النفرق بين هذين الاسمين: فرق بعض أهل العلم بين هذين الاسمين الكريمين بالفروق التالية:

أولاً: أن اسم (الرحمن): هو ذو الرحمة الشاملة لجميع الخلائق في الدنيا، وللمؤمنين في الآخرة.

وأما اسم (الرحيم): فهو ذو الرحمة للمؤمنين كما في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِاللَّمُ وَمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ يَشْكُلُ عَلَى ذَلَكُ قوله بِاللَّمُ وَمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَاللَّمْ وَاللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ وَاللَّمْ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ وَاللَّمْ اللَّهُ مِا لَنَّا اللَّهُ مِا لَنَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) أحمد في المسند (١٦٨٦)، وأبو داود في سننه (١٦٩٤) وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٥٢٠).

<sup>(</sup>٢) انظر النهج الأسمى محمد حمود النجدي ١/ ٧٥، ٧٦.

ثانيًا: أن اسم (الرحمن) دال على الرحمة الذاتية، و(الرحيم) دال على الرحمة الفعلية؛ يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: "إن (الرحمن) دال على الصفة القائمة به سبحانه و(الرحيم) دال على تعلقها بالمرحوم. فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفته، والثاني دال على أنه يرحم خلقه برحمته.

وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، وقوله: ﴿ إِنَّهُ رِبِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمُ ﴿ فَ التوبة: ١١٧].

ولم يجيء قط (رحمن بهم) فعلم أن (الرحمن) هو الموصوف بالرحمة، (والرحيم) هو الرحيم برحمته» (۱).

ويقول في موطن آخر: «ولم يجيء رحمن بعباده ولا رحمن بالمؤمنين؟ مع ما في اسم (الرحمن) - الذي هو على وزن فعلان - من سعة هذا الوصف؛ وثبوت جميع معناه للموصوف به. ألا ترى أنهم يقولون: غضبان للممتلئ غضبًا؛ وندمان، وحيران، وسكران، ولهفان، لمن مُلِئ بذلك، فبناء فعلان للسعة والشمول.

ولهذا يقرن استواءه على العرش بهذا الاسم كثيرًا، كقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلْمَتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱللَّحْمَانُ ﴾ [طه:٥]: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱللَّحْمَانُ ﴾ [الفرقان: ٥٩].

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ١/ ٢٤.

فاستوى على عرشه باسم الرحمن، لأن العرش محيطً بالمخلوقات؛ قد وسعها، والرحمة محيطة بالخلق؛ واسعة لهم، كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِى وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، فاستوى على أوسع المخلوقات بأوسع الصفات، فلذلك وسعت رحمته كلَّ شيء.

وفي الصحيح من حديث أبي هريرة ولله على قال: قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الخلق: كتب في كتاب - فهو عنده موضوعٌ على العرش -: إن رحمتى تغلب غضبى)(١). وفي لفظٍ: (فهو عنده على العرش)(٢).

فتأمَّل اختصاص هذا الكتاب بذكر الرحمة؛ ووضعه عنده على العرش، وطَابِقْ بين ذلك وبين قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسۡتَوَىٰ ۞ ﴿ [طه: ٥].

وقوله: ﴿ ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلۡعَرۡشِ ۚ ٱلرَّحۡمَـٰنُ فَسۡعَلۡ بِهِ حَبِيرًا ﴿ ﴾ [الفرقان: ٥٩] يفتح لك بابًا عظيمًا من معرفة الرب - تبارك وتعالى - إن لم يغلقه عنك التعطيل والتجهم»(٣).

[التوبة: ١٢٨].

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٤٠٤)، ومسلم: (٢٧٥١).

<sup>(</sup>٢) البخاري: (٣١٩٤).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين ١/ ٣٤.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: «والحاصل أن من أسمائه تعالى ما يسمى به غيره، ومنها ما لا يسمى به غيره كاسم (الله)، (الرحمن)، (الخالق)، (الرازق) ونحو ذلك؛ ولهذا بدأ باسم الله الموصوف (بالرحمن) لأنه أخص وأعرف من (الرحيم)؛ لأن التسمية أولاً إنما تكون بأشرف الأسماء؛ فلهذا ابتدأ بالأخص فالأخص»(۱).

### إثبات صفة الرحمة لله رب العالمين:

صفة (الرحمة) من الصفات الثابتة لله تعالى بالكتاب والسنة. وهي صفة كمال لائقة بذاته سبحانه كسائر الصفات، لا يجوز أن تنفيها أو تؤولها أو تحرفها أو تقوض معناها أو تكيفها كما هو مقرر في مذهب أهل السنة والجماعة في جميع الصفات. ويرد الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - على القائلين من أهل البدع بأن رحمة الله مجاز، وأنها عبارة عن إنعامه على عباده، وإحسانه إليهم من عدة وجوه منها:

«الأول: إن الإلحاد إما أن يكون بإنكار لفظ الاسم أو إنكار معناه، فإن كان إنكار لفظه إلحادًا فمن ادعى أن (الرحمن) مجاز لاحقيقة؛ فإنه يجوز إطلاق القول بنفيها فلا يستنكف أن يقول: ليس (بالرحمن) ولا (الرحيم) كما يصح أن يقال: للرجل الشجاع ليس بأسد على الحقيقة، وإن قالوا: نتأدب في إطلاق هذا النفي، فالأدب لا يمنع صحة الإطلاق. وإن كان الإلحاد هو إنكار معاني أسمائه وحقائقها فقد أنكرتم معانيها التي تدل عليها بإطلاقها، وما صرفتموها إليه من الجاز فنقيض معناها، أو

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ١/ ٢١.



لازم من لوازم معناها، وليس هو الحقيقة، ولهذا يصرح غلاتهم بإنكار معانيها بالكلية ويقولون: هي ألفاظ لا معاني لها.

الرد الثاني: إن هذا الحامل لكم على دعوى المجاز في اسم (الرحمن) هو بعينه موجود في اسم (العليم والقدير والسميع والبصير) وسائر الأسماء.

فإن المعقول من العلم صفة عرضية تقوم بالقلب إما ضرورية، وإما نظرية، والمعقول من الإرادة حركة النفس الناطقة لجلب ما ينفعها ودفع ما يضرها، أو ينفع غيرها أو يضره.

والمعقول من القدرة القوة القائمة بجسم تتأتى به الأفعال الاختيارية فهل تجعلون إطلاق هذه الأسماء والصفات على الله حقيقة أم مجازًا؟

فإن قلتم: حقيقة تناقضتم أقبح التناقض، إذ عمدتم إلى صفاته سبحانه فجعلتم بعضها حقيقة وبعضها مجازًا، مع وجود المحذور فيما جعلتموه حقيقة.

وإن قلتم: لا يستلزم ذلك محذورًا، فمن أين استلزم اسم (الرحمن) المحذور؟ وإن قلتم: الكل مجاز، لم تمكنوا بعد ذلك من إثبات حقيقة لله البتة، لا في أسمائه، ولا في الإخبار عنه بأفعاله وصفاته وهذا انسلاخ من العقل والإنسانية.

الرد الثالث: إن نفاة الصفات يلزمهم نفي الأسماء من جهة أخرى، فإن (العليم والقدير والسميع والبصير) أسماء تتضمن ثبوت الصفات في اللغة فيمن وصف بها، فاستعمالها لغير من وصف بها، استعمال للاسم في غير ما وضع له، فكما انتفت عنه حقائقها؛ فإنه تنتفي عنه أسماؤها، فإن الاسم المشتق تابع للمشتق منه في النفي والإثبات، فإذا

انتفت حقيقة الرحمة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر انتفت الأسماء المشتقة منها عقلاً ولغة، فيلزم من نفى الحقيقة أن تنفى الصفة والاسم جميعًا.

الرد الرابع: إنه كيف يكون أظهر الأسماء التي افتتح الله بها كتابه في أم القرآن وهي من أظهر شعار التوحيد، والكلمة الجارية على ألسنة أهل الإسلام وهي: بسم الله الرحمن الرحيم التي هي مفتاح الطهور والصلاة وجميع الأفعال، فكيف يكون مجازًا؟

الرد الخامس: قولهم: الرحمة رقة القلب، تريدون رحمة المخلوق أم رحمة الخالق؟ أم كل ما سمى رحمة شاهدًا أو غائبًا؟

فإن قلتم: بالأول صدقتم ولم ينفعكم ذلك شيئًا، وإن قلتم: بالثاني والثالث كنتم قائلين غير الحق، فإن الرحمة صفة الرحيم وهي في كل موصوف بحسبه، فإن كان الموصوف حيوانًا له قلب فرحمته من جنسه رقة قائمة بقلبه، وإن كان مَلَكًا فرحمته تناسب ذاته.

فإذا اتصف أرحم الراحمين بالرحمة حقيقة لم يلزم أن تكون رحمته من جنس رحمة المخلوق لمخلوق.

وهذا يطرد في سائر الصفات كالعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والإرادة إلزامًا ووجوبًا، فكيف يكون رحمة أرحم الراحمين مجازًا دون السميع العليم؟

الرد السادس: إنه من أعظم المحال أن تكون رحمة أرحم الراحمين التي وسعت كل شيء مجازًا ورحمة العبد الضعيف القاصرة المخلوقة المستعارة من ربه التي هي من آثار رحمته حقيقة. وهل في قلب الحقائق أكثر من هذا؟

الرد السابع: ما رواه أهل السنن عن النبي على أنه قال: يقول الله تعالى: (أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها اسمًا من اسمي فمن وصلها وصلته ومن قطعها قطعته)(١).

فَشَوَّ له من اسمه لِيُجله فدُو العَرْش مَحمودٌ وهذا مُحمد

فإذا كانت أسماء الخلق الممدوحة مشتقة من أسماء الله الحسنى كانت أسماؤه يقينًا سابقة فيجب أن تكون حقيقة، لأنها لو كانت مجازًا، لكانت الحقيقة سابقة لها، فإن الجاز هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له فيكون اللفظ قد سمي به المخلوق ثم نقل إلى الخالق وهذا باطل قطعًا.

الرد الثامن: ما في الصحيحين عن أبي هريرة على عن النبي على أنه قال: ( لما قَضَى الله الخَلْقَ كتبَ كتابًا فهو مَوضوعٌ عنده فوقَ العَرشِ: إنَّ رحمتي سَبَقَت غَضَي) (٢) ، وفي لفظ: (غلبت).

وقال تعالى: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، فوصف نفسه سبحانه بالرحمة وتسمّى بالرحمن قبل أن يكون بنو آدم.

فادعاء المدعي أن وصفه بالرحمن مجاز من أبطل الباطل.

<sup>(</sup>١) الترمذي (١٩٠٧)، وأحمد (١٦٦٢)، وصححه الألباني في صحيح الترمذي برقم (١٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣١٩٤)، ومسلم (٢٧٥١).

الرد التاسع: إنه من المعلوم أن المعنى المستعار يكون في المستعار منه أكمل في المستعار له، وأن المعنى الذي دل عليه اللفظ بالحقيقة أكمل من المعنى الذي دل عليه بالحجاز، وإنما يستعار لتكميل المعنى المجازي تشبيهه بالحقيقي، كما يستعار الشمس، والقمر، والبحر للرجل الشجاع، والجميل، والجواد.

فإذا جعل (الرحمن والرحيم والودود) وغيرهما من أسمائه سبحانه حقيقة في العبد، مجازًا في (الرب)، لزم أن تكون هذه الصفات في العبد أكمل منها في (الرب) تعالى.

الرد العاشر: إن الله سبحانه وتعالى فرق بين رحمته، ورضوانه، وثوابه المنفصل فقال تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مِّنَهُ وَرِضُوَانٍ وَجَنَّاتٍ لَّهُمْ المنفصل فقال تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مِّنَهُ وَرِضُوَانٍ وَجَنَّاتٍ لَّهُمْ المنفصل فقال تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ أَنَّهُ اللهُ اللهُ

فالرحمة والرضوان صفته، والجنة ثوابه، وهذا يبطل قول من جعل الرحمة والرضوان ثوابًا منفصلاً مخلوقًا، وقول من قال هي إرادته الإحسان، فإن إرادته الإحسان هي من لوازم الرحمة، فإنه يلزم من الرحمة أن يريد الإحسان إلى المرحوم فإذا انتفت حقيقة الرحمة انتفى لازمها وهو إرادة الإحسان» (۱).

ويقول في موطن آخر: «إن (الربّ) يستحيل أن يكون إلا (رحيمًا)، فرحمته من لوازم ذاته، ولهذا كتب على نفسه الرحمة؛ ولم يكتب على نفسه الغضب، فهو لم يزل ولا يزال (رحيمًا) ولا يجوز أن يقال: إنه لم

<sup>(</sup>۱) مختصر الصواعق المرسلة «باختصار» ص ۱۱۲ - ۱۲٦.



يزل ولا يزال غضبائًا، ولا أن غضبه من لوازم ذاته، ولا أنه كتب على نفسه العقوبة والغضب، ولا أن غضبه يغلب رحمته ويسبقها»(١).

#### والرحمة المضافة إلى الله تعالى نوعان:

الأول: رحمة ذاتية موصوف بها سبحانه على الوجه اللائق به سبحانه كسائر صفاته، يجب إثباتها لله - عز وجل - من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل. كما قال سبحانه: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ﴾ [الأنعام: ١٣٣].

الثاني: رحمة نحلوقة أنزل الله – عز وجل – منها رحمة واحدة يتراحم بها الخلائق وأمسك عنده تسعًا وتسعين رحمة يرحم الله بها عباده يوم القيامة كما جاء في قوله على: (إن لله مائة رحمة أنزل منها رحمة واحدة بين الجن والإنس والبهائم والهوام، فبها يتعاطفون، وبها يتراحمون، وبها تعطف الوحش على ولدها؛ وأخر الله تسعًا وتسعين رحمة يرحم بها عباده يوم القيامة)(٢). ومن ذلك أيضًا ما جاء في قوله على: (أن الله – عز وجل – قال عن الجنة: «أنت رحمتي أرحم بك من أشاء.... » الحديث (٣)؛ وهذه الرحمة من باب إضافة المفعول إلى فاعله، وهذه الرحمة ليست صفة لله تعالى، بل هي من أثر رحمته التي هي صفته الذاتية الفعلية.

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة: ١/٢٥٩.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۷۵۲).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٨٤٦).

### ورحمة الله عز وجل لعباده نوعان:

## الأولى – رحمة عامة:

وهي لجميع الخلائق بإيجادهم، وتربيتهم، ورزقهم، وإمدادهم بالنعم والعطايا، وتصحيح أبدانهم، وتسخير المخلوقات من نبات وحيوان وجماد في طعامهم وشرابهم، ومساكنهم، ولباسهم، ونومهم، وحركاتهم، وسكناتهم، وغير ذلك من النعم التي لا تعد ولا تحصى.

قال الله - عز وجل -: ﴿ رَبَّنَا وَسِعۡتَ كُلَّ شَيۡءٍ رَّحۡمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧]، يقول الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله تعالى - عند هذه الآية: «وهذه هي الرحمة العامة التي تشمل جميع المخلوقات، حتى الكفار؛ لأن الله قرن الرحمة هذه مع العلم؛ فكل ما بلغه علم الله، وعلم الله بالغ لكل شيء؛ فقد بلغته رحمته؛ فكما يعلم الكافر؛ يرحم الكافر أيضًا.

لكن رحمته للكافر رحمة جسدية بدنية دنيوية مختصة بالدنيا؛ فالذي يرزق الكافر هو الله الذي؛ يرزقه بالطعام والشراب واللباس والمسكن والمنكح وغير ذلك»(١).

## الثانية - رحمة خاصة:

وهذه الرحمة لا تكون إلا للمؤمنين فيرحمهم الله - عز وجل - في الدنيا بتوفيقهم إلى الهداية والصراط المستقيم، ويثيبهم عليه، ويدافع عنهم وينصرهم على الكافرين ويرزقهم الحياة الطيبة ويبارك لهم فيما أعطاهم، ويمدهم بالصبر واليقين عند المصائب ويغفر لهم ذنوبهم

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية (بتصرف يسير) ١/ ٢٤٩.

ويكفرها بالمصائب ويرحمهم في الآخرة بالعفو عن سيئاتهم والرضا عنهم والإنعام عليهم بدخولهم الجنة ونجاتهم من عذابه - عز وجل - ونقمته. وهذه الرحمة هي التي جاء ذكرها في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِاللَّمْوَابِ: ٤٣].

يقول الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله تعالى - عن هذه الرحمة الخاصة بعد حديثه عن الرحمة العامة: «أما المؤمنون؛ فرحمتهم رحمة أخص من هذه وأعظم؛ لأنها رحمة إيمانية دينية دنيوية.

ولهذا تجد المؤمن أحسنَ حالاً من الكافر، حتى في أمور الدنيا؛ لأن الله يقول: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَعَلَى مَا عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَعَلَى النسبة للكفار، حَيَوٰةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧] الحياة الطيبة هذه مفقودة بالنسبة للكفار، حياتهم كحياة البهائم.. لكن المؤمن إن أصابته ضراء صبر واحتسب الأجر على الله – عز وجل – وإن أصابته سراء شكر فهو في خير في هذا، وفي هذا وقلبه منشرح مطمئن (١).

وقال عند قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾.

(قوله: ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾: متعلق بـ(رحيم)، وتقديم المعمول يدل على الحصر، فيكون معنى الآية: وكان بالمؤمنين لا غيرهم رحيمًا.

ولكن كيف نجمع بين هذه الآية والتي قبلها: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ نقول: الرحمة التي هنا غير الرحمة التي هناك. هذه

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية ١/ ٢٤٩.

رحمة خاصة متصلة برحمة الآخرة لا ينالها الكفار؛ بخلاف الأولى. هذا هو الجمع بينهما، وإلا فكلٌ مرحوم، لكن فرق بين الرحمة الخاصة والرحمة العامة) (١).

### ذكر بعض آثار رحمة الله - عز وجل - في خلقه وأمره:

آثار رحمة الله - عز وجل - لا تعد ولا تحصى إذ إن رحمة الله - عز وجل - قد وسع وجل - قد وسعت كل شيء فكما أن علم الله - عز وجل - قد وسع كل شيء ولم يخف عليه أي شيء فكذلك رحمته سبحانه قد بلغت كل شيء بلغه علمه سبحانه قال الله - عز وجل -: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيء بلغه علمه سبحانه قال الله - عز وجل -: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيء بلغه علمه منين: ﴿ ٱلَّذِينَ شَيء بلغه علمه وَمَنْ حَوْلَهُ مُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَٱغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَٱغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَالَّهُ عَذَابَ ٱلجَيْحِيم ﴿ وَالَّهُ الْمَا فَاعْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاللَّهُ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلجَيْحِيم ﴾ [غافر: ٧].

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «فوسعت رحمته كل شيء، ووسعت نعمته كل حي، فبلغت رحمته حيث بلغ علمه»(٢).

وقال سبحانه عن نعمه التي هي من آثار رحمته: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحُصُوهَا ۚ إِبراهيم: ٣٤].

وأسوق فيما يلي بعضًا من آثار رحمة الله تعالى في خلقه وشرعه، وإلا فإن رحمة الله – عز وجل – قد وسعت كل شيء ولا يحيطها عقل ولا

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية ١/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها ص ١٧٣.

حصر ولا عد. إذ كل ما يقع عليه السمع والبصر فرحمة الله - عز وجل - فيه بادية، وما يخفى على السمع والبصر من آثار رحمة الله تعالى أعظم وأكثر. أولاً: تظهر آثار رحمة الله - عز وجل - في كل ما خلق الله - عز وجل سواء في هذا الكون العريض وما فيه من المخلوقات العظيمة المسخرة بأمره سبحانه وما فيها من المنافع والرحمة لعباده، أو ما في خلق الإنسان من الآيات الدالة على عظمته سبحانه ورحمته - عز وجل - بهذا الإنسان، حيث خلقه في أحسن تقويم وأقام جسمه وروحه، وأعطاه العقل وقواه، وأمده وأعده ورزقه وأنعم عليه بنعمه الظاهرة والباطنة. ولو ذهبنا نستعرض آثار رحمة الله تعلى في الآفاق وفي الأنفس لفنيت الأعمار ولم تنته من حصرها وعدها مع أنها جزء من مائة جزء من رحمته.

يقول الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - في وصفه لشمول رحمة الله تعالى: «وأنت لو تأملت العالم بعين البصيرة لرأيته ممتلئًا بهذه الرحمة الواحدة كامتلاء البحر بمائه والجو بهوائه.. فسبحان من أعمى بصيرة من زعم أن رحمة الله مجاز»(١).

قال الله تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية: ١٣].

وقال سبحانه: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰ ءَاتُرِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ ثُحِّي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ ﴾ [الروم: ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقَّنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوِيمٍ ۞ ﴾ [التين: ٤]. وقال - عز وجل -: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلۡكَرِيمِ ۞

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ٣٥٠ «باختصار».



ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ۞ ﴾ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ۞ إِلاَنفطار: ٦ - ٨].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَينَ ۞ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴾ [الرحمن: ١ – ٤].

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «وتأمل قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴿ عَلَمُهُ الْبَيَانَ ﴿ وَالرَّحْنِ: ١ - ٤] كيف القُرْءَانَ ﴿ خَلَقَ وَالتعليم نَاشَئًا عَنْ صَفَة الرحمة متعلقًا باسم (الرحمن)، وجعل معاني السورة مرتبطة بهذا الاسم وختمها بقوله: ﴿ تَبَرُكَ وَجعل معاني السورة مرتبطة بهذا الاسم وختمها بقوله: ﴿ تَبَرُكَ اللهُمُ رَبِّكَ ذِى ٱلجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ وَ الرحمن: ٧٨]، فالاسم الذي تبارك هو الاسم الذي افتتح به السورة، إذ مجيء البركة كلها منه، وبه وضعت البركة في كل مبارك فكل ما ذكر عليه بورك فيه، وكل ما أخلي منه البركة في منه البركة.

... وبرحمته أطلع الشمس والقمر، وجعل الليل والنهار، وبسط الأرض وجعلها مهادًا وفراشًا وقرارًا وكفاتًا للأحياء والأموات، وبرحمته أنشأ السحاب وأمطر المطر، وأطلع الفواكه والأقوات والمرعى، ومن رحمته سخر لنا الخيل والإبل والأنعام وذللها منقادة للركوب والحمل والأكل... ومن رحمته أن خلق للذكر من الحيوان أنثى من جنسه وألقى بينهما الحجة والرحمة، ليقع بينهما التواصل الذي به دوام التناسل وانتفاع الزوجين، ويمتع كل واحد منهما بصاحبه.

ومن رحمته أحوج الخلق بعضهم إلى بعض لتتم مصالحهم، ولو أغنى بعضهم عن بعض لتعطلت مصالحهم، وانحل نظامهم، وكان

من تمام رحمته بهم أن جعل فيهم الغني والفقير، والعزيز والذليل، والعاجز والقادر، والمراعي والمرعي، ثم أفقر الجميع إليه ثم عم الجميع برحمته»(١).

ثانيًا: وأعظم آثار رحمته سبحانه إرساله الرسل وإنزاله الكتب هداية للناس وإخراجًا لهم من الظلمات إلى النور. فالرسل رحمة من عند الله – عز وجل – لعباده قال الله – عز وجل –: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ لعباده قال الله – عز وجل –: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنباء: ١٠٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَالْنَحَل: ٨٩].

فبرحمته أرسل الرسل وأنزل الكتب لهداية البشر، ولتعريفهم بربهم سبحانه وأسمائه وصفاته، وكيفية عبادته لينقلهم برحمته من الجهالة إلى العلم ومن الغي إلى الرشد، ومن الضلالة إلى الهدى، ومن الظلمات إلى النور، ومن الشقاء إلى السعادة، ومن النار إلى الجنة فسبحان أرحم الراحمين وخير الرازقين.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «فبرحمته أرسل إلينا رسوله على الله وأنزل علينا كتابه وعلّمنا من الجهالة، وهدانا من الضلالة ، وبصّرنا من العمى، وأرشدنا من الغى.

وبرحمته عرفنا من أسمائه وصفاته وأفعاله ما عرفنا به أنه ربنا ومولانا، وبرحمته علمنا ما لم نكن نعلم، وأرشدنا لمصالح ديننا ودنيانا...

<sup>(</sup>۱) مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ١٢٢ - ١٢٤ «بتصرف يسير».

... وكان عن صفة الرحمة الجنة وسكانها وأعمالهم، فبرحمته خُلقت، وبرحمته عُمرت بأهلها، وبرحمته وصلوا إليها، وبرحمته طاب عيشهم فيها.

وبرحمته احتجب عن خلقه بالنور ولو كشف ذلك الحجاب لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه... »(١).

ويقول أيضًا: «من أعطى اسم (الرحمن) حقَّه: عرف أنه متضمنٌ لإرسال الرسل وإنزال الكتب أعظم من تضمُّنه إنزال الغيث وإنبات الكلأ وإخراج الحَبِّ.

فاقتضاء الرحمة لما تحصل به حياة القلوب والأرواح: أعظم من اقتضائها لما تحصل به حياة الأبدان والأشباح، لكن المحجوبون إنما أدركوا من هذا الاسم حظَّ البهائم والدوابِّ، وأدرك منه أولو الألباب أمرًا وراء ذلك»(٢).

ثالثًا: ومن رحمته سبحانه مغفرته لذنوب عباده والصفح عنهم، وتكفير سيئاتهم، وفتح باب التوبة لهم.

قال الله تعالى: ﴿ \* قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحُمَةِ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ [الزمر: ٥٣].

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «ومن رحمته أنه يعيذ من سخطه برضاه، ومن عقوبته بعفوه، ومن نفسه بنفسه... وأوسع المخلوقات عرشه، وأوسع الصفات رحمته، فاستوى على عرشه الذي هو أوسع المخلوقات بصفة رحمته التي وسعت كل شيء.

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱/۸.

ولما استوى على عرشه بهذا الاسم الذي اشتقه من صفته وتسمى به دون خلقه، كتب مقتضاه على نفسه يوم استوائه على عرشه حين قضى الخلق كتابًا فهو عنده وضعه على عرشه «إن رحمته سبقت غضبه» وكان هذا الكتاب العظيم الشأن كالعهد منه سبحانه للخليقة كلها بالرحمة لهم، والعفو عنهم، والصفح عنهم، والمغفرة، والتجاوز، والستر، والإمهال، والحلم، والأناة. فكان قيام العالم العلوي والسفلي بمضمون هذا الكتاب، الذي لولاه لكان للخلق شأن آخر»(۱).

وتتجلى رحمة الله - عز وجل - بعباده التائبين في أجلى صورها فيما أخبر به الرسول ﷺ بفرح الله - عز وجل - بتوبة عبده وقبوله لتوبة التائبين.

قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ۗ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّ السَّيِّ السَّيِّ السَّورى: ٢٥].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوٓءًا بِجَهَالَةٍ عَلَيْ كُمْ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ مَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ [الأنعام: ٥٤].

وعن أنس بن مالك على قال: قال رسول الله على: (لله أفْرَحُ بتوبة عبده – حين يتوب إليه – من أحدكم، كان على راحلة بأرض فلاة؛ فانفلتت منه، وعليها طعامه وشرابه. فأيس منها. فأتى شجرةً فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده. فأخذ بخطامها. ثم قال – من شدة الفرح – اللَّهم أنت عبدي وأنا ربك.

<sup>(</sup>۱) مختصر الصواعق المرسلة ٢/ ١٢١ - ١٢٢. وانظر إلى مزيد من تفاصيل آثار - رحمة الله تعالى - وحكمته في خلقه في الكتاب النفيس (مفتاح دار السعادة) لابن القيم رحمه الله تعالى.

أخطأ من شدة الفرح) (۱) هذا لفظ مسلم. ولا يهلك على الله إلا هالك ولا يخرج عن رحمة الله تعالى إلا من يعلم الله تعالى أنه لا يستحق الرحمة البتة، وهم القوم الكافرون؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُۥ لَا يَأْيَسُ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِلّا اللّه تعالى: ﴿ إِنَّهُۥ لَا يَأْيَسُ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِلّا اللّه تعالى: ﴿ إِنَّهُۥ لَا يَأْيَسُ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِلّا اللّه وهو يدعو أباه الكافر: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي ٓ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابُ مِن ٱلرّحمَٰ وَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا ﴿ وَهُ المعنى العنابِ إبراهيم الرحمن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًا ﴿ وَهُ المعنابِ فيه سر لطيف لأن المتبادر الله العقل أن يربط العذاب باسمه (الرحمن) فلا شك أن في ذلك سر لطيف ألا وهو يربط العذاب باسمه (الرحمن) فلا شك أن في ذلك سر لطيف ألا وهو الله أعلم – أن إبراهيم أراد أن يفتح لأبيه باب الرجاء والتوبة فإن الله – عز وجل – رحيم يقبل توبة التائبين مهما عملوا. وكذلك ربما أراد إبراهيم أن يعلم أباه أنه إن أصابك العذاب ممن اسمه (الرحمن) الذي وسعت رحمته كل شيء، فإن هذا يدل على أنه ليس فيمن عذبه الرحمة ذرة تستحق الرحمة؛ إذ لو كان فيه موجب الرحمة لرحمه.

رابعًا: ومن آثار رحمته سبحانه ما يضعه في قلوب الأمهات من رحمة نحو أولادهن سواء كان ذلك عند الإنسان أو الحيوان من وحش وطير وهوام. وأن رحمة الله - سبحانه وتعالى - أعظم وأوسع من رحمة الأمهات بأولادهن.

فعن عمر بن الخطاب على أنه قال: «قُدِم على رسول الله على بسبي فإذا امرأة من السبي تسعى إذ وجدت صبيًا في السبي أخذته فألصقته

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٣٠٩)، ومسلم (٢٧٤٧).

ببطنها وأرضعته. فقال لنا رسول الله على: (أثرونَ هذه المرأة طارحةً ولَدها في النار؟) قلنا: لا والله! وهي تقدر على أن لا تطررحه. فقال رسول الله على: (الله أرحَمُ بعبادِهِ من هذه بولدها) "(١).

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «وبرحمته وضع الرحمة بين عباده ليتراحموا بها، وكذلك بين سائر أنواع الحيوان، فهذا التراحم الذي بينهم بعض آثار الرحمة التي هي صفته ونعمته، واشتق لنفسه منها اسم (الرحمن الرحيم) »(٢).

خامسًا: وتتجلى رحمة الله – عز وجل – في شرعه المطهر وأحكامه التي كلها خير ورحمة للخلق سواء ما يتعلق بهدايتهم وحفظ أديانهم، أو ما يتعلق بحفظ نفوسهم وأبدانهم، أو ما يتعلق بحفظ عقولهم وأفكارهم، أو ما يتعلق بحفظ أعراضهم وأنسابهم وأولادهم، أو ما يتعلق بحفظ أموالهم وممتلكاتهم.

فكل ما يتعلق بهذه الضروريات الخمس من أحكام إنما جاءت رحمة بالناس بالمحافظة عليها وحمايتها من الفساد والعدوان حتى يعيش الناس في أمن وسعادة قد رفع عنهم الحرج والعنت وحفظ لكل ذي حق حقه. كما تظهر رحمة الله - عز وجل - في يسر الشريعة، ورفع الحرج عن العباد فيها، وشرع الرخص التي ترفع المشقة عنهم.

سادسًا: كما تتجلى رحمة الله - عز وجل - في المصائب والمكروهات التي يقدرها على عباده المؤمنين فهي وإن كانت مؤذية ومكروهة إلا أن في أعطافها الرحمة والخير بالمصاب، لأن الله - عز وجل - كتب على نفسه الرحمة ورحمته سبقت غضبه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٩٦٩)، ومسلم (٢٧٥٤).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق المرسلة ٣/ ١٢٢.

وقد تظهر هذه الرحمة للمصاب عيانًا ويتبين ما في المكروه من الرحمة واللطف وقد لا يتبين ذلك في الدنيا ولكن يظهر آثار رحمة الله فيها في الآخرة بتكفير السيئات، وغفران الذنوب بفعل هذه المصائب.

قال الله تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْاً وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ ۗ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۚ ﴿ [البقرة:٢١٦].

وعن أبي هريرة رضي عن النبي على قال: (ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم - حتى الشوكة يشاكها - إلا كفر الله بها من خطاياه)(١).

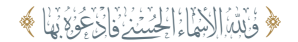
أما ما يصاب به الكفار من المصائب والعقوبات فهي رحمة بالمؤمنين من شر الكفار وتسلطهم، وإفسادهم في الأرض، وهي عدل مع الكفار.

وأذكر بهذه المناسبة آية من كتاب الله - عز وجل - ظهر لي فيها معنى خفي يدل على أن ما يصيب المؤمن من ضر ومكروه إنما هو من آثار رحمة الله تعالى وموجب اسمه سبحانه (الرحمن الرحيم).

قال الله تعالى عن مؤمن آل ياسين أنه قال لقومه المشركين: ﴿ إِن يُرِدُنِ اللهِ تَعَالَى عَنِ مؤمن آل ياسين أنه قال لقومه المشركين: ﴿ إِن يُرِدُنِ اللهِ السّبِرِ لاَ تُغْنِ عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيّعًا وَلاَ يُنقِذُونِ ﴿ يَسَ اللهِ السّبِرِ اللهِ تعالى؟ فلماذا اختار هذا الرجل الصالح اسم (الرحمن) من بين أسماء الله تعالى؟ وهل (الرحمن) يريد الضر بعباده المؤمنين؟

إن المعنى اللطيف في هذه الآية - والله أعلم - أن الضر إذا أتى من (الرحمن) فإن هذا موجب رحمته ولطفه ويصير الأمر الذي ظاهره الضر

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٤١)، ومسلم (٢٥٧٣).



في حقيقته رحمة، وخيرًا للمؤمن لأن الرحمن لا يصدر عنه إلا الرحمة واللطف والبر: ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيَّا وَجَمَعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴿ النساء: ٩١].

سابعًا: وتتجلى رحمة الله - عز وجل - في رحمته الخاصة بأوليائه، وتوفيقهم، وتسديدهم، وحفظهم، وتيسير أمورهم، وإجابة دعائهم، ونصرهم على أعدائهم الكافرين، وتمكينه لهم في الأرض، وإعانتهم وإغاثتهم في قضاء حوائجهم كما في جلب الرزق والمطر وكشف الكروب، وخرق السنن الكونية لهم، وإظهار الكرامات على أيديهم.

#### من آثار الإيمان باسميه سبحانه: (الرحمن الرحيم):

أولاً: محبة الله - عز وجل - المحبة العظيمة وذلك حينما يفكر العبد وينظر في آثار رحمة الله - عز وجل - في الآفاق، وفي النفس والتي لا تعد ولا تحصى. وهذا يثمر تجريد المحبة لله تعالى والعبودية الصادقة له سبحانه وتقديم محبته - عز وجل - على النفس، والأهل، والمال، والناس جميعًا، والمسارعة إلى مرضاته، والدعوة إلى توحيده، والجهاد في سبيله، وفعل كل ما يحبه ويرضاه.

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرٌ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آل عمران: ٣١].

ثانيًا: عبودية الرجاء والتعلق برحمة الله تعالى وعدم اليأس من رحمة الله تعالى فإن الله - عز وجل - قد وسعت رحمته كل شيء. وهو الذي يغفر الذنوب جميعًا كما أن الرجاء والنظر إلى رحمة الله الواسعة وآثارها



يثمر الأمل في النفوس المكروبة، ويمسح عليها الرَّوح وحسن الظن بالله تعالى وانتظار الفرج بعد الشدة ومغفرة الذنوب.

قال الله تعالى: ﴿ \* قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مِهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مِهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ [الزم: ٥٣].

وقال - عز وجل -: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرًا ﴾ [الشرح: ٥، ٦]، وقال - عز وجل -: ﴿ أَمَّن يُجُيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوٓءَ ﴾... الآية [النمل: ٢٦].

يتحدث الشيخ السعدي - رحمه الله تعالى - عن الأمل العظيم في رحمة الله تعالى فيقول: «والأمل بالرب الكريم، الرحمن الرحيم، أن يرى الخلائق منه، من الفضل والإحسان، والعفو والصفح والغفران، ما لا تعبر عنه الألسنة، ولا تتصوره الأفكار. ويتطلع لرحمته إذ ذاك، جميع الخلق لما يشاهدونه فيختص المؤمنون به وبرسله، بالرحمة.

فإن قيل: من أين لكم هذا الأمل؟ وإن شئت قلت: من أين لكم هذا العلم بما ذكر؟

قلنا: لما نعلمه من غلبة رحمته لغضبه، ومن سعة جوده الذي عم جميع البرايا، ومما نشاهده في أنفسنا وفي غيرنا من النعم المتواترة في هذه الدار، وخصوصًا في يوم القيامة، فإن قوله: ﴿ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصَواتُ لِلرَّحْمَنِ ﴾، ﴿ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ ، مع قوله: ﴿ ٱلْمُلَّكُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُ لِلرَّحْمَنِ ﴾، مع قوله وحمة أنزل لعباده رحمة، بها لِلرَّحْمَنِ ﴾، مع قوله وهذا وان لله مائة رحمة أنزل لعباده رحمة، بها

يتراحمون ويتعاطفون، حتى إن البهيمة ترفع حافرها عن ولدها، خشية أن تطأه، من الرحمة المودعة في قلبها، فإن كان يوم القيامة ضم هذه الرحمة إلى تسع وتسعين رحمة، فرحم بها العباد) (١) ؛ مع قوله على الرحم بعباده من الوالدة بولدها) (٢).

فقل ما شئت عن رحمته، فإنها فوق ما تقول، وتصور فوق ما شئت، فإنها فوق ذلك.

فسبحان من رحم في عدله وعقوبته، كما رحم في فضله وإحسانه ومثوبته. وتعالى من وسعت رحمته كل شيء، وعم كرمه كل حي، وجَلَّ من غَنِيِّ عن عباده، رحيم بهم، وهم مفتقرون إليه على الدوام، في جميع أحوالهم، فلا غنى لهم عنه، طرفة عين(7).

ثالثًا: اتصاف العبد بالرحمة وبذلها لعباد الله تبارك وتعالى:

وقد حض الله - عز وجل - عباده على التخلق بها، ومدح بها أشرف رسله فقال: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيطٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ التوبة: ١٢٨].

ومن أسمائه على أنه (نبي الرحمة)(٤). ومدح الصحابة - رضي الله عنهم - بقوله: ﴿ رُحُمَآءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩]. وخُص أبو بكر في من

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۱۲۷.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص۱۳۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدى ٣/ ٢٥٢، ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) مسلم (٥٥ ٢٣٥).

بينهم بالكمال البشري في الرحمة بعد الرسل، حيث قال فيه على الرحم أمتى بأمتى أبو بكر)(١).

وبيّن على أن الرحمة تنال عباده الرحماء فقال: (إنما يرحم الله من عباده الرحماء) (٢)، وأعظم الرحمة بالناس هدايتهم إلى التوحيد، وإخراجهم من الظلمات إلى النور بإذن ربهم – عز وجل – ثم الرحمة بهم في أنفسهم، وأعراضهم، وعقولهم، وأموالهم، ودفع الظلم عنهم، وتفريج كروبهم، والإحسان إليهم، وتعزية مصابهم، وقضاء حوائجهم. وأولى الناس بهذه الرحمة الوالدان والأقربون.

قال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلۡوَالِدَيۡنِ إِحۡسَنا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوۡ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هُمَا أَفْ وَلَا تَهُرَهُمَا وَقُل تَقُل هُمَا قَوْلاً كَمُ الْهُمَا قَوْلاً كَرِيمًا ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَبُّهُمَا قَوْلاً كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿ وَالْإسراء: ٢٣، ٢٤].

وكذلك رحمة الأولاد والزوجات. فهذا رسول الله على قال له الأقرع ابن حابس: «إن لي عشرة من الولد ما قبّلت منهم أحدًا قط» قال الرسول على: (أو أملك أن نزع الله الرحمة من قلبك)(٣).

وعن عائشة - رضي الله عنها - أنها قالت: «جاءتني مسكينة تحمل ابنتين لها فأطعمتها ثلاث تمرات فأعطت كل واحدة منهما تمرة، ورفعت إلى فيها تمرة لتأكلها فاستطعمتها ابنتاها فشقت التمرة التي كانت تريد أن

<sup>(</sup>١) أحمد ٣/ ٢٨١، والترمذي في المناقب وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٢٩٨١).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٣٧٧)، ومسلم (٩٢٣).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٩٩٨)، ومسلم (٢٣١٧).

تأكلها بينهما، فأعجبني شأنها فذكرت الذي صنعت لرسول الله عليه فقال: (إن الله قد أوجب لها بها الجنة أو أعتقها بها من النار) »(١).

ومن الرحمة التي تغيب عن كثير من الأذهان رحمة عموم الخلق مسلمهم وكافرهم، قال ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في أهل البدع: «ومن وجه آخر إذا نظرت إليهم بعين القدر - والحيرة مستولية عليهم، والشيطان مستحوذ عليهم - رحمتهم ورفقت عليهم، أوتوا ذكاء وما أوتوا زكاء، وأعطوا فهومًا وما أعطوا علومًا، وأعطوا سمعًا وأبصارًا وأفئدة: ﴿ فَمَآ أَغْنَىٰ عَنَّهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْدِدَ ثُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ تَجْحَدُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بهم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَةَ زِءُونَ ﴿ إِلَّا حَقَافَ: ٢٦](٢).

ويقول ابن القيم - رحمه الله تعالى - في نونيته:

وانظر بعين الحكم وارحمهم بها

وانظر بعين الأمر واحملهم على أحكامه فهما إذًا نظروان واجعل لقلبك مقلتين كلاهما من خشيية الرحمن باكيتان لو شاء ربك كنت أيضًا مثلهم فالقلب بين أصابع الرحمن (<sup>(٣)</sup>

# رابعًا: التعرض لرحمة الله تعالى بفعل أسبابها:

ومن أعظم ما تستجلب به رحمة الله تعالى فعل ما يرضيه ويأمر به، واجتناب ما يسخطه وينهى عنه باتباع ما جاء به النبي ﷺ قال الله تعالى:

<sup>(</sup>١) البخاري (١٤١٨)، ومسلم (٢٦٣٠) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) الفتوى الحموية ص ٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) شرح قصيدة ابن القيم ١/ ١٣١.

﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ ... ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ الْأَعِراف: ٥٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُهُمَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلَّذِينَ يَتَّعُونَ وَيُؤْتُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلنَّيِّيَ ٱلْأُمِّ ٱللَّهِ عَدُونَهُ مُم بِاَيَنِينَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّيِيَ ٱلْأُمِّ ٱللَّهِ مَا اللَّهِ عَدَهُمُ فِي ٱلتَّوْرَانِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾ [الأعراف: ١٥٦، ١٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (النور: ٥٦]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهُدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ٥٦]،

- ومما تستجلب به رحمة الله تعالى ما ذكر سابقًا من الرحمة بالخلق والإحسان إليهم.
- ومن الطرق التي تنال بها رحمة الله عز وجل تدبر القرآن والإنصات إليه، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسۡتَمِعُواْ لَهُ اللهِ وَأَنصِتُواْ لَعَلَى مُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسۡتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمۡ تُرۡحَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٤].
- وكذلك الاستغفار من أعظم ما تستجلب به رحمة الله تعالى. قال الله -عز وجل -: ﴿ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النمل: ٤٦].
- وقد أرشدنا الله عز وجل إلى سؤاله سبحانه الرحمة لأنفسنا وأقاربنا، وقد أثنى سبحانه على أنبيائه بذلك، وذكرهم للتأسي بهم، قال الله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِي مَسَنِي ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِي مَسَنِي ٱلضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الله الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى الله الله الله الله الله والمناه وأخيه: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ السلام ودعائه لنفسه وأخيه: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ



رَحَمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٥١]، وقال سبحانه: ﴿ وَقُل رَّبِ ٱغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ١١٨].

• ومما تستجلب به رحمة الله تعالى الرحمة باليتامى، والخدم، والإحسان إليهم فعن أبي هريرة ولله قال: قال رسول الله عليه: (كافل اليتيم له أو لغيره أنا وهو كهاتين في الجنة)(١) وأشار مالك بالسبابة والوسطى «ومالك أحد رجال السند».

وعن أبي ذر رضي قال: قال رسول الله على الله على الله فتية تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه من طعامه وليلبسه من لباسه ولا يكلفه ما يغلبه فإن كلفه ما يغلبه فليعنه)(٢).

خامسًا: الحياء من الله عز وجل: «إن التأمل في إحسان الله ورحمته يورث العبد حياء منه - سبحانه وتعالى - فيستحي العبد المؤمن من خالقه أن يعصيه، ثم إن وقع في الذنب جهلاً منه استحيا من الله بعد وقوعه في الذنب، ولذا كان الأنبياء يعتذرون عن الشفاعة للناس بذنوبهم خوفًا وخجلاً، وإن هذا لأمر قل من ينتبه له، بل قد يظن كثير من الناس أن التوبة والعفو قد غمر ذنوبه فلا يلتفت إلى الحياء بعد ذلك.

كان الأسود بن يزيد يجتهد في العبادة والصوم حتى يصفر جسده

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۹۸۳)، معنى (وله أو لغيره) أي: قريبًا لليتيم كالجد والأخ والعم أو قريبًا لغيره كبقية الأقارب.

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٢٠٢٧)، وصححه الألباني في صحيح الترمذي (١٥٨٧).

فلما احتضر بكى، فقيل له: ما هذا الجزع؟ ، فقال: مالي لا أجزع، والله لو أتيت بالمغفرة من الله لأهمني الحياء منه مما قد صنعت، إن الرجل ليكون بينه وبين آخر الذنب الصغير فيعفو عنه فلا يزال مستحيبًا منه» (١).

# ذكر أسماء الله الحسنى التي جاءت في القرآن الكريم مقترنة باسمه سبحانه (الرحيم):

جاء ذكر اسم الله (الرحيم) في القرآن الكريم مقترنًا ببعض الأسماء الحسنى وهي كما يلي:

أولاً: اقترائه باسم الرحمن: كما في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِلَنهُ كُرْ إِلَنهُ وَاحِدُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ، وجاء هذا الاقتران في ستة لَوَاضع من القرآن وقد مر بنا معنى هذين الاسمين الكريمين وأصل اشتقاقهما والفرق بينهما، وعن الجمع بين هذين الاسمين الكريمين:

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «أما الجمع بين (الرحمن الرحيم): ففيه معنى ... وهو: أن (الرحمن) دالٌ على الصفة القائمة به سبحانه - و(الرحيم) دالٌ على تعلُقها بالمرحوم، فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دالٌ على أن الرحمة صفته، والثاني دالٌ على أنه يرحم خلقه برحمته.

وإذا أردت فهم هذا: فتأمل قوله: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، ﴿ إِنَّهُ رِبِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ التوبة: ١١٧]، ولم يجيء قط: رحمن بهم.

<sup>(</sup>١) انظر (التعبد بالأسماء والصفات) وليد الودعان ص٩٨.

فعُلِمَ أَنَّ الرحمن: هو الموصوف بالرحمة، ورحيم: هو الراحم برحمته، وهذه نكتةٌ لا تكاد تجدها في كتاب، وإن تَنفَّسَتْ عندها مرآةُ قلبك: لم تُنْجَل لك صورُتها»(١).

وبذلك يفهم أن الجمع بين (الرحمن) و (الرحيم) يدل على كمال رحمته - سبحانه وتعالى - وشمولها من جهة، وخصوصها من جهة أخرى كما قال تعالى : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ۚ فَسَأَكْتُهُمَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِعَايَنتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَالْعراف: ١٥٦].

ثانیاً: اقترانه باسم: الغفورا: وهذا کثیر فی القرآن الکریم بلغ (۷٥) موضعًا تارة بقوله: ﴿ وَهُو اَلْغَفُورُ الرَّحِیمُ الرَّحِیمُ اللهٔ کَانَ غَفُورًا رَّحِیمًا ﴾ [یونس: ۱۰۷] وتارة بقوله: ﴿ إِنَّ اللهٔ کَانَ غَفُورًا رَّحِیمًا ﴾ وتارة بقوله: ﴿ وَهُو اَلرَّحِیمُ اللهٔ غَفُورُ وَ ﴾ [سبأ:٢]، وتارة بقوله: ﴿ وَهُو اَلْغَفُورُ رَّحِیمٌ ﴾ وتارة بقوله: ﴿ وَهُو اَلْغَفُورُ رَّحِیمٌ ﴾ وتارة بقوله: ﴿ وَهُو اَلْغَفُورُ الرَّحِیمُ ﴾ ، وتارة بقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورُ رَّحِیمٌ ﴾ ، وتارة بقوله: ﴿ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِیمٌ ﴾ .

ولا يخفى على المتأمل المناسبة بين هذين الاسمين وبين الآية التي ختمت بهما، واقتران هذين الاسمين الجليلين في مواطن كثيرة من القرآن يدل على أن مغفرة الله - عز وجل - لعبده مع استحقاقه للعقوبة بمقتضى عدله إن هو إلا أثر من آثار رحمة الله تعالى. وهذا من مقتضى رحمته التي كتبها على نفسه، وإلا لكان مقتضى العدل أن يؤاخذ

<sup>(</sup>۱) بدائع الفوائد ۱/ ۲۳ - ۲۶ «باختصار».

العبد على ذنبه كما يجزيه على عمله الصالح.

فجمع الله سبحانه بين هذين الاسمين الكريمين؛ لأن بالمغفرة تسقط عقوبة الذنوب، ويستر الله - عز وجل - ذنوب عباده ويقيهم آثامها كما يقي المغفر الرأس من السهام وهذا مقتضى رحمته سبحانه ويدل على ذلك ما ثبت في الصحيح عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أنه قال: «سمعت النبي يقول: (إن الله يدني المؤمن فيضع عليه كنفه ويستره فيقول: أتعرف ذنب كذا، أيقول: نعم أي رب حتى إذا أقره بذنوبه ورأى أنه هلك، قال: سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم) »(١).

كما أن في الجمع بين هذين الاسمين الكريمين إشارة إلى الكرم الغامر، والفضل العميم، فإنه كونه سبحانه (الغفور) يقتضي تجاوزه عن الزلات والعثرات فإذا قرن (الغفور) بـ(الرحيم) الذي ظهرت آثار رحمته فهو الفضل الذي ليس وراءه فضل، فالمغفرة تخلية عن الذنوب والرحمة تحلية بالفضل والثواب.

#### ثالثًا: اقتران اسم الرحيم، باسمه سبحانه الرؤوف،:

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٤٤١)، مسلم (٢٧٦٨).



من موجبات الرحمة وآثارها.

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى: «وأقرب الخلق إلى الله تعالى أعظمهم رأفة ورحمة كما أن أبعدهم منه: من اتصف بضد صفاته»(١).

ولذلك وصف الرسول على بأنه: ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَيهُ الله وعلى غيره [التوبة: ١٢٨]، وهذه من الأسماء التي تطلق على الله تعالى وعلى غيره إلا أنه لا يجوز أن يتسمى المخلوق بـ(الرؤوف الرحيم) على الإطلاق وفي ذلك يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «إنه لا يجوز أن يتسمى بأسماء الله المختصة به، وأما الأسماء التي تطلق عليه وعلى غيره كـ(السميع والبصير) و (الرؤوف والرحيم) فيجوز أن يخبر بمعانيها عن المخلوق، ولا يجوز أن يتسمى بها على الإطلاق بحيث تطلق عليه كما تطلق على الرب تعالى»(٢).

#### رابعًا: اقتران اسمه الرحيم باسمه سبحانه التواب:

وجاء هذا الاقتران في (تسعة) مواضع من القرآن منها قوله تعالى: ﴿ فَتَلَقَّىٰٓ ءَادَمُ مِن رَّبِهِ عَلَمَتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ [البقرة: ٣٧]، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ وَأُنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ [التوبة: ١٠٤]، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنَهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا وَقُوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنَهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا وَقُوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنَهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَابًا وَاضح، ذلك أن من آثار وثمار رحمة الله تعالى توفيقه لعباده إلى التوبة ثم

<sup>(</sup>١) الروح ص ٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) تحفة المولود بأحكام المولود ص ١٠٨.

قبولها منهم، قال الله - عز وجل -: ﴿ وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهَا عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهَا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

وتوفيق العبد للتوبة ثم قبولها منه يترتب عليه حسن العاقبة، والنجاة من عذاب الله تعالى وتلك رحمة خاصة، بل إنه سبحانه من عظيم رحمته بعبده أنه يفرح بتوبته فرحًا عظيمًا كما جاء في الحديث الصحيح السابق ذكره: (لله أفرح بتوبة عبده – حين يتوب إليه – من أحدكم كان على راحلة بأرض فلاة... الحديث)(١).

#### خامسًا: اقتران اسمه الرحيم باسمه سبحانه العزيزا:

وجاء هذا الاقتران في (١٣) موضعًا من القرآن الكريم منها (٩) مواضع في سورة الشعراء وذلك بالتعقيب على قصة كل نبي مع قومه، بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَةً ۖ وَمَا كَانَ أَكَثَرُهُم مُّؤَمِنِينَ ۚ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ بقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [الشعراء: ٢١٧]، وقوله تعالى: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ فَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الدخان: ٢٤]، وقوله حز وجل -: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ ٱللَّهُ إِنَّهُ هُو ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَالسَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الدخان: ٢٤]، وقوله سبحانه: ﴿ ذَالِكَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [السجدة: ٢].

واقتران هذين الاسمين الكريمين واضح لمن تأمله حسب السياق القرآني في الآية التي يختم فيها بهذين الاسمين الجليلين.

ففي سورة الشعراء لما كانت الآية هي بمثابة التعقيب على قصة كل نبي مع قومه ناسب ختمها بهذين الاسمين الكريمين، وذلك أن ما حصل

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۱۳٦.



للمكذبين من عذاب وهلاك إنما هو مقتضى عزته سبحانه وقوته، وغلبته وهو موجب اسمه سبحانه (العزيز) وما حصل من إنجاء للرسل وأتباعهم إنما مقتضى رحمته ولطفه وهو موجب اسمه سبحانه (الرحيم).

وبالجملة فإن اقتران هذين الاسمين الكريمين يدل على الكمال والعدل والحمد والعزة والرحمة، وذلك ببيان أنه سبحانه مع كونه عزيزًا قويًا غالبًا قاهرًا لكل شيء فلا ينفي أن يكون رحيمًا برًا محسنًا. ولا يعني كونه سبحانه رحيمًا بعباده أن لا يكون قويًا غالبًا.

فرحمته سبحانه ناشئة عن قدرة، وقوة، وعزة لا عن ضعف، وعجز، واجتماع الوصفين يدل على صفة كمال ثالثة وهي: جريان عزته - سبحانه وتعالى - على سنن الرحمة التي تستلزم إفاضة الخير والإحسان.

#### سادسًا: اقتران اسمه الرحيم باسمه سبحانه البرا:

وجاء هذا الاقتران مرة واحدة في القرآن وذلك في قوله تعالى عن أهل الجنة: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَآءَلُونَ ﴿ قَالُواْ إِنَّا كُنَّا قَبَلُ فِي الْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلِنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴿ إِنَّا كُنَّا مُشْفِقِينَ ﴾ [الطور: ٢٥ - ٢٨]، والبر: هو المحسن الرفيق المتفضل، وهذه الصفات هي من موجبات رحمته الخاصة بعباده المؤمنين.

فبرُّ الله - عز وجل - بعباده الذي هو عبارة عن توالي مننه، وتتابع إحسانه وإنعامه أثر من آثار رحمته الواسعة التي غمرت الوجود، وتقلب فيها كل موجود، وعن طريق تلك المنن الجزيلة، وذلك الإحسان العميم

عرف العباد أن ربهم رحيم، فاقتران (البر) بـ (الرحيم) لعله من اقتران المسبَّب بالسبب.

وتقديم (البَرِّ) على (الرحيم) أبلغ في المدح، والثناء بالترقي من الأخص إلى الأعم، ومن المسبب إلى السبب (١).

وسيأتي التفصيل في معاني وآثار اسمه سبحانه (البر) في بابه إن شاء الله تعالى. سابعًا: اقتران اسمه الرحمن باسمه سبحانه الرب:

وقد سبق ذكر هذا الاقتران عند الحديث عن اسم (الرب) سبحانه وذلك عند قوله تعالى: ﴿ سَكُمُ قَوْلاً مِّن رَّبِ رَّحِيمِ ﴿ إِيس: ٥٨].

من آثار اسم (الرب) سبحانه أنه: (رحيم) كما في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَسِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٣٠٢] فصفة الرحمة من آثار ربوبيته سبحانه (فالرب) على الحقيقة لا يمكن إلا أن يكون رحيمًا، وأن المؤمنين لم يدخلوا الجنة ويتلقوا السلام من ربهم سبحانه إلا برحمته - عز وجل - والتي هي من موجبات ربوبيته تبارك وتعالى.

ثامنًا: اقتران اسمه سبحانه الرحيم، باسمه ـ عز وجل ـ الودود،:

وجاء هذا الاقتران مرة واحدة في القرآن الكريم وذلك في قوله سبحانه: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيۡهِ ۚ إِنَّ رَبِّ رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴾ سبحانه: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيۡهِ ۚ إِنَّ رَبِّ رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴾ [هو د: ٩٠].

ولا يخفى وجه الارتباط بين هذين الاسمين الجليلين، لأن معنى (الودود) الذي يُحَب ويحب عباده التوابين المنيين؛ وهذا من موجبات رحمته.

<sup>(</sup>١) انظر مطابقة أسماء الله الحسني مقتضى المقام في القرآن الكريم؛ د. نجلاء كردي ص ٦٢٤.

وقد اختار شعيب على هذين الاسمين الكريمين وهو يدعو قومه إلى الاستغفار والتوبة، وذلك ليطمعهم في توبة الله - عز وجل - عليهم وأنها مقتضى رحمته سبحانه ومحبته - عز وجل - للمنيبين إليه.

يقول الشيخ السعدي - رحمه الله تعالى - عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحِيمُ وَدُودٌ ﴾ أي: لمن تاب وأناب؛ يرحمه فيغفر له، ويتقبل توبته ويحبه. ومعنى الودود من أسمائه تعالى أنه يحب عباده المؤمنين، ويحبونه، فهو فعول بمعنى فاعل ومعنى مفعول»(١).

وهنا توجيه آخر في تفسير اقتران هذين الاسمين الكريمين، ألا وهو: أن الرحمة قد تتوجه إلى من لا يُحب، أما (الرب) تعالى فإنه يغفر لعبده إذا تاب ويرحمه ويحبه مع ذلك، فإذا تاب العبد إلى ربه أحبه ربه سبحانه ولو كان منه ما كان.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: «وما ألطف اقتران اسمه (الودود) بـ(الرحيم) وبـ(الغفور) فإن الرجل قد يغفر لمن أساء إليه ولا يجبه، وكذلك قد يرحم من لا يحب، و(الرب) تعالى يغفر لعبده إذا تاب إليه ويرحمه ويحبه مع ذلك، فإنه يحب التوابين. وإذا تاب إليه عبده أحبه ولو كان منه ما كان»(٢).



<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي ۲/ ۳۸۵.

<sup>(</sup>٢) التبيان في أقسام القرآن ص ٥٩.