

# ( ٦٥ )[الهادي]

ورد اسمه سبحانه (الهادي) في القرآن الكريم مرتين وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴿ ﴾ [الفرقان: ٣١]، وقوله سبحانه: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسۡتَقِيمٍ ﴾ [الحج: ٥٤].

#### المعنى اللغوي:

«الهُدَى: الرَّشَاد والدلالةُ، يؤنَّث ويذكر.

يقال: هَدَاه الله للدين هُدَى، وقوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَهَدِ لَهُمْ ﴾ [السجدة: ٢٦]، قال أبو عمرو بن العلاء: أو لم يُبيِّن لهم.

وهديته الطريق والبيت هِدَايةً أي: عَرَّفته »(١).

«والهُدى: إخراج شيءٍ إلى شيء.

والهُدَى: الطاعة والورع.

والهدى أيضًا: النهار»(٢).

قال الزجاجي رحمه الله: « (والهادي): الدليل، ويقال: هديت الطريق، وهديته للطريق، وهديته إلى الطريق بثلاث لغات» (٣).

#### معناه في حق الله تعالى:

قال ابن جرير: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسۡتَقِيمٍ ۗ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر (الصحاح) ٦/ ٢٥٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب ٦/ ٢٦٣٩.

<sup>(</sup>٣) اشتقاق الأسماء ص ١٨٧.



[الحج: ٥٤]: وإن الله لمُرشد الذين آمنوا بالله ورسوله إلى الحقِّ القاصد، والحق الواضح»(١).

وقال في قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا ﴾: «قوله تعالى ذكره لنبيه: وكفاك يا محمد بربك هاديًا يهديك إلى الحق، ويُبَصِّرُكَ الرشد»(٢).

وقال الزجاج: « (الهادي) هو الذي هَدَى خلقه إلى معرفته وربُوبيته، وهو الذي هدى عباده إلى صراطه المستقيم، كما قال تعالى: ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ [يونس: ٢٥]»(٣).

وقال الزجاجي رحمه الله تعالى: «الله - عز وجل - (الهادي) يهدي عباده إليه، ويَدُّلُهم عليه، وعلى سبيل الخير والأعمال المقربة منه عز وجل»(٤).

وقال الخطابي: « (الهادي) هو الذي مَنَّ بُهَداهُ على من أراد من عباده فخصَّهُ بهدايته، وأكرمه بنور توحيده كقوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ يُونسُ: ٢٥].

وهو الذي هَدَى سائر الخلق من الحيوان إلى مصالحها، وألهمها كيف تطلب الرزق وكيف تتقي المضار والمهالك كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِيَ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلِقَهُ رُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠] » (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۱۷/ ۱۳٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٩/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الأسماء ص٦٤

<sup>(</sup>٤) اشتقاق الأسماء ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) شأن الدعاء ص ٩٥ – ٩٦.

ويقول الشيخ السعدي رحمه الله تعالى: « (الهادي) أي الذي يهدي ويرشد عباده إلى جميع المنافع وإلى دفع المضار، ويعلمهم ما لا يعلمون، ويهديهم لهداية التوفيق والتسديد، ويلهمهم التقوى ويجعل قلوبهم منيبة إليه منقادة لأمره»(۱).

ويبين الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - أنواع الهداية فيقول: «اعلم أن أنواع الهداية أربعة:

وهذه هداية الحيوان المتحرِّك بإرادته إلى جلب ما ينفعُه ودفع ما يضرُّه، وهداية الجَمَادِ المسخر لما خُلِق له، فله هداية تليقُ به، كما أن لكل نوع من الحيوان هداية تليقُ به، وإن اختلفت أنواعُها وصُورُها.

وكذلك كلُ عضو له هداية تليقُ به فهدى الرّجلين للمشي، واليدين للبطش والعمل، واللسان للكلام، والأذن للاستماع، والعين لكشف المرئيات، وكل عضو لما خُلق له، وهدى الزّوجين من كل حيوان إلى الأزدواج والتناسل وتربية الولد، وهدى الولد إلى التقام الثدي عند وضعه وطلبه. ومراتب مدايته سبحانه لا يُحصيها إلا هو، فتبارك الله

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي ٥/ ٣٠٥.



# ربُّ العالمين.

وهدى النحل أن تتخذ من الجبال بيوتًا، ومن الشَّجَرِ ومن الأبنية، ثم تسلك سُبل ربها مذللة لها، لا تستعصي عليها، ثم تأوي إلى بيوتها، وهداها إلى طاعة يعسوبها واتباعه والائتمام به أين توجه بها، ثم هداها إلى بناء البيوت العجيبة الصّنعة، الحكمة البناء، ومن تأمَّل بعض هدايته المبثوثة في العالم شهد له بأنه الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم.

وانتقل من معرفة هذه الهداية إلى إثبات النبوة بأيسر نظر وأول وهلة وأحسن طريق وأخصرها وأبعدها من كل شبهة، فإن من لم يهمل هذه الحيوانات سدى ولم يتركها معطلة، بل هداها إلى هذه الهداية التي تعجز عقول العقلاء عنها، كيف يليق به أن يترك النوع الإنساني الذي هو خلاصة الوجود، الذي كرمه وفضله على كثير من خلقه مهملاً وسدى معطلاً، لا يهديه إلى أقصى كمالاته وأفضل غاياته، بل يتركه معطلاً لا يأمره ولاينهاه ولا يُثيبُه ولا يعاقبه؟ وهل هذا إلا مناف لحكمته ونسبته له مما لا يليق بجلاله؟!

ولهذا أنكر ذلك على من زعمه، ونزه نفسه عنه، وبيَّن أنه يستحيلُ نسبةُ ذلك إليه، وأنه يتعالى عنه، فقال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقَّنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ وَلَكَ إِلَيْهَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَلَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُ ﴾ [المؤمنون: ١١٥ - ١١٦]، فنزه نفسَه عن هذا الحُسبان، فدلَّ على أنه مستقر بطلانه في الفطر السليمة والعقول المستقيمة، وهذا أحدُ ما يدُلُّ على إثبات المعاد بالعقل، وأنه مما تظاهر عليه العقل والشرع كما هو أصح الطريقين في ذلك.

ومن فهم هذا فهم سر اقتران قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلاَ طَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلّا أُمَمُ أَمْتَالُكُم مَّ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ وَلاَ طَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلّا أُمَمُ أَمْتَالُكُم مَّ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ الله إلى رَبِّمِ تُحُشَرُونَ ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَ نُزِل عَلَيْهِ عَلَى أَن يُنَزِل ءَايَةً وَلَكِنَ أَحَى مَرَهُمُ لا ءَايَةً مِن رَبِّهِ عَ قُل إِنَّ ٱلله قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِل ءَايَةً وَلَكِنَ أَحَى مَرَهُمُ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا عَلَى الله وَلا عَلَى الله وَلا طائر يطير بجناحيه، بل جعلها أمّا وهداها إلى غاياتها في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه، بل جعلها أمّا وهداها إلى غاياتها ومصالحها، كيف لا يهديكم إلى كمالكم ومصالحكم؟! فهذا أحد أنواع الهداية وأعمُّها.

النوع الثاني: هداية البيان والدَّلالة، والتّعريف لِنجْدَي الخير والشّر وطريقي النّجاة والهلاك، وهذه الهداية لا تستلزمُ الهدى التامَّ، فإنها سببٌ وشرط لا موجب، ولهذا لا يتحتَّم الهدى معها؛ كقوله تعالى: ﴿ وَأُمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَٱسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ [فصلت: ١٧]، أي: بيّنا لهم وأرشدناهم ودللناهم فلم يهتدوا، ومنها قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ٓ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى آلَىٰ الشورى: ٥٢].

النوع الثالث: هداية التوفيق والإلهام وهي الهداية المستلزمة للاهتداء، فلا يتخلُّفُ عنها، وهي المذكورةُ في قوله: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِى مَن يَشَآءُ أَ ﴾ يتخلُّفُ عنها، وفي قوله: ﴿ إِن تَحَرِصْ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ [فاطر: ٨]، وفي قوله: ﴿ إِن تَحَرِصْ عَلَىٰ هُدنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ فَلا الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له)، وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦]، هادي له)، وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦]،



فَنْهَى عَنْهُ هَذْهُ الهَدَايَةُ ، وأثبت له هداية الدعوة والبيان في قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُهَدِيَّ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

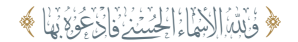
النّوع الرابع: غاية هذه الهداية وهي الهداية إلى الجنة والنّار إذا سيق أهلُها إليهما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مَهْدِيهِمْ رَهُمْ بِإِيمَنِهِمْ تَجْرِيكَ مِن تَحْتِمُ ٱلْأَنْهَرُ فِي جَنَّتِ ٱلنّعِيمِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وقال أهل الجنة فيها: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلَّذِي هَدَلْنَا لِهَاذَا ﴾ [الأعراف: ٤٣]، وقال تعالى عن أهل النار: ﴿ \* ٱحْشُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَامُواْ وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ ٱللّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِيم ﴿ الصافات: ٢٢ - ٢٣] »(١).

### من آثار الإيمان باسمه سبحانه (الهادي)

أولاً: محبة الله - عز وجل - وتعظيمه والثناء عليه، حيث أعطى كل شيء خلقه وهداه إلى ما لا بد منه في قضاء حاجاته، وأعظم من ذلك هدايته سبحانه لعباده حيث أنزل الكتب وأرسل الرسل لبيان سبل الهدى والحق والتحذير من طريق الغواية والضلال، ومنح لعباده العقول التي تدلهم على الله - عز وجل - وتهديهم إليه بما أودع في هذا الكون من الآيات الباهرات التي تدل على وحدانيته سبحانه.

ثانيًا: لما كانت هداية التوفيق والإلهام لا يملكها إلا الله - عز وجل - فإن هذا يشعر العبد بافتقاره التام إلى ربه سبحانه في طلب هذه الهداية والإعانة عليها، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ وَالإعانة عليها، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [القصص: ٥٦]، ولذا كان على العبد أن يسأل ربه

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ص ٣٣٠ - ٣٣٣، ت: صالح اللحام وخلدون خالد «دار ابن حزم».



سبحانه ويتضرع إليه بأن يهديه ويثبته ويوفقه.

وحتى هداية الدلالة والإرشاد هي الأخرى لا يملكها على الحقيقة إلا الله تعالى وإنما يختار سبحانه من يشاء من عباده من الرسل والمصلحين في هداية الناس إلى الحق وبيانه لهم، ولولاه سبحانه لما اهتدى أحد سواء كانت هذه الهداية هداية الإرشاد أو هداية التوفيق.

والهداية أكبر نعمة يُنْعِم بها (الهادي) سبحانه على عبده، إذْ كل نعمة دونها زائلة ومضمحِلَّة، وبقدر هدايته تكون سعادته في الدنيا، وطيب عيشه وراحة باله، وكذا فوزه ودرجته في الآخرة.

والأنبياء - صلوات الله عليهم، وهم أكمل الناس إيمانًا وهداية - كانوا يسألون الله تعالى أن يهديهم، فهذا موسى - عليه السلام - يقول: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا فِتَنْتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَآءُ وَتَهَدِئ مَن تَشَآءُ أَنتَ وَلِيُّنَا فَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥].

وكذا يوسف عليه السلام قال: ﴿ تَوَفَّنِي مُسَلِمًا وَأَلْحِقَنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَكَذَا يُوسف: ١٠١].

وسليمان - عليه السلام - قال: ﴿ رَبِّ أُوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللَّهِ وَسليمان - عليه السلام - قال: ﴿ رَبِّ أُوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتِكَ اللَّهِ مَا عَلَى وَالِدَكَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩].

وكان خاتم النبيين ﷺ يسأل ربه تعالى الهداية في دعواته وصلاته، فعن عائشة - رضي الله عنها - قالت: «كان ﷺ إذا قام من الليل افتتح صلاته: (اللَّهمَّ ربَّ جبرائيل وميكائيل وإسرافيلَ، فاطرَ السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنتَ تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لما اخْتِلفَ فيه من الحقِّ بإذنك، أنت تهدي من تشاء إلى صراطٍ مستقيم) (۱).

وكان يقول: (اللَّهمَّ إني أسألك الهُدى والتُّقى والعَفَافَ والغنى) (٢). وقال لعليَّ ﷺ: (قُل: اللَّهم اهدني وسدِّدْني، وادْكُر بالهُدى هدايَتَكَ الطريق، والسَّداد سدادَ السهم) (٣).

وأمرت هذه الأمة بأن تسأل الله تعالى الهداية في كلِّ ركعة من صلاتها في قوله سبحانه: ﴿ ٱهۡدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسۡتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمُخْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ۞ ﴾ [الفاتحة: ٦، ٧].

وعلم الرسول ﷺ الحسن بن عليّ - رضي الله عنهما - أن يقول: (اللّهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت) (١٤).

وكان من دعائه عليه الصلاة والسلام: (اللَّهم لك أسلمت وبك آمنت وعليك توكلت، وإليك أنبت وبك خاصمت، أعوذ بعزتك لا إله إلا أنت أن تضلني، أنت الحي الذي لا يموت والجن والإنس يموتون) (٥٠).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۷۷۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۷۲۱).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٧٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ١/١٩٩، وأبو داود (١٤٢٥)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود، انظر النهج الأسمى ٢/ ٢٧٥، ٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) مسلم (۲۷۱۷).



هذا هو دعاء الرسول على وهو الهادي المهدي المعصوم من الضلال فكيف بنا نحن الضعفاء المعرّضون لفتن الشبهات والشهوات؟ إن حاجتنا لطلب الهداية من مالكها سبحانه أشد من حاجتنا إلى الطعام والشراب.

ثالثًا: سعي المؤمن إلى أن يكون هاديًا إلى الله – عز وجل – وإلى صراطه المستقيم وذلك بنشر العلم والدعوة إلى الله سبحانه، وإرشاد الناس إلى الحق، وتحذيرهم من الباطل الذي يؤول بهم إلى سخط الله وعذابه.

### اقتران اسمه سبحانه (الهادي) باسمه سبحانه (النصير):

جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣١].

ويرجع لمعرفة وجه هذا الاقتران إلى الكلام عن اسمه سبحانه (النصير).