# วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย Journal of Thai Language and Literature

ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 มกราคม - ธันวาคม 2554

บรรณาธิการ

บารน วงค์ร

**ผู้เขียน** วิสุทธ์ บุษยกุล สยาม ภัทรานุประวัติ นลินกัสร์ พิทักษ์ลในทัย

นันทริยา สาเอียม

ปฐม หงษ์สุวรรณ

บาราน กบคร

เสาวณิต จุลวงศ์

อัลภา เมืองศรี

นพมาตร พวงสุวรรณ

ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล

ศุภลักษณ์ ปัญโญ ปิยพร คลศิลป์

จณิษฐ์ เฟื่องฟู

วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย Journal of Thai Language and Literature ISSN......

สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ถนนห้วยแก้ว ตำบลสุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 50200 โทรศัพท์ 053-943244-5 โทรสาร 053-943244

ท่านที่สนใจวารสารภาษาและวรรณกรรมไทย ติดต่อสั่งซื้อได้ที่ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ถนนห้วยแก้ว ตำบลสุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 50200 โทรศัพท์ 053-943244-5 โทรสาร 053-943244

การเผยแพร่ กำหนดออกปีละ 1 ฉบับ เดือนมกราคม – ธันวาคม

ราคา เล่มละ ... บาท

#### วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย

ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 มกราคม-ธันวาคม 2554 ISSN...

วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย เป็นวารสารราย 1 ปี มี วัตถุประสงค์เพื่อเผยแพร่ผลงานวิชาการ วิจัยเกี่ยวกับภาษา -วรรณกรรมไทย และไท ในลักษณะสหวิทยาการเพื่อสร้างองค์ความรู้ทางวิชาการ และเป็น สื่อกลางแลกเปลี่ยนความคิดเห็นทางวิชาการด้านภาษา วรรณกรรม และ วัฒนธรรมไทยและไท ทุกบทความที่ตีพิมพ์ได้รับการพิจารณาจากผู้ทรงคุณวุฒิ เนื้อหาและข้อคิดเห็นในบทความเป็นความคิดเห็นของผู้เขียนไม่ถือเป็นความ รับผิดชอบของคณะบรรณาธิการ

เจ้าของ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

ที่ปรึกษา คณบดี คณะมนุษยศาสตร์

รองศาสตราจารย์ ดร. สมพงศ์ วิทยศักดิ์พันธุ์ รองศาสตราจารย์ ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล

อาจารย์ ชูศรี ศรีแก้ว

**ผู้ทรงคุณวุฒิประจำฉบับ** ศาสตราจารย์ ดร. กุสุมา รักษมณี

ศาสตราจารย์ ดร. ศิราพร ณ ถลาง รองศาสตราจารย์ ดร. ราตรี ธันวารชร รองศาสตราจารย์ ดร. สรณัฐ ไตลังคะ

อาจารย์ ดร. อารียา หุตินทะ

**บรรณาธิการประจำฉบับ** อาจารย์ ดร. บัวริน วังคีรี

พิมพ์ครั้งที่ 1 จำนวน 300 เล่ม พิมพ์ที่ โรงพิมพ์นพบุรี

## สารบัญ

#### บทบรรณาธิการ

#### บทความพิเศษ

การตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนเบื้องต้น

วิสุทธ์ บุษยกุล

#### บทความประจำฉบับ

สูตรสถานีในยวนพ่ายกับปรวสังคหะและสูตรสถานในวรรณคดีสันสกฤต สยาม ภัทรานุประวัติ

ความหลากหลายของชื่อกฎหมายล้านนาโบราณ

นลินภัสร์ พิทักษ์คโนทัย

พูดจาภาษาไต

นันทริยา สาเอี่ยม

ปู่เยอ-ย่าเยอ: เรื่องเล่าตำนานกับพฤติกรรมการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ในหลวง พระบาง

ปฐม หงษ์สุวรรณ

สำนึกทวิลักษณ์ อัตลักษณ์ทับซ้อน และความย้อนแย้งในความเป็นไทยของคน ไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบางในประเทศไทย

บัวริน วังคีรี

เล่นสนุกกับการอ่าน "มารุตมองทะเล"

เสาวณิต จุลวงศ์

มายาคติ ความเป็นอื่น และความรุนแรง: จุดร่วมที่แตกต่างในคนนอกและคำ พิพากษา

อัลภา เมืองศรี

เมืองไทย: ดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" ของผู้ชาย "ฝรั่ง" นพมาตร พวงสุวรรณ

#### บทความวิทยานิพนธ์

บทบาทของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนา *ตุกลักษณ์ ปัญโญ*บทบาทของผู้หญิงในนิทานพื้นบ้านล้านนา *ปิยพร คลศิลป์*บทสังเคราะห์วิทยานิพนธ์ *ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล* 

#### สนทนาภาษาหนังสือ

ในกระจก: วรรณกรรมและการเมืองสยามยุคอเมริกัน จณิษฐ์ เพื่องฟู

## หลักเกณฑ์การเสนอบทความเพื่อตีพิมพ์ ในวารสารภาษาและวรรณกรรมไทย

- 1. บทความวิจัยที่รับพิจารณาตีพิมพ์เผยแพร่จะคัดเลือกจากบทความ ของนักวิชาการ , อาจารย์ และนักศึกษา ทั้งระดับปริญญาโทและ ปริญญาเอกเพื่อเป็นเวทีแลกเปลี่ยนความรู้ ความคิด ตลอดจนเป็น การแสดงพลวัดในแวดวงภาษาและวรรณกรรมไทยไท
- 2. เป็นบทความทางด้านภาษาและวรรณกรรมไทย ซึ่งไม่เคยตีพิมพ์ เผยแพร่มาก่อน
- เขียนเป็นภาษาไทย พิมพ์ด้วยโปรแกรมไมโครซอฟท์เวิร์ด ( Microsoft Word ) บนกระดาษ A 4 แบบหน้าเดียว ( Single Spacing ) TH Niramit AS ขนาด 14 ความยาวประมาณ 10 25 หน้ากระดาษ
- 4. มีบทคัดย่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษประกอบบทความ
- 5. ถ้าเป็นงานแปลหรือเรียบเรียงจากภาษาต่างประเทศต้องแสดง หลักฐานการอนุญาตให้ตีพิมพ์จากเจ้าของลิขสิทธิ์
- 6. การอ้างอิงใช้ระบบการอ้างอิงแบบนามปี และมีบรรณานุกรมเรียง ตามลำดับอักษร
- 7. ส่งต้นฉบับล่วงหน้าก่อนถึงกำหนดวารสารออกเผยแพร่ (อย่างน้อย ก่อนเดือนมิถุนายนของทุกปี) โดยต้องส่งต้นฉบับพิมพ์ 3 ชุด พร้อม แผ่นซีดีมายังสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ หาวิทยาลัย เชียงใหม่ ถนนห้วยแก้ว ตำบลสุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 50200 โทรศัพท์ 053-943244-5 โทรสาร 053-943244 หรือส่ง แนบไฟล์มาที่ E mail : bourin20@yahoo.com ทั้งนี้ สาขาวิชา ภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ สงวนสิทธิ์ที่จะไม่ ส่งคืนต้นฉบับพิมพ์ และซีดี

- 8. แนบประวัติผู้เขียน พร้อมทั้งสถานที่ติดต่อ เพื่อความสะดวกในการ ติดต่อกลับ
- 9. ทุกบทความจะได้รับการประเมินคุณภาพโดยผู้ทรงคุณวุฒิในสาขาที่ เกี่ยวข้องกับบทความ
- 10. บทความที่ได้รับการตีพิมพ์จะได้รับค่าตอบแทนและได้รับวารสาร ภาษาและวรรณกรรมไทยเป็นอภินันทนาการจำนวน 2 เล่ม

## แบบสั่งซื้อ วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย

ส่งแบบสั่งซื้อและค่าวารสาร ( กรณีตั๋วและเงิน หรือ ธนาณัติ ) คืนที่ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ถนนหัวยแก้ว ตำบลสุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 50200 โทรศัพท์ 053-943244-5 โทรสาร 053-943244

#### บทบรรณาธิการ

วารสารภาษาและวรรณกรรมไทย ฉบับปฐมฤกษ์ เป็นความพยายามของคณาจารย์สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ในการสร้างพื้นที่ทางความคิดเพื่อแลกเปลี่ยนความรู้ทางวิชาการ ซึ่งมีขอบเขต กว้างขวางครอบคลุมเนื้อหาทั้งด้านภาษา วรรณกรรม คติชนวิทยา และ วัฒนธรรม เมื่อครั้งอดีตสาขาวิชาฯ ได้จัดพิมพ์วารสารชื่อ "นิตยสารไทย" เป็นการรวบรวมบทความวิทยุของสาขาวิชาที่นำไปออกรายการ "นิตยสารไทย" มาจัดพิมพ์เป็นรูปเล่ม แต่รายการวิทยุและวารสารดังกล่าวได้ยุติการนำเสนอเป็นเวลาหลายปีแล้ว การรื้อพื้นวารสารขึ้นมาใหม่เพื่อเป็นเวทีแลกเปลี่ยนความคิด ดังกล่าวจึงปรับเปลี่ยนชื่อเป็นวารสาร "ภาษาและวรรณกรรมไทย" เพื่อให้เหมาะสม ครอบคลุมความรู้ทางภาษาและวรรณกรรมไทย—ไท รวมถึงศาสตร์สาขาอื่นดังที่กล่าวไปแล้ว

ในฉบับปฐมฤกษ์นี้ ขอนำเสนอบทความเกี่ยวกับภาษาและวรรณกรรม
ไทย ซึ่งมีประเด็นหลากหลาย เริ่มจากบทความกิตติมศักดิ์ของศาสตราจารย์
วิสุทธ์ บุษยกุลเรื่อง "การตรวจชำระต้นฉบับ" ซึ่งอาจารย์ได้กรุณามอบต้นฉบับ
ให้ก่อนที่อาจารย์จะป่วยหนักเข้ารักษาตัวที่โรงพยาบาลจุฬาลงกรณ์และเสียชีวิต
ในเวลาต่อมา การตีพิมพ์บทความนี้จึงถือเป็นการน้อมรำลึกถึงท่านด้วยความ
เคารพรักยิ่ง ในบทความนี้ อาจารย์ได้เสนอวิธีการตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนไว้
อย่างละเอียดถี่ถ้วน และถูกต้องตามหลักสากล ทั้งนี้เพื่อเป็นแนวทางให้
นักวิชาการไทยรุ่นหลังรู้ถึงวิธีการตรวจชำระต้นฉบับให้เกิดความถูกต้องต่อไป
ส่วนบทความเรื่อง "สูตรสถานีในยวนพ่ายกับปรวสังคหะและสูตรสถานใน
วรรณคดีสันสกฤต" เป็นการเสนอความคิดใหม่เกี่ยวกับที่มาและความเชื่อมโยง
ของวรรณกรรมไทยในการแต่ง "สูตรสถานี" โดยผู้เขียนสันนิษฐานว่า การแต่ง
สูตรสถานีในยวนพ่ายโคลงดั้นน่าจะได้รับอิทธิพล หรือเลียนแบบการแต่งมาจาก
วรรณคดีสันสกฤตเรื่องมหากาพย์มหาภารตะของอินเดีย

ส่วนอีกบทความหนึ่งเป็นการวิเคราะห์ให้เห็นถึงความหลากหลายของ ชื่อกฎหมายล้านนาโบราณ ซึ่งสามารถจัดประเภทกฎหมายได้ 8 ประเภท ผู้เขียนแสดงให้เห็นว่า กฎหมายแต่ละประเภทมีลักษณะเฉพาะแตกต่างกันไปทั้ง ยังพบว่า กฎหมายแต่ละประเภทมีความสัมพันธ์กับเนื้อหา กลวิธีการนำเสนอ และที่มา ทำให้เมื่อเห็นชื่อกฎหมายแล้ว สามารถคาดเดาได้ว่าแต่ละฉบับมี ลักษณะอย่างไร มีเนื้อหาเกี่ยวกับเรื่องใด และมีที่มาอย่างไร อันสะท้อนให้เห็น ความร่ำรวยทางวัฒนธรรมกฎหมายของล้านนาได้อย่างดี นอกจากนี้บทความ "พูดจาภาษาไต" เป็นการเปิดพรมแดนความรู้เกี่ยวกับภาษาไทใหญ่ ซึ่งมีความใกล้ชิดกับคนไทยในประเทศไทยค่อนข้างมาก บทความนี้ชี้ให้เห็นว่าในวิถีชีวิต ของชาวไทใหญ่จะให้ความสำคัญกับ "การพูดจา" โดยเชื่อว่าการพูดจาดี นอกจากจะเป็นสิริมงคลแก่ตนเองแล้ว ยังก่อให้เกิดความสุข ความเจริญในชีวิต อีกด้วย

นอกจากบทความดังกล่าวข้างต้นจะวิเคราะห์เชิงภาษาและ วรรณกรรมแล้ว ในวารสารนี้ยังพยายามอธิบายหรือตอบคำถามในประเด็น ว่าด้วยสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มนุษย์สร้างขึ้นนั้น มีความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตและการดำรง อยู่ของประชาชน โดยเฉพาะประเด็นการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ให้แก่สังคม เช่น บทความ "ปู่เยอย่าเยอ: เรื่องเล่าตำนานกับพฤติกรรมการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ในหลวงพระบาง" บางบทความยังชี้ให้เห็นว่า นิทานพื้นบ้านประเภทตำนาน และนิทาน มีส่วนในการสร้างอัตลักษณ์ของกลุ่มคนที่อพยพมาตั้งถิ่นฐานอยู่ใน ประเทศไทย ทั้งยังสะท้อนถึงความไม่เข้ากันของการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์จน ก่อให้เกิดความขัดแย้ง และย้อนแย้งระหว่างความเป็นไทยและความเป็นลาว ดัง ปรากฏใน บทความ "สำนึกทวิลักษณ์ อัตลักษณ์ทับซ้อน และความย้อนแย้งใน ความเป็นไทยของคนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง"

หลายบทความยังได้พยายามน้ำความรู้เชิงทฤษฎีใหม่ๆ มาวิเคราะห์ วิจารณ์วรรณกรรมไทย อาทิ บทความ "เล่นสนุกกับมารุตมองทะเล" ซึ่งแสดง ให้เห็นว่า หากอ่านใหม่ด้วยมุมมองของทฤษฎีเรื่องเล่า การอ่านแบบรื้อสร้าง ทำ ให้เห็นว่าตัวบท "มารุตมองทะเล" ตั้งอยู่บนฐานของการให้คุณค่าแก่แก่นสาร ของตัวบท ดังนั้นการอ่านด้วยมุมมองของทฤษฎีเรื่องเล่าเสนอโครงสร้างของ เรื่องเล่า เพื่ออ่านตัวบททำให้เห็นความหมายอื่นอันได้แก่ กระบวนการก่อตัว ของเรื่องสั้นเรื่องเรื่องนี้ ส่วนบทความ "มายาคติ ความเป็นอื่น และความรุ่น แรง: จุดร่วมที่แตกต่างในคนนอกและคำพิพากษา" แสดงให้เห็นว่าวรรณกรรม เป็นเครื่องมือแสดงออกของมนุษยชาติ การเปรียบเทียบเรื่องคนนอกและคำพิพากษาทำให้เห็นว่ามนุษย์ไม่ว่าจะอยู่ซีกโลกใด ก็ถูกกระทำให้กลายเป็นคนอื่น เสมอ หากมนุษย์ฉาบด้วยมายาคติ ที่อาจนำไปสู่ความรุนแรงถึงแก่ชีวิต กลายเป็นโศกนาฏกรรมที่ไม่อาจเพรียกหาผู้รับผิดชอบได้ บางบทความได้ตั้ง คำถามเกี่ยวกับการนำเสนอภาพแทนสังคมไทยในความรับรู้ของชาวต่างชาติ โดยเฉพาะชาวตะวันตก หรือฝรั่ง พบว่า นิยมสร้างหรือจินตนาการถึงเมืองไทย ในลักษณะเป็นดินแดน "สรวงสวรรค์" มีความตื่นเต้น น่าค้นหา ทั้งยังเป็นพื้นที่ สำหรับความสุขและการได้รับสิทธิพิเศษ เป็นพื้นที่สำหรับการพักผ่อน และการ เรียนรู้วัฒนธรรมไทยผ่านหญิงคนรัก ดังบทความเรื่อง "เมืองไทย: ดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" ของผู้ชาย "ฝรั่ง"

ส่วนบทความจากวิทยานิพนธ์สองเรื่อง เป็นการศึกษาวรรณกรรม ท้องถิ่นล้านนาในเชิงบทบาทหน้าที่ได้แก่ "บทบาทของผีในนิทานพื้นบ้าน ล้านนา" และ "บทบาทของผู้หญิงในนิทานพื้นบ้านล้านนา" ทั้งสองบทความ แสดงให้เห็นว่า วรรณกรรมประเภทนิทานพื้นบ้านยังมีบทบาทต่อสังคมล้านนา เห็นได้จากนิทานเรื่องผีมีบทบาทในการหาทางออกของความขัดแย้งและ กฎเกณฑ์ทางสังคม ใช้เป็นการศึกษาและอบรมระเบียบสังคม ถ่ายทอดความ เชื่อและพิธีกรรม และสร้างเอกลักษณ์และประวัติศาสตร์ท้องถิ่น ส่วนบทบาท ของผู้หญิงล้านนาที่ปรากฏในวรรณกรรมพื้นบ้านก็มีบทบาทหลากหลาย แตกต่างกันไปขึ้นอยู่กับประเภทของนิทานที่เล่า ในบทความ "นิทานพื้นบ้านกับ คติความเชื่อในสังคมล้านนา" จึงสรุปไว้อย่างน่าสนใจว่า นิทานพื้นบ้านล้านนา นอกจากให้ความบันเทิงสนุกสนานแก่ประชาคมชาวล้านนาแล้ว ยังให้ข้อคิดคติ

เตือนใจ และปลูกฝังความเชื่อ วัฒนธรรมและค่านิยมต่างๆ ให้แก่คนในสังคม ด้วย นอกจากนี้ ยังสะท้อนให้เห็นว่าสังคมล้านนาเป็นสังคมที่มีทั้งความขัดแย้ง และประนีประนอมกันระหว่างความเชื่อตั้งเดิมเกี่ยวกับฝีกับความเชื่อทาง พระพุทธศาสนา ทั้งยังสะท้อนให้เห็นถึงบทบาทของผู้หญิงล้านนาที่เคยดำรงอยู่ ค่อนข้างสูงในสังคมดั้งเดิมแต่ต่อมาถูกลดทอนหรือปรับเปลี่ยนให้ด้อยลง อย่างไรก็ดี นิทานพื้นบ้านเหล่านี้ต่างแสดงให้เห็นว่า ผู้หญิงล้านนามีบทบาท ค่อนข้างหลากหลายทั้งเป็นผู้นำ ผู้เสียสละเพื่อบ้านเมือง ผู้ค้ำจุน พระพุทธศาสนา ผู้บูชาความรัก และผู้มีบทบาทเชิงอำนาจ

สุดท้ายเป็นการซึ้ชวนให้ผู้อ่านกลับไปอ่านงานของเบเนดิก แอนเดอร์ สัน นักสังเกตการณ์สังคมไทยในหนังสือ "ในกระจก: วรรณกรรมและการเมือง สยามยุคอเมริกัน ซึ่งฉายภาพให้เห็นการเมืองและการต่อสู้ทางการเมืองของนัก คิดนักเขียนหัวก้าวหน้ายุคสงครามเย็นหรือยุคแสวงหาประชาธิปไตย ซึ่งแอน เดอร์สันได้วิเคราะห์วิจารณ์ไว้อย่างลุ่มลึก แม้เป็นมุมมองหรือจากสายตาคน นอกแต่ก็กระตุ้นเตือนให้คนไทยหันกลับมาทบทวนบาดแผลของสังคมได้เป็น กย่างดี

บัวริน วังคีรี บรรณาธิการประจำฉบับ เชองดอยสูเทพ 18 กรกฎาคม 2554

## การตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนเบื้องต้น

วิสุทธ์ บุษยกุล

#### บทคัดย่อ

การตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนหมายถึงการศึกษาต้นฉบับ ตัวเขียนที่มีอยู่ แล้วนำคำอ่านจากต้นฉบับเหล่านั้นมาสร้างขึ้นเป็น ต้นฉบับใหม่ให้ใกล้เคียงกับงานดั้งเดิมของผู้ประพันธ์มากที่สุด การ ตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนเบื้องต้นมีวิธีการดังนี้ 1. ศึกษาและ บันทึกลักษณะทั่วไปของต้นฉบับทุกฉบับ 2. เปรียบเทียบคำอ่าน ของต้นฉบับทั้งหมดอย่างหยาบๆ และสร้างผังความสัมพันธ์ของ ต้นฉบับทั้งหมดตามสายของการคัดลอก 3.ใช้ต้นฉบับตัวเขียนที่ เข้าใจว่าดีที่สุดในขั้นที่ 2 มาเป็นฉบับหลักในการทำงาน และนำคำ อ่านที่แตกต่างของฉบับอื่นมาเปรียบเทียบกัน 4. เลือกคำอ่านที่ดี ที่สุดหรือเสนอ "คำอ่านเสนอใหม่" 5. พิจารณาเนื้อหาต้นฉบับ และผังความสัมพันธ์อีกครั้ง แล้วแก้ไขปรับปรุงเป็นงานขั้นสุดท้าย ตามที่เห็นว่าจำเป็น

<sup>\*</sup> ศาสตราจารย์ทางภาษาบาลีสันสกฤต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ราชบัณฑิตสาขาตันติภาษา ศาสตราจารย์วิสุทธ์ บุษยกุลถึงแก่อนิจกรรมเมื่อวันที่ 21 มกราคม 2554 บทความนี้ผู้เขียนได้กรุณา มอบให้บรรณาธิการวารสารเมื่อปี 2552 ก่อนท่านจะเข้ารักษาตัวที่โรงพยาบาลจุฬาลงกรณ์

ในการถ่ายทอดคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา แต่ก่อนไม่มีการขีดเขียน ทุก อย่างอาศัยความทรงจำเป็นพื้น ประเพณีพุทธศาสนาเดิมใช้วิธีมุขปาฐะในการ ถ่ายทอด และตรวจสอบชำระคำสอน โดยนิมนต์เอตทัคคะของแต่ละสาขามา เป็นประธาน เช่นในการสังคายนาครั้งที่หนึ่งพระอุบาลีเป็นประธานในการตรวจ ชำระพระวินัยปิฎก และพระอานนท์เป็นประธานเมื่อตรวจชำระสุตตันตปิฎก แต่ เมื่อเวลาผ่านไปความทรงจำในคำสอนก็ขาดตกบกพร่องอีก หรือแม้เมื่อได้เริ่มมี การถ่ายทอดลงเป็นตัวเขียนแล้ว การคัดลอกต่อๆ กันก็อาจวิบัติได้ จึงต้องมีการ ทำสังคายนาโดยอาศัยความทรงจำต่อมาอีกเพื่อรักษาคัมภีร์หรือคำสอนพื้นฐาน ดั้งเดิมไว้ต่อไป

เมื่อมนุษย์รู้จักขีดเขียน ก็ย่อมมีการบันทึกสิ่งที่ควรจำลงเป็นลายลักษณ์ อักษร และเพราะสิ่งที่บันทึกไว้ย่อมคงทนอยู่ได้นาน คนจึงนิยมคัดลอกสิ่งที่ ต้องการรู้ต้องการจำแล้วคัดลอกต่อมาเป็นทอดๆ การคัดลอกย่อมต้องอาศัย ความประณีต แต่ความสามารถของมนุษย์มีจำกัด ถ้าเรื่องที่ต้องการคัดลอก เป็นข้อความยาวหรือมีสาระสำคัญที่ไม่คุ้น หรือเป็นวรรณกรรมที่สวยงามหรือ เป็นศิลปะพอเริ่มมีการคัดลอก ก็จะเริ่มมีข้อผิดพลาดในการคัดลอกขึ้นมา เมื่อผู้ คัดลอกคนหนึ่งผิดพลาดข้อความเดิมเปลี่ยนแปลงวิปลาสไป ผู้คัดลอกคนต่อมา เมื่อเอางานคนแรกมาคัดลอกอีกทอดหนึ่ง นอกจากจะเพิ่มข้อผิดพลาดเพราะ ความบกพร่องของตนแล้ว ก็ยังคัดลอกเอาข้อผิดพลาดที่มีอยู่เดิมไปด้วย นอกจากนี้ถ้าผู้คัดลอกคนใหม่เห็นข้อผิดพลาดหรือข้อความที่ตัวเองไม่เข้าใจเขาอาจช่วย "แก้ไข" ข้อความนั้นให้เป็นข้อความใหม่ที่เข้าใจง่ายขึ้น ผู้คัดลอกที่มี เจตนาดีเช่นนี้มีหลายคน เมื่อต่างคนต่างทำ นานๆ เข้างานดั้งเดิมก็เปลี่ยนแปลง หรือผิดพลาดไปมาก และถ้านำฉบับที่คัดลอกในช่วงท้ายๆ มาเปรียบเทียบกัน แล้วจะเห็นว่าแตกต่างกันมาก 1

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ถ้าเปรียบเทียบกับประเพณีไทย วงการแพทย์แผนโบราณของไทยมีคำกล่าวว่า เรียนเป็น หมอต้องเรียนกับครู ห้ามคัดลอกหรือเรียนจากตำราที่จดไว้ เพราะว่า ตำรายาไทยนั้น ถ้า "คัดสามที กินตายแล"

โดยที่ทุกคนต้องรับว่า งานของผู้ประพันธ์เดิมซึ่งเป็นของมีค่านั้นมีคำอ่าน เพียงอย่างเดียวแต่เมื่อเห็นต้นฉบับของงานที่ได้มาหลายฉบับนั้นมีคำอ่าน แตกต่างกันมากบ้างน้อยบ้าง ก็เกิดความคิดขึ้นมาว่า ควรจะต้องมีการ "ตรวจ ชำระ" หรือ "ล้าง" ข้อผิดพลาดหรือวิปลาสหรือข้อความวิบัติที่ผู้คัดลอกแต่ละ คนได้เพิ่มเติมหรือแทรกเข้ามาเพื่อสร้าง"ต้นฉบับดั้งเดิมที่ผู้ประพันธ์เขียนขึ้น จึงได้เกิดมีระเบียบวิธีตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนขึ้น

ชาวตะวันตกนิยมเผยแพร่ความรู้ที่ตนมี หรือที่ตนพบให้ผู้อื่นรู้ ไม่หวงไว้ เป็นสมบัติส่วนตัว (ยกเว้นในสมัยกลางที่มีการเก็บความลับทางการค้า ทำนอง เดียวกับสกุลช่างต่างๆ ของไทย) ความรู้และวิทยาการในอารยธรรมตะวันตก จึงเจริญงอกงามเร็วกว่าอารยธรรมตะวันออกที่หอสมุดเมืองอเล็กซานเดรีย (อยู่ที่ปากแม่น้ำในล์ ริมทะเลเมดิเตอร์เรเนียน) เมื่อประมาณ 2200 ปีมาแล้วมี การตรวจชำระงานเขียนของนักปราชญ์และนักประพันธ์กรีกโบราณ มีการวาง หลักการตรวจชำระฉบับตัวเขียนมีการศึกษาวิพากษ์วิจารณ์วิธีการคัดลอก และการถ่ายทอดต้นฉบับงานเขียนมาตั้งแต่ครั้งนั้น

งานตรวจชำระตัวเขียนนี้ ภาษาอังกฤษเรียกว่า Edit, edition หรือเรียก อย่างเป็นหลักวิชาว่า Textual criticism คู่กับคำว่า Higher criticism ส่วนภาษา บาลีสันสกฤตเรียกว่า "โสธนะ" และ "โศธนะ" ตามลำดับ

ระบบการศึกษาสมัยปัจจุบัน ถือว่าการตรวจชำระตัวเขียนนี้เป็นหัวใจ ของการวิจัย ตำราเก่าหรือคัมภีร์โบราณที่ไม่มีการตรวจชำระให้ถูกต้องนั้นแทบ จะเรียกได้ว่าไม่มีประโยชน์และจะใช้เป็นหลักฐานในการศึกษาค้นคว้าไม่ได้

ศาสตราจารย์แมคโดเนลล์ แห่งมหาวิทยาลัยออกซฟอร์ด ได้วิจารณ์ คัมภีร์พฤหัทเทวตาที่มีผู้ตรวจชำระไว้ แต่ยังไม่ถูกต้องตามหลักวิชาการว่า

งานตรวจชำระของท่านผู้นี้ต้องถือว่าไม่ถึงขั้น และไม่อาจใช้เป็น พื้นฐานในการศึกษาวิจัยได้เลย ข้าพเจ้าถือว่าถ้าได้ต้นฉบับตัวเขียนดีๆ เพียงฉบับเดียว ก็ยังมีค่ามากกว่างานนี้ เพราะงานนี้เต็มไปด้วย ข้อบกพร่องซึ่งไม่น่าจะมี นอกจากจะพิมพ์ผิดมากแล้ว งานนี้ยังมีคำอ่าน ประเภทที่เป็นไปไม่ได้เลยมากมายที่ลอกมาจากต้นฉบับที่ผิดพลาด หลายบรรทัดตกหายไป มีหลายบรรทัดที่พิมพ์ซ้ำ และหลายบรรทัดเป็น ของแปลกปลอมที่แทรกเข้ามา และที่ข้อความหายไปเป็นตอนๆ ก็มี... ไม่ แต่เท่านั้น งานตรวจชำระของท่านผู้นี้ ใช้วิธีการสารพัดที่ไม่มีใครเคยรู้ เห็นมาก่อน... งานนี้อาศัยต้นฉบับตัวเขียนเพียงฉบับเดียว หรือสองฉบับ เป็นหลัก แต่ก็มีคำที่เลือกตามบุญตามกรรมและมีข้อความเพิ่มเติมจาก ต้นฉบับตัวเขียนอื่นๆ ที่อยู่ต่างสายมาแทรก...

สิ่งจูงใจให้ผู้เขียนเขียนบทความนี้เพราะในประเทศไทยปัจจุบันยังไม่มี การตรวจชำระวรรณคดีไทยตามหลักเกณฑ์หรือมาตรฐานทางวิชาการ<sup>2</sup> ใน บางกรณีเราไม่มีทางที่จะตรวจชำระงานให้ดีกว่าที่มีใช้กันอยู่ในปัจจุบัน เพราะมี

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ที่ผู้เขียนกล่าวข้างต้นว่าในเมืองไทยยังไม่มีงานที่ตรวจชำระถูกต้องตามหลักวิชาการก็โดย อาศัยเหตุที่ว่างานที่ตรวจชำระในประเทศไทยมักอยู่ในข่ายดังต่อไปนี้

<sup>(</sup>ก) ไม่มีคำอธิบายว่าต้นฉบับมีกี่ฉบับ แต่ละฉบับมีลักษณะความน่าเชื่อถือมากน้อย เพียงไรและมีความสัมพันธ์กันหรือมีการแบ่งสายกันอย่างไร ตัวอย่างที่น่าจะทำตามเกี่ยวกับเรื่องนี้ ได้แก่บทนำของ พิเศษ เจียจันทร์พงษ์ ของหนังสือ อุรังคธาตุ (ตำนานพระธาตุพนม) พ.ศ. 2537 หน้า 3-6 ที่ได้พยายามอธิบายความเป็นมาของต้นฉบับที่ใช้

<sup>(</sup>ข) ไม่เคร่งครัดในการรายงานคำอ่านแตกต่าง เมื่ออยากยกก็ยก เมื่อไม่อยากยกก็ไม่ยก เมื่อมีการยกคำอ่านแตกต่างขึ้นมาประกอบก็ทำตามใจ ไม่บอกว่ามาจากต้นฉบับไหน ผู้อ่านภายหลัง ไม่สามารถทราบว่าสภาพของต้นฉบับทั้งหมดเป็นอย่างไรและน่าเชื่อถือเพียงใด มีคำอ่านแตกต่างมาก น้อยเพียงใด และเมื่อรายงานคำอ่านแตกต่างในกรณีที่มีต้นฉบับหลายฉบับ ก็ไม่บอกว่าคำอ่าน แตกต่างเหล่านั้นมาจากฉบับใดบ้าง เมื่อเป็นเช่นนี้ ผู้อ่านภายหลังจะไม่มีทางใช้ดุลพินิจของตัวเองได้ เลย หากจะพยายามแบ่งสาย recension เอง จะไม่มีทางทำจากงานที่เสนอมาได้ เมื่อพิจารณาในค้าน นี้ หนังสือที่ตรวจชำระในประเทศไทยโดยทั่วไปแล้วไม่มีฉบับใดดิไปกว่าที่แมคโดเนลล์วิจารณ์ชาว อินเดียผู้ตรวจชำระคัมภีร์พฤหัทเทวตาเลย

<sup>(</sup>ค) **คำอ่านเสนอใหม่** (emendation) และ**ช้อความเพิ่มเติม** (interpolation) นั้นหลักการ ตรวจชำระถือว่าต่างกันมาก แต่เมื่อตรวจดูผลงานที่จัดพิมพ์ขึ้นในประเทศไทย ไม่มีทางทราบได้เลยว่า ผลงานที่เสนอนั้นมีคำอ่านแตกต่างจากต้นฉบับเดิมในลักษณะใด

ต้นฉบับตัวเขียนตกทอดมาเพียงฉบับเดียวหรือสองฉบับ แต่ในบางกรณี ทั้งที่เรา มีต้นฉบับตัวเขียนหลายฉบับ แต่เราก็ไม่เคยใช้ต้นฉบับเหล่านั้นมาตรวจชำระงาน ที่มีอยู่ให้ดีขึ้น การอ้างว่าได้มีการตรวจสอบต้นฉบับตัวเขียนเหล่านั้นแล้วก็มี ลักษณะที่เป็น "ตามบุญตามกรรม"

วิธีการตรวจชำระที่เป็นที่ยอมรับทางวิชาการนั้นมีสามขั้น ได้แก่ การ แยกสาย (Recension) การตรวจสอบ (Examination) และ การแก้ไข (emendation) ซึ่งต้องทำตามลำดับ งานตรวจชำระคัมภีร์พฤหัทเทวตาที่แมค โดเนลส์วิจารณ์ไว้ข้างต้นนั้นไม่สมบูรณ์แม้แต่ขั้นเดียว และการตรวจชำระงานใน ประเทศไทยเราก็มีลักษณะเดียวกัน หรือถ้าจะดีกว่าก็คงไม่มากนัก ในบทความ นี้ผู้เขียนจะนำหลักการเบื้องต้นเกี่ยวกับการตรวจชำระต้นฉบับตัวเขียนที่ยอมรับ กันทั่วไป และต้องขออภัยที่จะต้องใช้ศัพท์เฉพาะที่เป็นภาษาอังกฤษควบคู่ไป ด้วย ศัพท์เฉพาะเหล่านี้มีดังนี้

- 1.ผู้ประพันธ์ (Author)
- 2.ผู้คัดลอก (Scribe)
- 3.งานตัวเขียนของผู้ประพันธ์และงานของผู้คัดลอก เรียกรวมกันว่า ต้นฉบับตัวเขียน, ฉบับตัวเขียน, งานตัวเขียน, หรือ สมุดตัวเขียน (Manuscript ใช้ตัวย่อว่า ms. หรือ mss.)
- 4.งานเขียนโบราณ<sup>3</sup> ที่นำมาใช้ในการตรวจชำระ(รวมทั้งที่ตีพิมพ์เป็น หนังสือแล้วด้วย) เรียกรวมว่า หลักฐานที่ใช้ (Testimonia, witnesses)

³มีหลายรูปแบบ ในประเทศไทยเป็นใบลาน เรียกว่า ต้นฉบับใบลาน, งานตัวเขียนใบลาน, (Palm leaf manuscript) หรือเป็นสมุดไทยหรือสมุดข่อย ทำเป็นแผ่นกระดาษยาวพับไปมา เรียกว่า ต้นฉบับสมุดไทย, ฉบับตัวเขียนสมุดไทย, ฉบับสมุดไทย รูปต้นฉบับชนิดนี้ไม่มีทางตะวันตก ถ้าจะ อธิบายให้ชาวตะวันตกเข้าใจก็คงต้องบอกว่าเป็น Pleated paper manuscript หรือ Accordion type paper manuscript ทำนองนี้ หรือจะเติมคำว่า Traditional ลงไปข้างหน้าด้วยก็ได้ ส่วนรูปแบบต้นฉบับที่ ค้นพบที่ Qumran ในตะวันออกกลางนั้นเป็นหนังแกะ ทำเป็นม้วนยาว และเรียกกันว่า Scroll ซึ่งเรา ไม่ใช้กัน

5.ใบลานแต่ละแผ่นหรือแต่ละใบเราเรียกว่า ลาน หรือ แผ่น(Folio) ด้านหน้าเรียกว่า recto และ ด้านหลังเรียกว่า verso ใช้ในการอ้างอิงเราใช้การ เรียงตามลำดับลานที่ด้านหน้าหรือหลัง บรรทัด เช่น ต้องการอ้างถึงใบลานใบที่ 12 ด้านหลังบรรทัดที่ 3 จะเขียนสั้นๆว่า fol. 12 v 3 ( ให้สังเกตว่างานตรวจชำระ จะไม่เขียนเต็มเลย )

6.ในสมัยก่อน งานตัวเขียนที่ผู้ประพันธ์เขียนขึ้นมานั้นมีเพียงฉบับเดียว รียกว่าต้นฉบับผู้ประพันธ์, ฉบับผู้ประพันธ์ หรือ ต้นฉบับดั้งเดิม (Autograph copy หรือ Original copy)

7.ในการคัดลอกแต่ละครั้ง ต้นฉบับที่ผู้คัดลอก(Scribe) ใช้เรียกว่า ต้นฉบับ หรือ ต้นแบบ (Exemplar) และฉบับตัวเขียนที่ได้ในการลอกแต่ละครั้ง เรียกว่า ฉบับคัดลอก (Oua copy)

8.งานประพันธ์ที่มีค่าย่อมมีการคัดลอกต่อๆมา ยิ่งมีคนนิยมมากก็ยิ่งมีการคัดลอกมากทำให้เกิดมีต้นฉบับตัวเขียนเพิ่มขึ้นมากมายหลายฉบับ (copies) ฉบับตัวเขียนที่คัดลอกจากต้นฉบับผู้ประพันธ์ (Autograph copy) โดยตรงนั้น เรียกว่า ฉบับคัดลอกอันดับหนึ่ง (Immediate copy) และฉบับที่คัดลอกจาก อันดับหนึ่งจะเรียกว่า ฉบับคัดลอกอันดับสอง ฉบับคัดลอกอันดับสาม (Second copy, third copy ...) และต่อๆ กันไปตามลำดับ

9.ผู้คัดลอก (Scribe) แต่ละคนมีความพิถีพิถัน ความละเอียดลออ ความ รอบคอบถี่ถ้วน ความประณีต และความระมัดระวังในการคัดลอกไม่เหมือนกัน ผู้คัดลอกที่พิถีพิถันอาจลอกข้อความร้อยคำหรือพันคำได้โดยไม่ผิดเลยหรืออาจ ผิดเพียงแห่งเดียว แต่คนอย่างนี้หาได้ยาก ข้อผิดพลาดของผู้คัดลอกมีหลาย อย่าง เช่น คัดลอกข้ามหรือสลับตัวอักษร คำหรือข้อความโดยไม่จงใจ ผู้คัดลอก อาจอ่านลายมือของต้นแบบ หรือ ต้นฉบับ (Exemplar) ที่ใช้ผิดพลาด หรืออาจ อ่านถูกต้อง แต่เวลาเขียนกลับเผลอไปไม่สะกดการันต์ตามแบบเดิม หรืออาจ

-

<sup>์</sup>ไม่เหมือนในปัจจุบันที่ผู้เขียนอาจใช้เครื่องพิมพ์ดีดหรือคอมพิวเตอร์ ทำให้ต้นฉบับดั้งเดิม มีหลายฉบับหรือหลาย copies ได้ตั้งแต่แรก

เติมคำหรือข้อความซึ่งเป็นไปได้ทั้งจงใจและไม่จงใจ ข้อผิดพลาดไม่จงใจนั้น เรียกว่า Accidental error ส่วน ข้อผิดพลาดที่จงใจ เช่น เมื่อพยายามแก้ไขคำ อ่านเดิม หรือพยายาม "ฝากฝีมือ" นั้นเรียกว่า Deliberate error ข้อผิดพลาด ของผู้คัดลอก จะเป็นชนิดใดก็ตาม เรียกว่า คำคัดลอกผิด (Scribal error)

10.ผู้คัดลอกที่คัดลอกต้นฉบับยาวๆ หลายพันคำ โดยมีคำผิดพลาดเพียง ประมาณไม่ถึงหนึ่งแห่งในร้อยคำนั้น นับว่าดีมาก ผู้คัดลอกทั่วไปมักผิดพลาด ร้อยละ 2 หรือมากว่า ข้อผิดพลาดของผู้คัดลอก (Scribal error) แต่ละคนมักไม่ ตรงกัน สมมุติว่า ก ข เป็นผู้คัดลอก 2 คน มาคัดลอกจากงาน ต้นฉบับดั้งเดิม (Autograph copy) ฉบับเดียวกัน งานของ ก ข เราจะเรียกว่า งานคัดลอกอันดับ หนึ่ง เมื่อเรานำงานของทั้ง 3 คนนี้มา เทียบความแตกต่าง (Collate) กัน จะเห็น ว่าคำผิดต่างๆไม่ตรงกัน ผิดตรงนี้บ้าง ตรงนั้นบ้าง ส่วนใหญ่จะผิดไม่เหมือนกัน เราเรียกคำผิดหรือข้อผิดพลาดในการคัดลอกเหล่านี้ว่า คำอ่านที่แตกต่างกัน หรือเรียกโดยย่อว่า คำอ่านแตกต่าง (Variant reading หรือบางคนนิยมใช้ศัพท์ ละตินว่า vario lections ใช้ตัวย่อว่า v.l.)

คำอ่านแตกต่างเหล่านี้แบ่งออกเป็นสองกรณี บางกรณีเรียกว่า ความ แตกต่างที่ไม่สำคัญ (Minor variation หรือ Insignificant variation) คือเป็นความ แตกต่างที่ไม่เปลี่ยนแปลงข้อความสำคัญ เช่นในกรณีของคัมภีร์พระไตรปิฎกของไทยฉบับสยามรัฐกับคัมภีร์พระไตรปิฎกของพม่า คำอ่านแตกต่างส่วนใหญ่ เป็นคำที่ไม่ค่อยมีความหมายสำคัญ (เช่นการแทรกหรือตัดคำ อปิ จ โข เว) หรือ ในกรณีบทขับร้องเพลงพญาโศกของวงดนตรีไทย ระหว่าง "พ่ออย่าคอยเลยว่า เมียจะกลับมา"กับ "พ่ออย่าคอยเลยว่าเมียจะกลับคืน" ระหว่างสองข้อความนี้ คำอ่านแตกต่าง "มา" และ "คืน" ถือว่าเป็นคำอ่านแตกต่างที่ไม่สำคัญ คำอ่าน แตกต่างที่ถือว่าเป็น ความแตกต่างสำคัญ (Major variation หรือ True variation) ได้แก่ คำอ่านแตกต่างที่เปลี่ยนความหมายสำคัญ เช่นกรณีของพรหมชาลสูตร ในคัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับของไทยและฉบับของพม่าใช้ว่า "อุปฺปิลาวิต" ส่วน ฉบับของสมาคมบาลีปกรณ์ของประเทศอังกฤษใช้ว่า "อุพฺพิลาวิต" สองคำนี้มา

จากธาตุต่างกันและมีความหมายต่างกันด้วย อย่างนี้ถือว่าเป็นความแตกต่าง สำคัญ หรือถ้าเอาเนื้อร้องเพลงพญาโศกข้างต้นไปเปรียบเทียบกับวรรณคดีไทย เรื่อง ขุนช้างขุนแผน ซึ่งมีว่า "พ่ออย่าคอยเลยว่าแม่ จะเป็นตัว" แล้ว ต้องถือว่า เป็นคำอ่านแตกต่างที่สำคัญ

11.ในบางกรณี ผู้คัดลอกอาจเขียนข้อความเติมลงไปเอง ส่วนใหญ่จะเป็น การจงใจ เช่น ความปรารถนาที่จะ "ฝากฝีมือ" แก้ไขความในงานประพันธ์ ข้อความนั้นเรียกว่า ข้อความเพิ่มเติมหรือ ข้อความแก้ไข (Interpolation)

12.ความสัมพันธ์ระหว่างฉบับคัดลอกต่างๆนั้นไม่ได้อยู่ในระดับเดียวกัน เสมอไป ตัวอย่างที่ยกมาในข้อ 10 นั้น ต้นฉบับผู้ประพันธ์ (Autograph copy) เป็นต้นสาย ฉบับ ก ฉบับ ข เป็นฉบับคัดลอกอันดับหนึ่ง (Immediate copy) ถ้า เปรียบเทียบกับคนก็เป็นชั้น "ลูก" ของ ต้นฉบับผู้ประพันธ์ ส่วนความสัมพันธ์ ระหว่าง ฉบับ ก ฉบับ ข นั้นมีฐานะระดับ "พี่น้อง" กัน

13.ต่อมาเมื่อมีคนอื่นมาคัดลอกจาก ฉบับ ก ฉบับ ข ซึ่งเป็น ฉบับ คัดลอกอันดับหนึ่งนี้ต่อไป ข้อผิดพลาดต่างๆที่มีอยู่ใน ฉบับคัดลอกอันดับหนึ่ง แต่ละฉบับก็จะถูกถ่ายทอดไปเป็นสายๆ ซึ่งในกรณีนี้ มี สาย (Recension) อยู่ 2 สาย คือ สาย ก กับ สาย ข

14.งานคัดลอกในระดับต่อมาแต่ละสายจะมีข้อผิดพลาดเพิ่มเติมทำให้ งานคัดลอกห่างไกลจากต้นฉบับของผู้ประพันธ์เดิมมากขึ้น (ฉบับผู้ประพันธ์ นั้น มีจำนวนข้อผิดพลาดเป็นศูนย์) แต่เมื่อ ก มาคัดลอก อาจมีข้อผิดพลาด สมมติ ว่า 5 คำ นายแดงมาคัดลอกต่อจากฉบับ ก จะรับข้อผิดพลาดในฉบับ ก ทั้ง 5 คำไป แล้วเพิ่มข้อผิดพลาดของตนเองอีกสมมติว่า 4 คำ ฉบับของนายแดงจะมี ข้อผิดพลาดรวม 9 คำ ถ้านายดำเอาต้นฉบับของนายแดงมาเป็นต้นแบบคัดลอก ดำจะรับคำผิด 9 คำไปจากฉบับของแดงและเพิ่มข้อผิดพลาดของตนอีกสมมติว่า 7 คำ ถ้าเป็นเช่นนี้ ฉบับของนายดำก็จะผิดพลาดแตกต่างไปจากฉบับ ผู้ประพันธ์ทั้งสิ้น 16 คำ ถ้ามีผู้คัดลอกทอดต่อไป คำผิดก็จะเพิ่มขึ้นอีก เพราะฉะนั้น เมื่อนำเอาฉบับตัวเขียนมาเปรียบเทียบกันจะเห็นว่า มีคำอ่าน

แตกต่าง (Variant readings) ระหว่างฉบับตัวเขียนเหล่านี้เป็นจำนวนมากและยิ่ง เป็นฉบับคัดลอกฉบับที่ "ไกล" จากต้นฉบับผู้ประพันธ์ ความผิดพลาดก็จะยิ่งมี มากขึ้น

15.ในการตรวจชำระ ผู้ตรวจชำระต้องนำคำอ่านแตกต่างที่มีอยู่ในฉบับ ตัวเขียนต่างๆที่ใช้มาอ้างเป็นเชิงอรรถประกอบในแต่ละหน้า ผู้ตรวจชำระที่ ซื่อสัตย์ต้องไม่ยกเว้นหรือกระโดดข้ามและยกคำอ่านแตกต่างมาเพียงบางคำ คำ อ่านแตกต่างเหล่านี้เป็นเครื่องมือที่มีความสำคัญที่สุดอย่างหนึ่งในการชี้ขาดคำ อ่านสุดท้ายของงานตรวจชำระ ที่ใช้วิพากษ์วิจารณ์ตัวเขียนต่างๆเพื่อจะนำไปสู่ ต้นฉบับผู้ประพันธ์ จึงมีศัพท์เรียกคำอ่านทั้งหมดนี้ที่ผู้ตรวจชำระยกมาไว้เป็น เชิงอรรถนี้ว่า หลักฐานการตรวจชำระ เครื่องมือการตรวจชำระ (Critical apparatus)<sup>5</sup>

งานตรวจชำระที่เสนอหลักฐานการตรวจชำระ (Critical apparatus) อย่าง พร้อมมูล คือ มีรายละเอียดต้นฉบับที่ใช้และเสนอคำอ่านแตกต่างอย่างสมบูรณ์ นั้นเรียกว่าฉบับตรวจชำระพร้อมหลักฐาน (Critical edition) ประโยชน์ของการ เสนอรายละเอียดนี้คือ ให้ผู้อ่านสามารถประเมินค่าการตรวจชำระเองได้ใน ภายหลังนั้นประการหนึ่ง หรือแม้แต่จะนำเอาคำอ่านแตกต่างเหล่านั้นมาเรียบ เรียงและตรวจชำระใหม่ก็สามารถทำได้

16.หลักสำคัญที่สุดในการตรวจชำระอยู่ที่การสร้างต้นฉบับของ ผู้ประพันธ์ดั้งเดิม และเสนองานนั้นแก่วงวิชาการ ไม่ใช่ยอมรับฉบับที่ผู้คัดลอก แก้ไขเปลี่ยนแปลงหรือแต่งขึ้นมาใหม่ เพราะหากเรายอมรับคำอ่านแตกต่างที่

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>นักวิชาการทั่วโลกไม่ถือว่างานตรวจชำระหนังสือเป็นงานตรวจแก้คำผิดเท่านั้น เพราะผู้ตรวจ ชำระต้องสามารถวิจารณ์คำอ่านแต่ละคำ ต้องศึกษาและมีความรู้เกี่ยวกับเรื่องที่ตนกำลังตรวจชำระ และเข้าใจความคิดของผู้ประพันธ์ดั้งเดิม สามารถวิพากษ์วิจารณ์ทุกสิ่งทุกอย่างเกี่ยวกับงานนั้นได้ เรา อาจเรียก **ผู้ตรวจชำระ** (Text critic) ว่า Editor ก็ได้ แต่ผู้ตรวจชำระที่แท้จริงต้องเป็น ผู้วิจารณ์ (critic) ได้ด้วย ฉะนั้น การตรวจชำระจึงมีคำว่า critic, critical แทรกอยู่ด้วยหลายคำ เช่นคำว่า critical apparatus, critical edition, critical technique, text critic, textual criticism

ผู้คัดลอกแต่ละคนแก้ไขหรือเพิ่มเติม งานดั้งเดิมจะเปลี่ยนไปมาก และวรรณคดี มรดกก็จะกลายเป็นงานสมัยใหม่ไปหมด

เมื่อพูดถึงงานตรวจชำระ หลักฐานในการตรวจชำระส่วนใหญ่จะเป็น งานตัวเขียนแต่บางทีจะรวมหนังสือที่พิมพ์เป็นเล่มแล้วด้วย ในบางกรณี ความทรงจำของบุคคลก็อาจเป็นหลักฐานได้

### การสร้างต้นฉบับดั้งเดิม

การสร้าง "ต้นฉบับดั้งเดิม" หรือ "ต้นฉบับผู้ประพันธ์" ด้วยการตรวจ ชำระตัวเขียนมีหลักเกณฑ์ทั่วไปดังต่อไปนี้

ก่อนอื่นพิจารณาเรื่องอักขรวิธีหรือตัวสะกดการันต์ ถ้าอักขรวิธีในฉบับ ตัวเขียนแตกต่างจากอักขรวิธีที่ใช้อยู่ในปัจจุบัน ผู้ตรวจชำระต้องตัดสินใจว่าจะ ใช้อักขรวิธีแบบไหน โดยเฉพาะวรรณคดีไทยบางเรื่องที่ยอมรับ "อักขรวิธีหรือ ตัวสะกดการันต์พิเศษ" เช่น สำนักนิ ทำนุกนิ ทำให้ลักษณะของการตรวจชำระ วรรณคดีไทยแปลกไปจากการตรวจชำระต้นฉบับสากลอยู่บ้าง

สมัยหนึ่งมีการโต้เถียงกันมาก ฝ่ายหนึ่งเสนอว่าการตรวจชำระนั้นมีขึ้น เพื่อตรวจหาต้นฉบับที่ผู้ประพันธ์ดั้งเดิมเขียนขึ้น เพราะฉะนั้นฉบับที่ตรวจชำระ แล้วควรจะใช้อักขรวิธีของผู้ประพันธ์ ดังนั้นจึงเป็นหน้าที่ของผู้ตรวจชำระที่จะ "สร้าง" อักขรวิธีของต้นฉบับที่คิดว่าผู้ประพันธ์เดิมใช้ โดยศึกษาพิจารณาจาก ต้นฉบับตัวเขียนหลายๆฉบับ แต่ความคิดนี้มีผู้แย้งว่าตัวสะกดการันต์เปลี่ยนไป ตามสมัย งานของผู้ประพันธ์ที่เราต้องการสร้างนั้นคือ คำพูดหรือความคิด ของคำแต่ละคำ ตัวสะกดการันต์นั้นเป็นเพียงข้อปฏิบัติหรือข้อกำหนดของยุค หรือสมัย นอกจากนี้การสะกดการันต์ตามแบบของผู้ประพันธ์นั้นไม่มีประโยชน์ มากนักเพราะอาจไม่สะดวกต่อผู้อ่านปัจจุบัน ความเห็นส่วนใหญ่จึงมีว่างาน เขียนในสมัยโบราณเมื่อตรวจชำระแล้วก็น่าจะเขียนโดยใช้อักขรวิธีปัจจุบัน 6 อาจ

กล่าวได้ว่างานเขียนในสมัยโบราณที่ได้ตรวจชำระแล้ว ได้เปลี่ยนมาใช้อักขรวิธี ปัจจุบันเพื่อความสะดวกของผู้อ่าน<sup>6</sup>

ความคิดนี้คงใช้ในกรณีของประเทศไทยด้วย คือควรเปลี่ยนอักขรวิธีเดิม มาเป็นแบบปัจจุบันเพื่อความสะดวกของผู้อ่าน ถ้าผู้ตรวจชำระหนังสือโบราณ ต้องการให้ผู้อ่านทราบว่าในสมัยก่อนสะกดการันต์แบบไหน ก็ต้องพิจารณาว่า ควรจะรายงาน คำอ่านแตกต่าง จากต้นฉบับตัวเขียนให้ผู้อ่านสมัยปัจจุบัน ทราบหรือไม่ และมากน้อยเพียงใด ถ้าเป็นงานสำหรับผู้อ่านทั่วไปก็ไม่จำเป็นแต่ ถ้างานตรวจชำระนั้นมีไว้สำหรับผู้กำลังศึกษาวิชาโบราณคดี หรือวิชาอ่านศิลา จารึก ผู้ตรวจชำระต้องบอกคำอ่านแตกต่างอย่างละเอียดด้วย

ในกรณีที่อักขรวิธีเปลี่ยนแปลงไป "มาก" และ "สม่ำเสมอ" จนเป็น อักขรวิธีแห่งยุคหรือสมัยนั้น ผู้ตรวจชำระอาจไม่สามารถยกคำอ่านที่ใช้ อักขรวิธีโบราณมาให้เห็นได้ทุกคำก็จำเป็นต้องใช้อักขรวิธีปัจจุบันหรือตามความ นิยมโดยไม่ต้องรายงาน คำอ่านแตกต่างให้เห็นทุกคำ แต่ต้องเขียนคำอธิบายใน ตอนต้นว่าอักขรวิธีเดิมหรือวิธีสะกดการันต์เดิมหรือความนิยมเดิมที่ผู้ชำระจะ แก้ไขโดยอัตโนมัติและไม่รายงานคำอ่านแตกต่าง นั้นมีอะไรบ้าง และมี หลักเกณฑ์อย่างไรโดยยกตัวอย่างให้เห็นพอสมควร เช่น ศาสนา/สาสนา มรรค / มัคค์ ฉพอะ/ฉเพาะ/เฉาะ/เฉพาะ ฯลฯ

ถึงแม้จะเป็นเรื่องอักชรวิธีหรือตัวสะกดการันต์ที่ชี้แจงไว้เป็นพิเศษแล้ว ถ้าอาจ "มีปัญหาในการตีความด้านภาษาหรือสำนวน" เกิดความกำกวม ความ ไม่ชัดเจน หรือความไม่แน่นอนแล้ว ผู้ตรวจชำระต้องรายงานคำอ่านแตกต่างที่มี ในฉบับตัวเขียนแต่ละฉบับไว้เป็นหลักฐานด้วยและเพื่อแสดงให้เห็นความสัมพันธ์ ระหว่างฉบับตัวเขียนทั้งหมด ผู้ตรวจชำระที่มีงานตัวเขียนมากเพียงพอ ควรจะ สร้างผังแสดงความสัมพันธ์ของฉบับตัวเขียน (เหมือนกับแผนผังแสดง ความสัมพันธ์ระหว่างเครือญาติ) เรียกว่า ผังความสัมพันธ์ (Family tree,

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ยกเว้นแบบเรียนด้านภาษาโบราณโดยตรง เช่น ผู้อ่านที่เรียน ศิลาจารึก หรือ Chaucer หรือ Anglo-Saxon ย่อมต้องเรียนรู้และอ่านอักขรวิธีสมัยนั้น

Genealogocal tree หรือ Stemma codicum) โดยบอกว่าฉบับใดอยู่ในระดับหรือ อันดับไหนและคัดลอกจากฉบับไหน ถ้ามีต้นฉบับตัวเขียนน้อยฉบับ ผัง ความสัมพันธ์ นี้อาจไม่มีทางที่จะแสดงได้ แต่ผู้ตรวจชำระยังมีหน้าที่ที่จะต้อง ประมาณอายุของต้นฉบับที่ใช้ตลอดจนเหตุผลหรือหลักฐานข้างเคียงให้ผู้อ่านได้ ทราบถึงความน่าเชื่อถือของต้นฉบับหรือหลักฐานที่ใช้ด้วย

ทุกคนคงต้องยอมรับว่าผู้ประพันธ์ดั้งเดิมไม่จงใจเขียนข้อความที่อ่านไม่รู้ เรื่องไว้ในงานที่เขาเขียน ผู้ตรวจชำระจึงจำเป็นจะต้องหาคำอ่านที่ผู้ประพันธ์ ดั้งเดิมจงใจเขียนไว้ ถ้าในต้นฉบับที่นำมาใช้ในการตรวจชำระมีข้อความที่ ผิดพลาดหรือตกหล่น จะถือว่าผู้ประพันธ์เดิมจงใจเขียนให้ผิดพลาดตกหล่น ไม่ได้ ผู้ตรวจชำระต้องพยายามตีความว่า ผู้ประพันธ์เดิมต้องการเขียนข้อความ ตอนนั้นว่าอย่างไร และต้องให้เหตุผลอย่างชัดเจน ไม่ใช่ "เดา" โดยไม่มีเหตุผล คะไรเลย

ถ้ามีข้อความบางตอนที่อ่านไม่ได้หรือตีความไม่ได้ หรืออ่านได้แต่ผู้ตรวจ ชำระเห็นว่า ไม่ตรงกับที่ผู้ประพันธ์ตั้งใจจะเขียน ซึ่งอาจเกิดจากความผิดพลาด ของผู้คัดลอกก็ดี หรือด้วยเหตุผลอื่นก็ดี ผู้ตรวจชำระอาจเปลี่ยนพยัญชนะหรือ สระบางตัวของคำที่มีอยู่ให้เป็นคำที่คิดว่าผู้ประพันธ์ต้องการใช้มาเป็นคำอ่าน แทนได้ การเลือกใช้คำใหม่เช่นนี้จำเป็นต้องทำด้วยความระมัดระวัง และควรมี เค้าให้เห็นจากฉบับตัวเขียนที่มีอยู่แล้วด้วย

การใช้คำใหม่โดยแก้บางส่วนเช่นนี้เรียกว่า คำอ่านเสนอใหม่ (Emendation) คำอ่านเสนอใหม่นี้สำคัญมาก ผู้ตรวจชำระทุกคนต้องใช้ หลักเกณฑ์เกี่ยวกับเรื่องนี้มาก ความแตกต่างระหว่างคำอ่านเสนอใหม่ กับ ข้อความเพิ่มเติม อาจจำง่ายๆว่าคำอ่านเสนอใหม่ (Emendation) นั้นมักมี หลักฐานบางส่วนในต้นฉบับตัวเขียนอยู่แต่อาจคัดลอกมาผิดพลาดหรือต้นฉบับ ชำรุด ส่วนข้อความเพิ่มเติม (interpolation) นั้นเป็นข้อความที่ผู้คัดลอก (หรือ ผู้ตรวจชำระ) เติมลงไปเองโดยไม่มีหลักฐานสนับสนุน หรือแก้ไขหลักฐานที่มีอยู่ โดยไม่มีเค้าเดิมที่อาจแสดงว่ามีทางเป็นไปได้

ในการให้คำอ่านเสนอใหม่ดังกล่าวมาข้างต้น ผู้ตรวจชำระต้องให้ หลักฐานคำอ่านแตกต่างของฉบับตัวเขียนที่ใช้ในการตรวจชำระทุกฉบับ และถ้า งานนั้นเคยมีผู้ตรวจชำระมาก่อนก็ต้องรายงานด้วยว่าผู้ตรวจชำระคนก่อนคิด อย่างไร และถ้ามีเหตุผลข้างเคียงอื่นๆ เช่น งานเขียนที่นักประพันธ์คนอื่นเคย อ้างถึง หรืองานเขียนอื่นของผู้ประพันธ์ ลักษณะสำนวนหรือลีลาของผู้ประพันธ์ ที่เคยศึกษามา อาจต้องพิจารณาพื้นฐานการศึกษา นิสัยใจคอของผู้ประพันธ์ ตลอดจนเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในสมัยใกล้เคียงซึ่งถือว่าเป็นเรื่องของการ ตรวจชำระในระดับสูง (Higher criticism) ก็ควรเขียนเป็นคำอธิบายเพิ่มเติมไว้ ด้วย อย่างไรก็ตาม ในกรณีที่ไม่สามารถชี้ขาดได้ว่าผู้ประพันธ์ดั้งเดิมเขียนว่า อย่างไร ผู้ตรวจต้องควรเสนอคำอ่านชั่วคราว และชี้แจงว่ายังไม่เป็นข้อยุติ ซึ่งก็ ยังเรียกว่าเป็น คำอ่านเสนอใหม่ ด้วยคำบาลีและสันสกฤตที่ยกมา ถ้าพบว่า ตัวสะกดผิดพลาดไม่เป็นแบบมาตรฐาน ผู้ตรวจชำระต้องแก้ไขให้ถูกต้อง เช่นเดียวกับการสะกดการันต์คำอ่านต่างๆตามปกติ ยกเว้นในกรณีที่แน่ใจว่า ผู้ประพันธ์จงใจสะกดตัวเช่นนั้น ผู้ตรวจชำระต้องให้หลักฐานคำอ่านแตกต่าง ประกอบอย่างละเอียด

### วิธีตรวจชำระเบื้องต้น

ตั้งรหัสหรือชื่อย่อสำหรับหลักฐานที่จะใช้ในการตรวจชำระทุกฉบับ สมมุติว่ามีฉบับใบลานและมีหนังสือที่พิมพ์เป็นเล่มแล้วรวมอยู่ เช่น มีฉบับ ปิดทองล่องชาดจากวัดบวรนิเวศ 1 ฉบับ ฉบับใบลานธรรมดาจากวัดบวรนิเวศ อีก 2 ฉบับ ฉบับปิดทองล่องชาดจากวัดมหาธาตุ 1 ฉบับ ฉบับใบลานธรรมดา จากวัดราชาธิวาสอีก 2 ฉบับ ฉบับหนึ่งในจำนวนนี้มีชื่อผู้สร้างจารึกไว้ข้างหน้า ว่า นางทองดี และมีฉบับพิมพ์ของหอพระสมุดวชิรญาณด้วย ทั้งหมดรวม 7 ฉบับ ชื่อย่อหรือรหัสควรเลือกอักษรเพียงตัวเดียวหรือสองตัว และเลือกที่จำได้ ง่าย เช่น

| ทบ | หมายถึง | ฉบับปิดทองล่องชาด            | วัดบวรนิเวศ              |
|----|---------|------------------------------|--------------------------|
| ทม | หมายถึง | ฉบับปิดทองล่องชาด            | วัดมหาธาตุ               |
| บ1 | หมายถึง | ฉบับใบลานธรรมดา              | ฉบับที่ 1 จากวัดบวรนิเวศ |
| บ2 | หมายถึง | ฉบับใบลานธรรมดา              | ฉบับที่ 2 จากวัดบวรนิเวศ |
| ร  | หมายถึง | ฉบับวัดราชาธิวาส             | ฉบับที่ไม่มีชื่อผู้สร้าง |
| ท  | หมายถึง | ฉบับวัดราชาธิวาส             | นางทองดีเป็นผู้สร้าง     |
| J  | หมายถึง | ฉบับพิมพ์ของหอพระสมุดวชิรญาณ |                          |

การตั้งชื่อย่อตามแนวข้างบนนี้เข้าใจว่าผู้อ่านจะเข้าใจได้ง่าย ผู้ตรวจ ชำระต้องอธิบายไว้ในตอนต้นของงาน และต้องชี้แจงด้วยว่าเวลาอ้างตำแหน่งใน ต้นฉบับตัวเขียนจะเขียนย่อแบบไหน โดยปกติจะเรียงลำดับตามตัว เช่น กรณี ของต้นฉบับใบลานต้องเรียงจากชื่อของต้นฉบับแล้วบอกผูกที่ ลานที่ ด้านหน้า หรือหลัง และบรรทัดที่ตามลำดับ ถ้าเป็นหนังสือที่พิมพ์เป็นเล่ม ก็ต้องบอกเล่ม ที่แล้วบอกหน้า หรือถ้าจำเป็นจะต้องบอกบรรทัดก็อยู่ในอันดับถัดไป

| ทบ. 2.14.1.3         | คือ ฉบับปิดทองล่องชาด วัดบวรนิเวศ ผูก 2 ลาน |  |  |  |
|----------------------|---------------------------------------------|--|--|--|
| 14 ด้านหน้า บรรทัด 3 |                                             |  |  |  |
| บ1. 3.18.2.1         | คือ ฉบับใบลาน 1 วัดบวรนิเวศ ผูก 3 ลาน 18    |  |  |  |
| ด้านหลัง บรรทัด 1    |                                             |  |  |  |
| ว. 58.12             | คือ ฉบับพิมพ์หอพระสมุดวชิรญาณ หน้า 58       |  |  |  |
| บรรทัด 12            |                                             |  |  |  |

ในการอ้างชื่อต้นฉบับเหล่านี้ก็ดี การบอกหน้าบอกบรรทัดก็ดี เมื่อใช้ ประกอบกับการตรวจชำระแล้ว **อย่าเขียนตัวเต็ม** เพราะการทำงานกับตัวเต็ม จะยุ่งยากและช้ากว่าตัวย่อ ซึ่งโดยปกติแล้ว คำย่อเหล่านี้จะปรากฏอยู่ในสมุด ทำงานของผู้ตรวจชำระ ส่วนในการเสนอผลงานขั้นสุดท้าย ผู้ตรวจชำระคงอ้าง แต่ชื่อของต้นฉบับเท่านั้น ไม่จำเป็นต้องบอกหน้าใบลานหรือหน้าสมุดนอกจาก จะจำเป็นเลือกหาฉบับที่น่าจะเป็นฉบับดีที่สุดเป็น "ตัวตั้ง" ในการตรวจชำระ ถ้า เป็นฉบับที่เคยมีผู้ตรวจชำระมาก่อนหรือเคยตีพิมพ์แล้วมักจะใช้ฉบับนั้น ถ้าไม่ เคยมีผู้ตรวจชำระมาก่อน คือเป็นงานตัวเขียนล้วนๆ ให้เลือกฉบับที่คิดว่า "ประณีต" ที่สุดเป็นตัวตั้ง เช่นในกรณีของตัวเขียนฉบับใบลานต้องพิจารณาอายุ และสภาพของใบลาน การแต่งใบลาน ตรวจลายมือเขียนว่าบรรจงหรือหวัดและ อ่านได้ชัดเจนหรือไม่ ถ้าเป็นสมุดไทย กระดาษอยู่ในสภาพอย่างไร ตัวหนังสือ เขียนชัดเจนหรือไม่ (รายละเอียดเหล่านี้ผู้ตรวจชำระต้องนำไปอธิบายใน "ลักษณะหลักฐานที่ใช้ในการตรวจชำระ"ด้วย)

เลือกสมุดทำงานชนิดมีหน้า 40 หน้าขึ้นไปเขียนรหัสหรือชื่อย่อของ หลักฐานงานตรวจชำระฉบับ "ตัวตั้ง" ไว้ขอบซ้ายมือของบรรทัดบน เว้นช่องว่าง ไว้สำหรับเขียนบอกหน้าและบรรทัดของหลักฐานด้วย แล้วเขียนรหัสหรือชื่อย่อ ของฉบับที่ 2,...3,... เรียงลงมาในบรรทัดข้างล่างต่อมาตามลำดับ

ถ้าต้นฉบับมีหลายฉบับและคิดว่าคงสามารถแบ่ง "สาย" ของต้นฉบับได้ ให้กันบรรทัดไว้ 4 หรือ 5 บรรทัดข้างล่าง สำหรับเขียนคำอ่านของแต่ละสาย และข้างล่างสุดจะมีอีกบรรทัดหนึ่ง สำหรับเป็น คำอ่านสุดท้าย หรือ ผลงานของ ผู้ตรวจชำระ บรรทัด คำอ่านของแต่ละสาย และบรรทัด คำอ่านสุดท้าย ซึ่ง ในขณะนี้ยังเว้นว่าง

ลอกข้อความ "ตัวตั้ง" ลงในสมุด แยกคำเขียนห่างๆกันบนบรรทัดบนสุด ของแต่ละหน้า โดยกันบรรทัดว่างสำหรับลอกคำอ่านแตกต่างของฉบับตัวเขียน หรือหลักฐานอื่นๆข้างล่างในแต่ละหน้าอย่างเพียงพอ ข้อความที่ลอกลงไปยาว ประมาณ 400 หรือ 500 คำเป็นอย่างน้อย หรือจะลอกจนจบตอนหรือจบเรื่อง เลยก็ได้

เอาฉบับตัวเขียนตัวที่ 2 มา อ่านข้อความในฉบับตัวเขียนนั้นเทียบกับ ข้อความของฉบับ "ตัวตั้ง" ในบรรทัดแรก ถ้าข้อความตรงกันก็ผ่านไป แต่ถ้าไม่ ตรงกัน เช่นสะกดตัวผิดหรือเป็นอีกคำหนึ่ง ให้เขียน **เฉพาะคำอ่านที่แตกต่าง** นั้นลงไปในบรรทัดที่ 2 ข้างล่างคำอ่านของฉบับ "ตัวตั้ง" และต้องตรงกันพอดี เพื่อให้เห็นได้ง่ายและชัดเจน ทำเช่นนี้ไปจนจบข้อความของฉบับที่ลอกไว้บน บรรทัดที่ 1

ในการบันทึกคำอ่านแตกต่าง ต้องสะกดตัวตามคำอ่านที่อ่านมา เขียนไว้ ข้างล่างคำอ่าน "ตัวตั้ง" ให้ตรงกันเป็นแถวให้เห็นได้ง่าย ถ้าเป็นคำที่เติมเข้ามา ต้องคัดลอกคำหน้าคำหลังของบรรทัดที่ 1 ไว้ด้วยเพื่อจะได้รู้ว่าเติมเข้ามา ระหว่างคำไหนกับคำไหน ถ้าตกหรือขาดหายไปก็ต้องยกอักษรท้ายๆ ของคำ หน้า และอักษรต้นๆ ของคำหลังบรรทัดที่ 1 ไปประกอบด้วยเช่นเดียวกัน ใน กรณีที่แตกต่างไปทั้งวรรค หรือหายไปทั้งวรรค หรือเพิ่มมาทั้งวรรค ก็อนุโลมทำ ตามแนวที่ว่าไว้นี้จากนั้นก็ทำกับฉบับตัวเขียนอื่นต่อไปทุกฉบับจนจบข้อความ

ตัวอย่าง เช่น มีต้นฉบับที่ใช้ 5 ฉบับ เลือกฉบับ ว. เป็น "ตัวตั้ง" (ในการ ทำงานจริง คำอ่านแตกต่างไม่น่ามีมากถึงขนาดนี้)

ว. 4.3.1.1 ท่าน จง ตั้ง โสต ปสาท ลง รอง รับ กระแส พระ สัทธรรมเทศนา ตถาคต นี้ หวัง จะ ส1 4.2.2.4 พึงประสาท พระกระแส ช. 4.3.1.4 จุ่ง ประสาท ลง...รับ ...นาเราตถา... ค. 4.3.2.1

 ท่าน จง ตั้ง โสต ประสาท ลง รอง รับ กระแส พระ สัทธรรมเทศนา ตถาคต นี้ หวัง จะ ให้

ทำเช่นนี้ไปสำหรับสายแต่ละสายจนหมดทุกฉบับตัวเขียน

จากนั้นให้เริ่มพิจารณาความคล้ายคลึงของคำอ่านแตกต่างที่ได้บันทึกลง ไว้ ในการพิจารณาขั้นต้น ให้ถือว่าคำอ่านที่ผู้ตรวจชำระควรจะรับนั้นอาศัย จำนวนหลักฐานที่เหมือนกันมากฉบับที่สุด และในตัวอย่างข้างบนจะเห็นว่ามี ดังนี้

| ท่าน 4 ทาน 1          | คำอ่านควรเป็น | ท่าน     |
|-----------------------|---------------|----------|
| จง 3 พึง 1 จุ่ง 1     | คำอ่านควรเป็น | ବ୍ୟ      |
| ประสาท 4 ปสาท 1       | คำอ่านควรเป็น | ประสาท   |
| กระแสพระ 3 พระกระแส 2 | คำอ่านควรเป็น | กระแสพระ |
| ตถาคต 4 เราตถาคต 1    | คำอ่านควรเป็น | ตถาคต    |

เมื่อมีหลักฐานเช่นนี้แล้ว ขั้นต่อไปก็คือลอกคำอ่านสุดท้ายนี้ลงใน บรรทัดล่างเป็นคำอ่านจากการตรวจชำระ ทั้งนี้อาจมีเหตุผลประการอื่นมา หักล้างได้ แต่ในขณะนี้ให้ถือว่าเป็นเช่นนี้

28.ในกรณีข้างต้นเป็นการสมมติว่าไม่มีการแยกสายของต้นฉบับที่นำมา พิจารณา ในประเทศไทย เมื่อต้นฉบับงานเขียนของเรามักมีจำกัด การแยกสาย คงมีน้อย แต่ในกรณีที่มีต้นฉบับตัวเขียนที่นำมาพิจารณา (Witnesses หรือ Testimonia) เป็นจำนวนมาก การแยกสายย่อมจะมีความสำคัญและจะกล่าวถึง เพียงสั้นๆ ในที่นี้

วิธีการแยกสายนั้นเป็นการเพิ่มการทำงานแต่ไม่เป็นงานยาก ผู้ตรวจ ชำระพิจารณาจากสมุดทำงานว่ามีต้นฉบับใดบ้างที่มีคำอ่านคล้ายคลึงกันที่สุด ถ้ามีการยกเว้นก็ยกเว้นเหมือนกัน หรือถ้ามีข้อความเกินก็เกินเหมือนกัน การ สะกดการันต์เป็นแบบเดียวกัน หากมีการเขียนสับคำก็จะเหมือนกันอีก ถ้าพบก็ อาจจะถือว่าฉบับที่เหมือนกันนั้นอยู่ในสายเดียวกัน คำว่าสายเดียวกันในที่นี้ หมายความว่าฉบับตัวเขียนสองฉบับนั้นอาจเป็น "พ่อลูก" กันก็ได้หรืออาจเป็น เพียง "พี่น้อง"กันเท่านั้นก็ได้ ถ้าสามารถตั้งสาย ขึ้นมาได้แล้ว ให้พิจารณาจาก คำอ่านของแต่ละสายและเอาคำอ่านที่วินิจฉัยแล้วเขียนลงไปในช่องว่างของคำ อ่านของสายที่เตรียมไว้ และตั้งชื่อสายตามแต่จะเห็นเหมาะสม อาจใช้ตัวย่อเป็น สาย ก. หรือ สาย 1 ก็ได้ตามใจ คำอ่านของสายเหล่านี้เป็นการสมมุติว่าเป็นคำ เดิมก่อนที่ฉบับอื่นในสายนั้นจะมาคัดลอกแม้ว่าในขณะตรวจชำระจะไม่พบ ต้นฉบับของต้นสายนั้นก็ตาม ฉบับต้นสายซึ่งไม่มีต้นฉบับจริงเป็นหลักฐานเช่นนี้ เรียกว่า ฉบับต้นสาย (Archetype)

เมื่อมีการแบ่งเป็นสาย ผู้ตรวจชำระต้องหาคำอ่านของสายแต่ละสาย ก่อน ถือว่าสายหนึ่งมีคำอ่านเพียงอย่างเดียว และคำอ่านนั้นใกล้กับต้นฉบับ ผู้ประพันธ์มากกว่าต้นฉบับตัวเขียนในสายแต่ละฉบับ เขียนคำอ่านของสายแต่ ละสายลงบนบรรทัดที่เว้นไว้

นำคำอ่านของสายแต่ละสายมาพิจารณาหาคำอ่านขั้นสุดท้าย โดยถือว่า สายหนึ่งมีคำอ่านเพียงอย่างเดียว เขียนคำอ่านเฉพาะสายลงในบรรทัดที่กันไว้ เวลาพิจารณาขั้นสุดท้าย ถ้ามีสามสายก็ต้องถือว่าคำอ่านแตกต่างทั้งหมดมี เพียงสามคำ

สมมติว่ามีต้นฉบับตัวเขียนทั้งหมด 9 ฉบับ สาย ก มี 2 ฉบับ สาย ข มี 3 ฉบับ และสาย ค มี 4 ฉบับ มีคำอ่านแยกกันเป็น 3 อย่าง เวลานำมาเทียบกัน ครั้งสุดท้ายต้องถือว่ามีคำอ่านที่ต้องพิจารณาเพียง 3 สาย (ไม่ว่าจะมีต้นฉบับ ตัวเขียนกี่ฉบับในสายนั้น)

งานของผู้ตรวจชำระโดยตรงคือการหาคำอ่านครั้งสุดท้าย ซึ่งถือว่า ใกล้เคียงกับที่ผู้ประพันธ์จงใจเขียนไว้ ผู้ตรวจชำระมีหน้าที่ที่ต้องทำเพิ่มขึ้นมาอีก คือ การเขียนคำอธิบายหลักฐานที่ใช้ และปัญหาต่างๆที่อาจมีขึ้นในการตรวจ ชำระ ซึ่งอาจแบ่งเป็นข้อๆ ได้ดังนี้

1. ลักษณะและสภาพของหลักฐานในการตรวจชำระ เริ่มจากชื่อย่อ หรือรหัส ที่มาหรือที่เก็บของต้นฉบับในปัจจุบัน ปีที่เขียนหรืออายุของต้นฉบับ ลักษณะลายมือเขียน วัสดุที่ใช้ สภาพของวัสดุ จำนวนแผ่นหรือหน้า ขนาด กว้างยาว (ถ้าเป็นใบลานต้องบอกความยาว ความกว้างและจำนวนบรรทัดต่อ หน้า และจำนวนอักษรต่อบรรทัด) ถ้าชำรุดก็ควรอธิบาย ถ้ามีชื่อผู้คัดลอกหรือ ผู้สร้าง ตลอดจนเหตุผลในการสร้าง (Colophon) ให้ลอกข้อความนั้นมาด้วย

ตลอดจนลักษณะส่วนรวมของเนื้อหา เช่น เขียนบกพร่องมากหรือมีระเบียบดี มี ตกหล่นหรือเกินคำ หรือเขียนผิดมากน้อยอย่างไร มีคำอธิบาย (gloss) ที่เขียน แทรก โดยเป็นหมายเหตุที่ขอบใบลาน (marginal notes) หรือ ระหว่างบรรทัด (interlinear) หรือไม่ หลักฐานฉบับนั้นเมื่อกล่าวโดยทั่วไปมีคำอ่านแตกต่างมาก น้อยเทียบกับฉบับอื่นอย่างไร

2.ในการเสนอผลงานที่ตรวจชำระเสร็จแล้ว ต้องทำเชิงอรรถ สำหรับชี้แจงคำอ่านที่แตกต่างได้ครบถ้วน คำอ่านแตกต่างจะต้องบอกว่า เป็นฉบับไหน ไม่ใช่บอกเพียงว่า "บางฉบับ" หรือ "2 ฉบับ" หรือ "4 ฉบับ" (เพราะฉะนั้นจึงจำเป็นต้องตั้งชื่อย่อของแต่ละฉบับไว้ตั้งแต่ต้น)

ผู้อ่านผลงานภายหลังที่พิถีพิถันสามารถพิจารณาคำอ่านแตกต่างที่เสนอ มาและสร้างสาย recension ขึ้นมาเองได้

- 3.ความสัมพันธ์ระหว่างหลักฐานหรือฉบับเขียนทั้งหมด ถ้างาน ตัวเขียนมีหลายสาย (Recension) ก็ต้องอธิบายความคล้ายคลึงหรือแตกต่างกัน อย่างกว้างๆ ในตอนนี้ และถ้ามีรายละเอียดอะไรเพิ่มเติมเกี่ยวกับความสัมพันธ์ ของฉบับตัวเขียนเหล่านี้ก็ต้องให้ไว้ ถ้าสามารถเขียนแผนผังความสัมพันธ์ ระหว่างหลักฐานต่างๆได้ก็ควรเขียนในตอนนี้
- 4.อักขรวิธี ผู้ตรวจชำระต้องอธิบายว่าอักขรวิธีในหลักฐานที่ใช้ว่า แตกต่างจากสมัยปัจจุบันอย่างไรบ้าง เช่นการประวิสรรชนีย์ การใช้ตัวสะกด การใช้ตัว น/ณ การใช้ไม้ไต่คู้และวรรณยุกต์ ถ้าเป็นการเขียนที่เป็นแบบอย่างใน สมัยนั้นและผู้ตรวจชำระไม่สามารถอ้างคำอ่านแตกต่างมาได้ทุกรูปก็ต้องเขียน คำอธิบายในเรื่องเหล่านี้พร้อมทั้งยกตัวอย่างมาให้เห็นพอสมควร
- 5.**การสะกดตัวตามความนิยม** ควรยกตัวอย่างมาให้เห็นพอสมควร เช่น ศาสนา และ สาสนา ธรรม และ ธัมม์ วิชชา/วิชา ทาส/ทาสฯลฯ
- 6.งานตรวจชำระนิยมใช้ตัวย่อ โดยเฉพาะเมื่อกล่าวถึงหลักฐานใน การตรวจชำระ เพราะพิมพ์สะดวก กินเนื้อที่กระดาษน้อยลง และผู้อ่านจะ เข้าใจได้เร็วกว่า วิธีการใช้ตัวย่อต้องอธิบายไว้ในตอนต้นและควรให้ตรงกันหรือ

ใกล้เคียงกับวิธีการที่นักวิชาการส่วนใหญ่ใช้ เช่น RV.X.90.6 หมายถึงคัมภีร์ ฤคเวท มณฑลที่ 10 สูกตะที่ 90 มันตระที่ 6 หรือ HOS.XII.122.14หมายถึง หนังสือในชุด Harvard Oriental Series เล่ม 12 หน้า 122 บรรทัด 14

7.หนังสืออ้างอิง อาจอยู่ในตอนต้นเล่ม หรือท้ายเล่มแล้วแต่สมควร ทั้งนี้จะเห็นว่าการตรวจชำระงานตัวเขียนเพื่อหาต้นฉบับของผู้ประพันธ์นั้นมี วิธีการที่ต้องทำเป็นขั้นตอน ในการเลือกคำอ่านนั้นต้องเอาคำอ่านต่างๆ มา เทียบ (collate) กัน แล้วเลือกคำอ่านที่มีจำนวนมากที่สุด ซึ่งโดยปกติก็จะเป็น เช่นนั้น วิธีการนี้จึงไม่ซับซ้อนหรือยุ่งยากแต่ประการใด แต่ที่ต้องเน้นก็คือ การ แบ่งต้นฉบับหรือหลักฐานการตรวจชำระออกเป็นสายนั้นนับว่ามีความสำคัญ มาก เพราะเมื่อแบ่งเป็นสายแล้ว การเลือกคำอ่านจะเลือกจาก "สาย" เท่านั้น และสายหนึ่งจะมีคำอ่านเพียงคำเดียว ไม่ว่าจะมีต้นฉบับตัวเขียนในสายนั้นกี่ ฉบับก็ตาม

แม้ว่าบทความนี้จะไม่ไม่อธิบายรายละเอียดเกี่ยวกับ**การแบ่งสาย** ก็ เข้าใจว่า ผู้ที่ทำงานนี้ตามหลักเกณฑ์ที่ได้แนะไว้ข้างต้นจะสามารถเข้าใจได้เอง

#### บรรณานุกรม

วิสุทธ์ บุษยกุล. 2536. "การตรวจชำระงานตัวเขียน." *ด้วยกตัญญุตา.* กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,143 - 167.

# สูตรสถานีในยวนพ่ายกับปรวสังคหะ และสูตรสถาน ในวรรณคดีสันสกฤต\*

สยาม ภัทรานุประวัติ

#### บทคัดย่อ

สูตรสถานีเป็นคำที่พบในเรื่องยวนพ่าย เป็นการกล่าวถึง พระราชประวัติของสมเด็จพระเจ้าบรมไตรโลกนาถอย่างสังเขป เป็นตอนๆ จำนวน 39 ตอน เมื่อเปรียบเทียบเนื้อหา วิธีการและ โครงเรื่องของสูตรสถานีในยวนพ่ายกับสูตรสถานในจรกส์หิตา และปรวส์ครหะมหาภารตะแล้ว พบว่าเรื่องสูตรสถานีมีลักษณะ คล้ายกับปรวส์ครหะส่วนที่ 2 และ 3 ของมหาภารตะ สันนิษฐาน ว่าผู้แต่งคงจะเลียนแบบลักษณะและรูปแบบของมหากาพย์ของ อินเดีย

<sup>\*</sup>ผู้เขียนขอกราบขอบพระคุณ "คุรุ" ดร. เรนาท โซเนน-ธีมเมอร์ อาจารย์ประจำภาควิชา เอเชียใต้ศึกษา วิทยาลัยบูรพาและแอฟริกันศึกษา มหาวิทยาลัยลอนดอน ที่ร่วมอภิปรายเรื่องปรวสคร หะในวรรณคดีสันสกฤตประเภทมหากาพย์ ทำให้ผู้เขียนได้แนวทางการศึกษาเรื่องสูตรสถานีในยวน พ่ายและกราบขอบพระคุณศาสตราจารย์เกียรติคุณ ดร. กุสุมา รักษมณี ที่กรุณาแก้ไขบทความนี้ให้ สมบรณ์อิ่งขึ้น

<sup>🕯</sup> ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทยคณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

การศึกษาเนื้อเรื่องหรือขนบการแต่งวรรณคดีไทยโบราณเป็นเรื่องที่ นักวรรณคดีหลายคนให้ความสนใจ วรรณคดีไทยหลายเรื่องคงรักษาร่องรอย ของวรรณคดีต้นแบบไว้ เมื่อมีการศึกษาเปรียบเทียบกับวรรณคดีต้นแบบก็พบ ลักษณะที่คล้ายกันอย่างมาก เช่น เรื่องคำฉันท์ดุษฎีสังเวยกล่อมช้าง ที่คง คำศัพท์รูปแบบและขนบหลายอย่างแบบวรรณกรรมเขมรโบราณ หรือ วรรณคดีประเภทนิทานอุทาหรณ์หลายเรื่องที่ได้เนื้อเรื่องจากวรรณคดีสันสกฤต

ในสมัยอยุธยามีวรรณคดีไทยเรื่องหนึ่งที่ดูจะมีความพิเศษบางอย่าง แตกต่างจากวรรณคดีเรื่องอื่น เรื่องดังกล่าวคือ เรื่องยวนพ่ายโคลงดั้น วรรณคดีสดุดีเรื่องสำคัญในสมัยอยุธยาตอนต้น เรื่องยวนพ่ายโคลงดั้นมีเนื้อหา ช่วงหนึ่ง แสดงพระราชประวัติย่อของสมเด็จพระบรมไตรโลกนารถ (โคลงบทที่ 61 – 80) โคลงเหล่านี้มีลักษณะร่วมกันคือขึ้นต้นบาทแรกกับบาทที่สามด้วยคำ ว่า "แถลงปาง" หรือ "ปาง" ผู้แต่งได้กล่าวไว้ในตอนต้นของโคลงบทที่ 61 ว่า

แต่นี้จักตั้งอาทิ กลกานท แลนา

เป็นสูตรสถานีอัน รยบร้อย แถลงปางปั่นภูบาล บิดุราช

ยังยโสธรคล้อย คลื่พล ฯ

ฉันทิชย์ กระแสสินธุ์ (2513: 115) ได้ตรวจสอบต้นฉบับสมุดไทย ยวนพ่ายที่เก็บรักษาอยู่ในแผนกเอกสารโบราณ ของหอสมุดแห่งชาติทุกฉบับ และเสนอความเห็นว่า

โคลงบทนี้ถูกต้องตรงกันทุกฉบับ คำ "สูตรสถานี" เป็นการบอกวิธีประพันธ์อย่างหนึ่งของกวีสมัยโบราณ มีอยู่ 2 แห่งด้วยกันคือ ในสมุทโฆษคำฉันท์แห่งหนึ่ง กับในยวนพ่าย โคลงดั้นอีกหนึ่ง นอกจากนั้นไม่มีเลย แสดงให้รู้ว่า นักปราชญ์

ราชกวีสมัยก่อน ท่านมีแบบแผนในการแต่งการรจนาอย่างน่า ชม ด้วยการนำเอาเรื่องย่อๆ มาบอกกล่าวให้รู้เป็น "สูตรสถานี" ไว้เสียก่อนแล้วรจนารายละเอียดตามสูตรสถานีไปจนจบเรื่อง เป็นการเริ่มที่ดีเด่นที่สุดของกวีสมัยอยุธยา ซึ่งหามีที่ไหนทำกัน ไม่ ในวรรณกรรมอื่น ๆ

ประเด็นของฉันทิชย์นั้น มีนักวิชาการให้ความเห็นเพิ่มเติม เช่น กุสุมา รักษมณี ได้กล่าวว่าลักษณะของสูตรสถานีคล้ายกับลักษณะบางอย่างที่พบใน วรรณคดีสันสกฤต กุสุมาเห็นว่า การย่อเรื่องไว้ตอนต้นนั้น ไทยคงจะได้แบบจาก วรรณคดีสันสกฤตของอินเดีย คือเรื่องมหาภารตะมีบทย่อเรื่องเรียกว่าอนุกรมุ มณี บรรพที่ 1 สรรคที่ 1 บรรทัด 65 เป็นต้นไป เป็นการปูพื้นฐานเรื่องเพื่อให้ ผู้อ่านติดตามต่อไป (กุสุมา รักษมณี อ้างใน ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2546: 220)

นอกจากนี้กุสุมา ยังพบชื่อที่น่าสนใจที่คล้ายกับคำว่าสูตรสถานี ใน ตำรา**จรกส์หิตา** ซึ่งเป็นตำราแพทย์ภาษาสันสกฤต ที่แต่งในศตวรรษที่ 2 เนื้อเรื่องบทแรกของหนังสือจรกส์หิตาเรียกว่า**สูตรสถานะ** เป็นเรื่องทั่วไป เกี่ยวกับการรักษาโรค หน้าที่ของแพทย์ อาหารของผู้ป่วย (กุสุมา รักษมณี, 2525: 2 และ กุสุมา รักษมณี อ้างใน ชลดา เรืองรักษ์ลิขิต, 2546: 170)

ประเด็นที่น่าสนใจสำหรับผู้เขียนคือ วิธีการนำเรื่องย่อมากล่าวไว้ ตอนต้นเรื่องยวนพ่ายโคลงดั้นหรือที่เรียกว่าสูตรสถานีนั้น มีลักษณะเหมือนกับ การย่อเรื่องในมหาภารตะอย่างไร และคำว่าสูตรสถานในตำราแพทย์ของ อินเดียมีความคล้ายคลึงกับสูตรสถานีของยวนพ่ายมากน้อยเพียงใด

ในบทความนี้ผู้เขียนจะศึกษารายละเอียดของเนื้อหา วัตถุประสงค์ โครงสร้างของสูตรสถานีในยวนพ่ายเทียบกับปรวสํครหะ และสูตรสถาน ว่ามี ลักษณะเหมือนหรือต่างกันอย่างไร และวรรณกรรมทั้งสองจะเป็นแบบให้กวี อยุธยาได้หรือไม่อย่างไร

## เรื่องสูตรสถานีในยวนพ่าย

ก่อนที่จะกล่าวถึงเรื่องปรวส์ครหะและสูตรสถานะของวรรณคดี สันสกฤต ผู้เขียนจะกล่าวถึงลักษณะทั่วไปของสูตรสถานีในยวนพ่ายโคลงดั้น เสียก่อน เพื่อเป็นข้อมูลเบื้องต้นในการเปรียบเทียบกับลักษณะที่พบในวรรณคดี สันสกฤต

ในยวนพ่ายนั้น มีคำระบุไว้ตอนต้นเรื่องอย่างชัดเจนว่า "เป็นสูตรสถานี อัน รยบร้อย" ข้อความนี้แสดงว่า ผู้แต่งใช้ชื่อว่า สูตรสถานี เป็นความหมาย เฉพาะ และต้องการให้เนื้อความตอนนี้เป็นบทเริ่มเรื่อง ดังคำว่า "แต่นี้จักตั้ง อาทิ" จากนั้นก็กล่าวถึงหัวข้อต่างๆ ไปตามลำดับของเวลาตั้งแต่สมเด็จพระ บรมไตรโลกนาถประสูติจนถึงทรงสร้างวัดและสร้างกำแพงเมืองพิษณุโลก รวม จำนวนโคลงทั้งสิ้น 20 บท พอถึงโคลงบทที่ 81 กวีก็กล่าวว่า "แต่นี้จักตั้งต่อ กลกานท แลพ่อ" แสดงว่าผู้แต่งกำลังจะเปลี่ยนเรื่อง หรือกล่าวถึงเรื่องอื่นต่อไป เนื้อเรื่องสูตรสถานีอาจแบ่งได้เป็น 39 เหตุการณ์ ทั้งหมดแบ่งเป็น 3 ส่วน ดังนี้

ส่วนแรก เป็นประวัติของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถตั้งแต่ประสูติ จนเสวยราชย์ เนื้อเรื่องกล่าวถึง พระเจ้าสามพระยายกทัพไปตีเมืองเขมร สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถประสูติที่ทุ่งอุทัย การกวาดต้อนไพร่พลกลับมา อยุธยา การอภิเษกพระบรมไตรโลกนารถ พระเจ้าสามพระยาสวรรคต การ ถวายพระเพลิง การครองแผ่นดินโดยธรรมของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ การประดิษฐานพระศรีมหาโพธิ์ และพระเจดีย์ การเชิญพระสงฆ์มาแสดงธรรม เนื้อความส่วนนี้เริ่มตั้งแต่โคลงบทที่ 61 จนถึงครึ่งบทของบทที่ 66 จำนวนโคลง 5 บทอีกครึ่งหนึ่ง

ส่วนที่ 2 เป็นตอนสงครามเมืองเชียงชื่น เนื้อเรื่องกล่าวถึง ตอนที่ พระยายุธิฐษระเป็นกบฏ สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถยกทัพไปปราบ เนื้อความ ส่วนที่ 2 นี้ เริ่มตั้งแต่โคลงบทที่ 66 (ส่วนท้าย) จนถึง 71 จำนวนโคลง 5 บทครึ่ง

ส่วนที่ 3 เป็นเหตุการณ์หลังจากสงคราม เมื่อพระเกียรติยศของ สมเด็จพระบรมไตรโลกนารถ ขจรไปทั่ว ทรงบำรุงศาสนา ครั้นพระชนนี สิ้นพระชนม์ สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถบำเพ็ญพระราชกุศล ทรงผนวช พระ ราชโอรสทูลให้ลาผนวช การสร้างพระอารามพุทไธสวรรค์ และทรงโปรดให้ สร้างกำแพงเมืองพิษณุโลก เนื้อความส่วนที่ 3 เริ่มตั้งแต่โคลงบทที่ 72 จนถึง 80 จำนวนโคลง 9 บท

เรื่องสูตรสถานีนี้ไม่พบในวรรณคดีอื่นๆ แต่ฉันทิชย์มีความเห็นที่ น่าสนใจ คือ คำว่า**สุรสัตถาดี** ที่ปรากฏในสมุทรโฆษคำฉันท์ คือคำว่าสูตรสถานี ในยวนพ่ายนั่นเอง เมื่อพิจารณาลักษณะ สุรสัตถาดีในสมุทรโฆษคำฉันท์แล้ว ก็ เป็นไปตามข้อสันนิษฐานของฉันทิชย์ ได้เช่นกัน หากสุรสัตถาดีเป็นคำเดียวกับ คำว่า สูตรสถานี ก็แสดงว่าสูตรสถานีก็เป็นคำศัพท์ทางวรรณคดีที่มีความหมาย เฉพาะในหมู่กวี และธรรมเนียมการสรุปเรื่องเป็นตอนๆ ที่เรียกว่าสูตรสถานีนี้ สืบต่อกันมาในระยะเวลาหนึ่ง

ชลดา เรื่องรักษ์ลิขิตเห็นว่า เรื่องสูตรสถานีเป็น "โครงร่างคร่าวๆ หรือโครงเรื่องหยาบๆ ที่กวีร่างไว้หรือกำหนดไว้ตอนต้นเรื่อง" (ชลดา เรื่องรักษ์ ลิขิต, 2546: 178) การนำเหตุการณ์ต่างๆ มากล่าวอย่างย่อนี้ แต่จะเป็นไปได้ หรือไม่ว่า ผู้แต่งอาจจะต้องการเพียงนำเสนอสาระสังเขปของพระราชประวัติ และพระราชกรณียกิจในสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถเพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจพระราช ประวัติพระองค์อย่างสังเขปเท่านั้น อาจจะมิได้ต้องการให้เป็นแนวเรื่องหรือ โครงเรื่องทั้งหมด เพราะการที่กวีจะเสนอโครงเรื่องให้ผู้อ่านเห็นก่อนที่จะ กล่าวถึงเนื้อเรื่องเป็นเรื่องที่ค่อนข้างแปลก เท่าที่พบก็มีเพียงเรื่องสมุทรโฆษ คำฉันท์เท่านั้นที่มีลักษณะคล้ายกับสูตรสถานีในยวนพ่าย

## สูตรสถานีกับการศึกษาของนักวิชาการ

แม้ว่าชลดาจะตีความคำว่า **สูตรสถานี** มาจากคำสองคำ **สูตร** รวม กับคำว่า **สถานิน** (แล้วแจกวิภัตติเป็นสถานี) และอาศัยความหมายตาม พจนานุกรมภาษาสันสกฤตอังกฤษของนักปราชญ์ทั้งชาวยุโรปและอินเดีย ประกอบคำวินิจฉัย (ชลดา, 2546: 171–172) แต่ผู้เขียนก็อดสงสัยไม่ได้ว่า เราไม่ พบหลักฐานคำว่าสถานีที่มีความหมายว่า "*ต้นแบบ*" ในภาษาไทยโบราณเลย ทั้งนี้เพราะ ปกติคำแปลในภาษาสันสกฤตที่มีหลายความหมาย เมื่อกลายมาเป็น คำยืมแล้ว ความหมายจะน้อยลงหรือเปลี่ยนไป ความหมายของคำว่าสถานีนี้ ก็เช่นกัน ที่ไม่ได้รักษาความหมายในภาษาสันสกฤตไว้ได้ทั้งหมด ดังนั้นการ แปลว่า เรื่องคร่าวๆ ที่กวีกำหนดไว้ก่อนนั้น แม้ดูจะเป็นการอธิบายที่แม้จะดูเข้า กับบริบทเรื่อง แต่อาจจะต้องอาศัยหลักฐานประกอบมากกว่านี้

ผู้เขียนเข้าใจว่า กวีไทยอาจจะสร้างคำนี้ขึ้นโดยอาศัยคำว่า **สูตร** ซึ่ง แปลว่าการย่อเป็นคำหลัก สถานีในโคลงยวนพ่ายนั้นอาจจะหมายถึงเพียง ที่ตั้ง การตั้ง ที่แปลงมาจากสถา ธาตุ ในภาษาสันสกฤต หรือ ฐา ธาตุในภาษา บาลี หากพิจารณาตามความหมายนี้อาจจะแปลได้ว่า การตั้งเป็นตอนย่อๆ เท่านั้น ซึ่งผู้แต่งอาจจะไม่ได้ต้องการให้เป็นต้นแบบก็ได้

อย่างไรก็ตามผู้เขียนเห็นพ้องกับข้อเสนอของชลดาที่ว่า ผู้แต่งอาจจะ เลือกตอนหนึ่งในสูตรสถานีมาแต่งขยายความโดยละเอียดในภายหลัง ซึ่งก็เข้า กับโคลงที่ผู้แต่งกล่าวว่าไม่สามารถสดุดีพระเกียรติยศหมดได้

ชื่อสูตรสถานีนี้เป็นคำที่ไม่พบในวรรณคดีสันสกฤตทั่วไป แต่กุสุมา รักษมณี ก็พบคำว่าสูตรสถานในตำรา**จรกส์หิตา** ซึ่งเป็นตำราการแพทย์ของ อินเดียโบราณ เรื่องสูตรสถานนี้เป็นบทแรกที่กล่าวถึงเรื่องทั่วไปเกี่ยวกับการ รักษาโรค หน้าที่ของแพทย์ อาหารของผู้ป่วย (กุสุมา รักษมณี, 2525: 2)

ตำรา**จรกส์หิตา**ที่กุสุมากล่าวถึงนี้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า**อัคนิเวท** เป็น ตำราแผนกอายุรเวทฉบับหนึ่งของอินเดีย แต่งเป็นภาษาสันสกฤต เนื้อหา แบ่งเป็นเล่มจำนวน 8 เล่ม มีชื่อเรียกแต่ละเล่มว่า "สถาน" ดังนี้ **สูตรสถาน** นิทานสถาน วิมานสถาน ศารีรสถาน อินทริยสถาน จิกิตสิตสถาน กัลป สถาน และสิทธิสถาน (Sharma, 1981: xiii)

ในแต่ละสถาน ก็มีเรื่องแตกต่างกันไป ในสูตรสถาน มีเนื้อหา 30 อัธยายะ เมื่อได้ตรวจสอบคำว่าสูตรสถานที่ปรากฏในเรื่อง พบว่ามีเพียงสอง ตอนเท่านั้นที่ใช้ว่าสูตรสถาน คือในตอนท้ายของอัธยายะแรก(...จรกปุรติส์ สุกฤเต สูตรสุถาเน ทีรุฆญชีวิติโย นาม ปุรถเม' ธุยายะ) และตอนจบเรื่อง (...จรกปุรติส์สุกฤเต อยตา' วธินา สรุวํ สูตรสุถานํ สมาปุยเต) ในขณะที่เนื้อหา ส่วนใหญ่คืออัธยายะที่ 2- 30 เรียกว่า โศลกสถาน (...จรกปุรติส์สุกฤเต โศลกสถาน ...

เนื้อเรื่องของจรกส์หิตาทั้ง 30 อัธยายะ ่ีมีเนื้อหาย่อยดังต่อไปนี้

อัธยายะที่ 1 เรียกว่า **ทีรุฆญชีวิตีย** เนื้อหากล่าวถึง การทำให้อายุยืน ยาว โทษและคุณของอาหาร สมุนไพรต่างๆ

อัธยายะที่ 2 เรียกว่า **อปามารุคตณุฑุลีย** เนื้อหากล่าวถึงเรื่องอปา มารคะ ยาและเรื่องปัญจกรมัน

อัธยายะที่ 3 เรียกว่า **อารคุวธีย** เนื้อหากล่าวถึงเรื่องอารควธะ การ บำบัดโรคผิวหนังด้วยยา

อัธยายะที่ 4 เรียกว่า **ษฎวิเรจนศตาศุรีตีย** เนื้อหากล่าวถึงการบำบัด แบบต่างๆ

อัธยายะที่ 5 เรียกว่า **มาตราศิตีย** เนื้อหากล่าวถึง อาหาร การบำบัด ด้วยกลิ่น และการนวดน้ำมัน

-

<sup>่</sup> เรื่องจรกส์หิตฉบับที่ Priyavrat Sharma ชำระและแปลนั้น มีศัพท์ที่เข้าใจยาก เพราะเป็น ศัพท์เฉพาะทางการแพทย์ ต่อมานักปราช์อินเดียชื่อ Chandra Kaviratna ได้นำมาเรียบเรียงแก้ไข เพิ่มเติมเชิงอรรถจำนวนมากและพิมพ์อีกครั้งในปี 1996 ในชุด Indian Medical Science Series No. 41 ในบทความนี้ผู้เขียนได้ใช้เอกสารทั้งสองฉบับประกอบกัน

อัธยายะที่ 6 เรียกว่า **ตสุยาศิติย** เนื้อหากล่าวถึงอาหารต่อจากอัธยา ยะ 5 อาหารตามฤดูกาล

อัธยายะที่ 7 เรียกว่า **มเวคามุธารณีย** เนื้อหากล่าวถึงการทำ กายภาพบำบัด

อัธยายะที่ 8 เรียกว่า **อินุทุรีโยปกุรมณีย** เนื้อหากล่าวถึงเรื่องสมอง อัธยายะที่ 9 เรียกว่า **ขุฑฺฑากจตุษฺปาท** เนื้อหากล่าวถึงสี่บทย่อยใน การรักษา

อัธยายะที่ 10 เรียกว่า **มหาจตุษุปาท** เนื้อหากล่าวถึงสิ่บทใหญ่ในการ รักษา

อัธยายะที่ 11 เรียกว่า **ติสในษณีย** เนื้อหากล่าวถึงลักษณะความ ต้องการสามประการ

อัธยายะที่ 12 เรียกว่า **วาตกลากลีย** เนื้อหากล่าวถึงคุณและโทษของ ลมในกาย

อัธยายะที่ 13 เรียกว่า **สุเนห** เนื้อหากล่าวถึงการนวดด้วยน้ำมัน

อัธยายะที่ 14 เรียกว่า **สุเวทา** เนื้อหากล่าวถึงการขับความร้อน ร่างกาย

อัธยายะที่ 15 เรียกว่า **อุปกลุปนีย** เนื้อหากล่าวถึงการจัดการอุปกรณ์ ทางการแพทย์

อัธยายะที่ 16 เรียกว่า **จิกิตุสาปุราภฤตีย** เนื้อหากล่าวถึงการ เตรียมการรักษา

อัธยายะที่ 17 เรียกว่า **กิยนตศิรสิย** เนื้อหากล่าวถึงโรคในศีรษะ

อัธยายะที่ 18 เรียกว่า **ตุริโศถีย** เนื้อหากล่าวถึงอาการอักเสบบวม สามแบบ

อัธยายะที่ 19 เรียกว่า **อษุโฏทรีย** เนื้อหากล่าวถึงโรคที่เกิดบนกาย แปดอย่าง อัธยายะที่ 20 เรียกว่า **มหาโรค** เนื้อหากล่าวถึงโรคที่ร้ายแรง อัธยายะที่ 21 เรียกว่า **อษุเฎานินุทตีย** เนื้อหากล่าวถึงความทรมาน แปดประการ

อัธยายะที่ 22 เรียกว่า **ลงฺฆนพฤหณีย** เนื้อหากล่าวถึงการบำบัดหก ประการ

อัธยายะที่ 23 เรียกว่า **สตปรุณีย** เนื้อหากล่าวถึงโรคที่เกิดจากการ บริโภคอาหาร

อัธยายะที่ 24 เรียกว่า **วิธิโศณิตีย** เนื้อหากล่าวถึงเรื่องของเลือด อัธยายะที่ 25 เรียกว่า **ยชฺชปุรุษีย** เนื้อหากล่าวถึงร่างกายและโรคใน ร่างกาย

อัธยายะที่ 26 เรียกว่า **อาเตุรยภทุรกาปุยีย** เนื้อหากล่าวถึงการ โต้แย้งเรื่องโรคของไอเตรยะ

อัธยายะที่ 27 เรียกว่า **อนุนปานวิธิ** เนื้อหากล่าวถึงเรื่องอาหารและ เครื่องดื่ม

อัธยายะที่ 28 เรียกว่า **วิวิธาศิตปิตีย** เนื้อหากล่าวถึงอาหารและ เครื่องดื่ม(ต่อ)

อัธยายะที่ 29 เรียกว่า **ทศปุราณายตนีย** เนื้อหากล่าวถึงการหายใจ สิบประการ

อัธยายะที่ 30 เรียกว่า **ทศมหามูลีย** เนื้อหากล่าวถึงเกี่ยวกับหัวใจสิบ ประการ

ตัวอย่างข้างต้นจะเห็นว่า เรื่องสูตรสถานในจรกส์หิตาเป็นส่วนนำของ เรื่องที่นำเสนอเรื่องทั่วไป เนื้อหาในแต่ละอัธยายะค่อนข้างหลากหลาย แม้ว่าจะ มีชื่อตอนระบุอยู่ในแต่ละอัธยายะอย่างชัดเจน แต่เนื้อหาภายในก็มีเรื่องอื่นๆ ปะปนอยู่ ผู้เขียนไม่พบคำอธิบายว่า สูตรสถานหมายถึงอะไร แต่จากคาถา สันสกฤตในเรื่อง และการเรียกชื่อหนังสือแต่ละเล่มว่าสถานี ทำให้ผู้เขียนเข้าใจ

ว่าเหตุที่เรียกว่า **สูตรสถาน หมายถึง บทที่มีเนื้อหาอย่างย่อ** เท่านั้น เพราะ เนื้อหาในบทนี้มีการเสนอเรื่องเป็นสูตรที่เป็นข้ออย่างย่นย่อ ลักษณะที่รวม เฉพาะบทย่อโดยเฉพาะนี้ ดูเหมือนว่าจะเป็นคนละลักษณะกับสูตรสถานีใน เรื่องยวนพ่าย

# สูตรสถานีกับเรื่องปรวส์ครหะ

หากสูตรสถานในจรกส์หิตา แปลว่าหนังสือที่มีเนื้อหาย่อ ดังที่ผู้เขียน เข้าใจแล้ว ลักษณะเนื้อหาของ สูตรสถานีของยวนพ่ายโคลงดั้นก็ต่างกับสูตร สถานในจรกส์หิตา เพราะสูตรสถานีในยวนพ่ายโคลงดั้นเป็นการเสนอพระราช ประวัติและพระกรณียกิจของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถมากกว่าจะให้เป็น บทที่รวมเรื่องย่อโดยเฉพาะ

เมื่อสูตรสถานีแตกต่างจากสูตรสถานแล้ว เรื่องย่อของมหาภารตะที่
กุสุมา รักษมณีเสนอไว้ ก็นับว่าเป็นเรื่องที่น่าสนใจที่จะนำมาเทียบกับสูตร
สถานีในยวนพ่ายได้ ในมหาภารตะนั้นมีเนื้อเรื่องตอนหนึ่งเรียกว่าปรวส์ครหะ
(ปรว หมายถึง บรรพ ซึ่งเป็นชื่อตอนของมหาภารตะ ส์ครหะ หมายถึงการรวม
ดังนั้นก็อาจจะแปลได้ว่า ปรวส์ครหะ หมายถึง การรวมบทต่างๆ ไว้ด้วยกัน จะ
เห็นว่าต่างกับคำว่าสูตรสถาน ที่แปลว่าบทที่รวมเรื่องย่อ) ต้นฉบับตัวเขียน
มหาภารตะที่พบในอินเดียและยุโรปมีเนื้อหาตอนนี้ตรงกันเป็นส่วนใหญ่

มหาภารตะฉบับตรวจชำระของมหาวิทยาลัยปูนาซึ่งถือว่าเป็นฉบับ มาตรฐาน (Buitenen,1973:xxx-xxxi) นั้นมีเรื่องปรวสครหะหรือบางครั้งเรียกว่า ปรุวส์ครุหปรุว อยู่ในอาทิบรรพ บทที่ 2 มีโศลกทั้งสิ้น 240 บท (Sukthankar,1933) ต้นฉบับตัวเขียนบางฉบับได้เพิ่มเนื้อเรื่องตอนนี้เพิ่มอีก ประมาณ 30 โศลก (Ibid, 46 - 47)

เรื่องปรวส์ครหะนั้น เรนาท โซเนน-ธีมเมอร์ ผู้เชี่ยวชาญวรรณคดี สันสกฤตของมหาวิทยาลัยลอนดอน มีความเห็นว่าเป็นเนื้อหาส่วนเสริมใน ภายหลัง เมื่อมีการรวบรวมและบันทึกเรื่องมหาภารตะเป็นเรื่องนานพอสมควร แล้ว วัตถุประสงค์เพื่อจัดกลุ่มหรือย่อเรื่องทำนองเดียวกับสารบาญของเรื่อง<sup>2</sup>

นอกจากเรื่องมหาภารตะแล้ว ในต้นฉบับตัวเขียนเรื่องรามายณะบาง ฉบับก็มีร่องรอยการสรุปเนื้อหาเป็นตอนจำนวน 100 ตอนเช่นกัน มีข้อสังเกตว่า ในเรื่องรามายณะที่มหาวิทยาลัยบาโรดาตรวจชำระ ซึ่งถือเป็นฉบับมาตรฐานก็ มีการกล่าวถึงเรื่องย่อเป็นตอนๆ เช่นกัน เรื่องย่อนี้พบสองครั้งในพาลกาณฑ์ ตอนแรกคือตอนที่พระนารทฤาษีสรุปเรื่องรามายณะให้ฤาษีวาลมีกิฟัง (1.1.8 – 79) และตอนที่ 2 คือ ตอนฤาษีวาลมีกิเริ่มกำหนดเหตุการณ์ต่างๆ เพื่อแต่งเรื่อง รามายณะ (1.3.3 – 28) อย่างไรก็ตามเมื่อพิจารณาเรื่องย่อในรามายณะแล้ว พบว่าสังเขปกว่าเรื่องมหาภารตะมาก อีกทั้งในเรื่องรามายณะก็ไม่ปรากฏชื่อ เรื่องย่อซึ่งต่างกับมหาภารตะ

เนื้อเรื่องของปรวส์ครหะกล่าวถึงการสนทนากันของสูตะและเหล่าฤาษี ในป่าในมิษะ ที่สนทนากันถึงความยิ่งใหญ่ของเรื่องมหาภารตะ เรื่องมหาภารตะ โดยสรุป และคุณวิเศษของการฟังเรื่องมหาภารตะ หากพิจารณาเนื้อเรื่องและ โครงเรื่องของปรวส์ครหะแล้วจะเห็นว่า เรื่องปรวส์ครหะสามารถแบ่งตาม เนื้อหาได้เป็น 4 ส่วน ดังนี้

ส่วนที่ 1 (คาถาที่ 1- 29) เป็นการกล่าวถึงเรื่องสมันตปัญจกและ จำนวนทัพ ทหาร ม้าศึกในสงครามทุ่งกุรุเกษตร

ส่วนที่ 2 (คาถาที่ 30- 69) เป็น การให้รายชื่อตอนต่างๆ จำนวน 100 ตอนในเรื่องมหาภารตะ

ส่วนที่ 3 (คาถาที่ 70-234) เป็นการเล่าสรุปเนื้อหาในแต่ละบรรพ ไป ตามลำดับจนครบ 18 บรรพ

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> แม้ว่าเรื่องปรวส์ครหะจะไม่ใช่ผลงานดั้งเดิม แต่นักสันสกฤตศึกษาบางคน เช่น V.V. lyer ก็ใช้ปรวส์ครหะเป็นแนวเทียบเรื่อง เนื้อเรื่องบางตอนที่ไม่ปรากฏในปรวส์ครหะก็อาจจะสันนิษฐานได้ ว่าเป็นผลงานที่แต่งเสริมในสมัยหลังจากที่มีการรวมปรวส์ครหะกับมหาภารตะแล้ว

ส่วนที่ 4 (คาถาที่ 235 - 240) เป็นเรื่องคุณวิเศษของมหาภารตะ เนื้อเรื่องส่วนที่ 1 ดูจะเป็นการเชื่อมเนื้อหาให้เข้ากับเรื่องตอนอื่นๆ ใน อาทิบรรพ ส่วนที่ 4 น่าจะเป็นส่วนเสริมในภายหลังเพื่อแสดงอานิสงส์การสดับ เรื่องมหาภารตะ สารบาญของมหาภารตะจึงมีเพียงส่วนที่ 2 และ 3 คือ โศลก ที่ 30 - 234 เท่านั้น เนื้อหาทั้งสองส่วนนี้น่าสนใจ เพราะเป็นการกล่าวถึง เหตุการณ์ตอนต่างๆ ในเรื่องมหาภารตะในลักษณะที่ต่างกัน โดยเนื้อหาส่วนที่ 2 กล่าวถึงเหตุการณ์สำคัญจำนวน 100 ตอน ไม่แยกตามบรรพ ส่วนในส่วนที่ 3 แยกกล่าวไปตามบรรพ

ปรวส์ครหะส่วนที่ 2 นี้น่าสนใจ เพราะเป็นการให้เฉพาะรายชื่อ เหตุการณ์ที่ผู้แต่งคิดว่าสำคัญมาร้อยเรียงต่อเนื่องเป็นโศลก เช่น

> ปรุวานุกุรมณี ปูรวํ ทุวิตียํ ปรุวสํคุรหะ/ เปาษุยมุ เปาโลมมาสุตีกมาทิวํศาวตารณมุ//

บรรพแรกคืออนุกรมณี เรื่องปรวสครหะเป็นบรรพที่สอง (ต่อมาคือ)เรื่องของเปาษย เปาโลม อาสตีกะ ซึ่งเป็นประวัติพงศาวดาร ในตอนเริ่มต้น

ลักษณะการให้เหตุการณ์ที่สำคัญนี้ ปรากฏอยู่ตลอดจนถึงโศลกที่ 69 ของปรวส์ครหะ เหตุการณ์เหล่านี้ มีทั้งเรื่องหลักและบางครั้งก็มีเหตุการณ์จาก เรื่องแทรกในมหาภารตะด้วย ตัวอย่างตอนที่ผู้แต่งนำมากล่าวไว้ เช่น เรื่องการ เผาปราสาทขี้ผึ้ง (ตอนที่ 8) การสังหารหิฑิมพา (ตอนที่ 9) การแต่งงานของธิดา ท้าวปาญจาล (ตอนที่ 12) การเดินทางของวิทุร (ตอนที่ 14) การสังหารศิศุปาละ (ตอนที่ 26) การต่อสู้ระหว่างอรชุนและกิราตะ (ตอนที่ 31) เรื่องงูเหลือม (ราชานหุษะ) (ตอนที่ 36) การพบกับฤาษีมารกัณเฑยะ (ตอนที่ 37) การสังหาร กีจกะ (ตอนที่ 46) เรื่องนางอัมพา (ตอนที่ 59) เรื่องภควัทคีตา (ตอนที่ 63) การสังหารอภิมันยุ (ตอนที่ 67) การสังหารชราส์ธ (ตอนที่ 69) สตรีบรรพ (ตอนที่

81) การมาของพระนารทฤาษี (ตอนที่ 95) เรื่องหริวงศ์ (ตอนที่ 99) และภริษย บรรพ (ตอนที่ 100)

เนื้อหาส่วนที่ 3 ในปรวสครหะ มีการเพิ่มรายละเอียดอีกเล็กน้อย เนื้อหาในส่วนที่ 3 นี้ต่างจากรายชื่อในส่วนที่ 2 เพราะในส่วนที่ 3 กล่าวถึงแต่ละ บรรพ โดยเล่าเรื่องเหตุการณ์หรือเรื่องสำคัญบางตอนในแต่ละบรรพอย่างย่อ และระบุจำนวนโศลกไว้ตอนท้าย เช่น ตอน กรรณะบรรพ ผู้แต่งก็กล่าวว่าเป็น เรื่องของวีรบุรุษกรรณะ การให้ราชาศัลยเป็นสารถีขับรถศึกให้กรรณะ เรื่องตริ ปุระ การสนทนาของราชาศัลยะและกรรณะ เรื่องหงส์กับกา ข้อธรรมะ เรื่อง ของยุษธิษฐิระกับอรชุน และอรชุนสังหารกรรณะ กรรณะบรรพมีจำนวน 69 บท รวม 4900 บท (Smith, 2000, Buitenen, 1973: 40)

ในขณะที่เขียนบทความนี้ นอกจากเรื่องมหาภารตะและบางส่วนของ รามายณะแล้ว ผู้เขียนยังไม่พบวรรณคดีสันสกฤตที่นำเหตุการณ์ในเรื่อง มากล่าวเป็นตอนๆ ไว้ตอนต้นเรื่อง ไม่ว่าจะเป็นวรรณคดีมหากาวยะอย่าง รฆุวงศ์ ในษทียจริต หรือนิทานสดุดีกษัตริย์อย่าง หรรษจริต

หากเชื่อว่าลักษณะสูตรสถานีในยวนพ่ายโคลงคั้น น่าจะได้ต้นแบบจาก วรรณคดีก่อนหน้านี้แล้ว เรื่องมหาภารตะก็น่าจะเป็นต้นแบบให้กับกวีผู้แต่งเรื่อง ยวนพ่ายมากกว่ารามายณะซึ่งมีเนื้อหาย่นย่อและดูเหมือนว่าจะเป็นการอ้างถึง เนื้อหาในเรื่องเท่านั้น

แม้ว่าจะไม่มีหลักฐานยืนยันว่า ผู้แต่งยวนพ่ายได้แนวคิดเรื่อง ปรวส์ครหะ จากมหาภารตะได้อย่างไร แต่หลักฐานภายในเรื่องยวนพ่ายที่อ้าง ถึงเหตุการณ์และตัวละครในมหาภารตะก็ทำให้ไม่อาจปฏิเสธได้ว่า ผู้แต่งยวน พ่ายคงจะสนใจเรื่องมหาภารตะไม่น้อย<sup>3</sup> นอกจากนี้หากอาศัยหลักฐานบทสดุดี

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> เรื่องยวนพ่ายมีการอ้างอิงถึงเหตุการณ์และตัวละครสำคัญจากเรื่องมหาภารตะหลาย ตอน เช่น กรรณะ กฤษณะ ภีมะ อรซุน บางครั้งผู้แต่งอ้างถึงเหตุการณ์ที่ค่อนข้างซับซ้อน เช่น การ ประกาศตนและการยึดมั่นของภีษมะทำให้วิสุทธ์เชื่อว่าผู้แต่งคงมีความเข้าใจเรื่องมหาภารตะอย่างดี ดูรายละเอียดเพิ่มเติมได้จากบทความของ วิสุทธ์ บุษยกุล, "ชื่อบุคคลสำคัญในมหาภารตะที่มี

กษัตริย์ในจารึกภาษาสันสกฤตของกัมพูชาโบราณที่มีอิทธิพลของวรรณคดี สันสกฤตปรากฏอยู่ และกวีในราชสำนักเขมรได้เป็นต้นแบบหลายอย่างให้กับ กวีในราชสำนักอยุธยา อาจจะเป็นไปได้ว่าผู้แต่งได้วิธีการของวรรณคดีสันสกฤต ผ่านจากเขมร

อย่างไรก็ตาม ผู้แต่งคงสร้างศัพท์ว่า **สูตรสถานี** (ที่บังเอิญพ้องกับคำ ว่าสูตรสถานในตำราจรกสหิตา) ขึ้นโดยไม่ได้เค้าจากวรรณคดีสันสกฤต คำว่า สูตรสถานีนี้น่าจะหมายถึง การกล่าวถึงเหตุการณ์(สำคัญ)เป็นตอนๆ อย่างย่อ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อเป็นบทนำ หรือบทเกริ่นเรื่อง เพื่อให้ผู้อ่านทราบพระราช ประวัติและพระปรีชาสามารถของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ก่อนที่จะ นำเสนอเนื้อหาการรบกับเชียงใหม่ซึ่งเป็นที่สำคัญที่สุดในภายหลัง

เนื่องจากเรื่องยวนพ่ายมีลักษณะหลายอย่างต่างจากมหาภารตะ เรื่อง สูตรสถานีในเรื่องยวนพ่ายจึงมุ่งเสนอเฉพาะพระราชประวัติของสมเด็จพระบรม ไตรโลกนาถเพียงพระองค์เดียวเป็นตอนๆ ตามลำดับเวลา แตกต่างจากเรื่อง ปรวส์ครหะเสนอเนื้อเรื่องของตัวละครหลายตัวอย่างคร่าวๆ ตามลำดับแต่ละ บรรพ

ผู้เขียนเข้าใจว่าผู้แต่งเรื่องยวนพ่ายคงจะต้องการให้เสนอพระราช ประวัติสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถโดยใช้วิธีการของปรวสครหะที่ย่อเรื่องใน บรรพต่างๆ ของมหาภารตะมาไว้ตอนต้นเรื่องให้เหมือนกับมหากาพย์สำคัญของ อินเดีย ประกอบกับนำบางอย่างและตัวละครจากมหากาพย์มาผสมผสานเป็น

กล่าวถึงในบทยอพระเกียรติสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถในเรื่องยวนพ่าย" ภาษาและวรรณคดีไทย 14 (ธันวาคม, 2540), 128-140.

<sup>4</sup> ตัวอย่างจารึกสันสกฤตในกัมพูชาที่มีอิทธิพลของวรรณคดีสันสกฤต เช่น จารึกหันชัย มี ฉันท์ 2 บท ใช้การพรรณนาทัพของพระเจ้าภววรมัน ที่มีเนื้อหาและสีลาเหมือนกับฉันท์ที่กาลิทาสใช้ ในเรื่องรฆุวงศ์ ส่วนจารึกแม่บุญ ฉันท์บทที่ 38 กวีอาจได้แนวคิดมาจากฉันท์บทที่ 30 ใน วรรคที่ 1 ของเรื่อง กุมารสัมภวะดู K. Bhattacharya, "Inscriptions: their literary value" in S.K. Chatterji (ed.) The Cultural Heritage of India Vol. V (Calcutta: The Ramakrishana, 1978), 410, 411 – 412. ยวนพ่าย เพื่อให้เรื่องยวนพ่ายโคลงดั้นมีลักษณะสำคัญเหมือนกับมหาภารตะ นั่นเคง

#### บรรณานุกรม

#### ภาษาไทย

- กรมศิลปากร. 2541. *วรรณกรรมสมัยอยุธยา เล่ม 1* .พิมพ์ครั้งที่ 2 .กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร.
- กุสุมา รักษมณี. 2525. *นิทานอุทาหรณ์ในวรรณคดีสันสกฤต*.นครปฐม: มหาวิทยาลัยศิลปากร.
- ฉันทิชย์ กระแสสินธุ์. 2513. *ยวนพ่ายโคลงดั้น* .พระนคร: โรงพิมพ์อักษร สัมพันธ์
- ชลดา เรื่องรักษ์ลิขิต. 2546. *วรรณลลิต* .กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- วิสุทธ์ บุษยกุล. 2540. "ชื่อบุคคลสำคัญในมหาภารตะที่มีกล่าวถึงในบทยอพระ เกียรติสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ในเรื่องยวนพ่าย" *ภาษาและ* วรรณคดีไทย 14 (ธันวาคม. 2540). 128–140.

#### ภาษาอังกฤษ

- Bhattacharya, K. 1978. "Inscriptions: their literary value" in Chatterji S.K. ed. *The Cultural Heritage of India Vol. V* Calcutta: The Ramakrishana.
- van Buitenen, J. A. B. 1973. *The Mahabharata I The Book of the Beginning*Chicago: University of Chicago Press.
- Goldman, Robert P. 2005. *Ramayana Book one: Boyhood by Valmiki* New York: University of New York Press.

- lyer,V.V. 1922. Notes of a study of the preliminary chapters of the Mahabharata. Madras: Ramaswami Sastrulu.
- Kaviratna, A. C. & Sharma, P. 1996. *Caraka Samhita Vol. I.* Delhi: Sri Satguru Publications.
- Sharma, Priyavrat. Ed. 1981. *Caraka-Samhita* Vanarasi: Chaukhamba Orientalia.
- Smith, J.D. 2000. Mahabharata: electronic version of the text of the critical.
- Smith, J. D. 2009. The Mahabharata. England: Penguin Books.
- Sukthankar, V.S. 1933. *The Mahabharata Vol I*. Poona: The Bhandarkar Oriental Research Institute.

# ความหลากหลายของชื่อกฎหมายล้านนาโบราณ

นลินภัสร์ พิทักษ์อโนทัย

#### บทคัดย่อ

บทความเรื่อง"ความหลากหลายของชื่อกฎหมายล้านนา โบราณ" มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาชื่อของกฎหมายล้านนาโบราณที่ มีความหลากหลายว่าสามารถจัดประเภทได้อย่างไร แต่ละ ประเภทมีลักษณะอย่างไรและมีความสัมพันธ์กับรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายแต่ละประเภทอย่างไร โดยศึกษาจาก กฎหมายล้านนาโบราณที่ปริวรรตจากอักษรล้านนามาเป็น อักษรไทยกลางแล้ว จำนวน 20 ฉบับ ผลการศึกษาพบว่า สามารถจัดประเภทของกฎหมายล้านนาโบราณได้เป็น 8 ประเภท ตามชื่อที่ปรากฏ และชื่อกฎหมายแต่ละประเภทก็มีลักษณะเฉพาะ แตกต่างกันไปโดยมีความสัมพันธ์กับรายละเอียดที่เกี่ยวข้องกับ กฎหมายแต่ละประเภท ไม่ว่าจะเป็นความสัมพันธ์กับเนื้อหา กลวิธี การนำเสนอ ที่มา เป็นต้น แสดงให้เห็นว่า ชื่อของกฎหมายล้านนา โบราณมีลักษณะเฉพาะที่มิใช่เป็นเพียงแค่ชื่อที่บ่งบอกให้ทราบว่า เป็นเอกสารประเภทกฎหมายเท่านั้น แต่ชื่อของกฎหมายล้านนา โบราณยังสามารถบ่งบอกได้ถึงเนื้อหา กลวิธีการนำเสนอ ที่มา และรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายได้ด้วย ทำให้เมื่อ เห็นชื่อของกฎหมายล้านนาโบราณแล้ว สามารถคาดเดาได้ว่า กฎหมายล้านนาโบราณฉบับนั้นมีลักษณะอย่างไร มีเนื้อหา เกี่ยวกับเรื่องใด มีที่มาคย่างไร เป็นต้น

<sup>🕈 ั</sup>นักศึกษาปริญญาโท สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

กฎหมายเป็นสิ่งที่กำหนดขึ้นเพื่อใช้ควบคุมคนในสังคม ทุกสังคม จำเป็นต้องมีระเบียบกฎเกณฑ์สำหรับกำหนดและควบคุมให้การดำเนินชีวิตของ สมาชิกแต่ละคนในสังคมให้เป็นไปด้วยความเป็นระเบียบเรียบร้อย สังคมล้านนา โบราณก็มีกฎหมายที่ใช้ควบคุมคนในสังคมเช่นเดียวกัน กฎหมายล้านนาโบราณ ได้รับการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษรและคัดลอกสืบต่อกันมาด้วยการจารึกลง ในใบลานและเก็บรักษาไว้ตามหอธรรมในวัดต่าง ๆ เอกสารใบลานที่เป็น กฎหมายเหล่านี้จะเรียกชื่อต่าง ๆ กันออกไป เช่น ธรรมศาสตร์ มังรายศาสตร์ อวหาร เป็นต้น (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว, 2520)

การที่กฎหมายล้านนาโบราณมีชื่อกฎหมายที่มีความหลากหลาย จึงมี ประเด็นคำถามที่น่าสนใจคือ ชื่อกฎหมายล้านนาโบราณเหล่านี้ สามารถนำมา จัดหมวดหมู่หรือจัดประเภทได้กี่ประเภท และชื่อกฎหมายล้านนาโบราณแต่ละ ประเภทมีลักษณะอย่างไร และมีความสัมพันธ์กับและรายละเอียดอื่น ๆ เช่น เนื้อหา กลวิธีการนำเสนอที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายแต่ละประเภทอย่างไร ใน การศึกษาครั้งนี้ผู้วิจัยได้ศึกษากฎหมายล้านนาโบราณที่ปริวรรตจากอักษร ล้านนาเป็นคักพรไทยกลางแล้ว จำนวน 20 ฉบับ ได้แก่ ธรรมศาสตร์หลวง ฉบับ วัดล้อมแรด ธรรมศาสตร์สัพพสอน ฉบับวัดตุ่นใต้ ธรรมศาสตร์เจ้าฟ้าหริภุญชัย ฉบับวัดศรีสุพรรณ ธรรมศาสตร์หลวงคลองตัดคำ ฉบับวัดปากกอง ธรรมศาสตร์ราชกือนา ฉบับวัดหัวข่วง มังรายศาสตร์ ฉบับวัดเสาไห้ มังราย ศาสตร์ ฉบับนอตอง มังรายศาสตร์ฉบับวัดเชียงหมั้น มังรายศาสตร์ ฉบับวัด หมื่นเงินกอง มังรายศาสตร์ ฉบับวัดไชยสถาน มังรายธรรมศาสตร์คดีโลกคดี ธรรม ฉบับวัดช้างค้ำ ธรรมมุลลกัณฑ์ไตร ฉบับวัดผาบ่อง หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬี ฎีกา รอมสมมุติราช ฉบับวัดศรีโคมคำ คัมภีร์ราชศาสตร์และอวหารภายเค้า ฉบับ วัดผาบ่อง อวหารภายปลาย ฉบับวัดนั้นทาราม อวหาร25 ฉบับวัดเมธัง หนังสืออนุโลมญาณกฎหมายโบราณ ฉบับวัดล้อมแรด กฎหมายลานนา ฉบับ วัดชัยพระเกียรติ กฎหมายวัดกาสา ฉบับวัดกาสา และกฎหมายพระเจ้าน่าน ฉบับไชยนั้นทบุรีนครเมืองน่าน ผู้วิจัยได้นำชื่อกฎหมายล้านนาโบราณมาจัด ประเภท จากนั้นศึกษาลักษณะของชื่อแต่ละประเภท และศึกษาความสัมพันธ์ กับรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายแต่ละประเภท เช่น เนื้อหา กลวิธี การนำเสนอ ที่มา เป็นต้น

## ความหลากหลายของชื่อกฎหมายล้านนาโบราณ

จากการศึกษาพบว่าสามารถจัดประเภทของกฎหมายล้านนาโบราณทั้ง 20 ฉบับได้เป็น 8 ประเภทตามชื่อที่ปรากฏ ได้แก่ 1.มังรายศาสตร์ 2. ธรรมศาสตร์ 3.มังรายธรรมศาสตร์ 4.ธรรม 5.อวหาร 6.หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬี ฎีการอมสมมุติราช 7. หนังสืออนุโลมญาณกฎหมายโบราณ 8.กฎหมาย ผู้วิจัย พบว่าชื่อกฎหมายแต่ละประเภทมีลักษณะเฉพาะและมีความสัมพันธ์กับ รายละเอียดอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมาย เช่น เนื้อหา กลวิธีการนำเสนอ ที่มา ดังนี้

## เอกสารประเภทที่ 1: "ธรรมศาสตร์"

กฎหมายประเภทนี้มีเนื้อหาทั้งที่เป็นบทบัญญัติทางกฎหมายที่กล่าวถึง ข้อบังคับ ลักษณะความผิดและบทลงโทษ นอกจากนี้ยังมีเนื้อหาที่เป็น ส่วนประกอบอื่นๆ เช่น นิทาน ตำนาน เรื่องเล่าประกอบด้วยเอกสารที่จัดไว้ใน กฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ ธรรมศาสตร์หลวง ฉบับวัดล้อมแรด ธรรมศาสตร์ สัพพสอน ฉบับวัดตุ่นใต้ ธรรมศาสตร์เจ้าฟ้าหริภุญชัย ฉบับวัดศรีสุพรรณ ธรรมศาสตร์ราชกือนา ฉบับวัดหัวข่วงและธรรมศาสตร์หลวงคลองตัดคำ ฉบับ วัดปากกอง

เป็นคำที่ใช้ในความหมายดั้งเดิม หมายถึง คำว่า "ธรรมศาสตร์" หลักการที่ทุกคนต้องยึดถือ แม้แต่ผู้ปกครองแผ่นดินก็ต้องยึดถือคัมภีร์พระ ธรรมศาสตร์เป็นกฎหมายแม่บท(แสวง บุญเฉลิมวิภาส, 2550) คำว่า "ธรรมศาสตร์" นี้มาจากคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ซึ่งเป็นกฎหมายหรือเป็น หลักธรรมที่มีอยู่ในความคิดของชาวอินเดียครั้งโบราณ ตามคติพราหมณ์หรือ ศาสนาฮินดเชื่อว่าเป็นธรรมซึ่งพระมนได้นำมาเผยแพร่แก่มนษย์ทั้งหลาย กษัตริย์คินเดียจะนำกรรมศาสตร์นี้มาปรับใช้ในการปกครคง ทั้งนี้กษัตริย์ อินเดียไม่มีหน้าที่ออกกฎหมายแต่ต้องเรียนรู้ธรรมโดยการศึกษาธรรมศาสตร์ แล้วตัดสินคดีไปตามหลักธรรมศาสตร์นั้น สำหรับบทบาทของกษัตริย์ตาม แนวความคิดของคินเดียนี้ เชื่อว่ากษัตริย์นอกจากจะเป็นนักรบที่เก่งกล้า ที่ปกป้องราษฎรจากภัยทั้งหลายแล้ว ยังจะต้องเป็นผู้ประพฤติธรรมด้วย ใน ขณะเดียวกันพระองค์ก็มีพระราชอำนาจหรือทรงไว้ซึ่งพระอาชญาสิทธิ์ที่จะ ลงโทษผู้ฝ่าฝืนธรรม เพื่อให้สังคมอยู่ได้อย่างสงบสุข ่ ต่อมามอญได้เปลี่ยน ข้อความที่เกี่ยวกับศาสนาพราหมณ์มาเป็นศาสนาพุทธ เพื่อเป็นหลักให้กษัตริย์ ที่นับถือศาสนาพุทธใช้ตัดสินคดี (ประเสริฐ ณ นคร, 2521) ทั้งนี้ล้านนาโบราณก็ รับมาใช้ด้วยเช่นกัน กฎหมายประเภทนี้จึงมีลักษณะเป็นการนำคำสั่งสอนทาง พุทธศาสนามาปรับใช้ในการปกครอง หรือการตัดสินคดี ดังนั้น เนื้อหาใน

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> คำอธิบายทางพุทธศาสนาที่อธิบายเกี่ยวกับคัมภีร์พระธรรมศาสตร์เรียกว่า ธรรมสัตถัม ผู้ปกครองแผ่นดินมีบทบาทในลักษณะที่เรียกว่า ธรรมราชา คือ ผู้เปี่ยมด้วยคุณธรรมจนผู้คนยกย่อง ให้เป็นผู้นำ กล่าวคือ พระมหากษัตริย์นอกจากจะทำหน้าที่ปกครองบ้านเมืองแล้ว ยังมีหน้าที่เป็น ผู้รักษาธรรมให้คงอยู่อีกด้วย คือ จะต้องปกครองให้คนอยู่ในธรรม ในอินเดียจึงมีความเชื่อตั้งแต่เมื่อ ครั้งโบราณว่า สิ่งที่จะคุ้มครองธรรมให้คงอยู่ก็คือสิ่งที่เรียกว่า "ทัณฑ์" ซึ่งตามรากศัพท์ภาษา สันสกฤตแปลว่าตะพด ถือว่าทัณฑ์เป็นเครื่องมือในการรักษาธรรม การลงโทษจึงเป็นการกำกับให้คน กลับมาอยู่ในธรรมและเป็นตัวอย่างไม่ให้ผู้อื่นละเมิดธรรมอีกด้วย, แสวง บุญเฉลิมวิภาส, "ธรรมศาสตร์ นิติศาสตร์ และกฎหมาย", ใน สรรพสาระประวัติศาสตร์ – มนุษยศาสตร์ เล่มที่ 1 ( 2550 : 25 )

กฎหมายประเภทนี้นอกจากจะมีเนื้อหาเกี่ยวกับการตัดสินคดีแล้ว ยังมีการสั่ง สอน ให้ข้อคิดด้วย ยกตัวอย่าง เช่น

"...เป็นดังตำนานเสือตัว 1 ไพนอรอยู่รูงูเห่าตัว 1 งูเห่าตัวนั้นตอดเสือตาย หั้นแล เมื่อนั้นยังมีระสีตน 1 ไพแอ่วหั้นจิ่งกรุณณาเพื่อบ์หี้ตายจิ่งจัก เปาพิดเสย เสือจิ่งคืนมาเปนตัวนั้นดังเกล่าแล้ว พายลุรเสือพ้อยจักกิน เจ้าระสีหั้น เสือว่ามึงหากมาอยู่เขดแดนคูดายจักกินมึงชะและ เจ้ารสีบ์หี้ กิน 2 ขาพากันไพหางัวหี้ตัดคำหื้องัวตัดคำ เมื่อนั้นงัวกัวเสือกินมันพาย หน้าตัดหี้เสือกินเจ้ารสีเสย งัวตัดดังนี้ชี่ว่า ภายคติ...บ์ชอบแล้วจิ่งพากัน ไพหากต่ายตัว 1 ตัดหี้หั้นและกต่ายตัวนั้นครู้จักคุรเจ้ารสีมากนัก กะต่าย คระนิงว่าเสือตัวนี้อาธัมแท้และหนอมันบ์รู้จักคุรเจ้ารสี อันมีชีวิดดังอั้น คู จักเอามันไพไว้ที่เก่าหื้องูเห่าขบมันตายเทิอะ กระต่างคระนิงดังนี้แล้วจิ่ง กล่าวแก่เสือว่าท่านอยู่ที่ได เจ้ารสีเข้าไพหาท่านที่ได ท่านจุ่งไพอยู่ที่นั้น ท่านจ่งได้บอกแก่คูเทิอะ เมื่อนั้นเสือจิ่งพากะต่ายไพรอดที่มันนอรอยู่หั้น และ กะต่ายจิ่งว่าท่านจุ่งไพนอรที่เก่าท่านดู คูจักพิจจรณาดูก่อร เมื่อนั้น เสือค์ไพนอรที่เก่าหั้นแล้วงูเห่าตัวนั้นค์ออกรูมาตอดเสือตายแล้ว กะต่าย ตัวนั้นค์อาเจ้ารสีหนีบ์หี้เป่าพิดงูออก หี้มันตายอยู่หั้น..."

(ธรรมศาสตร์หลวง ฉบับวัดล้อมแรด, หน้า 61-63)

จากตัวอย่างมีการยกตำนานซึ่งมีการสอดแทรกข้อคิดหรือคำสั่งสอน เพื่อเป็นแนวทางในการปฏิบัติของผู้ปกครองหรือผู้มีอำนาจตัดสินคดีความว่า ต้องมีความเที่ยงธรรม ไม่ตัดสินความโดยเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน เห็นแก่ พวกพ้อง หรือเกรงกลัวอิทธิพล นอกจากนั้นสิ่งที่ผู้ตัดสินความจะต้องมีคือ ความเฉลียวฉลาด ไหวพริบ ปฏิภาณ จึงจะสามารถแก้ปัญหาได้ดีและ ถูกต้อง

## เอกสารประเภทที่ 2: "มังรายศาสตร์"

กฎหมายประเภทนี้มีเนื้อหาเป็นบทบัญญัติทางกฎหมายเท่านั้น กล่าวถึง ข้อบังคับ ลักษณะความผิดและบทลงโทษอย่างชัดเจน เอกสารที่จัดไว้ใน กฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ มังรายศาสตร์ฉบับวัดเสาไห้ มังรายศาสตร์ฉบับ นอตอง มังรายศาสตร์ฉบับวัดเชียงหมั้น มังรายศาสตร์ฉบับวัดหมื่นเงินกอง และมังรายศาสตร์ฉบับวัดไชยสถาน

คำว่า "มังราย" หมายถึง พระยามังราย ผู้ปกครองอาณาจักรล้านนา ประเสริฐ ณ นคร (2521) กล่าวว่า กฎหมายประเภทมังรายศาสตร์นี้จัดว่าเป็น "ราชศาสตร์" พระยามังรายอาจได้รับธรรมศาสตร์และใช้ธรรมศาสตร์นี้พิพากษาคดีที่ตรงกับรูปเรื่อง และรวบรวมคำพิพากษาของพระองค์แล้วให้ตรา เป็นกฎหมาย ดังนั้น "มังรายศาสตร์" จึงหมายถึง ราชศาสตร์ของพระยามังราย นั่นเอง คำว่า "ราชศาสตร์" เป็นการรวบรวมการวินิจฉัยคดีที่กษัตริย์วินิจฉัยไว้ จัดเข้าเป็นหมวดหมู่ เป็นการปรับใช้ธรรมศาสตร์มาพิพากษาคดีที่ตรงกับ รูปเรื่องแล้วรวบรวมคำพิพากษาแล้วตราขึ้นเป็นกฎหมาย เพื่อใช้เป็นหลักในการ ควบคุมคนในสังคมให้เป็นระเบียบเรียบร้อยและใช้เป็นหลักในการวินิจฉัยคดี ความต่อไป ทั้งนี้กษัตริย์จะต้องยึดคัมภีร์พระธรรมศาสตร์เป็นหลักในการออก พระราชศาสตร์โดยพระราชศาสตร์จะขัดหรือแย้งกับหลักการใน พระธรรมศาสตร์ไม่ได้ (แสวง บุญเฉลิมวิภาส, 2550)เนื้อหาที่ปรากฏใน กฎหมายประเภทนี้จึงมีลักษณะของบทบัญญัติทางกฎหมายที่มาจาก คำพิพากษาของกษัตริย์ ดังตัวอย่างที่กล่าวถึงบทบัญญัติทางกฎหมายที่ระบุ ลักษณะความผิดและระบุบทลงโทษแต่ละลักษณะไว้อย่างชัดเจน ดังนี้

"...ลักข้าวตีราคากระเช้าละ 1,100 เบี้ย ให้ไหม 9 เท่า ถ้าถึงกระบุง ให้ตี ราคา 3,300 เบี้ย ใช้ 9 เท่า เป็น 29,700 เบี้ย ผิลักข้าว หาบ 1 หรือ 2 หาบ ให้ใช้ 11,000 เบี้ย ถ้าลักข้าว 5 หาบ ให้ใช้ 22,000 เบี้ย..."

(มังรายศาสตร์ ฉบับวัดเสาให้, หน้า 47)

#### เอกสารประเภทที่ 3: "มังรายธรรมศาสตร์"

ชื่อกฎหมายประเภทนี้มาจาก "มังรายศาสตร์" และ "ธรรมศาสตร์" ประกอบกัน และมีเนื้อหาแบบกฎหมายประเภทมังรายศาสตร์และประเภท ธรรมศาสตร์ประกอบกันตามลำดับ คือ ส่วนต้นเป็นบทบัญญัติทางกฎหมาย ตามแบบของมังรายศาสตร์ และส่วนต่อมาเป็นตามแบบของธรรมศาสตร์ คือ เป็นเรื่องเล่าตำนานนิทาน เพื่อใช้สั่งสอนและให้ข้อคิดด้วย เอกสารที่จัดไว้ในกฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ มังรายธรรมศาสตร์คดีโลกคดีธรรม ยกตัวอย่าง

#### ตัวอย่างที่ 1

"...ผู้ 1 ไพกู้เงินเปนดอกดังอั้นเจ้าเงินเพิ่นมาถามพ้อยด่าพ้อยตี ท่านดั้งอั้น หื้เอาเงินทั้งเคล้าทั้งดอกแล้วหื้ไหม 100 เงินเทิอะ ..."

(มังรายธรรมศาสตร์คดีโลกคดีธรรม ฉบับวัดช้างค้ำ, หน้า 12)

## ตัวอย่างที่ 2

"...ต่อ 1 ยังมีในกาลคาบ 1 มหาอนุรุทธเถนใช้ยังเจ้าสามเณร ตนชี่ว่าสุมนาหี้ใพเอาน้ำอในมตสละเจ้าสุมนค์ถามเซิ่งนาคราชตวอยู่สละ ที่นั้น นาคราชว่าท่านเปนเจ้าจักเอาได้ยคํเอาเทิอะว่าอั้น นาคราชตวนั้นคํ เลิกพังพานขึ้นได้ย 50 โยชนะงำยังสละนั้นไว้ยเจ้าสุมนสามเณนคํรยกหา เทวดาทังหลาย 8 ทิสสมาเปนสกฺขิแล้วคํเต้นขึ้นย่ำหวนาคราชตวนั้นลง ตกไต้แล้ว คํตักเอาน้ำได้ยแล้วคํสยองขึ้นมวรลวงอากาสหั้นแลนาคราช แร่นทันว่าสามเณรตนนี้มาลักเอาน้ำคูแลว่าอั้นมหาอนุรุทธเถนเจ้าจิงจัก ถามสุมนสามเณรคํกล่าวเปนดังตน หากได้ยจากันด้วยนาคราชนั้น มหา เถนเจ้าซ้ำถามนาคราช นาครราชคํว่ามีเปนดังอั้นแท้แล มหาอนุรุทธเจ้า ว่าอานุยาดหื้สามเณรแล้ว สามเณรคํหาโทสบํได้ยแล เจ้าอนุรุทธเถนกิน หายพยากิว่ากั้นวันนั้น..."

(มังรายธรรมศาสตร์คดีโลกคดีธรรม ฉบับวัดช้างค้ำ, หน้า 48 - 49)

ในตัวอย่างที่ 1 เป็นบทบัญญัติทางกฎหมายตามลักษณะของมังราย ศาสตร์ที่กล่าวถึงความผิดและบทลงโทษเกี่ยวกับการทำร้ายเจ้าหนี้ ลักษณะ เช่นนี้จะปรากฏอยู่ในช่วงต้นของกฎหมายประเภทนี้ ในตัวอย่างที่ 2 เป็นการยก ตำนานมาประกอบซึ่งจะปรากฏอยู่ในช่วงท้ายของกฎหมายประเภทนี้ เป็นการ สั่งสอนและให้ข้อคิดเพื่อให้เห็นว่าควรยึดตามหลักเหตุผลความถูกต้อง เพราะ นาคราชจะเอาผิดสามเณรว่าขโมยน้ำของตนไม่ได้ เนื่องจากนาคราชได้เอ่ยปาก บอกอนุญาตแล้ว

## เอกสารประเภทที่ 4: "ธรรม"

กฎหมายประเภทนี้ไม่มีบทบัญญัติทางกฎหมายปะปนอยู่เลย มีเพียง เนื้อหาเฉพาะส่วนที่เป็นเรื่องเล่าตำนานนิทานเท่านั้น และมีลักษณะของธรรม เทศนาซึ่งสอดคล้องกับชื่อ "ธรรม" ที่หมายความถึง หลักธรรมและวิธีนำเสนอ แบบธรรมเทศนา ดังที่ปรากฎอยู่ต้นของเอกสารใบลานแต่ละผูก ดังนี้

"...นโมตัสสถุ สนุตังติ รำดับธรรมเทสนา อันชื่อว่ามุลลกัณฑ์ไตร ไว้ปริมวญเทอะผู้มีผะหยากวนฟังและเทสนาจำไว้ทุกคนเทอะ..." (ธรรมมุลลกัณฑ์ไตร ฉบับวัดผาบ่อง, หน้า 17)

กฎหมายประเภทนี้มีลักษณะเป็นธรรมเทศนาที่เทศนาเกี่ยวกับการนำ หลักธรรมมาใช้ในทางกฎหมาย กล่าวถึงเรื่องราวการวินิจฉัยคดีความลักษณะ ต่าง ๆ ที่แฝงไปด้วยคติคำสอน แสดงให้เห็นว่าผู้ปกครองหรือผู้ที่มีอำนาจในการ ใช้กฎหมายต้องมีความปราดเปรื่อง มีสติปัญญา สามารถนำหลักธรรมคำสอน ทางพุทธศาสนามาปรับใช้ในการปกครองและวินิจฉัยตัดสินคดีความได้ การ ตัดสินคดีความในตัวอย่างต่าง ๆ เหล่านี้มีการชี้เหตุผลกำกับไว้ด้วยว่าเหตุใดจึง ตัดสินความเช่นนั้นพร้อมกับสอดแทรกคำสอนและข้อคิดทางพุทธศาสนาไว้

พร้อมกันด้วย เอกสารที่ผู้วิจัยจัดไว้ในกฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ ธรรมมุลลกัณฑ์ ไตร ฉบับวัดผาบ่อง

ยกตัวอย่างตำนานที่สอดแทรกข้อคิดหรือคำสั่งสอนในกรณีที่ไม่สามารถ พาหาพยานมาช่วยในการพิจารณาคดีความได้ ควรพิจารณาว่าบุคคลที่ เกี่ยวข้องในคดีความนั้นประพฤติตนอยู่ในศีลในธรรมเพียงใด ผู้ที่ประพฤติตน อยู่ในศีลในธรรมมากกว่าก็ย่อมมีความน่าเชื่อถือและน่ายกย่องมากกว่า เนื่องจากประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในทำนองคลองธรรม รู้ผิดชอบชั่วดี จึงมีความ น่าเชื่อถือมากกว่าคนทั่วไป ดังตัวอย่าง

"...ทีนี้จักกล่าวตำนานซึ่งไต่สวนโดยหาพยานไม่ได้ เราพึงรู้ฉันนี้ ยังมีพรามณ์มณี 2 คน ผู้ 1 มีผัว ผู้ 1 บ่มีผัว ขาก็เอากันเตียวทางไป ด้วยกัน ขาทั้ง 2 หันไหคำอันนึ่ง สองขาปันกันบ่เป็น ต่างคนต่างว่ามันหัน ก่อนกูจักเอานักและว่าอั้น 2 ขาก็ปากันไปไหว้พญาหื้อแต่ปันสองขา พญาก็แต่งคำนั้นเป็นสามส่วน พญาจักปันสองขาจึงถามว่า ไผหันคำ ก่อนสองขาต่างคนก็ต่างว่าข้าหันก่อน พญาจึงถามว่าเมื่อขาทั้ง 2 มีศิล ้ ดั่งกันจะฤๅ บางผู้มีผัวว่า...รักษาศิล 8 เมื่อเดือนเป็งทุกปักขศิลด่าย นาง ผู้บ่มีผัวไหว้ว่า...รักษาศิล 5 บ่ขาดสักวัน เมื่อเดือนดับเดือนเป็ง ข้า เอาศิล 8 ทุกปักขะศิลและว่าอั้นพญาก็ปันคำ ส่วน 1 หื้อแก่นางผู้มีผัว และมีศิลในวันปักขศิลนั้น ปันนางผู้บ่มีผัวและมีศิลบ่ขาดสาย คำ 2 ส่วน เหตุว่ามันมีศิลแควนยิ่ง พญาคณิงใจว่า นางผู้มีศิลบ่ขาดมันนี้หันก่อน ด่าย เหตุว่ามันสัจจจึงปันแควนยิ่งเพื่ออันและ เมื่อนั้นนางผู้มีผัวกินแหนง ใจว่า กูอย่าว่าหันก่อนผิดั่งว่าตามอันมีก็ยังว่าได้คำเท่ากันชะด้ายว่าอั้น แล้ว ก็ลวดไหว้พญาว่านางผู้บ่มีผัวนี้หันก่อนข้าแท้และว่าอั้นพญาก็ซ้ำ เต็มใจว่าตนตัดคำชอบ ว่าแก่ยิงสองคนนั้น เมื่อนั้นยิงสองคนก็ไหว้พญา แล้วต่างคนก็ต่างเมือสู่เรือนแห่งตนหันและ เมื่อนั้นมหาโจตราชะก็หื้อ โควาทคำสคนแก่เสนาว่าแต่นี้เมื่อภายหน้า คำคันใดหาสักขีสาลีบ่ได้ผิว่า

สองคนผิดกัน ยิงจายก็ดีหื้อแยงดูศิลแห่ง 2 ขา ผู้ใดมีศิลแควนยิ่ง...พึง เชื่อผู้มีศิลและผู้หาศิลปได้เป็นดั่งถงสองอันเต็มไปด้วยแก้วอันผาเสริฐนัก ถงอันนั้นงามก็เสมอกันแท้แต่หาวัตถุภายในถงปได้ เป็นถงเปล่าบ่ดาย และ ผู้มีผะหยาถึงสน้ำจำไว้เทอะ..."

(ธรรมมุลลกัณฑ์ไตร, หน้า 22-23)

ตัวอย่างนี้ยกตำนานมาประกอบการตัดสินความเพื่อให้เห็นว่าในกรณีที่ หาพยานไม่ได้ ควรตัดสินโดยใช้หลักธรรมมาพิจารณาประกอบพราหมณ์มณี ที่ ประพฤติตนอยู่ในศีลในธรรมมากกว่าก็มีความเชื่อถือมากกว่าว่าจะไม่โกหก อีกทั้งผู้ถือศีลเป็นบุคคลที่น่ายกย่อง ดังนั้นจึงตัดสินให้แบ่งทองคำให้มากกว่า

## เอกสารประเภทที่ 5: "อวหาร"

กฎหมายประเภทนี้เป็นกฎหมายที่มีเนื้อหาทั้งส่วนที่เป็นบทบัญญัติทาง กฎหมายและส่วนที่เป็นเรื่องเล่าตำนานนิทาน เอกสารที่จัดไว้ในกฎหมาย ประเภทนี้ ได้แก่ คัมภีร์ราชศาสตร์และอวหารภายเค้า ฉบับวัดผาบ่อง อวหาร ภายปลาย ฉบับวัดนันทาราม และอวหาร 25 ฉบับวัดเมธัง

คำว่า "อวหาร" เป็นคำทางพุทธศาสนา หมายถึง การลักขโมย (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว, 2520) กฎหมายประเภทนี้จึงมีเนื้อหาที่กล่าวถึงการลักขโมยที่ เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา คือ กล่าวถึงการลักขโมยของพระภิกษุซึ่งมีความผิด ทางพระวินัยในพระพุทธศาสนา เปรียบเทียบกับการลักขโมยในทางโลกที่แสดง ให้เห็นการตัดสินความผิดทางกฎหมายบ้านเมืองไปพร้อมกันด้วย กฎหมาย ประเภทนี้ถือได้ว่าเป็นกฎหมายที่นำเอาพระวินัยในพุทธศาสนามาใช้กับกฎหมาย บ้านเมือง และเป็นกฎหมายที่ได้นำพระวินัยเป็นหลักในการเขียนโดยตลอดทั้ง ผูก ต่างกับกฎหมายฉบับอื่น ๆ ที่จะนำพระวินัยมากล่าวเป็นตอน ๆ มิได้มีความ

ต่อเนื่องกันไปในกฎหมายฉบับเดียวเหมือนกฎหมายประเภทนี้ (อรุณรัตน์ วิเชียร เขียว, 2525)

ยกตัวอย่างที่กล่าวถึงพระภิกษุที่ไปลักของผู้อื่น แม้ภายหลังจะเปลี่ยนใจ นำไปคืน แต่ก็ยังถือว่าได้กระทำความผิดไปแล้ว ไม่อาจละเว้นความผิดและโทษ ไปได้ ดังตัวอย่างในช่วงแรกที่กล่าวถึงกรณีที่พระภิกษุเป็นผู้กระทำผิดก็มีโทษ ตามพระวินัยของสงฆ์ ในกรณีที่ไปลักจอกน้ำทองคำมา แม้เจ้าของจะมาตาม และได้ของคืนไปแล้ว แต่ก็ยังถือว่าพระภิกษุรูปนั้นมีความผิด ทั้งพระภิกษุที่เป็น ผู้ลักเองและพระภิกษุ ผู้ที่เป็นคนสั่งการด้วย ดังนี้

"...**ในสาสนา**นั้นยังมีภิกขุตน 1 ก็จากับด้วยภิกขุอันเปนลูกสิกตน 1 ด้วยคำว่ายังมีนายบ้านผู้ 1...กูหันซะลอบคำลูก 1 ใส่ป่อมไว้ที่เสาเรือน บนหัวหั้นและ ท่านจุ่งไปเอาเข้าบาตรเมื่อเช้า คันเขาประมาทแล้ว ท่าน จุงลักเอาหื้อได้แล้ว ซุ่มผ้ามาเนอ...ว่าอั้นภิกขุตนเป็นลูกสิกนั้นก็ไปตาม คำครูว่านั้นแท้ ก็หันเขาประมาทแท้ ภิกขุตนนั้นก็หย่องจกเอาซะลอบนั้น ได้แล้ว ซุ่มผ้าเสียไว ๆ แล้วก็ออกหนีมาหั้นและ อยู่น้อย 1 เจ้าเรือนบ่หัน ซะลอบคำ...ก็แล่นไปตามทวยภิกขุตนนั้น เท่าพอหันหลังเขาจิ่งร้อง... ภิกขุตนนั้นได้ยินเขาร้องมาตามหลังสันนั้นก็คนิงใจว่าเขามาทันกูหั้นแล้ว เด ว่าคั้นจิ่งทอดซะลอบคำนั้นเสียข้างทางหั้นแล้วก็แล่นหนีไปรอดวัด บอกหื้อตนครูอาจารย์...ตนครูอาจารย์นั้นว่าคระแนมเราบ่ได้มาเขาหาก ได้ของเขาคืนแล้ว บ่เป็นสังและว่าอั้น ตนลูกสิกนั้นยินสลั้งบ่แจ้งแก่ใจตน จิ่งเข้าไปไหว้มหาอุบปลีเถรเจ้าแล้ว บอกเล่าคำทั้งมวล...มหาอุบปลีเจ้า จิ่งกล่าวว่า แม่นไปลักเอาได้มาก็ดีเขือท่านทั้ง 2 หากมีไถยจิตพร้อมแล้ว จิ่งไปเอาและ ตน 1 เป็นอาณัตติกา ตน 1 เป็น สาหัตถิกะและ ท่าน ไปเอาก็ได้มาแท้ คันว่าของนั้นคาดจากที่ก็เป็นมูละเสตทั้ง 2 แล้วและ... กล่าวสังเกตกัมม์ในสาสนาแล้วเท่านี้และ "

(อวหาร 25 ฉบับวัดเมธัง, หน้า 3)

ต่อจากนั้นก็จะเปรียบเทียบการตัดสินคดีเกี่ยวกับการลักขโมยในทางโลก คือ หากไปลักของผู้อื่นก็ย่อมมีความผิดและได้รับโทษตามกฎหมายบ้านเมือง เช่นกัน ดังในกรณีของนายคนหนึ่งที่สั่งบ่าวให้ไปขโมยวัว แต่บ่าวขโมยควายมา ให้แทน เมื่อบ่าวถูกจับ ผู้เป็นนายก็ปัดความรับผิดชอบว่าตนไม่ผิดเพราะตน ไม่ได้สั่งให้บ่าวไปขโมยควาย อย่างไรก็ตามก็ยังถือว่าผู้เป็นนายกระทำความผิด เหมือนกัน เพราะแม้จะสั่งบ่าวให้ไปขโมยวัวแต่บ่าวไปขโมยควายมาแทนก็นับว่า เป็นการลักขโมยเช่นเดียวกัน ดังนั้น ทั้งผู้เป็นนายที่เป็นคนสั่งการและบ่าว ผู้กระทำความผิดก็ย่อมได้รับโทษตามกฎหมายบ้านเมืองเช่นกัน ดังนี้

"...ทีนี้จักจาสังเกตกัมม์หนโลกนั้นมีสันนี้ ยังมีโถงผู้ 1 มันไปบังคับบ่าว มัน 4 คน...ไปลักเอางัวตัว 1 มากินแก้มเหล้าเทอะ บ่าว 4 คนนั้นก็ไป แอ่วแสวงหาลักงัวสักแห่ง มันก็ลวดลักเอาควายตัว 1..เขาก็ฆ่าควายตัว นั้นถือเอาชิ้นหาบมาหานายเขายังบ้านหั้นและผู้เป็นนายหันชิ้นควายจิ่ง กล่าวว่า กูหื้อสูไปหาเอางัวว่าอั้นดาย บัดนี้สูพอยว่าไปเอาควายมาสันนี้ อันนี้กูปรู้ด้วยสู กูก็บ่กินด้วยสู ช่างสูเทอะว่าอั้น...เมื่อพายลูนเจ้าควายรู้ ก็ไปบอกแก่ขุนและเจ้าขุนจิ่งหื้อไปเอาเขาฝูงนั้นมาถามดูเหตุนั้น รู้แจ้งชุ ประการแล้ว เจ้าขุนจิ่งว่า...ผู้เป็นนายก็หากเป็นโจรผู้เคล้ามันก็ได้บังคับ ้หื้อเพื่อนไปเอาเพื่อนก็จิ่งไปเอาแม่นเขาเอางัวมาก็เป็นโทษเอาอวายมาก็ เป็นโทษสันเดียวกันและได้บังคับหื้อเพื่อนไปลักก็เป็นโทษ คัน 1 พอยคำ โจรไว้บ่บอกหื้อไผรู้จิ่มนั้นก็เป็นโทษ มันผู้เป็นนายมี 2 อันสันนี้และว่าอั้น แล้วก็ตัดว่า ค่าควายตัวนั้นมี 72 เงิน หื้อเขา 4 คนอันไปลักนั้นใช้ 4 เท่า เป็นเงิน 300 แล้วไหมผู้เป็นนายได้อาณัตติกานั้น 110 แล้ว ซ้ำไหมอัน นายมันอำโจรไว้นั้นแถม 110 และรอมทั้งมวลเป็น 220 กับทั้ง 300 นั้น เข้ากันเป็น 520 เงิน แต่งขึ้นไหว้พระยาเจ้า 140 ปันทีื้อเจ้าควาย240 เจ้า ขุนทั้งหลายกิน 140 และกล่าวสังเกตกัมม์หนโลกก็แล้วเท่านี้ก่อนและ..." (อวหาร 25 ฉบับวัดเมธัง. หน้า 11)

# เอกสารประเภทที่ 6: "หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬีฎีการอมสมมุติราช"

กฎหมายประเภทนี้มีทั้งส่วนที่เป็นบทบัญญัติทางกฎหมายและส่วนที่เป็น เรื่องเล่าดำนานนิทาน เอกสารที่จัดไว้ในกฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ หัตถกัมม วินิจฉัยบาฬีฎีการอมสมมุติราช ฉบับวัดศรีโคมคำ หากพิจารณาจากชื่อ กฎหมายแล้วพบว่าเป็นชื่อที่มีความเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา สามารถจัดได้เป็น 2 ส่วน คือ "หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬีฎีกา" และ "สมมุติราช" ส่วน "รอม" หรือ ฮอม แปลว่า รวม เป็นคำเชื่อมบ่งบอกให้ทราบว่าชื่อกฎหมายประเภทนี้ว่ามีสอง ส่วนประกอบกัน ส่วนแรก คือ "หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬีฎีกา" ประกอบมาจากคำ ที่เกี่ยวข้องกับพระไตรปิฎกหลายคำประกอบกัน หมายถึง คัมภีร์ที่อธิบาย หลักธรรมทางพุทธศาสนาเกี่ยวกับการลงมือกระทำสิ่งต่าง ๆ ในื้อหากล่าวถึง หลักธรรมที่ผู้ปกครองหรือผู้มีอำนาจใช้กฎหมายควรพิจารณาและนำไปปฏิบัติ ในการตัดสินคดีความเกี่ยวกับการลงมือกระทำความผิดในลักษณะต่าง ๆ พร้อมกับยกการตัดสินคดีความลักษณะต่าง ๆ ทั้งทางโลกและทางธรรมมา ประกอบในการอธิบายด้วย เป็นการสั่งสอนผู้ปกครองหรือผู้มีอำนาจใช้ กฎหมายให้นำหลักธรรมทางพุทธศาสนามาเป็นใช้ในการปกครองและตัดสินคดี ความเพื่อให้บ้านเมืองสงบสุขร่มเย็น ดังตัวอย่าง

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "หัตถกัมม" แปลว่า การกระทำที่ทำด้วยมือ หมายถึงการลงมือกระทำสิ่งต่าง ๆ นั่นเอง "วินิจฉัย" หมายถึง การอธิบาย ขยายความ "บาฬ" หมายถึง พระไตรปิฎก "ฎีกา" หมายถึง คัมภีร์ ชั้นสามที่มีวัตถุประสงค์เพื่ออธิบายเนื้อความในพระไตรปิฎก กล่าวคือ พระไตรปิฎกนับว่าเป็นคัมภีร์ที่ สำคัญทางพุทธศาสนา แต่ก็มีคัมภีร์อื่นที่เกี่ยวข้องด้วยเป็นลำดับคือ พระไตรปิฎกเป็นหลักฐานชั้นต้น ส่วนหลักฐานชั้นรองเป็นคำอธิบายพระไตรปิฎกเรียกว่าอรรถกถา ส่วนคำอธิบายอรรถกถาเรียกว่า ฎีกาซึ่งเป็นหลักฐานชั้นที่ส่ ดังนั้น "หัต ถกัมมวินิจฉัยบาฬิฎีกา" จึงหมายถึง คัมภีร์ที่อธิบายหลักธรรมทางพุทธศาสนาเกี่ยวกับการลงมือ กระทำสิ่งต่าง ๆ

"...ที่นี้จักจาด้วย อทินนาทานแห่งบุคคลอันเปนโจนเล้าแล ผิว่า ผู้ไดลักข้ากินช้างมล้างั่วควายนั้นที่ใช้ 4 ตัวค่า 100 เงิน ตัวเคล้าค่าซื้มี เท่าไดหี้ใช้เท่าซึ้...โจนหากมาลักฟันแทงงัวควายตายกลางบ้าน ผู้ฟัน แทงคำรู้จัก หื้ชักเชือกแต่ที่สัตตัวตายออกไพ 4 ด้าน แลด้านและพันวา เคล้าต้นเชิก เชิกพื้ตั้งสินไหม 50 เงิน กลางเชิกพื้ใหมชีกสัยวเงิน ปลายทางหางเชิกหี้ใหมสัยวหวิ้รตามดังวิไนยพระเจ้ามี 11 ประการว่า ดังนี้ ย้อปปริภาสติตํ ภาเสติ อภาเสติชฌาเธนโต อธาเปยยทาเยเทติปา ปุ่นินปาปุเนอธิยติอาธเภสิตาชิปุปติอชิปุปเทอธิเนอาธิยติ อธิเยนอธยอ คาเล คาลิยตุติกาเลสุนกาลิยภนุธเยอภนุธณธนุเธนธนุธติยติชาริตนฆ ราบณุฑินิวิรส์สเท ดังนี้ ยํรตนํ อันว่าคำอันได อปุปริภาสติ อันบํควร กล่าว ภาเสติ และมากล่าว ตัวจุจน์ ยังคำอันนั้น ฌายเท และเกิดมีวิรุทุ โิธ ชื่ว่าผิตคลอง...จริยาจนครา อันว่าจารีตบ้านเมือง ปณฑิตํ อันผู้มีประ ยา วิจริตวา เพิงพิจจรณาดู วิโสเทยุย เพิงหื้รู้ยังอันผิดและอันชอบ โท สานุโทส์ตามผู้เป็นโทษและมีโทษ หาโทษบ์ได้ ธณุฑธณุฑาธโย ควรแต่ง สินไช้และสินไหม สาสนฑร์ ควรสั่งสอรหื้รู้เยื่องหื้รู้คลองหื้รู้ยังบ้านเมิง สกุขำปโสคณุฑุลกุขานุโจร์สุจุจริตุต์ ไห้สุกขระเสมปราสสจากสัยรหนาม โจนมาน อย่าหื้ใพร่เมืองผิดกัน หื้ตั้งอยู่ในคลองสุจจริตต หื้สั่งสอรไพร่ เมืองเว้นจากทุจจริตกัมม..."

(หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬีฎีการอมสมมุติราช ฉบับวัดศรีโคมคำ, หน้า 1 - 2)

และส่วนที่สองคือ "สมมุติราช" กล่าวถึงพระโพธิสัตว์ที่จุติมาเกิดในโลก มนุษย์แล้วได้มาปกครองเมืองได้ชื่อว่าพระยาสมมุติราช เป็นเรื่องราวเกี่ยวกับ ความสามารถและคุณความดีของพระยาสมมุติราช ที่ทำหน้าที่คอยดูแลโลก มนุษย์ คอยแก้ปัญหาต่าง ๆ โดยยึดมั่นในพระพุทธศาสนา ดังนั้น กฎหมาย ประเภทนี้จึงมีชื่อกฎหมายที่สอดคล้องกับเนื้อหาที่ล้วนแต่เกี่ยวข้องกับพุทธ ศาสนาทั้งสิ้น

# เอกสารประเภทที่ 7: "หนังสืออนุโลมญาณกฏหมายโบราณ"

กฎหมายประเภทนี้เป็นกฎหมายที่มีเนื้อหาทั้งสองส่วนประกอบกัน กล่าวคือ มีทั้งส่วนที่เป็นบทบัญญัติทางกฎหมายและส่วนที่เป็นเรื่องเล่าตำนาน นิทาน นอกจากนี้ยังมีลักษณะของกฎหมายไทยภาคกลางปะปนอยู่ด้วย เอกสาร ที่ผู้วิจัยจัดไว้ในกฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ หนังสืออนุโลมญาณกฎหมายโบราณ ฉบับวัดล้อมแรด

คำว่า "อนุโลมญาณ" หมายถึง ปัญญาที่สามารถทำลายกิเลสที่ปิดบัง ความจริงเอาไว้ และน่าสังเกตว่ากฎหมายประเภทนี้ใช้คำว่า "หนังสือ" ซึ่งไม่ พบในกฎหมายประเภทอื่นเลย เมื่อพิจารณาที่มาและรายละเอียดของกฎหมาย ฉบับนี้แล้วพบว่า กฎหมายประเภทนี้เป็นการรวบรวมกฎหมายจากธรรมศาสตร์ และราชศาสตร์โบราณของล้านนาในช่วงรัชกาลของพระบาทสมเด็จพระ จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ, 2527) คำว่า "หนังสือ" จึงเป็นคำที่สันนิษฐานว่านำมาใช้เรียกเอกสารประเภทกฎหมายใน สมัยหลังเพราะไม่ใช่คำที่ปรากฏใช้ในสมัยล้านนาโบราณ กฎหมายประเภทนี้จึง มีลักษณะเป็นหนังสือที่รวบรวมกฎหมายล้านนาโบราณ เนื้อหาแสดงให้เห็นถึง การใช้ปัญญาของผู้ปกครองหรือผู้มีอำนาจในพิจารณาตัดสินคดีความลักษณะ ต่าง ๆ แม้จะไม่สามารถระบุได้ว่าเอกสารกฎหมายประเภทนี้เขียนขึ้นเมื่อใด แต่ ก็พอจะสันนิษฐานได้ว่ามิได้เขียนขึ้นในสมัยล้านนาโบราณ แต่เป็นการรวบรวม ในสมัยหลังซึ่งเป็นช่วงเวลาที่ไทยภาคกลางมีอิทธิพลอย่างมาก และนอกจากจะ ปรากฎการใช้คำว่า "หนังสือ" ในชื่อแล้ว ยังพบลักษณะของกฎหมายไทยภาค

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> อนุโลมญาณ หรือสัจจานุโลมิกญาณ เป็นปัญญาที่สามารถกำจัดความมืดที่มาปกคลุม ให้หมดไป เป็นปัญญาที่สามารถทำลายกิเลสที่ปิดบังความจริงไว้ได้ แต่ไม่สามารถเห็นนิพพานได้ เป็น ญาณอันเป็นไปโดยอนุโลมแก่การหยั่งรู้อริยสัจ คือ เมื่อวางใจเป็นกลางต่อสังขารทั้งหลาย ไม่พะวง และญาณแล่นมุ่งไปสู่นิพพานแล้ว ญาณอันคล้อยต่อการตรัสรู้อริยสัจย่อมเกิดขึ้นในลำดับถัดไป อนุโลมญาณเป็นขั้นสุดท้ายของวิปัสสนาญาณ ต่อจากนั้นก็จะเกิดโคตรภูญาณมาคั่นกลาง แล้วเกิด มรรคญาณให้สำเร็จความเป็นอริยบุคคลต่อไป

กลางปะปนอยู่ด้วย ดังตัวอย่างที่ปรากฏคำว่า "จังหวัด แขวง อำเภอ" ซึ่งเป็นคำ ที่แสดงการแบ่งเขตการปกครองตามกฎหมายไทยภาคกลางมิใช่ของล้านนา โบราณ ดังนี้

"...มาตตา 1 เจ้าเมืองผู้รักสาพยาบานประชาราสสดอรอันมีใน**จังหวัด** แขวงเมือง อย่าให้มีผู้บยรบยดบยรกันโชกลักลุกลันข้าฟันไพร่เมืองทั้ง หลาย ถ้าเจ้าเมืองแลผู้รั้งกมมกานบ้านอำเภิอหมิได้ภิภักรักสา ราสสดอรไก่เมือง ผู้ร้ายบยดบยรกันโซก ลุกลันข้าฟันไพร่ทั้งหลาย ได้ จนให้ลงโทศแก่เจ้าเมืองและผู้รั้งกมมกานนายอำเภิอจนหนัก..."

(หนังสืออนุโลมญาณกฎหมายโบราณ ฉบับวัดล้อมแรด, หน้า 31)

# เอกสารประเภทที่ 8: "กฎหมาย"

กฎหมายประเภทนี้จะปรากฏคำว่า "กฎหมาย" อยู่ในชื่อส่วนต้นแล้วตาม ด้วยชื่ออื่น ๆ เช่น ตามด้วยชื่อสถานที่ เช่น กฎหมายวัดกาสา ตามด้วยชื่อบุคคล เช่น กฎหมายพระเจ้าน่าน เป็นต้น กฎหมายประเภทนี้มีเนื้อหาทั้งแบบ บทบัญญัติทางกฎหมายและแบบเรื่องเล่าตำนานนิทาน เอกสารที่จัดไว้ใน กฎหมายประเภทนี้ ได้แก่ กฎหมายลานนา ฉบับวัดชัยพระเกียรติ กฎหมายวัด กาสา ฉบับวัดกาสา และกฎหมายพระเจ้าน่าน ฉบับไชยนันทบุรีนครเมืองน่าน

กฎหมายประเภทนี้น่าสังเกตว่ามีการใช้คำว่า "กฎหมาย" ซึ่งเป็นชื่อเรียก เอกสารประเภทกฎหมายในสมัยหลัง แม้จะมีเนื้อหาตามแบบกฎหมายล้านนา โบราณก็ตาม สันนิษฐานว่าอาจเป็นการกำหนดชื่อเรียกขึ้นมาในภายหลัง เพื่อ บ่งบอกว่าเป็นเอกสารประเภทกฎหมายแล้วตามด้วยส่วนขยายความเพื่อบ่ง บอกว่าเป็นเอกสารกฎหมายฉบับใด ทั้งนี้สันนิษฐานว่าอาจเนื่องมาจากความไม่ สมบูรณ์ของเอกสาร เช่น เอกสารชำรุด ข้อความขาดหายหรือไม่ชัดเจน ทำให้ไม่ ทราบรายละเอียดเกี่ยวกับที่มาของเอกสาร ช่วงเวลา ชื่อผู้บันทึกหรือแม้แต่ชื่อ

ของกฎหมายที่แน่ชัด ดังที่ สมหมาย เปรมจิตต์ (2518) ได้กล่าวไว้ในกฎหมาย ลานนาว่า "...เป็นที่น่าเสียดายอยู่นิดหนึ่งว่า กฎหมายลานนาฉบับนี้ชำรุดมาก จนกระทั่งข้อความบางตอนหายไป..." ความไม่สมบูรณ์ของเอกสารดังกล่าว ทำ ให้ไม่ทราบรายละเอียดเกี่ยวกับที่มาของเอกสาร ช่วงเวลา ผู้บันทึกหรือแม้แต่ชื่อ ของกฎหมาย ด้วยเหตุนี้ ผู้ปริวรรตกฎหมายฉบับนี้จึงกำหนดเรียกชื่อกฎหมาย ฉบับนี้ว่า "กฎหมายลานนา" เป็นการเรียกตามชื่อสถานที่ที่ใช้กฎหมายนี้ ปกครอง คือ ล้านนาหรือลานนานั่นเอง

"กฎหมายวัดกาสา" ก็มีลักษณะเช่นเดียวกัน คือ ต้นฉบับชำรุดขาด หายไปโดยที่ไม่ทราบแน่ชัดว่าขาดหายไปเป็นจำนวนมากหรือน้อยเพียงใด ดังที่ อานันท์ กาญจนพันธุ์ (2526) ได้กล่าวไว้ในกฎหมายวัดกาสาว่า "...เนื่องจาก ต้นฉบับใบลานเดิมมีสภาพเก่าและชำรุดมาก ดังนั้น บางหน้าบางบรรทัดจึงขาด หายไปและกฎหมายนี้ไม่จบบริบูรณ์ สันนิษฐานว่าจะขาดหายไปหลายหน้าโดย ไม่ทราบจำนวน..." ดังนั้น ชื่อที่ปรากฏนี้จึงเป็นการเรียกชื่อตามสถานที่เก็บใบ ลานฉบับนี้ไว้ นั่นก็คือ วัดกาสา 4่น่เอง

นอกจากนี้ในกฎหมายพระเจ้าน่าน สิงฆะ วรรณสัย (2523) ได้กล่าวไว้ ว่า "กฎหมายพระเจ้าน่านเป็นกฎหมายโบราณที่ได้ปริวรรตไว้เมื่อ พ.ศ. 2518 โดยไม่ได้ระบุชื่อวัดไว้ จึงไม่ทราบว่าต้นฉบับเป็นของวัดใด แต่ปรากฏข้อความใน เรื่องว่าได้ใช้กฎหมายนี้ที่เมืองไชยนันทบุรีนครเมืองน่าน..." ดังนั้น กฎหมายฉบับ นี้จึงไม่ทราบว่าต้นฉบับมาจากที่ใดและสันนิษฐานว่าต้นฉบับไม่มีชื่อเรื่อง ผู้ ปริวรรตคงตั้งชื่อตามข้อมูลที่ปรากฏว่าใช้กฎหมายนี้ที่เมืองไชยนันทบุรีนคร เมืองน่าน จึงตั้งชื่อเรียกตามผู้ปกครองเมืองนั้นคือพระเจ้าน่านนั่นเอง

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ผู้ปริวรรตกล่าวว่า "...สำหรับกฎหมายวัดกาสานี้ ต้นฉบับใบลานของวัดกาสา อำเภอแม่ จัน จังหวัดเชียงราย โดยต้นฉบับนี้ อาจารย์สิงฆะ วรรณสัยและอาจารย์ ดร. ฮารัล ฮันดิอุส ได้พบ กฎหมายฉบับนี้และอาจารย์ทั้งสองท่านได้นำกฎหมายวัดกาสาถ่ายลงในไมโครฟิล์มและได้มอบ ไมโครฟิล์มให้หอสมุดแห่งชาติ กรุงเทพมหานคร ไว้เมื่อสิบปีมาแล้ว คณะผู้จัดทำได้ขออนุญาตจาก หอสมุดแห่งชาติ ถ่ายเอกสารและนำมาปริวรรตจากอักษรไทยยวนเป็นอักษรปัจจุบัน...", อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต), **กฎหมายวัดกาสา** ( 2526 : 1 )

ดังนั้น กฎหมายประเภทนี้ ใช้คำว่า "กฎหมาย" เป็นชื่อ ซึ่งเป็นชื่อที่ กำหนดขึ้นมาภายหลัง โดยมีสาเหตุเนื่องมาจากความไม่สมบูรณ์ของเอกสาร เช่น เอกสารชำรุด ข้อความขาดหายไปหรือไม่ชัดเจน ทำให้ไม่ทราบรายละเอียด เกี่ยวกับที่มาของเอกสาร ช่วงเวลา ผู้บันทึก หรือแม้แต่ชื่อของกฎหมายที่แน่ชัด จึงกำหนดเรียกชื่อกฎหมายประเภทนี้ว่า "กฎหมาย" ขึ้นในภายหลัง เพื่อบ่งบอก ว่าเป็นเอกสารประเภทกฎหมายแล้วตามด้วยส่วนขยายความ ซึ่งส่วนขยาย ความนี้จะเป็นรายละเอียดที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายฉบับนั้น ๆ เพื่อบ่งบอกว่าเป็น เอกสารกฎหมายฉบับใด อาจจะเป็นได้ทั้งชื่อสถานที่ดังที่พบในกฎหมายล้านนา และกฎหมายวัดกาสา หรือชื่อบุคคลดังที่พบในกฎหมายพระเจ้าน่าน เป็นต้น

#### บทส่งท้าย

จากข้อมูลข้างต้นจะเห็นได้ว่า กฎหมายล้านนาโบราณมีชื่อที่มีความ หลายหลาก สามารถจัดประเภทตามชื่อที่ปรากฏได้หลายประเภท จากข้อมูลที่ นำมาศึกษาครั้งนี้สามารถจัดประเภทได้เป็น 8 ประเภทตามชื่อที่ปรากฏ ชื่อแต่ ละประเภทก็มีลักษณะเฉพาะที่แตกต่างกันไป โดยมีความสัมพันธ์ระหว่างชื่อ กับรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายแต่ละประเภท ไม่ว่าจะเป็นชื่อที่มี ความสัมพันธ์กับเนื้อหาของกฎหมาย เช่น กฎหมายประเภท "อวหาร" ที่ชื่อมี ความหมายว่าการลักขโมย ดังนั้นเนื้อหาของกฎหมายประเภทนี้จึงกล่าวถึงเรื่อง เกี่ยวกับการลักขโมยเท่านั้น ชื่อที่มีความสัมพันธ์กับกลวิธีการนำเสนอ เช่น กฎหมายประเภท "มังรายธรรมศาสตร์" เป็นชื่อที่บ่งบอกกลวิธีการนำเสนอใน กฎหมายประเภทนี้ว่าส่วนต้นจะนำเสนอแบบแบบมังรายศาสตร์ ส่วนต่อมา นำเสนอแบบธรรมศาสตร์ตามลำดับ ชื่อที่มีความสัมพันธ์กับที่มาของกฎหมาย เช่น กฎหมายประเภท "ธรรมศาสตร์" บ่งบอกว่ามีที่มาจากคัมภีร์พระ ธรรมศาสตร์ นอกจากนี้ชื่อยังมีความสัมพันธ์กับรายละเอียดอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องกับ กฎหมายประเภทนั้นด้วย เช่น กฎหมายประเภท "หนังสืออนุโลมญาณกฎหมาย

โบราณ" ที่ปรากฏคำว่า "หนังสือ" ซึ่งเป็นคำที่มีใช้ในสมัยหลัง ทำให้ทราบได้ว่า เอกสารกฎหมายประเภทนี้เป็นเอกสารที่รวบรวมกฎหมายซึ่งทำขึ้นในสมัยหลัง ทั้งนี้เพราะมีคำว่า "หนังสือ" ในชื่อซึ่งไม่ใช่คำที่ใช้ในสมัยล้านนาโบราณ นอกจากนี้ยังมีชื่อกฎหมายประเภท "กฎหมาย" ทำให้ทราบว่าเป็นชื่อที่กำหนด ขึ้นมาในสมัยหลัง เพราะคำว่า "กฎหมาย" ไม่ใช่คำที่ใช้ในสมัยล้านนาโบราณ ทั้งนี้เนื่องมาจากความไม่สมบูรณ์ของเอกสาร ทำให้ไม่ทราบชื่อของกฎหมายที่ แน่ชัด ดังนั้น จึงใช้คำว่า "กฎหมาย" เพื่อบ่งบอกให้ทราบว่าเป็นเอกสารประเภท กฎหมาย แล้วจึงตามด้วยส่วนขยายความเพื่อบ่งบอกว่าเป็นเอกสารประเภท กฎหมายฉบับใด

แม้ว่ากฎหมายล้านนาโบราณจะมีจำนวนมากกว่าที่ผู้วิจัยนำมาศึกษา แต่ กฎหมายล้านนาโบราณจำนวน 20 ฉบับที่นำมาศึกษาในครั้งนี้ ก็สามารถ ชี้ให้เห็นเป็นแนวทางได้ว่า ชื่อของกฎหมายล้านนาโบราณมิใช่เป็นเพียงแค่ชื่อที่ บ่งบอกให้ทราบว่าเป็นเอกสารประเภทกฎหมายเท่านั้น แต่ชื่อของกฎหมาย ล้านนาโบราณสามารถบ่งบอกได้ถึงเนื้อหา กลวิธีการนำเสนอ ที่มา และ รายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายฉบับนั้นได้ด้วย ทำให้เมื่อเห็นชื่อของ กฎหมายล้านนาโบราณแล้วสามารถคาดเดาได้ว่ากฎหมายล้านนาโบราณฉบับ นั้นมีเนื้อหาหรือรายละเอียดเกี่ยวกับเรื่องใด มีที่มาอย่างไร และมีลักษณะเฉพาะอย่างไร เป็นต้น

## บรรณานุกรม

- ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. 2529. *หลักพุทธศาสนา.* พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย รามคำแหง.
- ประเสริฐ ณ นคร (ปริวรรต). 2528. ม*ังรายศาสตร์ ฉบับเชียงหมั้น*. เชียงใหม่ : ศูนย์วัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่ วิทยาครูเชียงใหม่.

- ประเสริฐ ณ นคร (ปริวรรต). 2524. ม*ังรายศาสตร์ ฉบับนอตอง*. เชียงใหม่ : ศูนย์ ส่งเสริมและศึกษาวัฒนธรรมลานนาไทย วิทยาครูเชียงใหม่.
- ประเสริฐ ณ นคร (ปริวรรต). 2521. มังรายศาสตร์หรือกฎหมายพระเจ้ามังราย จาก ต้นฉบับอำเภอเสาให้ จังหวัดสระบุรี. กรุงเทพฯ : บูรพาสาส์น.
- มณี พยอมยงค์ (ปริวรรต). 2526. *ธรรมมุลลกัณฑ์ไตร*. เชียงใหม่ : ศูนย์ วัฒนธรรม จังหวัดเชียงใหม่.
- มณี พยอมยงค์ (ปริวรรต). 2518. อวหารภายเค้า จากคัมภีร์โบราณลานนาไทย.
  กรุงเทพฯ : คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- มณี พยอมยงค์ (ปริวรรต). 2518. อวหารภายปลาย. กรุงเทพฯ : คณะอักษร ศาสตร์ จุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย.
- ศรีธน คำแปง (ปริวรรต). 2529. มังรายศาสตร์ ฉบับวัดไชยสถาน. เชียงใหม่ : ศูนย์ วัฒนธรรมจังหวัดเชียงใหม่และศูนย์ศิลปวัฒนธรรมสหวิทยาลัยล้านนา วิทยาครูเชียงใหม่.
- สมหมาย เปรมจิตต์ (ปริวรรต). 2519. *ธรรมศาสตร์เจ้าฟ้าหริภุญชัย*. เชียงใหม่ : ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- สมหมาย เปรมจิตต์ (ปริวรรต). 2518. กฎหมายลานนา. เชียงใหม่ : ภาควิชา สังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- สมหมาย เปรมจิตต์ (ปริวรรต). 2518. มังรายศาสตร์ ฉบับวัดหมื่นเงินกอง. เชียงใหม่ : ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- สมหมาย เปรมจิตต์ (ปริวรรต). 2518. อวหาร 25. เชียงใหม่ : ภาควิชาสังคม วิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- สิงฆะ วรรณสัย (ปริวรรต). 2523. กฎหมายพระเจ้าน่าน. เชียงใหม่ : ศูนย์ ส่งเสริมและศึกษาวัฒนธรรมลานนาไทย วิทยาลัยครูเชียงใหม่.

- แสวง บุญเฉลิมวิภาส. 2550. "ธรรมศาสตร์ นิติศาสตร์ และกฎหมาย", *สรรพ* สาระ ประวัติศาสตร์-มนุษยศาสตร์ เล่มที่ 1 (หน้า 23-33), กรุงเทพฯ : สามลดา.
- แสวง บุญเฉลิมวิภาส. 2545. ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: วิญญชน.
- อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว และคณะ (ปริวรรต). 2540. *ธรรมศาสตร์สัพพสอน*. เชียงใหม่ : ศูนย์ศิลปวัฒนธรรม สถาบันราชภัฏเชียงใหม่.
- อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว และคณะ. 2539. พจนานุกรมศัพท์ล้านนาเฉพาะคำที่ ปรากฏในใบลาน. เชียงใหม่ : ตรัสวิน.
- อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว (ปริวรรต). 2526. *มังรายธรรมศาสตร์ คดีโลกคดีธรรม*. เชียงใหม่ : ม.ป.พ.
- อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว. 2525. ล้านนาไทยศึกษา. เชียงใหม่ : ภาควิชา ประวัติศาสตร์ วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว. 2520. การวิเคราะห์สังคมเชียงใหม่สมัยรัตนโกสินทร์
  ตอนต้นตามต้นฉบับใบลานในภาคเหนือ. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา
  บัณฑิต แผนกประวัติศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์
  มหาวิทยาลัย.
- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2528. ธรรมศาสตร์ราชกือนา.
  เชียงใหม่ : คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ส่งเสริม
  และศึกษาวัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2528. ธรรมศาสตร์หลวง. เชียงใหม่ :
  คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ส่งเสริมและศึกษา
  วัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2528. ธรรมศาสตร์หลวง คลองตัดคำ เชียงใหม่ : คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ส่งเสริม และศึกษาวัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.

- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2527. หนังสืออนุโลมญาณกฎหมาย โบราณ. เชียงใหม่ : คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ ส่งเสริมและศึกษาวัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2527. หัตถกัมมวินิจฉัยบาฬิฎีการอม สมมุติราช.เชียงใหม่: คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ ส่งเสริมและศึกษาวัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- อานันท์ กาญจนพันธุ์ และคณะ (ปริวรรต). 2526. กฎหมายวัดกาสา. เชียงใหม่:
  คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ และศูนย์ส่งเสริมและศึกษา
  วัฒนธรรมล้านนา วิทยาลัยครูเชียงใหม่.
- พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2553. "พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับ ประมวลธรรม." [ระบบออนไลน์]. แหล่งที่มา http://www.84000.org/tipitaka/dic/d\_item.php?i=311 (12 กรกฎาคม 2553)
- ราชบัณฑิตยสถาน. 2553. "*พระบาลี-พระบาพี*." [ระบบออนไลน์]. แหล่งที่มา http://www.royin.go.th/th/knowledge/detail.php?Search=1&ID=3412 หัวข้อคลังความรู้. (1 กรกฎาคม 2553)
- ลานพุทธศาสนา. 2553. "พระไตรปิฏกฉบับประชาชน." [ระบบออนไลน์].
  แหล่งที่มา
  http://www.larnbuddhism.com/tripitaka/abouttripitaka/group.html (1กรกฎาคม 2553)
- วิกิพีเดีย. 2553. "*พระไตรปิฏก*." [ระบบออนไลน์]. แหล่งที่มา
  http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0
  %E0%B9%84%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%9B%E0%B8%
  B4%E0%B8%8E%E0%B8%81 (1 กรกฎาคม 2553)
- วิกิพีเดีย. 2553. "*ฎีกา(คัมภีร์)*." [ระบบออนไลน์]. แหล่งที่มา http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%8E%E0%B8%B5%E0%B8%81

%E0%B8%B2\_(%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8 %A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C) (1 กรกฎาคม 2553)

# พูดจาภาษาไต\*

นันทริยา สาเอี่ยม

## บทคัดย่อ

ในชีวิตประจำวันเราสื่อสารกับผู้อื่นด้วยการพูดเป็นส่วนใหญ่ การพูดจึงเป็นสิ่งสำคัญ บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาภาษิต ไทใหญ่ที่เกี่ยวกับการพูด ข้อมูลภาษิตดังกล่าวได้มาจากหนังสือ อปุ่มป๊อดแล้กว๊ามกั๊บถุกของลุงตางแกและหนังสือโฮ่มฮู่ บกว๊ามกั๊บถุกของก๋อป๋องก๋านปั้บเฮ้นข่อมมะตี่ป๊ายปั่นหย่าจึ้งไต จากการศึกษาพบว่าภาษิตไทใหญ่ที่เกี่ยวกับการพูดนั้นอาจจัดกลุ่ม ตามความหมายของภาษิตได้เป็นสองกลุ่มใหญ่ๆ คือภาษิตไทใหญ่ที่ แสดงลักษณะการพูดที่ให้ความพึงพอใจแก่ผู้ฟังและภาษิตไทใหญ่ที่ แสดงลักษณะการพูดที่ไม่น่าพึงพอใจ สำหรับภาษิตไทใหญ่ในกลุ่ม แรกจะสอนเกี่ยวกับการให้ระมัดระวังคำพูด การรู้จักพูดให้ถูก กาลเทศะ รู้จักพูดให้ถูกเวลา ถูกจังหวะและรู้จักใช้เสียงพูดที่ อ่อนหวาน ส่วนภาษิต ไทใหญ่อีกกลุ่มหนึ่งจะเกี่ยวข้องกับลักษณะ การพูดที่ไม่น่าพึงพอใจคือ การพูดมาก พูดเรื่อยเปื่อยไม่มีสาระ หรือ พูดหาเรื่อง นอกจากนี้ภาษิตไทใหญ่ยังสอนผู้หญิงให้ระมัดระวัง กิริยาเวลาพูดด้วย ภาษิตไทใหญ่เหล่านี้แสดงให้เห็นว่าคนไทใหญ่ให้ ความสำคัญกับการพูดโดยสอนผ่านทางภาษิตซึ่งเป็นมรดกที่สืบ ทคดต่อกันมา

<sup>\*</sup> ขอขอบคุณรองศาสตราจารย์เรณู วิชาศิลป์ที่กรุณาตรวจต้นฉบับบทความ

<sup>\*</sup> ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

ในชีวิตประจำวันเราสื่อสารกับผู้อื่นด้วยการพูดเป็นส่วนใหญ่ หากพูด โดยไม่คิด ไม่ระมัดระวัง คำพูดก็อาจก่อให้เกิดผลเสียแก่ผู้พูดได้ ในหนังสือ ปั้บเฮ้นลิ่กไต๊ชั้นที่สองมีบทเรียนเรื่อง "ล่องเหย่นแง่" ซึ่งหมายถึง ธรรมเนียม การปฏิบัติของคนไทใหญ่ ในบทเรียนเรื่องนี้กล่าวถึง "ซับเหย่นแง่" ซึ่งเป็นเรื่อง เกี่ยวกับการพูด ทุกวันเราต้องพูดติดต่อสื่อสารกับผู้อื่น หากเราพูดไม่ดี ก็ไม่มี ใครอยากฟังหรือไม่มีใครอยากพูดด้วย ดังนั้นจึงมีบทเรียนสอนนักเรียนเรื่องการ พูดว่าเมื่อพูดกับผู้ใหญ่หรือเพื่อนต้องใช้ภาษาให้ถูกต้อง หากจะใช้คำแทนชื่อ ผู้ใหญ่ก็ให้ถูกต้อง ดังข้อความที่ปรากฏในบทเรียนว่า "เหมินหนั่งต่านฮ่อง ลุ้งก้อ ว่าลุ้ง ป้าก้อว่าป้า ถูกฮ่อง ปี้ก้อว่าปี้ น่องก้อน่อง เต๋ไหล้อ้อเจ้าอ้อข้า" ซึ่งถอด ความเป็นภาษาไทยได้ว่า "เหมือนดั่งเรียกลุงก็ลุง ป้าก็ป้า พี่ก็พี่ น้องก็น้อง หากจะต้องพูดมีคำลงท้ายก็ให้พูดให้ถูกต้อง" หรือ เวลาพูดให้พูดจาอ่อนหวานชื่อดี ซึ่งจะถูกหูผู้ฟัง ให้เลือกเรื่องดีมาพูด เวลาพบผู้ใหญ่หรือครูก็ให้กล่าวคำว่า "มเอ่อ–อสูงอ้อเจ้าอ้อข้า" เวลาพูดกับเพื่อนก็อย่าพูดให้เขาเจ็บใจ และหากผิดก็ ต้องยอมรับและขอโทษซึ่งคนไทใหญ่ใช้คำว่า "กั่นตอ"

จากเรื่องที่ปรากฏในบทเรียนนี้สะท้อนให้เห็นว่าคนไทใหญ่ให้ ความสำคัญกับการพูดและเริ่มอบรมสั่งสอนเรื่องการพูดตั้งแต่เด็กเริ่มเข้า โรงเรียน

ในหนังสือกาเลหม่านไตในรัฐชานของบรรจบ พันธุเมธา (2526:47) ได้ เขียนอธิบายลักษณะนิสัยของคนไทใหญ่ว่า คนไทใหญ่เป็นคนไม่ขึ้โม้โอ้อวด โดยได้ยกตัวอย่างภาษิตไทใหญ่ที่ว่า "ปือเต๋ล่าดกว๊ามพ้าว เห้อ-อต๊บก่องก้อ" ซึ่งหมายความว่า พอจะพูดโอ้อวดให้กุมต้นคอไว้ จึงทำให้น่าศึกษาว่าภาษิต ไทใหญ่ที่เป็นสิ่งที่ตกทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษนั้นสอนหรือเดือนสติเรื่องการพูดอย่างไรบ้าง

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์ภาษิตไทใหญ่ที่เกี่ยวกับการ พูด โดยนำข้อมูลมาจากหนังสือ อปุ่มป๊อดแล้กว๊ามกั๊บถุกของลุงตางแก และ หนังสือโฮ่มฮุ่บกว๊ามกั๊บถุกของก๋อป๋องก๋านปั้บเฮ้นข่อมมะตี่ป๊ายปั่นหย่าจึ๋งไต ข้อมูลภาษิตไทใหญ่ในหนังสือทั้งสองเล่มนี้พิมพ์ด้วยอักษรภาษาไทใหญ่ซึ่งเป็น "ลิ่กใหม่" †

ในภาษิตไทใหญ่มีคำศัพท์ที่เกี่ยวกับการพูดหลายคำ เช่นคำว่า  $\triangle \bigcirc \spadesuit \nearrow \lozenge$  (ออกเสียงว่า ปาก) คำว่า  $\square \bullet \boxtimes \nearrow \equiv$  (ออกเสียงว่า ซ้บ) หมายถึง ปาก คำว่า  $\spadesuit \bigcirc \spadesuit \nearrow \lozenge$  (ออกเสียงว่า ลาด) หมายถึง พูด อีก คำหนึ่งคือคำว่า  $\blacksquare \& \bigcirc \nearrow \lozenge \lozenge$  ซึ่งออกเสียงว่า อุบ หมายถึง พูด คำว่า  $\square \bullet \boxtimes \nearrow \equiv$  และคำว่า  $\spadesuit \bigcirc \spadesuit \nearrow \lozenge$  เป็นคำที่ใช้บ่อย

ภาษิตไทใหญ่ที่เกี่ยวกับการพูดนั้นอาจจัดกลุ่มตามความหมายของภาษิต ได้เป็นสองกลุ่มใหญ่ ๆ คือ ภาษิตไทใหญ่ที่แสดงลักษณะการพูดที่ให้ความ พึงพอใจแก่ผู้ฟัง และภาษิตไทใหญ่ที่แสดงลักษณะการพูดที่ไม่น่าพึงพอใจ

### ภาษิตไทใหญ่ที่แสดงลักษณะการพูดที่ให้ความพึงพอใจแก่ผู้ฟัง

ภาษิตไทใหญ่ในกลุ่มนี้เป็นภาษิตที่คนไทใหญ่สอนเกี่ยวกับการให้ ระมัดระวังคำพูด การรู้จักพูดให้ถูกกาลเทศะ รู้จักพูดให้ถูกเวลา ถูกจังหวะ และรู้จักใช้เสียงพูดที่อ่อนหวาน ดังตัวอย่างภาษิตไทใหญ่ต่อไปนี้ การพูดที่ไม่ระวังย่อมทำให้ได้รับอันตราย หรือ ถูกลิ้นตัวเองตัดคอ

\_

<sup>† &</sup>quot;ลิ่กใหม่"หรือตัวอักษรใหม่จะมี "หมายเสียง" หรือรูปวรรณยุกต์กำกับด้วย ดังตัวอย่าง ♦ 🍧  $\equiv /\kappa \alpha$  / รูป ♦ เป็นรูปพยัญชนะต้น รูป 🍑 เป็นรูปสระและรูป  $\equiv$  เป็นรูปวรรณยุกต์แทน เสียงสูงระดับ

(1)

มี่ ปาก อ่ำ จ้าง ขาน 🔙 ตั๊ก ต๋าย ผาน เหม่า ลอด "มีปากแล้วพดไม่ระวัง มักตายไม่ดี"

(2)

☐ॄ≡☐●☐◢≡■☐◢ॄ☐○Ħ◢æ❖○◆◢◢æ ❖≏☜◢⋘♦ᢤ◆ឆॄ☐○◆◢æ☒●≏☒◢ӭ♍◐ँ

=

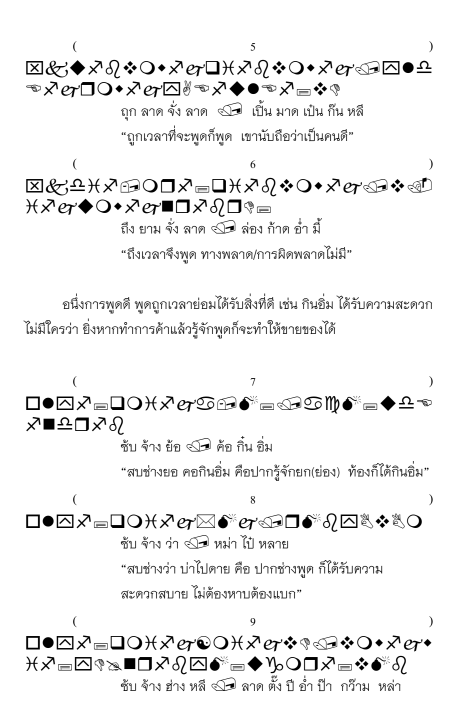
มี้ ซ้บ อ่ำ จ้าง ลาด 🗩 ลิ้น กอด ป้าด เถอ ค้อ "มีปากแล้วไม่รู้จักพูด ลิ้นก็ตวัดตัดคอเราคืน"

(3)

> ซ้บ กว๊าม เฮา ออก ปาก 🖘 จ้าง เย้น หลาก เค้น ค้อ "คำพูดเราที่ออกจากปากไปแล้ว กลายเป็นสิ่งที่พันคอเรา"

นอกจากนี้การรู้จักพูดให้ถูกกาลเทศะ รู้ว่าเมื่อใดควรพูด หากพูดถูกต้อง ย่อมเกิดผลดี มีคนนับถือ หรือพูดไม่ผิดพลาด

> ถ้า เปิ้น ลาด ซุด ก่อน 🗇 ก๊อย นั่บ ส่อน อุบ ลาด "รอเขาพูดจบก่อน เราค่อยพูด อย่ารีบพูด"



# "ปากรู้จักพูด เมื่อพูดทั้งปีก็ไม่มีใครด่าว่า"

๑๕◆ҳ๒๓๑๙๑๓๓๑๙๒๔๕๖ҳ๐๑๗๕๐� ๕๖ҳ๐๑๙๓๑๒๙๒๒๐๑ҳ เฮ้ด โสน หเอ้อ-อ มี้ ผุ่น ๗ ขาย กุ่น หเอ้อ-อ ซับ หวาน

"ทำสวนให้มีปุ๋ย ขายของให้ปากหวาน"

ในภาษิตไทใหญ่ยังสอนให้พูดให้ถูกจังหวะ รู้ว่าเมื่อใดควรพูดและเมื่อใด ควรฟัง

ก้า เปิ้น ลาด อย่า ถ่อม 🗇 ก้า เปิ้น ถ่อม อย่า ลาด
" เพียงแค่เขาพูดอย่าเพิ่ง(เชื่อ)ฟัง เพียงแค่เขาฟังอย่าเพิ่งพูด
(มาก) เขาอาจไม่ต้องการฟังเราจริง ๆ ก็ได้ ดังนั้นพูดมากเขา
ก็จะเบื่อ"

สำหรับการใช้เสียงพูดที่อ่อนหวานก็เป็นสิ่งจำเป็น เพราะเสียงพูดที่ อ่อนหวานย่อมเป็นที่ถูกใจผู้ฟัง เมื่อคนฟังได้ยินเสียงอ่อนหวานย่อมไม่โกรธ



อย่างไรก็ตามมีบางภาษิตก็เตือนสติคนให้คิดให้ดีก่อนที่จะทำงานร่วมกัน เพราะหากพูดจาไม่ลงรอยกัน ก็ไม่ควรทำงานด้วยกัน

### ภาษิตไทใหญ่ที่แสดงลักษณะการพูดที่ไม่น่าพึงพอใจ

ลักษณะการพูดที่ไม่น่าพึงพอใจคือ การพูดมาก พูดเรื่อยเปื่อยไม่มีสาระ หรือพูดหาเรื่อง การพูดมากเป็นสิ่งไม่ดีเพราะนอกจากจะไม่ได้ทำงานของ ตัวเองแล้ว ยังเป็นการปล่อยให้เวลาผ่านไปโดยเปล่าประโยชน์ หรือยิ่งพูดไปก็ ยิ่งไม่ถก ดังตัวอย่าง



นอกจากนี้ยังมีภาษิตที่สอนให้ระมัดระวังกิริยาเวลาพูดด้วย การพูดไป หัวเราะไป เป็นสิ่งที่ไม่เหมาะสม โดยเฉพาะผู้หญิงต้องรู้จักระมัดระวังมารยาท ในขณะที่พูด ดังตัวอย่าง

ลักษณะอย่างหนึ่งของภาษิตคือมักจะมีการเปรียบ ในเรื่องการพูดก็ เช่นเดียวกัน มีการเปรียบปากคนกับปากน้ำ ปากน้ำสามปากสามารถอุดหรือ ปิดได้ ในขณะที่ปากคนสามปากปิดไม่ได้ชอบเล่าไปทั่วเวียง ดังในภาษิต

น้ำ สาม ซ้บ อึ๊ด ไหล้ 🗇 ก๊น สาม ซ้บ ไค่ จอด เว้ง
"น้ำสามสบ/ปากอุด/ปิดได้ คนสามสบ/ปากเล่าไปทั่วเวียง"

จากการศึกษาภาษิตไทใหญ่พบว่ามีภาษิตที่คล้ายกับของไทย เช่น หาก จะพูดมาก ก็ให้เงียบดีกว่า ดังตัวอย่าง



เผ่อ ลาด หน้า 🗇 ต้ะ อ้ำ เสง "ถ้าจะพูดมาก เงียบดีกว่า"

ในภาษาไทยใช้ว่า "พูดไปสองไพเบี้ย นิ่งเสียตำลึงทอง" 2 ลักษณะ เนื้อความคล้ายกันในประเด็นที่ว่าเงียบดีกว่าที่จะพูด

มีภาษิตไทใหญ่อีกภาษิตหนึ่งที่คล้ายกับภาษาไทยที่ว่า ปากหวานกัน เปรี้ยว แต่ภาษิตไทใหญ่ใช้คำว่า □●▷Ջ⊫ แทนคำว่า ปาก และใช้คำว่า □●□Ջஜ แทนคำว่า เปรี้ยว ดังตัวอย่าง

์ ต๊าง เฮ้ด อ่ำ ย้อม มาด 🖾 ต๊าง ลาด อ่ำ ย้อม ก็ม " เวลาทำทำเพียง ¼ จั๊ด แต่เวลาพูดพูด 200 จั๊ด"

(คำว่า 🗖 🔾 • 🖈 💇 เท่ากับ ¼ จั๊ด ส่วนคำว่า ♦ • 🗖 🗷 🖃 เท่ากับ 200 จั๊ด)

² สำหรับการใช้คำบอกมาตราเงินเช่น เบี้ย หรือ ตำลึง นี้ ในภาษิตไทใหญ่ก็มีเช่นกัน แต่ใช้ คำว่า □○◆メック (ออกเสียงว่า มาด) กับ ◆●□メー (ออกเสียงว่า ก็ม) ดังตัวอย่าง

<sup>◆○</sup>H♥=♥♥◆♥=■□♥Q₽♥□♥□♥=○+♥♥•○H♥=❖○ ◆♥♥■□♥Q₽♥□♥□♥=

ซ้บ หวาน ก้น ส้ม 줙 อยู่ โฮ่ม อ่ำ หลี "ปากหวานก้นส้ม/เปรี้ยว อยู่ร่วมด้วยไม่ดี"

นอกจากนี้ยังมีภาษิตที่เตือนสติเวลาจะพูดอะไรให้ดูหน้าดูหลังก่อนแล้ว ค่อยพูด ดังตัวอย่าง

> (27)⑤◆❖○◆※♥們●⊕△※▼□♀※♥♥◆ ●□※>>>>>>>>>>>> ◆○H※○H※N®♥◆●□※□△®♥◆₩ ※

> > เต๋ ลาด เหนอ เฮิ้น หเอ้อ-อ โต๊ย ตเอ้อ-อ ล่าง 🖼 เต๋ ลาด ก๋าง ป่าง หเอ้อ-อโต๊ย ป้า หลัง

> > "จะพูดเหนือเรือนให้ดูใต้ล่าง จะพูดกลางที่โล่งให้ดูข้างหลัง คือสอนให้ระมัดระวังเวลาที่จะพูดอะไร"

ภาษิตนี้คล้ายกับภาษาไทยที่ว่า กำแพงมีหูประตูมีช่อง หรือ กำแพงมีหู ประตูมีตา

ภาษิตไทใหญ่ข้างต้นนี้เป็นเพียงบางส่วนของภาษิตเกี่ยวกับการพูดที่ สะท้อนให้เห็นลักษณะการพูดของคนไทใหญ่ที่ต้องพูดดี พูดจาอ่อนหวาน พูดถูก กาลเทศะ ถูกจังหวะ และพูดอย่างระมัดระวัง ลักษณะการพูดนี้เช่นนี้ปรากฏใน ภาษิตเขมรซึ่งอุบล เทศทอง (2548: 365) ได้ศึกษาไว้และพบว่าคนเขมรมี โลกทัศน์ต่อการพูดว่า คนที่พูดดี คือคนที่รู้ว่าสิ่งใดควรพูด สิ่งใดไม่ควรพูด พูดด้วยถ้าไพเราะอ่อนหวาน พูดแต่ความจริง พูดด้วยความจริงใจและ รักษาคำพูด ส่วนโลกทัศน์ต่อลักษณะของคนที่พูดไม่ดี เช่น พูดมาก ไม่รู้เรื่องใด

สมควรพูด เรื่องใดไม่สมควรพูด พูดโอ้อวด เป็นต้น การพูดเป็นการสื่อสารที่ สำคัญในสังคม ดังนั้นจึงมีการสอนและเตือนสติเรื่องการพูดผ่านทางภาษิตซึ่ง เป็นมรดกตกทอดของสังคม

### บรรณานุกรม

#### ภาษาต่างประเทศ

$$\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}}}(\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}}}) = \mathbb{Z}_{\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}}}(\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}_{\mathbb{Z}}})$$

### ภาษาไทย

- บรรจบ พันธุเมธา. 2526. กาเลหม่านไตในรัฐชาน. กรุงเทพฯ: คณะกรรมการ เอกลักษณ์ของชาติ สำนักเลขาธิการนายกรัฐมนตรี.
- อุบล เทศทอง. 2548. ภาษิตเขมร: วิถีชีวิตและโลกทัศน์ของชาวเขมร.

วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศิลปากร.

# ปู่เยอ-ย่าเยอ :

# เรื่องเล่าตำนานกับพฤติกรรมการสร้างพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ในหลวงพระบาง

ปฐม หงษ์สุวรรณ

#### บทคัดย่อ

ตำนานปู่เยอ-ย่าเยอ ผีบรรพบุรุษของชาวลาวเมืองหลวง
พระบาง มีฐานะเป็นทั้งผีอารักษ์เมือง ผีหลวง และวีรบุรุษทาง
วัฒนธรรม ซึ่งมีตัวตนอยู่ในจินตนาการและพิธีกรรมแม้กระทั่งใน
ปัจจุบัน ดังกรณีประเพณีปีใหม่หรืองานบุญสงกรานต์หลวงพระ
บาง ผลการศึกษาพบว่าเรื่องเล่าตำนานปู่เยอ-ย่าเยอมีปรากฏ
หลากหลายลักษณะ แต่ส่วนใหญ่มักอธิบายให้เห็นภาพของความ
เป็นวีรบุรุษทางวัฒนธรรม และเป็นผีผู้คุ้มครองอาณาจักรเก่าแก่
แห่งนี้มาเนิ่นนาน การแสดงออกในเชิงพิธีกรรมในงานบุญ
สงกรานต์หลวงพระบางของปู่เยอ - ย่าเยอ สื่อให้เห็นถึง
ความหมายในเชิงสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยงกับการสร้างโลกสร้าง
แผ่นดินให้เกิดเป็นบ้านเมืองและเป็นอาณาจักรในภายหลัง
พฤติกรรมการเต้นรำไปรอบเมืองและการรดสรงองค์พระบางของ
ปู่เฒ่าทั้งสองมีนัยยะที่สะท้อนให้เห็นการยอมรับอำนาจพุทธ
ศาสนาของคติความเชื่อดั้งเดิมที่ผสมผสานอยู่ร่วมกัน
นอกเหนือจากนี้ เรื่องเล่าในตำนานและการแสดงออกในพิธีกรรม

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจำภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์ และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

นี้ยังสะท้อนให้เห็นบทบาทของปู่เยอ-ย่าเยอที่เป็นเสมือน "เจ้าชีวิต ของชาวลาว" ที่มีมาตั้งแต่ในยุคปฐมกาล นั่นก็คือ ยุคการสร้าง บ้านแปลงเมืองเป็นอาณาจักรล้านช้างขึ้นมา ด้วยเหตุนี้ "ปู่เยอ-ย่า เยอ" จึงถือเป็นวีรบุรุษทางวัฒนธรรมที่สำคัญผู้ที่ได้รับการยกย่อง และเทิดทูนในสังคมลาวนับแต่อดีตตราบกระทั่งทุกวันนี้

#### ความน้ำ

ประเพณีสงกรานต์หรือประเพณีปีใหม่ของลาวนับเป็นจารีต "ฮิตคอง" ที่ ปฏิบัติสืบทอดกันมาตั้งแต่อดีต ซึ่งในพิธีนี้จะมีการรดน้ำ ทำบุญ เฉลิมฉลอง และเล่นสนุกสนานกัน ประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระบางถือเป็นประเพณีที่ มีความโดดเด่นแตกต่างไปจากประเพณีของกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ที่มีกระจายอยู่ ทั่วไปในภูมิภาคนี้ กล่าวคือ ในประเพณีสงกรานต์หลวงพระบางนั้นจะมีภาพของ "ปู่เยอ-ย่าเยอ" ซึ่งเป็นตัวละครเอกในตำนานบรรพบุรุษของชาวลาวปรากฏอยู่ ในพิธีกรรมด้วย ปู่เยอย่าเยอถือเป็นจุดเด่นที่สำคัญในบุญสงกรานต์เมืองหลวง พระบาง เป็นตัวแทนของความเป็นดินแดนแห่ง อารยธรรมที่เก่าแก่ และมี พัฒนาการทางสังคมที่สืบทอดมาเป็นเวลายาวนานกว่าดินแดนอื่นๆ ในประเทศ ลาว ภาพของปู่เยอย่าเยอจึงถือเป็นประดิษฐกรรมทางสังคมเฉพาะกลุ่มที่ "ชาวลาวเมืองหลวง" ได้สร้างสรรค์ขึ้นเองภายในท้องถิ่น

ในปัจจุบันประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระบาง ได้รับความนิยม และ ถือเป็นประเพณีที่สำคัญในระดับประเทศ ประเพณีนี้มีความสัมพันธ์โดยตรงกับ ผีผู้มีบทบาทเป็นทั้งผีบรรพบุรุษ (ancestor spirit) ผีเมืองซึ่งเป็นผีอารักษ์ (guardian spirit) และวีรบุรุษทางวัฒนธรรม (cultural hero) นั่นก็คือ "ปู่เยอ-ย่าเยอ" ที่ผู้คนทั้งชาวลาวและชาวต่างชาติต่างมองภาพของปู่เฒ่าย่า เฒ่านี้เสมือนเป็นตัว "mascot" ของงานบุญเฉลิมฉลองปีใหม่ลาวนี้ นอกเหนือจากจะเป็นงานวื่นเริงเล่นสนุกสนาน รดน้ำสาดน้ำ ทำบุญแล้ว งาน สงกรานต์เมืองหลวงพระบางยังจัดขึ้นเพื่อบูชาอ้อนวอนให้ฝีบรรพบุรุษช่วยดล บันดาลความอยู่ดีมีสุข รวมทั้งความอุดมสมบูรณ์ให้เกิดขึ้นแก่ผู้คนและชุมชน บ้านเมืองด้วย ฉะนั้น สิ่งสำคัญที่แทรกอยู่ในประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระ บางจึงเป็นคติความเชื่อที่หลากหลายซับซ้อนปะปนอยู่รวมกัน ทั้งคติพราหมณ์ – ฮินดูและพุทธศาสนา รวมถึงคติความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับการบูชาผี ซึ่งจะมีการ ประกอบพิธีการอัญเชิญผีบรรพบุรุษให้มาช่วยดูแลคุ้มครอง และทำนาย โชคชะตาบ้านเมืองด้วยเช่นกัน

แม้ประเพณีสงกรานต์จะมีปรากฏอยู่ทั่วทุกภาคในประเทศลาว รวมทั้ง ประเทศใกล้เคียง แต่ประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระบางก็มีความแตกต่างไป จากท้องถิ่นอื่น ซึ่งมิใช่เพียงแต่เป็นเทศกาลเฉลิมฉลองที่มีแหล่งที่มาจากคติ พราหมณ์-ฮินดูเท่านั้น หากแต่เป็นพิธีกรรมว่าด้วยผีบรรพบุรุษพื้นเมืองดั้งเดิม และพุทธศาสนา ความคิดความเชื่อทั้งสามแบบนี้ได้ถูกผสมผสานกลมกลืนอยู่ ร่วมกันภายในงานพิธีเดียวกันซึ่งจะได้กล่าวให้เห็นต่อไป

ถึงแม้จะมีการศึกษาตำนานปู่เยอ-ย่าเยอและประเพณีสงกรานต์เมือง หลวงพระบางไปบ้างแล้ว แต่โดยมากก็มักจะเป็นการศึกษาภาพรวมของความ เชื่อและประเพณีสงกรานต์เท่านั้น แต่การศึกษาในแง่ตัวละครที่ปรากฏใน ตำนานและพิธีกรรมนี้ยังไม่ค่อยมีปรากฏมากนัก ดังนั้น ในบทความนี้ ผู้เขียนจึง สนใจที่จะศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างตัวละครสัญลักษณ์ ซึ่งในที่นี้ก็คือ "ปู่เยอ-ย่าเยอ" ที่ปรากฏในตำนานและพิธีกรรม เพื่อค้นหาคำอธิบายและ เหตุผลในการแสดงพฤติกรรม ตลอดจนประวัติความเป็นมาของสถานที่อัน สำคัญ ดังกรณีชื่อเมืองหลวงพระบางที่สัมพันธ์กับเรื่องเล่าตำนานผีบรรพบุรุษคู่ นี้ อันบ่งชี้ให้เห็นมิติของความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อ ตำนาน และพิธีกรรมที่มี อยู่ในสังคมลาวให้มีความลุ่มลึกมากยิ่งขึ้น



ปู่เยอ\_ย่าเยอ "ฝีหลวง" หรือ "เทวดาหลวง" แห่งเมืองหลวงพระบาง สปป.ลาว.

## แหล่งที่มาและเนื้อเรื่องโดยย่อของตำนานปู่เยอ-ย่าเยอ

จากการสำรวจตำนานปู่เยอย่าเยอในการรับรู้ของชาวลาว พบว่ามี ปรากฏทั้งในประเพณีลายลักษณ์ (literary tradition) และประเพณีมุขปาฐะ (oral tradition) ซึ่งมีผู้เก็บรวบรวมไว้แล้ว ตำนานปู่เยอ ย่าเยอที่นำมาศึกษา วิเคราะห์ตีความในบทความฉบับนี้ ผู้เขียนรวบรวมมาได้ทั้งสิ้น จำนวน 14 สำนวน ดังนี้

ในหนังสือ *วรรณคดีลาว* ค้นคว้าและเรียบเรียงโดย ท้าวบ่อแสงคำ วงดาราและคณะ (1987: 32–40) ซึ่งกระทรวงศึกษาธิการ สถาบันค้นคว้า วิทยาศาสตร์สังคม เมืองเวียงจันทน์ สปป.ลาว จัดพิมพ์ขึ้น มีตำนานปู่เยอย่าเยอ ปรากฏแทรกอยู่จำนวน 5 สำนวน ดังนี้

### 1. ตำนานปู่เยอย่าเยอลงมาเมืองลุ่ม

ในสมัยอดีตกาลนั้นยังไม่มีแผ่นดิน มีแต่น้ำท่วมสุดลูกหูลูกตา พญาแถนก็เลยกล่าวต่อปู่เยอย่าเยอว่าให้ลงไปโลกมนุษย์ ถ้าสองเฒ่า นี้ก้าวเดินออกไปก็จะมีแผ่นดินเกิดขึ้นบนโลก พญาแถนได้ตรัสสั่งให้ปู่ เยอย่าเยอสร้างแผ่นดิน เมื่อปู่เยอย่าเยอเดินไปตามฟองน้ำแผ่นดินก็ เกิดขึ้น

### 2. ตำนานปู่เยอย่าเยอฆ่าตัวสิ่งและช้างมังกร

มีสัตว์ร้ายแปลกประหลาดอยู่สองตัว ตัวหนึ่งอยู่ป่าใกล้กับ ท้องนามีรูปร่างคล้ายกับตัวสิ่งมีชื่อว่าสิงคาลก อีกตัวหนึ่งเป็นปลาตัว ใหญ่อยู่วังน้ำที่หัวนา ตัวของมันเหมือนกับมนุษย์เรามีชื่อว่าช้างมังกร สัตว์ทั้งสองตัวนี้ร้ายกาจและทำร้ายผู้คนมากมาย ทำให้ผู้คนเกรงกลัว อำนาจร้ายของสัตว์ทั้งสอง ขณะนั้นปู่เยอย่าเยอจึงอาสาไปปราบและ ได้ฆ่าสัตว์ร้ายทั้งสอง เมื่อฆ่าสัตว์ทั้งสองแล้วปู่เยอย่าเยอก็เสียชีวิตไป ดังนั้นคนทั้งหลายจึงได้สร้างหอบูชาปู่เยอย่าเยอขึ้น

### 3. ตำนานปู่เยอย่าเยอตัดเครือเขากาด

ในเมืองลุ่มนั้นยังมีเครือเขากาดต้นสูงใหญ่ปกคลุมไปทั่ว
บริเวณจนปิดบังแสงดวงอาทิตย์ ทำให้เมืองลุ่มตกอยู่ในความมืดมน
และหนาวเย็น คนเมืองลุ่มไม่สามารถไปตัดเครือเขากาดได้ จึงได้ส่งคน
ให้ขึ้นไปขอความช่วยเหลือจากพญาแถน พญาแถนหลวงจึงได้ส่ง
ปู่เยอย่าเยอสองเฒ่าผัวเมียลงมาเมืองลุ่ม ปู่เยอย่าเยอแบกขวานไปตัด
เครือเขากาดเป็นเวลาสามเดือนสามวันจึงขาด แสงสว่างและความ
อบอุ่นจึงกลับคืนมาสู่เมืองลุ่ม ขณะนั้นเองปู่เยอย่าเยอก็หมดเรื่ยวแรง
แล้วสิ้นชีวิตไปกับเครือเขากาด ผู้คนต่างก็รำลึกถึงบุญคุณของสอง

เฒ่าผัวเมีย ดังนั้น ก่อนที่จะกินหรือทำงานอะไรจึงได้เรียกปู่ย่าก่อนว่า
"มาเยอกินเยอ" หรือ "กินเยอพ่อแม่ฟ้าแถน"

### 4. ตำนานปู่เยอย่าเยอขโมยไฟมาให้มนุษย์

ผู้คนบนโลกมนุษย์ล้มตายเป็นอันมาก ซึ่งเกิดจากความหนาว เย็นเพราะไม่มีไฟให้ความอบอุ่น ปู่เยอย่าเยอจึงค้นหาวิธีแก้ไข ระหว่าง เดินทางนั้นปู่เยอย่าเยอได้กินลูกไม้มณีโคตรทำให้มีเรี่ยวแรงกำลัง ขึ้นมา ปู่เยอย่าเยอจึงเดินทางขึ้นไปหาดวงอาทิตย์บนเมืองฟ้าซึ่งเป็นผู้ มีไฟอยู่ในตัว แม้พระอินทร์จะห้ามไม่ให้มนุษย์ขึ้นไปบนเมืองฟ้าอีกก็ ตาม แต่ปู่เยอย่าเยอไม่เชื่อฟังจึงได้ไปเอาไฟมาใส่ไว้ที่กลางโลก ตั้งแต่ นั้นมาบนพื้นโลกจึงมีความอบอุ่น ต้นไม้ใบหญ้าและสรรพชีวิตก็เกิดขึ้น และทุกคนก็ทำมาหากินได้สะดวกสบายขึ้น

### 5. ตำนานปู่เยอย่าเยอสร้างเมือง

ปู่เยอย่าเยอ เฒ่าไล่ และแม่มดง่ามได้แบกขวานลงมาจาก เมืองฟ้า ก่อนที่ขุนบรมจะลงมาปกครองบ้านเมืองในเมืองลุ่ม เพื่อ ปราบผีสางนางไม้ รวมทั้งเป็นผู้กำหนดเขตแดนและสร้างบ้านแปลง เมืองขึ้น หลังจากนั้นขุนบรมจึงได้ลงมา แล้วตั้งราชวงศ์ปกครอง

ในบทความเรื่อง "ปู่เยอ-ย่าเยอ: ตำนานบรรพบุรุษ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำ เมืองและบริบทที่เปลี่ยนแปลงแห่งหลวงพระบาง" ของ ดำรงพล อินทร์จันทร์ (2544-2545: 56) มีเนื้อหาตำนานปู่เยอย่าเยอปรากฏแทรกอยู่เช่นกัน ซึ่งมีเรื่อง เล่าดังนี้

### 6. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

เมื่อพญาแถนแต่งตั้งให้ขุนบรมลงมาปกครองเมืองแถนที่นา น้อยอ้อยหนู อยู่มาไม่นานมีเครือเขากาดยักษ์เกิดขึ้นที่หนองตู้ เครือ เขากาดขึ้นสูงไปจนถึงเมืองสวรรค์ชั้นฟ้าแผ่ปกคลุมเมืองแถนจนมืดมิด แสงสว่างไม่สามารถส่องให้ความอบอุ่นแก่ผืนแผ่นดินได้ ผู้คน ดำรงชีวิตอยู่ในความมืดและหนาวเย็น ขุนบรมจึงเรียกเสนามาประชุม เพื่อปรึกษาหารือว่าจะทำวิธีใดจึงจะตัดเครือเขากาดนี้ลงได้แต่ไม่มีใคร ขันอาสา ต่อมาไม่นานสองผู้เฒ่าผัวเมียชื่อ "เฒ่าเยอและเฒ่ายา" หรือย่าง่าม (ใหญ่) ได้อาสาไปตัดเครือเขากาด โดยขอคำมั่นว่าหากตน ต้องตายไปขอให้ทุกคนนับถือไม่ลืมชื่อ จะทำกินสิ่งไรขอให้เรียกชื่อ พวกตนก่อนแล้วจึงกิน จากนั้นผู้เฒ่าทั้งสองก็แบกขวานใหญ่หนักหนึ่ง หมื่นห้าพันไปฟันเครือเขากาดทั้งกลางวันกลางคืน เป็นเวลานานสาม เดือนสามวันจึงสามารถโค่นเครือเขากาดลงได้ แต่ว่าเครือเขากาดนั้น ล้มทับสองผู้เฒ่าตายในทันที ในที่สุดแสงสว่างก็กลับมาสู่แผ่นดินอีก ครั้ง มวลมนุษย์และสรรพสัตว์ต่างดำรงชีวิตอยู่อย่างปกติสุข นับแต่นั้น เป็นต้นมาเพื่อเป็นการรำลึกถึงคุณงามความดีของเฒ่าเยอเฒ่ายา คน ทั้งหลายจึงพลีกรรมให้ผู้เฒ่าทั้งสองเกิดเป็นอารักษ์เทวดารักษาเมือง และมักกล่าวคำลงท้ายจนติดปากว่า "เยอ" เช่น ไปเยอ มาเยอ ลุกเยอ กินเยค นคนเยค

ในบทความเรื่อง "Religious Structure in Laos," ของ Charles Archaimbault (อ้างถึงใน ดำรงพล อินทร์จันทร์ (2544–2545: 56) มีเรื่องเล่า เกี่ยวกับปู่เยอย่าเยอปรากฏแทรกอยู่ในเนื้อหา ดังนี้

### 7. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

ปู่เยอย่าเยอเคยเป็นข้ารับใช้ของขุนบรมแห่งเมืองแถน ทั้ง สองได้ประกอบคุณงามความดีโดยได้ช่วยกำจัดปีศาจลงได้ เมื่อตาย ไปจึงถูกเชิดชูขึ้นให้เป็นผีหลวงคอยปกปักรักษาเมือง ต่อมาเมื่อลูกชาย คนโตของขุนบรมนั้นมาสร้างเมืองหลวงพระบางตามแบบฉบับเมือง แถน จึงได้สร้างที่ประดิษฐานปู่เยอย่าเยอขึ้นไว้ด้วยซึ่งเรียกว่า "หอผี หลวง"

ใน*ตำนานวัดเมืองหลวงพระบาง* ของ เจ้าคำหมั้น วงกตรัตนะ (2506, อ้างถึงใน ธีรวัฒน์ แก้วแดง, 2545: 61) มีเรื่องเล่าตำนานปู่เยอ ย่าเยอปรากฏ แทรกอยู่ มีเนื้อหาดังนี้

### 8. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

ปู่เยอย่าเยอเดิมเป็นแถนอยู่บนเมืองฟ้า แล้วไต่ลงมาสู่โลก มนุษย์ตามเครือเขากาดตามคำทูลเชิญของปู่ตาลกและปู่ตาเลา เพื่อ มาฟันเครือเขากาดที่ใหญ่สูงถึงฟ้าจนบดบังแสงตะวัน ทำให้โลกมนุษย์ มีอากาศหนาวเย็นและมืดมิด เครือเขากาดอยู่บริเวณหนองอุลาใกล้ กับตาแสงตำบลสามหมื่น ปู่เยอย่าเยอรับภาระเป็นผู้ตัดเครือเขากาด เพื่อช่วยเหลือมนุษย์ให้รอดพ้นจากความมืดมัวและหนาวเย็น ทั้งๆ ที่รู้ ดีว่าตนต้องตายพร้อมกับเครือเขากาด ดังนั้น จึงสั่งความไว้ว่าครั้นถ้า ตนสองผัวเมียได้ตายไปแล้ว ให้ผู้คนเรียกหาตนอยู่ทุกวันทุกมื้อ ให้ ปฏิบัติตามคำสั่งอันนั้น ประชาชนคนลาวผู้รับบุญคุณอันยิ่งใหญ่จึงพากันกล่าวขานเรียกหาปู่เยอย่าเยออยู่จนถึงทุกวันนี้

ในบทความเรื่อง "Ritual and Social Hierarchy: An Aspect of Traditional Religion in Buddhist Laos" ของ Frank E. Reynolds (1978: 167–168) มีตำนาน ปู่เยอย่าเยอปรากฏแทรก มีเนื้อหาดังนี้

### 9. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

ปู่เยอย่าเยอมีถิ่นอาศัยเดิมอยู่บนเมืองฟ้า เพราะทั้งสองผัว เมียนั้นมีรูปร่างหน้าตาแปลกประหลาดจึงถูกขับไล่ออกจากเมืองฟ้าให้ ลงมาอยู่เมืองลุ่ม แต่พื้นโลกขณะนั้นเต็มไปด้วยน้ำสุดลูกหูลูกตา ปู่เยอย่าเยอได้ก้าวเดินไปบนพื้นน้ำ ทำให้น้ำแห้งลงกลายเป็นแผ่นดิน ปรากฏขึ้นมาแทนที หลังจากนั้นทั้งสองเฒ่าก็ได้สร้างแปลงสภาพภูมิ ประเทศบ้านเมืองขึ้นมา ต่อมาปู่เยอย่าเยอได้สิ้นชีวิต ผู้คนจึงยกย่องให้ ปู่ย่าเฒ่าทั้งสองนั้นเป็น "เทวดาหลวง" ภายหลังขุนบรมซึ่งเป็น ลูกบุญธรรมของปู่เยอย่าเยอตอนที่อยู่บนเมืองฟ้า ก็ได้ลงมาเป็นผู้นำ ปกครองบ้านเมืองและตั้งราชวงศ์ลาวสืบต่อมา

ในหนังสือ *Tresor Du Laos* หรือ*ขุมทรัพย์อันล้ำค่าของลาว* มี PatricK Gay (1997: 48) เป็นบรรณาธิการ ปรากฏตำนานปู่เยอย่าเยอเล่าไว้เพียงสั้นๆ แต่มีประเด็นที่น่าสนใจ ซึ่งมีเนื้อหาดังนี้

### 10. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

ปู่เยอย่าเยอและแม่ง่าม เป็นผู้สร้างแผ่นดิน และปลูกต้น หมากน้ำเต้าปุ้งขึ้นมา ซึ่งเป็นแหล่งกำเนิดของผู้คนมากมายหลาย เผ่าพันธ์ ในวารสาร Muong Lao มีบทความสั้นๆ เล่าเรื่องเล่าเกี่ยวกับตำนาน ความเชื่อปู่เยอย่าเยอ เขียนโดยท้าวทะนงสัก วงสักดา (1999: 18) มีตำนาน ปรากฏแทรกอยู่จำนวน 3 สำนวน ดังนี้

### 11. ตำนานปู่เยอย่าเยอ

ปู่เยอย่าเยอนี้ สมัยก่อนเรียกว่า "*ปู่สังกะสา ย่าสังกะสี*" หรือ "*เทวดาหลวง*" หรือเรียกอีกอย่างว่า "*ผีโขน*" เชื่อว่าพระเจ้าฟ้างุ้มได้ ทรงจัดทำขึ้นเนื่องในโอกาสฉลองเมืองเชียงทอง เป็นกรุงศรีสัตนาค นหุตอุตมราชธานีศรีนคร ประเทศล้านช้าง ในเวลาก่อนที่พระองค์จะ นำเอาพระพุทธศาสนาจากเขมรมาประดิษฐานอยู่ในดินแดนลาว

### 12. ตำนานปู่เยอย่าเยอเป็นแถน

ปู่เยอย่าเยอเดิมเป็นแถนอยู่เมืองฟ้า แล้วไต่ลงมาสู่โลกมนุษย์ ตามเครือเขากาด ตามคำร้องขอเชิญของ "ปู่ตาลก ปู่ตาเลา" เพื่อมา ฟันเครือเขากาดที่ใหญ่สูงคุงฟ้า จนบดบังแสงตะวัน เป็นเหตุให้โลก มนุษย์ตกอยู่ในความมืดและหนาวเย็น ปู่เยอย่าเยอรับภาระเป็นผู้ตัด เครือเขากาด เพื่อช่วยเหลือมนุษย์ให้รอดพ้นจากความมืดมัวและ หนาวเย็น ทั้งๆ ที่รู้ดีว่าตนจะต้องตายพร้อมกับเครือเขากาด ดังนั้น จึง สั่งความไว้ว่า "คันว่า กูผัวเมียตายไปแล้ว ให้พวกสูเรียกหากูอยู่ทุกมื้อ เน้อ" แล้วปฏิบัติตามคำสั่งเสียอันนั้น ประชาชนลาวผู้รู้จักบุญคุณอัน ยิ่งใหญ่ของปู่เฒ่าคู่นี้ จึงพากันเรียกหาปู่เยอ ย่าเยอ อยู่ทุกมื้อเชื้อวัน ด้วยคำพูดต่างๆ เช่น คำว่า "มาเยอ กินเยอ นั่งเยอ นอนเยอ" และ อื่นๆ ที่มีคำว่า "เยอ" ปรากฏอยู่ด้านหลังคำเป็นจำนวนมาก

#### 13. ตำนานสิ่งแก้วสิ่งคำ

สิงโตที่ปรากฏเห็นอยู่คู่กับกายของปู่เยอย่าเยอ เป็นสัตว์ที่ ปู่เยอย่าเยอได้มาแต่ป่าหิมพานต์ แล้วเลี้ยงไว้เพื่อปกปักรักษา ซึ่งเป็น สัตว์ที่มีกำลังมหาศาล มีอิทธิฤทธิ์ สิงหรือราชสีห์ในคำเรียกของชาว หลวงพระบาง ก็นิยมใส่ชื่อลูกชายด้วยคำว่าสิงอยู่เป็นจำนวนมาก เพื่อ เป็นสิริมงคล เช่น สิงแก้ว สิงคำ สิงหะราด เป็นต้น

ในหนังสือนิทานเรื่อง *เครือเขากาด* เป็นเรื่องเล่าอธิบายเหตุเกี่ยวกับ กำเนิดเมืองลาว ซึ่งปรากฏภาพปู่เยอย่าเยอผู้มีฐานะเป็นผีปู่ย่าที่ช่วยเหลือชาว ลาว เล่าโดยท้าวสุบัน หลวงลาด (1999: 1–15) มีเนื้อหาดังนี้

#### 14. ตำนานเครือเขากาด

แต่ก่อนพญาแถนอยู่เมืองชั้นฟ้าเกิดความร้อนรน ด้วยมนุษย์ ได้กราบอ้อนวอนร้องขอให้พระองค์ช่วยเหลือ พญาแถนได้ส่งขุนบูลม ลงไปยังเมืองมนุษย์ แล้วได้รวบรวมผู้คนสร้างบ้านแปลงเมืองขึ้นที่เมือง นาน้อยอ้อยหนู ซึ่งเชื่อว่าเป็นแผ่นดินลาวในปัจจุบัน ขุนบูลมได้ ปกครองบ้านเมือง แต่ชาวเมืองก็ยังได้รับความเดือนร้อนจากภัย ธรรมชาติ นั่นคือ มีต้นเครือเขากาดซึ่งเป็นต้นไม้ขนาดใหญ่บดบัง แสงแดด ทำให้การปลูกข้าวไร่นาไม่ได้ผลดี อีกทั้งยังเป็นหนทางเทียว ของพวกผีเปรตลงสู่โลกมนุษย์ พญาแถนจึงได้บัญชาให้ผัวเมียคู่หนึ่ง จากเมืองแถน คือ ปู่มดและย่าง่ามลงไป ปู่ย่าก็ได้ไปช่วยเหลือพวก มนุษย์ด้วยการอาสาไปตัดต้นเครือเขากาด ก่อนตัดนั้น ปู่และย่าเฒ่านี้ ได้สั่งผู้คนชาวเมืองว่า "เมื่อพวกตนตายไปแล้ว ถ้าไทบ้านได้กินชิ้นก็ให้ จงฝากนำกา คันได้กินปลาก็จงฝากนำแร้งไปให้แม่เด้อ" ปู่มดย่าง่ามจึง ได้เดินทางไปตัดต้นเครือเขากาด ในที่สุดก็ตัดต้นไม้ยักษ์นี้ได้ ทำให้ ท้องฟ้าเปิดนำความอบอุ่นมาสู่โลกมนุษย์ เพื่อแสดงความขอบคุณ

และสำนึกในบุญคุณของปู่มดย่าง่ามนี้ ผู้คนชาวเมืองทั้งหลายจึงพากัน ทำบุญ ถือศีล กินทานเป็นประจำ"

ในลำดับต่อไป ผู้เขียนขอวิเคราะห์ตำนานปู่เยอย่าเยอในเชิงสัญลักษณ์ นอกจากนี้ยังพบว่าการแสดงออกของปู่เยอย่าเยอในโลกของพิธีกรรม นั่นคือ ประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระบางก็เป็นสิ่งที่น่าสนใจและมีความสัมพันธ์กับ เรื่องเล่าตำนาน ดังนั้น ผู้เขียนจึงได้นำเรื่องราวทั้งในตำนานและพิธีกรรมที่มี ภาพร่างของปู่เยอย่าเยอปรากฏร่วมอยู่ด้วยนั้นมาทำการศึกษาวิเคราะห์และ ตีความผ่านมิติทางวัฒนธรรม ทั้งนี้จะพิจารณาใน 3 ประเด็นหลักตามลำดับ คือ

- ปู่เยอย่าเยอสร้างน้ำแปลงดิน: การสร้างบูรณภาพของจักรวาลใน ดินแดนศักดิ์สิทธิ์
- 2. ปู่เยอย่าเยอเต้นรำและสรงน้ำพระบาง: พฤติกรรมสัญลักษณ์ในงาน บุญสงกรานต์
- 3. ตำนานปู่เยอย่าเยอ: พื้นที่ในความทรงจำกับการสร้างอัตลักษณ์ ลาวเมืองหลวง

# 1.ปู่เยอย่าเยอสร้างน้ำแปลงดิน: การสร้างบูรณภาพของจักรวาลใน ดินแดนศักดิ์สิทธิ์

จากเค้าโครงเรื่องย่อตำนานปู่เยอย่าเยอสำนวนต่างๆ ที่ได้นำเสนอมา ข้างต้น ถึงแม้จะมีความแตกต่างกันในแต่ละสำนวน แต่โครงเรื่องและพฤติกรรม หลักของตัวละครในเรื่องนั้นก็พบว่ามีความเหมือนคล้ายกันมากทีเดียว บทบาท และความสำคัญของตำนานปู่เยอย่าเยอนี้ มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับวิถีชีวิต ของคนลาวอยู่ 2 ประการ คือ ตำนานเรื่องนี้เป็นเรื่องเล่าถึงการสร้างบ้านแปลง เมืองในยุคแรกเริ่มของเมืองหลวงพระบางและต้นกำเนิดราชวงศ์ลาว รวมทั้งยัง

เป็นการบอกเล่าให้เห็นว่าปู่เยอย่าเยอนั้นเป็นบรรพบุรุษในสังคมดั้งเดิมที่มี
บุญคุณต่อคนลาว ตำนานปู่เยอย่าเยอช่วยให้คนลาวเกิดความสำนึกในการ
สร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ให้กับกลุ่มชน รวมทั้งสร้างสำนึกในเชิงความเชื่อ
ทางศาสนาว่า ในอดีตคนลาวเคยนับถือบูชาบรรพบุรุษทั้งสองนี้ ซึ่งเชื่อว่าเป็นผีผู้
คุ้มครองที่มีพลังอำนาจเหนือธรรมชาติมาก่อน ทั้งยังเป็นผู้ช่วยให้เกิดสรรพชีวิต
และเป็นผู้บันดาลความอยู่ดีมีสุขขึ้นในโลกนี้ด้วย

นอกจากนี้ ชาวลาวยังมองว่าตำนานเรื่องนี้มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับ ประเพณีสงกรานต์หรืองานบุญปีใหม่ลาวเมืองหลวงพระบางอีกด้วย ทั้งนี้ในงาน ประเพณีนี้จะมีการนำเอารูปปู่เยอย่าเยอมาร่วมในขบวนแห่นางสังขานต์ ทั้งนี้คน ลาวมองว่าเพราะปู่เยอย่าเยอเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านคู่เมืองมาช้านาน อีกทั้งยัง เป็นบรรพบุรุษที่นำความอยู่ดีมีสุข ความอุดมสมบูรณ์มาให้กับผู้คนและ บ้านเมือง ฉะนั้น จึงเป็นเหตุผลที่ชาวลาวต้องนำเอารูปปู่เยอย่าเยอมาร่วมใน ขบวนแห่งานสงกรานต์ อันเป็นการเฉลิมฉลองเพื่อเปิดศักราชใหม่หรือการ เริ่มต้นใหม่แห่งปีด้วยนั่นเอง

อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเห็นว่าทัศนะของคนลาวที่อ้างว่า ปู่เยอย่าเยอมี
ความสัมพันธ์กับประเพณีสงกรานต์นั้นเป็นแนวคิดที่เพิ่งมีมาเมื่อไม่นาน ซึ่งอาจ
เกิดขึ้นหลังจากการเปลี่ยนแปลงการปกครองในลาว (ค.ศ.1975) หรือเป็นการ
ปรับเปลี่ยนที่มีนัยยะทางการเมืองแอบแฝงอยู่ ซึ่งภายหลังได้มีการนำเอาความ
เชื่อและประเพณีทั้งสองมาผนวกเข้าด้วยกัน นั่นก็คือ "ประเพณีเลี้ยงผีเมือง +
ประเพณีแห่นางลังขานต์" มีข้อสังเกตว่าตำนานปู่เยอย่าเยอไม่ได้ระบุถึงเหตุผล
ที่มีการนำเอารูปปู่เยอย่าเยอซึ่งเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ในตำนานมาใช้ใน
ประเพณีสงกรานต์แต่อย่างใด นอกจากการโยงเรื่องราวโดยอ้อมเท่านั้น ซึ่ง
ผ้เขียนจะอภิปรายในลำดับต่อไป

จากการพิจารณาเนื้อหาของตำนานปู่เยอย่าเยอนั้น ผู้เขียนพบว่าส่วน ใหญ่จะมีเนื้อหาที่สะท้อนให้เห็นถึงความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับอำนาจเหนือ ธรรมชาติ กล่าวคือ ปู่เยอย่าเยอเป็นตัวแทนบรรพบุรุษของมนุษย์และเป็นผู้สร้าง โลกสร้างแผ่นดิน ตลอดจนถึงสรรพชีวิตต่างๆ รวมทั้งเป็นผู้ที่ทำลายต้นเครือ เขากาดที่เกิดจากอำนาจแห่งพญาแถนที่อยู่บนเมืองฟ้า ต้นเครือเขากาดนั้นมีใบ ปกคลุมหนาทึบ แผ่ปกคลุมโลกมนุษย์จนมืดมิด เป็นเหตุให้แสงสว่างที่ก่อให้เกิด ความอบอุ่นแก่พื้นโลกนี้ไม่สามารถส่องลงมาได้ ทำให้มนุษย์ดำรงชีวิตอยู่ด้วย ความมืดมนและลำบากทุกข์ยาก พญาแถนจึงได้บัญชาให้ปู่เยอย่าเยอสองเฒ่านี้ เดินทางไปยังโลกมนุษย์ แล้วทำการกำจัดเพศภัยร้ายที่เกิดขึ้นยังเมืองลุ่มให้หมด สิ้นไป ภาพของปู่เยอย่าเยอที่สัมพันธ์กับแถนนี้จึงบ่งชี้ให้เห็นว่า ปู่เยอย่าเยอเป็น สัญลักษณ์ในความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับอำนาจเหนือธรรมชาติที่ผู้คนในดินแดน แถบนี้เชื่อถือกันมาเนิ่นนาน

ถ้าย้อนกลับไปพิจารณาในแง่ความสัมพันธ์ของตัวละครทั้งสาม นั่นคือ พญาแถน ปู่เยอ และย่าเยอนั้น ก็จะพบว่าตัวละครเหล่านี้มีความสัมพันธ์กัน กล่าวคือ ปู่เยอ-ย่าเยอเป็นตัวละครที่มีสถานภาพเทียบเท่ากับความเป็นแถนอีก อย่างหนึ่ง ทั้งนี้ในคติความเชื่อของคนไท ซึ่งรวมถึงชาวลาวด้วยนั้น พบว่าแถนมี หลากหลายรูปแบบ กล่าวคือ มีทั้งแถนแต่ง แถนซี่ แถนหลวง ฯลฯ ในตำนานปู่ เยอย่าเยอบางสำนวนจึงอธิบายว่า "ปู่เยอย่าเยอเป็นแถนที่เดินทางมาจากเมือง ฟ้า" ความสัมพันธ์ระหว่างปู่เยอย่าเยอกับแถน ยังมีปรากฏในเรื่องเล่าที่กล่าว อธิบายว่าปู่เยอย่าเยอถือกำเนิดขึ้นมาจากอำนาจของพญาแถนหลวงที่อยู่บน เมืองฟ้า โดยพญาแถนได้บัญชาให้สองเฒ่าปู่เยอย่าเยอลงมาสร้างน้ำแปลงดิน เพื่อให้สรรพชีวิตได้กำเนิดขึ้นมาบนพื้นโลก มีข้อสังเกตว่าเมืองฟ้าเมืองแถนนี้ ถือเป็นถิ่นอาศัยเดิมของปู่เยอย่าเยอ ซึ่งตำนานบางสำนวนเล่าว่าด้วยอำนาจ ของพญาแถนที่บัญชาให้สองเฒ่าปู่เยอย่าเยอลงมาเมืองลุ่ม บางสำนวนก็กล่าว ว่าเป็นเพราะปู่เยอย่าเยอมีหน้าตาแปลกประหลาดจึงถูกขับไล่ออกมาจากเมือง ฟ้า แล้วให้มาอยู่ในเมืองลุ่มนี้แทน

ความสัมพันธ์ระหว่างปู่เยอกับย่าเยอเป็นไปในลักษณะของคู่สามีภรรยา ที่ต้องเดินทางลงมายังพื้นโลกพร้อมกัน ลักษณะหน้าตาที่แปลกประหลาดของ ทั้งคู่ อันเป็นสิ่งที่ส่งผลทำให้สองเฒ่านี้ต้องถูกขับออกจากเมืองฟ้าเมืองแถน

เมื่อทั้งสองลงมาถึงเมืองลุ่มซึ่งเต็มไปด้วยน้ำและความว่างเปล่า ทั้งสองจึงก้าว เดินไปบนฟองของน้ำ ทำให้ฟองน้ำนั้นกลายเป็นพื้นดินงอกขึ้นมาแทนที ความหมายที่ปรากฏในเหตุการณ์ช่วงนี้ก็คือ การก้าวเดินหรือเหยียบย่ำบน ฟองน้ำของสองเฒ่าปู่เยอย่าเยอนั้นเป็น "*พฤติกรรมศักดิ์สิทธิ์*" ที่ทำให้เกิดเป็น พื้นดินพื้นโลกหรือโลกมนุษย์ขึ้นมา เพื่อให้กลายเป็นถิ่นที่อยู่อาศัยและสร้าง สรรพชีวิตและผู้คน ทั้งนี้ผู้เขียนมองเห็นถึงความหมายที่ซ้อนเร้นอยู่ภายใน เหตุการณ์ตอนนี้ว่า การก้าวเดินเหยียบย่ำบนฟองน้ำของปู่เยอย่าเยอนั้น แสดง ถึงการเป็นตัวแทนของการรวมตัวกันอย่างเป็นเอกภาพระหว่าง "มนุษย์" (human) กับ "ธรรมชาติ" (nature) กล่าวคือ สองเฒ่าผัวเมียเป็นตัวแทนของ มนุษย์ ในขณะที่ฟองของน้ำนั้นเป็นตัวแทนของธรรมชาติ เมื่อทั้งสองสิ่งมา รวมกันหรือประจบพบกันจึงทำให้เกิดกลายเป็นพื้นดินขึ้นมา ลักษณะเช่นนี้ จึง เป็นการช่วยขยายความให้มองเห็นว่าแผ่นดินที่ชาวลาวอาศัยอยู่นี้ เคยมี รอยเท้าของปู่เฒ่าย่าเฒ่าทั้งสองคนได้เหยียบย่ำปรากฏอยู่มาก่อนแล้ว อันบ่ง บอกให้เห็นลำดับชั้นความสำคัญของบุคคลในฐานะเป็นผู้อาวุโสและมีบทบาท บรรพบุรุษของชาวลาว การที่สองเฒ่าได้ก้าวเดินไปบนพื้นฟองน้ำ ซึ่งมี อยู่กระจายอยู่ทั่วเป็นเหตุที่ทำให้ดินแดนดังกล่าวกลายเป็น "*พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์*" (Sacred Space) ซึ่งสองเฒ่าผัวเมียเคยก้าวเดินหรือประทับรอยเท้าไว้ก่อนแล้ว นั่นเอง ในขณะเดียวกันพื้นดินนี้ก็เป็นตัวแทนของน้ำที่ถูกพื้นดินงอกทับขึ้นมา แทนที่ ฉะนั้น ถ้ามองอย่างผิวเผินก็จะเห็นว่าเค้าโครงตำนานเรื่องนี้ได้บ่ง ชี้ให้เห็นถึงความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ แต่ความหมายที่ซ่อนแฝงอยู่ นั้นกลับกลายเป็น*ความสัมพันธ์ของทั้งสองสิ่ง ซึ่งเป็นการสร้าง "สภาวะ*อัน สมคุล" ที่จะก่อให้เกิดสรรพชีวิตและความอุดมสมบูรณ์ให้เกิดขึ้นมาบนโลก

อีกประเด็นหนึ่งที่น่าสนใจก็คือ การมองปู่เยอย่าเยอในฐานะเป็นตำนานผื บรรพบุรุษผู้สร้างโลกในทัศนะของชาวลาว กล่าวคือ ตำนานประเภทปู่-ย่าสร้าง โลกสร้างแผ่นดิน ได้สะท้อนจุดร่วมทางความคิดที่ว่ามนุษย์โดยเฉพาะกลุ่มชน ชาติไทซึ่งหมายรวมถึงชาวลาวด้วยนั้นเป็น "ลูกฟ้า" ในความเชื่อดั้งเดิม ปู่แถน ย่าแถน หรือปู่เยอย่าเยอ หรือเรียกว่าปู่สังกะสาย่าสังกะสีนับว่าเป็นผู้อยู่บนฟ้า มีสถานภาพสูง มนุษย์เกิดจากการสร้างของแถน ไม่ว่าจะเป็นการสร้างแบบ เนรมิต หรือเอาดินมาปั้นแล้วเสกให้เป็นมนุษย์ หรือปั้นน้ำแปลงดินให้กลายเป็น พื้นโลกแล้วมีมวลมนุษย์และสรรพชีวิตเกิดขึ้นมา ทั้งหมดนี้ล้วนสะท้อนความเชื่อ ในเรื่องของการเป็น "ลูกฟ้า" มีชาติกำเนิดที่มาจากสวรรค์ (คิราพร ณ ถลาง, 2545: 78-79)

นอกเหนือจากนี้ ยังพบว่าหลังจากที่เกิดแผ่นดินขึ้นมาแล้ว ตำนานก็ได้
บรรยายว่ามีต้นเครือเขากาดสูงใหญ่ มีใบหนาปกคลุมไปจนถึงเมืองแถน ทำให้
โลกมืดมิดและมีอากาศหนาวเย็น ลักษณะเช่นนี้ ยังเป็นการตอกย้ำให้เห็นถึงภัย
ธรรมชาติที่ก่อให้เกิดอันตรายและมีอำนาจสามารถทำลายชีวิตมนุษย์ได้
อย่างไรก็ตาม ปู่เยอย่าเยอในฐานะบรรพบุรุษผู้มีบุญคุณและเป็นผู้สร้างน้ำแปลง
ดินขึ้นมา ซึ่งชาวลาวอ้างว่าเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ประจำเมืองหลวงพระบาง
อันเป็นประดิษฐกรรมทางสังคมของคนลาว ทั้งสองก็ยังคงมีบทบาทหน้าที่ใน
การช่วยเหลือมวลมนุษย์อีกครั้ง กล่าวคือ ปู่ย่าเฒ่าคู่นี้ได้อาสาเดินทางไปตัดต้น
เครือเขากาด ซึ่งดูเหมือนว่าจะเป็นการบ่งชี้ให้เห็นถึงความขัดแย้งระหว่างมนุษย์
กับธรรมชาติอีกครั้งหนึ่ง ทั้งนี้ความขัดแย้งดังกล่าวเป็นผลทำให้แสงสว่างจาก
ท้องฟ้าสามารถส่องลงมาสร้างความอบอุ่นให้แก่มวลมนุษย์และสรรพชีวิตได้
พฤติกรรมการขัดแย้งระหว่าง "มนุษย์" กับ "ธรรมชาติ" ในช่วงนี้จึงสะท้อนให้
เห็นว่าเป็นการกระทำที่ทรงคุณค่าด้วยก่อให้เกิดความสุขสมบูรณ์ และเป็นไปใน
เชิงบวกนั่นเอง

อย่างไรก็ตาม ตำนานได้บรรยายให้เห็นว่าการพยายามทำลายธรรมชาติ หรือสร้างความขัดแย้งกับธรรมชาติของมวลมนุษย์นั้น อาจเป็นสิ่งที่นำไปสู่ ความตายและหายนะได้ ดังจะเห็นได้จากภาพของปู่เยอย่าเยอ หลังจากที่ได้ เดินทางไปตัดต้นเครือเขากาด แล้วทั้งสองถูกต้นไม้ยักษ์นี้ล้มทับจนสิ้นชีวิต การจากไปของปู่เยอย่าเยอไม่ได้เป็น "จุดจบ" (the end) ของคนทั้งสอง หากแต่ เป็นจุดเริ่มต้นที่สองปู่เฒ่าและย่าเฒ่าได้ทิ้งเอาไว้ให้เป็นเครื่องระลึกถึงบุญคุณ ซึ่งภายหลังทั้งปู่เยอย่าเยอได้กลายเป็นสัญลักษณ์ประจำเมือง มีฐานะบทบาท เป็น "*ผีหลวง*" ผู้ทำหน้าที่เป็นผีอารักษ์ผู้คุ้มครองบ้านเมือง และก็ได้คลี่คลาย กลายเป็น "*เทวดาหลวง*" มาถึงที่สุดจนทุกวันนี้

ความหมายที่เด่นชัดอีกอย่างหนึ่ง คือ การที่ธรรมชาติได้ทำลาย สัญลักษณ์อันเป็นเครื่องหมายของการสร้างสังคม ความหมายที่แอบแฝงอยู่ นั่นคือ การที่มีพื้นดินเป็นถิ่นที่อยู่อาศัยและที่สถิตของสัญลักษณ์ประจำเมือง ซึ่ง เป็นตัวแทนของการสร้างบ้านแปลงเมืองของชาวลาวในสังคมดั้งเดิม ดังนั้น การ ขัดแย้งระหว่างธรรมชาติกับมนุษย์จึงเป็นเพียงฉากหนึ่งเท่านั้น หากแต่ ความหมายที่ซ้อนเร้นอยู่กลับกลายเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นว่า ธรรมชาตินี้ได้ค้ำจุน และทำหน้าที่เป็นผู้เก็บรักษาสัญลักษณ์ประจำเมืองไว้ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ ในขณะที่การกำเนิดหรือการงอกขึ้นของพื้นดิน อันเป็นผลมาจากเหยียบย่ำไป บนฟองน้ำของปู่เยอย่าเยอนั้นถือเป็นพฤติกรรมในเชิงสัญลักษณ์ของการ บรรเทาความรุนแรง และทำให้เป็นมนุษย์ (humanization) ด้วยเหตุผลที่ว่า การ รวมกันระหว่างฟองน้ำซึ่งเป็นตัวแทนของธรรมชาติกับรอยเท้าที่เหยียบย่ำลงไป ของปู่เยอย่าเยอซึ่งเป็นตัวแทนของมนุษย์ ได้แสดงให้เห็นถึงการปรับเปลี่ยนเข้าสู่ สภาพแวดล้อมใหม่ นั่นคือ จากเดิมโลกที่มีแต่น้ำและความว่างเปล่า ไร้ชีวิต ไม่ สามารถยืนอยู่ได้ไปสู่โลกที่มีพื้นดิน มีสรรพชีวิต และสามารถยืนอยู่ได้ อันเป็น กระบวนการสร้างภพภูมิเพื่อให้เกิดความสมดุลขึ้นมาบนโลกในความคิดความ เชื่อของชาวลาวนั้นเอง

นอกจากนี้ จะพบว่าในประเพณีสงกรานต์เองนี้ก็มีการนำเอาพิธีกรรม มากมายมารวมกัน ทั้งการสรงน้ำพระบาง การจุดบั้งไฟ การเล่นสาดน้ำ การบวงสรวงบูชาผีเมือง การหยอกล้อระหว่างชายกับหญิง หรือภาพของ พระเณรเล่นสาดน้ำกับชาวบ้าน ซึ่งดูเหมือนจะเกิดปรากฏการณ์ที่สร้างความ สับสนอลหม่านขึ้นในสังคม สิ่งเหล่านี้ หากมองในเชิงสัญลักษณ์ก็จะพบว่าเป็น การถอยหลังกลับไปสู่สภาพแรกเริ่มดังที่ปรากฏในเนื้อหาของตำนาน นั่นก็คือ สังคมที่ไม่มีรูปแบบ แน่นอน ตายตัว ยังไม่มีแบบแผน และไร้ระเบียบ ฉะนั้น ภาพของความวุ่นวายสับสนจึงเป็นตัวแทนของสิ่งที่เกิดขึ้นมา ก่อนที่จะมีการ สร้างโลกให้มีระบบแบบแผนหรือโลกที่ดูมีระเบียบกฎเกณฑ์ขึ้นมาในภายหลัง ลักษณะเช่นนี้ Mircea Eliade (2003: 354) เรียกว่าเป็นการย้อนกลับไปสู่ "ยุค มืดของจักรวาล" หรือ "the cosmic night" ภาพการเล่นน้ำสาดน้ำนั้น นอกจาก คนส่วนใหญ่จะมองว่าเป็นการแสดงถึงความชุ่มเย็นและความอุดมสมบูรณ์แล้ว พบว่าในอีกด้านหนึ่งของความคิดนี้ ยังมีภาพร่องรอยความคิดเกี่ยวกับ เหตุการณ์เรื่อง "น้ำท่วมโลก" (Myth of Flood) ซึ่งเป็นสภาพแรกของโลกที่อุดม ไปด้วยน้ำ แต่น้ำเหล่านี้กลับไม่มีความสมบูรณ์แบบหรือไม่มีความเป็นระเบียบ เรียบร้อย ด้วยเพราะไม่สามารถทำให้ก่อเกิดชีวิตหรือสร้างสรรพประโยชน์แก่ มวลมนุษย์ได้

มีข้อสังเกตว่า การละเล่นของคนที่อยู่นอกโลกของศาสนานั้น ไม่ว่าจะ เป็นการเล่นสาดน้ำ การทาแป้ง การเล่นโคลน การกินเหล้าเมายา ต่าง*ฉายภาพ ให้เห็นถึงสังคมที่ดูไร้ระเบียบและเสรีภาพ* ในขณะที่การละเล่นหรือการแสดงที่ อยู่ในโลกทางศาสนา ทั้งขบวนแห่ปูเยอย่าเยอ นางสังขานต์ หรือการนำเอา พระบางลงสรงนั้นต่างล้วนแต่*แสดงให้เห็นถึงความพยายามที่จะจัดระ*บบ ระเบียบให้เกิดขึ้นในสังคม อันมีภาพอุดมการณ์ทางศาสนาทั้งพุทธ ผี และ พราหมณ์มาเป็นกลไกสำคัญในการกำกับสร้างเหตุผลของแบบแผนพฤติกรรม หรือการแสดงออกของผู้คนในสังคม Victor Turner เชื่อว่าพิธีกรรมทุกอย่างจะมี ช่วงเวลาพิเศษ หรือ liminal ซึ่งเป็นช่วงที่ไม่มีโครงสร้างสังคม หรือปราศจาก โครงสร้าง เช่น ในเทศกาลคาร์นิวัล หรือในพิธีเปลี่ยนผ่านวัย ความวุ่นวาย ปั่นป่วนที่เกิดขึ้นในพิธีกรรม จะมีการนำระเบียบสังคมมาล้อเลียน เช่น ผู้ชาย แต่งตัวเป็นผู้หญิง กษัตริย์กลายเป็นทาส เป็นต้น ในพิธีกรรมจึงมีการทำลาย โครงสร้างสังคม เพราะเป็นช่วงเวลาพิเศษที่ทำให้บุคคลสามารถสร้างสิ่งใหม่ได้ ช่วงเวลาพิเศษจะทำให้สมาชิกในสังคมตระหนักและทบทวนระเบียบสังคมใน ชีวิตประจำวัน ซึ่ง Turner เรียกสภาพนี้ว่า "Communitas" (Paul. A Erickson, 2001: 130-135) นั่นเอง

จากที่กล่าวมาข้างต้น เมื่อย้อนกลับมาพิจารณาในเชิงพิธีกรรมที่มีภาพ ของปู่เยอย่าเยอรวมอยู่ด้วยนั้น นับเป็นที่น่าสนใจว่าประเพณีดังกล่าวมีต้นเค้า แหล่งที่มาจากวัฒนธรรม พราหมณ์-ฮินดูซึ่งไม่ได้เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับเรื่องราว ของปู่เยอย่าเยอแต่อย่างใด จากประเด็นดังกล่าวนี้ก่อให้เกิดคำถามขึ้นมาว่า ทำไมความคิดความเชื่อที่แตกต่างกันจึงสามารถอยู่รวมกันได้ภายในพิธีกรรม อันเดียว ลักษณะเช่นนี้ น่าจะแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างพิธีกรรมกับ ตำนาน ไม่ว่าจะเป็นประเพณีทางพุทธศาสนา ประเพณีบูชาผีบรรพบุรุษ ตำนาน ปู่เยอย่าเยอ ตำนานนางสังขานต์/สงกรานต์ การแห่นางสังขานต์ การแห่ ปู่เยอย่าเยอ ซึ่งทั้งหมดล้วนมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกันอย่างเป็นระบบ และ มีนัยยะความหมายที่สอดคล้องกัน ด้วยเป็นสิ่งที่ วางอยู่บนฐานของความ ด้องการสร้างสภาวะความสุขสงบ ตลอดจนความสมบูรณ์พูนสุขให้เกิดขึ้นแก่ ผู้คนและบ้านเมืองเพื่อก่อให้เกิดความมั่นคงถาวรสืบไป

# 2.ปู่เยอย่าเยอเต้นรำและสรงน้ำพระบาง: พฤติกรรมสัญลักษณ์ในงานบุญ สงกรานต์

สัญลักษณ์ปู่เยอย่าเยอในประเพณีสงกรานต์ของหลวงพระบางเป็นสิ่ง ที่เชื่อมโยงระหว่างพิธีกรรมกับตำนาน กล่าวคือเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นสถานภาพ ว่าปู่เยอย่าเยอเป็นผีผู้คุ้มครองของเมืองที่มีความสำคัญที่สุด ดังจะเห็นได้จากมี คำเรียกชื่ออีกอย่างหนึ่งของปู่เยอย่าเยอที่อยู่ในการรับรู้ของคนลาวว่า "เทวดา หลวง" ซึ่งน่าจะเป็นความคิดที่รับอิทธิพลทางพุทธศาสนา นอกจากนี้ ชื่อของ ประเพณีสงกรานต์ก็ยังเป็นเครื่องบ่งชื้อย่างชัดเจนว่าเป็นงานประเพณีที่ไม่ เกี่ยวข้องกับปู่เยอย่าเยอแต่อย่างใด เพราะไม่ได้มีความสัมพันธ์กับคติทางพุทธศาสนาหรือพราหมณ์ – ฮินดู แต่เมื่อได้เข้าไปร่วมสังเกตการณ์ในงานบุญ ประเพณีนี้แล้ว จะเห็นว่าปู่เยอย่าเยอนั้นมีส่วนร่วมและบทบาทสำคัญใน ประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระบางอย่างมาก ซึ่งอาจเรียกได้ว่าเป็น

"พระเอก" ของงานเลยทีเดียว ในขณะที่นางสังขานต์นั้นเป็น "นางเอก" ลักษณะดังกล่าวนี้ เราจะเห็นความเชื่อมโยงระหว่างของความเชื่อทางศาสนา 3 ระบบ นั่นคือ "พราหมณ์ พุทธ ฝี" ดังที่ได้กล่าวมาบ้างแล้ว และยิ่งไปกว่านั้นจะ เห็นว่าประเพณีสงกรานต์ซึ่งเป็นประเพณีที่มีการผสมผสานกันระหว่างพุทธ ศาสนาและพราหมณ์นั้น ก็มีความสัมพันธ์กับแนวความคิดเรื่องการสร้าง สภาวะความอุดมสมบูรณ์และการสร้างบ้านแปลงเมืองเช่นกัน ซึ่งผู้เขียนจะได้ กล่าวในลำดับต่อไป

การประกอบพิธีกรรมที่เป็นจุดเด่นอีกอย่างหนึ่งในประเพณีสงกรานต์ หลวงพระบาง ซึ่งแสดงให้เห็นว่าปู่เยอย่าเยอได้ยอมรับนับถือพุทธศาสนา นั่นก็ คือ ภาพของปู่เยอย่าเยอสรงน้ำพระบาง อันแสดงให้เห็นถึงอำนาจทางพุทธ ศาสนาที่มีอิทธิพลเข้ามาเปลี่ยนแปลงคติความเชื่อดั้งเดิมซึ่งเคยมีรากฐานมา จากความเชื่อบรรพบุรุษ ทั้งนี้ในความเชื่อพุทธศาสนาแบบชาวบ้านก็เชื่อว่าการ สรงน้ำพระบางในงานประเพณีสงกรานต์นั้นนำมาซึ่งความอยู่ดีมีสุข และความ อุดมสมบูรณ์ ฉะนั้น การนำเสนอภาพของปู่เยอย่าเยอว่าเป็นผู้นำในการสรงน้ำ พระบาง ซึ่งเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่เมืองอีกอย่างหนึ่งภายหลังจากที่บ้านเมืองนี้ถูก สถาปนาให้กลายเป็น "พุทธรัฐ" จึงเป็นการเน้นสัญลักษณ์ของปู่เยอย่าเยอ ในอีกแง่หนึ่ง นั่นคือ สถานภาพและอำนาจที่ยิ่งใหญ่ในบ้านเมือง และเป็น สัญลักษณ์ที่ยังคงมีอิทธิพลต่อความคิดความเชื่อในมโนทัศน์ของชาวลาวควบคู่ ไปกับการนับถือพุทธศาสนา ในแง่นี้ ชาวลาวจึงยังคงบูชาปู่เยอย่าเยอในฐานะ เทพเจ้าและผีผู้คุ้มครองของเมือง มีบทบาทเป็น "*อารักษ์เมือง*" ซึ่งผู้เขียนเคยไป ร่วมงานประเพณีสงกรานต์ที่เมืองหลวงพระบาง ได้สังเกตเห็นว่าชาวลาวจะรด น้ำปูเยอย่าเยอด้วยความเคารพ คนเฒ่าคนแก่จะรดน้ำที่เท้าของปูเยอย่าเยอ แล้วเอามือลูบถูเบาๆ หลังจากนั้นก็จะนำเอามือที่ตนลูบเท้าปู่เยอย่าเยอนี้มาลูบ ศีรษะของตนเองบ้าง ศีรษะของลูกหลานบ้าง บ้างก็ขอนำเอาเส้นขนตามตัวที่ หลุดลุ่ยของปู่เยอย่าเยอ ซึ่งเป็นเส้นขนที่ชาวลาวทำจากใยพืชตระกูลปอ เพื่อมา ทำเป็นเส้นฝ้ายผูกข้อมือให้กับเด็กเล็ก เชื่อว่าเส้นขนตามตัวของปู่เยอย่าเยอนั้น เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีพลังอำนาจสามารถปัดเป่าเสนียดจัญไรและภัยร้ายต่างๆ แล้วจะก่อให้เกิดความเป็นสิริมงคลแก่ผู้ที่ได้สวมใส่นี้เสมอ

สัญลักษณ์หลักทางศาสนาที่มีอยู่ในประเพณีสงกรานต์เมืองหลวงพระ บางนี้ พบว่ามีอยู่ 3 อย่างที่สำคัญ ซึ่งเป็นตัวแทนของแต่ละหน่วยความเชื่อ กล่าวคือ "นางสังขานต์" เป็นตัวแทนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในขณะที่ "พระบาง" เป็นตัวแทนของพุทธศาสนา และท้ายสุด คือ "ปู่เยอย่าเยอ" เป็น ตัวแทนของความเชื่อดั้งเดิม ผู้เขียนมีความเห็นว่าการนำเอาเทพเจ้าหรือสิ่ง ศักดิ์สิทธิ์ต่างความเชื่อมารวมไว้ในพื้นที่และในช่วงเวลาเดียวกันนี้ ถือเป็นการ รวมพลังความสามัคคีของบรรดาเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีบทบาทเป็นผู้ คุ้มครอง หรือเป็นการส่งเสริมซึ่งกันและกัน (complementary) และมีความ เกี่ยวเนื่องเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในระบบพิธีกรรมในสังคมเดียวกัน เพื่อช่วย บันดาลความอยู่ดีมีสุขและความอุดมสมบูรณ์ให้เกิดขึ้นกับมวลมนุษย์และชุมชน บ้านเมืองด้วย นอกจากนี้ยังเป็นการสร้างสังคมโดยอาศัยตัวแทนที่เป็นรูปธรรม ของแต่ละความเชื่อนั้น ให้เข้ามารวมเป็นพวกเดียวกันเพื่อสร้างความเป็นกลุ่ม ก้อนและสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน

จากการพิจารณาเนื้อหาในตำนานหลายสำนวนพบว่า "ปู่เยอย่าเยอ" มี บทบาทเป็น*ตัวกลาง (mediator) ระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ* ดังจะเห็น ได้จากตำนานบางกลุ่มอ้างว่าปู่เยอย่าเยอเป็นสิ่งที่มาจากบนฟ้า แต่ก็มีตำนาน อีกกลุ่มอ้างว่าปู่เยอย่าเยอเป็นมนุษย์ที่อยู่บนพื้นโลก คำเรียกขานผีบรรพบุรุษทั้ง สองของชาวลาว ก็ยังเป็นเครื่องบ่งชี้อีกอย่างหนึ่งว่า สิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งสองนั้นมี ความสัมพันธ์ในเชิงเครือญาติกับมนุษย์ ดังจะเห็นได้จากคำสรรพนามที่เรียกว่า "ปู่-ย่า" และภายหลังปู่เยอย่าเยอได้รับการยกฐานะให้เป็นชาวพุทธมากยิ่งขึ้น ผ่านคำเรียกขานแทนปู่ย่าเฒ่าคู่นี้ว่า "เทวดาหลวง" แล้วใช้อำนาจแห่งศีลธรรม เบียดขับให้คำเรียกแบบดั้งเดิม คือ "ผีหลวง" ให้ค่อยๆ เลือนหายไปจากสังคมที่ มีพุทธศาสนาเป็นความคิดกระแสหลัก จากการพิจารณางานประเพณี สงกรานต์ ผู้เขียนยังพบว่า "ปู่เยอย่าเยอ" นี้เป็นจุดศูนย์กลางที่สำคัญอีกอย่าง หนึ่งของงาน กล่าวคือ เราจะพบเห็นพฤติกรรมหรือการกระทำของปู่เยอย่าเยอ นั่นก็คือ การเต้นรำโดยเคลื่อนไหวร่างกายไปมาอยู่ตลอดเวลาคู่กับตัว "สิงแก้ว สิงคำ" ซึ่งเป็นลูกบุญธรรมของปู่ย่าสองเฒ่านี้

"การเต้น" ของปู่เยอย่าเยอและสิ่งแก้วสิ่งคำลูกบุญธรรมในงานบุญ สงกรานต์นี้ ถือเป็นรูปแบบทางวัฒนธรรมอย่างหนึ่ง ด้วยการแสดงการ เคลื่อนไหวของร่างกายและท่วงท่าลีลาการเต้นรำ ระบบการเคลื่อนไหว ดังกล่าวนี้เป็นรูปแบบทางพิธีกรรม การเฉลิมฉลอง และความบันเทิง ตลอดจน แสดงออกถึงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ไปพร้อมๆ กัน (David Levinson and Melvin Ember. (eds.), 1996: 309-312) การเต้นรำจึงเสมือนเป็นรหัสหรือภาษาเชิง *สัญลักษณ์เพื่อสื่อสารในทางสังคม* อาจเป็นการแสดงให้เห็นจุดยืนที่สำคัญของ ปู่เยอย่าเยอในการแสดงสภาวะศักดิ์สิทธิ์ทางศาสนา ด้วยตำนานกล่าวอ้างว่า ปู่เยอย่าเยอเป็นผู้ที่สามารถสื่อสารกับแถนบนเมืองฟ้าเมืองบนได้ เช่นนี้การเต้น ภายใต้บริบทของพิธีกรรมงานบุญสงกรานต์นี้ จึงเสมือนเป็นการวิงวอนสิ่ง ศักดิ์สิทธิ์ นั่นก็คือ พญาแถนหลวงให้ประทานความอุดมสมบูรณ์มาสู่ชุมชน หลวงพระบาง อนึ่ง ลักษณะการเคลื่อนไหวไปมาหรือการเต้นรำของ ปู่เยอย่าเยอในงานบุญสงกรานต์นี้มีความหมายแฝง ซึ่งเป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องโยงใย กับเรื่องเล่าในตำนาน กล่าวคือ ตำนานเล่าว่าพญาแถนบัญชาและส่งปู่เยอย่า เยอลงมาจากเมืองฟ้า แล้วบอกว่าถ้าทั้งสองก้าวเดินไปถึงที่ใดที่นั้นจะงอก กลายเป็นแผ่นดินขึ้นมา ฉะนั้น การเต้นรำหรือเคลื่อนไหวไปมา "*กระโดดไป กระโดดมา-ไม่หยุดนิ่ง"* ของปู่เยอย่าเยอในงานประเพณีสงกรานต์นี้ จึงแสดงให้ เห็นถึงขั้นตอนและกระบวนการสร้างโลกและสร้างแผ่นดินด้วยการเหยียบย่ำซ้ำ เท้าลงไปในท่วงท่าลีลาของการเต้นในเชิงพิธีกรรมนั้นเอง

Frank E. Reynolds (1978: 167–168) ได้อธิบายว่า การเคลื่อนไหวไป มาหรือการเต้นรำของปู่เยอย่าเยอในประเพณีสงกรานต์นั้น ไม่ได้บรรยายให้ เห็นเป็นเพียงการสร้างปรากฏการณ์ทางธรรมชาติหรือการสร้างแผ่นดินเท่านั้น แต่ยังเป็นการตกแต่งหรือ "make up" ให้กับอาณาบริเวณพื้นดินที่จะกลายมา

เป็นอาณาจักรในภายหลัง อันเป็นการสร้างภพภูมิให้เป็นกลุ่มก้อนในเชิง ภูมิศาสตร์กายภาพ และสร้างความเป็นระเบียบเรียบร้อยให้เกิดขึ้นแก่ระบบ จักรวาล แสดงให้เห็นว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์พื้นเมืองคู่นี้มิได้มีบุญคุณเฉพาะกับมวล มนุษย์เท่านั้น หากแต่ยังมีบุญคุณต่อเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เกิดขึ้นภายหลัง ปู่เยอย่าเยอเป็นผู้สร้างบ้านแปลงเมืองขึ้นมาก่อนที่เทพเจ้าเหล่านี้ จะเดินทางเข้ามา มีข้อสังเกตว่าในประเพณีสงกรานต์ "วัด" เป็นพื้นที่ซึ่ง ปู่เยอย่าเยอใช้เป็น "เวทีเต้นรำ" ออกลีลาเคลื่อนไหวไปมามากที่สุด นั่นก็เท่ากับ ว่าปู่เยอย่าเยอนั้นเป็นผู้สร้างพื้นดินอันเป็นแหล่งที่ตั้งของพุทธศาสนาด้วย มี ข้อสังเกตว่า ศาลปู่เยอย่าเยอ หรือที่ชาวลาวเรียกว่า "*หอเทวดาหลวง*" ก็ตั้งอยู่ ภายในบริเวณพื้นที่ของวัด (วัดอาฮาม) ลักษณะเช่นนี้ แสดงให้เห็น "*การต่อรอง ในเชิงจารีต*" เพื่อสร้างความชอบธรรมต่อการที่ศาลปู่เยอย่าเยอด้วยการปรับ ปรนให้หอฝึกลายเป็น "หอเทวดาหลวง" ซึ่งเป็นปริมณฑลของผีที่สามารถตั้งอยู่ ภายในพื้นที่วัดได้ อีกทั้งสถานภาพของปู่เยอย่าเยอก็มีบทบาทที่หลากหลายและ ชับซ้อน กล่าวคือเป็นทั้ง*ผีเสื้อวัด* และเป็น*ผีหลวง*ที่มีอำนาจดูแลทุกอย่างภายใน บ้านเมือง ในขณะเดียวกันก็มีศักดิ์และสิทธิ์ในฐานะเป็น "*เทวดาหลวง*" เมื่อใน งานพิธีบุญสงกรานต์ ปู่เยอย่าเยอก็จะเป็นผู้ที่ได้รดน้ำสรงพระบางเป็นคนแรก อันบ่งบอกให้เห็นฐานะและอำนาจในทางสังคม ลักษณะเช่นนี้จึงทำให้มองเห็น ประเด็นการจับ "บวชปู่เยอย่าเยอให้มีบารมีพระ" ผสมปะปนร่วมอยู่ในตัวตน เช่นกัน

ความสัมพันธ์ระหว่างตำนานปู่เยอย่าเยอกับประเพณีสงกรานต์นี้ ยัง ปรากฏอยู่ในรายละเอียดต่างๆ อีกมาก ซึ่งอาจจะเป็นการโยงกับเรื่องราวโดย อ้อมเท่านั้น แต่อย่างไรก็ตาม ทั้งหมดล้วนวางอยู่บนพื้นฐานคิดการผสมผสาน กลมกลืนกันของความเชื่อทางศาสนาที่แตกต่างกัน เพื่อให้เห็นภาพที่ชัดเจน ยิ่งขึ้น ผู้เขียนขอนำเอาตำนานสงกรานต์ในคติความเชื่อของพราหมณ์ – ฮินดูมา กล่าวไว้ในที่นี้ด้วย *ตำนานสงกรานต์* เล่าว่ามีเศรษฐีคนหนึ่งไม่มีบุตร จึงเป็นเหตุ ให้เพื่อนบ้านนั้นหมิ่นประมาท เศรษฐีผู้นี้จึงไปบวงสรวงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อขอ บุตร พระอินทร์จึงบันดาลให้ภรรยาของเศรษฐีตั้งครรภ์ แล้วคลอดบุตรออกมา ชื่อ "ธรรมบาลกุมาร" บุตรเศรษฐีเมื่อเติบโตขึ้นมีความรู้และชำนาญการหลาย อย่าง เป็นเหตุให้ท้าวมหาพรหมเสด็จลงมาถามปัญหาทดสอบความรู้ของธรรม บาลกุมาร ด้วยเหตุที่ธรรมบาลกุมารรู้ภาษานกจึงแอบได้ยินนกผัวเมียคู่หนึ่ง แก้ปัญหาที่มหาพรหมถามได้ ธรรมบาลกุมารจึงเอาชนะพนันท้าวมหาพรหม ต่อมาท้าวมหาพรหมจึงได้ตัดศีรษะของตนบูชาธรรมบาลกุมารตามที่สัญญาไว้ แต่ศีรษะมหาพรหมนั้นไม่สามารถเผาผลาญหรือทำลายได้และมีพลังอำนาจ สามารถทำลายล้างโลกได้ ดังนั้น ธิดาของท้าวมหาพรหมทั้ง 7 จึงนำเอาพานมา รับพระเศียรของบิดาไว้ แล้วอัญเชิญไปประดิษฐานไว้ที่เขาไกรลาส เมื่อครบหนึ่ง ปีนางเทพธิดาทั้ง 7 ก็จะผลัดกันอัญเชิญพระเศียรท้าวมหาพรหมมาแห่ ประทักษิณรอบเขาพระสุเมรุ แล้วนำกลับไปสู่เทวโลก (สำนักงานคณะกรรมการ วัฒนธรรมแห่งชาติ, 2533: 9-10)

จากที่กล่าวมาข้างต้น ถ้าเปรียบเทียบเหตุการณ์ในตำนานสงกรานต์กับ เรื่องเล่าตำนานปู่เยอย่าเยอแล้ว เราจะพบกระบวนทัศน์ (paradigm) ของ พฤติกรรมในตำนานที่เหมือนคล้ายกัน กล่าวคือ *ตำนานสงกรานต์* อ้างว่าการที่ นางสงกรานต์ผลัดเปลี่ยนกันมาถือพานพระเศียรท้าวมหาพรหมผู้เป็นบิดา เพื่อ ไม่ให้อำนาจแห่งพระเศียรสามารถทำลายล้างโลกได้ เพราะถ้านำศีรษะของ มหาพรหมตั้งไว้บนแผ่นดิน ไฟก็จะไหม้โลก แต่ถ้าทิ้งไว้บนอากาศ ฝนก็จะแล้ง หรือถ้าทิ้งลงในมหาสมุทร ก็จะทำให้น้ำทะเลนั้นเหือดแห้งไปจนหมด แน่นอนว่า ในเทศกาลสงกรานต์การอัญเชิญพานพระเศียรท้าวมหาพรหมแห่ประทักษิณ ภายในอุโบสถ จึงเป็นการมุ่งเน้นเพื่อทำให้โลกนั้นเกิดความปกติสุขและเกิด ความสุขสมบูรณ์ปราศจากอันตรายทั้งปวง ซึ่งเป็นที่น่าสนใจว่าการประกอบ พิธีดังกล่าวนี้จัดขึ้นภายในศาสนสถานของพุทธศาสนา นั่นก็คือ "อุโบสถ" และ เป็นการแสดงให้เห็นว่าคติพราหมณ์ -ฮินดูเกี่ยวโยงกับพุทธศาสนาได้อย่างไร เช่นเดียวกัน*ตำนานปู่เยอย่าเยอ* ก็ได้แสดงให้เห็นว่าการแห่ปู่เยอย่าเยอ เป็นกิจ พิธีที่ต้องการทำให้ผีผู้คุ้มครองบ้านเมืองหรือเทวดาหลวงดูแลปกปักรักษา

บ้านเมืองนั้นพึงพอใจ ดังนั้น ประเพณีสงกรานต์จึงมีการประกอบพิธีการเช่น สรวงบูชาปู่เยอย่าเยอภายในวัดด้วย ในขณะเดียวกัน "พระบาง" ซึ่งเป็นสิ่ง ศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านคู่เมืองและเป็นตัวแทนของฝ่ายพุทธก็ถูกอัญเชิญนำเข้ามาร่วมใน งานประเพณีสงกรานต์นี้ด้วยเช่นกัน



ขบวนแห่มณฑปที่ประดิษฐานพระบาง บริเวณหน้าพิพิธภัณฑ์ (พระราชวังเก่า) ในงานบุญสงกรานต์ เมืองหลวงพระบาง สปป.ลาว

ตำนานพระบาง เล่าว่าพระจุลนาคแห่งเมืองลังกาได้คิดสร้างพระพุทธรูป ยกพระหัตถ์ทั้งสองขึ้นห้าม โดยมีชาวเมืองนำเอาทรัพย์สินเงินทองมาร่วมสร้าง ด้วย ภายหลังพระพุทธรูปองค์นี้มีชื่อว่าพระบาง แล้วพระจุลนาคจึงอัญเชิญพระ ธาตุเข้าสถิตอยู่ภายในรูปพระบาง หลังจากนั้นพระบางก็ได้ทำปาฏิหาริย์ มหัศจรรย์ต่างๆ ต่อมาเจ้าเมืองอินทปัตนครได้ทูลขอพระบางจากเจ้าเมืองลังกา หลังจากนั้นพระบางจึงถูกอัญเชิญมาประดิษฐานที่เมืองอินทปัตนคร ต่อมาเกิด สงครามขึ้นหลายสมัย ท้ายสุดพระบางได้ไปประดิษฐานที่กรุงเทพฯ ต่อมาเจ้า ราชวงศ์ได้ลงมาเฝ้าทูลขอพระบางกลับคืนสู่เมืองหลวงพระบางตามเดิม (ดูเพิ่มเติมใน ประชุมพงศาวดาร เล่ม 4, 2507: 315-369) แสดงให้เห็นว่า

พระบางเป็นตัวแทนของพุทธศาสนาและเป็นตัวแทนที่เป็นรูปธรรมของความเป็น สังคมลาวหลวงพระบาง เป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับความอุดมสมบูรณ์และ ความรุ่งเรืองของบ้านเมือง ฉะนั้น สัญลักษณ์ของปู่เยอ ย่าเยอ นางสังขานต์ และพระบางจึงสามารถจัดอยู่ในกระบวนทัศน์หรือชุดความคิดเดียวกันได้ นั่น คือ ชุดความคิดว่าด้วยเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่คุ้มครองบ้านเมืองเพื่อให้เกิดความ ปกติสุขร่มเย็น ถึงแม้ว่าสัญลักษณ์ต่างๆ เหล่านี้จะเป็นตัวแทนความศักดิ์สิทธิ์ ที่มาจากความเชื่อที่แตกต่างกัน แต่ทั้งหมดล้วนเป็นสิ่งที่ชาวบ้านยอมรับนับถือ ด้วยความอ่อนน้อมและเคารพบูชา ไปพร้อมๆ กัน อันเป็นการแสดงออกของ ความสัมพันธ์ของมนุษย์ที่มีต่อธรรมชาติและอำนาจเหนือธรรมชาติได้อย่าง น่าสนใจ

## 3.ตำนานปู่เยอย่าเยอ: พื้นที่ในความทรงจำกับการสร้างอัตลักษณ์ลาว เมืองหลวง

ในเรื่องเล่าตำนานปู่เยอย่าเยอสามารถแบ่งออกเป็น 2 กลุ่มใหญ่ คือ กลุ่มที่อธิบายภาพของปู่เยอย่าเยอเป็นผู้สร้างน้ำแปลงดินให้เกิดเป็นอาณาจักร ลาวกับกลุ่มที่อธิบายภาพของปู่เยอ ย่าเยอในฐานะเป็นอารักษ์บ้านอารักษ์เมือง ผู้ปกปักรักษาและช่วยเหลือผู้คนให้พ้นภัยร้ายต่างๆ ซึ่งในภาพของผีบรรพบุรุษ คู่ผัวเมียที่เดินทางมาจากเมืองฟ้าเมืองแถนนี้ พบว่าเป็นการนำเสนอภาพชีวิต ของตัวละครสำคัญที่มีบทบาทเป็นเสมือน "เจ้าชีวิตของชาวลาว" ที่มีมาตั้งแต่ใน ยุคปฐมกาล นั่นก็คือ ยุคที่มีการสร้างบ้านแปลงเมืองเป็นอาณาจักรล้านช้าง ขึ้นมา ปู่เยอ-ย่าเยอ ซึ่งถือเป็นวีรบุรุษที่สำคัญผู้ที่ได้รับการยกย่องและเทิดทูน ในสังคมลาวนับแต่อดีตตราบจนถึงทุกวันนี้ ทั้งคู่ถือเป็นพ่อแม่บุญธรรมของขุน บรมเมื่อครั้งที่มีชีวิตอยู่บนเมืองฟ้าเมืองแถน ซึ่งขุนบรมนี้ต่อมาได้กลายเป็นเจ้า ผู้ปกครองหรือ "เจ้ามหาชีวิต" ของชาวลาวที่รู้จักกันอย่างกว้างขวาง อีกทั้งยัง เป็นผู้ให้กำเนิดฝืนแผ่นดินลาวขึ้นมา จากประเด็นสำคัญในช่วงตอนนี้ แสดงให้

เห็นความพยายามที่จะนำเสนอสภาวะความมีอำนาจของตัวละครผ่านบทบาท ความสัมพันธ์ของตัวละครที่มีต่อพื้นที่เมืองหลวงพระบางและความเป็นแผ่นดิน ลาวหรือชาติลาวขึ้นมา ด้วยถือเป็นบุคคลศักดิ์สิทธิ์ เป็นผู้วางรากฐานที่ ก่อให้เกิดอารยธรรมแห่งชุมชนลุ่มน้ำโขงโดยเฉพาะความเป็นชาติลาวขึ้นมา

ภาพเหตุการณ์ที่บอกเล่าว่า หลังจากที่ทั้งสองเฒ่าก็ได้สร้างแปลงสภาพ ภูมิประเทศบ้านเมืองขึ้นมา ต่อมาปู่เยอย่าเยอได้สิ้นชีวิต ผู้คนจึงยกย่องให้ปู่ย่า เฒ่าทั้งสองนั้นเป็น "เทวดาหลวง" ภายหลังขุนบรมซึ่งเป็นลูกบุญธรรมของ ปู่เยอย่าเยอตอนที่อยู่บนเมืองฟ้า ก็ได้ลงมาเป็นผู้นำปกครองบ้านเมืองและตั้ง ราชวงศ์ลาวสืบต่อมา (Frank E. Reynolds, 1978: 167–168) ด้วยเหตุนี้จึงเชื่อว่า กลุ่มราชวงศ์สายเครือลาวทั้งหลายในยุคหลัง ไม่ว่าจะเป็นพระเจ้าฟ้างุ้ม พระ เจ้าไชยเชษฐาธิราช พระเจ้าสามแสนไทนี้ต่างสืบเชื้อสายมาจาก "ปู่เยอ–ย่าเยอ" สองเฒ่าบรรพบุรุษผู้ยิ่งใหญ่ที่เดินทางมาจากเมืองฟ้าเมืองแถนทั้งลิ้น

เมืองหลวงพระบางเป็นพื้นที่ที่เกิดจากการบันดาลสร้างแต่งของปู่เยอย่า เยอตามความเชื่อในตำนาน ซึ่งถือเป็นผู้สร้างบ้านแปลงเมืองให้เกิดเป็นชุมชน อาณาจักรลาวขึ้นมา การตัดเครือเขากาดที่บดบังแสงฟ้าแสงอาทิตย์ก่อให้เกิดภัย ร้ายยังเมืองลุ่มเมืองคนนี้ ด้วยความตระหนักรู้ของปู่เยอย่าเยอที่เกิดจากความ รับผิดชอบในฐานะเป็น "อารักษ์เมือง" จึงต้องการเอาชนะสงครามกับภัยร้าย ที่มาก่อกวนสร้างความเดือนร้อนให้เกิดแก่มวลมนุษย์ในเมืองหลวงพระบาง ทั้งนี้ หลังจากเหตุการณ์ปืนไต่ต้นเครือเขากาด แล้วหักร้างถางพงเพื่อให้แสงอาทิตย์ ตกต้องยังพื้นดิน ซึ่งจะก่อให้เกิดความอบอุ่นร่มเย็น ปู่เยอย่าก็ยอมสละชีวิตของ ตน แม้รู้ว่าจะต้องสิ้นลมจากโลกไปแต่คุณงามความดีที่เสมือนเป็นตัวแทนแห่ง ความสุขสมบูรณ์แก่ฝูงชนนี้ ก็ไม่เคยเลือนหายไปแต่อย่างใด ภาพการเสียสละ ชีวิตของปู่เยอย่าเยอในครั้งนั้นถือเป็นการให้กำเนิด "ฝีหลวง" ผู้ยิ่งใหญ่ การ ปรับเปลี่ยนความคิดจากบรรพชนธรรมดากลายมาเป็นฝีหลวงที่ทรงอำนาจ มีฐานะเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่เมือง ภาพของปู่เยอย่าเยอจึงเป็นสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยง

ความสัมพันธ์ระหว่างชาวเมืองหลวงพระบางเข้ากับความเป็นชาวเมืองฟ้าเมือง แถนที่สูงส่งด้วยเช่นกัน

อนึ่ง คำว่า "ลาวเมืองหลวง" ในบริบทของสังคมลาว ซึ่งหมายถึง กลุ่ม ชาวลาวที่มีถิ่นอาศัยอยู่ในพื้นที่หลวงพระบาง อันถือเป็นราชธานีเก่าแก่ที่มีมาแต่ เดิมของอาณาจักรล้านช้าง คำว่า "ลาวเมืองหลวง" จึงเป็นคำที่คนลาวถิ่นอื่นๆ ใช้เรียกขานกลุ่มคนลาวที่มาจากหลวงพระบาง นอกจากนี้ยังเป็นคำบอกกล่าว เพื่อยืนยันตัวตนของกลุ่มคนชาวลาวหลวงพระบางเพื่อใช้บอกกล่าวกับคนกลุ่ม อื่นๆ ด้วยเช่นกัน มีแนวคิดว่าสถานที่ถือเป็นประดิษฐกรรมทางสังคมอย่างหนึ่ง สถานที่เกิดจากการสร้างสรรค์ทางจินตนาการ ไม่ได้อยู่เองตามธรรมชาติ Yi-Fu Tuan (1991: 685) ชี้ให้เห็นว่าภาษามีบทบาทสำคัญในการสรรสร้างพื้นที่ ภาษา ทำให้สิ่งที่เคยถูกมองข้ามปรากฏให้เห็นหรือมีตัวตัวเกิดขึ้น เช่นนี้คำว่า "หลวง" หรือ "หลวงพระบาง" อันเป็นคำเรียกสถานที่เมืองแห่งนี้จึงถูกทำให้กลายเป็น พื้นที่เฉพาะ ซึ่งผู้คนได้ขนานนามให้ดูแตกต่างจากเมืองอื่นๆ อันบ่งชี้ให้เห็นถึง ความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตนของความเป็นลาวเมืองหลวง

ทั้งนี้ จากการศึกษาตำนานปู่เยอย่าเยอข้างต้น ผู้เขียนพบว่าที่มาเกี่ยวกับ คำว่า "เมืองหลวง" ในทัศนะของคนลาว อันเป็นชื่อเรียกขานสถานที่เมือง อารยธรรมของชาวลาวนี้มีปรากฏร่องรอยคำอธิบายนิยามที่มาของความหมาย ของคำว่า "หลวง" (เมืองหลวง) ผ่านเรื่องเล่าตำนานปู่เยอย่าเยอ ซึ่งในตำนานนี้ เล่าว่าปู่เยอย่าเยอมีสถานภาพเป็นแถนที่เดินทางมาจากเมืองฟ้า ผู้คนต่างเรียก ขานว่า "ผีหลวง" ซึ่งเป็นผู้สร้างบ้านแปลงเมืองแห่งนี้ขึ้นมา การเรียกว่าเมือง หลวงจึงถูกเทียบเคียงกับการเป็นเมืองที่สร้างโดยผีหลวงหรือการเป็นเมืองของ "ผีหลวง" ฉะนั้น คำว่าเมืองหลวงจึงหมายถึงเมืองของผีหลวง ซึ่งในที่นี้หมายถึง ปู่เยอย่าเยอในอีกความหมายหนึ่ง มีคำอธิบายต่อมาว่า ภายหลังพระเจ้าฟ้างุ้มก็ ได้อัญเชิญพระบางมาจากดินแดนเขมร แล้วนำมาประดิษฐานยังเมืองนี้ แล้วตั้ง ชื่อเมืองใหม่ว่า "เมืองหลวงพระบาง" ลักษณะดังกล่าว แสดงให้เห็นว่ามีการ ผนวกรวมคำว่า "หลวง + พระบาง" เข้าด้วยกัน ทั้งนี้ "หลวง" มิได้หมายความ

เป็นเพียงเมืองหลวงหรือเมืองใหญ่ แต่ยังบ่งบอกให้เห็นถึงการเป็นเมืองที่เป็นที่ สถิตของ "ผีหลวง" มาก่อน อนึ่ง คำว่าหลวงที่ถูกนำมาผนวกกับคำว่าพระบางนี้ จะเห็นได้ชัดว่า กระบวนการแยกแยะดังกล่าวในวิธีคิดของชาวลาวต้องการจะสื่อ ความเข้าใจในโครงสร้างทางสังคมและปทัสสถานทางวัฒนธรรม เช่นเมื่อทั้งสอง คำปรากฏอยู่รวมกัน คำว่า "หลวงพระบาง" จึงยังสะท้อนให้เห็นบทบาทของผีที่ อยู่คู่กับ "บารมีพระ" ในมิติของความสัมพันธ์เชิงอำนาจโดยมีภาพของพุทธ ศาสนาเป็นชุดความคิดกระแสหลัก เพราะเมื่อเราได้ยินคำว่าหลวงพระบาง เราก็ มักหมายถึงเมืองอันเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูปที่มีชื่อเรียกว่าพระบางเท่านั้น ถึงแม้ในการรับรู้ในวิถีความเชื่อท้องถิ่น จะมีภาพปรากฏของผีหลวงที่เป็นความ เชื่อดั้งเดิมซ่อนแฝงอยู่ด้วยก็ตาม

ลักษณะดังกล่าวนี้ สะท้อนให้เห็นอุดมการณ์ทางความเชื่อในท้องถิ่น เกี่ยวกับเรื่องผีบรรพบุรุษ ผีฟ้า หรือผีแถนที่ผสานอยู่รวมกับคติความเชื่อในทาง พุทธศาสนา อันเป็นศาสนาในความคิดกระแสหลัก เช่นนี้ เราจึงเห็นภาพ การประนีประนอมและปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมที่รับมาจาก "ภายนอก" (outside) ให้เข้าอยู่ร่วมกับวัฒนธรรม "ภายใน" (inside) อันเป็นกลไกในการสร้างและ ธำรงรักษาลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรมของชาวลาวเมืองหลวงไว้ได้อย่าง น่าสนใจ

กล่าวโดยสรุป ผู้เขียนมีความเห็นว่าตำนานและพิธีกรรมเกี่ยวกับปู่เย อย่าเยอในสังคมลาวเป็นเรื่องราวอันเป็นพื้นที่แสดงออกในเชิงจินตนาการที่ได้ บอกเล่ากล่าวขานรับรู้กันในกลุ่มชนชาวลาวมาเนิ่นนาน เรื่องราวตำนานเหล่านี้ มิใช่เป็นเพียงเรื่องเล่าธรรมดา แต่เป็นเรื่องเล่าเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านคู่เมือง นับตั้งแต่เริ่มตั้งราชธานีขึ้นมา ด้วยเหตุนี้ ตำนานและพิธีกรรมว่าด้วยการนับถือ บูชาปู่เยอย่าเยอจึงเสมือนเป็นการตอกย้ำและยืนยันในความศักดิ์สิทธิ์ให้เกิด ขึ้นกับพื้นที่/สถานที่เมืองหลวงพระบางอันเป็นพื้นที่ทางกายภาพ (physical space) ผ่านตัวตนของ "ปู่เยอย่าเยอ" ผู้มีฐานะเป็นเทพเจ้าประจำเมืองที่มี บทบาทสำคัญในการทำให้เมืองหลวงพระบางกลายเป็นพื้นที่แห่งจิตวิญญาณ

(spiritual space) ที่มีอิทธิพลต่อการสร้างสรรค์และนำพาความสุขสมบูรณ์มาสู่ ชีวิตของผู้คนในชุมชนนี้สืบเนื่องกันมาจนถึงปัจจุบัน ในแง่นี้ การดำรงอยู่ของ ตำนานและเรื่องเล่าศักดิ์สิทธิ์จึงเป็นตัวบ่งชี้นัยยะความหมายของเรื่องเล่า ตำนานที่มีบทบาทในบริบททางสังคมได้ด้วย อนึ่ง การสืบทอดความหมายและ สร้างความหมายใหม่ก็ยังคงเป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นและเป็นการแสดงออกให้ เห็นถึงการดำรงอยู่ของตำนานปรัมปราในวัฒนธรรมของชาวลาวในปัจจุบันนี้

### บรรณานุกรม

### ภาษาไทย

- สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. 2553. สงกรานต์. กรุงเทพฯ: กระทรวงศึกษาธิการ.
- ธีรวัฒน์ แก้วแดง. 2545. การช่วงชิงการให้ความหมายพิธีกรรมและความเชื่อ ปู่เยอย่าเยอเมืองหลวงพระบาง สปป.ลาว .วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหา บัณฑิต สาขาวิชาภูมิภาคศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- ดำรงพล อินทร์จันทร์.2544-2545. "ปู่เยอ-ย่าเยอ: ตำนานบรรพบุรุษ สิ่ง ศักดิ์สิทธิ์ประจำเมืองและบริบทที่เปลี่ยนแปลงแห่งหลวงพระบาง," จุลสารไทยคดีศึกษา 18: 2 (พฤศจิกายน 2544 – มกราคม 2545).

ประชุมพงศาวดาร เล่ม 4. 2507. กรุงเทพฯ: คุรุสภา.

ศิราพร ณ ถลาง. 2545. ชนชาติไทในนิทาน: แลลอดแว่นคติชนและ วรรณกรรมพื้นบ้าน. กรุงเทพฯ: มติชน.

### ภาษาอังกฤษ

- Eliade, Mircea. 2003. "The Sacredness of Nature and Cosmic Religion: Sky Gods and Mother Earth" in Philip E. Devine and Celia Wolf-Devine, Sex and Gender: A Spectrum of Views (Belmont: Wadsworth Thomson Learing.
- Erickson, Paul. A. 2001. *A History of Anthropological* Theory. New YorK: Broadview Press.
- Frank E. Reynolds. 1978. "Ritual and Social Hierarchy: An Aspect of Traditional Religion in Buddhist Laos" in Burdwell. L. Smith, *Religion and Legitimation of Power in Thailand Laos and Burma*. Chambersburg: Anima Books.
- Levinson, David and Melvin Ember .(eds.) 1996. *Encyclopedia of Cultural Anthropology* .New York: Henry Holt and Company.
- Patrick Gay and (ed.). 1 997. *Tresor Du Laos* Vientiane: Saik Wah Press Pte Ltd.
- Tuan, Yi-Fu. 1991. "Language and the Making of Place: A Narrative-Descriptive Approach," *Annals of the Association of American Geographers* 81.4.

#### ภาษาลาว

ทะนงสัก วงสักดา. 1999. "ปู่เยอ ย่าเยอ," Moung Lao: เมืองลาว (April).

บ่อแสงคำ วงดารา และคณะ. *1987. วรรณคดีลาว*. เวียงจันทน์ : กระทรวง ศึกษาธิการ สถาบันค้นคว้าวิทยาศาสตร์สังคม. สุบัน หลวงลาด. 1999. *เครือเขากาด.* เวียงจันทน์: เฮือนเด็กเพื่อวัฒนธรรมและ การศึกษาและองค์การพัฒนาเด็กลาว-ญี่ปุ่น.

# สำนึกทวิลักษณ์ อัตลักษณ์ทับซ้อน และความย้อนแย้งใน ความเป็นไทยของคนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง ในประเทศไทย

บัวริน วังศีรี

#### บทคัดย่อ

การสร้างอัตลักษณ์ของชาวลาวหลวงพระบางในบริบทของ สังคมไทย มีทั้งการเลือกสรรสำนึกทางประวัติศาสตร์ และการ ตอบโต้อำนาจการครอบงำของรัฐไทยเพื่อตอกย้ำสำนึกลาวหลวง พระบาง แต่เนื่องจากได้รับผลกระทบทางการเมืองในสมัยรัชกาล ที่ 5 ซึ่งรวบอำนาจเข้าสู่ส่วนกลาง ต่อเนื่องยุคชาตินิยมของไทย ส่งผลให้ชาวลาวหลวงพระบางที่สืบเชื้อสายในประเทศไทยมากว่า 200 ปี ปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของตนให้เป็นไทยผ่านการนิยามว่า ตนเองคือ "คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง" อย่างไรก็ดี การ ปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ดังกล่าวกลับก่อให้เกิดสำนึกทวิลักษณ์ อัตลักษณ์ทับซ้อน และความย้อนแย้งขึ้นในความเป็นไทยและ ความเป็นลาว ตลอดจนมีอัตลักษณ์ย่อยขึ้นในกลุ่มชนเนื่องจาก ได้รับผลกระทบจากวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ทันสมัย

<sup>🕈</sup>อาจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

อัตลักษณ์เป็นสิ่งที่เกิดจากการนิยามตัวตนว่าตนเองคือใคร สังกัดกลุ่ม ชาติพันธุ์ใดเมื่อมีการปะทะสังสรรค์กับชนต่างชาติพันธุ์ ในกรณีของชาวลาว หลวงพระบาง ซึ่งอพยพย้ายถิ่นมาอยู่ในดินแดนประเทศไทยตั้งแต่สมัยกรุง ธนบุรีต่อเนื่องต้นรัตนโกสินทร์ ตลอดระยะเวลากว่า 200 ปีที่สืบทอดเชื้อสายกัน อยู่ในประเทศไทยพบว่า ชาวลาวหลวงพระบางได้พยายามสืบสานมรดกทาง วัฒนธรรมและธำรงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตนให้คงอยู่โดยสืบสานผ่าน รายละเอียดในวิถีชีวิต ประเพณี พิธีกรรม ศิลปกรรม ภาษา และวรรณกรรม แต่การดำรงอยู่ในสังคมไทยในฐานะชนชายขอบอพยพ ซึ่งมีการปะทะ สังสรรค์ ตอบโต้ ประนีประนอม และต่อรองอำนาจกับไทย ส่งผลให้ชาวลาวหลวงพระ บางต้องปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์บางส่วนเพื่อให้สอดคล้องกับสภาวะการดำรงอยู่ ในสังคมไทย

จากการศึกษาวรรณกรรมพื้นบ้านประเภทมุขปาฐะได้แก่ ตำนาน และ นิทานพื้นบ้านในชุมชนลาวหลวงพระบางในอำเภอหล่มเก่า อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ และอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย ในบริบทของสังคมไทย พบว่า วรรณกรรมดังกล่าวมีบทบาทสำคัญในการสืบสานและสร้างอัตลักษณ์ ลาวหลวงพระบาง นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ชาวลาวหลวงพระบาง ว่ามีลักษณะเลื่อนไหล ซับซ้อน และเป็นพลวัต เห็นได้จากการดำรงอยู่ใน สังคมไทยชาวลาวหลวงพระบางมีการสร้างอัตลักษณ์แบ่งได้เป็น 3 ช่วง ได้แก่ ช่วงแรก อัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางสร้างผ่านจิตสำนึกทางประวัติศาสตร์ ช่วงที่สอง อัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางสร้างผ่านจิตสำนึกตอบโต้อำนาจการ ครอบงำของรัฐไทย และช่วงที่สาม อัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางมีการ ปรับเปลี่ยนให้เป็นไทยหรือสร้างอัตลักษณ์ใหม่ให้สอดคล้องเชื่อมโยงกับ ประวัติศาสตร์ชาติไทย และนิยามว่าตนเองเป็น "คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง" หรือ "ไทย-ลาวหลวงพระบาง"

บทความนี้ ผู้วิจัยมุ่งวิเคราะห์การสร้างอัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางใน อำเภอหล่มเก่า หล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ และอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลยเป็น หลัก โดยศึกษาการสร้างอัตลักษณ์เฉพาะช่วงที่ 3 ซึ่งเป็นช่วงเวลาสำคัญที่ชาว ลาวหลวงพระบางเริ่มมีการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของตนให้เป็นไทยผ่านการ นิยามว่าตนเป็น "คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง" หรือเป็น "ไทย-ลาวหลวงพระบาง" สันนิษฐานว่า การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ดังกล่าวมีจุดเริ่มต้นจากได้รับ ผลกระทบจากการรวบอำนาจเข้าสู่ส่วนกลางในสมัยรัชกาลที่ 5 ส่งผลให้ชาว ลาวหลวงพระบางบริเวณหัวเมืองชายขอบติดชายแดนเช่น เมืองหล่ม และเมือง ด่านซ้ายเดิมเคยปกครองกันเองด้วยระบบอาญาสี่ถูกลดทอนอำนาจลงอย่าง มาก นอกจากนี้การได้รับผลกระทบจากยุคชาตินิยมสายย่างต่อเนื่อง ตลอดจนการ ได้รับผลกระทบจากรรมลัทธิชาตินิยมมาอย่างต่อเนื่อง ตลอดจนการ ได้รับผลกระทบจากวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ทันสมัย ล้วนเป็นสาเหตุ หลักสำคัญให้ชาวลาวหลวงพระบางเริ่มปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้สอดคล้องกับ ความเป็นไทย

ผลจากการปรับเปลี่ยนดังกล่าวก่อให้เกิด สำนึกทวิลักษณ์ (double consciousness) หมายถึง การมีสำนึกสองอย่างอยู่ในความนึกคิดของชาวไทย เชื้อสายหลวงพระบางคือ มีทั้งสำนึกความเป็นไทย ขณะเดียวกันก็ตระหนักรู้ว่า ตนเองมีเชื้อสายลาวหลวงพระบาง และมีอัตลักษณ์ทับซ้อน (double identity) หมายถึง การมีอัตลักษณ์หลายอัตลักษณ์อยู่ในคนเดียวกันคือ เป็นทั้งคนไทย และคนลาวอยู่ในตัวเอง ไม่เพียงเท่านั้น ชาวลาวหลวงพระบางยังเกิดความย้อน แย้งในความเป็นไทย (irony of Thai people) ซึ่งความย้อนแย้งในความเป็นลาว หลวงพระบาง ในที่นี้หมายถึง การมีสำนึกและแสดงอัตลักษณ์เป็นทั้งไทยและ ลาวอยู่ในคนเดียวกัน ในการดำรงอยู่ทั้งสองอย่าง บางครั้งทำให้เกิดความอิหลักอิเหลื่อในการดำรงอยู่ อาทิ พยายามผดุงรักษาอัตลักษณ์และสืบสาน ความเป็นลาวหลวงพระบางแต่ขณะเดียวกันก็แสดงออกถึงความเป็นไทยซึ่ง ย้อนแย้งกับสำนึกและไม่ได้รับการยอมรับจากสังคมไทยอย่างแท้จริง นอกจากนี้

ยังมีอัตลักษณ์ย่อย *"ไทหล่ม"* และ *"ไทค่าน"* เกิดขึ้นภายในกลุ่มชนเนื่องจาก ได้รับผลกระทบของวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ทันสมัยอีกด้วย

ดังนั้นเห็นได้ว่า การที่ชาวลาวหลวงพระบางจะแสดงตนว่าจะสังกัดอัต ลักษณ์ใดก็ขึ้นอยู่กับบริบทในแต่ละสถานการณ์ ซึ่งส่วนใหญ่ขึ้นอยู่กับอำนาจ และผลประโยชน์ในการปฏิสัมพันธ์เป็นหลัก ด้วยเหตุนี้เพื่อให้เห็นภาพชัดเจน ใน บทความนี้ ผู้วิจัยจึงจงใจใช้ชุดคำ 3 ชุดคำ ซึ่งมีความหมายเหลื่อมซ้อนกันได้แก่ คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง คนไทย-ลาวหลวงพระบาง และไทหล่ม-ไท ค่าน ทั้งนี้ต้องการสื่อความหมายว่า คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง หมายถึง เดิมเป็นคนลาวหลวงพระบางแต่ถูกปรับเปลี่ยนหรือปรับอัตลักษณ์ให้สัมพันธ์กับ ความเป็นไทยหรือประวัติศาสตร์ชาติไทย ส่วน คนไทย-ลาวหลวงพระบาง หมายถึง คนลาวหลวงพระบางปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยแล้วแต่ไม่ สามารถเข้ากันได้สนิทในเชิงชาติพันธุ์และวัฒนธรรมจึงเกิดความติดขัด ย้อน แย้ง มีสภาวะมีขีดคั่นกลางอัตลักษณ์คือ มีทั้งความเป็นไทยและลาวหลวงพระบาง ส่วนคำว่า ไทหล่ม-ไทด่าน หมายถึง ชาวไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบางที่ เมืองหล่มและเมืองด่านซ้าย ถึงแม้จะเป็นกลุ่มชนเดียวกันแต่ก็มีการจัดลำดับ ชั้นในกลุ่มเนื่องจากผลกระทบจากวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ทันสมัย ซึ่งเกิดขึ้นในช่วงปี พ.ศ. 2500

### 1.คนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบางกับการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้ สัมพันธ์กับประวัติศาสตร์ชาติไทยหรือความเป็นไทย

สังคมไทยเป็นสังคมที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ กลุ่มชาติพันธุ์ ส่วนใหญ่จะตั้งถิ่นฐานอยู่บริเวณหัวเมืองห่างไกลศูนย์กลางอำนาจ เช่น หัวเมือง อีสาน หัวเมืองล้านนาและหัวเมืองปักษ์ใต้ต่างมีอิสระในการดำรงวิถีชีวิตตาม แบบแผนวัฒนธรรมของตนเอง แต่เมื่อเผชิญหน้ากับการล่าอาณานิคมของ ตะวันตก ต่อเนื่องถึงยุคสร้างชาติไทยซึ่งมีความต้องการให้ชาติพันธุ์ต่างๆ ที่

อาศัยอยู่ใต้ขอบขัณฑสีมาของราชอาณาจักรไทยเป็น "คนไทย" ส่งผลให้กลุ่มชน ต่างๆ มีการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้สอดคล้องกับ "ความเป็นไทย" เช่น มี "จิตสำนึกไทย" และเป็น "พลเมืองของรัฐไทย" เป็นต้น

เช่นเดียวกับกรณีของลาวหลวงพระบางในจังหวัดเพชรบูรณ์และจังหวัด เลย กระบวนการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยได้เกิดขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 5 พระองค์ทรงมีพระบรมราชโองการให้ชนทุกชาติพันธุ์ลงสำมะในครัวเป็นคนไทย จากเดิมที่ระบุว่าเป็นคนลาว คนจีน คนเขมร คนพม่า คนมลายู ฯลฯ ก็ให้ กลายเป็นคน "สัญชาติไทย เชื้อชาติไทย" โดยนัยนี้ การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้ เป็นไทยจึงผ่านการรับรองโดยกฎหมายหรือเป็นคนไทยโดยถูกต้องตามกฎหมาย นั่นเอง ในมิติวรรณกรรม การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยปรากฏให้เห็นใน เชิงสัญลักษณ์ในรูปของตำนานวีรบุรุษของกลุ่มชน ซึ่งมีการเชื่อมโยงวีรบุรุษไทย มาเป็นวีรบุรุษตนเอง เช่น การอ้าง "พ่อขุนบางกลางหาว" และ "พ่อขุนผาเมือง" เป็นวีรบุรุษของตน

ใน *"ตำนานพ่อขุนบางกลางหาว"* แม้จะมีเรื่องเล่าหลายสำนวนขึ้นอยู่กับ การจดจำมาเล่าของแต่ละคน แต่ทว่าทุกสำนวนจะมีโครงสร้างเดียวกันดังนี้

สมัยก่อนนานมาแล้วพ่อขุนบางกลางหาวได้พาบ่าวไพร่ราษฎร อพยพมาจากฝั่งลาว (บางสำนวนระบุว่ามาจากหลวงพระบาง) มาสร้าง เมืองด่านซ้ายอยู่ริมแม่น้ำเหืองปัจจุบันคือหมู่บ้านเก่า หรือเมืองเก่า ใน ตำบลนาหอ ต่อมาเขาว่ามีคนเยอะขึ้นที่อยู่คับแคบไม่เพียงพอจึงย้ายไป สร้างเมือง "ด่านซ้ายใหม่" ขึ้นที่ริมแม่น้ำหมัน ปัจจุบันคือบริเวณบ้าน เดิ่นซึ่งเป็นที่ตั้งของเมืองด่านซ้ายในปัจจุบัน เมื่อย้ายเมืองใหม่แล้วก็ เรียกเมืองด่านซ้ายเดิมว่า "เมืองด่านซ้ายเก่า" ส่วนเมืองใหม่ที่สร้างขึ้น ใหม่ เรียกว่า "เมืองด่านซ้ายใหม่" ต่อมาลดคำให้สั้นลงจึงเหลือเพียง "เมืองด่านซ้าย" และ "เมืองเก่า" ดังเช่นที่เรียกกันอยู่ในปัจจุบัน (ประมวลจากการสัมภาษณ์ชาวบ้าน และผู้ปกครองท้องถิ่น ตำบลนาหอ อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย, 24 ตุลาคม2547)

การเล่าตำนานพ่อขุนบางกลางหาวเชื่อมโยงกับประวัติเมืองด่านซ้าย
แสดงให้เห็นว่าชุมชนด่านซ้ายยกย่องพ่อขุนบางกลางหาวในฐานะบรรพบุรุษของ
ตน เช่นเดียวกับในชุมชนหล่มสักที่เชื่อมโยงเอาพ่อขุนผาเมืองมาเป็นวีรบุรุษของ
ตนเชื่อกันว่าเมืองราดตั้งอยู่บริเวณบ้านโป่ง ตำบลบ้านหวาย อำเภอหล่มสัก
จังหวัดเพชรบูรณ์ อีกทั้งตำนานเมืองราด ที่เล่าก็มีเนื้อหาส่วนใหญ่คล้ายคลึงกับ
ประวัติชาติไทย

พ่อขุนผาเมืองเป็นสหายกับพ่อขุนบางกลางหาว ย้ายมาจากเมือง ด่านขวาในเมืองด่านซ้ายมาสร้างเมืองราดขึ้นในบริเวณเมืองหล่มสัก พ่อ ขุนผาเมืองมีความเก่งกล้าด้านการรบทัพจับศึกและสร้างเมืองให้มีความ เจริญรุ่งเรืองสืบมาจนมีชื่อเสียงร่ำสือไปถึงพญาขอม พญาขอมชอบใจ จึงมอบลูกสาวคือ นางสิงขรเทวีให้เป็นเมียพร้อมให้พระขรรค์ชัยศรีด้วย พ่อขุนผาเมืองปกครองเมืองราดต่อมาอย่างมีความสุข แต่ต่อมาได้เข้า ร่วมกับพ่อขุนบางกลางหาวตีเมืองสุโขทัยคืนจากพญาขอม ทำให้นาง สิงขรเทวีโกรธมากที่พ่อขุนผาเมืองทรยศต่อพ่อของนาง นางจึงเผาฉาง ข้าว ทำลายเมือง และฆ่าตัวตายในที่สุด การเผาเมืองเผาฉางข้าวทำให้มี ข้าวสารดำหลงเหลือให้เห็นเป็นจำนวนมากในบริเวณเมืองราด

(ประมวลจากการสัมภาษณ์นางสนม สิงห์สวัสดิ์, 24 ตุลาคม 2547)

การกล่าวอ้างหรือเชื่อมโยงพ่อขุนบางกลางหาวและพ่อขุนผาเมืองมา เป็นบรรพบุรุษของตนนับเป็นการตีความประวัติศาสตร์เพื่อให้เอื้อประโยชน์ต่อ กลุ่มชน ทั้งนี้เพราะในยุคชาตินิยมรัฐบาลได้เน้นย้ำให้ชนทุกกลุ่มได้ตระหนักถึง ความเป็นไทย และเป็นพลเมืองของชาติไทยผ่านวาทกรรมประวัติศาสตร์ชุด "ชาติไทย" ซึ่งมีจุดเน้นอยู่ที่พ่อขุนบางกลางหาวและพ่อขุนผาเมืองผู้ร่วมกัน ก่อตั้งอาณาจักรสุโขทัย ด้วยเหตุนี้การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยของชาว ลาวหลวงพระบางจึงนำเสนอผ่านการมีบรรพบุรุษร่วมกับคนไทย ซึ่งนอกจาก

เป็นการแสวงหาจุดหลักทางประวัติศาสตร์ให้แก่กลุ่มของตนแล้ว ยังช่วยสร้าง ขวัญและกำลังใจในการดำรงอยู่ในสังคมไทยอีกด้วย

คย่างไรก็ดี การตีความหมายตำนานเป็นเรื่องละเคียดค่อนและก็ไม่ได้มี ความหมายแน่นคนตายตัว การกล่าวค้างของชาวลาวหลวงพระบางดังกล่าว อาจเป็นการสื่อถึงกลุ่มของตนมีสถานะเป็นชนพื้นเมือง (native) ของประเทศ ไทยก็ได้ เพื่อแสดงหรือยืนยันถึงความเก่าแก่ด้านประวัติศาสตร์และการมีอยู่ ของกลุ่มชนก่อนยุคสุโขทัย ดังนั้น ไม่ว่าจะตีความอย่างไร เห็นได้ว่าการที่ชาว ลาวหลวงพระบางพยายามอ้างความเป็นชนพื้นเมืองในดินแดนไทยหรืออ้าง ความเป็นเครือญาติชาติภาษาร่วมกับคนไทยผ่านผู้นำทั้งสองน่าจะมีเป้าหมาย เพื่อสร้างความรู้สึกเป็นพี่เป็นน้องร่วมเชื้อสายกับคนไทยซึ่งเป็นคนส่วนใหญ่ของ ประเทศ มีอำนาจ และสถานะทางสังคมเหนือกว่ากลุ่มตน

การแสวงหาจุดหลักทางประวัติศาสตร์ยังเกิดขึ้นในชนกลุ่มน้อยหรือกลุ่ม ชนที่ด้อยกว่าอีกกลุ่มหนึ่งเสมอไม่เฉพาะแต่ในกรณีของชาวลาวหลวงพระบาง เห็นได้จากชนกลุ่มน้อยพลัดถิ่นชาวไทใหญ่ที่หมู่บ้านเปียงหลวง อำเภอแม่อาย จังหวัดเชียงใหม่ก็กล่าวอ้างสมเด็จพระนเรศวรเป็นวีรบุรุษของตน เพราะว่า สมเด็จพระนเรศวรทรงรบชนะพม่า และเป็นกษัตริย์ที่กล้าหาญเกรียงไกรน่าจะ เป็นหลักยึดร่วมกันในการแสดงถึงการต่อต้านพม่า ผลก็คือนอกจากชาวไทใหญ่ จะสร้างจุดร่วมทางประวัติศาสตร์ และการเมืองร่วมกับไทยแล้ว ยังมีความรู้สึก ผูกพัน มั่นใจในการดำรงชีวิตอยู่ในเมืองไทยทั้งยังลดความแปลกแยกกับคนไทย ได้คีกด้วย<sup>1</sup>

<sup>ี้</sup> เก็บความจาก วันดี สันติวุฒิเมธิ์ (2544: 118-125) และดูการถกประเด็นเดียวกันใน ยศ สันตสมบัติ (2551: 70-71)



อนุสาวรีย์พ่อขุนผาเมือง อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ ตั้งตระหง่านอยู่ บริเวณ "สี่แยกพ่อขุน" สร้างเมื่อ พ.ศ.2530 ปีแห่ง "การสถาปนาการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย"



อนุสรณ์สถานพ่อขุนผาเมืองสร้างขึ้นบริเวณบ้านโป่ง ตำบลบ้านหวาย อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์สร้างเมื่อ พ.ศ.2546 "ขานรับ" นโยบายการท่องเที่ยวไทย

การยอมรับและเชื่อมโยงพ่อขุนบางกลางหาวและพ่อขุนผาเมืองมาเป็น วีรบุรุษของตนจึงมีความหมายทั้งเชิงการเมือง ประวัติศาสตร์ และการต่อรอง ประนีประนอมอำนาจกับไทย โดยเฉพาะเรื่องความเท่าเทียมกันในฐานะพลเมือง ไทย หรือการกล่าวอ้างว่าพ่อขุนทั้งสองสร้างเมืองด่านซ้ายและเมืองด่านขวา ก่อนที่จะเคลื่อนย้ายไปสร้างกรุงสุโขทัย น่าจะมีวัตถุประสงค์เพื่อต้องการสื่อสาร ว่ากลุ่มของตนสืบเนื่องวัฒนธรรมมายาวนานก่อนสมัยสุโขทัย ดังนั้นการจัดวาง ตัวตนทางประวัติศาสตร์เชื่อมโยงเข้ากับคนไทย/ความเป็นไทยจึงมีความขัดแย้ง และลดทอนความเป็นลาวหลวงพระบาง

การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ยังสัมพันธ์กับวาทกรรมการพัฒนา นอกจากนี้ ยังสัมพันธ์กับสภาวะสังคมยุคโลกาภิวัตน์ การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม และ แนวคิดท้องถิ่นนิยมอีกด้วย โดยเฉพาะในสังคมยุคปัจจุบันที่กระแสความ ทันสมัยต่างๆ และทุนนิยมกำลังไหลบ่าเข้าสู่ชุมชน พลวัตและการปรับเปลี่ยนอัต ลักษณ์ก็มีความซับซ้อนมากขึ้น เห็นได้จากการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของชาว ลาวหลวงพระบางในบริบทปัจจุบัน ส่วนหนึ่งเกิดจากนักวิชาการและนัก ปกครองท้องถิ่นที่ขานรับนโยบายการผลิตท้องถิ่นให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิง วัฒนธรรมจึงทำให้เกิดปรากฏการณ์ "สร้างอดีต" ของตนให้ดูเก่าแก่และ ทรงคุณค่า เช่นมีการสร้างตำนานเมืองหล่มเก่าให้มีความเชื่อมโยงกับการมี ตัวตนของเจ้าแม่เข็มทองมเหสีของพ่อขุนผาเมืองก่อนที่พระองค์จะอภิเษกสมรส กับเจ้าหญิงเขมร "ตำนานเจ้าแม่เข็มทอง" เล่าว่า

เจ้าแม่เข็มทองเป็นธิดาเจ้าเมืองหล่ม เป็นมเหสีเอกของพ่อขุนผา เมืองอาศัยอยู่ที่เมืองราด แต่ต่อมาพ่อขุนผาเมืองแต่งงานกับนางสิงขร เทวีธิดาพญาขอมเป็นเหตุให้นางเข็มทองโกรธและน้อยใจจึงขอแยกตัว กลับมาอยู่ที่เมืองหล่ม นางได้สร้างวังตาลขึ้นใหม่นอกจากนี้ยังสร้างวัด ตาลไว้ในวัง ปัจจุบันคือวัดตาล ตั้งอยู่ในเขตเทศบาลเมืองหล่มเก่า

(นางล้วน คำมุง, สัมภาษณ์, 5 ตุลาคม 2547)

เห็นได้ว่า ทั้งสามชุมชนมีการรื้อพื้นโบราณสถานในชุมชนเพื่อสร้างความ สอดคล้องต้องกันกับความเชื่อที่ผลิตขึ้นใหม่เช่น ในเมืองด่านซ้ายมีความ พยายามสืบสร้างโบราณสถานเก่าแก่ในตำบลนาหอ อำเภอด่านซ้าย ซึ่งถูกทำ ให้เชื่อว่าเป็นเมืองด่านซ้ายเก่า ก่อนที่พ่อขุนบางกลางหาวจะย้ายมาตั้งเมืองใหม่ ในบริเวณเมืองด่านซ้ายใหม่ ส่วนกรณีพ่อขุนผาเมืองก็เชื่อมร้อยเข้ากับพื้นที่ บริเวณตำบลโป่ง อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ ซึ่งมีเจดีย์ข้าวสารดำและ ข้าวสารดำ เชื่อว่าเกิดจากการเผาเมืองของพระนางสิงขรเทวี ส่วนเมืองหล่มเก่า เชื่อว่าบริเวณวัดตาล ในอำเภอหล่มเก่า คืออดีตวังตาลของเจ้าแม่เข็มทองซึ่ง แยกตัวออกมาสร้างราชวังใหม่หลังจากที่พ่อขุนผาเมืองอภิเษกสมรสกับพระนาง สิงขรเทวีธิดาพญาขอม

ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การสร้างตำนานเจ้าแม่เข็มทองน่าจะเป็นความ พยายามสร้างความสมดุลให้เกิดขึ้นในชุมชนทั้งสามอำเภอในการปรับเปลี่ยน หรือสร้างอำนาจทางวัฒนธรรมขึ้นมา เนื่องจากในชุมชนด่านซ้ายมีพ่อขุนบาง กลางหาวเป็นปฐมกษัตริย์ในการสร้างบ้านแปงเมือง ส่วนชุมชนหล่มสักเองก็มี พ่อขุนผาเมืองซึ่งเชื่อว่าคือเจ้าเมืองราดตามที่ปรากฏในประวัติศาสตร์ชาติไทย แต่ทว่าในชุมชนเมืองหล่มเก่าซึ่งเป็นเมืองเก่าแก่และมีประวัติศาสตร์ความ เป็นมาควบคู่กับเมืองด่านซ้ายและเมืองหล่มสัก (หมายถึงเมืองราด) แต่ไม่มีสิ่ง ใดที่จะเชื่อมโยงความเป็นเมืองเก่าแก่ให้อยู่ร่วมสมัยกับพ่อขุนทั้งสองจึง จำเป็นต้องสร้างตำแหน่งแห่งที่ให้เจ้าแม่เข็มทองเป็นธิดาเจ้าเมืองหล่มและถูก จัดวางให้เป็นมเหสีเอกของพ่อขุนผาเมืองก่อนที่พระองค์จะแต่งงานใหม่กับเจ้า หญิงเขมร ทั้งยังสอดคล้องกับโบราณสถานที่มีอยู่เดิมในท้องถิ่นได้แก่ วังตาล และวัดตาลซึ่งปัจจุบันกำลังถูกทำให้เชื่อว่าเจ้าแม่เข็มทองมีตัวตนจริงโดย เจ้าหน้าที่ระดับท้องถิ่นได้ร่วมกันสร้างตำหนักเจ้าแม่เข็มทองขึ้นในบริเวณ วัดตาล



ศาลเจ้าแม่เข็มทอง ตั้งอยู่ในบริเวณวัดตาล อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ สร้างเมื่อปี พ.ศ.2546

นอกจากการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยหรือสร้างอัตลักษณ์ใหม่ให้ สัมพันธ์กับประวัติศาสตร์ชาติไทยแล้ว ยังพบว่าการสร้างตำนานเจ้าแม่เข็มทอง ยังเป็นสัญลักษณ์ของการสร้างชุมชนใหม่ของชาวลาวหลวงพระบางอีกด้วย เห็น ได้จากมีการยกย่องเจ้าแม่เข็มทองให้เป็นวีรกษัตรีคู่กับวีรบุรุษเช่นพ่อขุนผาเมือง โดยกำหนดให้นางเป็นผู้สร้างเมืองหล่มซึ่งสอดคล้องรองรับกับสถานภาพชน กลุ่มน้อยที่อพยพมาจากเมืองหลวงพระบาง โดยนัยนี้เมืองหล่มจึงเป็น สัญลักษณ์เมืองใหม่ที่สร้างทดแทนเมืองเดิมหรือเมืองที่เป็น "แผ่นดินแม่" ของ ตนซึ่งคือเมืองหลวงพระบางในราชอาณาจักรล้านช้างนั่นเอง

อย่างไรก็ดี มีข้อสังเกตว่าทั้งเรื่องเจ้าแม่เข็มทอง พ่อขุนผาเมือง และพ่อ ขุนบางกลางหาวก็ไม่ได้มีความหมายเบ็ดเสร็จหรือเข้ามาแทนที่ความทรงจำ เกี่ยวกับอดีตของกลุ่มชนซึ่งยังรับรู้ร่วมกันว่าบรรพบุรุษอพยพมาจาก ราชอาณาจักรหลวงพระบาง นอกจากนี้ยังเกิดความคลางแคลงใจในความ เป็นมาของวีรบุรุษและวีรสตรีเหล่านี้ และหรือความไม่สอดคล้องกับ สถาปัตยกรรมและพุทธศิลป์ "สกุลช่างหลวงพระบาง" ในชุมชน (เช่น ที่วัดตาล อำเภอหล่มเก่า วัดทุ่งจันทร์สมุทร อำเภอหล่มสัก วัดศรีภูมิ อำเภอด่านซ้าย เป็น ต้น) ตลอดจนไม่สอดคล้องกับวิถีชีวิตทางสังคมและภาษาลาวสำเนียงหลวงพระ

บาง ซึ่งเป็นประจักษ์พยานที่แสดงถึงความเชื่อมโยงกับชาวลาวในเมืองหลวง พระบาง ประเทศลาว



หลวงพ่อใหญ่วัดตาล พุทธศิลปะ "สกุลช่างหลวงพระบาง" หรือล้านช้าง-เชียง แสน พระคู่บ้านคู่เมืองของอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์



ภาพจิตรกรรมฝาผนังเรื่องทศชาติ วัดศรีมงคล บ้านนาทราย ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ เชื่อกันว่า "ตาขึ้ทูด" ศิลปินช่างแต้ม ชาวลาวหลวงพระบางแต่งแต้มไว้ในรัชกาลที่ 3

กล่าวโดยสรุป การสร้างอัตลักษณ์ใหม่ผ่านเรื่องเล่าวีรบุรุษ วีรสตรีใน ประวัติศาสตร์ของคนไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบางในบริบทของสังคมไทยและ บริบทของท้องถิ่น มีความซับซ้อนย้อนแย้งในเชิงสำนึกของกลุ่มชน ในอีกมุม หนึ่งเป็นการบ่งชี้ถึงพลวัตและการปรับตัวของชาวลาวหลวงพระบางใน สังคมไทยในการแสวงหาแหล่งอ้างอิงใหม่ๆ ให้แก่กลุ่มชน และหรือเป็นการ แสวงหาตำแหน่งแห่งที่และแสดงตัวตนให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมไทยแต่ ละยุคแต่ละสมัย ดังนั้นตำนานในบริบทของสังคมลาวหลวงพระบางจึงมีคุณค่า ในฐานะเป็นเครื่องสะท้อนจารีตทางความคิด วิถีชีวิตและการดำรงอยู่ของชาว ลาวหลวงพระบางผ่านตำนานได้อย่างน่าสนใจ ดังที่เสมอชัย พูลสุวรรณ (2544: 152) กล่าวไว้ว่า

จุดแข็งที่สุดอย่างหนึ่งของตำนาน ที่ทำให้มันสามารถอยู่รอดและ ดำรงบทบาทได้ยาวนานในระบบวัฒนธรรม ก็คือการที่ตำนานมีความ คลาดเคลื่อนและลื่นไหลอยู่เป็นธรรมชาติ คล้ายๆ กับว่าจะมีตัวตน แต่ ไม่มีตัวตน คล้ายๆ กับว่าจะจับต้องได้ แต่ก็จับต้องไม่ได้ คุณสมบัติ เหล่านี้ ได้เอื้ออำนวยให้ตำนานสามารถปรับตัวเข้ากับสถานการณ์ต่างๆ ได้อย่างหลากหลาย ภายใต้กระแสวัฒนธรรมที่มีพลวัตเลื่อนไหล

เช่นเดียวกับที่นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2548: 101) แสดงทัศนะว่า คุณสมบัติ พิเศษของตำนานยังมีประโยชน์อย่างมากในการสร้างสำนึกทางประวัติศาสตร์ และสำนึกชาติพันธุ์ เนื่องจากความทรงจำเกี่ยวกับอดีตเป็นสิ่งสำคัญในการ สร้างตัวตนในปัจจุบัน และสร้างความคาดหวังสำหรับอนาคตนั่นเอง ดังนั้น เป้าหมายการสร้างความทรงจำเกี่ยวกับอดีตของชาวหลวงพระบางในรูปแบบ ใหม่จึงเป็นไปเพื่อปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์เชิงอำนาจกับไทย โดยขยับขยายอัต ลักษณ์ของตนให้มีความเลื่อนไหลในบริบทของความหลากหลายทางชาติพันธุ์ และคาดหวังว่าสิ่งที่ผลิตขึ้นใหม่จะทำให้ตนเองมีสถานะทัดเทียมกับไทย ตลอดจนมีการยอมรับในความแตกต่าง หลากหลาย และเท่าเทียมกันมากยิ่งขึ้น

### 2.ไทย-ลาวหลวงพระบางกับความย้อนแย้งความเป็นไทย

การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทยของชาวลาวหลวงพระบาง นอกจาก ปรับเปลี่ยนหรือปรับตัวให้กลมกลืนแล้ว ยังพบว่าบางครั้งชาวลาวหลวงพระบาง ยังมีความย้อนแย้งในความเป็นไทยอันเกิดจากความไม่เข้ากันระหว่างความเป็น ไทยและความเป็นลาว ทั้งนี้จากการศึกษาพบว่า การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ส่วน ใหญ่ถูกปรับเปลี่ยนอย่างเป็นระบบผ่านกลไกของรัฐ เช่น ระบบการศึกษา ระบบการเมือง และระบบการปกครอง เช่นบังคับให้เรียนประวัติศาสตร์ไทย และ เรียนรู้องค์รวมของความเป็นไทยในแง่มุมต่างๆ ทั้งในมิติอาณาเขต ประชากร การเป็นพลเมืองของรัฐ การมีชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ไทยที่ทรงเปี่ยม ด้วยพระเมตตา ตลอดจนการบังคับให้เด็กนักเรียนพูดภาษาไทยในโรงเรียน ครู ซึ่งเป็นคนท้องถิ่นกลับต้องเข้มงวดด้านการเป็นแบบอย่างของผู้ใช้ภาษาไทยจึง ก่อให้เกิดความกดดัน คับข้องใจแก่ลาวชาวหลวงพระบางจนกระทั่งเกิดการ ต่อต้านการครอบงำโดยสร้างนิทานมุขตลกที่มีเนื้อหาเสียดสีกลุ่มชนของตนเอง ซึ่งมีบางส่วนพยายามพูดภาษาไทย และปรับเปลี่ยนตนเองให้ทันสมัยตามแบบ คนไทย

ในนิทานมุขตลกเรื่อง "ไม่แซบแต่อร่อย" แสดงให้เห็นถึงการเข้ากันไม่ได้ ของภาษาลาวและภาษาไทย แม้ชาวลาวหลวงพระบางจะพยายาม ปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ให้เป็นไทย แต่ความเป็นลาวที่อยู่ในสายเลือดและภาษา ลาวที่ใช้อยู่ในชีวิตประจำวันยังคงเป็นเครื่องหมายสำคัญในการถ่วงดุลสำนึก ทางชาติพันธุ์ลาวหลวงพระบางไว้ แม้ว่าชาวลาวหลวงพระบาง บางส่วนได้ผสม กลมกลืนทางชาติพันธุ์กับไทยจากการแต่งงานแล้วก็ตาม ทว่าวัฒนธรรมแต่ง ผู้ชายเข้าบ้านยังเป็นส่วนหนึ่งในการดำรงรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาว ลาวหลวงพระบาง เห็นได้จากแม่ยายไม่พูดภาษาไทยกับลูกเขย ส่วนลูกเขยก็พูด เฉพาะภาษาไทยจึงทำให้การสื่อสารผิดพลาด

มีแม่เฒ่าคนหนึ่งมีลูกสาวงามมากเป็นที่หมายปองของหนุ่มๆ แต่ นางไม่ยอมยกลูกสาวให้ใครสักที สุดท้ายได้ยกลูกสาวให้คนไทยเพราะ มันรวย อยู่มาวันหนึ่งแม่ยายเห็นลูกเขยกินข้าวสายมากจึงถามว่า "ไป เฮ็ดหยังอยู่ใด๋หยังมากินข้าวสวย (สาย) แท้" ลูกเขยได้ยินก็ตอบทันควัน ด้วยความโมโหหิวว่า "กินข้าวสวยที่ไหนมีแต่ข้าวเหนียวทั้งนั้น" แม่ยาย แสดงอาการงงๆ แต่ก็ถามต่อไปว่า "แล้วแซบบ่ล้า" ลูกเขยตอบกลับมา ว่า "ไม่แซบแต่อร่อย" แม่ยายได้ยินไม่ชัด ได้ยินเฉพาะคำว่า "ไม่แซบ" และไม่เข้าใจคำว่า "อร่อย" จึงคิดว่าลูกเขยดูถูกฝีมือทำอาหาร ด้วย ความโกรสจึงนำกับข้าวไปเททิ้ง

(นายบุญ แก้วครอง, สัมภาษณ์ 5 กันยาย 2547)

ความเข้าใจผิดอันเกิดจากความแตกต่างด้านถ้อยคำและความหมายของ ภาษาไทยและภาษาลาวมักเกิดขึ้นในครอบครัวที่มีการแต่งงานข้ามกลุ่มระหว่าง คนไทย-คนลาว ความแตกต่างดังกล่าวสะท้อนถึงความแตกต่างหรือ "ความ เป็นอื่น" ระหว่างไทยและลาวด้วย เนื่องจากภาษาคือวัฒนธรรมหลักของแต่ละ ชาติพันธุ์ แต่ละกลุ่มชน ดังนั้นแม้เป็นภาษาตระกูลภาษาไตร่วมกัน แต่ในบริบท ทางสังคมและการเมืองเชิงอำนาจ ภาษาจึงมีความหมายอย่างยิ่งในการแสดง ความเป็นไทยหรือความเป็นลาว และเป็นเครื่องบ่งชี้ว่าภาษาไทยและภาษาลาว มีความแตกต่างกัน ยิ่งไปกว่านั้นเมื่อไทยดำเนินนโยบายบังคับให้ชาวลาวพูด ภาษาไทย และเรียนภาษาไทยผ่านระบบโรงเรียนและระบบราชการ ส่งผลให้ ประเด็นเรื่องภาษาเป็นเรื่องละเอียดอ่อนและถูกหยิบยกมาใช้ในมิติการเมือง เรื่องชาติพันธุ์ในสังคมลาวหลวงพระบางในจังหวัดเลยและจังหวัดเพชรบูรณ์

การเสียดสี ล้อเลียนที่สะท้อนความยอกย้อนของภาษาที่เกี่ยวโยงกับ ความเป็นไทยความเป็นลาวยังถูกนำเสนอผ่านนิทานเรื่อง "คนไทยไม่พอข้าว เจ้า" ซึ่งเสียดสีคนลาวที่พยายามเป็นไทยหรือ "นิยมไทย" ผ่านการพูดภาษาไทย จนกลายเป็นพวก "*ลืมซาด*" ซึ่งแม้ไม่ใช่การเสียดสีคนไทยโดยตรงแต่ทว่ากลับมี พลังในการสะท้อนสำนึกเกี่ยวกับตัวตนที่แปลกแยกและย้อนแย้งในความเป็น ไทยอย่างชัดเจนจากการเสียดสีพวกเดียวกัน

มีอีสาวบ้านนอกไปทำงานในเมืองกรุงเป็นเวลาหลายปีจึงกลับมา เยี่ยมบ้าน หนุ่มๆ บ้านนอกเห็นว่าสาวนั้นงามและทันสมัยจึงรุมจีบ วัน หนึ่งอีสาวเดินผ่านมา พวกหนุ่มๆ แซวว่า "โอ้ สาวผู้ดีเอย กินข้าวกับ หยังสังมางามแท้น้อ" สาวเจ้าได้ยินก็ตอบกลับไปด้วยสำเนียงไทยแปร่งๆ ว่า "ไม่ต้องมาซมสัน สันไม่หัวซาหรอกยะ" ผู้บ่าวจึงหยอกตอบไปอีกว่า "โอ้ สาวผู้ดีเอย ใส่เกิบสันสูงแท้สังบ่ย้านล้มตี้" สาวเจ้าตอบว่า "ไม่ล้ม หรอกถึงล้มสันก็จ่องเอา" ตอบยังไม่ทันขาดคำอีสาวคนงามก็สะดุดสื่น ล้มอย่างไม่เป็นท่าพร้อมกับอุทานอย่างลืมตัวว่า "โอ๊ะ! หมื่นจัง! เกิบ เกือบหลุดตีน!"

(นายเจริญ วังคีรี, สัมภาษณ์ 6 ธันวาคม 2547)

จุดเด่นของนิทานเรื่องนี้อยู่ที่การมุ่งเสนอความแตกต่างระหว่างความเป็น ไทยและความเป็นลาวผ่านภาษาและวัฒนธรรมซึ่งหยิบยกเอาวัฒนธรรมการกิน "ข้าวเจ้า" ของไทยและการกิน "ข้าวเหนียว" ของลาวมาเป็นตัวบ่งชี้ความ แตกต่าง เมื่อคนลาวปรารถนาที่จะเป็นคนไทยจึงต้องกินข้าวเจ้า และพูด ภาษาไทยให้ชัด การ "พูดไทย" สำเนียง "ลาวหลวงพระบาง" จึงเป็น ปรากฏการณ์ "คนไทยไม่พอข้าวเจ้า" ซึ่งเป็นการเสียดสีอย่างรุนแรงว่า หาก อยากเป็นไทยก็ต้องกินข้าวเจ้าให้มาก ซึ่งแท้จริงแล้วเป็นไปได้ยาก เพราะชาว ลาวยังกินข้าวเหนียวเป็นอาหารหลักในวิถีชีวิต ยิ่งไปกว่านั้นการกินข้าวเจ้าจะ มากหรือน้อยก็ไม่ได้หมายความว่าจะกลายเป็นคนไทยได้จริง ดังนั้น ในมิติทาง เชื้อชาติ วัฒนธรรม ซึ่งมีความแตกต่างกันจึงไม่อาจผสมกลมกลืนกันได้สนิท ขณะเดียวกันก็ไม่อาจลบความเป็นลาวได้เบ็ดเสร็จเด็ดขาด เนื่องจาก "*ตัวตน น้อย*" ดั้งเดิมที่ตอกย้ำ ผลิตซ้ำกันมาอย่างต่อเนื่องในสังคมและวัฒนธรรมลาว หลวงพระบาง ยังเป็นพรมแดนทางชาติพันธุ์ที่ทรงพลังอยู่ ความพยายามที่จะ

เป็นคนไทยจึงเป็นได้เพียงภายนอกหรือเป็นได้เพียงบางส่วน แต่ในส่วนลึกแล้ว ความตระหนักรู้เกี่ยวกับตัวตนลาวยังคงซึมซับรับรู้อยู่ในยุคปัจจุบันแม้จะถูกกด ทับด้วยความเป็นไทยก็ตาม<sup>2</sup>

การกลายเป็นส่วนหนึ่งในสังคมไทยผ่านการเป็นพลเมืองไทยจึงเป็นการ เลื่อนสถานะทางสังคมให้ทัดเทียมกับคนไทย และมีสิทธิต่างๆ ทางสังคมจาก การเป็นคนไทยจึงทำให้ชาวลาวหลวงพระบางปรับเปลี่ยนตนเองให้เป็นไทยและ ตกอยู่ในภาวะแปลกแยกและก้ำกึ่งระหว่างความเป็นไทยและลาว รวมถึงมีความ ย้อนแย้ง กดดัน เนื่องจากด้านหนึ่งก็ปรารถนาเป็นคนไทยเพื่อให้คนส่วนใหญ่ ยอมรับ แต่อีกด้านหนึ่งก็ยังตระหนักและสืบทอดความเป็นลาวหลวงพระบางอยู่ ในวิถีชีวิต อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยพบว่า ชาวหลวงพระบางส่วนใหญ่มีแนวโน้มเลือก เป็นคนไทยมากกว่าการเป็นคนลาว จึงพยายามประพฤติตนให้ทันสมัย เช่น การ เข้ามาทำงานในกรุงเทพฯ และพยายามพูดภาษาไทย ดังปรากฏในเรื่อง คนไทย ไม่พอข้าวเจ้า แต่ทว่าก็ไม่ได้รับการยอมรับจากคนไทยอย่างแท้จริง จึงทำให้เกิด ความรู้สึกแปลกแยกจากความเป็นไทย ขณะเดียวกันก็เกิดอาการรังเกียจ เดียดฉันท์จากคนลาวด้วยกันเองที่กล่าวหาว่า การเลียนแบบคนไทย หรือแสดง ความเป็นคนไทยในบริบทของชุมชนและครอบครัวจะถูกจัดให้กลายเป็นพวก "ลืมซาด" หรือ "ลืมกำพืด" ของตนเอง โดยนัยนี้สำนึกเกี่ยวกับตัวตนของชาว ลาวหลวงพระบางจึงมีลักษณะย้อนแย้ง แบ้งได้เป็นสองลักษณะ คือ

ลักษณะแรก มี "ร่างไทยแต่ใจลาว" คือ เป็นพลเมืองไทย มีวัฒนธรรมที่ ผสานกับไทยในฐานะวัฒนธรรมชาติร่วมกัน แต่ภายใต้สำนึกในเบื้องลึกยังรู้สึก ว่าตนเป็นคนลาวมากกว่าเป็นคนไทย ซึ่งมักเกิดขึ้นในผู้สูงอายุตั้งแต่ 60 ขึ้นไป

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> เช่นเดียวกับที่คนลาวอีสานตระหนักรู้อยู่ว่า ตนเองเป็นคนเชื้อสายลาวแต่มีสัญชาติไทย เพราะเป็นพลเมืองของประเทศไทย แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น การที่คนลาวอีสานจะนิยามว่าตนเองเป็นคนไทย หรือเป็นคนลาวก็ขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่กำลังปะทะสังสรรค์อยู่และผลประโยชน์ ดู เพิ่มเติมใน Charles F. Keyes, (ed.) (1997: 4–5) และดูประเด็นร่วมใน ชยันต์ วรรธนะภูติ, "คน เมือง": ตัวตน การผลิตซ้ำสร้างใหม่และพื้นที่ทางสังคมของคนเมือง," ใน อยู่ชายขอบมองลอดความรู้ (2549:58).

กล่าวอีกนัยหนึ่ง การมี "ร่างไทยแต่ใจลาว" หมายถึง การที่ชาวลาวหลวงพระ บางสืบทอดเชื้อสายกันอยู่ในประเทศไทย มีฐานะเป็นพลเมืองของประเทศไทย และเป็นคนไทยโดยสัญชาติ และเชื้อชาติ (ดังระบุไว้ในสูจิบัตรและบัตรประจำตัว ประชาชน) อันรวมเรียกว่า "ความเป็นไทย" ซึ่งสามารถสัมผัสได้ทางภายนอก มิใช่ภายในเช่นสำนึก แต่ชาวลาวหลวงพระบางกลุ่มนี้ยังมีสำนึกรับรู้ถึง "ความ เป็นลาว" ของตนเองอยู่จึงเรียกว่า "มีร่างไทยแต่ใจลาว"

ลักษณะที่สอง มี "ร่างลาวแต่ใจไทย" หมายถึง คนกลุ่มนี้ยังมีสำนึกรับรู้ ความเป็นลาวหลวงพระบางผ่านอัตลักษณ์วัฒนธรรมเช่น สำนึกทาง ประวัติศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม และหรือในรายละเอียดของวิถีชีวิตซึ่งยังสืบเนื่อง หรือแสดงความเป็นลาวหลวงพระบางอาทิ มีความเชื่อ ประเพณีพิธีกรรม วัฒนธรรมอาหารการกิน และการพูดสำเนียงลาวหลวงพระบาง ตลอดจนมี เครือข่ายทางเครือญาติและวัฒนธรรมเป็นพรมแดนทางชาติพันธุ์/เครื่องหมาย บ่งชี้ความเป็นลาวหลวงพระบาง เช่น ระบบเจ้าพ่อกวน ระบบลูกเพิ้งลูกเทียน ซึ่งเป็นรูปธรรม จับต้องได้ แต่กลับมีสำนึก หรือนิยาม หรือนำเสนอว่า ตนเอง เป็น "คนไทย" จึงเรียกได้ว่าเป็นพวก "ร่างลาวแต่ใจไทย" ซึ่งส่วนใหญ่จะเกิด ขึ้นกับเยาวชนในสมัยปัจจุบัน

ความแปลกแยกและย้อนแย้งดังกล่าวมีความคล้ายคลึงกับชนพลัดถิ่นใน มุมอื่นๆ ของโลก ที่ต่างต้องเผชิญกับความรู้สึกแปลกแยกหรือขัดแย้งในใจกับ ตัวตนดั้งเดิมที่สืบทอดผ่านชาติพันธุ์ (คือ เชื้อชาติ พันธุกรรม) กับอัตลักษณ์ ตัวตนใหม่ที่ก่อร่างสร้างขึ้นในบริบทแผ่นดินใหม่ของตน เช่น กลุ่มฝรั่งเศสเชื้อ สายแอฟริกัน ปรากฏในงานเขียนของ Frans Fanon เรื่อง Black Skin White Masks (Fanon, F. Black Skin: White Mask (1968) และ The Wretched of the Earth (1995) และกลุ่มนักเขียนอเมริกันเชื้อสายแอฟริกัน ญี่ปุ่น และจีน อาทิ การศึกษาของอัญญรัตน์ อำพันพงษ์ ซึ่งเขียนวิทยานิพนธ์เรื่อง "วรรณกรรมการ กักกันของนักเขียนเชื้อสายญี่ปุ่นในอเมริกาเหนือ" เป็นต้น

ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การผนวกรวมความเป็นลาวอาจมีการดิ้นรนขัดขืน ในช่วงแรกๆ แต่เมื่อถูกบ่มเพาะให้ยอมรับความเป็นไทยเป็นเวลานานผ่านกลไก ทางอำนาจของรัฐอย่างมีประสิทธิภาพ ตลอดจนถูกคลื่นกระแสของวาท กรรมการพัฒนาคอยตอกย้ำสิทธิของการเป็นพลเมืองของชาติ ก็ส่งผลให้การ ผนวกรวมความเป็นไทย และความเป็นลาวหลวงพระบางเกิดขึ้น ดังนั้น ความ เป็นไทยความเป็นลาวจึงเปรียบเสมือนคู่แฝดที่ติดตัวชาวไทยเชื้อสายลาวหลวง พระบางไปทุกที่ แม้จะคับข้องใจแต่ในอีกมุมหนึ่งก็เอื้อให้คนเหล่านี้มีทางเลือกใน การแสดงอัตลักษณ์ของตนเองได้หลากหลายในสังคมไทยขึ้นอยู่กับบริบทของ ความสัมพันธ์เชิงอำนาจและผลประโยชน์

ปัจจุบัน ชาวลาวหลวงพระบางมีปฏิสัมพันธ์กับโลกภายนอกมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะยุคที่มีการไหลบ่าของข้อมูลข่าวสาร ทุนนิยม บริโภคนิยมและการ ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม มีผลทำให้ชาวลาวหลวงพระบางมีการปรับตัวและเลือก แสดงอัตลักษณ์ของตนได้หลากหลายยิ่งขึ้น เห็นได้จาก หากรวมกลุ่มอยู่ใน ชุมชนของตนเอง หรืออยู่ในบริบทของการแสดงวัฒนธรรมให้คนต่างชาติ หรือ นักท่องเที่ยวดูก็จะกล่าวอ้างถึงความเป็นลาวหลวงพระบางที่มีอัตลักษณ์เฉพาะ กลุ่ม แต่บางกรณีก็บ่งชี้ว่าตนเองเป็นคนไทยคนหนึ่งมีสิทธิเสรีภาพและความเป็น คนทัดเทียมกับคนไทยและคนกลุ่มอื่นๆ ของประเทศ บางสถานการณ์ก็จะ ยอมรับว่าตนเองเป็นทั้งคนไทยและคนลาวเพื่อต่อรองประนีประนอมอัตลักษณ์ ในยามสนทนาหรือปะทะ ประสานกันทางอุดมการณ์ วัฒนธรรม อัตลักษณ์ และชาติพันธุ์

นอกจากนี้ยังพบว่า มีชาวลาวหลวงพระบางในอำเภอหล่มเก่า หล่มสัก ด่านซ้าย รวมถึงอำเภอวังสะพุง อำเภอภูเรือบางส่วนเดินทางมาเป็นแรงงาน รับจ้างในกรุงเทพฯ และบางส่วนเข้ามากรุงเทพฯ เดือนละสองครั้งเพื่อขายสลาก กินแบ่งรัฐบาล ส่วนใหญ่จะใช้ภาษาไทยในการสื่อสารกับคนทั่วไปแต่หากมีคน ทักว่าเป็นคนลาวก็มักโน้มน้าวใจให้เห็นว่าตนเองเป็นคนไทยเหมือนกัน แต่หาก อยู่รวมกลุ่มกันเองหรือติดต่อสัมพันธ์กับลาวอีสานก็จะนิยามว่าตนเป็นคนลาว ไม่ใช่คนไทย (สลิด บุญชู, สัมภาษณ์, 11 ตุลาคม 2547) เห็นได้ว่า ชาวลาวหลวง พระบางเลือกนิยามตัวตนได้อย่างเลื่อนไหล การแสดงออก "บางครั้ง" เป็นคน ไทย "บางครั้ง" เป็นคน (ไทย) เชื้อสายลาวหลวงพระบางล้วนเกิดจากการ

ซ้อนทับกันระหว่าง "เชื้อชาติ" (ลาว)<sup>3</sup> กับความเป็น "พลเมือง" ของรัฐไทย (สัญชาติไทย) ซึ่งบางครั้งมีความย้อนแย้งกันอย่างเห็นได้ชัด (เรื่องความเป็นไทย ของชนกลุ่มน้อยในสังคมไทยดูเพิ่มเติมใน นิติ ภวัครพันธุ์, 2541: 215-251)

ไม่ว่าชาวลาวหลวงพระบางจะปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของตนไปเช่นไร
หรือสามารถเลือกนิยามตัวตนได้อย่างเลื่อนไหล และหลากหลายในโลก
สมัยใหม่ แต่ในบริบทของสังคมไทยยังต้องเผชิญกับสภาวะการมี "ขีดคั่นกลาง"
คือเป็น "คนไทย-ลาวหลวงพระบาง" การมีอัตลักษณ์ที่มีขีดคั่นกลางนี้
เปรียบเสมือนพันธนาการที่ไม่อาจทำให้ชาวลาวหลวงพระบางเป็นไทยได้อย่าง
สมบูรณ์และต้องทนอยู่กับสภาวะก้ำกึ่งระหว่างความเป็นไทยและความเป็นลาว
หลวงพระบางต่อไป

แต่ชีวิตก็เหมือนเหรียญสองด้าน ท่ามกลางกระแสสังคมยุคโลกาภิวัตน์ และบริโภควัฒนธรรม ชาวลาวหลวงพระบางได้เลือกเฟ้นวัฒนธรรมดั้งเดิมของ ตนมาประดิษฐ์ใหม่ให้น่าสนใจเพื่อดึงดูดนักท่องเที่ยว เช่น มีการประดิดประดอย เสื้อผ้า การแต่งกาย และของที่ระลึกต่างๆ นำมาขาย และจัดแสดงในงาน "ประเพณีการละเล่นผีตาโขน" ของชาวด่านซ้าย จังหวัดเลย และ "การละเล่นผีตาโม่" ของชาวหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ รวมถึงงานเลี้ยงผีเมืองประจำปีของ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ปัจจุบันถูกกำหนดให้เป็น "เชื้อชาติไทย"

<sup>่</sup> ในบริบทอัตลักษณ์ของคนพลัดถิ่นที่มีชีดคั่นกลางนี้ Steven Vertovec แสดงทัศนะไว้ อย่างน่าสนใจว่า วัฒนธรรมและอัตลักษณ์คนพลัดถิ่นที่ อัตลักษณ์/วัฒนธรรมพันธุ์ทาง คนพลัดถิ่น คือกลุ่มที่อัตลักษณ์มีชีดคั่นกลาง (hyphenated identities) เช่น อินเดียน - อเมริกัน เม็กซิกัน - อเมริกัน เม็กซิกัน - อเมริกัน แอฟริกัน - ฝรั่งเศส เป็นต้น การมีชีด (-) คั่นกลาง หมายถึงการไม่เป็นหนึ่งเดียว การ แตกหัก การไม่อยู่ที่ใดที่หนึ่ง แต่ดำรงอยู่ตรงกลาง ที่ไม่อาจลดทอนลงสู่ด้านใดด้านหนึ่ง ดังนั้น วัฒนธรรม/อัตลักษณ์/สัญชาติของกลุ่มคนดังกล่าวจึงมีใช่สิ่งที่มีรากกำเนิดจากแห่งใดแห่งหนึ่ง มิได้มี ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน แต่แตกต่างและแตกหัก (rupture) และดูเพิ่มเติมใน Steven Vertovec, The Hindu Diaspora ( 2000: 142–156) และ Steven Vertovec, "Three Meaning of Diaspora : Exemplified among South Asian Religions," in Diaspora (vol. 6 no 3 1997 : 277 – 299). และหรือ อ่านรายละเอียดเพิ่มเติมเกี่ยวกับอัตลักษณ์วัฒนธรรมของคนพลัดถิ่นได้ใน Gabriel Sheffer, Diaspora Politics At Home Abroad (2003). และ Diaspora, Identity and Religion (ed.) Waltraud Kokot, Khachig Tölölyan and Carolin Alfonso (2004).

ชาวด่านซ้าย ซึ่งเป็นพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์และสงวนไว้เฉพาะคนในกลุ่มชน ปัจจุบัน เริ่มเปิดกว้างให้นักท่องเที่ยว นักศึกษาหรือบุคลภายนอกเข้าไปสังเกตการณ์การ ประกอบพิธีกรรม รวมทั้งความเป็นลาวหลวงพระบางยุคใหม่ดูเหมือนจะถูกคัด สรร ขับเน้น และแสดงออกอย่างล้นเกินในบริบทของการท่องเที่ยวและการขาย วัฒนธรรม



"ผีตาโขน" ในประเพณีงานบุญหลวงและการละเล่นผีตาโขน อำเภอด่านซ้าย
จังหวัดเลย ในบริบทสังคมโลกาภิวัตน์ การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม
และท้องถิ่นนิยม



ประเพณีเลี้ยงผีประจำปี "เจ้าพ่อด่านซ้าย" อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย

### 3.ไทหล่ม-ไทด่าน: ผลพวงจากวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ ทันสมัย

ดังที่กล่าวแล้วว่า อัตลักษณ์ของชาวลาวหลวงพระบางมีความทับซ้อน กันระหว่างความเป็นไทยกับความเป็นลาว การที่ชาวลาวหลวงพระบางจะเลือก นำเสนอว่าตนเองเป็นไทยหรือเป็นลาวจึงขึ้นอยู่กับพื้นที่ และจุดมุ่งหมายในการ นำเสนอขณะที่เผชิญหน้าหรือมีปฏิสัมพันธ์ กล่าวอีกนัยหนึ่ง การเลือกนิยาม ตัวตนขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์เชิงอำนาจซึ่งส่วนใหญ่เป็นไปเพื่อรักษาอำนาจ และ ผลประโยชน์ของตนเองเป็นหลัก ด้วยเหตุนี้จึงทำให้อัตลักษณ์ของลาวหลวงพระ บางในพื้นที่วิจัยมีลักษณะหลากหลาย เลื่อนไหล และซับซ้อนคือ มีทั้งตัวตนที่ เป็นคนพื้นถิ่น และตัวตนที่เป็นพลเมืองของประเทศไทย ผู้วิจัยต้องการชี้ให้เห็น ว่า ชาวลาวหลวงพระบางมีการแบ่งลำดับชั้นภายในกลุ่มเนื่องจากได้รับ ผลกระทบจากวาทกรรมการพัฒนาจนเกิดการคัดแยกเป็น "ไทด่าน" คือชาว ด่านซ้าย และ "ไทหล่ม" คือชาวหล่มเก่า และหล่มสัก ซ้อนทับอยู่ในสำนึกชาว ไทยเชื้อสายลาวหลวงพระบาง เห็นได้จาก "ตำนานพระธาตุศรีสองรัก" ซึ่ง แสดงให้เห็นว่า ความเป็นไทด่าน และไทหล่มนั้น มีนัยแยกกันชัดเจนในบริบท ของท้องถิ่นไทย

อัตลักษณ์ "ไทด่าน" และ "ไทหล่ม" ที่ทับซ้อนอยู่ในความเป็นไทย-ลาว หลวงพระบาง ในแง่หนึ่งอาจลดทอนสำนึกทางชาติพันธุ์เพื่อให้เกิดความ ประนีประนอมมากขึ้นจากการปะทะกับคนกลุ่มอื่นในสังคม แต่อีกแง่หนึ่งก็ แสดงให้เห็นถึงความเลื่อนไหลในการนิยามตัวตนของชาวหลวงพระบางซึ่งผัน แปรไปตามบริบทแวดล้อมในลักษณะผสมกลมกลืนอัตลักษณ์ดั้งเดิมกับความ เป็นไทยผ่านการเป็น "คนไทย-ลาวหลวงพระบาง" และมีจิตสำนึกความเป็น "ไทหล่ม" และ "ไทด่าน" เกิดขึ้นภายในกลุ่มชนในบริบทของท้องถิ่นจากวาท กรรมการพัฒนา จึงกล่าวได้ว่าอัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางมีลักษณะไม่คงเส้น คงวา ขาดเอกภาพ เลื่อนไหลซับซ้อนขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์เชิงอำนาจ

นอกจากนี้ยังพบว่า การถ่ายทอดหรือสืบสานวัฒนธรรมลาวหลวงพระ บางไม่ใช่การโอนวัฒนธรรมทั้งหมดจากคนกลุ่มหนึ่ง หรือคนรุ่นหนึ่งไปสู่อีกกลุ่ม หรืออีกรุ่นหนึ่ง แต่คือการแปลวัฒนธรรมหรือการสืบเนื่องบางส่วน ทอดทิ้ง บางส่วน และนำสิ่งอื่นมาผสมในเชิงสร้างสรรค์จึงทำให้เห็นว่าแม้ชาวลาวหลวง พระบางจะมีรากเหง้าเดียวกัน แต่วัฒนธรรมที่ยึดถือในแต่ละกลุ่มย่อยอาจ ต่างกัน <sup>5</sup> เห็นได้จากชุมชนหล่มเก่า และหล่มสักนิยามตนเองเป็น "ไทหล่ม" และ ดูแคลน "ไทด่าน" ในชุมชนด่านซ้าย โดยกล่าวอ้างว่ามีความล้าหลัง บ้านนอก ไม่เฉลียวฉลาดเท่าไทหล่ม ดังมีสำนวนพื้นบ้านของไทหล่มว่า "อย่าเอาลูกใก้ไท เลย ลูกเขยไทด่าน" ซึ่งทำให้ไทเลยสร้างวาทกรรมโต้กลับเพื่อยืนหยัดศักดิ์ศรี ของตนว่า "ไทเลยบ่เคยขี้ค้าน เฮ็ดเวียกเฮ็ดการทำไร่ไถนา (นางต้าน กางถิ่น, สัมภาษณ์: 11 พฤษภาคม 2547) ทั้งนี้พบว่า อัตลักษณ์ย่อยดังกล่าวเกิดในช่วง พ.ศ. 2500 ทั้งยังมีความเชื่อมโยงกับวาทกรรมการพัฒนาประเทศไทยให้ ทันสมัย

### ส่งท้าย

ในการสืบเชื้อสายกันอยู่ในประเทศไทย ชาวลาวหลวงพระบางในอำเภอ หล่มเก่า อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ และอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย มี การสร้าง และปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของตนให้เป็นไทยเพื่อรักษาความสมดุล ให้แก่ตนเอง และต่อรองอำนาจกับคนไทย อัตลักษณ์ลาวหลวงพระบางในบริบท สังคมไทยจึงมีลักษณะเป็นพลวัต และปรับเปลี่ยนเชื่อมโยงเข้ากับความเป็นไทย ตามบริบททางสังคมโดยเฉพาะยุคชาตินิยม และการพัฒนาประเทศให้ทันสมัย ส่งผลให้ชาวลาวหลวงพระบางปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของตนให้เป็นไทย คือมี

٠

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ดูเพิ่มเติมใน Stuart Hall, "Cultural Identity and Diaspora," และ Stuart Hall, "The Question of Cultural Identity," และ Stuart Hall, "The Work of Representation," in Representation, edited by Stuart Hall (1997: 13–64)

ลักษณะผสมผสานระหว่างความเป็นลาวกับความเป็นไทยไว้ด้วยกันจน กลายเป็นอัตลักษณ์ผสมหรืออัตลักษณ์ "ไทย-ลาวหลวงพระบาง" ซึ่งบางครั้ง ดำรงอยู่ด้วยกันอย่างประสมกลมกลืน บางครั้งเกิดการย้อนแย้งในความเป็น ไทยและความเป็นลาวจนเกิดจิตสำนึกทวิลักษณ์ในความเป็นไทยและความเป็น ลาวแบบครึ่งๆ กลางๆ ตลอดจนการมีจิตสำนึกย่อย "ไทหล่ม" และ "ไทด่าน" ทับซ้อนอยู่ในอัตลักษณ์ไทย-ลาวหลวงพระบางในยุคปัจจุบัน อย่างไรก็ดี ผู้วิจัย พบว่า สำนึกทวิลักษณ์ อัตลักษณ์ทับซ้อน และความเลื่อนไหลไม่คงที่ของ อัตลักษณ์เหล่านี้บางครั้งกลับเอื้อประโยชน์ต่อการเลือกแสดงอัตลักษณ์ของชาว ลาวหลวงพระบาง ซึ่งมีการปรับเปลี่ยนไปตามสถานการณ์ต่างๆ ขึ้นอยู่กับ ความสัมพันธ์เชิงอำนาจและผลประโยชน์ของตนเป็นหลักนั่นเอง

#### บรรณานุกรม

### ภาษาไทย

- นิติ ภวัครพันธุ์. 2541. "บางครั้งเป็นไทย บางครั้งไม่ใช่" อัตลักษณ์แห่งตัวตนที่ ผันแปรได้," ใน *รัฐศาสตร์สาร* (ปีที่ 20 ฉบับที่ 3 (2541: 215-251).
- นิธิ เอียวศรีวงศ์. 2548. ประวัติศาสตร์ ชาติ ปัญญาชน. กรุงเทพฯ : มติชน.
- ยศ สันตสมบัติ. 2551. อำนาจ พื้นที่ และอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์: การเมือง วัฒนธรรมของรัฐชาติในสังคมไทย 1. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยา สิรินธร (องค์การมหาชน).
- วันดี สันติวุฒิเมธี. 2544. กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของชาว
  ไทใหญ่ชายแดนไทย-พม่า กรณีศึกษา หมู่บ้านเปียงหลวง อำเภอเวียง
  แหง จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต สาขามานุษย
  วิทยา คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

- เสมอชัย พูลสุวรรณ. 2544. "ชุมชนไตใหญ่ร่วมสมัยกับกระบวนการสร้างสำนึก ทางชาติพันธุ์: กรณีเมืองน้ำคำ รัฐไตใหญ่," ใน วิทยาศาสตร์กับความ จริงในวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ.
- อัญญรัตน์ อำพันพงษ์. 2547. วรรณกรรมการกักกันของนักเขียนเชื้อสายญี่ปุ่น ในอเมริกาเหนือ.วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา วรรณคดีเปรียบเทียบ ภาควิชาวรรณคดีเปรียบเทียบ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

#### สัมภาษณ์

เจริญ วังคีรี. สัมภาษณ์. 6 ธันวาคม 2547.

ต้าน กางถิ่น. สัมภาษณ์. 11 พฤษภาคม 2547.

บุญ แก้วครอง. สัมภาษณ์. 5 กันยายน 2547.

ล้วน คำมุง. สัมภาษณ์. 5 ตุลาคม 2547.

วินัย พงศ์ศรีเพียร. สัมภาษณ์. 24 กุมภาพันธ์ 2550.
สนม สิงห์สวัสดิ์. สัมภาษณ์. 24 ตุลาคม 2547

### ภาษาอังกฤษ

Fanon, F. 1968. Black Skin: White Masks. London: Mac Gibbon and Kee.

Fanon, F. 1995. The Wretched of the Earth. New York: Grove.

Hall Stuart.1997. Cultural Identity and Diaspora, in Kathryn Woodward. (ed). *Identity and Difference.* London: Sage.

Hall, Stuart and Du Gay Pual (eds). 1996. *The Question of Cultural Identity*.

London: Sage.

- Hall Stuart.1997. The Work of Representation, in Hall Stuart. (ed).

  Representation: Cultural Representations and Signifying Practices.

  London: Sage and the Open University Press.
- Keyes, Charles F. (ed.).1997. Ethnic Adaptation and Identity the Karen on the Thai Frontier with Burma. Institution for the Study of Human Issues Philadelphia.
- Sheffer Gabriel. 2003. *Diaspora Politics At Home Abroad*.

  Cambridge University Press.
- Thongchai Winichakul. 1994. Siam Mapped. Chiang Mai: Silkworm Books.
- Vertovec, Steven. 2000. The Hindu Diaspora. London: Routledge.
- Vertovec, Steven. 1997. Three Meaning of Diaspora: Exemplified among South Asian Religions, in *Diaspora*.Vol. 6 No 3 pp. 277

   299.
- Waltraud Kokot, Khachig Tölöyan and Carolin Alfonso. (eds). 2004.

  \*Diaspora, Identity and Religion. London and New York:

  Routledge.

### เล่นสนุกกับการอ่าน "มารุตมองทะเล"

เสาวณิต จุลวงศ์

### บทคัดย่อ

บทความนี้นำเสนอการเล่นสนุกกับการอ่านเรื่องสั้น "มารุต มองทะเล" ของปราบดา หยุ่น โดยรื้อโครงสร้างของตัวบท และ เสนอการอ่านใหม่ด้วยมุมมองของทฤษฎีเรื่องเล่า การอ่านแบบ รื้อสร้าง ทำให้เห็นว่าตัวบท "มารุตมองทะเล" ตั้งอยู่บนฐานของ การให้คุณค่าแก่แก่นสารของตัวบท การอ่านด้วยมุมมองของ ทฤษฎีเรื่องเล่าเสนอโครงสร้างของเรื่องเล่าเพื่ออ่านตัวบท ทำให้ เห็นความหมายอื่นอันได้แก่ กระบวนการก่อตัวของเรื่องสั้นเรื่อง นี้เคง

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจำภาควิชาภาษาไทย คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์

การอ่านแบบค้นหาความหมายเป็นแนวทางหนึ่ง และอาจถือได้ว่า เป็นแนวทางหลักของการอ่านวิจารณ์วรรณกรรม อย่างไรก็ตาม ใน คริสต์ศตวรรษที่ 20 เกิดแนวทางอื่นในการอ่านวิจารณ์วรรณกรรมจาก แนวคิดทฤษฎีความรู้ต่างๆ และกลุ่มทฤษฎีที่มีบทบาทสำคัญคือโครงสร้าง นิยมและหลังโครงสร้างนิยม ซึ่งส่งอิทธิพลสำคัญต่อทฤษฎีวรรณกรรม วิจารณ์อย่างทฤษฎีเรื่องเล่า (narratology) และสัญศาสตร์ (semiotics) เป็นต้น ยิ่งไปกว่านั้น ทฤษฎีกลุ่มดังกล่าวยังส่งผลสำคัญต่อแนวการเขียน วรรณกรรมอีกด้วย

ปรากฏการณ์ดังกล่าวอาจอธิบายได้ว่า ด้วยแนวคิดที่ว่าความหมาย ของสิ่งต่างๆ มิได้จริงแท้ หรือมีอยู่ในตนเอง แต่อ้างอิงอยู่กับสิ่งอื่นผ่านการ เปรียบต่างและอ้างอิงสืบต่อกันในวัฒนธรรมผ่านระบบภาษา ความหมาย จึงมิได้มีขึ้นจากการมีความหมายในตัวเอง แต่เกิดจากการถูก "มอบ" ให้มี ความหมายเชื่อมโยงกับสิ่งต่างๆ 1 ความหมายของตัวบทวรรณกรรมก็ เช่นเดียวกัน คือถูกทำให้มีความหมายขึ้นจากส่วน/สิ่ง/สัญญะต่างๆ ที่มา ประกอบกัน ก่อให้เกิดโครงข่ายของความหมายขึ้น และการที่ความหมาย มิใช่สิ่งจริงแท้หรือแน่นอนตายตัว ผู้อ่านจึงมีบทบาทสำคัญในการประกอบ สร้างความหมายของตัวบทวรรณกรรม (หรือในภาษาเดิมคือ "ตีความ")

จากแนวคิดดังกล่าว นักเขียนส่วนหนึ่งได้สร้างสรรค์ผลงานที่ชี้ให้เห็น ประเด็นอันซับซ้อนของความหมายของวรรณกรรม เพื่อให้เห็นว่า ความหมายหรือแก่นสารของวรรณกรรมเป็นสิ่งที่ไม่จริงแท้ ไม่แน่นอน เป็น สิ่งประกอบสร้าง โดยเฉพาะจากผู้อ่านเอง

เรื่องสั้น "มารุตมองทะเล" ของปราบดา หยุ่น ในรวมเรื่องสั้น*ความ* น่าจะเป็น ซึ่งได้รับรางวัลซีไรต์เมื่อปี 2545 เป็นเรื่องหนึ่งที่แสดงให้เห็น

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ดู นพพร ประชากุล (2552ข)

ประเด็นดังกล่าว แต่ในการทำเช่นนั้น ตัวบทนี้ได้ เผชิญกับความย้อนแย้ง เกี่ยวกับคุณค่าของแก่นสารของวรรณกรรมและการอ่านแบบค้นหา ความหมาย บทความนี้นำเสนอการเล่นสนุกกับการอ่านเรื่องสั้น "มารุตมอง ทะเล" ของปราบดา หยุ่น โดยการทดลองใช้ แนวทางรื้อสร้าง (deconstruction) ชี้ให้ เห็นความย้อนแย้งของตัวบทเพื่อแสดงให้ เห็น โครงสร้างของตัวบทที่ก่อรูปขึ้นจากการให้คุณค่าแก่แก่นสารและแนวการ อ่านแบบค้นหาความหมาย และเสนอทฤษฎีเรื่องเล่าเป็นวิธีอ่านแบบอื่นเพื่อ สลายโครงสร้างของตัวบทที่กำหนดกรอบการอ่านแบบเดิมๆ

# ความย้อนแย้งใน "มารุตมองทะเล"

เมื่อเราอ่านวรรณกรรม เรามักค้นหาแก่นสารหรือสาระที่ วรรณกรรมเรื่องนั้นๆ เสนอออกมา โดยเฉพาะเมื่ออ่านเรื่องที่ได้รับรางวัล เรามักค้นหาว่าวรรณกรรมเรื่องนั้นๆ มีคุณค่าอะไรจึงได้รับยกย่อง และ บ่อยครั้งที่วรรณกรรมเรื่องนั้นๆ ถูกประเมิน/ตัดสินความมีคุณค่าจาก ความหมายหรือเนื้อหาสาระที่ปรากฏ หรือที่ผู้อ่านมองเห็น ปรากฏการณ์ ดังกล่าวเห็นได้จากคำประกาศ/คำนิยมวรรณกรรมเรื่องต่างๆ เรื่องสั้น "มารุตมองทะเล" เป็นเรื่องหนึ่งที่นักวิจารณ์หลายท่านหยิบยกขึ้นมาอธิบายถึง ความหมายที่ซ่อนอยู่ในเรื่องสั้นเรื่องนี้

รื่นฤทัย สัจจพันธุ์ (2547: 652) อธิบายว่าเรื่องสั้นนี้มีเนื้อหาเสียดสี วงการนักเขียน ขณะที่กุสุมา รักษมณี (2547: 691) ชี้ว่า "แนวคิดของเรื่องสั้น เรื่องนี้คือความสำคัญของทั้งผู้สร้างและผู้เสพ ซึ่งน่าจะมีอำนาจพอๆ กัน พอที่จะ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>รื้อสร้างเป็นคำที่สร้างขึ้นใช้แทน Deconstruction ซึ่ง Jacques Derrida เสนอขึ้นใช้เรียก การอ่านเพื่อแสดงความหลากหลายของตัวบทหนึ่งๆ โดยแหย่เย้าความหมายของตัวบทที่ถูกมองว่าแน่ แท้ด้วยการเข้าแทรกแซงตรรกะของกระบวนการสร้างความหมายของตัวบท และแสดงให้เห็น ความหมายอื่นที่แตกต่างออกไป (ดู Sim, 2001: 221–222)

ยื้อกันไว้มิให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเข้ามาครอบงำและบงการความคิดของตนอย่าง สุดโต่ง" ส่วนสรายุทธ์ ธรรมโชโต (2547: 679) ระบุโดยอ้างอิงความเป็นหลัง สมัยใหม่ของเรื่องสั้นนี้ว่า "แท้จริงแล้วการเขียนงานวรรณกรรมในลักษณะเช่นนี้ ก็คือการตั้งคำถามกับความชอบธรรมของนักเขียนในการผูกขาดความจริงว่ามีมาก น้อยเพียงใด" เช่นเดียวกับอิราวดี ไตลังคะ (2547: 659) ซึ่งมองสารอันแสดง ความเป็นหลังสมัยใหม่ของเรื่องสั้นเรื่องนี้ว่าเป็น "การท้าทาย "ผู้มีอำนาจ" ซึ่ง ในแง่ของการเล่าเรื่อง ผู้มีอำนาจก็คือผู้เขียนเรื่องสั้น"

บทวิจารณ์ที่ยกมาข้างต้นเป็นการวิเคราะห์วิจารณ์เนื้อเรื่องและกลวิธี การแต่งของ "มารุตมองทะเล" ซึ่งอยู่ในกรอบของการอ่านแบบค้นหา ความหมาย ดังจะเห็นว่าผู้วิจารณ์มุ่งอธิบายเรื่องสั้นเรื่องนี้ว่านำเสนอแก่นสาร สาระใด

การอ่าน "มารุตมองทะเล" แบบค้นหาความหมายทำให้พบว่าเรื่องสั้น เรื่องนี้แสดงความพยายามบั่นทอนความเชื่อมั่นในแก่นสารของวรรณกรรม และ ความศรัทธาต่อนักเขียน แนวคิดดังกล่าวตีความจากกลวิธีการแต่งของผู้แต่ง ดังนี้

ในเรื่องนี้ ปราบดา หยุ่น ผู้แต่งสร้างให้ "จินตนาการ" ของเขาเป็น ตัวละครเอกผู้เล่าเรื่องในฐานะบุคคลที่ 1 (first person) คือ "ผม" ออกมา วิพากษ์วิจารณ์การแต่งเรื่องของเขา "ผม" ชี้ให้เห็นว่าปราบดา หยุ่น เป็นผู้ที่ ไม่ได้มีความสำคัญแต่อย่างใด ซ้ำยังจะเป็นคนหลอกลวง เป็นอันตรายต่อ ผู้อ่านอีกด้วย "ผม" กล่าวเสียดสีปราบดา หยุ่น ว่ายึดถือตนเองว่าเป็นผู้สร้าง มีสถานะเหมือนพระเจ้าในการสร้างสิ่งต่างๆ และความสามารถในการแต่งของ ปราบดา หยุ่น ก็เป็นเพียงการ "ปั้นวัวปั้นควายให้มีชีวิตมีลมหายใจได้จากดิน เหนียว สร้างเรื่องราวเป็นรูปเป็นร่างได้จากความว่างเปล่า" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 184) ความสูงส่งของนักเขียนถูกลดทอนลงเป็นเพียง "นักหลอกลวง ตัวยง" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 184) "ผม" ตอกย้ำความว่างเปล่าของปราบดา หยุ่น ว่า "ถ้าคุณลองไปถามท่านหยุ่นว่า เรื่องแต่ละเรื่องของเขามีความหมาย

อย่างไร เชื่อผมสิ คุณเธอจะต้องหัวเราะหึๆ อย่างมีเลศนัย ก่อนจะให้คำตอบว่า คุณก็ลองไปถามแต่ละเรื่องดูเองสิ ไม่ก็ ความหมายหรือ คุณว่าความหมายของ ชีวิตคุณคืออะไรล่ะ ความหมายของเรื่องของผมก็คือความหมายเดียวกัน [...]" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 187)

ไม่เพียงแค่วิพากษ์วิจารณ์ตัวเอง ปราบดา หยุ่น ยังให้ข้อวิพากษ์วิจารณ์ ของ "ผม" มีนัยวิพากษ์วิจารณ์ไปถึงนักเขียนอื่นๆ ด้วย "คนที่เขาเป็นนักเขียน หรือเรียกตัวเองว่าเป็นนักเขียนน่ะ ... เขาเป็นพวกเข้ากับสังคมไม่ได้มาตั้งแต่เด็ก คิดว่าอะไรๆ มันย่ำแย่ไปเสียหมด โอ๊ย! เขาจะวิจารณ์ให้คุณฟังสารพัด ตั้งแต่ เรื่องความสะอาดของน้ำในก็อกไปจนถึงเรื่องสงครามศาสนาในประเทศหัว รุนแรง เขารู้ไปหมด เพราะเขากลัวไม่ฉลาด" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 187)

นอกจาก "ผม" จะเปิดโปงความไร้แก่นสารของผู้แต่งแล้ว "ผม" ยัง เปิดโปงความไร้แก่นสารของเรื่องด้วย โดยชี้ให้เห็นว่าการสร้างตัวละครและ โครงเรื่องมีความเป็นไปได้หลายแบบ และเกิดจากวิธีคิดหลายแบบ โดยที่ไม่ สัมพันธ์กับสำนึกทางสังคมแต่อย่างใด เช่น วิธีคิดสร้างเรื่องแบบง่ายๆ โดย อาศัยความหมายทั่วๆ ไปเกี่ยวกับท้องทะเล

"สมมติว่าผมชื่อมารุต แล้วผมต้องนั่งมองทะเลด้วยสาเหตุอะไร สักอย่าง ผมควรจะนั่งมองทะเลด้วยความรู้สึกเช่นไรดี ผมอาจจะรู้สึก เหงา มันเป็นความรู้สึกที่ง่ายที่สุด ไม่เหงาก็เศร้านี่แหละ ใครๆ ก็ไปนั่ง มองทะเลเพื่อจะปลดปล่อยความทุกซ์ทั้งนั้นมิใช่หรือ ปริมาณน้ำมัน เยอะนักนี่ แถมยังเค็มอีก เปรียบได้กับปริมาณความโศกที่พรั่งพรูอยู่ ภายในใจ กัดกินหัวใจด้วยความเค็มที่ยากจะเยียวยา ดีไหม เรื่องแบบ นี้ ยังไงๆ มันก็ต้องไปโดนใจคนบ้าจี้เข้าสักคนสองคน"

(ปราบดา หยุ่น, 2543: 186)

"ผม" เยาะหยันแนวการแต่งเรื่องของปราบดาด้วยการเสนอโครงเรื่อง ของเรื่อง "มารุตมองทะเล" ให้ไร้เหตุผล แปลกประหลาดไปจากปกติ ซึ่งถูกมอง ว่าเป็นแนวการแต่งของปราบดา คือเป็นเรื่องของครอบครัวหนึ่ง ลูกชายเล็กๆ เป็นเด็กไม่เอาไหน พ่อแม่จึงจับใส่กระสอบเอาไปลอยทะเล แล้วมารุตก็เดินผ่าน มานั่งมองทะเลที่ชายทะเลแห่งนั้น "ผม" ยืนยันว่าการแต่งเรื่องลักษณะนี้ "เป็น วิธีที่เขาถนัดนักแล ประเภทสร้างเรื่องพิเรนทร์ๆ ขึ้นมา แล้วทำให้มันจบลงอย่าง มีเงื่อนงำ ในลักษณะที่อ่านเข้าใจยากเท่าไรยิ่งดี" (ปราบดา หยุ่น, 2543:186– 187)

จากนั้น "ผม" สรุปว่า การอ่านและเชื่อในสิ่งที่นักเขียนแต่งขึ้นเป็นเรื่อง อันตราย "ยิ่งคุณซื้อ [ผลงานของนักเขียน] มาก เขาก็จะมีอิทธิพลกับเซลล์ใน สมองของคุณมาก แล้วสักวัน ทุกประโยคที่คุณคิดก็จะถูกเขาบงการอยู่ เบื้องหลังโดยที่คุณไม่รู้ตัว" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 185) และนักเขียนนั่นเองที่ "สร้างแต่ความรู้สึกด้านลบที่นับวันจะยิ่งทับถมหนาทึบขึ้น ทำให้สังคมยิ่งหนัก ไปด้วยตัวถ่วงอันไร้สาระ" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 188) นัยที่หมายถึงคือกลุ่ม นักเขียนแนวเพื่อชีวิตหรือสะท้อนปัญหาสังคม ซึ่ง "ผม" วิจารณ์ผ่านตัวปราบ ดา หยุ่น "เขาทำตัวเสมือนเป็นคนง่าย [...] พยายามจะอนุรักษ์วัฒนธรรม จอมปลอมบางอย่างไว้ [...] ส่วนใหญ่จะเป็นการปฏิบัติตามกระแสที่เรียกได้ว่า เป็นวัฒนธรรมศิลปินน้ำเน่าเท่านั้น" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 188) ฉะนั้นปราบ ดา หยุ่น ที่ผู้อ่านชื่นชมจึง "มิได้เป็นมนุษย์ที่ประเสริฐไปกว่าใครเลย เขาไม่รู้ หรอกว่าเขาทำอะไรลงไป" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 189)

"ผม" ดูเหมือนจะหยิบยื่นความอับจนให้แก่ปราบดา หยุ่น ซ้ำอีกเมื่อ ชี้ให้เห็นว่ากระบวนการแต่งเรื่องของเขาเป็นเพียงการนำสัญญะต่างๆ มาผูกโยง เข้าด้วยกัน เกิดเป็นความหมายที่คลุมเครือ แล้วปล่อยให้ผู้อ่านตีความเอาเอง ดังนั้นเรื่องที่ปราบดา หยุ่น แต่งขึ้นจึงมิได้มีนัยลึกซึ้งที่เกิดขึ้นจากผู้แต่ง แต่อย่างใด ความหมายที่เกิดขึ้นในความรับรู้ของผู้อ่านล้วนเป็นกระบวนการ แปลและตีความสัญญะของผู้อ่านเองจากสิ่งต่างๆ ที่ผู้แต่งนำมาจัดวางเข้าไว้

ด้วยกัน "เขาอาจจะทำให้ท่านเชื่อว่าเขามีอะไรสำคัญจะบอก แต่เชื่อผมเถอะ ทุกสิ่งทุกอย่างที่คุณคิดว่าคุณเรียนรู้มาจากเขา ความจริงแล้วมันออกมาจากตัว คุณเอง" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 184 – 185) นั่นคือความหมายที่ลึกซึ้งของเรื่อง หรือตัวบทแท้ที่จริงแล้วขึ้นอยู่กับการตีความของผู้อ่าน<sup>3</sup>

อย่างไรก็ตาม ตัวละครก็ได้เปิดโปงข้อจำกัดของผู้แต่งและผู้อ่านโดย บ่งชี้ว่าผู้แต่งและผู้อ่านไม่ได้มีอิสระในการสร้างความหมายของเรื่องอย่าง เบ็ดเสร็จ เพราะผู้แต่งและผู้อ่านยังอยู่ในระบบความหมายของภาษาซึ่งต้อง อาศัยรหัสวัฒนธรรมในการสร้างและถอดความหมาย "ความอิสระมันไม่มี หรอกท่าน ไม่ว่าจะเป็นทางร่างกายหรือความคิด [...] ทางความคิด อย่างน้อย คนส่วนใหญ่ก็เป็นทาสภาษา ทาสวัฒนธรรม ทาสประเพณี" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 191 – 192) ในกระบวนการสร้างและเสพวรรณกรรม ผู้แต่งและผู้อ่านจึง อยู่ในกรอบภาษาของสังคมที่กำหนดวิธีการสื่อความหมาย "ผม" แสดงตัวอย่าง ด้วยการอธิบายถึงสัญญะของ "ไส้ติ่ง"

## **ไส้ติ่ง [**ตามต้นฉบับ]

"เห็นแค่นั้นคุณก็ต้องคิดตาม ทุกคนรู้จักคำว่าไส้ติ่ง คุณ คิดว่า เมื่อใดใครก็ตามพูดคำว่าไส้ติ่งออกมา คุณรู้แน่ว่าเขาพูดถึง อะไร แต่ในชีวิตนี้คุณเคยเห็นไส้ติ่งกี่ครั้ง บางคนอาจจะไม่เคยเห็น เลย ถึงกระนั้นคุณก็ตกลงปลงใจไปแล้วว่าคุณรู้จักไส้ติ่ง นี่คือการ

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ในบทความ "La mort de l'auteur" บาร์ตส์ (2547: 706 – 708) เสนอว่าผู้แต่งไม่ใช่ผู้ให้ กำเนิดตัวบท บทบาทของผู้แต่งคือการคัดลอกและเลียนแบบสิ่งที่มีมาก่อนมาผสมผสานเข้าด้วยกัน เกิดเป็นตัวบท การที่ตัวบทเกิดจากการรวมกันของถ้อยความที่หลากหลายและหลากวัฒนธรรม ทำ ให้ความหมายของตัวบทมิได้ก่อเกิดขึ้นที่ตัวบท หากแต่เกิดขึ้นที่ผู้อ่านซึ่งรวบรวมเอารหัสวัฒนธรรม ของคำและถ้อยความทั้งหลายมาประกอบสร้างความหมายของตัวบทขึ้น และโดยนัยนี้ ตัวบทมี ความเป็นสัมพันธบท (intertext) คือมีความประสานกันของรหัสวัฒนธรรมที่มาประกอบกันขึ้นนั่นเอง

เป็นทาสของภาษา มันสร้างภาพในหัวของคุณทั้งๆ ที่คุณไม่เคยมี ประสบการณ์โดยตรงกับคำคำนั้น"

(ปราบดา หยุ่น, 2543: 192)

จากคำอธิบายของ "ผม" *ไส้ติ่ง* คือตัวอักษรหรือเสียงที่ประกอบด้วยรูป และเสียงของพยัญชนะ รูปและเสียงของสระ และรูปและเสียงของวรรณยุกต์ ซึ่งเมื่อประกอบเข้าด้วยกันแล้วกลายเป็นรูปของสัญญะ (signifier) ที่ได้รับมอบ ความหมายประจำรูปของสัญญะนั้น กลายเป็นความหมายของสัญญะ (signified) ที่หมายถึงสิ่งหนึ่งจนเป็นที่รับรู้กันโดยทั่วไป คำอธิบายของ "ผม" ชี้ให้เห็นว่ารูปตัวอักษรของ *ไส้ติ่ง*หรือเสียงที่เปล่งออกมานี้ได้เข้าแทนที่สิ่งที่รูป ตัวอักษรของ *ไส้ติ่ง*หรือเสียงที่เปล่งออกมานี้ได้เข้าแทนที่สิ่งที่รูป ตัวอักษรและเสียงอ้างอิงถึงไปแล้วโดยปริยาย โดยที่ผู้ใช้ภาษาไม่รู้สึกตัว โม่ เพียงเท่านั้น รูปของสัญญะยังถูกนำมาใช้ซ้ำโดยเพิ่มความหมายใหม่เข้าไป ทำ ให้รูปสัญญะนั้นเกิดเป็นสัญญะที่สื่อความหมายใหม่ เช่น *ทะเล* ที่ถูกมอบ ความหมายเพิ่ม หมายถึงความมากมายมหาศาล ความเวิ้งว้างว่างเปล่า และ สามารถสื่อถึงความเหงาเศร้ามากดังที่ "ผม" กล่าวไว้

คำอธิบายของ "ผม" บ่งบอกว่าความหมายที่ลึกซึ้งของวรรณกรรมเกิด จากการตีความของผู้อ่านที่เชื่อมโยงรูปของสัญญะที่ปรากฏในวรรณกรรมกับ ความหมายของสัญญะที่รับรู้โดยทั่วไป แล้วนำมาสร้างความหมายของเรื่องราว ในเรื่องจากการที่รูปของสัญญะเหล่านั้นถูกผู้แต่งนำมาจัดวางให้สัมพันธ์กัน อย่างเป็นระบบ ลักษณะดังกล่าวทำให้วรรณกรรมมีสถานะเป็นระบบสัญญะ

4 ดูรายละเอียดใน ไชยรัตน์ เจริญสินโอฟ้าร (2545)

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ในการยกเอาคำ *ไส้ติ่ง* มาอธิบายนี้ ปราบดา หยุ่น เองก็เล่นกับความรับรู้สาธารณะต่อ ความหมายของตัวอักษรนี้โดยการที่ไม่เอ่ยเลยว่าไส้ติ่งหมายถึงอะไร หากแต่เพียงระบุว่า "คุณคิดว่า เมื่อใดใครก็ตามพูดคำว่าไส้ติ่งออกมา คุณรู้แน่ว่าเขาพูดถึงอะไร" ความหมายที่ปรากฏขึ้นเมื่อคนได้ ประสบกับตัวอักษรของไส้ติ่งหรือเสียงที่เปล่งออกมา จึงเป็นการเชื่อมโยงกันระหว่างรูปกับ ความหมายที่ได้รับรู้และส่งทอดต่อมาในสาธารณะโดยที่ไม่จำเป็นต้องอ้างอิงกับสิ่งนั้นจริงๆ

<sup>6</sup> ดูรายละเอียดใน นพพร ประชากุล (2552ข)

(the system of signs) ที่ความหมายของเรื่องเกิดจากการตีความความสัมพันธ์ ระหว่างสัญญะต่างๆ หรือเกิดขึ้นจากการปะทะสังสรรค์กันระหว่างความหมาย ของสัญญะต่างๆ ที่ถูกนำมาประกอบสร้างเป็นตัวบทวรรณกรรมนั่นเอง การ อ่านเพื่อตีความและค้นหาความหมายที่ซ่อนอยู่ในวรรณกรรมจึงเป็น กระบวนการที่ไม่เกี่ยวโยงหรือสัมพันธ์กับเจตจำนงของผู้แต่ง และการแต่ง วรรณกรรมเป็นการเล่นสนุกของผู้แต่งในการ "เล่น" กับการสร้างระบบสัญญะ เพื่อสื่อความหมาย และเมื่อกระบวนการแต่งเรื่องเป็นการเล่นสนุกของนักเขียน วรรณกรรมจึงอาจไม่ได้สื่อความหมายเบื้องลึกซ่อนอยู่อย่างที่ผู้อ่านคาดหมาย และเคยชิน

ความขัดแย้งของตัวบทปรากฏขึ้นเมื่อเรื่องสั้น "มารุตมองทะเล" ชักจูงให้ ผู้อ่านเห็นความไร้แก่นสารของวรรณกรรมและนักเขียนโดยการที่ตัวละครจาก จินตนาการของผู้แต่งออกมาเปิดโปงความไร้แก่นสารของผู้แต่ง แต่ใน ขณะเดียวกัน ตัวบทนั้นเองกลับยืนยันแก่นสารของวรรณกรรมและนักเขียน กล่าวคือ ขณะที่ "ผม" วิพากษ์วิจารณ์ปราบดา หยุ่น แต่ก็เป็นปราบดา หยุ่น เองที่สร้าง "ผม" ขึ้นมาวิพากษ์วิจารณ์ตัวเขาให้เห็นถึงความรู้ตระหนักถึง จุดอ่อนหรือข้อจำกัดของนักเขียน เช่นนี้ปราบดา หยุ่น ยังคงเป็นผู้ทรงสิทธิ อำนาจ (authority) ในการแต่ง เพราะเขาเป็นเจ้าของจินตนาการและสามารถ แปรจินตนาการเป็นสิ่งใดก็ได้ตามที่ปรารถนา ดังนั้น แม้ว่า "ผม" จะปฏิเสธว่า ตนมิได้ชื่อ "มารุต" และไม่ได้ "นั่งอยู่ใกล้ทะเล" ตามที่ปรากฏในชื่อเรื่อง แต่ใน ท้ายที่สุด อำนาจของปราบดา หยุ่น หรือผู้แต่ง ก็ปรากฏให้เห็นจากการ แปรเปลี่ยน "ผม" เป็น "มารุต" ซึ่งนั่งมองทะเลตามชื่อเรื่องจนได้

การที่ "ผม" ปรากฏตัวขึ้นในเรื่องสั้นนี้และเปิดโปงสถานะของปราบดา หยุ่น ว่าหลอกลวงและจอมปลอมได้ก็โดยการที่เป็นจินตนาการของปราบดา หยุ่น และเป็นความมุ่งหมายของปราบดา หยุ่น นั่นเองที่จัดการให้ "ผม" นำเสนอความคิดเหล่านั้นออกมา ความคิดต่างๆ ของ "ผม" จึงหลีกเลี่ยงไม่พ้น ที่จะถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ปราบดา หยุ่น ต้องการนำเสนอ และ "ผม" ก็คือ เครื่องมือที่ปราบดา หยุ่น ใช้เสนอความคิดเหล่านั้น ในขณะเดียวกัน การสูญสลายของ "ผม" ก็เป็นการยืนยันสิทธิอำนาจของปราบดา หยุ่น ที่มี เหนือเรื่องที่เขาแต่ง

กล่าวได้ว่า ในระดับของการแต่งเรื่อง ปราบดา หยุ่น ผู้แต่งซึ่งอยู่ "ข้างนอก" เป็นผู้กำหนดให้ "ผม" ซึ่งอยู่ "ข้างใน" ทำหน้าที่เสนอถึงความ ไร้แก่นสาร ของผู้แต่งและเรื่องแต่ง แต่ผู้แต่งซึ่งอยู่ข้างนอกกลับตอกย้ำสิทธิ อำนาจของผู้แต่งในท้ายเรื่อง ทำให้ "มารุตมองทะเล" เป็นเรื่องสั้นที่ยืนยันถึง "ความมีแก่นสารของเรื่องแต่ง" ซึ่งสะท้อนถึง "ความมีแก่นสารของผู้แต่ง" ด้วย ขณะเดียวกันก็ยืนยันว่าแก่นสารของวรรณกรรมและผู้แต่งยังแสดงถึงคุณค่า ของวรรณกรรมอยู่นั่นเอง

เรื่องสั้นเรื่องนี้มีความย้อนแย้ง (irony) อย่างชัดเจนระหว่างสารที่เสนอ ผ่านปากของ "ผม" กับสารที่ปรากฏผ่านกระบวนการแต่งเรื่อง การที่เนื้อหา ของเรื่องสั้น "มารุตมองทะเล" ตั้งแต่ต้นของเรื่องแสดงถึงความไร้แก่นสารของผู้ แต่งและเรื่องแต่ง และเสนอให้ตระหนักถึงความเป็นระบบสัญญะและการเป็น สิ่งประกอบสร้างของเรื่องแต่งซึ่งรหัสวัฒนธรรมมีส่วนสำคัญในการประกอบ สร้างความหมาย แต่ในท้ายเรื่อง การแต่งเรื่องตอนจบทำกลับยืนยันสิทธิอำนาจ ของผู้แต่งอย่างเต็มที่ในการเป็นผู้สร้างเรื่องราวต่างๆ และแก่นสารของเรื่อง ปรากฏขึ้น ทำให้ความสำคัญของแก่นสารของเรื่องและนักเขียนได้รับการยืนยัน

จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า สิ่งที่ "มารุตมองทะเล" ถกเถียงอยู่นั้นวางอยู่
บนความสนใจในคู่ตรงข้ามของ ความมี – ไม่มีแก่นสารของวรรณกรรมและ
นักเขียนจากการที่เรื่องสั้นเรื่องนี้อุทิศพื้นที่เกือบทั้งเรื่องในการวิพากษ์วิจารณ์
นักเขียน วรรณกรรม และนักอ่านทั้งหลาย และเรียกร้องให้เลิกมองหาแก่นสาร
สาระของวรรณกรรม นั่นคือยืนอยู่ข้างความ ไม่มีแก่นสาร แต่การที่ผู้อ่าน (ดัง
นักวิจารณ์ข้างต้น) พยายามค้นหาความหมายของตัวบท และตัวบทเองปรากฏ
ความย้อนแย้งในตัวเองทำให้เห็นว่าทั้งปราบดา หยุ่นและผู้อ่าน ต่างยังคงอาศัย

กรอบคิดของคู่ตรงข้ามเดิมในการสร้างและเสพ คือการให้ความสำคัญแก่*ความ* มีแก่นสารของวรรณกรรม (ซึ่งทำให้วรรณกรรมมีคุณค่า) อยู่นั่นเอง

หากจะลองหาวิธีหลุดออกจากคู่ตรงข้ามของ ความมี-ไม่มีแก่นสารของ เรื่องแต่ง เราอาจต้องย้ายมุมมองของการอ่านแบบค้นหาความหมายของเรื่อง แต่งมาสู่มุมมองของเรื่องเล่า ซึ่งจะทำให้เราสามารถ สร้างคำอธิบายเรื่องสั้น เรื่องนี้ในอีกแบบหนึ่งที่แตกต่างไป

# "มารุตมองทะเล" ในมุมมองของทฤษฎีเรื่องเล่า

การอ่านด้วยมุมมองของทฤษฎีเรื่องเล่าคือการให้ความสนใจหรือให้ ความสำคัญแก่กระบวนการเล่าเรื่องหรือการสร้างเรื่องเล่า รวมถึงกระบวนการ ประกอบสร้างความหมาย มากกว่าตัวความหมายหรือสารของเรื่องนั้น นั่นคือ ใส่ใจกับ "แบบแผนการขับเคลื่อนที่กระตุ้นให้ผู้อ่าน "ติดตาม" ความเป็นไปของ เรื่องราวที่มีผู้คนกระทำสิ่งต่างๆ และมีปฏิสัมพันธ์กันในสถานที่-เวลา และ ในโครงสร้างของการรับรู้" (นพพร ประชากุล, 2552ก: 230)

หากอ่าน "มารุตมองทะเล" ด้วยกรอบนี้ สิ่งที่ต้องหาคำตอบคือ เรื่องสั้น เรื่องนี้สร้างการรับรู้ของผู้อ่านขึ้นอย่างไร

โดยทั่วไป ผู้อ่านรับรู้ว่า "มารุตมองทะเล" เป็นเรื่องราวของ "ผม" ที่ลุก ขึ้นมาวิพากษ์วิจารณ์ผู้แต่ง เมื่อจำแนกเรื่องราวในเรื่องแล้วเราจะพบว่าเรื่องสั้น นี้มีโครงสร้างของเนื้อหาอันนำไปสู่การรับรู้ความหมายของเรื่องดังที่กล่าว มาแล้วข้างต้นจากการประกอบสร้างองค์ประกอบของเนื้อเรื่องส่วนต่างๆ ดังนี้

- 1. การปฏิเสธการเป็น "มารุต" ของ "ผม"
- 2. การวิจารณ์ความไร้แก่นสารของปราบดา หยุ่น
- การวิจารณ์ความไร้แก่นสารของเรื่องแต่ง
- 4. การอธิบายการปรากฏของความหมายของเรื่องแต่ง หรือสาร ของเรื่อง

### 5. การกลายเป็น "มารุต" ของ "ผม"

เนื้อหาส่วนต่างๆ นี้เมื่อพิจารณาประกอบกันจะพบว่าส่วนที่ 1 และ 2 เป็นส่วนที่ทำให้ผู้อ่าน รับรู้สารอันได้แก่ข้อวิพากษ์วิจารณ์นักเขียนและ วรรณกรรมว่าไร้แก่นสาร โดยตรงจากปากของ "ผม" เนื้อหาส่วนที่ 3 ที่ กล่าวถึงตัวละครมารุตและโครงเรื่อง และส่วน 4 ที่ "ผม" กล่าวถึงความหมาย ของทะเลและไส้ติ่ง เป็นการชี้ให้ผู้อ่านตระหนักถึงบทบาทของขนบวรรณกรรม และวัฒนธรรมแวดล้อมทั้งผู้อ่านและผู้แต่งที่เป็นตัวกระตุ้นให้เกิดการประกอบ สร้างตัวบทขึ้น ซึ่งยืนยันสารอันเกิดจากเนื้อเรื่องส่วนที่ 1 และ 2 แต่ส่วนที่ 5 ซึ่ง เป็นตอนจบของเรื่องที่ผู้แต่งใส่เข้ามาเป็นจุดพลิกผันสำคัญ เนื่องจากตอนจบได้ ทำหน้าที่หักล้างสิ่งที่ 1 – 4 เสนอมาแต่ตัน และก่อให้เกิดความหมายที่แตกต่าง ปรากฏขึ้น นั่นคือ เรื่องสั้นเรื่องนี้มิได้ไร้แก่นสาร และปราบดา หยุ่น ก็ดูเหมือน จะรู้ดีว่าเขากำลังทำอะไรอยู่ แต่ประเด็นนี้หากไปถามปราบดา หยุ่น ก็คงได้ คำตอบแบบเดียวกับที่ "ผม" กล่าวคาดการณ์ไว้แล้วแต่ตัน ก็คือไม่มีคำตอบ

หากพินิจการนำเสนอ จะเห็นว่า "มารุตมองทะเล" เป็นเรื่องของการ ต่อสู้ของตัวละครตัวหนึ่ง เพื่อที่จะดำรงสถานะความมีตัวตนให้คงอยู่ โดย นำเสนอในลักษณะของบทพูดเดี่ยวของ "ผม" ตัวละครเอก และมีผู้อ่านเป็นคู่ สนทนา "ผม" จึงมีสถานะเป็น ผู้เล่าเรื่อง (narrator) และผู้อ่านมีสถานะเป็น ผู้ฟังเรื่องเล่า (narratee)

เรื่องเล่าของ "ผม" แสดงการดิ้นรนต่อสู้ของ "ผม" ที่จะ ไม่เป็นมารุตที่นั่ง มองทะเล และไม่มีส่วนเกี่ยวข้องกับปราบดา หยุ่น ผู้แต่งเรื่อง "ผมมิได้เป็นตัว ละครของเขาจริงๆ เขาไม่ได้สร้างให้ผมมาโลดแล่นอยู่บนหน้ากระดาษแผ่นนี้" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 189) สิ่งที่ผู้อ่านอาจหลงลืมไปแต่ก็ปฏิเสธไม่ได้คือ ปราบดาคือผู้สร้างให้ "ผม" มีตัวตน และบทพูดเดี่ยวซึ่งปราบดาเป็นผู้เขียนนี้ เป็นเครื่องแสดงออกและยืนยันถึงการมีตัวตนของ "ผม" แม้ว่าเขาจะยืนยันว่าไม่รู้ว่าตนเองเป็นใครก็ตาม "ผมไม่รู้ว่าตัวเองชื่ออะไร ... ผมอาจจะไม่ใช่คนด้วยซ้ำ

ท่านอาจจะกำลังอ่านคำสารภาพของก้อนขึ้มูกอยู่ก็ได้ ใครจะรู้" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 184)

การนำเสนอเรื่องสั้น "มารุตมองทะเล" ด้วยบทพูดเดี่ยวของตัวละคร "ผม" ตลอดทั้งเรื่อง ทำให้ "ผม" มีบทบาทในการกำกับและชี้นำเราให้หลงไป กับสารที่ "ผม" เสนอให้ โดยละเลยการกำกับของปราบดา หยุ่น ที่ซ้อน "ผม" อยู่อีกชั้น เพราะเรามองไม่เห็นปราบดา หยุ่น ที่กำกับการเล่าเรื่องของ "ผม"

การจะปฏิเสธสิทธิอำนาจของผู้แต่งทำให้ปราบดา หยุ่น ผู้แต่งต้องสร้าง และแสดงความไม่ชอบธรรมของผู้แต่ง คือตัวเขาเองให้ปรากฏ ในเรื่อง "ผม" จึงพร่ำบ่นวิจารณ์ปราบดา หยุ่น นำเสนอภาพปราบดา หยุ่น ในลักษณะของ ปฏิปักษ์ที่พยายามจะทำลายตัวตนของเขา สิ่งที่น่าสนใจคือ ปราบดา หยุ่น ที่ "ผม" พูดถึงในเรื่องมีสถานะเป็น "ตัวละคร" อีกตัวหนึ่ง ซึ่งปราบดาผู้แต่งสร้าง ขึ้นเป็นคู่ขัดแย้งของ "ผม" ในเรื่อง ตัวละครปราบดา หยุ่น นี้ก็มิได้ปรากฏตัว แสดงบทบาทเอง หากผู้อ่านรับรู้ถึงตัวละครตัวนี้ผ่านการเล่าของ "ผม" ทำให้ใน ขณะที่ "ผม" กล่าวหาปราบดา หยุ่น เป็นผู้กระทำร้ายต่อเขา "ผม" เองก็เป็น ผู้กระทำต่อปราบดา หยุ่น ด้วยเช่นกัน เนื่องจากจากการเล่าของ "ผม" ผู้อ่าน จะสร้างภาพลบของ "ปราบดา หยุ่น" ขึ้นในใจ

"ปราบดา หยุ่น" ที่ปรากฏในความรับรู้ของผู้อ่านจึงเป็นเพียงภาพแทน (representation) ที่ "ผม" หรืออีกนัยหนึ่ง ปราบดา หยุ่น ผู้แต่งเองเป็นผู้สร้างขึ้น ความไม่จริงแท้ของ "ปราบดา หยุ่น" ในเรื่องส่งผลต่อความจริงจังของสารที่ เรื่องสั้นสื่อออกมา เพราะถึงที่สุด การวิพากษ์วิจารณ์ปราบดา หยุ่น และ นักเขียนอื่นๆ ตลอดจนวรรณกรรมทั้งหลาย เป็นเพียงกลวิธีการแต่งเรื่องของ ปราบดา หยุ่น นั้นเอง

นอกจากตัวละคร*ปราบดา หยุ่น* แล้ว ตัวละคร "ผม" ก็สร้างความสับสน ได้ไม่น้อยเนื่องจากในท้ายเรื่อง "ผม" กลับยอมรับว่าชื่อมารุตและกำลังนั่งมอง ทะเลในท้ายเรื่อง คำถามคือ "ผม" ในท้ายเรื่องนี้คือตัวละครเดียวกับ "ผม" ผู้ที่ปฏิเสธการ เป็นมารุตมาตั้งแต่ต้นหรือไม่ เขาคือ "ผม" คนเดียวกันกับ "ผม" ที่สนทนากับ ผู้อ่านมาตลอดทั้งเรื่องหรือไม่ กล่าวให้ถึงที่สุดก็คือ ตัวละครทั้งสองเป็นตัว ละครตัวเดียวกันหรือไม่

นักวิจารณ์ส่วนหนึ่งมองว่า "ผม" ทั้งสองเป็นตัวละครตัวเดียวกัน และ คือ "มารุต" เห็นได้จากข้อความในบทวิจารณ์ เช่น "ปราบดาให้ตัวละครชื่อ มารุต 'ประจาน' นายปราบดาหยุ่น" (รื่นฤทัย สัจจพันธุ์, 2547: 652) "ตัวละคร "มารุต" ได้ชี้ให้เห็นสถานะของเขาเอง ซึ่งก็คือตัวละครอยู่ในอำนาจของผู้เขียน" (อิราวดี ไตลังคะ, 2547: 659) "ปราบดาได้กลับหัวกลับหางความเป็นเรื่องเล่า โดยให้ตัวละครในเรื่องคือ มารุต เป็นฝ่ายเล่าเรื่อง" (สรายุทธ์ ธรรมโชโต, 2547: 679) "เรื่องสั้น... เป็นเรื่องเล่า (ที่จริงบ่น) จากมุมมองของมารุตตัวละครในเรื่อง สั้น" (กุสุมา รักษมณี, 2547: 690)

โดยภาวะการเป็นผู้เล่าที่ใช้สรรพนามบุรุษที่ 1 ที่ดำเนินมาตั้งแต่ต้นจนจบ เราอาจมอง "ผม" ทั้งสองเป็นตัวละครตัวเดียวกัน เป็นตัวละคร "ผม" ที่เปลี่ยน จากปฏิเสธมาเป็นยอมรับ "ร่างกายผมเริ่มมีเลือดเนื้อแล้วครับ ท่านผู้อ่าน อีก เดี๋ยวหน้าตาก็มา อีกเดี๋ยวก็รู้ว่า... ผมชื่อมารุต" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 193)

แต่เป็นไปได้หรือไม่ว่า "ผม" ในท้ายเรื่องมิใช่ตัวละครตัวเดียวกับ "ผม" ที่พร่ำบ่นมาตลอดเรื่อง เพียงแต่เรื่องเล่าเรื่องนี้ได้ซ่อนการ*ย้าย*มุมมองการเล่า เรื่อง (focalization) จากตัวละครหนึ่งไปสู่อีกตัวละครหนึ่งโดยที่ผู้อ่านไม่ตระหนัก ทำให้ผู้อ่านเข้าใจว่า "ผม" ทั้งสองเป็นตัวละครตัวเดียวกัน

หากสังเกต ผู้อ่านจะสามารถรับรู้ว่าการเล่าเรื่องของ "ผม" ในตัวตนเดิม ที่ดำเนินต่อเนื่องมาโดยราบรื่นตั้งแต่ต้นนั้นสิ้นสุดลง และ "ผม" ในตัวตนใหม่ที่ ชื่อมารุตได้เริ่มต้นขึ้น ณ จุดหนึ่งอย่างชัดเจน นั่นคือการทิ้งท้ายข้อความของ "ผม" คนเดิม และขึ้นย่อหน้าใหม่พร้อมเรื่องราวของ "ผม" คนใหม่ในตอนท้าย เรื่อง นั่น ผมรู้สึกว่าจินตนาการของนายปราบดากำลังค่อยๆ คืบคลาน เข้ามาใกล้แล้ว สภาวะแวดล้อมของผมเริ่มมีสีสัน เป็นรูปเป็นร่างขึ้น ผม เริ่มมองเห็นตัวเองรางๆ เอาเลย [...] สร้างหน้าตาสวมใส่บุคลิกให้กู ตามใจมึงเลย แต่งเรื่องราวขึ้นมาให้กูได้เผชิญ [...] อ้า ร่างกายผมเริ่มมี เลือดเนื้อแล้วครับ ท่านผู้อ่าน อีกเดี๋ยวหน้าตาก็มา อีกเดี๋ยวก็รู้ว่า...

ผมชื่อมารุต สิ่งที่ผมเห็นผ่านหน้าต่างกระจกเปื้องหน้าคือท้อง ทะเลอันกว้างใหญ่ไพศาล

น้ำสีครามจ้องผมตาไม่กะพริบ

(ปราบดา หยุ่น, 2543: 193)

มารุตในตอนท้ายเรื่องนี้คือตัวละครที่ "ผม" พยายามปฏิเสธมาแต่ต้น "ผม" พยายามคิ้นรนต่อสู้กับการไม่เป็น*มารุต* ดังนั้นคู่ต่อสู้ของเขาคือ ความ เป็นมารุต แต่มารุตมิได้มีตัวตนปรากฏตัวขึ้นต่อสู้กับ "ผม" กระทั่งในท้ายที่สุด เพราะคู่ขัดแย้งหลักของ "ผม" ถูกถ่ายเทไปสู่*ปราบดา หยุ่น* ซึ่งถูกกล่าวหาว่า พยายามสร้างตัวละครชื่อมารุตขึ้นมานั่งมองทะเล การปรากฏตัวของมารุตใน ท้ายเรื่องนี้เองทำให้ "ผม" ทั้งสองจึงไม่น่าจะเป็นตัวละครตัวเดียวกัน หากแต่ เป็นการเข้าแทนที่กัน กล่าวได้ว่า มารุตซึ่งนั่งมองทะเลถูกจับซ่อนไว้หลัง *ปราบดา หยุ่น* ด้วยวิธีการเล่าเรื่องของ "ผม" นั้นเอง ลวงให้ผู้อ่านไม่แยก ระหว่าง "ผม" ทั้งสอง

อีกประการหนึ่งที่อยากชี้ชวนให้ตั้งคำถามคือ คำเปิดเรื่องของ "ผม" ที่ว่า "ก่อนที่ทุกอย่างจะสายเกินแก้" นั้นหมายถึงอะไร

อะไรที่สายเกินแก้?

การที่ "ผม" ปฏิเสธความเป็นมารุตในย่อหน้าแรก เป็นเหมือนการยืนยัน ว่า "เรื่องของมารุต" ยังไม่ได้ถูกเล่า และเรื่องที่ "ผม" กำลังเล่าอยู่นี้ *ไม่ใช่*เรื่อง ของมารุตที่นั่งมองทะเล ผู้ที่เป็นผู้*สร้าง*เรื่องราวและตัวละครใน "มารุตมอง ทะเล" ควรจะเป็นปราบดา หยุ่น เพราะ "เขาคือคนที่จู่ๆ ก็มาทึกทักเอาว่าผม ชื่อมารุต เขาคือคนที่จะมาบงการให้ผมไปนั่งมองทะเล คงคิดว่ามันเป็นชื่อเรื่อง ที่สละสลวยสวยเก๋นักละ "มารุตมองทะเล" ผมอยากหัวร่อให้งอหาย คุณรู้ไหม ไอ้ตอนที่ยอดชายนายปราบดาเขาตั้งชื่อนี้ขึ้นมาในก้อนสมองที่เขาเชื่อว่ามหึมา ของเขาน่ะ เขายังไม่รู้เลยว่ามันจะเป็นเรื่องเกี่ยวกับอะไร" (ปราบดา หยุ่น, 2543: 185)

อย่างไรก็ตาม ปราบดา หยุ่น กำหนดให้ "ผม" เป็นผู้เล่าเรื่อง และเรื่อง เล่าของ "ผม" ปรากฏขึ้นภายใต้ชื่อ "มารุตมองทะเล" ซึ่งเล่าถึงการต่อสู้ที่จะไม่ เป็น*มารุต*ซึ่งนั่งมองทะเล แม้ว่าในท้ายที่สุด *มารุต*จะปรากฏขึ้นด้วยอากัปกิริยา นั่งมองทะเล แต่กล่าวในทางกลับกัน เรื่องเล่าของ "ผม" ซึ่งไม่ใช่มารุตนี้เองที่ สร้างเรื่อง "มารุตมองทะเล" ให้เกิดขึ้น หากแต่เป็นเรื่อง*ก่อน*ที่มารุตจะเกิดมี ตัวตน ซึ่ง "ผม" เรียกว่า "ก่อนที่ทุกอย่างจะสายเกินแก้"

ในเรื่องจึงไม่มีเรื่องราวของตัวละครที่นั่งมองทะเล มีแต่วิธีคิดสร้างให้ เกิดตัวละครไปนั่งมองทะเล และไม่มีฉากท้องทะเลหรือริมหาด มีแต่พื้นที่บน หน้ากระดาษที่เป็นตำแหน่งแห่งที่ให้เรื่องเล่านี้ปรากฏขึ้น ดังนั้นสิ่งที่ผู้อ่านได้ อ่านจึงมิใช่เรื่องราวของตัวละครชื่อมารุต แต่เป็นเรื่องราวการก่อตัวของเรื่อง สั้นชื่อ "มารุตมองทะเล" ที่เนื้อเรื่องกับชื่อเรื่องถูกสร้างให้สัมพันธ์กันด้วยความ ไม่สัมพันธ์กัน

### ส่งท้าย

การเสนอการอ่านใหม่เป็นวิธีหนึ่งในการฉุดดึงตัวบทเข้าสู่การ "เล่น" เพื่อคลายความตายตัวของความหมายหรือแก่นสารของตัวบทอันเกิดจากการ อ่านแบบค้นหาความหมายที่ต้องการคำตอบที่เที่ยงแท้ โดยเสนอแง่มุมใหม่ของ การอ่านเรื่องแต่งที่ไม่จำเป็นต้องอ่านเพื่อค้นหาแก่นสารอันสำคัญ ซึ่งยึดถือมา แต่เดิมว่าจะสามารถแสดงถึงคุณค่าของเรื่อง วิธีการอ่านในมุมมองของทฤษฎี เรื่องเล่าได้สร้างแง่มุมใหม่ๆ ในการอธิบายเรื่องนั้นๆ เบี่ยงเบนความสนใจ

แบบเดิมมาอยู่ที่กระบวนการเล่าเรื่อง ซึ่งทำให้เราสามารถสร้างเรื่องเล่า เกี่ยวกับ "มารุตมองทะเล" ขึ้นมาได้เรื่องหนึ่งซึ่งมีความยาวไม่น้อยไปกว่าตัว เรื่องสั้นนั้นเองเลย

### บรรณานุกรม

### ภาษาไทย

- กุสุมา รักษมณี. 2547. "ความน่าจะเป็นเรื่องไม่ธรรมดา". ใน *25 ปี ซีไรต์* รวมบทวิจารณ์คัดสรร. กรุงเทพฯ: สมาคมภาษาและหนังสือแห่ง ประเทศไทยฯ, 687-696.
- ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. 2545. *สัญวิทยา, โครงสร้างนิยม, หลังโครงสร้าง* นิยม กับการศึกษารัฐศาสตร์. กรุงเทพฯ: วิภาษา.
- นพพร ประชากุล. 2552ก. "เรื่องเล็กคือเรื่องใหญ่: จากญาณทัศน์สู่จินตภาพ เชิงกวี". ใน *ยอกอักษร ย้อนความคิด เล่ม 1*. กรุงเทพฯ: อ่าน, 229–235.
- นพพร ประชากุล. 2552ข. "โรล็องด์ บาร์ตส์ กับสัญศาสตร์วรรณกรรม". ใน ยอกอักษร ย้อนความคิด เล่ม 2 ว่าด้วยสังคมศาสตร์. กรุงเทพฯ: อ่าน, 229-235.
- บาร์ตส์, โรลองด์. 2547. "มรณกรรมของผู้แต่ง." ใน พ*ลังการวิจารณ์:*วรรณศิลป์. แปลจาก "La mort de l'auteur." โดย ธีรา สุขสวัสดิ์ ณ อยุธยา. กรุงเทพฯ: ประพันธ์สาส์น.
- ปราบดา หยุ่น. 2543. "มารุตมองทะเล". ใน *ความน่าจะเป็น*. กรุงเทพฯ: สุด สัปดาห์สำนักพิมพ์, 183-193.

- รื่นฤทัย สัจจพันธุ์. 2547. "ความน่าจะเป็น: คลื่นลูกใหม่ของนักเขียนเรื่องสั้น ไทย". ใน *25 ปี ซีไรต์ รวมบทวิจารณ์คัดสรร.* กรุงเทพฯ: สมาคมภาษา และหนังสือแห่งประเทศไทยฯ. 649–655.
- สรายุทธ์ ธรรมโชโต. 2547. "ความน่าจะเป็น 'โพสต์โมเดิร์น' ของ 'ความ น่าจะเป็น' ". ใน *25 ปี ซีไรต์ รวมบทวิจารณ์คัดสรร*. กรุงเทพฯ: สมาคมภาษาและหนังสือแห่งประเทศไทยฯ. 671–686.
- อิราวดี ไตลังคะ. 2547. "ความน่าจะเป็นอะไร". ใน *25 ปี ซีไรต์ รวมบท วิจารณ์คัดสรร.* กรุงเทพฯ: สมาคมภาษาและหนังสือแห่งประเทศไทยฯ,

  656-662.

### ภาษาอังกฤษ

Sim, Stuart (ed.). 2001. *The Routledge Companion to Postmodernism.* New York: Routledge.

# มายาคติ ความเป็นอื่น และความรุนแรง : จุดร่วมที่ แตกต่างในคนนอกและคำพิพากษา

อัลภา เมืองศรี<sup>\*</sup>

### บทคัดย่อ

คนนอก ของอัลแบร์ กามู (Albert Camus) และคำพิพากษา ของชาติ กอบจิตดิ ต่างก็เป็นนวนิยายที่มีความเหมือนในประเด็น ที่น่าสนใจ อันได้แก่ มายาคติ ความเป็นอื่น และความรุนแรง แม้ ว่านวนิยายทั้งสองเรื่องนี้จะมีจุดร่วมกัน หากเมื่อศึกษาอย่างถี่ ถ้วนแล้วจะพบว่ามีลักษณะของความแตกต่างอย่างชัดเจน ผู้ศึกษา ต้องการศึกษาเปรียบเทียบให้เห็นลักษณะความต่างในความ เหมือนโดยใช้ทฤษฎีวรรณกรรมวิจารณ์หลังสมัยใหม่ เพื่อทำให้ เกิดความเข้าใจวรรณกรรมทั้งสองเรื่องอย่างลุ่มลึกในบริบทของ สังคมที่แตกต่างกัน ท้ายที่สุดตัวละครเอกของทั้งสองเรื่องต้องพบ กับความตาย หากแต่ผู้เขียนได้ใช้กลวิธีการเขียนที่แตกต่างกันใน การนำเสนอตัวละครเอก เมอโซ ในเรื่องคนนอกกลับเป็นตัวละคร วีรบุรุษ ในขณะที่ฟัก ในเรื่องคำพิพากษากลายเป็นตัวละครที่น่า สงสารและนำความสลดหดหูใจมาให้ผู้อ่าน

<sup>🗘</sup> ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

#### ความน้ำ

คนนอก เป็นนวนิยายเรื่องแรกของอัลแบร์ กามู (Albert Camus) ที่ ประสบความสำเร็จทำให้กามูกลายเป็นนักเขียนชั้นแนวหน้าของประเทศ ฝรั่งเศสสมัยสงครามโลกครั้งที่สอง กามูเขียนคนนอกขึ้นในปี ค.ศ. 1942 นับเป็น วรรณกรรมที่มีอิทธิพลต่อวิธีคิดของผู้อ่านในการที่จะดำรงอยู่โดยปฏิเสธ กฎเกณฑ์ ธรรมเนียมนิยม และกรอบของสังคม เพื่อจะยืนยันความรู้สึกอัน แท้จริงของตนเอง ดังปรากฏในคำนำของเรื่องว่า

"เมอโซจึงเป็นคนจริงเพียงคนเดียว แน่ละเขาเป็นคนอย่างที่เขา ปรารถนาจะเป็น คือเป็น "คนธรรมดา" คนที่มีสันดานประจำตน มี ความเกียจคร้านและความเหนื่อยหน่ายเป็นนิจ แต่บุคคลเดียวกันนี้เอง ที่ยอมรับความตาย โดยไม่ยอมกล่าวเท็จเพื่อที่จะยืนยันมั่นคงในความ จริงที่ตนเองประจักษ์ ไม่มีสิ่งใดเลยที่จะหลอกลวงเขาได้และเขาเองก็ไม่ ปรารถนาจะหลอกลวงผู้ใด ฉะนั้นในสังคมที่เต็มไปด้วยการกล่าวเท็จ .... จึงทำให้เขากลายเป็นแหล่งความจริงแหล่งเดียว"

กามู เห็นว่า กฎสังคมหรือระบบเหตุผลที่มนุษย์สร้างขึ้นมาเพื่อให้ทุกคนปฏิบัติ ตามเป็นดังผู้ร้ายที่คอยคุกคามอิสรภาพและทำลายความเป็นมนุษย์เพราะโลก ที่แท้จริงเป็นโลกที่ไร้สาระ และเรียกความพยายามของมนุษย์ที่จะสร้างเหตุผล บนโลกที่ไร้เหตุผลว่า Absurd

ชาติ กอบจิตติ ได้เขียนคำพิพากษาเมื่อปี พ.ศ. 2525 คำพิพากษาเป็น นวนิยายที่ได้รับการวิพากษ์วิจารณ์อย่างจริงจังและแพร่หลายสุภัทร สวัสดิรักษ์ (2525: 54) ถึงกับกล่าวว่า "นวนิยายเรื่องนี้เป็นนวนิยายที่ชูตระหง่านขึ้นใหม่ ท่ามกลางวงวรรณกรรมไทยที่เต็มไปด้วยนวนิยายซึ่งมีเรื่องความรักระหว่าง หญิงชายเป็นแกนนำ ความงดงามของเรื่องนี้เสมือนหนึ่งสถาปัตยกรรมหรือ ประติมากรรมที่ได้รับการบรรจงสร้างขึ้นใหม่ ชวนเชิญอย่างท้าทายให้สำรวจถึง คุณค่าที่ปรากฏภายใน"

คำพิพากษาเป็นนวนิยายที่เน้นการสะท้อนปัญหาสังคม นับเป็นก้าวใหม่ ของนักเขียนในช่วงปี พ.ศ. 2520 – 2525 ในช่วงระยะเวลาดังกล่าวนี้ ตรีศิลป์ บุญขจร (2523: 454) ได้ให้ความคิดเห็นเกี่ยวกับนวนิยายไทยไว้ว่า "นวนิยาย ไทยมีพัฒนาการจากนวนิยายแนวพาฝันมาสู่นวนิยายเพื่อชีวิต พัฒนาจาก นวนิยายเริงรมย์มาสู่นวนิยายเริงปัญญา และพัฒนาจากนวนิยายสะท้อนหรือ ได้รับผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงสังคมมาสู่การมุ่งเสนอนวนิยายเพื่อนำหรือ ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม คำพิพากษาจึงเป็นนวนิยายสะท้อนสังคม ชี้นำสังคม ที่ได้รับการวิพากษ์วิจารณ์ในวงกว้างเล่มหนึ่ง

ประเด็นหนึ่งที่คำพิพากษาถูกกล่าวถึงก็คือ การได้รับอิทธิพลด้าน แนวคิดจากเรื่องคนนอกในลักษณะที่ตัวละครเอกของเรื่องคือ ฟัก ถูกสังคมที่ เขาอยู่ด้วยนั้นกระทำให้เขากลายเป็นคนแปลกแยกจากสังคมและสร้างความ เป็นอื่นให้กับเขา จนเกิดความรุนแรงถึงกับชีวิตเช่นเดียวกับเมอโซในเรื่อง คนนอก

แม้ว่านวนิยายทั้งสองเรื่องจะมีจุดร่วมกันดังกล่าวแล้ว แต่หากศึกษา อย่างถี่ถ้วนก็จะพบว่ามีลักษณะของความเหมือนในความต่าง อย่างเห็นได้ ชัดเจนและท้าทายให้ศึกษาเพื่อจะทำความเข้าใจความคิดของมนุษย์ในบริบท สังคมที่แตกต่างกัน

### โพสต์โมเดิร์น - มายาคติ

การนำทฤษฎีวรรณกรรมวิจารณ์หลังสมัยใหม่นิยม (Post-Modernism) มาใช้กับวรรณกรรมไทย เป็นการเปิดมุมมองใหม่ เพื่อทำความเข้าใจ วรรณกรรมได้อย่างลุ่มลึกในมิติของวัฒนธรรม คำว่าโมเดิร์น (Modern) นั้นใช้เรียกยุคที่มนุษย์มีความเจริญก้าวหน้าทาง วิทยาการต่างๆ เช่น วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีทำให้เกิดความก้าวหน้าทาง อุตสาหกรรม ส่งผลให้มนุษย์มีเสรีภาพหลุดพ้นจากแนวความเชื่อแบบเทววิทยา ที่อธิบายความจริง ความดี ความงาม โดยอิงกับความเชื่อในพระเจ้า เทพ หรือ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ

แนวคิดสมัยใหม่ (Modernism) นี้มีความเชื่อว่า มีความจริง ความดี ความงาม อยู่จริง และเชื่อมั่นว่ามนุษย์มีศักยภาพที่จะเข้าถึงสิ่งเหล่านั้นได้ด้วย วิธีการที่เป็นวิทยาศาสตร์เท่านั้น ส่งผลให้มนุษย์ใช้วิธีแบบวิทยาศาสตร์ใน การศึกษาทุกสิ่งทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นสังคม วัฒนธรรม รวมถึงวรรณกรรม จน อาจกล่าวได้ว่าความรู้ที่จะถือได้ว่ามีคุณค่าเป็นที่ยอมรับต้องมีลักษณะเป็น ข้อเท็จจริงซึ่งรับรู้พิสูจน์ให้เห็นอย่างเป็นรูปธรรมและอธิบายความเป็นมาได้ด้วย วิธีที่ชัดเจน

ต่อมาผลของสงครามโลกครั้งที่สองได้สั่นคลอนความเชื่อมั่นในศักยภาพ ของมนุษย์ลง เพราะสงครามแสดงให้เห็นถึงความรุนแรง ความเหลวไหลไร้ เหตุผล ความบ้าคลั่งในการทำลายล้าง ความต่ำทรามของมนุษย์ จึงเป็นสิ่งที่ ยืนยันว่ามนุษย์ไม่ได้ยึดถือในเหตุผลอย่างแท้จริง ความดึงามที่เชื่อว่ามนุษย์มี ตามธรรมชาตินั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง แต่เป็นเพียงสิ่งที่ถูกประกอบสร้างขึ้น เท่านั้น ความเชื่อเช่นนี้เป็นที่มาของแนวคิดแบบโพสต์โมเดิร์น

แนวคิดแบบโพสต์โมเดิร์น เชื่อว่าไม่มีความจริง ความดี ความงาม อันสูงสุด แต่การที่มนุษย์เชื่อว่าความจริง ความดี ความงามมีอยู่จริงตาม แนวคิดแบบโมเดิร์น (Modernism) นั้น เกิดจากการลวงของระบบภาษาที่มา พร้อมกับความหมายทางวัฒนธรรมของสังคมนั้นๆ ทำให้เชื่อว่าสิ่งนั้นๆ มีอยู่จริง หรืออีกนัยหนึ่งก็คือความจริงสูงสุดเป็นสากลนั้นไม่มี แต่ความจริงที่เราเห็นอยู่ นั้นถูกสร้างขึ้นด้วยระบบภาษาที่มีรหัสทางวัฒนธรรมแฝงอยู่ หากมองในแง่นี้จึง กล่าวได้ว่า เมื่อความจริงเป็นสิ่งที่ประกอบสร้างได้ขึ้นอยู่กับว่าใครจะใส่ ความหมายอะไรเข้าไป จึงสามารถมีชุดความจริงได้อย่างหลากหลายและไม่ แน่นอน ความจริงในยุคหนึ่งอาจไม่ใช่ความจริงในยุคหนึ่งก็ได้ และผู้ที่สามารถ ใส่ความหมายหรือสร้างชุดความจริงก็คือผู้ที่มีอำนาจในทางการเมือง เศรษฐกิจ หรือสังคม เพื่อผลประโยชน์ของกลุ่มผู้มีอำนาจนั้นพร้อมทั้งปิดกั้น กีดกัน กดทับ ผู้ด้อยอำนาจด้วย

จากแนวคิดแบบโพสต์โมเดิร์นข้างต้น จึงกล่าวได้ว่า หากจะศึกษาสังคม วัฒนธรรม รวมถึงวรรณกรรมนั้นต้องพิจารณาทุกอย่างในรูปแบบของการ ประกอบสร้าง โครงสร้าง แนวคิดแบบโครงสร้างเริ่มจากเฟอร์ดินองค์ เดอร์ โซซูร์ นักภาษาศาสตร์เชิงโครงสร้างในกลุ่มนักคิดแบบ โพสต์โมเดิร์น ได้เสนอว่า ภาษาคือระบบการสื่อความหมายแบบหนึ่งที่ใช้สื่อความคิดต่างๆ และภาษา เหล่านี้ผูกติดกับมิติทางวัฒนธรรมของสังคมนั้นๆ ดังนั้นการสื่อความหมายใน วรรณกรรมจึงสัมพันธ์กับระบบภาษาเป็นอย่างยิ่ง

โรลองค์ บาร์ธส์ นักคิดที่จัดอยู่ในกลุ่มโพสต์โมเดิร์น ได้เสนอเพิ่มเติมว่า
ภาษาเป็นส่วนสำคัญในกระบวนการสร้างมายาคติด้วยการอำพรางบิดเบือนให้
สิ่งที่ถูกสร้างขึ้นนั้นกลายเป็นเรื่องปกติธรรมดา หรือการสร้างให้สิ่งหนึ่งสิ่งใดมี
คุณค่าขึ้นมา ส่งผลให้คนส่วนใหญ่ยอมรับโดยไม่ตั้งคำถาม และเป็นความคิด
ความเชื่อที่สอดรับกับระบบอำนาจที่มีอยู่ในสังคมขณะนั้น อาจกล่าวได้ว่ามายา
คติคือการทำให้แนวปฏิบัติที่ยึดถือกันในสังคมกลายเป็นความถูกต้องชอบธรรม
ที่ไม่ต้องสงสัยไต่ถาม หรืออีกนัยหนึ่งคือทำให้ "วัฒนธรรม" กลายเป็น
"ธรรมชาติ" ของมนุษย์

# มายาคติ ความเป็นอื่น และความรุนแรง : จุดร่วมที่แตกต่าง ในคนนอก และคำพิพากษา

นวนิยายทั้งสองเรื่องนี้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่ามีการสร้างความเป็น อื่นโดยใช้ความเป็นอื่นเป็นเค้าโครง (Plot) ในการดำเนินเรื่อง ตัวละครเอกของ ทั้งสองเรื่องถูกกระทำ กดข่ม จนกลายเป็นความแปลกแยก และความเป็นอื่น ของสังคม อันจะนำไปสู่ความรุนแรงและทำลายล้างในที่สุด กล่าวได้ว่านวนิยาย ทั้งสองเรื่องนี้ต้องการแสดงให้เห็นว่ามนุษย์สร้างระบบเหตุผลที่เต็มไปด้วย มายาคติในรูปของ ธรรมเนียมปฏิบัติ หรือกฎเกณฑ์ของสังคม มาตัดสิน ประเมินค่ากันเองทำให้ลดทอนความเป็นมนุษย์อันแท้จริงซึ่งไม่อาจถูก ประเมินค่าด้วยกรอบเกณฑ์ใด

เมอโชตัวเอกของเรื่อง คนนอก ได้ฆ่าชาวอาหรับตายและถูกดำเนินคดีใน ศาล กฎหมายได้ระบุไว้ให้จำเลยมีทนายซึ่งจะหาเองหรือให้ศาลหาให้ก็ได้ ศาล ได้จัดหาทนายให้เมอโซหนึ่งคน เมอโซกล่าวชมถึงความสะดวกทำให้ ผู้พิพากษา พูดว่า "กฎหมายที่กำหนดไว้นั้นดีแล้ว" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 52) ข้อความนี้แสดงให้เห็นว่ากฎของสังคมย่อมถูกต้อง ดึงามเสมอ ทนายความ ประจำตัวเมอโซยังรับรองกับเมอโซว่าเขามั่นใจในชัยชนะถ้าเมอโซจะไว้วางใจ เขา คำพูดของทนายทำให้เราเข้าใจได้ว่าการชนะความนั้นอยู่ที่ฝีมือของทนาย เป็นสำคัญ ไม่ใช่อยู่ที่ตัวความจริง ในระหว่างที่มีการไต่สวน เมอโซสังเกตได้ว่า "สำนวนการไต่สวนก็เปลี่ยนไปทีละน้อยๆ ดูเหมือนว่าผู้พิพากษา ไต่สวนความ หมดความสนใจในตัวฉันโดยสิ้นเชิง และได้จัดคดีของฉันเข้าสารบบใดสารบบ หนึ่งไปโดยเฉพาะ" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 58) นั่นแสดงให้เห็นว่าแท้จริง คดีของเมอโซมีการตัดสินเป็นที่เรียบร้อยแล้ว เหลือเพียงการไต่สวนในการ ดำเนินคดีตามแบบแผนธรรมเนียมปฏิบัติในศาลเท่านั้น

ในระหว่างการไต่สวน บางครั้งเมอโซอยากจะพูดทนายก็ขัดขวาง โดย อ้างว่า "เงียบเถอะ จะเป็นการดีแก่คดีของคุณเอง" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 82) และยิ่งร้ายไปกว่านั้น ทนายยังพูดแทนเมอโซโดยใช้คำว่า ข้าพเจ้า ยังความประหลาดใจให้แก่เมอโซ เขาจึงถามผู้คุมว่าทำไมจึงเป็นเช่นนั้น ผู้คุม ตอบว่า "ทนายความทุกคนทำเช่นเดียวกันแหละ" เหตุการณ์ดังกล่าวข้างต้นทำ ให้เมอโซคิดว่า เขาไม่มีตัวตน "ดังนั้น ฉันจึงคิดว่านั่นเป็นการกีดกันฉันออกจาก คดีโดยสิ้นเชิง ทำให้ฉันกลายสภาพเป็นสิ่งไม่มีตัวตนและว่ากันอีกทีก็คือ เขาเข้า แทนที่ฉันนั่นเอง" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 87) และ "คูไปก็เหมือนว่าเขา

จัดการคดีนี้โดยไม่เกี่ยวกับฉันเลย ทุกสิ่งดำเนินไปโดยปราศจากการก้าวก่าย จากฉัน โชคชะตาของฉันถูกกำหนดโดยไม่มีใครถามความเห็นของฉัน บางครั้ง บางคราวฉันอยากขัดจังหวะทุกคนเมื่อพูดว่า "เอ ชักจะยังไงกันนี่ ใครเป็น ผู้ต้องหา เป็นจำเลยกันนี่ก็สำคัญอยู่นะ และฉันก็มีบางอย่างจะพูด" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 82-83)

นอกจากธรรมเนียมปฏิบัติในศาลจะทำให้เมอโซรู้สึกว่าไม่มีตัวตนแล้ว ศาลซึ่งเป็นตัวแทนของบรรทัดฐานของสังคมในระบบเหตุผลเมื่อมีเหตุการณ์ หนึ่งที่ไม่ได้มีระบบเหตุผลในตัวเองเกิดขึ้น ทำให้คนในระบบเหตุผลเกิดความไม่ เข้าใจและด้อยอำนาจ ทำให้ต้องรีบหาเหตุผลให้กับเหตุการณ์นั้น เพื่อแสดงว่า ระบบเหตุผลนั้นเป็นระบบที่ถูกต้อง มีประสิทธิภาพ เห็นได้จากการที่เมอโซให้ เหตุผลในการฆ่าชาวอาหรับว่าเป็นเพราะดวงอาทิตย์ซึ่งฟังดูแล้วไม่มีเหตุผล สภาวะไร้เหตุผลเช่นนี้ทำให้ศาลผู้เป็นตัวแทนของระบบเหตุผลเกิดความ หวาดกลัวจึงจำต้องประกอบสร้าง สิ่งใดสิ่งหนึ่งมาใช้เป็นเหตุผลในการอธิบาย ถึงสาเหตุที่ทำให้เมอโซฆ่าชาวอาหรับ ด้วยการเชื่อมโยงเหตุการณ์เรื่องราว เกี่ยวกับการนำแม่ไปอยู่บ้านพักคนชรา(ทั้งๆ ที่การอยู่บ้านพักคนชราทำให้แม่มี เพื่อนและมีความสุข) การแสดงอาการไม่ทุกข์ร้อนในวันฝังศพแม่ การดื่มกาแฟ ใส่นมและสูบบุหรี่ต่อหน้าศพของแม่ การจำอายุของแม่ไม่ได้ หรือพฤติกรรม การว่ายน้ำ ดูหนังตลก มี sex กับแฟนสาวในวันรุ่งขึ้นหลังจากฝังศพแม่เพียง 1 วัน

การกระทำดังกล่าวข้างต้นเป็นการกระทำอย่างปกติธรรมดาของมนุษย์
คนหนึ่ง แต่การกระทำปกติธรรมดานั้นกลับทำให้เขากลายเป็นคนชั่ว คนไม่มี
วิญญาณ ไม่มีสิ่งที่เป็นมนุษย์ ไม่มีหลักศีลธรรมจรรยา เมอโซเองยัง
คลางแคลงใจว่าคุณสมบัติของมนุษย์ธรรมดากลับกลายเป็นข้อกล่าวหาที่รุนแรง
"แต่ฉันไม่เข้าใจนักว่าทำไมคุณสมบัติของมนุษย์ปุถุชนธรรมดาจึงกลับกลายเป็น
ข้อกล่าวหารุนแรงสำหรับนักโทษไป" ... "ฉันอยากจะพยายามอธิบายให้เขาฟัง
อย่างฉันมิตรเกือบจะเรียกได้ว่าอย่างรักใคร่ทีเดียวละว่าฉันเป็นคนไม่ค่อยจะ

เสียใจอะไรจริงๆ จังๆ นัก ฉันมักจะสนใจกับสิ่งที่จะเกิดขึ้นในวันนี้หรือในวัน พรุ่งนี้เสมอ" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 84)

ศาลได้เชื่อมโยงเหตุการณ์เกี่ยวกับการฝังศพแม่โดยปราศจากน้ำตาของ เมอโซกับการฆาตกรรมชาวอาหรับเข้าด้วยกันได้อย่างแยบยลเพื่อชี้ให้เห็นว่า เมอโซมีนิสัยโหดเหี้ยมสามารถฆ่าคนได้และทำให้ดูมีเหตุผลน่าเชื่อถือ ทั้งๆ ที่ ความจริงแล้วมันไม่เกี่ยวข้องกันเลย แม้แต่ทนายของเมอโซก็ยังรู้สึกได้ "แต่ ทนายของฉันซึ่งอดรนทนไม่ได้แล้วร้องตะโกนพลางยกแขนขึ้นทำให้แขนเสื้อเขา ตกห้อยลงและเปิดให้เห็นกลีบเสื้อแข็งตั้งเพราะรีดลงแป้งไว้ ในที่สุดผู้ต้องหาถูก กล่าวหาเรื่องฝังศพแม่ของเขาหรือว่าเรื่องได้ฆ่าคนตายกัน" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 80) เมอโซรู้สึกได้เช่นกัน "และบางทีจะพูดถึงตัวฉันมากกว่า การกระทำผิดกฎหมายของฉันเสียอีก ถ้าเช่นนั้นคำฟ้องและการแก้คดีนี้มันจะ ต่างกันสักเพียงไหน" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 82)

นอกจากการเชื่อมโยงซึ่งไม่เกี่ยวกันเลยกับการฆาตกรรม ในระหว่างที่ ศาลสอบปากคำพยานต่างๆ อัยการถามคำถามในประเด็นที่ไม่เกี่ยวข้องกับ ฆาตกรรมเช่น ถามเซแลสต์ เจ้าของร้านอาหารที่เมอโซไปทานเป็นประจำว่า เมอโซเป็นคนเก็บตัวหรือเปล่า จ่ายค่าอาหารสม่ำเสมอไหม จนเซแลสต์ถึงกับ หัวเราะ และตอบกลับว่า "นั่นเป็นข้อปลีกย่อยระหว่างเราสองคน" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 77) และการที่ศาลแทบจะไม่ฟังคำให้การของมาสซองที่ ยืนยันว่าเมอโซเป็นคนซื่อตรงและเป็นคนดี (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 79)

พฤติกรรมของศาลทำให้เห็นว่าความยุติธรรมในระบบศาลเป็นมายาคติ การที่ศาลสามารถหาเหตุผลมาสนับสนุนคำตัดสินได้ ทำให้สถาบันแห่งนี้มี ความภาคภูมิใจในระบบเหตุผล แม้สาเหตุของการฆ่าจะเป็นเพราะเหตุบังเอิญ ก็ตาม หากเป็นความบังเอิญที่อยู่ในสภาวะไร้เหตุผล คนเราจะมีเหตุผล ตลอดเวลาได้อย่างไร (อำพรรณ โอตระกูล, 2522 : 93) เมื่อเมอโซบอกกับ ศาลว่า "เป็นเพราะดวงอาทิตย์" ซึ่งคำพูดของเมอโซนี้เป็นความจริงที่สุดและ ตรงกับใจที่สุด แต่กลับกลายเป็นความไร้สาระในระบบเหตุผล จึงขาดน้ำหนัก ความน่าเชื่อถือและที่สำคัญศาลได้ปักใจเชื่อในระบบเหตุผลที่ตนเชื่อมโยงไว้แล้ว ว่า เมอโซคือฆาตกรที่โหดเหี้ยม จึงทำให้เขาต้องถูกตัดสินประหารชีวิตในที่สุด นักบวชที่มาเยี่ยมเมอโซในห้องขังก็ยังกล่าวถึงความยุติธรรมว่า "ความยุติธรรม ของมนุษย์เราไม่มีความหมายใดเลยและความยุติธรรมของพระเจ้าเท่านั้นที่ สำคัญ" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 100)

สำหรับคำพิพากษาของชาติ กอบจิตติ ตัวละครเอกของเรื่องคือฟัก ซึ่ง ถูกสังคมที่แวดล้อมเขาอยู่กระทำให้เขากลายเป็นคนนอกสังคมเป็นตัวแทนของ ความเป็นอื่นในสังคม แต่ทว่าความเป็นอื่นในเรื่องนี้มีความรุนแรงมากกว่าใน เรื่องคนนอก เนื่องจากฉากสถานที่ในเรื่องเป็นเพียงตำบลเล็กๆ คนในตำบลมี ความสัมพันธ์กันใกล้ชิดเหมือนชนบทไทยทั่วไป ผู้คนมักจะตรวจสอบและ ประเมินคุณค่าความเป็นคนดี คนเลวของคนในสังคมอย่างใกล้ชิดตลอดเวลา ไม่มีใครสามารถรอดจากสายตาของสมาชิกในตำบลนี้ได้เลย ดังนั้นหากใคร กระทำสิ่งที่ไม่เป็นไปตามความคาดหวังของสังคมหรือตามธรรมเนียมปฏิบัติของ สังคมนั้น บุคคลนอกจากจะไม่ได้รับการยอมรับให้เป็นคนของสังคมนั้นแล้ว สังคมนั้นยังสร้างความเป็นอื่นให้กับบุคคลนั้นให้เขาโดดเดี่ยว ถูกกดข่มและถูก ทำลายศักดิ์ศรีและคุณค่าของความเป็นมนุษย์ให้หมดไป

ฟักเป็นภารโรงประจำโรงเรียนแห่งหนึ่ง พ่อของฟักชื่อ ฟู เคยเป็นช่างไม้ มาก่อนที่จะมาอาศัยวัดอยู่ แม่ของฟักตายไปนานแล้ว ฟักเติบโตมาด้วยความ รักของพ่อแม่และความอบอุ่นของวัดหล่อเลี้ยง ชีวิตในวัยเด็กของเขา "วนเวียน อยู่แต่ในวัด อยู่กับพระอยู่กับเพื่อนเด็กผู้ชายด้วยกัน อยู่กับกลิ่นธูป อยู่กับเสียง สวดมนต์ อยู่กับภาพนรกสวรรค์ ภาพพุทธประวัติ" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 15) เมื่อโรงเรียนประจำตำบลสร้างเสร็จเขาอายุได้ 11 ปี นายฟูก็เลยกลายมา เป็นภารโรงประจำโรงเรียน ฟักช่วยพ่อทำงานและเรียนหนังสือจนจบ ป.4 แล้ว เขาก็บวชเณร

ฟักเป็นสามเณรที่มีความสามารถมาก สอบนักธรรมตรี โท และเอกได้ ภายในสามปี เทศน์ก็เก่ง "สามเณรฟักจึงเป็นที่รักและเอ็นดูของชาวบ้านทั่วไป พวกชาวบ้านพากันตั้งความหวังเอาไว้ว่า ต่อไปวันข้างหน้าเมื่อสามเณรฟักบวช เป็นพระก็จะมีพระอาจารย์ที่เคารพยกย่องคู่วัดอีกองค์หนึ่ง" (ชาติ กอบจิตติ, 2525 : 16) แต่ฟักก็ทำให้ความหวังของชาวบ้านพังครื่นลงเมื่อเขาลาสึกเพราะ "ทุกครั้งที่สายตาเหลือบมองโยมพ่อฟักก็อดเป็นห่วงไม่ได้เขาจะท่องบทสวด มนต์ต่อไปได้อย่างไรในเมื่อพ่อต้องทำงานงกเงิ่นทั้งวัน แต่ตัวเองกลับแอบอิงอยู่ ในศาสนาอย่างสุขสบาย (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 16)

เมื่อฟักสึกออกมาแล้วก็ช่วยพ่อทำงาน ว่างงานก็มาช่วยวัด "โลกของ เขาในตอนนั้นอยู่ระหว่างสองสิ่งคือพ่อกับวัด (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 17) ความ ประพฤติของเขาถือเป็นคนหนุ่มตัวอย่างในตำบลได้เลยทีเดียว จนกระทั่งฟักไป เป็นทหารอยู่สองปี ในระหว่างนั้นเขาส่งเงินมาให้พ่อใช้อย่างสม่ำเสมอในระยะ นั้นมีถนนตัดผ่านหลังวัดทำให้ติดต่อกันสะดวกขึ้น

เมื่อฟักกลับจากการเป็นทหารก็พบว่าพ่อได้หญิงไม่เต็มบาทเป็นเมียอายุ อ่อนกว่าพ่อเขาสัก 20 ปี เขาจึงไปนอนที่วัด หลังจากนั้นสามปีนายฟูก็ตาย ฟัก จึงเป็นภารโรงต่อจากพ่อ การที่เขายอมให้นางสมทรงอยู่ร่วมชายคาเดียวกับ เขาเพราะความมีสติไม่สมประกอบของนาง ซึ่งทำให้นางสมทรงทำอะไรแปลกๆ เช่น การแสดงอาการหึงฟัก ทำตาขวางใส่แม่ค้าถั่วต้มและพูดว่า "อย่ามาแย่ง ผัวฉันนะ" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 12) ทำให้ชาวบ้านเข้าใจผิดว่าฟัก "เหมา มรดกของพ่อมันหมดรวมทั้งเมียของพ่อมันด้วย" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 13)

เหตุการณ์ต่อจากนั้น ก็คือ กระบวนการที่ฟักถูกทำให้โดดเดี่ยวเหมือน อยู่คนเดียวในสังคม สายตาที่ผู้อื่นมองดูเขาแฝงด้วยความรู้สึกเหยียดหยาม ฟักกลายเป็นคนแปลกแยกจากสังคม ฟักเป็นผู้บริสุทธิ์ที่ถูกสังคมลงโทษอย่าง อยุติธรรม ฟักต้องพินาศเพราะผู้อื่น ผู้อ่านจะรู้สึกถึงการต่อสู้ทางความคิด ภายในตัวเองของฟักอย่างเผ็ดร้อนดังที่ ชาติ กอบจิตติได้ตั้งชื่อภาคนี้ว่า ในร่างแห

ฟักหมุนวนทรมานอยู่ในร่างแห หากพิจารณาสาเหตุก็คงมิใช่สิ่งอื่นใด นอกจากเป็นผลของความขัดแย้งระหว่างความเป็นคนดีกับความเป็นพลเมืองดี ความคิดสองอย่างนี้ต่อสู้กันระหว่างการให้นางสมทรงอยู่ร่วมชายคาด้วยกับ การไล่นางไปอยู่ที่อื่น เขาควรจะไล่นางไปอยู่ที่อื่นเพื่อแสดงความบริสุทธิ์ของเขา แต่ด้วยความเป็นคนมีจิตใจเมตตาในความเป็นคนไม่เต็มบาทของ นางสมทรง ทำให้ฟักทำไม่ได้ ทิ้งนางไม่ได้ ด้วยสำนึกฝ่ายดีของเขา "นางเป็นคนนะไม่ใช่สัตว์ มึงจะเลี้ยงนางไว้สักคนมันจะเป็นอะไรไปเล่า ข้าวปลามึงยังอาศัยจากวัดอยู่บ้าง แล้วหรือยังอยากจะไล่นางไปอีก เพื่อให้ตัวของมึงเองบริสุทธิ์ ให้ตัวมึงเป็นคนดี คนเดียว คนอื่นจะเดือดร้อนยังไงก็ช่างแม่มัน" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 45)

ในสถานการณ์นั้นฟักเลือกที่จะเป็นคนดีไม่ใช่พลเมืองดี แม้ผลพวงจาก การตัดสินใจเลือกของเขา จะทำให้เขาทุกข์ทรมานดิ้นรนทุรนทุรายอยู่ในร่างแห แห่งความทุกข์ก็ตาม เนื่องจากการเป็นพลเมืองดีนั้นต้องขึ้นอยู่กับชุมชนด้วย ชุมชนจะเป็นตัวกำหนดความดีของพลเมือง เพราะฉะนั้น พลเมืองดีของแต่ละ ชุมชนจึงอาจจะดีไม่เหมือนกัน และพลเมืองดีในชุมชนหนึ่งอาจจะเป็นพลเมือง ไม่ดีในอีกชุมชนหนึ่งได้เช่นกัน ในขณะที่คนดีนั้นดีเพราะความดีที่แท้จริงซึ่งไม่ได้ ขึ้นอยู่กับชุมชนใดๆ

ชาติ กอบจิตติ ประสบความสำเร็จไม่น้อยในการสร้างตัวละครเอกให้ เป็นมนุษย์ที่มีศักดิ์ศรี รักความดีและความเป็นธรรม "อย่างน้อยมึงก็ยังรู้อยู่กับ ใจว่ามึงไม่ได้เป็นอย่างที่เขาว่ามึงยังพอมีความจริงเป็นเพื่อนปลอบประโลมบ้าง แต่ถ้ามึงเสือกทำลงไปมึงจะเหลืออะไรเล่า" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 46)

เหตุการณ์ย่อยที่มีความสำคัญต่อสารัตถะ (Theme) ของเรื่องอีก เหตุการณ์หนึ่งคือ ตอนที่มีสุนัขท่าทางคล้ายบ้าเข้ามาในโรงเรียน ครูสั่งให้ฟักไป ตีสุนัขตัวนั้นเพราะกลัวว่าจะมากัดเด็กนักเรียน แม้ครูบางคนจะตั้งข้อสังเกตว่า หมามันไม่บ้า "หมาบ้านั้นไม่กินอาหารหรอก" คนทั้งหลายในชุมชนนั้นได้กำหนด หน้าที่พลเมืองดีให้แก่ฟักว่าต้องฆ่าสุนัขตัวนั้น "นี้เป็นครั้งแรกที่จะต้องลงมือฆ่า สัตว์ตัดชีวิตของมันซึ่งไม่เคยก่อกรรมทำเข็ญให้เขาเลย" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 76) "แม้มันจะเป็นหมามันก็มีชีวิตเหมือนกับมึง รักชีวิตเหมือนกับมึง – แต่มันบ้า มันเป็นอันตราย มันบ้ามันไม่ควรมีชีวิตอยู่" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 78) ความ

ขัดแย้งสับสนในใจฟักทำให้ฟักเก็บเหตุการณ์นั้นมาคิด "มันไม่บ้าหรือนี่ ถ้ามันไม่ บ้ามันก็ไม่น่าตาย ทำไมกูถึงนึกว่ามันบ้าล่ะ เพราะครูใหญ่บอกมึงนะสิ ครูใหญ่รู้ ได้ยังไงว่าหมานั่นเป็นบ้าแน่ เขาอาจดูจากท่าทางของมัน น้ำลายยืด หางตก ถ้าหมามันเป็นคนก็คงเหมือนกับถูกสั่งประหารโดยไม่มีความผิด...แต่มันไม่ใช่คน อย่าคิดเลย ช่างมันเถอะหมาตัวเดียว"(ชาติ กอบจิตติ, 2525: 80) จาก ข้อความข้างต้น ทำให้เห็นว่า สุนัขตัวนั้นตกที่นั่งบ้า เพราะสังคม (ครูใหญ่) กำหนดให้มันบ้า หาใช่มันบ้าจริงๆไม่ ชาติทำให้ผู้อ่านเห็นว่าสิ่งที่สังคมกำหนดจึง ไม่ใช่ความจริงที่แท้จริงเช่นเดียวกับการที่ชาวบ้านได้ประเมินคุณค่าชีวิตของฟัก นั่นเอง

ฟักดำเนินชีวิตด้วยความดี แต่ความดีที่ฟักปฏิบัติไม่ใช่ความดีในสายตาของสังคม เพราะเขามิได้ดำรงชีวิตตามความคาดหวังของสังคม สังคมมักไม่ชอบบุคคลซึ่งกระทำการผิดแผกไปจากสิ่งที่สังคมคาดหวัง ฟักเคยเป็นพลเมืองดีตามคำจำกัดความของชุมชนนี้มาก่อน แต่เมื่อความเป็นคนดีของเขาทำให้เขาทนอยู่ในผ้ากาสาวพัสตร์มิได้ เมื่อเห็นพ่อทำงานหนักอย่างงกเงิ่น เขาจึงสึก

การสึกของพักยังไม่สั่นคลอนความรู้สึกของคนในตำบลเท่ากับเรื่อง อื้อฉาวเกี่ยวกับนางสมทรง ทำให้ฟักกลายเป็นคนที่อยู่นอกกรอบสังคมทันที กลายเป็นคนอื่น ในตำบล ความเป็นผู้อื่น ที่ฟักได้รับ ส่งผลอย่างรุนแรง กล่าวคือไม่มีใครคบหาสมาคมพูดจากับเขาเลย มีเพียงสัปเหร่อไข่คนเดียวคนที่ อยู่ปลายแถวในสังคมนั้นกลับเชื่อในคำพูดของเขาว่าเขาบริสุทธิ์ คนในตำบล ทุกคนต่างคิดว่าผู้หญิงกับผู้ชายอยู่ร่วมชายคาเดียวกันจะต้องลงเอยด้วยการ สมสู่กันเท่านั้น ชาวบ้านเหล่านั้นมีความเชื่อและมุมมองแบบตายตัวหรือแบบ ภาพแทนด้านเดียว ฟักจึงถูกกระทำให้โดดเดี่ยวทุกข์ทรมานอยู่ในร่างแห และ สิ่งที่ทำให้ฟักเจ็บปวดมากที่สุดก็คือ ความเป็นอื่นที่ถูกหยิบยื่นให้ ไม่ได้เกิดจาก การกระทำผิดของเขาเลยแม้แต่น้อย หากแต่เกิดจากการตัดสินด้วยมุมมองที่ แคบตายตัวเพียงด้านเดียว ฉันเป็นในใสิ่งที่คนอื่นตัดสินให้เป็น ดังข้อความว่า

"...ชาวบ้านนี่ก็ช่างตัดสินอะไรง่ายดายเหลือเกิน ไม่เคยมีใครเห็น กับตา สักคนว่ากูกับนางได้สมสู่กันแล้วทำไมเขาจึงเชื่อกันเป็นตุเป็นตะ เมื่อครั้งก่อนเขาเคยได้รับความเอ็นดูยกย่องแต่ครั้งนี้เขากลับเกลียดชัง ถากถาง เหมือนกับว่ากูคนเก่าได้ตายไปแล้วอยู่แต่คนใหม่ที่ชั่วช้า แต่กูไม่ เคยเปลี่ยนแปลงจิตใจเลยนี่หว่า เขาเอาอะไรมาตัดสินนะ เพียงผู้หญิง ผู้ชายนอนร่วมชายคาเดียวกันแล้วจะต้องสมสู่กันอย่างนั้นหรือ หรือว่า ถ้าเป็นเขาจะต้องทำเช่นนั้น"(ชาติ กอบจิตติ, 2525: 45)

การตัดสินด้วยมุมมองเพียงด้านเดียวของชาวบ้านปรากฏชัดเจนอีกครั้ง หนึ่งในตอนที่ฟักไปรับจ้างทำงานในสวน และนางสมทรงเกิดอาการคลุ้มคลั่ง ถอดเสื้อผ้า ฟักรีบเข้าไปจับนางสมทรงใส่เสื้อผ้า แต่ภาพที่ชาวบ้านเห็นและ นำไปเล่าลือกันคือ "ร่างม่ายสมทรงท่อนล่างขาวโพลนล้มไถเถือกกับดินในสวน ฟักขึ้นขี่นั่งคร่อมบนช่วงท้องของนาง กดเข่าทั้งคู่ไว้แน่นกับต้นแขนทั้งสองของ นางที่พยายามทุบตีต่อสู้ ม่ายสมทรงดิ้นอุตลุด ปล่อยกันอยู่เป็นนานกว่าจะดึง ผ้าถุงขึ้นมานุ่งอย่างเดิมได้ (ชาติ กอบจิตติ, 2525 : 51) จากนั้นชาวบ้านก็ โจษจันว่า ไอ้ฟักขึ้นขี่ปล้ำถอดผ้าถุงอีสมทรงอยู่กลางสวน แค่คำพูดเพียง ประโยคเดียวพลิกชีวิตฟักทั้งชีวิต จากคนแถวแนวหน้าของตำบลกลายเป็นคน คื่นของตำบล

ชาติ กอบจิตติ ยังได้เน้นย้ำให้ผู้อ่านเห็นความเป็นอื่นหรือความแปลก แยกของฟักได้อย่างชัดเจนเมื่อฟักพยายามปฏิเสธ แต่กลับเป็นการสร้างความ ผิดหวังให้กับสังคมเพราะ "ไม่มีใครต้องการคำตอบเช่นนั้น พวกเขามีคำตอบอยู่ แล้ว เพียงแต่ฟักเล่ารายละเอียดให้ฟังเท่านั้นเอง" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 71) เมื่อได้ตัดสินฟักเช่นนั้นแล้ว ก็ใช้กรอบของสังคม ผลักฟักออกจากชุมชนสร้าง ความแปลกแยกให้กับฟัก คนดีอย่างฟักถูกสังคมกดข่มให้กลายเป็นศูนย์ (Zero) เขากลายเป็นอะไรบางอย่างที่ไม่มีคุณค่า ไม่มีตัวตน ไม่มีใครมองเห็นเขา ไปธุระ ที่ร้านขายของก็ไม่มีใครมองเห็นฟัก (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 60) แม้ฟักจะช่วย

รับโกศกระดูกบรรพบุรุษของชาวบ้านมาวางบนโต๊ะก็ยังไม่มีใครยอมให้เขาแตะ โกศเลย (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 64) งานศพพ่อของฟักก็ไม่มีใครมาแม้คนคน เดียว เว้นแต่นางสมทรงและสัปเหร่อไข่ สัปเหร่อไข่เองยังไม่อยากเชื่อหรือคิด เลยว่าจะมีงานศพเช่นนี้ "ศพคนจนๆศพคนเล็กๆ ถึงจะไม่มีคนมาร่วมมากมาย เช่นงานศพของคนใหญ่คนโตแต่ก็ยังพอมีคนมาร่วมบ้าง ญาติพี่น้องมาร่วมบ้าง แต่นี่... งานเผาไอ้ฟูนี่ อย่างกับไม่ใช่งานศพ" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 127)

ผู้อ่านคำพิพากษามาถึงช่วงนี้จะรู้สึกอึดอัดกดดันและตั้งคำถามว่า "ภายใต้ความกดดันอันอยุติธรรมเหตุใดฟักจึงอดทนอยู่ได้" และ "ฟักทำ อย่างไรให้เขาอดทนต่อความอยุติธรรมนั้น" ชาติได้ให้คำตอบไว้ในภาคสอง "สู่อิสระ" แล้ว ก็คือ ชาติให้ฟักหาทางออกกับสุรา ซึ่งก่อนหน้านี้ฟักมีเพียงงาน กับรสพระธรรมและเสียงสวดมนต์ของตนเองเป็นที่พึ่งอันให้ความสุขเล็กๆ น้อยๆ ที่พอจะทำให้เขาอดทนกับความอยุติธรรมนั้นได้ ทางสู่อิสระของฟักก็คือ เหล้า ฟักพบว่าเหล้าทำให้เขาเมาและหลับง่าย "ฟักนอนหลับเป็นตาย เป็นการหลับที่ง่ายจะได้ไม่ต้องครุ่นคิดเช่นทุกคืน... และไม่ต้องดิ้นรนขลุกขลัก อยู่ในร่างแหแห่งความทุกข์ทรมานยามค่ำคืน..." (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 139) เหล้าพาเขาจากโลกแห่งความเป็นจริงสู่โลกของเขาเอง อยู่เหนือปัญหาทุกชนิด โลดลอยโดดเด่นเหนือความเป็นจริง และแล้วผลของการดื่มสุรามากเกินไปทำ ให้ฟักมีสภาพ... สีผิวเริ่มเหลือง นัยน์ตาสีขาวมีสีเหลืองเข้มเรืองไร ข้อเท้าทั้ง สองข้างปวดเปล่ง ผอมแห้งและพุงโย้ สิ่งเหล่านี้สื่อนัยยะให้เห็นว่าฟักมิได้ถูก กระทำให้กลายเป็นคนอื่นเท่านั้น แต่ฟักกลับกลายเป็นสิ่งที่น่าขยะแขยง น่า รังเกียจ จึงไม่น่าแปลกว่า เมื่อมีเด็กในตำบลร้องไห้ แม่จะพูดขู่ลูกว่า ... "ถ้าไม่ เงียบเดี๋ยวไอ้ฟักจะมาจับตัวไป" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 207)

จากที่กล่าวมา ทำให้เห็นว่าภาพแห่งมายาคติที่สังคมเป็นผู้สร้างขึ้น มีอำนาจอย่างมากในการที่จะเปลี่ยนสถานภาพของคนให้กลายเป็นเดนมนุษย์ เมื่อฟักลุกขึ้นมาต่อสู้กับความอยุติธรรมที่ถูกครูใหญ่โกงเงินไปความคับแค้นใจ ทำให้เขาตัดสินใจว่า "กูจะกระชากหน้ากากมันออกให้ทุกคนได้เห็นหน้าชั่วๆ ของมัน จะดึงมันลงมาให้ยืนอยู่หางแถวกับกู ให้มันมารับความทุกข์อย่างกู ถ้า ชาวบ้านได้รู้ความจริงว่ามันเป็นคนคดโกง ใครอยากจะคบกับมันอีก คราวนี้ล่ะ มันจะต้องโดดเดี่ยวอยู่คนเดียวเหมือนอย่างกูบ้าง" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 220)

จุดอ่อนของฟักในการต่อสู้กับความอยุติธรรมก็คือ สุรา ถ้อยคำของฟัก ซึ่งแท้จริงเป็นความจริง แต่ก็เป็นถ้อยคำของคนขึ้เมา ไร้ค่า คนที่เอาเมียพ่อมา เป็นเมียตนนั้นจะมีน้ำหนักอะไรเมื่อเทียบกับถ้อยคำของครูใหญ่ ซึ่งท่าทาง ภูมิฐาน ใบหน้ากลมมน ฟันขาวสะอาดไว้หนวดที่กันแต่งอย่างเรียบร้อย (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 309) การต่อสู้ของฟักเป็นการต่อสู้อย่างโดดเดี่ยวของเหยื่อ แห่งความอยุติธรรม ไร้ซึ่งอำนาจใดๆ กับครูใหญ่ซึ่งในสายตาของคนในชุมชน เป็นพลเมืองดี ใจดีมีเมตตา ไม่ถือโทษโกรธฟัก ในสายตาของชาวบ้านดู น่าเคารพนับถือดังปรากฏในตอนที่ชาวบ้านมองดูครูใหญ่ซึ่งยืนให้อภัยฟักอยู่นั้น "เหมือนกับได้มองภาพพุทธประวัติที่แขวนอยู่ที่วัดตอนพระพุทธองค์เทศนา โปรดองคุลีมาล บางคนหันเข้าซุบซิบกันถึงความดีของครูใหญ่ที่มีใจเมตตาราว กับพระ" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 242) แม้แต่ตำรวจบนโรงพักยังติดภาพ มายาคติของครูใหญ่ "คนดีๆ อย่างนี้ทุกวันนี้หายากเหลือเกิน (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 246)

พักกลายเป็นเหยื่อที่แท้จริงของชุมชนที่ตัดสินและทำลายเขาไปในที่สุด อย่างปกติธรรมดา ดั่งข้อความในหน้าแรกของหนังสือว่า โศกนาฏกรรมสามัญ ที่มนุษย์กระทำและถูกกระทำอย่างเยือกเย็นในภาวะปกติ ทั้งเรื่องคนนอกและ คำพิพากษาต่างก็มีจุดร่วมกันคือสังคมมีชุดความเชื่อที่ปลูกฝังกันมาจนเป็น มุมมองที่แคบตายตัวหรือภาพแทนด้านเดียว เป็นภาพมายาคติที่ใช้ตัดสินผู้อื่น อันจะนำไปสู่ความเป็นอื่นและเกิดความรุนแรงขึ้นในสังคม จึงกล่าวได้ว่า นวนิยายทั้งสองเรื่อง คือ คนนอกและคำพิพากษาได้แสดงให้เห็นว่ามนุษย์เป็น เหยื่อแห่งการสร้างมายาคติของคนในสังคม

### ฟักและเมอโซ : จุดร่วมที่แตกต่าง

หลังจากอ่านนวนิยายทั้งสองเรื่องแล้ว ผู้อ่านมีความรู้สึกเช่นไรกับ ตัวละครเอกในฐานะผู้ถูกกระทำจากสังคมของทั้งสองเรื่อง ผู้อ่านจะรู้สึกได้ว่า เมอโซเป็น*พระเอก*แต่ฟักเป็น*ผู้ร้าย* ที่เป็นเช่นนี้เป็นสิ่งที่น่าค้นหาคำตอบว่าเป็น เพราะคะไร เมื่อเปรียบเทียบผลที่เกิดจากตัวละครทั้งสองจะพบว่า ฟัก มีจุดอ่อนที่ใช้เหล้าเป็นทางออกของปัญหา เหล้ายิ่งทำให้ฟักแย่ลงไปอีก จริง อยู่สัปเหร่อไข่เป็นคนแนะนำให้เขารู้จักกับคุณประโยชน์ของเหล้า ซึ่งสัปเหร่อไข่ ก็เสียใจตลอดมา แต่สัปเหร่อไข่เป็นต้นเหตุจริงๆหรือ? "แกน่ะทำตัวเองรู้มั้ย ไม่มีใครเขาทำอะไรแกเลย เขาทนแกทั้งนั้น มีแต่แกทำตัวเอง...ไอ้ที่แกกรอก เหล้าลงปากอยู่ทุกวันๆ น่ะ มีใครมาจับแกกรอก มีใครบังคับให้แกกิน แกกิน ของแกเองทั้งนั้น อย่างนี้ไม่เรียกว่าทำตัวเองแล้วจะเรียกว่าใครทำล่ะ" (ชาติ กอบจิตติ, 2525: 186) เหล้าเป็นสิ่งที่หาซื้อได้ทั่วๆ ไปเป็นสิ่งที่ทำลายชีวิต ชาวบ้านอย่างทารุณโดยเฉพาะผู้หมดหวังและไร้สติ โดยมิได้คำนึงว่าเหล้าได้ ทำลายทั้งสุขภาพ ชีวิต และจิตวิญญาณของพวกเขา การใช้เหล้าหลีกหนีความ ทุกข์ไปสู่อิสระจอมปลอม ก็คือการกระโดดเข้าไปสู่ร่างแหแห่งทุกข์อีกร่างแห หนึ่ง ร่างแหนี้บั่นทอนทำลายความเป็นคนดีมีใจเมตตาของเขา และทำลาย คุณค่าของตามเป็นมนุษย์อย่างย่อยยับ

เมื่อฟักตาย เขาเป็นได้เพียงสัตว์ทดลองเตาเผา ยิ่งตอกย้ำ กดทับความรู้สึกของผู้อ่านให้สลดหดหู่ในชะตากรรมของฟัก การตายของฟักเป็นสิ่งไร้ค่าในสายตาของผู้คน เช่นเดียวกับควันไฟที่สูญสลายไปในอากาศและผู้ที่สังเกตเห็นก็มีเพียงคนเดียว คือสัปเหร่อไข่เท่านั้น "ลุงไข่นั่งกินเหล้าเป็นเพื่อนฟักอยู่จนค่ำ เหม่อมองควันที่ล่องลอยขึ้นจากปล่องไฟสีเหลือง เห็นเป็นสายสีดำขึ้นสู่ท้องฟ้าสีน้ำเงินเข้ม สูงขึ้นสูงขึ้น แล้วกระจายไปกับลมเบื้องบน" (ชาติ กอบจิตติ. 2525: 279) ฟักเป็นเหยื่อของสังคมอย่างแท้จริง

ในขณะที่ผู้อ่านสลดหดหู่กับตัวละครฟัก แต่เรากลับรู้สึกชื่นชมตัวละคร เมอโซ ถ้าพิจารณาถึงกลวิธีการเขียน ชาติ กอบจิตติ เล่าเรื่องโดยใช้มุมมอง The Third person Narrator omniscient คือตัวละครเป็นผู้เล่าเรื่องของตัวละคร เอง โดยผู้ประพันธ์เสมือนเทพเจ้าเข้าไปนั่งในใจของตัวละคร รู้และเห็นไปตาม สภาพการณ์ที่ปรากฏในท้องเรื่อง ซึ่งมีความเหมาะสมกับตัวละครฟัก ใน ลักษณะเหยื่อของการถูกกระทำ ที่มิอาจตอบโต้ความอยุติธรรมนั้นได้ และเปิด โอกาสให้ฟักบอกเหตุผล ความรู้สึกแก่ผู้อ่าน ทำให้ผู้อ่านเกิดความรู้สึกสงสาร และสลดใจในโศกนาฏกรรมที่เกิดขึ้น ในขณะที่กามูใช้มุมมอง The first person Narrator ตัวละครเอกเป็นผู้เล่าเรื่อง (นี่เป็นสิ่งที่ผู้อ่านควรจะต้องระลึกถึง ตลอดเวลาเมื่ออ่านนวนิยายเล่มนี้) (ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์, 2548 : 204)

การใช้สรรพนามแทนตัวเองว่า "ฉัน" ในการเล่าเรื่อง ทำให้ผู้อ่าน สามารถเข้าใจความรู้สึกนึกคิดของตัวละคร การเล่าเรื่องด้วยตนเองยังเปิด โอกาสให้ตัวละครแก้ต่างให้ตนเองได้หลายครั้ง กามูเขียนเรื่องคนนอกเพื่อจะ อธิบายปรัชญาจากเรื่อง Le mythe de Sisyphe ซีซีฟถูกลงโทษจากพระเจ้า ให้ เข็นก้อนหินขึ้นไปบนภูเขา เมื่อเข็นถึงยอดเขาเมื่อใด ก้อนหินนั้นจะตกลงใหม่ และซีซีฟก็จะต้องลงมาเข็นมันขึ้นไปอีก วนเวียนเช่นนี้ไปไม่มีที่สิ้นสุด นับเป็น งานที่ไร้ความหมาย ถือเป็นการลงโทษที่รุนแรงที่สุดของพระเจ้า ภาวะของซีซีฟ ก็คือสภาพชีวิตมนุษย์เราที่สิ้นสุดลงด้วยความตาย กามูได้เสนอความคิดว่า เมื่อซีซีฟยอมรับรู้ว่างานของตนนั้นเป็นงานที่ไร้ผลแล้วไซร้ เขาย่อมอยู่ในฐานะที่ เหนือกว่าผู้ลงโทษเขา การเข็นก้อนหินขึ้นภูเขาก็หาใช่การลงโทษไม่ และเขา สามารถมีความสุขได้ในการทำงานนั้น ชีวิตของเมอโซตัวเอกในเรื่อง คนนอก ก็ คือเรื่องของซีซีฟในรูปของนวนิยายนั้นเอง (อำพรรณ โอตระกูล, 2525: ไม่ ปรากฏเลขหน้า)

กามูได้อธิบายปรัชญาจากเรื่อง Le Mythe de Sisyphe ได้อย่างชัดเจน ในช่วงที่เมอโซถูกจำคุกเพื่อรอการตัดสินจากศาล แรกๆ เมอโซอยากออกไป ข้างนอก รอคอยการออกไปเดินเล่นที่สนาม แต่ต้องอยู่ในห้องแคบๆ ต่อมาก็เกิด ความเคยชิน เช่นเดียวกับการเคยชินที่จะไม่สูบบุหรี่ เมอโซเป็นคนเข้าใจโลก เข้าใจสิ่งที่เป็นธรรมดาโลกและรู้เท่าทันชีวิต เมอโซบอกกับผู้คุมว่าการลงโทษ คือการลิดรอนอิสรภาพ การรู้เท่าทันสภาวะต่างๆ ทำให้เขาเข้าใจถึง การใช้ชีวิต ในคุกโดยไม่เบื่อหน่าย "ฉันจึงเข้าใจว่ามนุษย์สามารถมีชีวิตถึง 100 ปีในคุกได้ อย่างสบาย หลังจากที่เขาได้ดำรงชีวิตมาเพียง 1 วันเต็ม" (อำพรรณ โอตระกูล, 2525: 65)

อิสรภาพของชีวิตคือความตาย แต่ขณะนี้ฉันเข้าใจแล้วมันแสนจะเป็น เรื่องธรรมดา ทำไมนะฉันจึงไม่เห็นเสียแต่แรกว่าไม่มีอะไรยิ่งใหญ่กว่าการ ประหารชีวิต และสรุปแล้วเป็นสิ่งเดียวที่น่าสนใจที่สุดสำหรับมนุษย์เรา (อำพรรณ โอตระกูล, 2525: 93) การเดินไปสู่ตะแลงแกงเปรียบเสมือนการลอย ขึ้นไปสู่สวรรค์ (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 95)

ความเป็นคนฉลาดของเมอโซ "และฉันก็ได้ยินเขาตัดสินว่าฉันเป็นคน ฉลาด" (อำพรรณ โอตระกูล, 2522: 84) ทำให้เขาอยู่เหนือความตาย เช่นเดียวกับซีซีฟที่สามารถมีความสุขในการเข็นก้อนหินเมื่อยอมรับ (รู้เท่าทัน) ว่างานของตนเป็นงานไร้สาระ เขาย่อมอยู่ในฐานะที่เหนือกว่าผู้ลงโทษเขา การ ลงโทษก็หาใช่การลงโทษอีกไม่ เขาอยู่เหนือการลงโทษใดๆ อยู่เหนือความตาย เมอโซเป็น Absurded Hero ในใจของคนอ่าน จนกล่าวได้ว่า หากใครได้อ่าน นวนิยายคนนอก จะไม่สามารถดำเนินชีวิตเช่นเดิมได้อีกต่อไป

แม้ผู้อ่านจะมีความรู้สึกต่อตัวละครทั้งสองแตกต่างกัน แต่ในความ แตกต่างนั้นก็มีความเหมือนกันในประเด็นที่น่าสนใจ คือ ตัวละครเอกทั้งสอง คือ เมอโซ และ ฟัก เป็นตัวละครที่ถูกกระทำให้แปลกแยกจากสังคม โดยที่ ความเป็นอื่นนั้นเกิดจากมายาคติอันนำไปสู่ความรุนแรง แม้จะอยู่ในบริบททาง สังคมและกลวิธีการนำเสนอที่ทำให้ภาพของตัวละครเอกทั้งสองเรื่องมีความ แตกต่างกันก็ตาม

### บรรณานุกรม

### ภาษาไทย

- กฤษดาวรรณ หงศ์ลดารมภ์. 2549. *มองสังคมผ่านวาทกรรม*. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- ชาติ กอบจิตติ. 2525. *คำพิพากษา.* พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ต้น หมาก.
- ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์. 2545. อ่าน(ไม่)เอาเรื่อง. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:
- ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. 2548. วาทกรรมการพัฒนา อำนาจ ความรู้ ความ จริง เอกลักษณ์และความเป็นอื่น. กรุงเทพฯ: วิภาษา.
- ตรีศิลป์ บุญขจร. 2523.*นวนิยายกับสังคมไทย พ.ศ. 2475-2500.* กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สร้างสรรค์.
- ธีรยุทธ บุญมี. 2551. *มิเชล ฟูโกต์*. กรุงเทพฯ : วิภาษา.
- นพพร ประชากุล. 2552. โรล็องค์ บาร์ธส์กับสัญศาสตร์วรรณกรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์อ่าน.
- วรรณพิมล อังคศิริสรรพ. 2551. มายาคติ สรรนิพนธ์จาก Mythologies ของ Roland Bathes. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์คบไฟ.
- สมาคมภาษาและหนังสือแห่งประเทศไทย. 25 ปีซีไรต์ รวมบทวิจารณ์คัดสรร. 2547. กรุงเทพฯ: ชนนิยม.
- สิทธา พินิจภูวดล, รื่นฤทัย สัจจพันธุ์. 2531. วรรณคดีเปรียบเทียบ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.
- สุภัทร สวัสดิรักษ์. "วรรณศิลป์และปรัชญา ใน 'คำพิพากษา'. สยามใหม่. ปีที่ 1. ฉบับที่ 17 (13 มีนาคม 2525).

อำพรรณ โอตระกูล (ผู้แปล). 2522. คนนอก. พิมพ์ครั้งที่3. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ดวงกมล.

# เมืองไทย : ดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" ของผู้ชาย "ฝรั่ง"

นพมาตร พวงสุวรรณ

### บทคัดย่อ

เมืองไทยเป็นดินแดนที่ฝรั่งใช้เป็นพื้นที่ในการพักผ่อนและ ท่องเที่ยวมาช้านานแล้ว แต่ปรากฏการณ์ดังกล่าวเกิดความ เด่นชัดขึ้นหลังปี พ.ศ. 2530 หรือปีแห่งการท่องเที่ยวไทย จากนั้น เป็นต้นมาเรื่องราวของ "เมืองไทย" ซึ่งถูกนำเสนอในสื่อประเภท ต่างๆ มีลักษณะที่ไม่แตกต่างกัน คือมักมองเมืองไทยในฐานะที่ เป็นดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" ของนักท่องเที่ยวผู้ชายฝรั่ง นวนิยายการเดินตะวันตกร่วมสมัยตั้งแต่ปี พ.ศ. 2532 ที่เขียน เรื่องราวเกี่ยวกับการเดินทางของผู้ชายฝรั่งที่ได้เดินทางมา ท่องเที่ยวในเมืองไทยได้นำเสนอภาพแทนเมืองไทยในลักษณะ ข้างต้นไว้อย่างชัดเจน บทความนี้จึงมุ่งศึกษาการนำเสนอภาพ แทนเมืองไทยที่เป็นดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" สำหรับผู้ชายฝรั่ง ในนวนิยาย การเดินทางตะวันตกร่วมสมัยที่ประพันธ์ขึ้นตั้งแต่ปี พ.ศ. 2532-2547 โดยนักเขียนชาวอังกฤษ อเมริกันและแคนาดา จำนวน 6 เรื่อง บทความนี้ชี้ให้เห็นว่าเมืองไทยถูกนำเสนอ เป็นพื้นที่สำหรับความสุขและการได้รับสิทธิ์พิเศษ อีกทั้งยังเป็น พื้นที่สำหรับการพักผ่อนและการเรียนรู้วัฒนธรรมไทยผ่านหญิง คนรัก

-

<sup>\*</sup>อาจารย์กลุ่มสาระการเรียนรู้ภาษาต่างประเทศ ( ภาษาอังกฤษ ระดับชั้นมัธยมศึกษา ตอนปลาย ) โรงเรียนเทพศิรินทร์ กรุงเทพมหานคร

ประเทศไทยประกาศให้ปี พ.ศ. 2530 เป็น "ปีแห่งการท่องเที่ยวไทย" นับแต่นั้นมาเมืองไทยก็กลายเป็นจุดหมายปลายทางที่สำคัญอีกแห่งหนึ่งของ นักท่องเที่ยวจากทั่วโลกโดยเฉพาะนักท่องเที่ยวชาวตะวันตกที่เป็นผู้ชายฝรั่ง (Farangs) อันเนื่องมาจากการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทยและธุรกิจการท่องเที่ยว ของภาคเอกชนได้ดำเนินกิจกรรมส่งเสริมการขาย เผยแพร่ โฆษณาและ ประชาสัมพันธ์การท่องเที่ยวในเมืองไทยผ่านการสร้างภาพลักษณ์ประเทศไทยใน ทางบวกที่เน้นการนำเสนคมรดกด้านวัฒนกรรม แนะนำสถานที่ท่องเที่ยว หลากหลายรูปแบบ ตลอดจนการสนับสนุนนโยบายการบินพาณิชย์ให้เป็น ศูนย์กลางการบินสำหรับภูมิภาคนี้ (การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย, 2548: 2) ยิ่งไปกว่านั้น บริษัทท่องเที่ยวต่างๆ ก็พยายามสร้างการรับรู้เกี่ยวกับเมืองไทย ให้กับนักท่องเที่ยวในลักษณะที่เป็นการสร้าง "ภาพมายา" ผ่านการโฆษณาเชิญ ชวนและสร้างข้อมูลความรู้เกี่ยวกับเมืองไทยโดยเฉพาะเลือกใช้ "ผู้สตรีไทย" หรือ "รอยยิ้ม" ของสตรีไทยเป็นสื่อกลางในการกระตุ้นหรือเร่งเร้านักท่องเที่ยว ตะวันตกโดยเฉพาะผู้ชายให้เดินทางมาท่องเที่ยวในเมืองไทยกันมากขึ้น เช่น การ โฆษณาโดยการใช้ภาพสตรีไทยนุ่งน้อยห่มน้อยควบคู่กับสถานที่ท่องเที่ยว หรือ การใช้ภาพสตรีไทยที่แสดงออกถึงความเต็มใจที่จะต้อนรับนักท่องเที่ยว เช่น ท่าพนมมือไหว้พร้อมกับรอยยิ้มเชิญชวน

ปัจจุบันอินเทอร์เน็ตเป็นสื่อสำคัญที่ทำหน้าที่เป็นตัวกลางที่ช่วยส่งเสริมให้ เกิดการรับรู้เกี่ยวกับเมืองไทยสำหรับนักท่องเที่ยวทั่วโลกได้อย่างสะดวกและ รวดเร็ว เห็นได้จากเว็บไซต์ที่มีอยู่มากมายที่นำเสนอเรื่องราวเกี่ยวกับการเดิน ทางเข้ามาท่องเที่ยวหรือพักผ่อนในเมืองไทยโดยต่างก็นำเสนอภาพเมืองไทยเป็น พื้นที่ที่มีทุกสิ่งทุกอย่างที่นักท่องเที่ยวสามารถสัมผัสได้ ไม่ว่าจะเป็นความสุข ความตื่นเต้น และการเผชิญกับความแปลกแตกต่างไปจากตะวันตก และสิ่งที่ สำคัญที่สุดคือการแสวงหาความสุขทางเพศจากผู้หญิงไทย เห็นได้จากการ

กล่าวถึงการรับรู้เกี่ยวกับเมืองไทย (perception of Thailand) ของฝรั่งผ่านผู้หญิง โสเภณีที่ระบุว่า "[...] in Britain, the first thing that comes to people's mind when they think of Thailand is prostitution[...]" (Jaime, 2004: 2) อีกทั้งยังมีการ นำเสนอภาพเมืองไทยในด้านลบ (Dark Side) ผ่านเรื่องราวเกี่ยวกับอันตรายต่างๆ ด้วยเหตุนี้ ในสายตาของนักท่องเที่ยวชาวตะวันตกโดยเฉพาะผู้ชายด้วยแล้ว ต่าง ก็มองว่าเมืองไทยเป็นสถานที่ท่องเที่ยวที่มีความเพียบพร้อมในหลากหลาย เหตุผลเพื่อการตัดสินใจสำหรับการเดินทางมาท่องเที่ยว

การรับรู้เกี่ยวกับผู้หญิงไทยที่ต่างก็มองว่าเป็นผู้หญิงที่มี "ความงาม" ที่ เป็นแบบฉบับตามแบบตะวันออกคือเป็นผู้ที่มีความอ่อนหวาน สวยงาม ยิ้มแย้ม แจ่มใส ยินดีที่จะรับใช้หรือบริการสามี ซึ่งลักษณะเหล่านี้มีอิทธิพลในการกระตุ้น ทำให้นักท่องเที่ยวต้องการที่จะค้นหา "สถานที่" ซึ่งมีสตรีในลักษณะดังกล่าวที่ สามารถสนองความคาดหวังในสิ่งที่พึงปรารถนาโดยเฉพาะเรื่องของ "คู่รัก" ที่ คอยดูแลเอาใจใส่ ยิ่งส่งผลทำให้นักท่องเที่ยวหลากหลายอาชีพไม่ว่าจะเป็นนัก ธุรกิจ นักวิชาการ นักศึกษา นักเขียนและนักประพันธ์นวนิยายโดยเฉพาะผู้ชาย ฝรั่งต่างก็เดินทางเข้ามาท่องเที่ยวในเมืองไทยและได้ถ่ายทอดเรื่องราวเกี่ยวกับ เมืองไทยหรือเหตุการณ์ต่างๆ ที่ได้เผชิญตามมุมมองของตะวันตกในหลากหลาย ประเภทไม่ว่าจะเป็นสมุดภาพ สารคดี บันทึกการเดินทาง เอกสารทางวิชาการ เรื่องสั้น และนวนิยาย เป็นต้น

จากการศึกษาพบว่าหลังจากที่รัฐบาลประกาศให้ปี พ.ศ. 2530 เป็นปีแห่ง การท่องเที่ยวไทยมีนวนิยายของนักเขียนตะวันตกที่เขียนเรื่องเกี่ยวกับการเดิน ทางเข้ามาท่องเที่ยวหรือใช้ชีวิตอยู่ในเมืองไทยเกิดขึ้นมากมายตั้งแต่ปี พ.ศ. 2532 ซึ่งนวนิยายเหล่านี้มีลักษณะที่คล้ายคลึงกันหลายประการไม่ว่าจะเป็นการใช้ฉาก ที่เกิดขึ้นในเมืองไทย การสร้างตัวละครเอกฝ่ายชายที่เป็นฝรั่ง ซึ่งออกเดินทางมา ท่องเที่ยวในเมืองไทยและมีความสัมพันธ์กับตัวละครเอกฝ่ายหญิงที่เป็นผู้ หญิงไทย ตลอดจนการนำเสนอเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับตัวละครเอกฝ่าย ชายผ่านการท่องเที่ยวในเมืองไทยซึ่งต่อมารู้จักกันภายใต้ชื่อว่า "Bangkok

Fiction" (Thai Oasis, 2004: 2) โดยมีจุดเด่นที่สำคัญคือการใช้เมืองไทยเป็นฉาก และการใช้ลักษณะของความเป็นมิตรของคนไทยเป็นจุดเด่นของตัวละครฝ่าย หญิง บทความนี้มุ่งศึกษานวนิยายประเภทนี้โดยใช้ลักษณะร่วมมาเป็นตัวกำหนด ขอบเขตของการศึกษาโดยยึดแก่นเรื่องที่เป็นแนวเกี่ยวกับความรัก (Romance) ระหว่างตัวละครเอกชายฝรั่งและตัวละเอกหญิงไทย และมีการใช้ฉากเมืองไทย ตลอดจนการนำเสนอเรื่องราวของการเดินทางและการใช้ชีวิตในเมืองไทยของตัว ละครเอกฝ่ายชายเป็นสำคัญ ซึ่งผู้เขียนเรียกนวนิยายแนวนี้ว่า "นวนิยายการ เดินทางตะวันตกร่วมสมัย" (the contemporary Western travel novel)

บทความนี้มุ่งศึกษานวนิยายจำนวน 6 เรื่องซึ่งเป็นนวนิยายที่ประพันธ์ขึ้น ในช่วงปี พ.ศ. 2532 – 2547 อันได้แก่ 1) เรื่อง *Bangkok Knights* (2532) โดย Collin Piprell ชาวแคนาดา 2) เรื่อง *The Scribe* (2543) ของ David Young ชาว อังกฤษ 3) เรื่อง Even Thai Girls Cry (2546) ของ J.F. Gump ชาวอเมริกัน 4) เรื่อง *Peacock Hotel* (2547) ของ Philip J. Cunningham ชาวอเมริกัน 5) เรื่อง Thai Girl (2547) ของ Andrew Hicks ชาวอังกฤษ และ 6) เรื่อง Private Dancer (2547) ของ Stephen Leather ชาวอังกฤษ เพื่อแสดงให้เห็นว่าความแตกต่าง ระหว่างประเทศต้นกำเนิดของนักเขียน ไม่ได้ส่งผลต่อการสร้างมุมมองที่ หลากหลายต่อการนำเสนอภาพเมืองไทยเลย แต่กลับเป็นเรื่องของความเป็น ตะวันตก (Whiteness) ที่มีอิทธิพลในการครอบงำแนวคิดและมุมมองของนักเขียน จึงส่งผลทำให้นวนิยายเหล่านี้นำเสนอภาพเมืองไทยและสตรีไทยในลักษณะที่ไม่ แตกต่างกัน โดยนักเขียนพร้อมใจเลือกสร้างภาพผู้หญิงไทยซึ่งพร้อมที่จะมอบ "รอยยิ้ม" และ "ความสุข" เพื่อสนองตอบความปรารถนาของตัวละครเอกฝ่าย ชาย ผ่านการท่องเที่ยวในสถานที่ต่างๆ ของเมืองไทยไม่ว่าจะเป็นสถานบริการใน ยามค่ำคืนของกรุงเทพมหานครหรือเมืองใหญ่ๆ เฉกเช่น พัฒน์พงษ์ หรือสถานที่ ท่องเที่ยวทางธรรมชาติที่สวยงามไม่ว่าจะเป็นชายหาดที่สวยงาม ภูเขา และวิถี ชีวิตแบบดั้งเดิมในหมู่บ้านชนบทของไทย ด้วยเหตุนี้พื้นที่ต่างๆ เหล่านี้ถูก นำเสนอให้กลายเป็นพื้นที่สำหรับการสร้าง "มายาภาพ" เรื่องด้านต่างๆ ของ

ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่งที่สามารถหลบหนีโลกแห่งความเป็นจริงมาสู่ดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" ในเมืองไทย

## บาร์ กับ "ความสุข" ยามค่ำคืนของผู้ชายฝรั่งในใจกลางเมือง

นวนิยายแนวนี้ได้นำเสนอพื้นที่บาร์ซึ่งเป็นพื้นที่สำหรับการนัดพบของ ตัวละครสำคัญๆ ของเรื่องโดยเฉพาะตัวละครเอกชายฝรั่ง และยังเป็นพื้นที่ที่เป็น จุดกำเนิดของความสัมพันธ์กับผู้หญิงบาร์ไทย ดังนั้นบาร์ที่นำเสนอในที่นี้นับเป็น พื้นที่เฉพาะที่แสดงให้เห็นถึงบทบาทของผู้มอบความสุขและผู้ที่มารับความสุขใน ยามค่ำคืน ในขณะที่ตอนกลางวันสถานที่ดังกล่าวจะเงียบเหงาและร้างผู้คน

บาร์เป็นสถานที่ที่มีการขายบริการทางเพศซึ่งตัวละครผู้ชายฝรั่งจะ เดินทางมาใช้ชีวิตในยามค่ำคืนซึ่งอาจมีทั้งที่เดินทางมาด้วยความเต็มใจหรือจาก คำเชิญชวนของเพื่อนชาวต่างชาติที่มาอาศัยอยู่เมืองไทยเป็นเวลานาน โดยให้มา ลองใช้ชีวิตในยามค่ำคืนของเมืองไทย ซึ่งแน่นอนที่สุดว่าในพื้นที่แห่งนี้จะต้องมี หญิงขายบริการหรือผู้หญิงบาร์ที่มีหน้าที่คอยต้อนรับ และเชิญชวนลูกค้าให้ ตัดสินใจซื้อบริการ และเจ้าของบาร์ผู้ที่จัดการที่คอยเอื้ออำนวยความสะดวก ให้กับบุคคลต่างๆ ที่เข้ามาใช้บริการ ดังนั้น หากพิจารณาบทบาทของบาร์ ก็เปรียบเสมือนกับพื้นที่ที่คอยทำหน้าที่หยิบยื่นความสุขให้กับผู้ที่มาใช้บริการ หรือนักเดินทางผู้ชายฝรั่ง ด้วยเหตุนี้บาร์จึงถูกออกแบบและตกแต่งเพื่อ จุดมุ่งหมายหลักที่จะให้ผู้ชมเกิดความสุขซึ่งโดยส่วนมากมักจะเป็นการโชว์ พิสดารของหญิงบาร์ บาร์จึงมักจะประดับประดาไปด้วยไฟหลากสี เพื่อสร้าง ความเร้าใจให้กับลูกค้าและผู้ที่เต้นโชว์ เช่น นวนิยายเรื่อง Thailand Joy ได้ นำเสนอการตกแต่งบาร์เชอรี่ (Cherry Bar) ไว้ว่า [...] บนเพดานมีไฟหลากสีและ เสียงประดับประดามากมาย อีกทั้งยัง มีไฟดิสโก้ขนาดใหญ่ห้อยย้อยลงมา ท่ามกลางเวที [...] (David Young, 2002: 170-171)

การตกแต่งเวทีของบาร์เชอรี่ในลักษณะเช่นนี้เพื่อใช้เป็นพื้นที่ในการสร้าง ความบันเทิงไว้คอยต้อนรับ "นักท่องเที่ยว" หรือผู้ชายฝรั่ง ซึ่งลักษณะและ คุณสมบัติของอุปกรณ์ต่างๆ มีส่วนส่งเสริมหรือกระตุ้นอารมณ์และความรู้สึก ให้กับนักท่องเที่ยว การที่เวทีซึ่งประดับประดาด้วยไฟสปอร์ตไลท์และไฟหมุนเพื่อ สร้างความตื่นเต้นและเน้นถึงความเร้าใจขณะแสดงโชว์ของผู้หญิงบาร์ และยังมี ส่วนที่จะทำให้พวกเธอเหล่านั้นมีชีวิตชีวาขึ้นอีกด้วย สำหรับการจัดวางที่นั่งเพื่อ การนั่งชมการแสดงก็จะจัดวางไว้ชิดติดเวทีเพื่อทำให้ตัวละครเอกฝ่ายชายได้ "ใกล้ชิด" กับการแสดงเพื่อที่สามารถทำให้คนชมได้รับความสุขเต็มที่ อีกทั้งยัง ส่งผลต่อการตัดสินใจซื้อบริการทางเพศ ส่วนการแสดงที่สร้างความเร้าใจและ ความสุขให้กับนักท่องเที่ยวมากที่สุดคือ "การโชว์พิสดาร" ที่เน้นการเปลือยกาย กับการใช้อุปกรณ์ต่างๆ ซึ่งนวนิยายเรื่อง Thailand Joy ได้นำเสนอเรื่องการ แสดงในลักษณะนี้ผ่านการแสดงของตัวละครวรรณ (Wan) ไว้ดังนี้

วรรณ (Wan) ถอดชุดชั้นในและหยิบแก้วทรงสูงไว้บนเวที จากนั้น ผู้ช่วยเธอก็จะส่งถังซึ่งบรรจุลูกปิงปองให้กับเธอ ทันใดนั้นเธอก็บรรจุลูก ปิงปองเข้าไปในอวัยวะเพศของเธอ และเธอก็ยืน คล่อมแก้ว และขมิบเอา ลูกปิงปองออกมาที่ละลูก [...] ผู้ชายทุกคนต่างก็จับจ้องมาที่อวัยวะส่วน นั้นของเธอ [....]

(David Young, 2002: 201)

การแสดง "โชว์พิสดาร" ของตัวละครหญิงบาร์เฉกเช่นวรรณ เป็นกิจกรรมความ บันเทิงอีกอย่างหนึ่งที่บาร์พยายามสรรหาความแปลก ความพิสดาร มาบริการ สำหรับนักท่องเที่ยวเพื่อเป็นการเรียกร้องความสนใจหรือเป็นการสร้างความสุข ให้กับนักท่องเที่ยว หากพิจารณาจากข้อความที่ยกมาข้างต้นแสดงให้เห็นได้ อย่างชัดเจนว่าการแสดงโชว์ "พิสดาร" สามารถเรียกร้องความสนใจจาก "ผู้ชม" ได้เป็นอย่างดี เพราะทุกคนจะให้ความสนใจ เห็นได้ว่ากิจกรรมการแสดงที่ เจ้าของบาร์นำมาจัดแสดงในบาร์นั้นเป็นสิ่งที่สามารถสนองตอบความต้องการ ของผู้ชายฝรั่ง ที่ต่างก็หลบหนีความจริงมาสู่โลกแห่งจินตนาการในบาร์แห่งนี้ เพราะในสังคมตะวันตกผู้ชายเหล่านี้ไม่สามารถจะแสดงออกถึงกิจกรรมต่างๆ เหล่านี้ได้มากมายนักอาจเป็นเพราะอาชีพ ชนชั้น หรือสังคมที่รายรอบตน แต่เมื่อ มาอยู่ในเมืองไทย สิ่งเหล่านั้นก็จะถูกหายไปอย่างหมดสิ้นเพราะในพื้นที่ของบาร์ พวกเขาเหล่านั้นคือ "แขก" หรือ "นักท่องเที่ยว" ที่สามารถทำสิ่งต่างๆ ได้ ประกอบกับในพื้นที่แห่งนี้เขาคือผู้ที่สามารถกอบโกยความสุขหรือสิ่งที่โหยหามา ช้านานได้อย่างเต็มที่

Jeremy Seobrook (1996: 36) เสนอเหตุผลไว้ใน Travels In The Skin Trade ว่าพื้นที่บาร์เป็นพื้นที่ที่เปิดโอกาสให้นักท่องเที่ยวได้สวมบทบาทและแสดง บทบาทที่เหมือนกันในฐานะของ "นักท่องเที่ยว" และต้องแสดงบทต่างๆ ภายใต้ เงื่อนไขของพื้นที่ไม่ว่าจะเกี่ยวกับการมีปฏิสัมพันธ์กับผู้หญิงไทย การรับความสุข จากการแสดง ตลอดจนการใช้ชีวิตอย่างเสเพลได้ เพราะในพื้นที่แห่งนี้จะทำให้นัก เดินทางเหล่านี้ได้หลุดเข้าไปอยู่ในโลกแห่งจินตนาการหรือมายาภาพที่พวกเขา สามารถสร้าง "ความสุข" ให้กับตนเองได้ เพราะในพื้นที่แห่งนี้ทำให้เชื้อชาติ ชนชั้น อาชีพ รูปร่างหน้าตา ไม่ใช่ปัจจัยที่สำคัญเหมือนโลกแห่งความจริง อันเนื่องมาจากทุกคนยืนหยัดอยู่ได้ด้วย "บทบาท" ซึ่งผู้คนที่รายล้อมภายในบาร์ ก็พร้อมที่จะต้อนรับ อำนวยความสะดวกและพร้อมที่เอื้อไปตามความต้องการ ซึ่งแน่นอนในพื้นที่แห่งนี้ผู้ชาย "ฝรั่ง" เหล่านี้จะรู้สึกว่าตนเองเป็นเสมือน "ดารา" หรือ "ราชา" ที่ทุกคนต้องเข้ามาให้ความสนใจ การหลบชีวิตเข้าไปอยู่ในโลกแห่ง "มายา" ของผู้ชาย "ฝรั่ง" กลุ่มนี้ทำให้พวกเขารู้ว่าชีวิตได้หลบออกมาจากชีวิต จริงที่แสนจะวุ่นวายในชีวิตประจำวันได้

ตัวละครไมค์ (Mike) จากเรื่อง Even Thai Girls Cry เป็นตัวอย่างที่ชัดเจน ที่สุดสำหรับการแสวงหาความสุขจากบาร์ในเมืองไทยในฐานะที่เป็นพื้นที่แห่ง "ความสุข" ของผู้ชายฝรั่งที่มีอายุราวๆ 45 ปีอย่างเขา เพราะเมื่อพวกเขาได้เข้า มาท่องเที่ยวในบาร์แล้วเขาก็สามารถได้รับความสุขจากตัวละครหญิงบาร์อย่าง เต็มที่ อีกทั้งในพื้นที่แห่งนี้เป็นที่ที่เขาได้พบรักและตกหลุมรักมาศ (Math) หญิง สาวรุ่นลูก

"ฉันเป็นฝรั่ง" "ฝรั่งที่มีอายุรุ่นราวคราวเดียวกับพ่อของเธอ หรือ อาจแก่พอที่จะเป็นพ่อของเธอก็ว่าได้"

(J.F. Gump, 2003: 224)

ไมค์มักวิตกกับความแตกต่างในเรื่องของ "อายุ" ของเขากับมาศอยู่ เสมอๆ ซึ่งสำหรับความคิดของเขานั้นไม่สามารถเกิดขึ้นได้ในโลกแห่งความเป็น จริงในสังคมตะวันตก แต่สำหรับในบาร์ของพัทยาหรือเมืองไทยแล้ว เขาสามารถ จะพบกับความสุขเฉกเช่นนี้ได้ และสามารถจะทำทุกสิ่งทุกอย่างตามแต่ใจจะ ปรารถนาได้เพราะในพื้นที่แห่งนี้เขาจะได้รับการต้อนรับในฐานะ "นักท่องเที่ยว" ที่ไม่แตกต่างจากคนอื่นๆ ถึงแม้ว่าบางคนจะเป็นเด็กหนุ่ม หรือ คนที่หล่อกว่า ตนเองก็ตาม ประกอบกับผู้หญิงที่ทำงานอยู่ในบาร์ต่างก็พยายามจะทำหน้าที่ ของตนเองที่สวมบทบาทของตัวเองในฐานะ "ผู้ให้ความสุข" ด้วยบทบาทใน ลักษณะดังกล่าวจึงทำให้ความแตกต่างที่เกี่ยวกับอายุของไมค์ และมาศ ได้เลือน หายไป สำหรับเขาแล้วก็มีแต่เวลาแห่ง "ความสุข" ที่เกิดขึ้นในบาร์อันเปรียบเป็น เสมือน "สวรรค์" สำหรับผู้ชายฝรั่ง เพราะในพื้นที่แห่งนี้ความสัมพันธ์ระหว่าง เขาและมาศไม่ใช่เรื่องแปลกหรือผิดปกติแต่อย่างใด เนื่องจากนักท่องเที่ยว ส่วนใหญ่ต่างก็ยอมที่จะสวมบทบาทในลักษณะที่กล่าวมาแล้วทั้งสิ้น

จะเห็นได้ว่าพื้นที่บาร์ที่ถูก "สร้าง" ให้เหมือนกับพื้นที่แห่ง "ความสุข" ที่ สามารถสนอง ตอบความสุขของนักท่องเที่ยวผู้ชายฝรั่งได้เป็นอย่างดี เพราะใน พื้นที่แห่งนี้ทำให้พวกเขาเหล่านั้นหลุดออกจากโลกแห่งความเป็นจริงที่พวกเขาไม่ สามารถจะสนองตอบความต้องการต่างๆ ได้ อันเนื่องมาจากกฎหรือกติกาที่ เข้มงวดของสังคมตะวันตกหรือด้วยความบกพร่องของตนเองโดยเฉพาะเรื่องอายุ แต่ในพื้นที่บาร์ของเมืองไทยพวกเขาสามารถทำสิ่งต่างๆ ได้ ซึ่งแน่นอนว่าพวก

เขาเหล่านั้นจึงพร้อมใจที่จะเลือกอยู่กับ "จินตนาการ" ในยามค่ำคืนมากกว่าที่จะ อยู่ในโลกแห่งความจริงเมื่อมาท่องเที่ยวในเมืองไทย ดังนั้นจึงไม่แปลกที่ นักท่องเที่ยวผู้ชายฝรั่งส่วนใหญ่เลือกที่จะมาใช้บริการสถานท่องเที่ยวเฉกเช่น บาร์ และแน่นอนที่สุดว่าบาร์ก็ยังคงเป็นพื้นที่แห่งการแสวงหาความสุขของผู้ชาย เหล่านั้นอย่างไม่มีวันจบสิ้น

### สถานที่พัก-โรงแรม กับ "สิทธิพิเศษของฝรั่ง" ในเมืองไทย

ถนน ตรอก ซอกซอย ของย่านสถานบริการในยามค่ำคืน สำหรับตอน กลางวันแล้วจะถูกปรับเปลี่ยนค่าและความหมายให้กลายไปเป็น "ชุมชน" ของ ฝรั่งที่พวกเขาจะได้ใช้ชีวิตในตอนกลางวัน กล่าวคือ พวกเขาเหล่านั้นจะไม่ใช่ "นักท่องเที่ยว" ของบาร์เฉกเช่นในยามค่ำคืนอีกต่อไป แต่พวกเขาต้องกลายเป็น เสมือน "คนต่างถิ่น/ต่างแดน" ที่ต้องมาใช้ชีวิตอยู่บนพื้นที่ของเมืองไทยซึ่งพวก เขาได้ปรับเปลี่ยนพื้นที่บริเวณ ถนนข้าวสาร ถนนสุขุมวิท 23 และถนนพัฒน์พงษ์ ซึ่งเป็นพื้นที่ของคนไทยให้กลับกลายเป็นชุมชนของ "ตนเอง" ไม่ว่าจะเป็นลักษณะ ของชุมชนที่ประกอบไปด้วยที่พักสำหรับฝรั่ง การสื่อสารโดยใช้ภาษาอังกฤษ ร้านอาหารและการบริการที่เน้นลูกค้าฝรั่งเท่านั้น ดังนั้น พื้นที่เหล่านี้ จึง เปรียบเสมือน "ชุมชนของฝรั่ง" ในเมืองไทย เพราะเมื่อเขาเหล่านั้นตื่นนอนขึ้นมา ก็จะมาพบปะกับเพื่อนๆ ที่มีลักษณะผิวพรรณ หน้าตา ท่าทาง ตลอดจนภาษาที่ ใช้ในการสื่อสารที่ไม่แตกต่างกันมากนัก ซึ่งพื้นที่แห่งนี้ เอื้อให้คนเหล่านั้น ได้รู้สึก ว่านี่คือ "บ้าน" ของตนอีกแห่งหนึ่งในเมืองไทย และพื้นที่แห่งนี้เป็นพื้นที่ที่ทำให้ เขาเกิดความรู้สึกไม่แตกต่างท่ามกลางการอาศัยอยู่ในต่างแดนที่มีแต่ความ แตกต่างทั้งทางด้านสังคมและวัฒนธรรม อีกทั้งยังรู้สึกว่าพวกเขามีสิทธิพิเศษที่ เหนือกว่าในพื้นเหล่านี้ ดังนั้น สถานที่พักหรือโรงแรมที่ปรากฏในนวนิยายแนวนี้ จัดเป็นพื้นที่แห่งความอบอุ่นและมิตรภาพที่ทำให้ผู้ชายฝรั่งที่เดินทางมายัง เมืองไทย เกิดความรู้สึกปลอดภัยในขณะที่ใช้ชีวิตในเมืองไทย

การเดินทางเข้ามาใช้ชีวิตหรือท่องเที่ยวในเมืองไทยของตัวละครฝรั่ง นักท่องเที่ยวไม่ว่าจะมาท่องเที่ยวระยะสั้น มาทำงาน หรืออาศัยอยู่ในเมืองไทย อย่างถาวรก็ตามแต่สิ่งหนึ่งที่สังเกตได้อย่างชัดเจนคือฝรั่งเหล่านี้มักจะอาศัยอยู่ ร่วมกันในกลุ่มของฝรั่งด้วยกันเท่านั้น แม้ว่าฝรั่งเหล่านั้นจะไม่ใช่ผู้ที่เป็นคนมา จากประเทศเดียวกันหรือเชื้อชาติเดียวกันก็ตาม แต่มักจะมองว่าเป็น "ชาวตะวันตก" ด้วยกัน พวกเขารู้สึกอุ่นใจที่จะใช้ชีวิตร่วมกันเพราะจะไม่ทำให้ พวกเขารู้สึกแปลกแยกในพื้นที่ดังกล่าวของเมืองไทย จึงจำเป็นที่พวกเขาต้อง สร้างความคุ้นเคยต่อกันและทำให้ตนเองรู้สึกไม่แปลกแยกท่ามกลางพื้นที่ของ ผู้อื่นด้วยการสร้างกลุ่มสังคมของตนขึ้นมาโดยพยายามหาสิ่งที่คุ้นเคยให้กับ ตนเองให้ได้มากที่สุด

นับเป็นความโชคดีของตัวละครเอกฝ่ายชายหรือนักท่องเที่ยวในนวนิยาย ที่เลือกศึกษาเพราะพวกเขาจะได้รับ "สิทธิพิเศษ" ในเมืองไทย อันเนื่องจากคน ไทยให้การต้อนรับด้วยความเต็มใจโดยเฉพาะจากผู้หญิงบาร์เพราะอำนาจเงินที่ สูงกว่า จึงทำให้พวกเขารู้สึกว่าพวกเขากลายเป็นเจ้าของพื้นที่มากกว่าความรู้สึก ที่แปลกแยก หากจะกล่าวถึงบทบาทที่สำคัญของชุมชนแห่งนี้แล้ว ก็มีส่วน ผลักดันให้เป็นพื้นที่ของการแสดงออกถึงความเป็นตะวันตกและความอบอุ่น เสมือนหนึ่งเป็นที่ปลอดภัยให้กับนักท่องเที่ยวโดยเฉพาะนักท่องเที่ยวหน้าใหม่ พวกเขาเหล่านั้นก็จะได้รับการช่วยเหลือซึ่งเปรียบเสมือนทางลัดที่ช่วยให้ฝรั่งหน้า ใหม่ได้มีพี่เลี้ยงหรือได้รับข้อมูลเพื่อให้เข้าใจเมืองไทยได้รวดเร็วและชัดเจนมาก ยิ่งขึ้นในขณะเดียวกันก็ยังได้รับการช่วยในเรื่องของการปรับตัวให้เข้ากับเมืองไทย และผู้หญิงไทย เห็นได้อย่างชัดเจนจากเรื่อง Private Dancer ที่นิเกล (Nigel) เป็นเสมือนพี่เลี้ยงที่คอยแนะนำแก่ปีเตอร์ (Pete) ตัวละครเอกที่เดินทางมา เมืองไทยเป็นครั้งแรกเกี่ยวกับบาร์ซอมบี้ (Zombie) และการซื้อบริการ

[...] การบริการของบาร์ซอมบี้ และการใช้บริการผู้หญิงในบาร์ แห่งนี้ซึ่งเขายังได้อธิบายเกี่ยวกับการจ่ายค่าตัวและระบบการบริการ ของบาร์ [...] ว่าคุณต้องจ่ายเงินให้กับบาร์ ประมาณ 400-600 บาท และจากนั้นผู้หญิงที่คุณเลือกก็จะสามารถออกไปกับคุณได้ [...] คุณต้อง จ่ายต่ำสุด 500 บาท จนถึงมากที่สุดประมาณ 2,000 บาท

(Stephen Leather, 2005: 4)

การสร้างความสัมพันธ์ระหว่างคนสองคนในพื้นที่แห่งนี้ได้ผลักดันให้ นักท่องเที่ยวที่เดินทางมายังเมืองไทยได้แสดงบทบาทของความเป็นพี่เป็นน้อง เป็นเพื่อน หรือแม้แต่ความห่วงใยซึ่งกันและกัน แม้ว่าจะต่าง ฐานะ ชาติพันธุ์ อาชีพ ก็สามารถอยู่ร่วมกันได้ เห็นได้อย่างชัดเจนจากรูปร่าง หน้าตา ของนิเกลที่ มีตาพิการข้างเดียว ประกอบกับความประพฤติเกี่ยวกับเซ็กส์ที่แปลกประหลาด ในขณะที่ปีเตอร์เป็นนักท่องเที่ยวที่มีอาชีพที่มั่นคง การอยู่ร่วมกันในลักษณะนี้ สำหรับสังคมตะวันตกนั้นคงเกิดขึ้นได้ยาก เพราะความแตกต่างทางด้านชนชั้น ฐานะ อาชีพ ตลอดจนลักษณะความแตกตางด้านต่างๆ แต่เมื่อมาอยู่ใน เมืองไทยภายใต้พื้นที่ของชุมชนฝรั่งและท่ามกลางเป้าหมายของกิจกรรมการ ท่องเที่ยวที่เหมือนกัน จึงทำให้ความแตกต่างทางด้าน ชนชั้น ฐานะหรืออาชีพ ก็ ถูกทำให้เบาบางลงแต่ "ความเป็นตะวันตก" หรือฝรั่ง ซึ่งเป็นลักษณะร่วมกันที่ ติดตัวมากลับทำให้ดูเด่นชัดมากขึ้น ซึ่งการแนะนำของนิเกลในครั้งนั้นทำให้ ปีเตอร์ซึ่งเป็นนักเดินทางหน้าใหม่ของเมืองไทยได้เข้าใจกระบวนการและวิธีการ ต่าง ๆ ของนักท่องเที่ยวที่จะเลือกใช้บริการจากสถานบันเทิงในยามค่ำคืน เฉก เช่นบาร์ในกรุงเทพมหานคร

ใน Thai Girl ได้นำเสนอรูปแบบของมิตรภาพหรือกลุ่มคนที่เป็นฝรั่ง นักท่องเที่ยวเอาไว้เช่นกันบนพื้นที่ของบ้านพัก (Guest House) ในถนนข้าวสาร ผ่านความสัมพันธ์ของตัวละครเอมม่า (Emma) และเบ็น (Ben) ชาวอังกฤษ และ ตัวละครแมคค่า (Maca) และชัค (Chuck) ชาวออสเตรเลีย ที่ตัดสินใจร่วมเดินทาง ไปท่องเที่ยวเกาะช้างด้วยกัน ความสัมพันธ์ในลักษณะนี้ได้เปิดโอกาสให้เบ็นและ เอมม่าที่เดินทางมาท่องเที่ยวในเมืองไทยเป็นครั้งแรกได้เรียนรู้ประสบการณ์การ

ใช้ชีวิตจากแมคค่าและชัดซึ่งเป็นนักเดินทางรุ่นพี่ที่มีประสบการณ์เกี่ยวกับ เมืองไทยมากกว่า ซึ่งในเวลาต่อมาพวกเขาก็กลายมาเป็นเพื่อนกันในที่สุด ด้วย เหตุนี้ "ชุมชนฝรั่ง" ของนักท่องเที่ยวในเมืองไทยที่รวมตัวกันในลักษณะที่กล่าวมา ข้างต้นในพื้นที่ต่างๆ ของเมืองไทยนั้นช่วยให้เกิดความอบอุ่นและผ่อนคลาย ความรู้สึกอ้างว้างและโดดเดี่ยวของฝรั่งคนหนึ่งที่ต้องมาใช้ชีวิตในดินแดนของ ผู้อื่นได้เป็นอย่างดี

นอกจากนี้ หากพิจารณาด้านวิถีชีวิตหรือความเป็นอยู่ของฝรั่งเหล่านี้ ณ บ้านหลังที่สองในเมืองไทยนั้น ก็มิได้มีความยากลำบาก เพราะค่าเงินที่สูงกว่าจึง ทำให้พวกเขาเหล่านั้นมีเงินเพียงพอที่จะจับจ่ายใช้สอย และซื้อความ สะดวกสบายให้กับตนระหว่างการเดินทางหรือใช้ชีวิตอยู่ในเมืองไทย และใน บางครั้งกลับพบว่าการใช้ชีวิตอยู่ในพื้นที่เช่นนี้ยังเพิ่มความความสะดวกสบาย และสร้างความหรูหรามากกว่าความเป็นอยู่ในสังคมตะวันตก ถึงกับมี นักท่องเที่ยวบางคนถึงกับหลงติดภาพความสะดวกสบายในฐานะ "เศรษฐ์" ที่เขา ได้รับจากการยกย่องจากคนไทย จนทำให้ตัดสินใจว่าจะใช้ชีวิตที่เหลืออยู่ของตน ณ ที่แห่งนี้ โดยยึดที่นี่เป็นบ้านของเขาไปอย่างถาวร

พื้นที่ที่แสดงออกถึงการยกย่องหรือมอบ "สิทธิพิเศษ" ให้กับฝรั่ง นักท่องเที่ยวเหล่านั้นอีกอย่างหนึ่ง คือ โรงแรม ซึ่งตั้งอยู่ไม่ไกลจากบาร์มากนัก นักท่องเที่ยวเหล่านี้จะได้รับการบริการแบบพิเศษสุด จากการบริการที่พร้อมจะ หยิบยื่นให้กับผู้ที่เข้าใช้บริการในฐานะแขกของโรงแรมในเมืองไทย และยิ่งเป็นฝรั่ง ด้วยแล้วพวกเขากลับรู้สึกว่าพวกเขาจะได้รับสิทธิต่างๆ ที่แตกต่างไปจากกลุ่ม นักท่องเที่ยวอื่นๆ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของการบริการที่เอื้ออำนวยให้เกิดความ สะดวกในหลากหลายรูปแบบ รวมทั้งความพยามที่จะคัดสรรสิ่งต่างๆ ที่ทำให้ฝรั่ง ผู้ที่เข้ามาพักเกิดความพึงพอใจมากที่สุด เช่น การบริการของโรงแรมพีคอค (Peacock Hotel) ในนวนิยายเรื่อง Peacock Hotel ซึ่งได้เตรียมไว้สำหรับ "นักท่องเที่ยว" อย่างจอห์น (John) ไว้ว่า

[...] มีการตกแต่งในรูปแบบที่เย้ายวน มีพนักงานต้อนรับเป็นคน ไทยทั้งหมด มีทางเดินสำหรับฝรั่งโดยเฉพาะ [...] โรงแรมพีค็อคเป็น สถานที่ที่คุณสามารถจะมีเครื่องดืมหรืออาหารที่หรูหรา อีกทั้งยัง สามารถหลบตาผู้คนได้เป็นอย่างดี [...]

(Philip J. Cunningham, 2004: 42)

โรงแรมแห่งนี้ในสายตาของจอห์นแล้วนับเป็นพื้นที่พิเศษที่สร้างขึ้นมาเพื่อ สนองตอบความต้องการของแขกที่มาใช้บริการโดยเฉพาะฝรั่ง เห็นได้จากการมี ทางเดินเฉพาะสำหรับลูกค้าฝรั่ง ประกอบกับความพยายามที่ทำให้ผู้เข้าพักได้รับ ความรู้สึกที่พิเศษไม่ว่าจะเป็นการตกแต่งสถานที่ด้วยอุปกรณ์ที่สวยงามเพื่อสร้าง ความประทับใจให้กับลูกค้าอย่างเขา รวมทั้งการเตรียมการบริการชั้นเยี่ยมไว้ ต้อนรับโดยมีบริกรเป็นคนไทย การบริการและการต้อนรับในลักษณะเช่นนี้ทำให้ ตัวละครจอห์นรู้สึกประทับใจมากที่สุดคือ การบริการ เพราะเป็นการบริการที่ทำให้เขาเกิดความรู้สึกเหมือนมีเกียรติ เป็นแขกคนพิเศษและลูกค้าคนสำคัญของ โรงแรมแห่งนี้ ยิ่งไปกว่านั้นเขายังภาคภูมิใจในความเป็นตะวันตกมากยิ่งขึ้น เพราะพื้นที่แห่งนี้มีส่วนช่วยทำให้เขาได้หวนรำลึกถึงอำนาจของตะวันตกเฉกเช่น ในอดีต ซึ่งนวนิยายเรื่องนี้ก็ได้นำเสนอแนวคิดในลักษณะนี้ไว้อย่างชัดเจนผ่าน พื้นที่ของโรงแรม Peacock ที่อยู่ในกรุงเทพมหานคร ที่เขามองว่าพื้นที่แห่งนี้มิใช่มี ความหมายเพียงแค่ "โรงแรม" เพื่อพักอาศัยเท่านั้น หากพื้นที่นี้ได้สร้างให้ฝรั่ง รู้สึกว่าตนเองเป็นคนที่พิเศษและมีความเป็นอยู่ที่หรูหรา ดังตอนหนึ่งที่กล่าวไว้ว่า

กรุงเทพฯ แต่ไม่เป็นกรุงเทพฯ [...] ในสถานที่แห่งนี้คนเดินทาง เช่นเขาได้รับการบริการอย่างสุภาพ อ่อนน้อม ... มีโอกาสได้ลิ้มลอง เครื่องดื่ม และอาหารชั้นเลิศ [...] สำหรับเขาแล้วความรู้สึกเช่นนี้ไม่เคย เกิดขึ้นเลยในบ้านเกิด [...]

(Phillip J. Cunningham, 2004: 42)

จอห์นรู้สึกได้ว่าโรงแรมแห่งนี้มีการต้อนรับและการบริการเขาเสมือนหนึ่ง เป็นแขกคนพิเศษ และในพื้นที่แห่งนี้ทำให้เขาได้รับสิทธิพิเศษในฐานะที่เป็นฝรั่งคือ การต้อนรับด้วยเครื่องดื่มอย่างดี การบริการสิ่งต่างๆ จนเขาได้รับความ สะดวกสบายมากขึ้น การกระทำในลักษณะเช่นนี้ของโรงแรมกระตุ้นให้เขาได้ หวนรำลึกถึงชีวิตในสังคมบ้านเกิดว่าสิ่งเหล่านี้เขาไม่สามารถจะได้รับได้เลย หากมาพิจารณาถึงเหตุผลของความแตกต่างในความรู้สึกของจอห์นเกี่ยวกับการ บริการของโรงแรมนั้น เหตุผลที่สำคัญก็คือ อัตราเงินและค่าครองชีพที่แตกต่าง กัน เนื่องจากรายได้ในจำนวนเท่ากันไม่สามารถสรรหาสิ่งเหล่านี้ได้ในสังคม ตะวันตก แต่สำหรับเมืองไทยแล้วทำให้เขาได้รับสิ่งเหล่านี้ได้อย่างง่ายดาย สำหรับความรู้สึกประทับใจการยกย่องจนทำให้เขารู้สึกว่าเขาคือ "คนพิเศษ" จากการบริการและการต้อนรับของพนักงานของโรงแรมแห่งนี้ที่มีแต่คนไทยนั้น หากใช้มุมมองของชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์ (2539: 29) ที่ได้อธิบายถึงพนักงาน ชายไทยและเครื่องแบบที่สวมใส่จนทำให้แขกเกิดความรู้สึกว่าตนเองเป็นคนที่ พิเศษและมีความเหนือกว่าไว้ว่า

ชุดเครื่องแบบพนักงานชายของโรงแรมแห่งหนึ่งบนถนนราชดำริ ก็เป็นการย้อนยุคไปสู่ยุคอาณานิคม เพื่อทำให้แขกที่เข้าพักรู้ว่าตัวเอง เป็นซาฮิบ มีคนรับใช้ประจำตัวไว้ให้คอยชี้นิ้วใช้งานได้ตลอดเวลา (ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์, 2539: 29)

จากความรู้สึกของจอห์นแสดงให้เห็นถึงความรู้สึกของแขกที่เป็นฝรั่งว่ามี ความเหนือกว่า และมองว่าตนเองเป็นคนที่ได้รับสิทธิพิเศษ เมื่อใช้บริการของ โรงแรม ประกอบกับการจัดการบริการในรูปแบบต่างๆ ที่กล่าวไปแล้วนั้น ยิ่งทำ ให้เขาได้เปรียบเทียบวิถีชีวิตในบ้านเกิดและในเมืองไทย จนในที่สุดทำให้เขาได้เกิด ความรู้สึกว่าในเมืองไทยหรือกรุงเทพฯ แห่งนี้ทำให้เขาได้มีสิทธิพิเศษต่างๆ ได้ ดีกว่าในบ้านเกิดของตน ลักษณะเช่นนี้สามารถเชื่อมโยงให้เห็นถึงการสร้าง "จินตนาการ" ที่เกี่ยวกับการบริการที่เจ้าของกิจการพยายามจัดให้กับ นักท่องเที่ยว เพื่อเขาเหล่านั้นได้หลบหนีจากชีวิตที่แสนจะจำเจในบ้านเกิด เช่น การให้ผู้ชายไทยมาเป็นบริกรที่คอยให้บริการ ซึ่งสิ่งนี้สามารถเชื่อมโยงถึง แนวคิดถึงผู้ชายพื้นถิ่นในยุคอาณานิคมที่คอยทำหน้าที่เป็นผู้รับใช้หรือแรงงาน เพื่อแสดงถึงความรู้สึกในยุคนั้นที่ตะวันตกมีอำนาจเหนือดินแดนและผู้คนใน ดินแดนอื่น โดยมองว่าเขาเหล่านั้นอยู่ในสถานะที่ต่ำกว่าซึ่งพวกเขาก็สามารถจะ ได้รับสิทธิพิเศษจากคนเหล่านั้น และสำหรับบริกรเหล่านั้นก็ด้วยเช่นกัน จะเห็นได้ อย่างชัดเจนว่านวนิยายเรื่อง Peacock Hotel ที่อธิบายว่าผู้ที่มาทำหน้าที่ใน โรงแรมแห่งนี้นี้มีการแต่งกายเหมือนกับเจ้าชายและสตรีก็สวยประดุจเจ้ากับเจ้า หญิง ในการอธิบายเช่นนี้แสดงให้เห็นได้ว่า Phillip J. Cunningham ผู้ประพันธ์ เกิดความภาคภูมิใจกับความเป็นตะวันตก (Whiteness) ของตนเองอย่างชัดเจน ผ่านการนำแนวคิดดังกล่าวมาถ่ายทอดไว้ในนวนิยายการเดินทางเรื่องนี้

จะเห็นได้ว่าพื้นที่ สถานที่พัก หรือโรงแรมย่านสถานบันเทิงในยามค่ำคืน นั้นเป็นเสมือนพื้นที่อีกแห่งหนึ่งที่เปิดโอกาสให้ฝรั่งนักเดินทางได้สร้างจินตนาการ ที่ตนเองปรารถนาไม่สามารถจะทำได้ในบ้านเกิดของตนหรือสังคมตะวันตก อันเนื่องมาจากปัจจัยทางเศรษฐกิจ อาชีพ หรือชนชั้นของตนในสังคม แต่สำหรับ ในเมืองไทยพวกเขาเหล่านี้สามารถจะสวมบทบาทเสมือน "เศรษฐี" ผ่านการเป็น นักท่องเที่ยวฝรั่ง ไปใช้บริการหรือซื้อบริการเพื่อเติมเต็มสิ่งที่ขาดหายไปได้ หาก เลือกใช้บริการโรงแรมในเมืองไทยซึ่งเป็นพื้นที่ที่เปิดโอกาสให้พวกเขาได้หลุดเข้า ไปในโลกแห่งมายาที่สามารถตอบจะสนองความปรารถนาของตนที่ไม่สามารถจะ เกิดขึ้นได้ในสังคมตะวันตกหรือบ้านเกิดของตนเอง

### สถานที่ท่องเที่ยวทางธรรมชาติ กับ "การพักผ่อน" ของนักท่องเที่ยวฝรั่ง

ตลอดช่วงเวลาที่นักเดินทางฝรั่งได้เดินทางมาท่องเที่ยวและอาศัยอยู่ใน เมืองไทย พวกเขามิได้ใช้ชีวิตอยู่แต่ในย่านสถานบันเทิงยามค่ำคืนของใจกลาง เมืองเพียงอย่างเดียว หากแต่ยังได้เดินทางไปท่องเที่ยวตามสถานที่เป็นแหล่ง ท่องเที่ยวทางธรรมชาติของไทยไม่ว่าจะเป็นภูเขา ชายหาด หรือเกาะ ซึ่งมีอยู่ เกือบทุกจังหวัดของประเทศไทย นวนิยายที่เลือกศึกษาได้นำเสนอพื้นที่เหล่านี้ โดยให้ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่ง ได้เดินทางท่องเที่ยวหรือไปใช้ชีวิตท่ามกลางแหล่ง ท่องเที่ยวทางธรรมชาติของไทยกับ "คู่รัก" หญิงไทยเป็นสำคัญ ในพื้นที่เหล่านี้ ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่งได้ใช้ชีวิตที่แตกต่างจากชีวิตที่ดำเนินอยู่ในแต่ละวันในใจ กลางเมือง กล่าวคือพวกเขาเหล่านี้มุ่งเน้นการเดินทางเพื่อการพักผ่อน แสวงหา ความสุข รวมทั้งการได้เรียนรู้และทำความรู้จักกับ "คนรัก" ซึ่งเป็นหญิงบาร์หรือ หญิงไทยมากยิ่งขึ้น

สถานที่ท่องเที่ยวทางธรรมชาติของไทยในนวนิยายนั้นได้นำเสนอผ่าน ทะเล และเกาะซึ่งเป็นสถานที่ท่องเที่ยวที่มีชื่อเสียงของไทย โดยกำหนดให้พื้นที่ เหล่านี้เป็นพื้นที่สำหรับ "การพักผ่อน" หรือ หลบหนีชีวิตในเมืองหลวงที่ทั้งเขา และเธอต้องสวมบทบาทซึ่งไม่สามารถจะใช้ชีวิตแบบคู่รักโดยทั่วๆ ไปได้ ดังนั้น พวกเขาจึงเดินทางมาท่องเที่ยวและใช้ชีวิตท่ามกลางธรรมชาติอันงดงามของ เมืองไทย อันเนื่องมาจากความสวยงามของแหล่งท่องเที่ยวเหล่านี้ มีส่วนช่วย เสริมสร้างบรรยากาศความโรแมนติกระหว่าง "คู่รัก" ผู้ชายฝรั่งและผู้หญิงไทย ระหว่างการเดินทางเพราะพื้นที่ของเกาะหรือชายหาดมีส่วนผลักดันให้เกิดการ "ปรับเปลี่ยน" บทบาทของผู้ใช้พื้นที่ไปด้วย อันเนื่องมาจากพวกเขาได้หลุด ออกมาจากพื้นที่บาร์ที่ผู้ชาย ฝรั่งเป็นเพียงผู้ชื้อบริการ ในขณะที่ผู้หญิงไทยเป็น ฝ่ายขายบริการ มาสู่พื้นที่ที่เขาสามารถสร้าง "จินตนาการ" ของ "คู่รัก" ที่มี หญิงคนรักอยู่เคียงข้างซึ่งทำให้มีชีวิตที่หอมหวาน ชุ่มฉ่ำหัวใจ เพราะเธอเหล่านั้น พร้อมที่จะมอบความสุขตามแต่เขาจะปรารถนาได้ เช่น นวนิยายเรื่อง Bangkok

Knights ได้นำเสนอการเดินทางของตัวละคร "คู่รัก" ที่เดินทางไปแสวงหา "ความสุข" โดยใช้ธรรมชาติที่เป็นพื้นที่เกาะของเมืองไทยในการสนองตอบความ ปรารถนาของตน ผ่านตัวละครเออร์เนส (Ernest) กับน้อย (Noi) คู่รักที่ได้ เดินทางไปท่องเที่ยว "เกาะในฝัน" ทางภาคใต้ของไทย ซึ่งเขาได้แสดงความรู้สึก ต่อเกาะนี้ไว้ว่า

ในความเป็นจริง มีเพียงแค่เสียงของนกร้องและเสียงร้องของลิง จาก ป่า [...] มีเสียงของจั๊กจั่นดังเซ็งแซ่ และมีชายหาด มันเป็นเสมือน สวรรค์มีดวงอาทิตย์ทำให้รู้สึกผ่อนคลายจากชีวิตในเมืองหลวงอย่าง กรุงเทพฯ

(Collin Piprell, 1989: 70)

การเดินทางของเออร์เนสครั้งนี้ นับเป็นประสบการณ์ที่ล้ำค่าเพราะทั้งเขา และน้อยต่างได้อยู่ร่วมกันสองคนท่ามกลางธรรมชาติที่งดงามซึ่งเต็มไปด้วยสัตว์ ธรรมชาติ บรรยากาศที่แสนจะสงบ ซึ่งช่วยสร้างสีสันให้กับพื้นที่แห่งนี้ สำหรับ เขารู้สึกว่าพื้นที่บนเกาะแห่งนี้เป็นเสมือนเกาะ "สวรรค์" ที่ทำให้เขาได้ปลดปล่อย เสมือนว่าเกาะแห่งนี้เป็นของตนและมีผู้หญิงอันเป็นที่รักซึ่งสามารถเสพสุข ท่ามกลางธรรมชาติอันแสนสงบไร้การรบกวน นอกจากนี้การเดินทางมาถึงเกาะ แห่งนี้ของเขาเป็นเสมือนการหลุดพ้นออกมาจากความวุ่นวายจากลักษณะของ สังคมเมืองเฉกเช่นกรุงเทพมหานคร ที่ทั้งคู่ต่างต้องเผชิญกับการทำหน้าที่ตาม บทบาทที่ต่างได้รับจากพื้นที่ดังกล่าวซึ่งเขาทั้งคู่แทบจะไม่มีเวลาอยู่กันตามลำพัง ดังนั้น การเดินทางครั้งนี้จึงเป็นเสมือนการเดินทางเพื่อมาใช้ชีวิตในวันหยุดเพื่อ การ "พักผ่อน" ด้วยกัน และคนทั้งคู่ก็ได้ใช้ชีวิตด้วยกันทั้งกลางวันและกลางคืน ภายในหมู่บ้านชาวประมงที่เต็มไปด้วยดงมะพร้าว มีหาดทรายสีขาว ไม่มีรถ ไม่มี สถานบันเทิง เพราะในค่ำคืนนั้น เขาได้หลับนอนกับคนรักท่ามกลางธรรมชาติที่ เหมือนกับภาพฝันที่ตนเองปรารถนา

หาดทรายที่ทอดยาวขาวสะอาดไร้แม้แต่รอยเท้า น้ำทะเลที่แสน สงบและใส ซึ่งสามารถทำให้เขาเห็นปะการัง ทำให้เขาเกิดความคิดว่านี่ คือสถานที่ที่เหมาะต่อการพักผ่อนในวัดหยุด [...] ตลอดเส้นทางเงียบ และสงบ [...]

(Collin Piprell, 1989: 70-71)

การสร้างพื้นที่ให้มีลักษณะที่เป็น "คั้งเดิม" เช่นนี้เป็นการหลีกหนีของ ตนเองอีกแบบหนึ่งซึ่งฝรั่งนักเดินทางผู้ชายเหล่านี้มักจะใช้โลกของจินตนาการใน การสร้างความสุขให้กับตนเองเพราะในพื้นที่แห่งนี้สามารถทำให้เขาสามารถ ค้นพบกับความสุขใด้ เพราะในโลกแห่งความเป็นจริงเขาเป็นเพียงนักท่องเที่ยว และหญิงคนรักก์เป็นผู้หญิงบาร์ แต่เมื่อเขาทั้งคู่ได้มาใช้ชีวิตอยู่ในโลกแห่งมายา ของเกาะแห่งนี้ ทำให้เขาได้หลบหนีจากความเป็นจริง และได้มาสวมบทบาทของ "คู่รัก" ที่เสมือนหนึ่งคู่รักในโลกแห่งความเป็นจริงของคนทั่วๆ ไปที่น้อย เป็น เสมือนแฟนสาว และเออร์เนสก็เป็นเสมือนคู่รักชายหนุ่ม แต่สำหรับโลกแห่ง ความเป็นจริงแล้วเมื่อเขากลับไปใช้ชีวิตในกรุงเทพฯ ความสุขในลักษณะนี้ก็จะ สูญหายไปทันที เพราะเขาทั้งคู่ก็ต้องกลับไปเผชิญกับชีวิตจริงโดยเฉพาะน้อยต้อง กลับไปทำหน้าที่เป็นผู้หญิงบาร์ต่อไป ด้วยเหตุนี้ จึงไม่แปลกที่พื้นที่แห่งนี้ถูก สร้าง "ความหมาย" ให้กลายเป็นพื้นที่แห่ง "สวรรค์" ของคนทั้งคู่ซึ่งสามารถ เชื่อมโยงความรู้สึกเสมือนการได้ย้อนกลับไปสู่ดินแดนแห่งความผันที่มีแต่ ธรรมชาติและหญิงคนรัก

ส่วนเรื่อง Thai Girl ผู้ประพันธ์ได้นำเสนอพื้นที่ "สวรรค์" ของ นักท่องเที่ยวฝรั่งผู้ชาย ผ่านพื้นที่ของเกาะเสม็ด โดยเปิดโอกาสให้เบ็น (Ben) ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่งได้มีโอกาสได้ทบทวนตัวเองเกี่ยวกับ "ความรัก" ที่มีต่อฝน (Fon) คู่รักหญิงไทย เพราะระหว่างที่เขาใช้ชีวิตอยู่ที่นั่นเขาได้มีโอกาสได้พบปะกับ นักเดินทางฝรั่งทั้งชายและหญิง อีกทั้งยังเป็นการย้อนความรู้สึกของตัวเองให้ กลับไปสู่ความรู้สึกแบบเดิมที่ยังไม่ได้รู้จักและหลงรักเธอ ด้วยการทดลองใช้ ชีวิตแบบนักเดินทางที่เดินต่างมุ่งหวังเพื่อการพักผ่อนให้กับตนเอง ไม่ว่าจะเป็น การกินและการดื่ม และในพื้นที่แห่งนี้เขาได้มีโอกาสได้ใช้ชีวิตแบบไร้สาระ ดังที่ ตั้งใจไว้

ดวงอาทิตย์กำลังลับขอบฟ้าลงสู่ทะเลและเบ็น (Ben) รู้สึกว่า ตัวเอง กำลังอยู่ในสวนอีเดนเช่นเดียวกับอดัม [...] มันเป็นกัญชาชั้นยอด สนุกเข้าไปไอ้น้องชัค (Chuck) พูดกับเขา [...]

(Andrew Hicks, 2004: 225)

จะเห็นได้ว่าพื้นที่ของเกาะเสม็ดได้เปิดโอกาสให้เบ็นและเพื่อนๆ ที่เป็นฝรั่ง ด้วยกันโดยเฉพาะผู้ชายได้มีโอกาสได้ใช้พื้นที่ตรงนี้เพื่อแสวงหาการ "ผ่อนคลาย" ให้กับตนเองเพราะบนเกาะแห่งนี้เขาได้มีโอกาสได้สูบกัญชา ทั้งที่เขาไม่เคยสูบมา ก่อน และดื่มเหล้า ซึ่งการกระทำของเขาเหล่านี้ไม่สามารถกระทำได้ในสังคมหรือ วิถีชีวิตจริงที่ผ่านมาในสังคมตะวันตก อันเนื่องมาจากสภาพของการเป็นนักศึกษา ที่ต้องศึกษาเล่าเรียน แต่ในพื้นที่แห่งนี้ทำให้เขาได้ปรับเปลี่ยนบทบาทตนเองให้ กลายเป็น "ผู้เสพความสุข" ที่สามารถกระทำสิ่งต่างๆ ที่ผิดไปจากวิถีชีวิตใน ประจำวันที่ผ่านๆ มาได้ เช่น สามารถทำสิ่งที่ผิดกฎหมาย หรือแม้แต่การร่วมรัก กับสตรีชาวออสเตรเลียที่เกิดขึ้นอย่างง่ายดายท่ามกลางธรรมชาติในยามค่ำคืน ดังนั้น พื้นที่แห่งนี้ทำให้เขาได้รู้สึกปลดปล่อย และพยายามจะทำทุกสิ่งทุกอย่าง เพื่อจะให้ลืมฝนหญิงคนรัก

จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่าสภาพภูมิทัศน์ และบรรยากาศของ ธรรมชาติที่งดงามของแหล่งท่องเที่ยวในภาคต่างๆ ของเมืองไทย ส่งผลต่อ ความรู้สึกของนักเดินทางฝรั่งก่อให้เกิด จินตนาการผ่านพื้นที่เพื่อสร้าง ความหมายของพื้นที่เหล่านี้ให้เป็นเสมือนพื้นที่แห่งการ "พักผ่อน" และสร้าง "ปลดปล่อย" ให้กับพวกเขาได้ อีกทั้งเสน่ห์ของพื้นที่เหล่านี้มีส่วนช่วยในการ กระตุ้นให้นักเดินทางเหล่านี้ได้สร้างความปรารถนาส่วนตัวระหว่างการเดินทาง ได้คีกทางหนึ่ง

## ชนบทไทย กับ "การเรียนรู้" วัฒนธรรมไทยของฝรั่ง

การนำเสนอชนบทของไทยในนวนิยายนี้มักเป็นการนำเสนอผ่านบ้านเกิด ของหญิง "คู่รัก" ชาวไทย โดยที่ตัวละครเอกชายฝรั่งมีโอกาสเดินทางไปสัมผัส ชีวิตแบบชนบทของเมืองไทยที่ยังคงมีวิถีชีวิตแบบดั้งเดิม ความล้าหลัง หรือชีวิต แบบเรียบง่าย ซึ่งเมื่อนักท่องเที่ยว ฝรั่งได้เข้าไปในพื้นที่เหล่านั้นก็จะเกิดการ ปรับเปลี่ยนบทบาทของตนเองให้เป็นเสมือน "ผู้เรียนรู้" โดยมี "คู่รัก" หญิงไทย คอยทำหน้าที่เป็น "ผู้สอน" ซึ่งจะอธิบายถึงสิ่งต่างๆ ที่เผชิญ ตลอดจนเป็นผู้ อธิบายเส้นทางการเดินทาง หรือแม้แต่เป็นผู้กำหนดบทบาทในแต่ละวันของนัก เดินทางฝรั่งให้คอยทำตาม ดังนั้น กิจวัตรของนักเดินทางฝรั่งถูกปรับเปลี่ยนให้ แตกต่างไปจากชีวิตที่ดำเนินตามปกติในใจกลางเมือง นวนิยายหลายเรื่องได้ เปิดโอกาสให้ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่งได้เดินทางไปยังบ้านเกิดของ "คู่รัก" เพื่อไป เรียนรู้วิถีชีวิตหรือภูมิหลังของเธอ เห็นได้อย่างชัดเจนจากเรื่อง Thai Girl ที่ ตัวละครเบ็นได้เดินทางไปยังบ้านเกิดของฝนที่จังหวัดบุรีรัมย์เรื่อง Private Dancer ตัวละครป็นตร์ ได้เดินทางไปยังจังหวัดบุรีรัมย์ซึ่งเป็นบ้านเกิดของจอย (Joy) หญิงคู่รัก และเรื่อง Peacock Hotel ที่นำเสนอการเดินทางของจอห์นไปยังจังหวัด บุรีรัมย์เพื่อไปพบบุรณ์ (Bun) หญิงคนรัก

เบ็นและฝนมีโอกาสได้ใช้ชีวิตร่วมกันระยะหนึ่ง ณ บ้านเกิดของเธอ และ ตลอดระยะเวลาที่อยู่ร่วมกัน เบ็นรู้สึกตื่นเต้นกับสิ่งต่างๆ ที่ฝนแนะนำหรือ อธิบายเขาให้ฟังอยู่ตลอด เช่น เมื่อเธอเดินทางผ่านตลาดในตอนเช้ามืด เธอได้พา เขาไปซื้อของที่ตลาดซึ่งเป็นตลาดนัดแบบชนบทของไทย ซึ่งทำให้เขาได้เรียนรู้วิธี ชีวิตของชนบทอีกรูปแบบหนึ่งว่า

แผงสำหรับวางของหนักเต็มไปด้วยผักและผลไม้มากมายซึ่งเบ็น (Ben) ไม่สามารถจะรู้ว่าเป็นผลไม้อะไรบ้าง และยังมีปลา ที่ยังคงมีชีวิต อยู่ซึ่งฝน(Fon) เลือกปลาสดๆ ที่ยังมีชีวิต [...] จากนั้นเธอก็เดินไปยังร้าน ที่ขายแมลงทอดและป้อนเข้าปากให้เบ็นชิม [...]

(Andrew Hicks, 2004: 187)

พื้นที่ตลาดชนบทในบ้านเกิดของฝน ณ จังหวัดบุรีรัมย์ นับเป็นพื้นที่แห่ง "การเรียนรู้" ของเขาอย่างแท้จริง เพราะเขาไม่เคยเห็นตลาดในลักษณะนี้ที่มีของ จำหน่ายวางเรียงรายมากมาย ซึ่งเขาไม่สามารถจะบอกชื่อผลไม้หรือผักต่างๆ ได้ และของที่วางจำหน่ายก็เป็นสินค้าพื้นเมืองแทบทั้งสิ้น หรือแม้กระทั่งปลาที่นำมา วางจำหน่ายก็ยังเป็นปลาที่ยังคงมีชีวิตอยู่ ในพื้นที่แห่งนี้ฝน จะเป็นผู้กำกับ บทบาทของเขา โดยให้เขาเป็นผู้เรียนรู้จากคำบอกเล่าของเธอ อีกทั้งเขายังต้อง เป็นผู้ช่วยฝนที่คอยถือของที่เธอเลือกชื้อ ("Jinda and Ben were soon laden with plastic bags full of food" (Andrew Hicks, 2004: 187) การเดินทางครั้งนี้ใน สายตาของเบ็นมองว่าฝนเป็นผู้ที่มีความเชี่ยวชาญ เต็มไปด้วยความเชื่อมั่นและมี ความรู้ ในขณะที่เขาเองกลับกลายเป็นผู้ที่คอยเฝ้าสังเกต หรือพยายามเรียนรู้ สิ่งต่างๆ จากเธอ

ความจำเป็นอีกอย่างหนึ่งสำหรับนักเดินทางผู้ชายฝรั่งที่ต้องเดินทาง ร่วมไปกับ "คู่รัก" หญิงไทยหรือแม้แต่การเดินทางไปยังชนบทของไทย คือการ เรียนรู้ "ภาษาไทย" โดยเฉพาะภาษาถิ่นที่เป็นภาษาอีสาน เพราะจะทำให้นัก เดินทางไม่รู้สึกแปลกแตกต่าง รวมทั้งสามารถสื่อสารกับคนท้องถิ่นได้ เช่น ในนวนิยายเรื่อง Peacock Hotel ตัวละครเอกผู้ชายฝรั่งอย่างจอห์นที่กำลัง เดินทางโดยลำพังไปพบบูรณ์หญิงคนรัก ณ บ้านเกิดของเธอ จำเป็นต้องเรียนรู้ "ภาษาอีสาน" ระหว่างการเดินทาง และในครั้งนั้นเขาได้เรียนรู้ภาษาอีสานจาก ผู้คนที่ร่วมเส้นทาง ผ่านการสนทนาขณะที่อยู่บนรถไฟ

"คุณพูดไทยชัดจัง" เธอพูดออกมา " คุณพูดลาวได้ไหม?" "ลาว ฉันพูดไม่ได้ แต่ฉันอยากพูดเป็นมากๆ " เขาตอบ "บอเป็นหยัง" "คุณรู้ความหมายหรือเปล่าละ" "น่าจะหมายถึงไม่เป็นไร มั้ง" "คุณเก่งจัง" เธอพูดกับเขา.

(Philip J. Cunningham, 2004: 340)

สำหรับการสื่อสารด้วยภาษาอีสานสำหรับนักเดินทางฝรั่งที่ต้องเดินทาง ปะปนไปกับคนพื้นถิ่นที่กำลังเดินทางไปยังภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยเป็น สิ่งที่จำเป็นอย่างยิ่ง เพราะผู้คนโดยทั่วไปจะไม่สื่อสารด้วยภาษาอังกฤษหรือ แม้แต่ภาษาไทยที่ใช้เป็นภาษาประจำชาติก็ตาม เพราะพวกเขาเหล่านั้นจะใช้ ภาษาอีสาน ซึ่งเป็นภาษาของตนเองในการสื่อสารเป็นส่วนใหญ่ เห็นได้จากตัว ละครจอห์นต้องใช้ภาษาอีสานในการสั่งชื่ออาหารบนรถไฟโดยสาร จอห์นเห็น ความสำคัญและสนใจภาษาอีสานเป็นอย่างมากและพร้อมที่จะ "เรียนรู้" อยู่ ตลอดเวลา ซึ่งในพื้นที่บนรถไฟโดยสารที่มีผู้คนอีสานรายล้อมเขานั้น สำหรับเขา แล้วถือว่าเป็นโอกาสที่ดีที่จะได้ฝึกใช้ภาษาถิ่นของคนเหล่านี้ ดังนั้น เมื่อเขาได้ สนทนากับพนักงานหญิงคนไทยที่กำลังขายอาหารอยู่นั้นเขาได้มีโอกาสได้ "เรียนรู้" ภาษาอีสานจากเธอ โดยเฉพาะคำที่จำเป็นต่อการสนทนา นั่นคือ "bo pen yang" (บ่ เป็น หยัง) ซึ่งหมายถึง "ไม่เป็นไร" เป็นคำที่ฝรั่งมักจะได้ยิน อยู่เป็นประจำ

การเรียนรู้ของ "ฝรั่ง" นักเดินทางที่เดินทางเข้ามาใช้ชีวิตอยู่ในเมืองไทยที่ กล่าวไปแล้วนั้นแสดงให้เห็นถึงการ "ปรับเปลี่ยน" บทบาทของตัวเองโดยเฉพาะ จาก "นักท่องเที่ยว" ที่พยายามแสวงหาความสุขจากแหล่งบันเทิงในยามค่ำคืน ของกรุงเทพมหานคร มาสู่ "ผู้เรียนรู้" ที่พยายามจะเรียนรู้วิถีชีวิตอีกรูปแบบหนึ่ง ตามแบบของผู้คนในชนบทของไทย ซึ่งการปรับเปลี่ยนบทบาทในลักษณะนี้ย่อม ยืนยันได้เป็นอย่างดีถึงบทบาทของพื้นที่ว่ามีส่วนในการกำหนดบทบาทของผู้ใช้ พื้นที่ รวมทั้งผู้คนที่ใช้พื้นที่ก็สามารถสร้างความหมายให้กับพื้นที่ได้เช่นกัน

ดังบทบาทของ Fon ได้ทำให้บ้านเกิดของเธอกลายเป็นพื้นที่แห่งการเรียนรู้สำหรับ Ben

#### บทส่งท้าย

การผสมผสานของการนำเสนอพื้นที่ของเมืองไทยให้มีทั้ง "ความสุข" ใน ยามค่ำคืนจากสถานบันเทิงยามค่ำคืนในใจกลางเมือง หรือพื้นที่เป็นสถานที่ ท่องเที่ยวทางธรรมชาติซึ่งมีความสวยงาม ตลอดจนพื้นที่ชนบทของไทยที่ยังคงมี "ความล้าหลัง" แบบชนบท ผ่านการสร้าง มายาภาพหรือจินตนาการในด้าน ต่างๆ ผ่านพื้นของเมืองไทยนั้นแสดงให้เห็นถึงการนำเสนอ "ภาพแทน" (representation) อีกทางหนึ่งเพราะการสร้างจินตนาการในนวนิยายการเดินทาง ร่วมสมัยนั้นได้นำเสนอความหมายใหม่ของสถานที่ต่างๆ เพื่อสนองความต้องการ ของผู้ชายฝรั่งโดยการสร้างพื้นที่ต่างๆ ของเมืองไทยกลายเป็นพื้นที่ที่เอื้อต่อ เหมาะต่อการสร้างความสุข การพักผ่อนหย่อนใจ และสามารถเป็นพื้นที่แห่ง การเรียนรู้ของของตนได้เป็นอย่างดี ด้วยเหตุนี้พื้นที่ของ "เมืองไทย" จึงมี ความสำคัญต่อการดำรงจินตนาการหรือมายาภาพของผู้ชายฝรั่งให้ดำเนินต่อไป จึงไม่แปลกที่มีฝรั่งผู้ชายมากมายที่ยังคงหลงใหลในดินแดนแห่ง "สรวงสวรรค์" แห่งนี้อย่างถอนตัวไม่ขึ้น เห็นได้จากการที่นักท่องเที่ยวผู้ชายฝรั่งหลายคนต้อง เดินทางกลับมาท่องเที่ยวในเมืองไทยครั้งแล้วครั้งเล่าหลังจากที่เดินทางกลับไป ใช้ชีวิต ในบ้านเกิด หรือบางคนก็ไม่อาจตัดใจจากดินแดนแห่งนี้ไปได้ถึงกับละทิ้ง ำ้านเกิดเพื่อมาใช้ชีวิตของตนอย่างถาวรในพื้นที่แห่งนี้

#### บรรณานุกรม

#### ภาษาไทย

- การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย.2548. "ประวัติความเป็นมาและผลงานดีเด่น ของการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย" (ออนไลน์) แหล่งที่มา: http://www.tat.or.th/thai40year/page/.html. [July,19<sup>th</sup> 2004.]
- ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์.2539. *เชิงอรรถวัฒนธรรม*. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มติชน.

#### ภาษาอังกฤษ

Cunningham, J. Philip.2004. Peacock Hotel. Bangkok: Asia Books.

Gump, J.F.2003. Even Thai Girls Cry. Bangkok: Bangkok Book House...

Hicks, Andrew.2004. Thai Girl. Bangkok: TYS Books.

Jaime. 2004. "Thailand Dark Side".[Online]. Available from: www.thaiworldview.com/poor.htm [July, 19th 2004.]

Leather, Stephen.2005. Private Dancer. Bangkok: Three Elephants.

Piprell, Collin.1989. Bangkok Knights. Bangkok: Asia Books.

Seabrook, Jeremy.1996. *Travels in the Skin Trade : Tourism and the Sex Industry*. London and Chicago : Pluto Press.

Thai Oasis.2004. "Bangkok Fiction: Defining a new literary genre".

[Online]. Available from: www.thaioasis/com. [July, 19th 2004.]

Young, David.2002. Thailand Joy. Bangkok: Doung Kamol.

# บทบาทของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนา

ศุภลักษณ์ ปัญโญ

ความเชื่อเรื่องผีเป็นความเชื่อพื้นฐานดั้งเดิมของสังคมล้านนาก่อนที่จะ รับเอาความเชื่อทางพุทธศาสนาเข้ามาผสมผสาน โดยปรากฏในรูปของเรื่องเล่า และพิธีกรรมต่างๆ ซึ่งเป็นสิ่งที่ชี้ให้เห็นความสัมพันธ์ของผีกับคนล้านนาที่เกาะ เกี่ยวกันอยู่อย่างเหนียวแน่น

นิทานเรื่องผีของล้านนาถือเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอย่างหนึ่งของชน ชาวล้านนาที่สืบทอดจากคนรุ่นหนึ่งสู่อีกรุ่นหนึ่ง นิทานพื้นบ้านประเภทนี้มิใช่ เรื่องราวที่เล่าขานกันเพื่อความเพลิดเพลินสนุกสนานเท่านั้น หากแต่แฝงไปด้วย บทบาทหน้าที่และฐานความคิดที่นำเสนอผ่าน "ตัวผี"ในนิทาน ทั้งยังเป็น เครื่องมืออย่างหนึ่งในการปลูกฝังคติความเชื่อ วัฒนธรรม และค่านิยมต่างๆ ให้แก่บุคคลในสังคม

#### การรวบรวมและจัดจำแนกนิทานเรื่องผีของล้านนา

ผู้วิจัยได้รวบรวมนิทานเรื่องผีของล้านนาจากข้อมูลนิทานมุขปาฐะที่ ได้รับการบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษรแล้ว ดังปรากฏเป็นเอกสารสิ่งพิมพ์

<sup>\*</sup>สรุปความจาก ศุภลักษณ์ ปัญโญ. 2551. "การศึกษาบทบาทของผีในนิทานพื้นบ้าน ล้านนา" วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิตสาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมล้านนา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ วิทยานิพนธ์ฉบับนี้ได้รับทุนวิจัยมหาบัณฑิต จากสำนักงานกองทุนสนับสนุน การวิจัย (สกว.) ด้านมนุษยศาสตร์ – สังคมศาสตร์ ประจำปีการศึกษา 2549 โดยมีรองศาสตราจารย์ ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุลเป็นอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์

<sup>\*</sup> มหาบัณฑิตสาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมล้านนา

จำนวน 27 เล่ม โดยคัดเลือกนิทานเรื่องผีได้ทั้งหมด 237 เรื่อง นิทานดังกล่าว แบ่งออกเป็น 2 ลักษณะได้แก่

- 1.นิทานเรื่องผีที่มีโครงเรื่อง เหตุการณ์ ตัวละคร และสถานที่ จำนวน 162 เรื่อง นิทานกลุ่มนี้มีองค์ประกอบของเรื่องเล่าครบตามรูปแบบของนิทาน พื้นบ้าน
- 2.นิทานเรื่องผีที่นำเสนอในลักษณะการอธิบาย จำนวน 75 เรื่อง นิทานกลุ่มนี้เป็นรูปแบบที่ถือว่าเป็นลักษณะเฉพาะและดั้งเดิมของนิทานผี มี เนื้อหาเป็นการการอธิบายการกำเนิดของผี รูปร่างและนิสัยของผี ถิ่นที่อยู่ของผี ลักษณะพิเศษ ความสำคัญ และพฤติกรรมของผี ทั้งนี้เป็นการอธิบายลักษณะ ของผีชนิดนั้นๆ โดยไม่ได้ผูกเรื่องให้มีโครงเรื่องเช่นนิทานพื้นบ้านประเภทอื่น

จากนิทานเรื่องผีจำนวน 237 เรื่อง ผู้วิจัยได้แบ่งกลุ่มนิทานผีออกเป็น 9 กลุ่มใหญ่ได้แก่

- 1.กลุ่มนิทานฝีบรรพบุรุษ ในกลุ่มนี้เป็นนิทานที่แสดงให้เห็นพฤติกรรมของฝีบรรพบุรุษในการสร้างโลก ปกป้อง คุ้มครอง ดูแล บันดาลทรัพย์สิ่งของให้แก่เหล่าลูกหลาน นิทานผีในกลุ่มนี้แบ่งออกเป็น 3 กลุ่มย่อยคือ
- 1.1กลุ่มนิทานฝีสร้างโลก เป็นกลุ่มนิทานที่กล่าวถึงการสร้างโลก มนุษย์ และสรรพสิ่งต่าง ๆ
- 1.2กลุ่มนิทานผีปู่ย่า เป็นกลุ่มนิทานที่กล่าวถึงผีบรรพบุรุษที่คอยดูแล และควบคุมพฤติกรรมของลูกหลานในตระกูลหรือครอบครัวเดียวกัน
- 1.3กลุ่มนิทานฝีบ้านฝีเรือน เป็นกลุ่มนิทานที่กล่าวถึงฝีที่คอยคุ้มครอง ดูแลลูกหลานในครัวเรือน
- 2.กลุ่มนิทานผีอารักษ์และผีเจ้านาย เป็นกลุ่มนิทานผีที่สืบเชื้อสายมาจาก เจ้านาย มีบทบาทในการปกปักรักษาสถานที่สำคัญๆ ของกลุ่มชน เช่น ผีอารักษ์ ประจำเมือง ประจำทุ่งนา เป็นต้น

- 3.กลุ่มนิทานผีสิง เป็นกลุ่มนิทานที่เล่าถึงพฤติกรรมการเข้าสิงหรือแฝง ร่างอยู่ในสิ่งที่เป็นรูปธรรม และการศึกษาครั้งนี้จะหมายรวมถึงภาวะการจำแลง แปลงกายเป็นสัตว์หรือสิ่งต่างๆ เพื่อทำร้ายมนุษย์
- 4.กลุ่มนิทานผีป่าผีห้วย หมายถึงกลุ่มนิทานผีที่มีแหล่งอาศัยอยู่ใน สถานที่ธรรมชาติ เช่น ป่า ดอย ห้วย หรือแม่น้ำ และมีพฤติกรรมที่คอยทำร้าย มนุษย์
- 5.กลุ่มนิทานผีขี้โลภขี้ลัก เป็นกลุ่มนิทานผีที่นำเสนอพฤติกรรมของผี รวมถึงตัวมนุษย์ในการลักขโมยหรือแสดงความโลภจนทำให้เกิดความเดือดร้อน และภัยอันตรายกับตนเอง
- 6.กลุ่มนิทานผีทำนายและการละเล่น คือ กลุ่มนิทานที่กล่าวถึง พฤติกรรมของผีในแง่ของการเป็นผู้ทำนายพยากรณ์รวมถึงการละเล่นพื้นบ้าน เช่น ผีนางดัง เป็นต้น
- 7.กลุ่มนิทานผีง่าวคนหล็วก (ผีโง่คนฉลาด) เป็นกลุ่มนิทานที่แสดงให้เห็น ถึงพฤติกรรมต่างๆ ของผีที่เป็นรองมนุษย์ หรือพฤติกรรมของมนุษย์ที่อาศัยผี เป็นเครื่องมือในการหาผลประโยชน์ให้แก่ตนเอง
- 8.กลุ่มนิทานผือธิบายเหตุ เป็นกลุ่มนิทานที่เล่าถึงพฤติกรรมของผีที่เป็น ที่มาหรือปฐมเหตุอันก่อให้เกิดสิ่งต่างๆ เช่น นิทานเรื่องการซื้อขายผีของเงื้ยว เป็นต้น
- 9.กลุ่มนิทานผีผัวผีเมีย เป็นกลุ่มนิทานที่กล่าวถึงพฤติกรรมของตัวละคร ผี อาจเป็นหญิงหรือชายที่มีความสัมพันธ์ฉันผัวเมียกับมนุษย์

### บทบาทของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนา

จากการศึกษาวิเคราะห์บทบาทของผีที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านล้านนาทั้ง 9 กลุ่มดังกล่าว พบว่า สามารถแบ่งบทบาทของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนาออก ได้เป็น 4 ด้าน ดังนี้ 1.ผีกับการเป็นทางออกของความขัดแย้งและกฏเกณฑ์ทางสังคม
การดำรงอยู่ของสังคมทุกสังคม ย่อมมีการวางกฏเกณฑ์เพื่อสร้างความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกันในคนหมู่มาก แต่ย่อมมีอีกส่วนหนึ่งของสังคมที่คับข้องไม่
พอใจในกฏเกณฑ์นั้น นิทานพื้นบ้านทุกประเภทมีบทบาทที่สำคัญในการให้
ความบันเทิงและหรือระบายความตึงเครียด คับข้องใจ นิทานเรื่องผีก็เป็นนิทาน
ประเภทหนึ่งที่มีเนื้อหาแฝงเร้นไปด้วยความขัดแย้งหรือกฏเกณฑ์ต่างๆ ที่ปรากฏ
ในสังคมล้านนา และความเชื่อเรื่องผีคือทางออกที่มนุษย์ใช้เป็นเครื่องมือ เพื่อ
ขจัดหรือผ่อนคลายความคับข้องใจเหล่านั้น

ตัวอย่างนิทานเรื่องผีที่เป็นทางออกของประชาชน ปรากฏในนิทานเรื่อง "ผีขุนน้ำ" ตัวละครมนุษย์ในเรื่องแบ่งเป็นสองฝ่ายด้วยกัน คือ ประชาชนและผู้ เป็นตัวแทนอำนาจของรัฐ และผีขุนน้ำถูกใช้เป็นเครื่องมือในการต่อสู้กับอำนาจ ของรัฐจนได้รับชัยชนะ

นิทานเรื่องผีบางเรื่องแสดงบทบาทของมนุษย์ที่มีอำนาจเหนือผี เป็นการ กล่าวถึง บทบาทความเป็นรองของผีต่อความเป็นมนุษย์ ในที่นี้มีทั้งการนำเสนอ บทบาทของผีในเชิงที่แสดงออกให้เห็นถึงความโง่ ความซื่อ ไม่ทันเล่ห์ของมนุษย์ และในแง่ของการอ่อนแอทางกำลังกาย เช่นนิทานเรื่อง "ผีป่า" กล่าวถึงบทบาท ของนางผีที่ไม่มีอำนาจใดๆ ให้มนุษย์เกิดความรู้สึกหวาดกลัวหรือน่าเกรงขาม แต่กลับเป็นความรู้สึกตรงกันข้าม เพราะผีตนนี้ไม่เพียงแต่จะไม่มีอำนาจในการ หลอกหลอน บังคับ หรือควบคุมมนุษย์ แต่ยังขอความช่วยเหลือและแสดงความ หวาดกลัวมนุษย์อีกด้วย

ในสังคมล้านนาแม้ว่าเพศหญิงจะมีบทบาทในด้านการสืบตระกูลผีบรรพ บุรุษ เป็นเจ้าของปัจจัยไม่ว่าจะเป็นที่ดิน บ้านเรือน แต่ในความสัมพันธ์เชิง อำนาจระหว่างเพศหญิงกับเพศชายนั้น ชายก็ยังมีอำนาจมากกว่าหญิง นิทาน เรื่องผีสะท้อนให้เห็นว่าผู้หญิงจำเป็นที่จะต้องดำรงตนอยู่ในกรอบประเพณีอันดี งาม ไม่ประพฤติ "ผิดผี" มิฉะนั้นจะถูกลงโทษ นิทานเหล่านี้เป็นอุทาหรณ์ที่ ช่วยวางแบบแผนพฤติกรรมให้ผู้หญิงปฏิบัติตามที่สังคมต้องการ นิทานกลุ่มผือารักษ์และผีเจ้านายสะท้อนให้เห็นการประนีประนอม ระหว่างความเชื่อตั้งเดิมกับพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน เช่นเรื่อง "ผีเสื้อวัด" เป็นเรื่องชี้ชัดในด้านการผนวกเอาความเชื่อเรื่องการนับถือผี อันเป็นศาสนา ดั้งเดิมของชาวล้านนาเข้ากับศาสนาพุทธ โดยอาศัยการประดิษฐ์สร้างหอผีไว้ใน บริเวณวัด แต่นิทานในกลุ่มนี้ก็ชี้ให้เห็นถึงฐานะของศาสนาดั้งเดิม (ผี) ที่ถูกกลืน เข้าเป็นส่วนหนึ่งของพระพุทธศาสนา ในลักษณะการเป็นผู้สนับสนุนและส่งเสริม การธำรงอยู่ของพุทธศาสนา

- 2.ผีกับการให้การศึกษาและอบรมระเบียบสังคม จากการศึกษา พบว่าบทบาทของผีในด้านการให้การศึกษาและอบรมระเบียบสังคมเป็นบทบาท ที่มีความสำคัญมาก ดังปรากฏบทบาทนี้ในนิทานทั้ง 9 กลุ่ม ทั้งนี้อาจแยก บทบาทดังกล่าวออกเป็น 3 ประเด็น ได้แก่
- 2.1ฝีกับการให้การศึกษาและอบรมระเบียบสังคมแก่บุคคลทั่วไป นิทาน เรื่องผีส่วนใหญ่จะแสดงแนวคิดหรือเป็นตัวอย่างที่ชี้ให้เห็นถึงการอบรมระเบียบ สังคมแก่บุคคลทั่วไป ไม่ว่าจะเป็นด้านจริยธรรม คุณธรรม และหลักพื้นฐานการ ดำเนินชีวิตร่วมกับผู้อื่นในสังคม เช่น การสอนให้กระทำแต่ความดี ละเว้นความ ชั่วทั้งปวง สอนให้ประกอบอาชีพสุจริตไม่ลักขโมยและไม่เบียดเบียนผู้ใด ตลอดจนการสอนให้บุคคลในสังคมล้านนาเป็นผู้ที่ให้ความเคารพทั้งแก่บุคคล สิ่งของ สถานที่ ธรรมชาติ รวมถึงเหล่าผีและบรรดาวิญญาณผู้ล่วงลับ เป็นต้น
- 2.2ฝีกับการให้การศึกษาและอบรมระเบียบสังคมตามเพศ นิทานเรื่องฝี แสดงให้เห็นบทบาทของเพศชายและเพศหญิงในสังคมพื้นบ้านล้านนาในด้าน ต่างๆ คุณสมบัติสำคัญของเพศหญิง คือการรักนวลสงวนตัว และการปฏิบัติอัน เกี่ยวเนื่องกับพิธีกรรมในครัวเรือนรวมถึงบรรพบุรุษ นอกจากนี้ยังให้การอบรม เกี่ยวกับหน้าที่ของความเป็นเมียและแม่ ส่วนเพศชายข้ออบรมที่ปรากฏนั้นจะ เป็นเรื่องที่สอดคล้องกับคุณสมบัติสำคัญของเพศหญิง กล่าวคือ การให้เกียรติ และไม่ล่วงละเมิดแก่ฝ่ายหญิง รวมถึงการระวังรักษาความปลอดภัยของตนเอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยามที่ต้องออกจากบ้านไปทำภารกิจต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น

การทำมาหากิน หรือไปแอ่วสาวในยามค่ำคืน เช่น การเรียนรู้คาถาอาคม การระมัดระวังตนไม่ให้พูดจาลบหลู่หยาบคายต่อผีหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในป่า ในดอย เพราะอาจจะถูกอำนาจของผีเพศหญิงกระทำเอาได้ ส่วนคุณสมบัติที่ สำคัญของเพศชายที่ปรากฏในนิทานผีล้านนา คือ ความเป็นผู้ที่มีความชื่อสัตย์ และขยันทำมาหากิน ดังในนิทานเรื่อง "กินก่อนทานมานก่อนแต่ง" พ่อแม่ของ ฝ่ายหญิงเห็นว่าฝ่ายชายเป็นผู้ที่มีนิสัยเกียจคร้าน จึงไม่ยอมให้คบหากัน ทั้งสอง คนจึงพากันหนีไปอยู่ในป่าและประสบเคราะห์กรรมจนสิ้นชีวิต นิทานเรื่องนี้ เป็นอุทาหรณ์ว่าเพศชายควรมีความขยันขันแข็ง ไม่ประพฤติผิดจารีต ส่วนเพศ หญิงก็ควรเคารพเชื่อฟังผู้ใหญ่

2.3ผีกับการให้การศึกษาและอบรมระเบียบสังคมตามสถานะ ตัวละคร ในนิทานเรื่องผีมีหลายสถานภาพ ไม่ว่าจะเป็นกษัตริย์ ผู้นำหรือผู้ปกครอง ท้องถิ่นหรือชุมชน ลูกศิษย์ เจ้าอาวาส/พระสงฆ์ เจ้าหนี้ นายพราน พ่อค้าวัวต่าง ช่างหล่อช่างเหล็ก ฯลฯ ตัวละครจึงมีบทบาทตามสถานภาพที่หลากหลาย นิทานผีล้านนาจึงอาจถือได้ว่าเป็นนิทานอุทาหรณ์หรือนิทานคติ (Fable) ได้อีก นัยหนึ่ง เพราะมีเนื้อหาที่แฝงไปด้วยคำสอนในการปฏิบัติตนให้มีความถูกต้อง เหมาะสมตามสถานภาพ ตามค่านิยม ความเชื่อ และวัฒนธรรมประเพณีอันดี งามของสังคมล้านนา รวมถึงความปลอดภัยในชีวิตของปัจเจกบุคคลอีกประการ หนึ่งด้วย

นิทานเรื่องผีของล้านนาหลายเรื่องมีรูปแบบเป็นนิทานคติ กล่าวคือ มีคติ คำสอนกล่าวในตอนท้ายของเรื่อง ตัวอย่างเช่น นิทานเรื่อง "ห้วยถางห้วย อาถรรพ์" ซึ่งสอนให้เคารพในสถานที่ต่างๆ ดังกล่าวว่า "เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นนี้ คนโบราณจึงสั่งสอนว่า เมื่อเข้าป่าไปควรระมัดระวังตัวอยู่ตลอดเวลา และไม่ กระทำการใดๆ ที่ไม่เหมาะสม การเข้าป่าต้องระมัดระวังตัว ไม่ประมาท จะพูด จะทำแต่สิ่งที่ดีเท่านั้น"

นิทานเรื่อง "พ่อค้าโทน" สอนให้เคารพเจ้าที่เจ้าทางผู้คุ้มครองสถานที่ ต่างๆ ที่เราไม่คุ้นเคย ดังคำสอนท้ายเรื่องว่า "สาเหตุที่พ่อค้าโทนรอดจากภัย อันตรายในคืนนั้น เพราะว่าเขาไม่ทิ้งรีตประเพณีที่คนเก่าคนก่อนได้กระทำไว้คือ เมื่อจะพักกินข้าวในระหว่างการเดินทาง หรือพักค้างคืนที่ใดจะต้องวางอาหาร สังเวยให้เจ้าที่กินก่อน และจะต้องบอกขออนุญาตพักแรมกับเจ้าที่ด้วย"

คำสอนที่ปรากฏในนิทานผีเหล่านี้ ย่อมเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เห็นว่า จุดประสงค์หนึ่งของนิทานผี คือการให้การศึกษาและอบรมบุคคลในสังคม ล้านนาให้ประพฤติตนตามความเชื่อและจารีตประเพณีที่สืบทอดมา

3.ฝีกับการถ่ายทอดความเชื่อและพิธีกรรม พฤติกรรมของผีที่แสดง ให้เห็นถึงการถ่ายทอดความเชื่อและพิธีกรรมในสังคมล้านนา สามารถจำแนก หัวข้อในการศึกษาออกเป็น 2 ประเด็นคือ ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับชีวิต และความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับการทำมาหากิน

บทบาทของฝีที่แสดงให้เห็นถึงความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับชีวิต เป็น
บทบาทที่บ่งชี้ถึงความเกี่ยวพันของระบบความเชื่อและพิธีกรรมกับตัวฝีที่
แสดงออกในนิทานพื้นบ้านล้านนา ไม่ว่าจะเป็น บทบาทของฝีในด้านการขับไล่
สิ่งชั่วร้าย เช่นการรักษาพยาบาลแบบพื้นบ้านด้วยวิธีการต่างๆ โดยมีความเชื่อ
ว่าสิ่งชั่วร้ายหรือโรคภัยนั้นๆ เกิดจากการกระทำและอำนาจของฝี เมื่อเกิดขึ้น
แล้วชาวล้านนาจะอาศัยหมอพื้นบ้านในการบำบัดเยียวยา หรือขับไล่สิ่งชั่วร้าย
นั้นๆ บทบาทในแง่นี้ของฝีปรากฏอย่างชัดเจนในนิทานกลุ่มฝีสิง ฝีป่าฝีห้วย และ
บางส่วนในนิทานกลุ่มฝีสร้างโลก (นิทานในกลุ่มย่อยของกลุ่มฝีบรรพบุรุษ)
พิธีกรรมที่ปรากฏจะเป็นพิธีกรรมเกี่ยวกับการเรียกขวัญ การขับไล่ฝืออกจาก
ร่างของมนุษย์ และพิธีส่งพ่อเกิดแม่เกิด โดยเชื่อว่าเมื่อกระทำแล้วมนุษย์จะพ้น
จากภาวะการครอบงำของฝี และทำให้เกิดความสงบสุขในชีวิต

บทบาทของผีในการถ่ายทอดความเชื่อและพิธีกรรมด้านความเคารพต่อ บรรพบุรุษ ปรากฏในกลุ่มนิทานผือธิบายเหตุ ประกอบด้วย 5 พิธีกรรม คือ 1) พิธีกรรมฟ้อนผีปู่ย่าผืมดและผีเม็ง 2) พิธีกรรมบูชาเช่นขอขมาผีปู่ย่า 3) พิธีกรรมไหว้ผีเรือนรวมถึงสิ่งของในเรือน 4) พิธีกรรมไหว้ผีอารักษ์เสื้อบ้านเสื้อ เมือง และ 5) พิธีกรรมฟ้อนผีเจ้านาย บทบาทของผีในด้านความเชื่อและพิธีกรรมการทำนายและการละเล่น ประกอบด้วยนิทานเกี่ยวกับผีเจ้านาย ผีย่าหม้อหนึ้ง ผีไหข้าว ผีกะโหล้ง ผีกะลา อันเป็นนิทานผีทำนาย และนิทานผีลิงลม ผีบ่ากวัก และผีนางด้ง ซึ่งเป็นนิทานที่ เกี่ยวกับการละเล่นพื้นบ้านมาแต่อดีต

บทบาทของผีที่แสดงให้เห็นถึงความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับการทำมา หากิน ปรากฏในกลุ่มนิทานผีอารักษ์และผีเจ้านาย กลุ่มผีป่าผีห้วย และกลุ่มผี อธิบายเหตุ นิทานเรื่องที่น่าสนใจในประเด็นนี้คือ นิทานเรื่อง "ผีบิน" ซึ่งเป็น นิทานที่เกี่ยวเนื่องกับการผลิตของชาวอำเภอบ่อเกลือ จังหวัดน่าน โดยอาศัย การบูชายัญแก่ผีเพื่อให้ได้ผลผลิตคือเกลือจำนวนมาก นิทานเรื่องนี้อธิบายถึง การประกอบพิธีกรรมไว้อย่างชัดเจนและน่าสนใจ ผีบินนี้เป็นกิริยาอาการ "บิน" ของผีผู้เป็นบริวารของเจ้าพ่อบ่อเกลือ เพื่อมาโฉบเอาเด็กที่เป็นเครื่องเช่นไหว้ไป อย่างรวดเร็ว ทั้งยังมีมิติของการใช้ "ตัวผี" เป็นเครื่องมือในการหลอกหรือขู่เด็ก ภายในชุมชนให้ระมัดระวังตน ไม่ให้ออกไปเล่นชนนอกบ้าน

4.ผีกับการสร้างเอกลักษณ์และประวัติศาสตร์ท้องถิ่น ปรากฏใน นิทานกลุ่มผีอารักษ์และผีเจ้านาย ผีอธิบายเหตุ และผีผัวผีเมีย เรื่องราวของ นิทานเหล่านี้ได้รับการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นจนกลายเป็นประวัติศาสตร์หรือที่มา ของท้องถิ่น ตลอดจนกลายเป็นประเพณีวัฒนธรรมประจำท้องถิ่นที่สืบทอดต่อ กันมาจนถึงยุคปัจจุบัน ผู้วิจัยเห็นว่านิทานเรื่องที่คงความมีเสน่ห์และเป็นนิทานที่ เล่าขานกันจนแพร่กระจายเป็นหลากหลายสำนวน คือนิทานเรื่อง "เมืองลับแล" บทบาทของตัวละครผีเพศหญิงในนิทานเรื่องนี้เป็นที่รู้จักกันดี ในฐานะที่เป็นตัว ละครในนิทานพื้นบ้านของชาวอำเภอลับแล และลักษณะสำคัญอีกประการที่ เป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่นจากพฤติกรรมของตัวละครจากนิทานเรื่องนี้ คือการ สร้างภาพพจน์ว่าชาวเมืองลับแลเป็นผู้ที่เปี่ยมไปด้วยศีลธรรมและยึดมั่นถือมั่น ในเรื่องความสัตย์เป็นสำคัญ

# ฐานคิดเรื่องผีที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านล้านนา

จากการศึกษาวิเคราะห์บทบาทของผีที่ปรากฏในนิทานเรื่องผีของล้านนา แสดงให้เห็นถึงฐานคิดของชาวล้านนา 3 ประเด็นด้วยกัน คือ ฐานคิดเกี่ยวกับ การมองโลกจากตัวผีที่ปรากฏในนิทานเรื่องผีของล้านนา ฐานคิดเกี่ยวกับผี ล้านนากับมิติความสัมพันธ์ของคนในสังคม และบทบาทผีล้านนาที่ปรากฏใน นิทานกับฐานคิดทางสังคม

1.ฐานคิดเกี่ยวกับการมองโลกจากตัวผีที่ปรากฏในนิทานผีล้านนา จะเห็นได้ว่าในนิทานเรื่องผีของล้านนานั้น แสดงถึงฐานคิดของคนล้านนาในอดีต ว่าโลกที่ผีดำรงอยู่และโลกของคนเป็นโลกใบเดียวกันเสมอ ผีและคนสามารถ พบปะพูดคุย มีปฏิสัมพันธ์กันราวกับว่าเป็นกลุ่มสิ่งมีชีวิตหรือชุมชนเดียวกัน นอกจากนี้ตัวผีส่วนใหญ่ก็มีพฤติกรรมและความรู้สึกเช่นเดียวกับมนุษย์ แต่ ความสัมพันธ์นั้นแบ่งออกได้เป็น 3 ระดับด้วยกันคือ

1)สถานะของผีที่เหนือกว่ามนุษย์ คือ ผีสามารถบันดาลความสุข และ ทรัพย์สินต่างๆ ให้แก่มนุษย์ได้ รวมถึงสามารถทำร้ายมนุษย์โดยที่มนุษย์นั้นไม่ สามารถต่อสู้หรือช่วยเหลือตนเองได้เลย บทบาทของผีในสถานะนี้มักปรากฏใน กลุ่มนิทานผีบรรพบุรุษและผีอารักษ์ กลุ่มนิทานผีทำนายและการละเล่น กลุ่ม นิทานผีสิง กลุ่มนิทานผีชี้ลักขี้โลภ และกลุ่มนิทานผีผัวผีเมีย

2)สถานะของผีเท่าเทียมกับมนุษย์ หมายถึง สภาวะที่มนุษย์มี ความสัมพันธ์กับผี โดยไม่ปรากฏความได้เปรียบเสียเปรียบกัน แสดงออกให้เห็น ถึงความเป็นเพื่อน หรือแม้แต่เป็นบุคคลในครอบครัวที่สามารถพึ่งพาอาศัยกัน ได้ ซึ่งปรากฏในนิทานกลุ่มผีสิงและผีผัวผีเมีย เช่น ผีโพงกับมนุษย์เป็นพ่อเมียกับ ลูกเขยกันจึงออกไปช่วยกันหาปลา หรือผีม้าบ้องกับมนุษย์เป็นเพื่อนกันจึง เดินทางไปแอ่วสาวด้วยกัน

3)สถานะของผีต่ำกว่ามนุษย์ ปรากฏในกลุ่มนิทานผีง่าวคนหล็วก (ผีโง่ คนฉลาด) บทบาทของผีเหล่านี้ล้วนแสดงให้เห็นถึงความโง่เขลาเบาปัญญา

และความอ่อนแอของผีที่พ่ายแพ้มนุษย์ นิทานกลุ่มนี้เสมือนเป็นการปลอบ ประโลมใจมนุษย์ว่าในบางครั้งมนุษย์ก็มีอำนาจที่เหนือกว่าอำนาจของผีได้

2.ฐานคิดเกี่ยวกับผีล้านนากับมิติความสัมพันธ์ของคนในสังคม ตัวละครที่ปรากฏในนิทานเรื่องผีของล้านนามีทั้งตัวละครที่เป็น "ผี" และ "คน" ซึ่งโดยแท้จริงแล้วไม่ว่าจะเป็นตัวละครผีหรือคน ก็ล้วนเป็นการสะท้อนให้เห็นถึง ระบบความสัมพันธ์ของคนกับคนในสังคมล้านนา ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 มิติคือ ความสัมพันธ์แบบขัดแย้งหรือศัตรูและความสัมพันธ์แบบมิตร

ความขัดแย้งในนิทานเรื่องผีของล้านนาแสดงความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ของคนในสังคมไม่ว่าจะเป็นความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในครอบครัว หรือผู้คน ต่างสถานภาพในหมู่บ้าน ปมความขัดแย้งมีทั้งเรื่องเล็กๆน้อยๆ เช่น เรื่อง ผลประโยชน์ การทำมาหากิน ความไม่เข้าใจกัน ฯลฯ ไปจนถึงความขัดแย้งเรื่อง การประพฤติผิดจารีต กรอบประเพณีของสังคม

ความสัมพันธ์แบบมิตรเป็นเรื่องของการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมที่มี ความเอื้อเพื่อเผื่อแผ่ พึ่งพาอาศัยกัน

3.ฐานคิดทางสังคมกับบทบาทผีที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านล้านนา ผู้วิจัยแยกประเด็นฐานคิดเกี่ยวกับสังคมของชาวล้านนาอันสะท้อนจากบทบาท ของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนาออกเป็น 5 ประเด็น ได้แก่ วิถีสังคม เพศ ศาสนา เศรษฐกิจ และการเมือง

ฐานคิดด้านวิถีสังคม ได้แก่ สังคมล้านนาเป็นสังคมที่ต้องการผู้นำ เป็น สังคมที่มีกฎเกณฑ์ของการอยู่ร่วมกัน เป็นสังคมที่มีความสัมพันธ์แบบเครือ ญาติ

ฐานคิดด้านเพศ สังคมล้านนาให้ความสำคัญในบทบาทของเพศหญิง โดยเฉพาะบทบาทด้านการประกอบพิธีกรรมอันเกี่ยวข้องกับผีบรรพบุรุษ ดัง ปรากฏในนิทานกลุ่มผีบรรพบุรุษและผีอารักษ์ ซึ่งนิทานส่วนใหญ่จะเล่าถึง ความสำคัญของเพศหญิงในการพิทักษ์รักษาความปลอดภัยของครอบครัว ผ่านการประพฤติปฏิบัติต่อผี อย่างไรก็ตามนิทานในกลุ่มผีอารักษ์และผีเจ้านาย

ส่วนมากจะกล่าวถึงชื่อผีเจ้านายที่เป็นวีรบุรุษเพศชาย เช่น เจ้าหลวงคำแดง เจ้าพ่อประตูผา ท้าวขาก่าน เป็นต้น อาจกล่าวได้ว่าสังคมล้านนามีฐานคิดที่ถือ ว่าเพศหญิงเป็นนักปฏิบัติ ส่วนเพศชายเป็นนักปกครอง

ฐานคิดด้านศาสนา บทบาทของผีในนิทานทั้งหมดแสดงถึงฐานคิดใน 3 ลักษณะคือ 1) นิทานผีเป็นตัวแทนของเรื่องราวที่พุทธศาสนายังไม่มีบทบาทใน สังคมล้านนา 2) นิทานผีแสดงถึงการต่อต้าน แย่งชิง หรือเปรียบเทียบระหว่าง ศาสนา และ 3) นิทานผีแสดงถึงการประนีประนอมและหลอมรวมศาสนา

ฐานคิดด้านเศรษฐกิจ นิทานเรื่องผีสะท้อนให้เห็นฐานคิดเกี่ยวกับระบบ เศรษฐกิจในแง่ของการพึ่งพาธรรมชาติ ชาวล้านนาเคารพธรรมชาติโดยมีความ เชื่อว่าธรรมชาติมีวิญญาณสิงสถิตคอยดูแลรักษาอยู่ นิทานหลายเรื่องสะท้อน ให้เห็นถึงความโลภของมนุษย์ ความยากจน ความไม่พึงพอใจในสภาพที่เป็นอยู่ และต้องการให้อำนาจศักดิ์สิทธิ์ช่วยเหลือ

ฐานคิดด้านการเมือง นิทานเรื่องผีของล้านนาไม่ได้สื่อให้เห็นถึงประเด็น ทางการเมืองอย่างชัดเจน ส่วนใหญ่เป็นเรื่องราวในครอบครัว เพื่อนบ้าน วิถี ชีวิต และการทำมาหากิน มีเพียงนิทานกลุ่มผีอารักษ์และผีเจ้านายเท่านั้นที่ กล่าวถึงการเมืองในระดับผู้ปกครอง

## การดำรงอยู่ของผีและนิทานผีในวัฒนธรรมล้านนา

ในบริบททางสังคมยุคปัจจุบัน จะเห็นได้ว่าความเชื่อเรื่องผีของคนใน ล้านนาได้ค่อยๆ เลือนหายไปเพราะมีความเจริญและความทันสมัยเป็นปัจจัย สำคัญ บทบาทของนิทานผีจึงลดลงเรื่อยๆ และไม่มีการเล่าเพื่อสืบทอดในเชิง มุขปาฐะดังเช่นในอดีต

จากนิทานเรื่องผีของล้านนาทั้ง 9 กลุ่ม ในปัจจุบันจะพบว่ากลุ่มนิทานที่ ยังมีบทบาทอยู่มากคือนิทานกลุ่มผีบรรพบุรุษ ผีอารักษ์ และผีทำนาย ซึ่ง บทบาทของผีในนิทานเหล่านี้จะเกี่ยวข้องกับประเพณีและพิธีกรรมที่ยังคง กระทำกันอยู่ในสังคมล้านนา

นิทานเรื่องผีในล้านนายุคปัจจุบันอาจเป็นเรื่องเล่าสมัยใหม่เฉพาะกลุ่ม เล็กๆ หรือเรื่องเล่าที่ปรากฏในอินเทอร์เน็ต นิทานเหล่านี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อ ความบันเทิงเป็นหลัก อย่างไรก็ตามพฤติกรรมในเรื่องเล่าอาจเป็นอุทาหรณ์ เตือนใจให้ผู้ใช้ชีวิตในปัจจุบันพึงตั้งตนอยู่ในความไม่ประมาท นิทานเรื่องผีจึง ยังคงมีความหมายในฐานะเป็นนิทานคติที่นอกจากจะให้ความเพลิดเพลินแล้วยัง แฝงไปด้วยเนื้อหาสาระที่ให้แง่คิดแก่ผู้อ่านผู้ฟังอีกด้วย

#### บรรณานุกรม

- กิติ แก่นจำปี. 2524-2525. "ความเชื่อเรื่องผีปู่แสะย่าแสะ". *ศึกษาศาสตร์สาร*, 10 (ตุลาคม 2524-กันยายน2525): 121 -133.
- กิติ แก่นจำปี. 2527-2528. "ผีปู่ย่าและสังคมชาวนาไทย". *วารสารมนุษย* ศาสตร์, 13 (กรกฎาคม 2527 - มิถุนายน 2528 ): 61-90.
- แก้วมงคล ชัยสุริยันต์. 2486. *ผีของชาวลานนาไทยโบราณ*. พระนครฯ: โรงพิมพ์ พระจันท.
- กำจร หลุยยะพงศ์ และ สมสุข หินวิมาน. 2538. "ความลึกล้ำของสุนทรียะและ โลกทัศน์ในหนังน้ำเน่า กรณีศึกษาหนังผีไทยยุค 2520-2547". วารสาร ภาษาและหนังสือ, 36 (2538): 100-184.
- ฉลาดชาย รมิตานนท์. 2545. *ผีเจ้านาย*. พิมพ์ครั้งที่ 2 ; เชียงใหม่: โรงพิมพ์มิ่ง เมือง.
- ฉลาดชาย รมิตานนท์ และ อานันท์ กาญจนพันธุ์. 2542. พิธีกรรมและความเชื่อ ล้านนา: การผลิตใหม่ของอำนาจทางศีลธรรม. พะเยา: สภาวัฒนธรรม พะเยา.

- ธิตินัดดา จินาจันทร์ และ วราภา เลาหเพ็ญแสง. 2547. *นิทานประจำถิ่นล้านนา เล่ม 1-2*. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- ธิตินัดดา จินาจันทร์ และ วราภา เลาหเพ็ญแสง. 2549 .*นิทานประจำถิ่นล้านนา เล่ม 3.* เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- พ.ณ. ประมวญมารค. 2533. *ตำนานต้นฝีไทย.* กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง กรุ๊พ.
- ปฐม หงษ์สุวรรณ. 2550. กาลครั้งหนึ่ง: ว่าด้วยตำนานกับวัฒนธรรม.
  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- ประคอง นิมมานเหมินท์. 2543. *นิทานพื้นบ้านศึกษา*. กรุงเทพฯ: โครงการตำรา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- มาลา คำจันทร์ (เจริญ มาลาโรจน์). 2538. *เรื่องเล่าจากดงลึก.* กรุงเทพฯ: มติ ชน.
- มาลา คำจันทร์ (เจริญ มาลาโรจน์). 2544. *เล่าเรื่องผีล้านนา.* กรุงเทพฯ: มติชน.
- มาลา คำจันทร์ (เจริญ มาลาโรจน์). 2551. *ผีในล้านนา.* กรุงเทพฯ: มิตรสัมพันธ์ กราฟฟิค.
- มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. 2542. *สารานุกรม* วัฒนธรรมไทยภาคเหนือ เล่ม 1–15. กรุงเทพฯ: โอ.เอส พริ้นติ้งเฮาส์.
- วิถี พานิชพันธ์. 2549. *วิถีแห่งล้านนา.* เชียงใหม่: ซิลค์เวอร์ม.
- เวาน์ เพลงเออ. ผู้รวบรวม. 2519. ด้วยปัญญาและความรัก: นิทานชาวเมือง เหนือ. กรุงเทพฯ: สมาคมสังคมศาสตร์แห่งประเทศไทย.
- ศิราพร ณ ถลาง. 2548. ทฤษฎีคติชนวิทยา: วิธีวิทยาในการวิเคราะห์ตำนาน นิทานพื้นบ้าน. กรุงเทพฯ: โครงการเผยแพร่ผลงานทางวิชาการ คณะ อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

- ศิริลักษณ์ สุภากุล. 2532. พิธีกรรมพ้อนผีกับการจัดระเบียบสังคมศึกษาเฉพาะ
  กรณีจังหวัดลำปาง. วิทยานิพนธ์สังคมวิทยาและมานุษยวิทยา
  มหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.
- ศุภลักษณ์ ปัญโญ. 2553. การศึกษาบทบาทของฝีในนิทานพื้นบ้านล้านนา. เชียงใหม่: โครงการเผยแพร่ผลงานทางวิชาการ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- สุกัญญา สุจฉายา. บรรณาธิการ. 2548. พิธีกรรม ตำนาน นิทาน เพลง: บทบาทของคติชนกับสังคมไทย.กรุงเทพฯ: ศูนย์คติชนวิทยาและภาควิชา ภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

# บทบาทของผู้หญิงในนิทานพื้นบ้านล้านนา

ปิยพร คลศิลป์

นิทานพื้นบ้านไม่ได้ทำหน้าที่เพียงเป็นเรื่องเล่าเพื่อความบันเทิงใจเท่านั้น หากแต่ยังทำหน้าที่สื่อถึงสิ่งต่างๆ ตามที่สังคมได้คาดหวังไว้อีกด้วย เรื่องราว ในนิทานมักเป็นอุทาหรณ์หรือเป็นตัวอย่างแก่ผู้ฟังให้ได้แง่คิดหรือได้ประพฤติ ปฏิบัติตาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งเพศที่สังคมให้ความคาดหวังและสร้างกรอบใน การประพฤติปฏิบัติไว้ นั่นก็คือ ผู้หญิง

สังคมล้านนาได้คาดหวังให้ผู้หญิงแสดงบทบาทตามวาระและโอกาส ต่างๆเช่น มีความอ่อนหวาน เรียบร้อย เก่งงานบ้านงานเรือน ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็น ความต้องการขั้นพื้นฐานที่สังคมล้านนามีต่อผู้หญิง ทว่าในขณะเดียวกันสังคมล้านนามีต่อผู้หญิง ทว่าในขณะเดียวกันสังคมล้านนาก็คาดหวังให้ผู้หญิงกล้าคิด กล้าตัดสินใจ และกล้าที่จะกระทำในบางสิ่ง บางอย่าง แม้ว่าในบางครั้งสังคมจะไม่เปิดโอกาสให้กับผู้หญิงได้แสดงถึง ศักยภาพต่างๆ ที่ผู้หญิงมีอยู่ให้เป็นที่ปรากฏ แต่ศักยภาพดังกล่าวได้สะท้อน ออกมาเป็นบทบาทที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านหลายเรื่อง

แม้ว่าจะมีการศึกษาวิจัยถึงบทบาทของผู้หญิงล้านนาที่ปรากฏใน วรรณกรรมมาก่อน อาทิ วิทยานิพนธ์ของศิริรัตน์ อาศนะ (2529) เรื่อง "สตรีใน วรรณกรรมล้านนา" ซึ่ง มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาทและสิทธิสตรีตาม สถานภาพที่ปรากฏในวรรณกรรมล้านนา ผลของการศึกษาวิจัยพบว่า บทบาท

<sup>\*</sup>สรุปความจากปิยพร คลศิลป์. 2552. "การศึกษาบทบาทของผู้หญิงในนิทานพื้นบ้าน ล้านนา" วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมล้านนา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ วิทยานิพนธ์ฉบับนี้ได้รับทุนวิจัยมหาบัณฑิต จากสำนักงานกองทุนสนับสนุน การวิจัย (สกว.) ด้านมนุษยศาสตร์ – สังคมศาสตร์ ประจำปีการศึกษา 2549 โดยมีรองศาสตราจารย์ ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุลเป็นอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์

<sup>🕈</sup> มหาบัณฑิตสาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมล้านนา

และสิทธิสตรีที่ปรากฏในวรรณกรรมล้านนา คือ บทบาทและสิทธิสตรีตาม สถานภาพในด้านครอบครัว สังคม การศึกษา การประกอบอาชีพ และการเมือง

อย่างไรก็ตาม ผลงานวิจัยดังกล่าวมุ่งศึกษาวรรณกรรมลายลักษณ์จึงทำ ให้มองเห็นบทบาทของผู้หญิงล้านนาค่อนข้างจำกัด ทั้งนี้เพราะถูกกำหนดอยู่ใน กรอบของวรรณกรรมซึ่งมีการผลิตโดยผู้ชายตามแบบสังคมดั้งเดิมที่ผู้ชาย สามารถศึกษาจากวัด ซึ่งผู้หญิงไม่มีโอกาสนี้ ผิดกับบทบาทของผู้หญิงที่ปรากฏ ในนิทานพื้นบ้านซึ่งเป็นวรรณกรรมมุขปาฐะที่ผู้หญิงในสังคมได้เข้ามามีส่วนใน การแสดงออก การแต่งเติมเรื่อง และการเล่าเรื่อง พื้นที่ของนิทานพื้นบ้านจึงมี อาณาเขตกว้างขวางกว่าวรรณกรรมลายลักษณ์ ที่สงวนไว้เพียงผู้ชายเท่านั้น

ผู้วิจัยมุ่งศึกษาบทบาทของผู้หญิงที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านล้านนา โดย รวบรวมจากนิทาน 3ประเภท ที่แสดงเรื่องราวของผู้หญิงในล้านนา ได้แก่ 1) นิทานมุขตลกขนาดสั้นที่เรียกว่า "เจี้ยก้อม" 2) นิทานชาดก และ 3) นิทาน ประจำถิ่น

## บทบาทของผู้หญิงในนิทานเจี้ยก้อม

จากพฤติกรรมต่างๆ ของผู้หญิงที่ปรากฏในนิทานประเภทมุขตลกขนาด สั้น หรือ "เจี้ยก้อม" จำนวน 79 เรื่องที่คัดสรรมา ผู้วิจัยได้จัดกลุ่มของนิทาน เจี้ยก้อมออกเป็น 3 กลุ่ม ตามพฤติกรรมของตัวละครผู้หญิงในเนื้อเรื่อง ได้แก่

- 1.กลุ่มนิทานผู้หญิงเป็นผู้กระทำ
- 2.กลุ่มนิทานผู้หญิงเป็นผู้ถูกกระทำ
- 3.กลุ่มนิทานผู้หญิงที่แสดงพฤติกรรมพึงประสงค์ และไม่พึงประสงค์

- 1.กลุ่มนิทานผู้หญิงเป็นผู้กระทำ อาจแบ่งออกได้เป็น 4 กลุ่มย่อย ได้แก่
- 1.1นิทานที่แสดงพฤติกรรมของผู้หญิง ในการใช้สติปัญญาและกลอุบาย แก้ไขปัญหา ทั้งการแก้ไขปัญหาเพื่อให้ตนเองหลุดพ้นจากสถานการณ์ที่ตนไม่ ประสงค์ สถานการณ์ที่จะนำตนไปสู่ความสำเร็จ หรือการแก้ไขปัญหาให้แก่ บุคคลอื่น
- 1.2นิทานที่แสดงบทบาทที่ผู้หญิงเป็นฝ่ายกระทำทางเพศ โดยเนื้อหาของ นิทานแสดงให้เห็นว่าผู้ชายไม่ประสีประสาในเรื่องเพศและตกเป็นเหยื่อของ ผู้หญิง ซึ่งตรงข้ามกับค่านิยมของสังคมที่ฝ่ายชายเป็นฝ่ายกระทำมากกว่า ฝ่ายหญิง
- 1.3นิทานที่แสดงบทบาทของภรรยาแก้เผ็ดสามีที่มีพฤติกรรมทางเพศ ผิดปกติให้ได้รับความอับอาย นิทานกลุ่มนี้สะท้อนให้เห็นความกดดันของผู้หญิง ที่ต้องเป็นฝ่ายรองรับอารมณ์ทางเพศของผู้ชายที่บางครั้งมีมากเกินไปจนฝ่าย หญิงรับไม่ได้จึงต้องหาวิธีแก้เผ็ด
- 1.4นิทานที่แสดงถึงความฉลาดหลักแหลมของผู้หญิงในการใช้สติปัญญา เพื่อเอาตัวรอดจากการเป็นเหยื่อถูกล่วงละเมิดทางเพศจากผู้ชาย
  - 2.กลุ่มนิทานผู้หญิงเป็นผู้ถูกกระทำ

นิทานเจี้ยก้อมในกลุ่มนี้ผู้หญิงจะเป็นฝ่ายถูกกระทำ กล่าวคือ ผู้หญิงจะ เป็นฝ่ายถูกระบายและกดขี่ทางเพศ ซึ่งเป็นพฤติกรรมที่เกิดจากการตกเป็น ที่ รองรับและตอบสนองความต้องการทางเพศของผู้ชายโดยที่ไม่รู้ตัว หรือรู้ตัว หรือเข้าใจผิดก่อนจะเกิดเหตุการณ์ที่ถูกล่วงละเมิดประเวณี ซึ่งคู่กรณีมีทั้ง พระสงฆ์กับสีกา ชายหนุ่มกับหญิงสาว ลูกเขยกับแม่ยาย พี่เขยกับน้องเมีย ลูกจ้างกับนายจ้าง เป็นต้น บทบาทของผู้หญิงในนิทานกลุ่มนี้สะท้อนให้เห็นถึง ความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ผู้หญิงเป็นฝ่ายถูกกระทำ ซึ่งตรงกันข้ามกับนิทานใน กลุ่มแรกที่ผู้หญิงเป็นฝ่ายกระทำ

3.กลุ่มนิทานผู้หญิงที่แสดงพฤติกรรมพึงประสงค์ และไม่พึงประสงค์

นิทานเจี้ยก้อมกลุ่มนี้แสดงถึงพฤติกรรมพึงประสงค์และไม่พึงประสงค์ ของผู้หญิง พฤติกรรมที่พึงประสงค์ เช่น เป็นภรรยาที่ชื่อสัตย์ เคารพ ให้เกียรติ เชื่อฟังคำสามี เป็นผู้นับถือเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เร้นลับ เป็นผู้ที่รักนวลสงวนตัว รักษามารยาทในการพูด พูดไพเราะ ให้เกียรติ ถนอมน้ำใจ เป็นต้น

ส่วนพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ เช่น ไม่เคารพเชื่อฟังสามี ไม่สำรวมวาจา ส่อเสียด นินทา ถกเถียง เป็นต้น นิทานกลุ่มนี้สะท้อนให้เห็นพฤติกรรมของ ผู้หญิงในลักษณะคู่ตรงข้ามที่สื่อถึงการที่สังคมต้องการกำหนดกรอบพฤติกรรมของผู้หญิงว่าควรกระทำตัวอย่างไรให้เหมาะสมตามสถานภาพและบทบาท หน้าที่ของผู้หญิง ซึ่งนิทานกลุ่มนี้เป็นเสมือนการอบรมลูกผู้หญิงให้รู้จักวิธีการ ประพฤติปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร ขณะเดียวกันก็แสดงให้เห็นว่า หากผู้หญิง ประพฤติผิดแผกไปจากสิ่งที่สังคมกำหนดไว้ให้จะมีภาพลักษณ์ที่น่าติเตียนหรือ อับอายเพียงใด

นิทานกลุ่มเจี้ยก้อมจึงจัดเป็นนิทานที่ให้แง่คิดมุมมองเกี่ยวกับผู้หญิงทั้ง ในแง่บวกและแง่ลบได้อย่างค่อนข้างตรงกับสภาพความเป็นจริงในชีวิตมนุษย์ที่ มักมีทั้งดีและชั่วแตกต่างกันไป นอกจากนี้ยังสะท้อนความคิด ตัวตน ของผู้หญิง ที่มีความรู้สึกนึกคิดต่อเพศตรงข้ามได้อย่างหลากหลาย

### บทบาทของผู้หญิงในนิทานชาดก

นิทานชาดกเป็นนิทานประเภทที่มีลักษณะพิเศษอย่างชัดเจน คือ เน้นการ สอนคติธรรมและการประพฤติที่ยึดถือหลักคำสอนตามพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะเรื่องกรรมดี - กรรมชั่ว การทำความดีละเว้นความชั่ว ดังนั้นเนื้อหา นิทานกลุ่มนี้จึงมุ่งสะท้อนให้เห็นถึงผลของการประพฤติปฏิบัติในชีวิตที่ออกมาใน รูปของผลกรรม หรือกุศลผลบุญ ทำให้บทบาทของผู้หญิงในนิทานกลุ่มนี้ แบ่งเป็นฝ่ายดี - ฝ่ายชั่วอย่างเด่นชัด

ผู้วิจัยได้คัดสรรบทบาทของผู้หญิงที่ปรากฏในนิทานชาดกที่เล่ากันใน สังคมล้านนา จากเอกสารที่มีผู้รวบรวมไว้แล้วได้จำนวน 21 เรื่อง บทบาทของ ผู้หญิงที่ปรากฏในนิทานประเภทนี้สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 กลุ่มใหญ่ ได้แก่ 1)บทบาทของผู้หญิงในแบบฉบับ และ 2)บทบาทของผู้หญิงนอกแบบฉบับ พฤติกรรมของตัวละครผู้หญิงทั้ง 2 กลุ่มนี้แสดงบทบาทจากสถานภาพที่ปรากฏ ตามท้องเรื่องเป็นหลัก

1) บทบาทของผู้หญิงในแบบฉบับ ผู้หญิงเป็นเพศที่มีความสำคัญใน สังคมไม่น้อยไปกว่าเพศชาย แต่ ด้วยเหตุที่สังคมมีการแบ่งบทบาทหน้าที่ ชาย-หญิงอย่างชัดเจนทำให้ผู้หญิงถูกกำหนดบทบาทอยู่ในกรอบของความ ถูกต้องและเหมาะสม บทบาทของผู้หญิงในแบบฉบับนี้สามารถแบ่งสถานะของ ผู้หญิงออกได้เป็น 3 ด้านได้แก่

สถานะของภรรยา ผู้หญิงที่อยู่ในสถานะของภรรยา ถือเป็นสถานะที่มี
บทบาทสำคัญมากที่สุด ซึ่งสังคมคาดหวังให้มีบทบาทเป็นผู้หญิงที่ประพฤติ
ปฏิบัติตามแบบฉบับของผู้มีภาระหน้าที่ในการดูแลบ้านเรือน สมาชิกในบ้าน
โดยเฉพาะสามี ผู้หญิงในสถานะภรรยาจึงต้องดูแลสามีให้มีความเป็นอยู่ที่ดี
อย่างไม่ขาดตกบกพร่อง เพราะหากสามีได้รับการดูแลที่ดีสังคมย่อมเห็นว่า นั่น
คือ ผลของการมีภรรยาที่ดีนั่นเอง ในนิทานชาดกปรากฏบทบาทของผู้หญิงที่
อยู่ในสถานะภรรยาในแบบฉบับหลายประการ เช่น การเป็นภรรยาที่รับผิดชอบ
ดูแลการบ้านการเรือน คอยปรนนิบัติสามีเป็นอย่างดี ซื่อสัตย์จงรักภักดีต่อสามี
คอยช่วยเหลือสามีในการทำมาหากินเพื่อเลี้ยงชีพ คอยช่วยเหลือสามียาม
เดือดร้อน การเป็นภรรยาที่เคารพเชื่อฟัง ให้เกียรติแก่สามี การเป็นภรรยาที่
นอบน้อมและอดทนต่อบิดามารดาของสามี เป็นต้น

สถานะของบุตรสาว บทบาทของผู้หญิงในสถานะของบุตรสาวนั้น ปรากฏในลักษณะของผู้หญิงในแบบฉบับเกือบทุกเรื่อง เพราะมักเป็นตัวละคร เอกที่จะทำให้เรื่องดำเนินไปถึงจุดจบในลักษณะต่างๆ และบทบาทของผู้หญิงใน สถานะบุตรสาวนี้ คือ คุณสมบัติเด่นที่นำมาซึ่งความสำเร็จในชีวิตของตัวละคร เอกฝ่ายหญิงด้วย บทบาทของผู้หญิงในสถานะบุตรสาวจึงมีมากมาย หลายหลาก เช่น การอยู่ในโอวาทของบิดามารดา การฝึกหัดทำงานบ้านงาน เรือน การฝึกหัดเรียนรู้อาชีพที่เหมาะสมสำหรับผู้หญิง การมีความกตัญญู รู้คุณ ปรนนิบัติดูแลบิดามารดา การรู้จักเคารพนบนอบต่อบิดามารดาและผู้มี พระคุณ การเรียนรู้วัตรปฏิบัติและศีลธรรมจรรยาที่จะเป็นแม่ศรีเรือนหรือ ภรรยาที่ดีของสามีต่อไป

สถานะของมารดา บทบาทของผู้หญิงในสถานะของมารดานั้น ประกอบด้วยบทบาทการให้ความรักและทุ่มเทเพื่อบุตร การอบรมสั่งสอนบุตร ให้ประพฤติตนเป็นคนดี ความอาทรห่วงใยบุตร และการถ่ายทอดความรู้เรื่อง การบ้านการเรือนแก่บุตรสาว

2) บทบาทของผู้หญิงนอกแบบฉบับ ตัวละครในนิทานชาดกที่มีลักษณะ บทบาทตรงข้ามกับในแบบฉบับ มีทั้งสถานะภรรยาที่ไม่เคารพสามี หลอกลวง หรือทำกลอุบายต่างๆเพื่อให้สามีหลงเชื่อ ในสถานะของบุตรสาวที่ประพฤติผิด จารีตเช่นมีเพศสัมพันธ์จนตั้งครรภ์ทั้งที่ยังมิได้แต่งงาน และในสถานะของมารดา ที่มักจะสวมบทบาทของแม่เลี้ยงใจร้ายคอยข่มเหงรังแกตัวเอกที่มิใช่บุตรแท้ๆ ของตน เป็นต้น

ตัวละครผู้หญิงในนิทานชาดกเป็นปัจจัยหนึ่งในการบำเพ็ญบุญของ พระโพธิสัตว์ในพระชาติต่างๆ อันเป็นไปโดยหน้าที่ตามสถานะทางเพศที่กำหนด ขอบเขตการแสดงออกของผู้หญิงไว้ นอกจากนั้นบทบาทของผู้หญิงที่ปรากฏใน นิทานชาดกยังได้สะท้อนสภาพจิตใจของมนุษย์ ดังจะเห็นได้จากการที่ตัวละคร ผู้หญิงเกิดความอิจฉาริษยาผู้หญิงที่ได้ดีกว่าตนและได้แสดงออกโดยการทำร้าย หรือใส่ร้ายเพื่อขจัดฝ่ายตรงข้าม แต่สุดท้ายพฤติกรรมที่ไม่ดีดังกล่าวก็จะถูก อำนาจแห่งความดีลบล้างตามคติความเชื่อเรื่องของเวรกรรม ส่วนตัวละครฝ่าย ดีก็จะถูกยกย่องว่าเพราะความดีที่ได้กระทำมาเรื่องร้ายต่างๆ ก็ช่วยให้ผ่านพ้น วิกฤติมาได้ ทั้งนี้องค์ประกอบที่เข้ามาช่วยเสริมให้เนื้อหาของนิทานชาดกมีสีสัน และส่งเสริมพฤติกรรมที่ทำให้ผู้อ่านหรือผู้ฟังนิทานได้ประเมินคุณค่าของการ

กระทำของตัวละครแต่ละฝ่ายนั่นก็คืออิทธิปาฏิหาริย์ต่างๆ เช่น ธรณีสูบผู้ที่มี พฤติกรรมที่ไม่ดี หรือพระอินทร์เข้ามาช่วยผู้ที่กระทำความดี เป็นต้น

บทบาทของผู้หญิงในนิทานชาดกสามารถส่งเสริมสถานะของผู้ชายให้ เด่นชัดขึ้นมาได้ เช่น เป็นผู้ที่มีบุญญาธิการสูงส่ง หรือเอาชนะสงครามได้ เป็นต้น ในขณะเดียวกันนิทานหลายเรื่องก็สะท้อนถึงความโง่เขลาของผู้ชายได้ เช่นเดียวกัน อาทิ เชื่อเมียน้อยว่าเมียหลวงคบชู้และไม่รู้ว่าใครคือลูกตัวเอง หรือการที่ผู้ชายเป็นคนหูเบาไม่มีวิจารณญาณในการตัดสินโทษของผู้หญิงฝ่ายดี จึงมีคำสั่งให้ประหารชีวิตหรือเนรเทศนางออกจากบ้านเมือง บทบาทของผู้หญิง ในกลุ่มนิทานชาดกนี้จึงสะท้อนให้เห็นถึงการที่ผู้หญิงพยายามต่อสู้ทางความคิด เรื่องผู้ชายเป็นใหญ่อีกด้วย

เนื่องจากนิทานชาดกเป็นนิทานอุทาหรณ์ที่มุ่งสอนคติธรรมทาง พระพุทธศาสนา ดังนั้นไม่ว่าตัวละครในเนื้อเรื่องจะแสดงพฤติกรรมใดๆ ก็ตาม ผลสุดท้ายในตอนจบของนิทานจะชี้ให้เห็นเสมอว่า "ธรรมะย่อมชนะอธรรม" สิ่งเหล่านี้คือเหตุผลอธิบายผลของการกระทำต่างๆ ของตัวละคร นิทานชาดก นั้นเป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจผู้คนได้เป็นอย่างดี พฤติกรรมต่างๆ ที่ตัวละคร ผู้หญิงแสดงออกมานั้นถือเป็นจินตนาการที่ไม่ไกลจากความเป็นจริงในสังคม

## บทบาทของผู้หญิงในนิทานประจำถิ่น

นิทานประจำถิ่นคือนิทานที่รับรู้กันแพร่หลายในท้องถิ่นหนึ่งๆ อาจเป็น เรื่องราวของบุคคล สถานที่ หรือเหตุการณ์ต่างๆ เป็นเรื่องเล่าอธิบายประวัติ สถานที่ รูปพรรณสันฐานของธรรมชาติ ภูเขา เกาะ ถ้ำ หิน ฯลฯ ด้วยการผูก เป็นเรื่องและมักอ้างว่าเป็นเรื่องที่เกิดขึ้นจริงในอดีต หรือเป็นเรื่องเล่าเกี่ยวกับ "ผู้นำทางวัฒนธรรม" เช่นเรื่องวีรบุรุษ – วีรสตรีของชาวบ้าน นิทานประจำถิ่นจึง เป็นเรื่องเล่าที่มักจะสัมพันธ์กับความเชื่อของชาวบ้านว่าเป็นเรื่องจริงหรือเป็น ประวัติศาสตร์ของท้องถิ่นนั้นๆ

ผู้วิจัยคัดเลือกนิทานประจำถิ่นในล้านนาที่แสดงบทบาทของผู้หญิงได้ 12 เรื่อง นิทานเหล่านี้แสดงบทบาทของผู้หญิงล้านนาใน 4 ประเด็นได้แก่

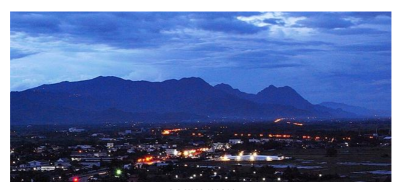
- 1) ผู้หญิงที่มีบทบาทแบบวีรสตรี ปรากฏในนิทาน 3 เรื่อง ซึ่งล้วนแต่เป็น "ขัตติยนารี" หรือสตรีสูงศักดิ์ ได้แก่ พระนางจามเทวี ผู้ได้รับเชิญจากเมืองละโว้ ให้มาครองเมืองหริภุญชัย เป็นผู้นำความคิด มีความสามารถปกครองบ้านเมือง และสามารถใช้อำนาจคุณไสยเอาชนะขุนหลวงวิรังคะผู้นำชนเผ่าลัวะได้ ผู้หญิง อีก 2 คนที่มีบทบาทเป็นผู้เสียสละเพื่อบ้านเมืองคือ เจ้าศรีอในซาและ พระราช ชายาเจ้าดารารัศมี ทั้งสองพระนางเปรียบเสมือนทูตสันถวไมตรีกระชับ ความสัมพันธ์ระหว่างล้านนากับสยาม ด้วยการแต่งงานกับชนชั้นผู้ปกครองของ สยามด้วยนัยทางการเมืองที่ทำให้ทั้งสองราชสำนักเกี่ยวดองเป็นเครือญาติกัน
- 2) ผู้หญิงที่มีบทบาทบูชาความรัก ปรากฏในนิทาน 6 เรื่อง ได้แก่ เจ้าหญิงอรัญญานี ในเรื่อง "ตำนานถ้ำผานางคอย" เจ้าหญิงแอ่นฟ้า ในเรื่อง "ตำนานคาวิ่งชู้" พระนางสามผิว ในเรื่อง "พระนางสามผิว" บัวบาน ในเรื่อง "วังบัวบาน" หมะเมียะ ในเรื่อง "ตำนานรักหมะเมียะ" และ พระเพื่อนพระแพง ในเรื่อง "ตำนานรักพระลอ" นิทานทั้ง 6 เรื่องแสดงให้เห็นบทบาทของผู้หญิงที่ เทิดทูนบูชาความรักและกล้าเผชิญหน้ากับอุปสรรคที่มาขวางกั้นอย่างเด็ดเดี่ยว ทั้งนี้มีผลอันเนื่องมาจากความต่างศักดิ์ การฝ่าฝืนกฏประเพณี การยืดมั่นในรัก เดียว และ การเสียสละชีวิตและความสุขสบายเพื่อความรัก
- 3) ผู้หญิงที่มีบทบาทเชิงอำนาจ ปรากฏในนิทาน 2 เรื่องคือเรื่อง "ดอย นางแก้ว" และ "ดอยนางนอน" ดอยนางแก้วเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ มีศาลตั้งอยู่ บริเวณระหว่างทางสายเชียงใหม่-เชียงราย เรื่องที่มาของดอยนางแก้ว มีหลาย สำนวน สำนวนหนึ่งกล่าวถึงนางแก้วมีคนรักชื่อปู่อ้ายฟ้าง้ม ต่อมาปู่อ้ายฟ้าง้ม ทิ้งนางแก้วไป นางแก้วตรอมใจ และเสียชีวิตที่ดอยแห่งนี้ สำนวนอื่นๆเล่าว่านาง แก้วเป็นชาวเชียงตุงที่รักกับพ่อค้าชาวเชียงใหม่บ้าง หรือรักกับพระภิกษุบ้าง ความรักมีอุปสรรคต่างๆ และทำให้นางแก้วถึงกับตรอมใจตายและวิญญาณสิง อยู่ ณ บริเวณนี้

ส่วนเรื่อง "ดอยนางนอน" ซึ่งอยู่ระหว่างทางอำเภอเมืองเชียงรายกับ อำเภอแม่สาย ก็มีลักษณะเนื้อเรื่องที่คล้ายคลึงกับเรื่อง "ดอยนางแก้ว" กล่าวคือเป็นเรื่องราวของเจ้าหญิงองค์หนึ่ง ณ เมืองเชียงรุ่ง สิบสองพันนา มี พระสิริโฉมงดงามยิ่ง ได้แอบรักกับชายเลี้ยงม้าในวัง จึงหนีตามกันมาถึงที่ราบ ใกล้แม่น้ำโขง เมื่อเดินทางไปถึงที่นั้น เจ้าหญิงก็ทรงครรภ์ได้หลายเดือนแล้ว จึง เสด็จต่อไปไม่ไหว บอกชายเลี้ยงม้าว่าจะประทับรออยู่ที่นั่น แต่ชายหนุ่มไปแล้ว ไม่กลับมาอีกเลย และเมื่อได้รู้ข่าวว่าชายคนรักถูกฆ่าโดยทหารของพระราชบิดา องค์หญิงเสียพระทัยมากจึงใช้ปิ่นปักผมแทงพระเศียรของพระองค์จนเลือดไหล ออกมาเป็นสาย (คือต้นกำเนิดของน้ำ "แม่สาย") และพระวรกายของพระองค์ที่ นอนเหยียดยาวจากทิศใต้จรดทิศเหนือ ก็กลายเป็นดอยนางนอนในทุกวันนี้

นิทานทั้ง 2 เรื่องนี้แม้ว่าจะมีเนื้อเรื่องว่าด้วยความไม่สมหวังในรักของ ตัวเอกและจบลงด้วยความตายคล้ายคลึงกับนิทานในกลุ่มที่ 2 แต่น่าสนใจว่า มิได้เป็นเพียงเรื่องเล่าขานสืบต่อกันมาเท่านั้น หากเป็นสิ่งที่ดำรงตนอยู่ได้ทั้งใน แง่ของรูปธรรม ความเชื่อ และพิธีกรรม กล่าวคือมีการสร้างศาลเจ้าแม่นางแก้ว ขึ้นมาเพื่อสักการบูชาและเป็นที่พึ่งพายามที่มนุษย์ต้องเผชิญกับความทุกข์ยาก ในชีวิต การแสดงความเคารพตามความเชื่อที่มักกระทำกัน คือการส่งสัญญาณ แตรขณะขับขี่ยวดยานผ่านไปมา ที่เป็นพิธีรีตองมากกว่าได้แก่การแวะกราบไหว้ อธิษฐาน การถวายของเพื่อสักการะหรือเพื่อแก้บน มีพิธีกรรมเซ่นสังเวยเจ้าแม่ นางแก้ว ส่วนดอยนางนอนซึ่งปรากฏเป็นรูปร่างใหญ่โตก็เป็นภาพแสดงถึงนาง ที่เป็น "อมนุษย์" หรือ"ยักษ์" นั่นคือบทบาทเชิงอำนาจของวิญญาณของสอง นางที่ผูกพันอยู่กับความเชื่อในท้องถิ่นล้านนา



ศาลเจ้าแม่นางแก้ว



ดอยนางนอน

4)ผู้หญิงที่มีบทบาทค้ำจุนศาสนา ปรากฏในนิทาน 2 เรื่องคือ นางสุชาดา ในเรื่อง"ตำนานพระแก้วดอนเต้า" และ พระนางจามเทวี ในเรื่อง "ตำนานจาม เทวี" ตำนานทั้งสองเรื่องนี้ กล่าวถึงบทบาทของผู้หญิง 2 ฐานะคือหญิงชาวบ้าน ธรรมดาและกษัตรีย์ที่มีความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา ตำนานพระแก้วดอนเต้า กล่าวถึงตำนานการสร้างพระพุทธรูป เป็น เรื่องราวของนางสุชาดาที่ได้ปลูกแตงโมไว้ในสวน นางได้นำผลหนึ่งมีผิวและ ลักษณะดีไปถวายพระเถระรูปหนึ่ง พระเถระได้ผ่าผลแตงโมนั้นแล้วพบแก้ว มรกต จึงพยายามที่จะแกะสลักเป็นพระพุทธรูปแต่ไม่สำเร็จ พระอินทร์จึง เนรมิตเป็นชายแก่นุ่งผ้าขาวมาช่วยแกะจนสำเร็จ แต่ตำนานพระแก้วดอนเต้าอีก สำนวนหนึ่งกล่าวว่า ผลแตงโมนั้นผ่าไม่เข้า เทวดาจึงเนรมิตเป็นคนนุ่งขาวลงมา และช่วยแกะสลักผลแตงโมเป็นพระพุทธรูปได้สำเร็จ ต่อมาได้มีผู้ไปพ้องเจ้า เมืองว่าพระเถระและนางสุชาดากระทำมิจฉาจารกัน เจ้าเมืองจึงให้จับนาง สุชาดาไปประหารชีวิต นางได้ตั้งสัจจะอธิษฐานว่าหากนางกระทำผิดจริงขอให้ เลือดนางตกลงพื้นดิน แต่หากนางบริสุทธิ์ ขอให้เลือดของนางพุ่งขึ้น เมื่อถูก ประหารแล้วเลือดของนางก็พุ่งขึ้นสู่อากาศเป็นการยืนยันว่านางเป็นผู้บริสุทธิ์ พระอินทร์ได้นำเอาถาดทองคำมารับเลือดของนางแล้วนำไปตั้งไว้ที่ช่วงแก้ว จุฬามณี ครั้นเมื่อเจ้าเมืองทราบความจริงก็เกิดความสังเวชมากจนอกแตกตาย และตกนรก เหตุเพราะไม่พิจารณาคดีความให้รอบคอบ ส่วนนางสุชาดาก็ได้ไป เกิดในสวรรค์

ตำนานจามเทวี ได้กล่าวถึงพระนางจามเทวีพระธิดากษัตริย์เมืองละโว้ เสด็จจากเมืองละโว้ขึ้นมาเสวยราชย์ที่เมืองหริภุญไชยในราว พ.ศ. 1310–1311 ซึ่งเป็นกษัตริย์องค์แรกของราชวงศ์ ครั้งนั้นพระนางทรงนำพ่อค้า เศรษฐี นายช่าง และพระมหาเถระทรงพระไตรปิฎก จำนวน 500 รูปจากเมืองละโว้มา ด้วย โดยเดินทางมาตามแม่น้ำปิง ระหว่างทางได้ทรงตั้งเมืองและเผยแผ่ พระพุทธศาสนามาตลอดเส้นทาง ใช้เวลาเดินทาง 7 เดือน จึงเดินทางมาถึง เมืองหริภุญชัย เมื่อเสด็จมาถึงได้ 7 วัน ก็ประสูติพระโอรสฝาแฝดชื่อ มหันตยศ และอนันตยศ ภายหลังพระนางจามเทวีได้สละราชสมบัติ แล้วอภิเษกให้ มหันตยศครองเมืองหริภุญไชย ส่วนอนันตยศนั้น พระนางจามเทวีได้ให้นำผู้คน พลเมืองไปตั้งเมืองเขลางค์นคร (ลำปางในปัจจุบัน ) ในบั้นปลายแห่งพระชนม์ ชีพพระนางจามเทวีได้หุ่งขาวห่มขาว สมาทานเบญจศีลจนถึงวันสิ้นพระชนม์

บทบาทของนางสุชาดาที่ได้ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาด้วยการถวาย ภัตตาหารและปรนนิบัติรับใช้พระเถระเป็นบทบาทที่พบได้ทั่วไปในสังคมล้านนา ในแง่ของการค้ำจุนและสนับสนุนพระภิกษุในพระพุทธศาสนาให้ได้ศึกษาและ ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยเพื่อสืบทอดหลักธรรมคำสอนแล้วเผยแพร่แก่คนทั่วไป ในสังคม ส่วนบทบาทของพระนางจามเทวีคือบทบาทของผู้นำที่ได้ประดิษฐาน พระพุทธศาสนาในเมืองหริภุญไชยให้เป็นศูนย์รวมจิตใจของประชาชน นับเป็น บทบาทที่สำคัญต่อการดำรงอยู่และการตั้งมั่นของพระพุทธศาสนาในบริเวณ อาณาจักรล้านนาที่สืบทอดมาถึงปัจจุบัน

จากการศึกษาบทบาทของผู้หญิงที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านล้านนาทั้ง 3 ประเภท สะท้อนให้เห็นบทบาทของผู้หญิงในด้านต่างๆ ทั้งเป็นผู้กระทำและ ผู้ถูกกระทำ โดยในความเป็นจริงแล้วผู้หญิงมักจะตกเป็นผู้ถูกกระทำมากกว่า เป็นผู้กระทำ ดังนั้นบทบาทที่ผู้หญิงเป็นผู้กระทำหลายอย่างในโลกของนิทาน พื้นบ้านจึงเป็นภาพแทนความคิดที่จะโต้แย้งกับอำนาจของผู้ชาย ที่ผู้หญิงไม่อาจ แสดงออกได้ในโลกแห่งความเป็นจริง อย่างไรก็ดีภาพลักษณ์ของผู้หญิงล้านนา ที่ปรากฏในนิทานพื้นบ้านก็มีทั้งภาพจริงและภาพแทนที่นำเสนอเพื่อสื่อให้เห็นถึง อำนาจแห่งเพศสภาวะที่กำหนดบทบาทของผู้คนในสังคมไทยมาช้านาน

#### บรรณานุกรม

- จิราลักษณ์ จงสถิตมั่น. 2535. วิกฤติทางวัฒนธรรมกับการดำรงชีวิตของ

  เยาวสตรี: ศึกษาผลกระทบของการพัฒนาชนบทภาคเหนือ. กรุงเทพฯ:

  สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ.
- ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์. 2541. "สตรีกับพุทธศาสนา" ใน *สตรีศึกษา 1.* กรุงเทพฯ: คุรุสภา.
- ดวงเดือน บุนยาวง. 2547. *ตัวตนผู้หญิงลาวในงานวรรณกรรม.* เชียงใหม่: ศูนย์ สตรีศึกษา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

- ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล. 2527. "วิเคราะห์นิทานก้อมอีสาน: อารมณ์ขันจาก ความเจ็บปวด เรื่องเพศ และการละเมิดกฎเกณฑ์ของสังคม" วารสาร มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม. ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม มิถุนายน 2527.
- นิธิ เอียวศรีวงศ์. 2545. ว่าด้วย "เพศ" ความคิด ตัวตน และอคติทางเพศ ผู้หญิง เกย์ เพศศึกษา และกามารมณ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ :มติชน. บุญยงค์ เกศเทศ. 2532. สถานภาพสตรีไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.
- ปรานี วงษ์เทศ. 2544. *เพศและวัฒนธรรม*. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:
- ปรานี วงษ์เทศ. 2549. เพศภาวะในสุวรรณภูมิ (อุษาคเนย์). กรุงเทพฯ: มติชน.
- พนิดา หันสวาสดิ์. 2544. รายงานการวิจัย เรื่อง ผู้หญิงในภาพยนตร์:
  กระบวนการผลิตซ้ำภาพลักษณ์ของผู้หญิงในสังคมไทย. เชียงใหม่: ศูนย์
  สตรีศึกษา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.
- ภักดีกุล รัตนา. 2543. ภาพลักษณ์ "ผู้หญิงเหนือ" ตั้งแต่ปลายพุทธศตวรรษที่ 25 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 26. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
- วงศ์สักก์ ณ เชียงใหม่. บรรณาธิการ. 2547. ขัตติยานีศรีล้านนา. เชียงใหม่: วิท อินดีไซน์.
- วารุณี ภูริสินสิทธิ์. 2545. สตรีนิยม: ขบวนการและแนวคิดทางสังคมแห่ง ศตวรรษที่ 20. กรุงเทพฯ: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ.
- ศิริรัตน์ อาศนะ. 2529. สตรีในวรรณกรรมล้านนา. ปริญญานิพนธ์การศึกษา มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.
- สุชาดา ทวีสิทธ์. บรรณาธิการ. 2547. *เพศสภาวะ: การท้าทายร่าง การค้นหา* ตัวตน. เชียงใหม่: ศูนย์สตรีศึกษา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

- เสนาะ เจริญพร. 2548. ผู้หญิงกับสังคมในวรรณกรรมไทยยุคฟองสบู่. กรุงเทพฯ: มติชน.
- อดิศร ศักดิ์สูง. 2539. *สตรีในสังคมเชียงใหม่สมัยวงศ์เจ้าเชื้อเจ็ดตน พ.ศ.*2339-2476. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัย
  ศิลปากร.
- อัจฉราภรณ์ จันทร์สว่าง. 2548. การศึกษาสถานภาพสตรีในกฎหมายล้านนา โบราณ. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

## นิทานพื้นบ้านกับคติความเชื่อในสังคมล้านนา

ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล

จากวิทยานิพนธ์เรื่อง "การศึกษาบทบาทของผีในนิทานพื้นบ้านล้านนา" ของ ศุภลักษณ์ ปัญโญ และ วิทยานิพนธ์เรื่อง "การศึกษาบทบาทของผู้หญิงใน นิทานพื้นบ้านล้านนา" ของปิยพร คลศิลป์ ผลงานศึกษาวิจัยทั้ง 2 เล่ม ได้ชี้ให้ เราเห็นถึงประเด็นต่างๆ ต่อไปนี้

1.นอกจากนิทานพื้นบ้านจะให้ความบันเทิงหรือความสนุกสนาน เพลิดเพลินแก่ผู้ฟังหรือผู้อ่านแล้ว หน้าที่ที่สำคัญของนิทานพื้นบ้านอีกอย่างหนึ่ง ก็คือการให้สาระหรือข้อคิด คติเตือนใจ นิทานจึงเป็นเครื่องมือสำคัญอย่างหนึ่ง ในการปลูกฝังคติความเชื่อ วัฒนธรรม และค่านิยมต่างๆ ให้แก่บุคคลในสังคม เรื่องราวที่ปรากฏในนิทาน บทบาทหรือพฤติกรรมของตัวละคร จึงมักจะเป็น อุทาหรณ์ให้เราได้เป็นบทเรียนในการเข้าใจชีวิต หรือเป็นแนวทางให้เราได้ ไตร่ตรองในการดำเนินชีวิตด้วยความรอบคอบต่อไป

2.นิทานเรื่องผีสะท้อนถึงความเชื่อเรื่องผีที่เป็นศาสนาดั้งเดิมของคน ล้านนาก่อนที่จะยอมรับพระพุทธศาสนาเข้ามา และนิทานก็ได้แสดงให้เห็นความ ขัดแย้งระหว่างความเชื่อดั้งเดิมกับพระพุทธศาสนา ตลอดจนการประนีประนอม หลอมรวมความเชื่อระหว่าง "ผี" กับ "พุทธ" เข้าด้วยกัน บทบาทของ "ตัวผี" ในนิทานเรื่องผีในล้านนามีลักษณะหลากหลาย ผีและคนมีปฏิสัมพันธ์ร่วมกัน แม้ว่าสถานะของผีส่วนใหญ่จะมีอำนาจเหนือกว่าคน สามารถบันดาลความสุข และทรัพย์สินต่างๆ ให้แก่คน หรือสามารถทำร้ายคนได้ แต่ก็มีนิทานที่ปรากฏ

-

<sup>📤</sup> รองศาสตราจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

บทบาทของผีที่มีสถานะเท่าเทียมกับคนทั้งหลาย หรือมีผีที่พ่ายแพ้ต่อคนด้วย แสดงถึงฐานคิดของคนล้านนาในอดีตว่าโลกของผีและคนนั้นทับซ้อนกันอยู่ ผีที่ คนล้านนาต้องให้ความเคารพนับถือคือผีเจ้านาย ผีบรรพบุรุษ และผีอารักษ์ เป็นการควบคุมความประพฤติของลูกหลานหรือเป็นกระบวนการขัดเกลาทาง สังคมที่ช่วยให้สังคมล้านนาดำรงอยู่ในมาตรฐานแห่งจริยธรรมเดียวกัน

3.สังคมล้านนาในอดีตสืบสกุลผีปู่ย่าทางฝ่ายหญิง ผู้หญิงจึงเป็นผู้ที่มี บทบาทสำคัญในการสืบทอดคติความเชื่อเรื่องผีมาแต่โบราณ ดังเช่นในการ ประกอบพิธีบูชาผีบรรพบุรุษ ผู้หญิงคือผู้ทำพิธีเป็นร่างทรงหรือที่เรียกว่า "ม้าชี่" แต่เมื่อสังคมล้านนาเปลี่ยนมานับถือพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่ให้ ความสำคัญกับเพศชายมากกว่า บทบาทของผู้หญิงจึงถูกเบียดขับให้ด้อยลง อย่างไรก็ดี ในสังคมล้านนาปัจจุบัน ผู้หญิงก็ยังคงมีพลังในการสร้างสรรค์ แม้ว่า จะได้ปรับเปลี่ยนบทบาทของตนมาสู่ในฐานะผู้ค้ำจุนพระพุทธศาสนาแทนก็ตาม

4.บทบาทของผู้หญิงในนิทานพื้นบ้านล้านนามีทั้งบทบาทที่ผู้หญิงเป็น ผู้กระทำและเป็นผู้ถูกกระทำ สะท้อนถึงความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างเพศ สภาวะของความเป็นหญิงและความเป็นชาย ในนิทานมุขตลกขนาดสั้นหรือ "เจี้ยก้อม" ทั้งหญิงและชายต่างก็มีบทบาทที่ชวนขบขันด้วยพฤติกรรมอัน ผิดธรรมดา เช่นพฤติกรรมล่วงละเมิดกฎเกณฑ์ต่างๆ ของสังคม เรื่องราวใน นิทานมุขตลกมักจะเป็นภาพนำเสนอที่ตรงข้ามกับความเป็นจริงในสังคม เสียง หัวเราะจึงเป็นทางออกอย่างหนึ่งของการระบายความคับข้องใจ ตรงข้ามกับ นิทานชาดกและนิทานประจำถิ่นซึ่งมักเป็นเรื่องราวที่เป็นอุทาหรณ์สอนใจหรือ ให้คติธรรมในการดำเนินชีวิต บทบาทของผู้หญิงในนิทานเหล่านี้จึงมีหลากหลาย มีทั้งความเป็นวีรสตรีผู้นำ ผู้เสียสละเพื่อบ้านเมือง ผู้ค้ำจุนพระพุทธศาสนา ผู้บูชาความรัก ตลอดจนผู้มีบทบาทเชิงอำนาจ

ผลการศึกษาครั้งนี้ยืนยันถึงคุณค่าของนิทานพื้นบ้านที่มีความหมายต่อ การรับรู้ของกลุ่มชนชาวบ้านล้านนา เรื่องราวเหล่านี้เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่ สะท้อนถึงฐานคิดของบรรพชนที่ควรจะได้ศึกษาและสืบสานให้เยาวชนรุ่นใหม่ ได้เรียนรู้ต่อไป

## ในกระจก : วรรณกรรมและการเมืองสยามยุคอเมริกัน

จณิษฐ์ เฟื่องฟู

บทนำโดย เบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน แปลโดย ไอดา อรุณวงศ์ และพงษ์เลิศ พงษ์วนานต์ กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์อ่าน, 2553

คำนำสำนักพิมพ์ของบรรณาธิการ ไอดา อรุณวงศ์ ได้ให้ข้อมูลเกี่ยวกับ ประวัติการจัดพิมพ์ของ ในกระจก: วรรณกรรมและการเมืองสยามยุคอเมริกัน ใว้อย่างครบถ้วน ตั้งแต่การตีพิมพ์ครั้งแรกเป็นภาษาอังกฤษชื่อ In the Mirror: Literature and Politics in Siam in the American Era ซึ่งเป็นหนังสือรวมเรื่องสั้น ไทย 13เรื่อง ที่แปลเป็นภาษาอังกฤษโดยเบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน และรุจิรา เมนดิโอเนส ในปี 2528 โดยสำนักพิมพ์ดวงกมล มาจนถึงการจัดพิมพ์หนังสือ เล่มนี้ในพากย์ภาษาไทยในปี 2553 โดยสำนักพิมพ์อ่าน ความน่าสนใจของ หนังสือ เล่มนี้ตั้งแต่การพิมพ์ครั้งแรกเมื่อ 25 ปีก่อน จนถึงตอนนี้ นอกเหนือไปจากเรื่องสั้น 13 เรื่อง ที่เลือกมาอย่างมีเอกภาพทั้งในด้านแนวคิด ของเรื่องอันได้แก่ปัญหาร่วมสมัยของไทย (ในช่วงทศวรรษ 2510 ถึง ทศวรรษ 2520) และผู้เขียนแล้ว ก็คือ บทนำขนาดยาวที่เขียนโดย เบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน ศาสตราจารย์ด้านรัฐศาสตร์และเอเชียศึกษา แห่งมหาวิทยาลัยคอร์แนลล์

ด้วยเหตุที่ In the Mirror มุ่งจะสื่อสารกับผู้อ่านต่างชาติที่ศึกษาหรือสนใจ เรื่องเมืองไทย บทนำของแอนเดอร์สันจึงให้บริบททางด้านประวัติศาสตร์และ การเมืองสมัยใหม่ รวมถึงพัฒนาการการเขียนร้อยแก้วแบบใหม่ของไทยที่

-

<sup>\*</sup>อาจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

<sup>ี่ &</sup>quot;ในกระจก" เป็นชื่อเรื่องสั้นของ "กรณ์ ไกรลาศ" ที่รวมอยู่ในหนังสือเล่มนี้และถูกนำมา เป็นชื่อหนังสือ

เกี่ยวเนื่องกับการขยายตัวของอุตสาหกรรมการพิมพ์แบบทุนนิยมและตลาดนัก อ่านมวลชน ซึ่งผู้เขียนมองว่าเริ่มก่อตัวขึ้นพร้อมๆกับการตีพิมพ์หนังสือพิมพ์เล่ม แรกของประเทศ คือ *บางกอกรีคอร์เดอร์ (Bangkok Recorder*) ในปี พ.ศ. 2387 ประเด็นคันเข้มข้นในบทน้ำนี้ คือ บริบททางประวัติศาสตร์การเมืองและภาพรวม เผด็จการทหารในช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่สอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการรวบ อำนาจเบ็ดเสร็จของจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ และพรรคพวก และการสนับสนุน อย่างแข็งขันในทุกด้านของรัฐบาลอเมริกันต่อรัฐบาลทหารของไทย อันเป็นที่มา ของการเรียกช่วงระยะเวลาครองอำนาจของจอมพลสฤษดิ์ (พ.ศ. 2501-2506) รวมไปจนถึงช่วงของคณะผู้สืบทอด คือ จอมพลถนอม กิตติขจร และจอมพล ประภาส จารุเสถียร (พ.ศ. 2506-2516) ว่าเป็น "ยุคสมัยอเมริกัน" ใน ประวัติศาสตร์ไทยสมัยใหม่ การเข้ามาของคิทกิพลอเมริกันที่คิงเลื้อกับคำนาจ และนโยบายด้านต่างๆ ของรัฐไทย ไม่ว่าจะเป็นนโยบายความมั่งคง การต่อต้าน คอมมิวนิสต์ การพัฒนา (ชนบท เศรษฐกิจ การศึกษา) ส่งผลให้สังคมไทยทั้ง ชนบทและเมืองเปลี่ยนแปลงไปรวดเร็วอย่างไม่เคยปรากฏมาก่อน ผู้เขียนได้ เสนอบทวิเคราะห์เกี่ยวกับ การก่อตัวของปัญญาชนหนุ่มสาว และกลุ่มความ เคลื่อนไหวทางสังคมและการเมืองคันประกอบด้วย นักเรียนนักศึกษา ปัญญาชนและประชาชนในยุคสมัยดังกล่าว ปัจจัยเหล่านี้เองที่เป็นกรอบคิด สำคัญในการคัดเลือกนักเขียนที่มีผลงานรวมอยู่ในหนังสือเล่มนี้

นักเขียน 12 คน ผู้เขียนเรื่องสั้น 13 เรื่อง ได้แก่ ลาว คำหอม ศรีดาวเรือง สุจิตต์ วงษ์เทศ วิทยากร เชียงกูร วาณิช จรุงกิจอนันต์ วัฒน์ วรรยางกูล ชัชรินทร์ ไชยวัฒน์ กรณ์ ไกรลาศ มานพ ถนอมศรี นิเวศน์ กันไทยราษฎร์ สำรวม สิงห์ และ ประทีป ชุมพล ในบรรดานักเขียนทั้งหมดนี้ นอกจากลาว คำหอมและศรีดาวเรืองแล้วทุกคนล้วนแต่เกิดในช่วงปี พ.ศ. 2488-2499 และ ต่างก็เป็นทั้งผลผลิตและผู้รับผลกระทบของยุค "อเมริกานุวัตร" (Americanization) แอนเดอร์สัน เสนอไว้อย่างน่าสนใจว่า ในภาพรวมแล้ว สิ่งที่ นักเขียนเหล่านี้มีร่วมกันคือ การเติบโตขึ้นมาในช่วงรัฐบาลทหาร

ถนอม-ประภาส อันเป็นช่วงเวลาที่กระแสความคิดของฝ่ายก้าวหน้า (ซ้ายเก่า) ฟื้นขึ้นมาและแผ่ขยายในหมู่ผู้สนใจ และยังเป็นช่วงเวลาที่ "นักศึกษากลายเป็น พลังหลักในการปฏิรูปการเมือง ความเป็นธรรมทางเศรษฐกิจ และการรื้อฟื้น ด้านวัฒนธรรม" (38)

นักเขียนเหล่านี้ล้วนแต่มาจากชนชั้นกลางค่อนไปทางล่างที่อยู่ใน ต่างจังหวัด ซึ่งเป็นรุ่นที่มีโอกาสได้ศึกษาต่อในระดับสูงตามมหาวิทยาลัยต่างๆ ในเมืองเป็นครั้งแรกในประวัติศาสตร์ไทย "อันเนื่องมาจากการขยายตัวของ ระบบการศึกษาในยุคนั้นที่ได้รับอิทธิพลและการผลักดันอย่างมากจากอเมริกา" (39) พวกเขา "สัมผัสกับ 'อเมริกานุวัตร' ในการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยใน ระดับชีวิตประจำวันที่แวดล้อมตัวพวกเขาอยู่" (40) แอนเดอร์สันเสนอต่อไปว่า ถึงแม้จะมีสถานะพิเศษของการเป็นนักศึกษา ปัญญาชน และผู้รู้หนังสือชาวกรุง นักเขียนเหล่านี้ก็ยังตระหนักถึงผู้คนที่ "ถูกทอดทิ้งอยู่เบื้องหลังที่บ้าน" (40) ส่งผลให้เรื่องราวจำนวนมากบ่งบอกถึง "สำนึกอันเจ็บปวดที่ว่าสิ่งที่ทำให้พวก เขาประสบความสำเร็จนั้นเป็นอย่างเดียวกับที่ทำให้ผู้คนและสิ่งแวดล้อมที่พวก เขาเติบโตมาด้วยเสื่อมทรามลง" (40)

ดังนั้น แก่นเรื่องหลักของนักเขียนรุ่นนี้ จึงหนีไม่พ้นเรื่องการเปลี่ยนแปลงของภูมิลำเนาของพวกเขา ซึ่งเป็น "การเปลี่ยนแปลงที่เป็นผลมาจากการแผ่ขยายของทุนนิยมสมัยใหม่และอำนาจรัฐที่ไร้ยางอาย" (41) บทนำยังได้เสนอการวิเคราะห์เรื่องสั้นทั้ง 13 เรื่องอย่างเชื่อมโยงมีเอกภาพ ทั้งในด้านเนื้อหา ลีลาการเขียน วรรณศิลป์และกลวิธีการประพันธ์ ภายใต้กรอบคิดทางประวัติศาสตร์การเมือง วัฒนธรรมและอำนาจรัฐได้อย่างแหลมคม นับเป็นครั้งแรกก็ว่าได้ที่มีการเสนอเนื้อหาทางไทยคดีศึกษาผ่านการศึกษาวรรณกรรมอย่างเป็นระบบชัดเจนและเข้มข้นในประเด็นศึกษาและในการนำเสนอภาพรวมของวรรณกรรมไทยสมัยใหม่ผ่านการศึกษาผลงานของนักเขียนหนึ่งรุ่น

บทนำของแอนเดอร์สันในพากย์ภาษาไทยของ *ในกระจก* จึงกลับมาสื่อ "สาร"สำคัญให้กับผู้อ่านชาวไทย ทั้งในด้านบทวิเคราะห์บริบททาง ประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวเนื่องกับเศรษฐกิจ การเมืองและสังคมวัฒนธรรมของยุค สมัย และที่สำคัญคือบทวิเคราะห์วรรณกรรมของแอนเดอร์สันนำไปสู่ความ เข้าใจงานวรรณกรรม "ยุคแสวงหา" (2507-2516) และ "ยุคเพื่อชีวิต" (2516-2519) ตามการแบ่งของนักวรรณกรรมศึกษาไทยที่แตกต่างไปจากเดิมอย่างมี นัยยะสำคัญ

การจัดพิมพ์พากย์ภาษาไทยของ *ในกระจก* ครั้งนี้ ห่างห่วงจากการพิมพ์ ครั้งแรกของ *In the Mirror* ถึง 25 ปี แน่นอนว่าในระยะเวลา 25 ปีนั้น องค์ ความรู้ทั้งในด้านไทยคดีศึกษาและวรรณกรรม(ไทย)ศึกษาทั้งในและต่างประเทศ ได้มีการเพิ่มพูนและเปลี่ยนแปลงไปมากบ้างน้อยบ้างตามแต่กลุ่มผู้ศึกษาในแต่ ละสาย ระยะเวลาที่ห่างช่วงของการจัดพิมพ์พากย์ภาษาไทยจึงอาจเป็นโอกาส อันดีในการทบทวนสถานะและความหมายของ *ในกระจก* ทั้งในส่วนบทนำและ เรื่องสั้นคัดสรร ดังที่บรรณาธิการเปิดประเด็นไว้ ข้อได้เปรียบด้านระยะเวลา ของพากย์ภาษาไทยปรากฏในสองลักษณะ คือ การให้ข้อมูลเพิ่มเติมและการ ทบทวนสถานะของ *ในกระจก* ในรูปบทความในภาคผนวก ในการพิมพ์ครั้งนี้ มีการให้ข้อมูลเพิ่มเติม เช่น บทสัมภาษณ์เบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน เรื่องที่มาของ การทำ คัดเลือกและแปลเรื่องสั้นใน In the Mirror ข้อมูลท้ายเชิงอรรถในกรณีที่ มีการแปลเอกสารอ้างอิงภาษาอังกฤษที่ผู้เขียนใช้เป็นภาษาไทย เพื่อประโยชน์ใน การค้นคว้าของผู้อ่าน และหมายเหตุเพิ่มเติมท้ายชีวประวัติผู้แต่งที่ให้ข้อมูล ประวัติและผลงานที่เป็นปัจจุบัน แต่ที่สำคัญกว่าการให้ข้อมูลเพิ่มเติม คือ การ ทบทวนสถานะและความหมายของ *ในกระจก* ในรูปคำนิยมจากสุชาติ สวัสดิ์ศรี ผู้ริเริ่มโครงการหนังสือเล่มนี้กับแอนเดอร์สัน คำวิจารณ์จากชูศักดิ์ ภัทรกุล วณิชย์ ในฐานะนักวิชาการและนักวิจารณ์วรรณกรรม คำตามจากประจักษ์ ก้อง กีรติ ในฐานะนักวิชาการทางรัฐศาสตร์รุ่นใหม่ และคำส่งท้ายโดยแอนเดอร์สัน ที่เขียนขึ้นใหม่สำหรับการจัดพิมพ์ครั้งนี้

บทความ "ปรัศวภาควิโลมวรรณกรรมไทยสมัยใหม่ในสายตาเบเนดิกท์ แอนเดอร์สัน" ของชูศักดิ์ เสนอว่า "พลังในการอธิบายสังคมไทยในยุคอเมริกัน

ดังที่ปรากฏใน 'บทนำ' นี้ก็คือ การชี้ให้เห็นถึงลักษณะย้อนแย้งตัวเองของ บทบาทอเมริกาในไทย" (326) เช่น ปัญญาชนและนักเขียนไทยหันไปสนใจลัทธิ มาร์กซิสม์มากขึ้นตามแรงผลักดันของรัฐบาลอเมริกัน ที่เร่งรัดให้รัฐบาลไทย ปราบปรามขบวนการคอมมิวนิสต์ภายในประเทศ "อเมริกานุวัตร" ที่ปัญญาชน ไทยถือเป็นแบบอย่างคือ "อเมริกาที่มาพร้อมกระแสต่อต้านสงครามอินโดจีน ของคนหนุ่มสาว กระแสต่อต้านสังคมของขบวนการบุปผาชน และกระแส ความคิดมาร์กซิสม์ของปัญญาชนฝ่ายซ้ายในอเมริกา" ไม่ใช่รัฐบาลอเมริกัน (327) เป็นต้น ชูศักดิ์ยังวิเคราะห์ต่อไปว่า แอนเดอร์สันได้พิจารณาเรื่องสั้นไทย สมัยใหม่ในช่วงนี้ ด้วยสายตาที่เพ่งมองสถานะและบทบาทอันย้อนแย้งของ นักเทียน จึงส่งผลให้ภาพของวรรณกรรมไทยสมัยใหม่ของแอนเดอร์สัน แตกต่างกับภาพที่เสนอโดยนักวรรณกรรมศึกษาไทย (329) กล่าวคือ โดยอาศัย "ความเข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงสภาวะสมัยใหม่และและนัยยะทางสังคมและ วัฒนธรรมของการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว ... แอนเดอร์สันสามารถจะปะติดปะต่อ เรื่องสั้นทั้ง 13 เรื่องที่แลดูเหมือนจะมีเนื้อหากระจัดกระจาย ... ให้กลายมาเป็น ภาพใหญ่ภาพเดียวที่ฉายสะท้อนสังคมไทยท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงจาก สังคมเกษตรกรรมไปสู่สังคมทุนนิยมสมัยใหม่" (332) และยังให้ความสำคัญกับ การนำมิติทางสังคมและชนชั้นของนักเขียนกลุ่มนี้ในฐานะตัวแทนความคิดและ อารมณ์ความรู้สึกของยุคสมัยเข้ามาพิจารณาควบคู่กับงาน โดยไม่มองเพียง รวมๆ ว่า นักเขียนเหล่านี้คือตัวแทนของคนรุ่นใหม่ (334-335)

บทวิเคราะห์ของชูศักดิ์ได้ชี้ให้เห็นวิธีการ "รื้อสร้าง" ที่แอนเดอร์สันใช้ วิเคราะห์เรื่องสั้น โดยการเพ่งพินิจนัยยะของกลวิธีทางวรรณศิลป์และการปะทะ สังสรรค์ของวาทกรรมชุดต่างๆ ในตัวบท จนทำให้ผู้อ่าน (ทั้งบทวิเคราะห์ของ แอนเดอร์สันและตัวบทเรื่องสั้น) ต้องกลับมาพิจารณาว่า "ในท้ายที่สุดเรื่องสั้น เหล่านี้ก็เป็นส่วนหนึ่งของปัญหาที่มันกำลังพูดถึงเช่นกัน" (343) ภาพของ นักเขียนและเรื่องสั้นไทยสมัยใหม่ตามที่แอนเดอร์สันวิเคราะห์จึงแตกต่างจาก บทวิเคราะห์ของนักวิจารณ์ไทย เพราะเป็นการทบทวนและวิพากษ์วิจารณ์

กระแสความคิดฝ่ายซ้ายในทศวรรษที่ 1970 ผ่านงานวรรณกรรม ชูศักดิ์สรุปว่า ความกล้าหาญทางจริยธรรมของแอนเดอร์สันในฐานะนักวิชาการฝ่ายซ้าย ที่ ทบทวนและวิพากษ์วิจารณ์กระแสความคิดฝ่ายซ้ายหลังจากเหตุการณ์ประเทศ สังคมนิยมหันมารุกรานกันเอง จึงเป็นการกรุยทางให้นักวรรณกรรมศึกษาไทย กลับมาทบทวนสถานะและบทบาทวรรณกรรมในยุคที่เชื่อกันว่าเป็นยุคทองของ วรรณกรรมเพื่อชีวิตและสังคมอย่างถอนรากถอนโคน

บทความ "อะไรอยู่ในกระจก" คำตามจากประจักษ์ ก้องกีรติ เสนอว่า บทนำของแอนเดอร์สันได้ให้คำอธิบายเกี่ยวกับเหตุการณ์ 14 ตุลา แตกต่างไป จากสองแนวทางหลักที่มีมาก่อนหน้านั้น กล่าวคือ แนวแรกให้คำอธิบายที่เน้น ปัจจัยเชิงโครงสร้างมหภาคตามการศึกษาแนวเศรษฐศาสตร์การเมือง โดย มองข้ามความสำคัญของผู้กระทำการในประวัติศาสตร์ ในขณะที่คำอธิบายของ แนวที่สองให้ ความสำคัญต่อผู้กระทำการทางประวัติศาสตร์ โดยไม่พิจารณา พลังกดดันเชิงโครงสร้างที่กำกับการตัดสินใจของพวกเขา (352) บทวิเคราะห์ ของแอนเดอร์สันได้ให้คำอธิบายที่ต่างไปจากสองแนวข้างต้น เพราะชี้ให้เห็นถึง "การก่อตัวของกระแสความคิดอันแตกต่างหลากหลาย ทั้งความคิดแบบ อนุรักษนิยม แบบไทยๆ เสรีนิยม ซ้ายใหม่และมาร์กซิสต์ และพยายามชี้ถึง แหล่งที่มาของความคิดเหล่านั้น ทั้งที่นำเข้ามาจากภายนอกและรื้อพื้นกลับ ขึ้นมาใหม่จากภายในสังคมไทยเอง" (353)

ประการต่อมา แอนเดอร์สันให้ความสำคัญต่อบริบททางการเมือง ระหว่างประเทศสมัยสงครามเย็น อันส่งผลกระทบต่อการก่อตัวทางภูมิปัญญา และการเคลื่อนไหวทางการเมืองของขบวนการคนหนุ่มสาวของไทย โดยเฉพาะ บทบาทของสหรัฐฯ ในทางการเมือง เศรษฐกิจและวัฒนธรรม (353) ประการ สุดท้าย บทนำของแอนเดอร์สันชี้ให้เห็นว่า "ปฏิกิริยาตอบสนองของนักศึกษา ปัญญาชนต่อความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจสังคมภายใต้ระบอบคณาธิปไตย นั้น เกิดขึ้นในปริมณฑลทางวัฒนธรรมก่อน" (356) เช่น การวิพากษ์วิจารณ์ อย่างไม่เป็นทางการในรูปบทสนทนา เนื้อหาในรายการวิทยุ สื่อสิ่งพิมพ์ และ

สื่อสารมวลชนรูปแบบอื่นๆ หรือแม้แต่การต่อสู้ระหว่างเสรีภาพในการใช้ ชีวิตประจำวันของคนหนุ่มสาวกับอำนาจบังคับของแบบแผนกฎเกณฑ์ตาม ค่านิยมเดิม (356) คำถามที่ประจักษ์ทิ้งท้ายไว้ในบทความนี้ว่า สภาวการณ์ทาง การเมืองและสังคมปัจจุบันก็มีความผันผวนเปลี่ยนแปลงไม่น้อยกว่าสมัย 14 ตุลา และ 6 ตุลา จะมีงานวรรณกรรมใดหรือไม่ที่พอจะรวบรวมให้เห็นภาพเพื่อ ทำความเข้าใจยุคสมัยปัจจุบัน? อะไรคือแก่นเรื่องหลักของนักเขียนในรุ่น ปัจจุบัน? ดูจะเป็นคำถามของนักรัฐศาสตร์ที่นักเขียน นักอ่านวรรณกรรมและ นักวรรณกรรมศึกษาต้องพินิจไตร่ตรองอย่างรอบด้านก่อนที่จะตอบ

าเทส่งท้ายที่แคนเดคร์สันเขียนขึ้นใหม่เล่าที่มาที่ไปและบริบทของการ เกิดขึ้นของ In the Mirror เมื่อราวปี 2522 เขาประมวลภาพรวมการล่มสลาย และเปลี่ยนแปรของสังคมนิยมและคอมมิวนิสต์ทั่วโลกและในประเทศไทย และ อธิบายการกลายพันธุ์เปลี่ยนสีของอดีตผู้นำนักศึกษาและปัญญาชนฝ่ายซ้าย บางส่วนไปตามคลื่นลมและความทะเยอทะยานเพื่ออำนาจทางการเมือง ที่ เด่นชัดที่สุดคงเป็นช่วงรัฐบาลทักษิณ การต่อต้านทักษิณ และหลังรัฐประหาร โค่นทักษิณในปี 2549 จนถึงปัจจุบัน ส่วนหนึ่งของคำทิ้งท้ายอันแหลมคมที่แอน เดอร์สันกล่าวถึงอดีตนักศึกษา ปัญญาชนและนักเคลื่อนไหวรุ่น 14 ตุลา และ 6 ตุลา คือ "เวลาของคนทั้งรุ่นนี้ก็กำลังจะหมดแล้ว ถ้าคุณเป็นนักศึกษาที่ เคลื่อนไหวในปี 2516 คุณก็ต้องเกิดช่วงประมาณปี 2498 และวันนี้ก็ย่างเข้า ปลายห้าสิบแล้ว คุณมีอะไรรออยู่ข้างหน้า? ... คำกล่าวอันโด่งดังของกรัมชื่ บอกไว้ว่า เมื่อสิ่งใหม่ดิ้นรนจะบังเกิดและสิ่งเก่าปฏิเสธที่จะตาย อสูรกายก็จะ ปรากภูขึ้น" (373) แม้คำพยากรณ์จะบ่งบอกถึงอนาคตที่ไม่สดใสนัก แอนเดอร์ สันก็ยังปิดบทส่งท้ายด้วยสารแห่งความหวังว่า "คงจะดีไม่น้อยที่จะคิดว่า เรื่องราวที่ถูก 'ลืมเลือน' ไปหมดแล้วในหนังสือเล่มนี้ จะสามารถปลุกเร้าความ สนใจของผู้อ่านรุ่นเยาว์ต่อไปได้ ในยุคสมัยอันปั่นป่วนที่รออยู่เบื้องหน้า" (373)

บทความในภาคผนวกของ *ในกระจก* ได้ทำหน้าที่ทบทวนสถานะของ หนังสือเล่มนี้และเชื่อมโยงลักษณะเฉพาะทางประวัติศาสตร์ของ "ยุคอเมริกันใน ไทย" เข้ากับสถานการณ์ทางการเมือง สังคม ภาพย่นย่อของการล่มสลายและ
เปลี่ยนแปรของฝ่ายซ้ายไทย และการประเมินสถานภาพของแวดวงวรรณกรรม
ร่วมสมัยและวรรณกรรมศึกษาไทยในปัจจุบันขณะ การจะตอบคำท้าทาย
คำถามทิ้งท้าย และถ้อยคำแห่งความหวังที่ปิดท้ายบทความแต่ละบท จึงเป็นสิ่ง
ที่ผู้อ่านทั้งที่อยู่ภายในและภายนอกองค์กรวิชาการจะต้องพินิจพิจารณาและ
ตรวจสอบจุดยืนทางจริยธรรมของตนเองหากว่า "อสูรกายจะปรากฏขึ้น"

#### **Abstracts**

Mythology, Otherness and Violence: the divergences of

The Outsider and Kam Pipaksa

Alapa Muangsri

The Outsider by Albert Camus and Kam Pipaksa by Chart Kobjitti are the novels sharing some common interesting aspects: mythology, otherness and violence. Although there are some shared aspects, obvious divergences of these two novels can be found. This study was aimed to compare the divergences of these two novels by using the theory of Postmodernism. It was also aimed to create in–depth understanding of the deaths of the main characters in the different social contexts. The narration techniques used are different between these two novels. While Meursault of the Outsider is The hero, Fug of Kam Pipaksa is the looser who brings sorrow to the readers.

The Sutrasathani of the Yuan Phaj and the Parvsamgraha and Sutrasathana in Sanskrit literature

Sayam Patthranuprawat

Sutrasthani, the literary term which found in Youn Phay, the early Ayuthaya literary work, shows 39 situations briefly story of the King Baromthailokanath. The contents and style of Sutrasthani close to the chapter 2 and 3 of Parvasamgraha of the Mahabharata more than

Sutrasathana of Caraka-Samgraha. The author of Youn Phay may be would like to use pattern and characteristic of the great Indian epic.

### The Variety of Ancient Lanna Law

#### Nalinpat Pithak – anothai

This article aims to study about the ways to classify the ancient Lanna law, the characteristics and the related details of other law's types. This study is based on 20 copies of ancient Lanna law that is already translated from Lanna letter to be Thai letters. The result is found that the ancient Lanna law can be divided into 8 types by named and each of them has different characteristics which related to the detail of each law's types such as the relative details, the presentation methods, the origins or the sources and so on. From the result, it can be said that the name of ancient Lanna law has specific characteristics which is not only the name that indicated to the law documents, but also indicated to the contents, presentation method, sources and other related details so it can know the characteristics of ancient Lanna law, the contents, the sources and so on from the called of ancient Lanna law.

#### Tai Yai Speaking

#### Nanthariya Sah – lam

In daily life, we mostly communicate to others by speech, therefore, speaking is very important. The objective of this article is to study Tai Yai proverbs concerning their speaking. The data used in this study were

gathered from 2 books: Tai Yai short folktales and proverbs (by Uncle Tang Kae) and Tai Yai proverbs. (by the committee of Tai Yai State Intelligence) The study found that there are 2 groups of Tai Yai proverbs which concern about their speaking. One is speaking which is pleasant, for example, caution in speaking, speaking in a proper time and speaking gently. The other group is speaking which is unpleasant to the ear, for example, continual speaking, nonsensical speaking and troublesome speaking. Moreover, Tai Yai proverbs teach Tai Yai women to be careful in their manners in speaking. The studied Tai Yai proverbs show that Tai Yai people have continually used proverbs, as a cultural heritage, to teach young generation in speaking.

## Phuyer–Yayer: Mythical Narratives and the Construction of Sacred Space in Luang Phrabang, Laos PDR Pathom Hongsuwan

The Phuyer-Yayer myths are about ancestor spirits of the Luang Phrabang Laotians. These ancestor spirits are guardian spirits of the city, the great spirit (*phi-laung*) and cultural heroes who have existed in collective imagination and rituals even in the present day. This is evident in the New Year ceremony or Luang Phrabang's *song-kran* ceremony. The study finds that there are many narratives of the Phuyer-Yayer myths, most of which portray Phuyer-Yayer as the cultural heroes and the guardian spirits of the ancient kingdom. A ritualistic expression of the characters of Phuyer and Yayer in the Luang Phrabang's *song-kran* ceremony has symbolic meanings that relate to the creation myth of the city and later the kingdom. The dance

that goes around the city and the shower of *Phrabang* by Phuyer-Yayer connote the acceptance of Buddhism in primitive belief and that the two co-exist. Moreover, the mythical narratives and the ritualistic expression also reflect the role of Phuyer-Yayer as 'lords of life of the Laotians' from the primitive time that is the time when the Lan-chang kingdom was being established. Therefore, Phuyer-Yayer are considered the cultural heroes who are revered and worshipped in Laotian society from the past to the present.

# Duality of Consciousness and Conflicted Identity of Thai People of Luang Phrabang Ancestry in Thailand Bourin Wungkeeree

Identity of Luang Phrabang Laotians in Thailand is a social production in the Thai context. In an attempt to address the consciousness of their origin, they exploited a selection of historical awareness and resistance to dominant power of the Thai state. However, their identity production was affected by the decentralization during the reign of King Rama V and the nationalism in later period. As a result, these Luang Phrabang Laotians were forced to transform their identity to be Thai and identified themselves "Thai people of Luang Phrabang Ancestry". The transformation has resulted in the duality of consciousness and the conflicted identity among these people. Also, they have developed sub-identity among them due to the development discourse of Thailand to become a modernized country.

# Playing on Reading "Marut Mong Thalae" Savanit Chunlawong

This article aims to play on deconstructive reading "Marut Mong Thalae", by Prabda Yoon. Reading the text deconstructively brings the text into play against its structure based on value of textual essence. Rereading it in term of narratology brings textual structure in focus, revealing the other meaning, i.e. the emergence of the story.

#### Introduction to textual criticism

#### Visudh Busyakul

By textual criticism is meant the careful examination of extant manuscripts and a systematic restoration of the text most closely approaching the author's original based on the readings obtained from such examination. In the process, 1. The physical appearance and a rough evaluation of the scribal transmission quality of each manuscript is given. 2. The readings are roughly compared so that the family tree of the manuscripts can be made according to their transmission genealogy. 3. The best manuscript from this stage is used as the working base, where variant readings of every word from every manuscript are compared to the smallest details. 4. The best readings and/or emendations are decided and adopted. 5. The produced text and the family tree are then reexamined and finally adjusted as deemed necessary.

# Thailand : the land of "Paradise" for male Farangs Nopmat Poungsuwan

Thailand has been the land of Farangs used for recreation and travel for a long time, but it was apparently emerged after 1989; or the first year of visit "Amazing Thailand". Later, stories of "Thailand" represented continuously through various medias are not different because they are always represented as the land of "Paradise" for male Farangs traveling in Thailand. The contemporary Western travel novel published from 1991 that contains about the travel of male Farangs in Thailand represents directly the said representation. This article aims to study the representation of Thailand as the land of "Paradise" for male Farangs through the six contemporary Western novels during 1991– 2004, by English, American and Canadian Writers. It indicates that Thailand is represented as the place for pleasure and of privilege and also the place of recreation and for learning Thai Culture through Thai lovers.