

藏

相宗八要直解卷第一

解題為三初正解論題二出論主三出譯

解分為二初解題二解文

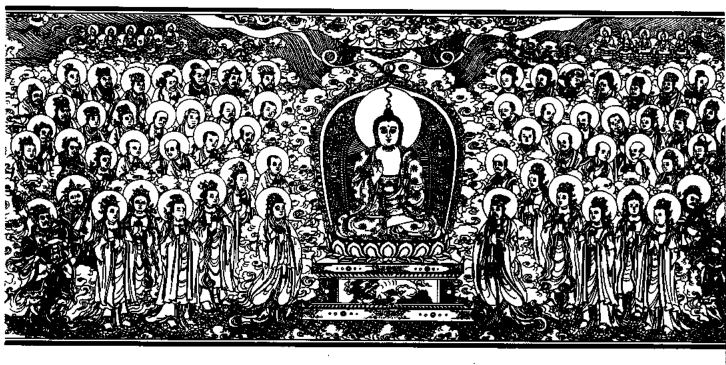
明古吳鴻益

釋

智

旭

述



清刻龍藏佛説法變相圖

因明入正理論 邪則徧計之我法俱破顯正則依圖之真 三支謂宗因喻也宗非因不顯喻非因不 諸法所以然之故乃三支比量中之一支 俗並立真俗二種正理由因明而得入故 破能破則邪無不摧能立則正無不顯摧 因明二字是能入正理二字是所入因者 名因明入正理也論者辯明判決之謂而 立因最有力故標因明因既明則能立能

/ **一 五:** 六五〇

三の七

龍

絥

有二種若疏決經文名爲釋論若依經立

義名為宗論令是宗論也

二出論主

商揭羅主菩薩造

商羯羅主未見的翻或云即天主也菩薩

如常釋

三出譯師

唐三藏法師玄奘譯

法師行迹載慈恩傳翻梵成華名之曰譯

二解文為三初以領攝要二別釋八門三

以 **領總結** 

**(P)** 初中二初領八門二益二明攝諸要義

②今初

推 四

能立與能破及似惟悟他現量與比量及似 自悟 | 真能立||真能破三似能立

> 此是一 推那開曉問者似能立謂雖欲申量三支 門令自得悟總名自益故曰八門二益 彼過彼實無過真現量謂無分別智了法 帶過不足晓他似能破謂雖欲斥他妄出 預知客陳梗縣與能立謂三支無過可以 現量六眞比量七似現量八似比量此 自相真比量謂藉相觀義有正智生似 顯正開悟他人真能破謂出他過失可以 似 能破此四門令他得悟總名他益五 論綱宗下文自釋不必繁解若欲 現 眞 四

是 似 似立似破云何悟他真現真比可以自悟 量調有分別智於義異轉似比量調虛妄 分别不能正 病若不知病便不識藥是故八門一 現似比云何自悟答曰四真是藥四 解問曰真立真破可以悟他

立所觀所顯即正理也自悟悟他皆名為入四似及所破是那所自悟悟他皆名為入四似及所破是那所須辨是則能立能破與現真比皆號因明

如是總攝諸論要義②二明攝諸要義

自他二悟故也二門會理總不出權實二智利益總不出諸論要義益論義雖多建章總不出破立諸論要義益論義雖多建章總不出破立謂此八門二益不惟攝此一論即已總攝

意在隨文入觀以成自利利他二益何者項約二益以別八門是取文便此釋八門百世程八門五似比量門六真能破門七似能破門問立門三眞現量真比量二門四似現量門中別釋八門為七初真能立門二似能

似現似比有所言說但成似彼似立而已偽是故真得二智方能破立今他得悟若後得二智也由證二智方知似現似比之解成入證得真現量及真比量即是根本由真能立以生正解由似能立以防診解

可不慎哉

初到能立門三初標二釋三結 两个

示諸有問者未了義故

此中宗等多言名為能立由宗因喻多言開

有問者所未了之義故以故由此宗因喻多種語言則能開示諮問此門中宗因喻多種語言名無能立何

國二釋又三初釋宗二釋因三釋喻 ①

**令初** 

同龜毛兔角但是名字言能別者正是宗

定成就無有互不相許之過言有法者不

隨自樂為所成立性是名為宗如有成立聲 此中宗者謂極成有法極成能別差別性故 見俱是外道所計令云無常以破常見其 體為顯前陳有法宗依是所別故斷常二

初門故舉此一宗畧顯能立然三界依正 實非常亦復非斷即小乗之正印大乘之

是無常

總皆無常令獨舉聲者以聲塵初生即滅

無常便可例知一切無常既皆無常亦決 無我豈非顯二空之要勢耶又明論及聲 不容稍停尤易類於無常義故若知聲是

①二釋因三初總標三相二別釋二品三

顯論皆計聲常故對彼立聲是無

常

結成因性 ②今初

因有三相何等為三謂徧是宗法性同品定

因者所由也所以也譬如凡所作性定屬 無常故用所作性三字為所由所以之因

指即意許差別性也言極成者謂道理決

有性異品

徧 無 性 或總指一切聲皆無常口雖不言心有所

宗體或指明論聲無常或指餘聲論無

常

聲之一字即前陳有法無常二字即後陳

諸凡所成立若不連理即是真能立宗也

名為宗譬如有人成立聲是無常舉一

例

以要言之但隨其自意樂爲所成立性即

以

為宗體及自意許差别性故故名為宗

前陳極成有法以為宗依後陳極成能別

謂此真能立門三支之中所言宗者即是

三〇九

龍

叢

性 非是無常名異品喻周徧 法性舉一例諸凡所出因不得與宗法相 常之宗決定皆有所作性義故名徧是宗 戍 者於異品喻中須是編無之性如 **瓶等無常名同品喻定有所作性義也三** 建也二者於同品喻中須是定有之性如 法 於宗喻便有三相一者須要編是宗 義 之性如所作性三字望于聲之有 立無常之宗而為其果也只此一 也 推求決無所作 虚空等 因對 及有 法無

如虚空等 对虚空等 对虚空等 对虚空等 对虚空等 对原子 人名阿名為阿品典品牌等無常是名同品典品云何名為同品典品牌品牌所立法均等義品說 國二別釋二品

國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性 國三結成因性

此中所作性或勤勇無間所發性 於同品定有性異品徧 故 定有 謂 為其因則徧是宗及有法之性亦是同品 以為其因或云動勇無間所發性故 假 如此 性亦是異品編無性是故得為 立聲是無常宗中或 無性 是 無 [編是宗: 常等 云所作性 因 以 法

**所作性因以對** 宗及同喻異喻家之因也文中舉二因者 明論勤勇無問所發性因

## 對聲顯論

喻有二種一者同法二者異法同法者若於 (T) 三釋喻

編非有謂若是常見非所作如虚空等此 常譬如瓶等異法者若於是處說所立無 有說名非有 是處顯因同品決定有性謂若 常言表非 無 常非所作言表無所作如有非 所作見彼 中 因 無

見彼無常之宗則以譬如瓶等而 顯示因之同品決定有性謂若所作之因 異法又二先正 **瓶亦所作瓶亦無常故名為同法也次釋** 先雙標次各釋先釋同 釋次揀非先正 法者若於是喻處 釋 為同喻 異法者

> 初標二釋竟 空定有定常即是外道故已上真能立門 無常正宗決不立虚空爲常宗也若計虚 正顯示但借虚空常非所作為異喻 豈可謂更有一箇非有以與有相對哉此 常相對也此中所言非所作者但為表示 為異法也次復揀非謂此中所言常者但 相對也譬如有決非有所以說名非有耳 無所作再不是立非所作為因以與所作 為表示非無常耳不是立常為宗以與無 性因如虚空等則無擬等可為同喻故名 所立無常宗法見非所作則徧 因性亦徧非有乃名異法謂若是常 若於是喻處說所立宗法決定是無所 非有 所作 ンノ 則 表 出 無

⑥三結

藏

言惟此三分說名能立 品言若是其常見非所作如虚空者是遠離 法言若是所作見被無常如擬等者是隨同 如說聲無常者是立宗言所作性故者是宗 已說宗因等如是多言開悟他時說名能立

言若說所作性故因者即徧是宗法性之 名能立且如若說聲無常者即是立宗之 前已廣釋三支今更結撮總示謂上文已 統宗因喻之多種語言以此開悟他時就

之言惟此宗因喻三分說名能立也是中 異品但名是遠離言者正顯秖是遮遺同 作如虚空者即是遠離無常宗及所作因 即是隨同品之言若云設是其常見非所 法耳非許更立常宗及非所作因也問曰

> 門竟 是無常不可云一切無常皆是所作性此 此離之所以必先宗而後因也初真能立 常者定非所作不可云非所作者定是常 合之所以必先因而後宗也但可云若是 云見非所作答曰但可云一切所作性皆 彼無常遠離言中何故先云若是其常次 隨同品言中何故先云若是所作欠云見

中三初釋似宗二釋似因三釋似喻 ②二似能立門二初正釋二結過 **函** 初 **①** 

九過 初又三初標列九過二别釋九過三總結 逐令初

達自語相違能別不極成所別不極成俱不 立謂現量相違比量相違自教相違世間相能樂成立由與現量等相違故名似立宗與

極成相符極成

謂不論大東小乗内宗外宗各有自己所 禀之教世間謂世人依于世諦共所許事 分别智所知比量謂正分别智所知自教 --文自釋不必更解但出太意現量謂無

符謂與敵家更無二趣既已相符何勞別 謂前陳有法俱謂宗及有法已上二種隨 非真能立宗者也能别謂後陳宗體所別 白語謂自所立法已上五種隨一相違便 一不成便不可立况俱不成豈能立哉相 以亦名似宗非真能立也

立所 國二別釋九過

此中現量相違者如說聲非所開

識 耳識聞聲是現量境以聲是耳識相分耳 正聞聲時不帶名言無分別故若於聲

> **北量相違者如說難等是常** 是有法而立非所聞宗則違現量道理矣

比知若於概等有法而立常宗則違比量 所知道理矣 擬雖現有決歸無常此乃正分别智之所

自教相違者如勝論師立聲為常 謂聲屬德句所構惟所作性體非常住假 種今聲乃二十四中之一也即彼自教亦 勝論師立六句義一實二德三業四大有 五同異六和合就第二德句中有二十四

人頂骨淨衆生分故猶如螺貝 世間相違者如說懷兔非月有故又如說言 如彼復立聲為常則與自教相違矣

冤因望月而懷好人之項骨是不淨此皆 世人所知今若說母冤之懷小冤非因望

不淨之宗不可成立淨宗也界生分故之因猶如螺貝之喻皆可成立身分故喻如螺貝則與世間相違矣當知月而有又或說人之項骨是淨以是衆生

自語相違者如言我母是其石女

思

壞 化别不極成者如佛弟子對數論師立聲滅 化别不極成者如佛弟子對數論師立聲滅 母是石女則與自語框違矣 生我身者乃名我母石女不能生兒設言

故同喻如軍林等破計常亦爾具如唯識 信受故也若欲彼數論師計聲是實者應 信受故也若欲彼數論師計聲是實者應 故對彼立滅壞宗名不極成以彼決不肯 整本刹那滅壞但數論師決不許聲滅壞 能别指後陳宗體如此中滅壞二字是也

所别不極成者如數論節對佛弟子說我是彼所計二十三法之一也 摩以為能成二十三法以為所成而聲即 可卷中說三事即數論所計薩埵刺關答

和合因緣 和合因緣 和合因緣 和合因緣 和合因緣 和合因緣 和合因緣

发所起智以顯我體然佛弟子不許實我 句令九德與我和合起於智相故舉和合 起智相名我由我與和合句作因緣和合 起期勢勇行法非法之九種和合因緣能 勝論計我爲實句義攝由德句中覺樂苦

三四四

.

能別亦不極成故云俱不極成也此和合 許和合句為實有則彼立和合因緣以為 則彼立我以為所別便不極成佛弟子不 縁非正数中十二因緣 因緣是勝論外道妄計心外實法乃邪因

相符極成者如說聲是所聞 符不須更說不應說而說即是多事故成 立量對辯故論本云若如其聲兩義同許 聲是所聞入皆知之彼此既已相符何勞 俱不須說益義有違反方須立量今既相

無果故名似立宗過 如是多言是遣諸法自相門故不容成故立 **國三總結九過** 

過也二别釋九過竟

多言指上九種似宗之語言也遺建也前

所聞言便與聲之自相相違如言擬常即 遣諸法自相門者如說聲非所聞即此非 成及相符極成過是不容成故立此九種 似宗總不生智果故所以不名真能立也 五相違過是遣諸法自相門故後三不極

果也 智名為有果今似能立則正智不生故無 容成也立無果者由真能立令人生於正 成者三種不極成則敵家不許故不容成 此石女之言便與我母自相相違也不容 與冤之自相相違如說人頂骨淨即此淨 相符極成則無可諍辩故不須妄立亦不 言便與頂骨自相相違如說母是石女即 亦與聲之自相相違如說懷冤非月有亦 此常言便與擬之自相相違如立聲爲常

名似因 巴說似宗當說似因不成不定及與相違是巴說似宗當說似因不成不定及與相違是 ①二明似因二初總標二別釋 ②令初

非真能立之因也四種不成六種不定四種相違皆名似因

國二別釋三初釋不成二釋不定三釋相

不成四所依不成 生不成有四一兩俱不成二隨一不成三猶豫不成一 医一不成三猶豫

一釋相

聲是有法無常為宗因云是眼所見性故側不成所作性故對聲顯論隨一不成如成立量云與不成所作性故對聲顯論隨一不成如成立聲為無常等若言是眼所見性故兩

住今若對彼立所作性故之因彼將反破

厅曰聲是所顯豈是所作則賓家不許犯

縁故破之謂既待衆縁喻如擬衣定非常

詮表故名為聲顯論唯識論中則以待東

則賓主兩皆不許故名兩俱不成也設立 聖云擊是有法無常為宗因云所作性故 家不許故名隨一不成也言明論者有人 家不許故名隨一不成也言明論者有人 定不易之量以表詮諸法故唯識論中則 定不易之量以表詮諸法故唯識論中則 定不易之量以表詮諸法故唯識論中則 定不易之量以表詮諸法故唯識論中則 定無常故也言聲顯論者有執一切聲性 定無常故也言聲顯論者有執一切聲性 定無常故也言聲顯論者有執一切聲性

能立中連舉二因其意在此不可不知 則明論不許亦犯隨一不成所以上文真 同然設以勤勇無間所發性故而對明論 間所發性故即與唯識論中待衆緣故義 随一不成矣故若對聲顯論須云勤 勇無

於霧等性起疑感時為成大種和合火有而 有所說猶豫不成

爲猶豫譬如遠見察起其實非煙疑惑是 此釋第三不成也見理未確妄有所說名 煙遂為成立大種和合火有之宗而有所

礙物 能成立於宗法也大種即指薪炭等有質 宗因云以見煙故是則猶豫不確之因何 說云遠處火起是有法火與大種和合為

虚空實有德所依故對無空論所依不成

四竟 則彼德所依故之因不成矣初釋不成有 物皆依空生皆依空住也計定無者破 無之論故名所依不成也計定有者曰虚 以無物故名爲虚空虚空非有云何可依 空是有法定有為宗因云德所依故謂萬 道計空定無今以計定有之因對彼計定 計定有定無然有外道計空定有復有外 此釋第四不成也空非心外實法原不 日

相宗八要直解巻第一

音釋

**確** 斯克 確 梗 縣 縣 山角切上 也 世界大界也 螺刀 好傻牙也苦杏切下居代螺座戈任音任身

三一七

籖

藏

相宗八要直解巻第二

7一

鑑二

巴二釋不定二初列名二釋相 人人人物明 古 呉 蕅 益 釋 智 旭 述

轉六相違決定編轉四異品一分轉同品編轉五俱品一分

運二釋相

無常為如空等所量性故聲是其常共此因是故不定為如擬等所量性故聲是此中共者如言聲常所量性故常無常品皆

量性故聲亦同变是其常耶為如空等所為不定過也今當反問之曰為如施等所為不定過也今當反問之曰為如施等所為一人定過也分當反問之曰為如施等所

離此因常無常外餘非有故是猶豫因此所言不共者如說聲常所開性故常無常品皆

聞性其猶何等

於彼徧有此因以電以瓶為同法故亦是不以電空等無非勤勇無間所發宗以瓶等為異品以電空等為其同品此無常性於電等有於以電空等為其同品此無常性於電等有於以電一分轉異品編轉者如說聲非勤勇無

馬宗則當以電空等別有而於空等則無是 常性之因於電等則有而於空等則無是 時性之因於電等則有而於空等則無是 以施等於為其異品然此無常性之 因於彼族等却是編有是異品如漁轉矣 上正破竟此因下破轉計謂設使此無常 上正破竟此因下破轉計謂設使此無常性之 上正破竟此因下破轉計謂設使此無常性之 以施等和是編有是異品知編轉矣 是正被竟此因下破轉計謂設使此無常 性之因以電以叛為同法故亦是不定今 性之因以電以叛為同法故亦是不定今 性之因以電以叛為同法故亦是不定今 以叛等即為其具品然此無常性之

分轉而為不定過矣聲非勤勇無間所發耶則于同品仍止一

為如電等無常性故彼非勤勇無間所發

定為如擬等無常性故彼是勤勇無問所發

517

為異品於彼一分電等是有空等是無是故類等為同品其無常性於此編有以電空等勇無間所發無常性故勤勇無間所發宗以異品一分轉同品編轉者如立宗言聲是勤

同品止一分轉於異品却編轉是故亦名

不定過也蓋此中既以非勤勇無問所發

發馬宗因云無常性故此無常性之因於

謂假如立量云聲是有法非勤勇無問

折

東但勤勇無間所發宗必以電空等為典問品大肆是故亦名不定過也蓋勤勇無間所發為宗因云無常性故此無常性之因於所發宗必以叛等為同品个其無常性之因於所發宗必以叛等為同品令其無常性之因於所發宗必以叛等為同品令其無常性之因於所發宗必以叛等為同品令其無常性之因於所發宗必以叛等為同品令其無常性之因於如前亦為不定

三九

品今此無常性之因於彼一分電等仍復

能

緻

前亦為不定者謂設使轉計此無常性以 常性故成彼聲非勤勇無間所發耶為如 電以瓶而爲同品則當難曰爲如電等無 是有难於一分空等方得是無豈非異品 **懂能一分不轉尚有一分轉乎言是故如** 

瓶等無常性故成彼聲是動勇無問 所發 耶則仍于同品亦止一分轉而為不定過

有於瓶等無是故此因以樂以空為同法故 等有於極微等無以瓶樂等為異品於樂等 宗以虚空極微等為同品無質礙性於虚空 俱品一分轉者如說聲常無質凝故此中常

亦名不定為音 俱品一分轉謂於同品異品各一分轉一 分不轉也上明真能立因須是同品定有

轉則非編無也謂假如立量云聲是有法 異品倫無定有即偏轉義編無即不轉義 定常為宗因云無質礙故此無質礙之因 今同品懂一分轉則非定有異品亦一分 性之因於樂等仍有於瓶等乃無是異品 宗必将以瓶樂等為異品粉令此無質礙 蓋此中常宗必將以虚空極微等為 仍一分轉不能偏無是故亦名不定過也 於同品喻僅一分轉不能編轉於異品阶 仍一分轉矣上正破竟是故下破轉計謂 故亦名不定今試問曰為如空無質礙證 此無質礙性之因設使以樂以空為 極微等則無是同品僅一分轉矣又此常 喻今此無質 碳性之因於虚空等則有於 聲是常耶為如樂無質處却證聲是無常 同法 同品

/ 五二 六五〇

耶則於同品亦仍止一分轉而爲不定過

相違決定者如立宗言聲是無常所作性故 譬如瓶等有立聲常所聞性故譬如聲性此 二皆是猶豫因故俱名不定

非所作則不能破無常正說而立常宗故 計常之宗雖以所聞性為因然不可說聲 雖决定相違而皆猶豫不定也問日如何 非所聞性則不能破妄計常者而立無常 無常之宗雖以所作性為因然不可說聲

故同喻如聲塵或云所聞聲是有法决定 方可破役計常而立無常答曰應翻彼量 云聲性是有法決定無常宗因云許所聞 無常宗因云許是所聞故同喻如所見色

二釋不定有六竟

有法自相相違因有法差别相違因等 相違有四謂法自相相違因法差别相違因 意許有法自相即宗依之言陳有法差别 法自相即宗體之言陳法差别即宗體之 巴三釋相違二,初列名二釋相 ) ( ) ( ) ( ) ( )

**医二釋相** 即宗依之意許也

是故相違 此中法自相相違因者如說聲常所作性故 或動勇無間所發性故此因难於異品中有

聲是有法定常為宗常即法之自相也若 故與常宗自相相違 以所作性爲因或以勤勇無間所發性為 因此二因者惟於異品無常宗中則有是

**决差别相違因者如說眼等必為他用積聚** 

用諸卧具等為積聚他所受用故用如是亦能成立所立法差别相違積聚他性故如卧具等此因如能成立眼等必為他

不生不减即是真常之體二者我身積聚四大所成有生有滅即是神我之所受用四大所成有生有滅即是神我之所受用 雙四大所成有生有滅即是神我之所受用 要四大以為眼等之身亦必為身用則積 若無神我何須四大積聚計具等物必為身用則積 不生不减即是真常之體二者我身積聚 不生不减即是真常之體二者我身積聚 不生不减即是真常之體二者我身積聚

卧具則又以眼等之積聚身為他是一他名之為法然約眼等則以神我為他若約之所用也此中他之一字即彼所計宗體等是積聚性故同骱如積聚即具必為身 眼等是有法必為他神我所用宗因云眼

不當用積聚眼等以積聚身乃須受用積

聚物故是中所立法三字即指外道所立

必為他用宗體彼欲以積聚性之因成立

神我之他而為能用今即以彼積聚性之

則是無常亦非真我若神我非是積聚則

攻自破故名法差别相違也 因却成立積聚之他而為能用則神我不

有法自相相違因者如說有性非實非德非

業有一實故有德業故如同異性此因如能

成邁實等如是亦能成遜有性俱決定故

四大有句謂離實德業外別有一法為體 白謂色等二十四種三業白謂取等五種 勝論立六句義一實句謂地等九種二德 由此大有乃有實德業故蓋計大有是能 有實德業是所有也五同異句謂由此句

水等亦然妄計此同異句亦别有自性也 地望水等有其異義地之同異是地非水 故令諸法各有同異如地望地有其同義 忽至樹枝住而不去由和合句故令有住 六和合句謂法和聚由和合句如鳥飛空

> 非業是人有性如是亦能立遮人有性而 業宗因云有一實故有德業故喻如同異 云彼所執人有性是有法既非實非德非 有實德業者既決定非實德業則實德業 性次出過云此有一實故有德業故之因 云非實非德非業即亦非大有性何以故 假如能成立彼遜于實等而云非實非德 量云假如說大有性是有法非實非德非 業也今先就彼妄計立量然後出過先立 有者亦决定非大有性俱决定故應申量

業應亦非大有性宗因云有一實故有德 業故喻如實德業

法差别作有緣性亦能成立與此相違作非 有法差别相違因者如即此因即於前宗有 有緣性如遮實等俱決定故

藏

之因然亦便能成立與此相違而作非有 法差别上弁可作有實句有德句有業句 故之因即於前非實非德非業之宗其有 性即因也謂假如即此有一實故有德業 是有意許則計實句德句業句皆有也緣 宗有法差别指前文言陳雖但明大有句 此因 即指有一實故有德業故之因也前

實向非有德句非有業句之因何以故如 句非德非實非業於大有句外決定別有 以此有一實故有德業故之因而遮大有

禁句俱決定故是中外量云實德業是有 法離大有性外決定别有宗因云有一實 故有德業故喻如同異性申違量云彼所 實德業白亦即以此有一實故有德業故 之因而成大有句外決定非有實句德句

> 執實德業是有法雜大有性外決定非有 宗因云有一實故有德業故喻如大有性 三釋相違有四竟已上明似因竟

已說似因當說似喻似同法喻有其五種一 ①三明似喻二初總標一别釋 成今初

能立法不成二所立法不成三俱不成四無 合五倒合似異法喻亦有五種一所立不造 二能立不遣三俱不遣四不離五倒離

戊二别釋

碾見彼是常猶如極微然彼極微所成立法 能立法不成者如說聲常無質礙故諸無質

礙性故

常性是有能成立法無質礙無以諸極激質

能立即因也所立即宗也假如說言聲是 有法定常為宗因云無質礙故合云諸無

所立法不成者謂說如覺然一切覺能成立於宗法常性縱許是有而於因法之無質發明便是無何以故以諸極微亦是質礙於宗法常性縱許是有而於因法之無質

皆無常故

皆無常故是則喻與宗違故名所立法不於宗法之常住注則無何以故以一切覺覺然一切覺雖於因法之無質礙則有而此亦以聲常為宗無質礙故為因而喻如

俱不成謂於所成宗法及能成因皆有不俱不成若說如空對非有論無俱不成俱不成有人非有若言如瓶有俱不成也。

成過也此復二種一者有喻而喻與宗因成過也此復二種一者有喻而喻與宗因故俱不成先釋有喻若言聲是以成宗因故俱不成先釋有喻若言聲常有質礙故同喻如施與是有而性無常無實礙故同喻如症空此對有空論說常無常發無礙哉故亦俱不成也次釋非有若說常無言者謂於是處無有配合但於紙等雙現常在者謂於是處無有配合但於紙等雙現常在方面上上生言於與不成也之釋非有若說常無合者謂於是處無有配合但於紙等雙現能立所立二法如言於紙見所作性及無常能立所立二法如言於紙見所作性及無常能立所立二法如言於紙見所作性及無常能立所立二法如言於紙見所作性及無常

性

**脊如艇方能顯義今既無合則義不顯故常性也理應合云諸所作性皆是無常同能立即因指見所作性也所立即宗指無** 

三五

藏

說言諸無常者皆是所作者皆是無常而倒

如是名似同法喻品亦有無常而非所作者故亦成過

此總結似同法喻有五種也

性不遣彼立極微是常性故能成立法無質見彼質礙譬如極微由於極微所成立法常則 人工

凡立異喻本為反顧同法故欲以無常反

常而今反以極微為異喻是宗反成無常其所立常宗不遣以彼外道本立極微是無常者見彼質礙譬如極微則此異喻於可反顯同喻且如立聲常者或復有言諸國宗質礙反顯無質凝因須立異喻乃顯常宗質礙反顯無質凝因須立異喻乃

依說諸業無質礙故 能立不遣者謂說如業但遣所立不遣能立 于宗不成異喻名為所立不遣也 于宗不成異喻名為所立不遣也 不足顯常宗矣故此異喻微塵唯於無質

**異喻名為能立不遣也** 紫無質礙故是則於宗成異喻於因不成 所立常宗不遣能立無質礙因以彼說諸 謂若立聲常者或說異喻如業此則但遣

俱不遣者對彼有論說如虚空由彼虚空不

遣常性無質礙性以說虚空是常性故無質

礙故

常性宗亦不能遣無質礙因|總不成異。空以對有虚空論則彼虚空二字不能遣調若無虚空論立聲常者或說異喻如虚

下離者謂說知说見無常生有質疑生說虚空是常性故無質礙故。

有質礙性而不云諸無常者見彼質礙循謂彼立常宗者但云異喻如瓶見無常性不離者謂說如紙見無常性有質礙性

倒離者謂如說言諸質礙者皆是無常如瓶等則離遣之旨不願故名不離

彼無常喻如叛等今約立常宗異喻故應若約無常宗同喻正應合云諸質礙者見

離云諸無常者見彼質礙方不顛倒如或

爾決不可亂亂則非真能立也已上第二必先因而後宗離必先宗而後因語脉應說言諸質礙者皆是無常則名倒離蓋合

**函二結過** 似能立門中初正釋竟

如是等似宗因喻言非正能立

二似能立門竟

②三真現量真比量二門為三初總標二

别釋三總結 两个初

復次為自開悟當知惟有現比二量

西三别釋

此中現量謂無分别若有正智於色等義離

現者顯現分明也量者度量措定也無分名種等所有分別現現別轉故名現量

别者分别有三種一自性分别二隨念分

名之為現但有自性分別名之為量自性別三計度分別今無隨念計度二種分別

經云譬如眼光曉了前境其光圓满得無分别即無分别非謂如土木金石也圓覺

三二七

憎爱夫晓了前境即是自性分別即是正

龍

敝

緻

香迷倒惑毛道典生未嘗不具但日用不 是前五識及同時意識縁現在境亦名現量前五識及同時意識縁現在境亦名現量 量前五識及同時意識縁現在境亦名現 量定中獨頭意識縁禪定境亦名現量如此心王在現量時所有相應心所亦皆同 是分亦名現量時所有相應心所亦皆同 是分亦名現量時所有相應心所亦皆同 相緣亦皆通名現量故此現量正智雖分緣於

言比量者謂籍衆相而觀於義相有三種如現別轉者謂見分顯現了別相分顯現轉現量所得寧撥為無答云現量證時不執現量所得寧撥為無答云現量證時不執現量所得寧撥為無答云現量證時不執題是依他起性不墮編計執情於得名關外後意分別妄生外想故古人曰見色獨外後意分別妄生外想故古人曰見色看仙人手中扇古哉言乎

前已說由彼為因於所比義有正智生了知

有火或無常等是名比量

雖未現證而於所觀境義不謬故名比量人煙故了知有火以譬因見所作知法無常相有三種即因中三相離十四過也因見

現量言色等義者六塵本是六識自所變二種分別各於自相分境現現別轉故名離於名言習氣種子所有虚妄隨念計度

相

故云若有正智於色聲香味觸法之義

夘

耳今且就前五識及同時意識以際其

五二 六五〇

與正解等諸心所相應者有之 題稱因明正由於此惟禀正教人第六識

**倒三總結** 

於二量中即智名果是證相故如有作用而

顯現故亦名為量

量是證相故以比量雖未現證如有作用 而顯現故亦名爲量 言此現比二量之中即現量無分别正智 及比量所生有分别正智名之為果以現

②四似現量門

有分别智於義具轉名似現量調諸有智了 **瓶衣等分别而生由彼於義不以自相為境** 界故名似現量

量其實皆由分别而生以彼有分别智於 世人現見擬衣等種種假物妄謂亦是現

> 云現現别轉者不侔故名似現量也 色等義不得自相但是於義異轉與上所

①五似 止量門

若似因智為先所起諸似義智名似比量似 因多種如先已說用彼為因於似所比諸有

智生不能正解名似比量

**比量也似因十四過中隨犯** 起虚妄分别諸似義智不能正解故名似 謂若以帶十四過之似因智而為先導所 智不解正義非正智矣 過則所生

〇六真能破門

士玉

能 違因性及喻過性顯示此言開晚問者故名 缺减過性立宗過性不成因性不定因性相 復次若顯示能立過失說名能破謂初能立 破

三二九

縅

性或犯四相違因性及犯同喻異喻十種九過性或犯四不成因性或犯六不定因初似能立者有種種缺減過性或犯立宗顯示似能立者所有過失說名能破謂彼此明真能破者可以破彼似能立也若能

過性今為顯示比言以開曉於問者故名

育石

〇七似能破門

立顯示缺減性言於無過宗有過宗言於成若不實顯能立過言名似能破調於圓滿能

且止斯事。然名似能破以不能顯他宗過失彼無過故說因相違因言於無過喻有過喻言如是言。故因不成因言於決定因不定因言於不相

此明似能破者不可以破真能立也若其

語言不能實顯能立之過名似能破調於無過宗而反言其有過或於成就因或於無過宗而反言其有過或於成就因或於無過宗而反言其有過或於成就因定或於不相違因而反言其有過或於成就因定或於不相違因而反言其相違或於無能破以不能顯他宗過失彼旣無過不應能破以不能顯他宗過失彼旣無過不應

**围三以項總統** 

巴宣少句義為始立方隅其間理非理妙辯

方隅如是初游佛法海者須此因明可辯故為始立方隅譬如航海須指南車乃識初入佛法即須以此少少句義而辯邪正於餘處

邪正 能立似现量似比量名非理非理则可破 也真能立真現量真比量名為理 似

理故云妙辯於餘處也然則不學因明無 以入正理之門不窮教海無以盡因明之 理則不可破一切論藏不過辯此理與非

妙欲人守其約以博學會其博而歸約也

相宗八要直解卷第二

青其 憎

等侯 惡音 也切也增

隅极 **取**元 换北 也俱開末 切电切

綵辞

**电采** 

**缪** 安眉

多数 也切 侔

能

敝

相宗八要直解卷第三

古 吳 蕅 益 釋 智 旭

解

盤三

明

大 乘百法明門 諭

數而名為大乘百法明門者蓋 此 外實法今大乘明此百法皆不離識不 實我本空亦復實法 十五法但明補特 於瑜伽 天 親菩薩造 師地論本地分第一中晷録名 三藏 伽羅無我猶妄計有心 非有若於一一法中 小 乘 立七 惟

如世尊言一 切法無我何等一切法云何為

無 我 此 達二無我義 **今既言一切法無我須徧於一切法中通** 借聖言以徵起也法名軌持我名主宰

也

照達二空則一一皆為大乘證理之門也 法師玄奘譯

> 法 法三者色法四者心不相應行法五者無為 切法者畧有五種一者心法二者心 肵 有

前四中前三是實第四是假就前三中前 為諸法第五無為收世出 二是心第三是色就前二中初一是 伴罄無不盡何者前 雖五位已收一切世出世間 却莫盡令以五位百法收之故名為畧畧 法 既稱為一切則何所不攝設欲廣說窮 之四 世無為法性就 位收世出世有 假實色心主 主第

色色不離心有實必有假假不離 爲 二是伴有主必有伴伴不離主有心必有 性哉於此 了不可得是補特伽羅無我求所謂軌解 必 有無 五位 為 無為亦豈 百法 水所謂 離 有為而 有情命者等 實有有 别 有自

識

差别故 切最勝故與此 任 1持者亦了不可得是法 四所顯示故如是次第 相應故二所現影故三位 無 我 也

别 此 無 申 明百 自性故一切惟 法 剢 為 五位之次第 心而無實我實法 即顯 離 业 S

能統一切法也心所有法即與此心相心法於一切法中最勝由其能為主故 是依於心心所色三者之分位差别 現之影故不離心及心所也不相應行即 故 不離 心也色法即是心及心所二者所 而 假 應此

立故不離心心所色也無為法即是 所色不相 應行四有為法所顯示故 亦與 S N

四 有為法不一不異也

第 四 舌識五身識六意識七末那識八阿 一心法畧有八種 一眼識二耳識三鼻識 類耶

此第六識所依意根則是心法此之意根來名為意識前五識所依五根皆是淨色 用最 特起時滅喻如水波第七末那無始 塵名為眼識依于耳根了别聲塵名為耳 心性離 實我實法故名為末那識梵語末那 識依於鼻根了別香臭名爲鼻識依於舌 八若論相用浩然無涯令就有情 為意由其恒審思量為性相故然前六識 從無始來内緣第八識之見分虛妄執為 塵亦能分別落謝影子亦能通緣過去未 根了別滋味名為舌識依於身根了 **蹇寒熱等觸名爲身識** 顯著者畧有八種依於眼 過絕非尚不可名之為一云何 依於意根 根 7 分 徧 别痛 别色 中 此 相 五五 翻 相 有

三三三

蔽

且如吾人疲倦熟睡夢想俱無之時前六是誰變現一切善惡漏無漏種是誰攝受藏三義若無此識則根身是誰執受器界梵語阿頼耶此翻爲藏具有能藏所藏執妄執我法喻如水流阿頼耶識則喻如水

常無變易而此識者乃從先世引業所招、職與第七識微細我執仍自俱轉然此第、職與第七識微細我執仍自俱轉然此第、職無夢無想仍非死人驗知必有此第八轉識俱不現起若無此識豈不同於死人

道猶如車輸變形易貌曾無一定豈是實感天人樂報惡業則感三塗苦報往來六名異熟果既從業招便非常住又善業則

第二心所有法畧有五十一種分為六位一

我實法哉

近五十一者舉相用之最著者言耳心所有法亦名心數與心相應如臣隨王如僕隨主故名心所也此應甚多令畧明如僕隨主故名心所也此應甚多令畧明如僕隨主故名心數與心相應如臣隨王

様境以為業用二觸者于根境識三和之中 時遍與八識心王相應也一作意者警覧 中遍於三界九地遍於有漏無漏世出世 中遍於三界九地遍於有漏無漏世出世 以種令起現行以為體性引現起心趣所 以種令起現行以為體性引現起心趣所 以種令起現行以為體性引現起心趣所 以種令起現行以為體性引現起心題所

離之愛以爲業用四想者於境取像以爲境相以爲體性起於欲合欲離欲不合不依以爲業用三受者領納順違非順非違時令心心所觸境以爲體性受想思等所

境簡別決擇而為體性断疑而為業用

體性智依此生而為業用五慧者干所觀

此翻為定於所觀境令心專注不散而為

爲體性定之所依而為業用四三麼地者

**以為業用** 心造作以為體性於善惡無記之事役心 體性施設種種名言以為業用五思者令

慧 二别境五者一欲二勝解三念四三麽地五

所緣境事多分不同緣别别境而得生故 名為別境一欲者於所樂境希求真望以 者於決定非猶豫境印可任持而爲體性 為體性精動依此而生以為業用二勝解 於過去曾智之境令心明審記憶不忘而 不可以他緣引誘改轉而爲業用三念者

> 六無填七無癡八輕安九不放逸十行拾十 三善十一者一信二精進三樹四愧五無貪

不害

能為此世他世順益故名為善一信者於 實德能深忍樂欲心淨而為體性對治不 **與淨德中深信而生喜樂又於一切世出** 中縣信其為實有而隨順忍可復於三寶 信樂求善法而爲業用謂干諸法實事理 世善深信其有力能得樂果能成聖道而 耻過惡而不敢為以為體性別則對治無 法生于尊貴增上由斯崇尚敬重賢善羞 成滿善事而為業用三慚者依于自身及 起希望之欲由斯對治不信實德能之惡 修善事中勇猛強悍而為體性對治懈怠 心愛樂證修世出世善二精進者于斷惡

三三五

能

藏

有及三有資具無所染著而為體性别則通亦息諸惡行以為業用五無貪者于三過罪而不敢為以為體性剝則對治無愧世間他人訶厭增上輕拒暴惡由此羞耻慘通則息諸惡行以為業用四愧者依于

四煩惱六者一貪二瞋三慢四無明五疑六者亦即精進及三善根能令其心平等正者亦即精進及三善根能令其心平等正直無功用住而為體性對治掉舉寂靜而直無功用住而為體性對治掉舉寂靜而有然,以為業用此與五受中之捨受不同故名行捨十一不害者於諸有情不為侵損者於強度,以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂構愍以為業用無真名慈不害名悲與樂情感,

不正見

前四所攝諸餘邪執皆此邪見所攝

愧十三不信十四懈怠十五放逸十六唇沉 六韶七橋八害九族十怪十一無慚十二無 五隨煩惱二十者一念二恨三惱四覆五銋

十七掉舉十八失念十九不正知二十散亂

依為業五疑者於諸諦理猶豫為性能障

不疑及諸善品為業六不正見者亦名惡

事迷闇爲性能障無癡善根一

切雜染所

慢生苦為業四無明者亦名為癡於諸理

已所長於他有情心生高舉為性能障不

或無別體准是煩惱分位差别或有別體 者依對現前遊境債發為性能障不念執 為先樓惡不拾結怨為性能障不恨執惱 性是煩惱同等流類故名為隨煩惱一念 **仗為業此即順悉一分為體二恨者由念** 

亦瞋恚一分為體四覆者於自作罪恐失 障不惱多發凶鄙麤言蓝盤於他為業此 利養名譽隱藏為性能障不聚梅惱為業 先追念往惡觸現遊境暴熟狠戾為性能 爲業此亦瞋恚一分為體三惱者忿恨爲

一五二六五〇

見謂謗無因果謗無作用謗無實事及非

最勝能得清淨無利勤苦所依爲業五邪

勝能得清淨一切關諍所依為業四戒禁

於諸見之中隨執一見及所依蘊執爲最

身見隨執斷常障出離行為業三見取謂

**所一切見趣所依為業二邊執見謂即於** 

耶義翻積聚亦名身見謂於五蘊執我我

見招苦為業復有五種一薩迦耶見薩迦

見於諸諦理類倒推求染懸為性能障善

取謂於隨順諸見之戒禁及所依蘊執為

蔽

輕拒

苦果是癡也五許者為獲利譽獨現有德 詭詐為性能障不誑邪命為紫此亦貪癡 謂覆罪者後必悔惱不安隱故此 一分為體六語者為罔他故矯設異儀險 分為體恐失現在利譽是貪不懼當來 以貧寒 随煩惱十三不信者於實德能不忍樂欲 無愧者不顧世間崇重暴惡爲性能障礙 愧生長惡行為業此二遍不善故名爲中 為小隨煩惱十一無慚者不顧自法 賢善為性能障礙慚生長惡行為業十二

於境不寂靜爲性能障行捨奢摩他爲業 十八失念者於諸所緣不能明記爲性能 障輕安毘鉢舍那為業十七掉舉者令心 體十六唇沉者令心於境無堪任爲性能 善所依爲業即以懈怠及貪瞋癡四法爲 淨不修肆縱流蕩為性障不放逸增惡損 懈怠退善法故十五放逸者於染不防於 精進增染為業設于染事而策勤者亦名 解怠者於斷惡修善事中賴隋為性能障 心被為性能障淨信懈怠所依為業十四

業此亦貪愛一分為體此十各別起故名 能惠拾秘吝為性能障不怪鄙遊畜積為 此亦瞋恚一分為體十慳者耽著財法不 **粪此亦瞋恚一分為體九嫉者殉自名利** 不耐他樂妬忌為性能障不嫉憂感爲業 業此亦貪癡一分為體七憍者於自盛事 情心無悲怒損惱為性能障不害逼惱為 為業此以貪愛一分為體八害者於諸有 深生染著醉傲為性能障不嬌生長雜染 曲為性能障不諂不任師友真正教誨為

流蕩爲性能障正定惡慧所依爲業此八 各一分為體二十散亂者於諸所緣令心 性能障正知多所毀犯為業此以慧及癡 分為體十九不正知者於所觀境謬解為 **障正念散亂所依為業即以念及癡各一** 

徧於不善及有覆無記之二種染心故名

爲大贖煩惱

六不定四者一睡眠二惡作三等四伺 定徧一切地故名不定一睡眠者令身不 不定是善不定是煩惱不定徧一切心不

此二俱以安不安住身心分位所依爲業 察者令心忽務急遽於意言境細轉爲性 令心忽務急遽於意言境麤轉爲性四 二惡作者追悔爲性障止爲業三尋求者 自在心極暗珠界緣境界為性障親爲業

> 之爲伺 深推度名之為尋慧正思助能深推度名 **並用思及慧之各一分為體思正慧助不**

第三色法畧有十一種一眼二耳三鼻四舌 五身六色七聲八香九味十獨十一法處所

攝色

衆生妄計以為我身實與外之地水火風 識所變依正二報之相眼識緣之即名爲 無二無别均是第八識相分耳就此第八 義五根即八識上色之功能以能發識比 知是有非他人所能見知二者浮塵五根 身五根皆第八識相分而各有二一者勝 根外六塵故但界有十一種也眼耳鼻舌 即勝義五根所依托處乃四大之所合成 心心所所變相分皆名為色今且約內五

三三九

麓

于心王攝入六塵故除此十一色法更無 十一箇心所亦各自變相分其所變相隨 也二者色法即意識所變相分是也然五 處所攝有二一者心法即五十一心所是 惟是意識所緣相分名法處所攝色蓋法 五塵落謝影子并及表無表色定果色等 報具冷緩堅潤等觸身識緣之自變觸相 中之影未嘗親緣本質色也依正二報動 甜淡等六味舌識緣之自變味相依正二 則有聲耳識緣之自變聲相依正二報具 香臭氣鼻識緣之自變香相依正二報具 分以為本質自於識上變相 色此色即是眼識相分乃托第八識之相 而 緣喻 如鏡

他色可得則知色惟心王心所二者所現

第四心不相應行法畧有二十四種 十時二十一方二十二數二十三和合性二 十六定異十七相應十八勢速十九次第二 六滅盡定七無想報八名身九句身十文身 一得二命根三衆同分四異生性五無想定 此 故不與色法相應有生滅故不與無爲法 即與心相應故但言心明其總不離心也 假立而色是心及心所之所現影心所又 種非能緣故不與心及心所相應非質凝 位假立今直云心不相應行者雖依三法 相可得非異色心及諸心所作用可得 相應故唯識論云非如色心及諸心所體 相 生十二住十三老十四無常十五流轉 故知定非實有但依色心及諸心所分 應者和順之義令得及命根等二十四 由

如人與人同天與天同依干彼此 者依于色心連持不斷假立三衆同分者 立四異生性者妄訂我法不與聖人二空 得者依一 切法造作成就假立二命根 相 有ス

生我執與第八識仍在不離根身依此身 前六識心及心所一切不行惟第七識俱 者外道厭惡想心作意求滅功用淳熟令 智性相同依于聖凡相對假立五無想定 心分位假立六滅盡定者三果以上聖人

我執及彼心所亦皆不行惟第七識俱生 前六號心及心所一切不行第七識 法執與第八識仍在不離根身依此身心 遊 欲暫止息受想勞慮依於非想非非想定 一觀無漏以爲加行乃得趣入入此定已 俱生

> 等種種道理十文身者文即是字爲名句 禪中微細色質爲身彼微細色即是第八 句身者句詮諸法差別如眼無常耳無常 者名詮諸法自性如眼耳等種種名字九 識所變相 七誠俱生我執與第八識仍在攬彼第四 中前六識心及彼心所長時不行惟 得成就捨此身後生在第四禪天五百劫 分位 之所依此三皆依色聲法塵分位假立若 假立七無想報者外道修無想定既 分依此色心分位假立八名身 有第

根識獨利故偏約三塵立名句文若他方 **燥根識利則香飯天衣等並可依之** 有名句文字即依法立此方眼耳意三種 中所有名句及字即依色立若心想中所 語言中所有名句及字即依聲立若書冊 假 立

二數者依于諸法多少相

仍

相待假立

故

龍

流轉者依於色心因果前後相續假立十 六定異者依於善惡因果種子現行各各 亦名為滅依於色心暫有還無假立十五 緣顯現假立十二住者依于色心暫時相 名句文三是故六塵皆爲教經亦復皆爲 合俱起假立十八勢速者依於色心諸法 似相續假立十三老者亦名為異依于色 不同假立十七相應者依於心及心所和 心遷變不停漸就衰異假立十四無常者 行經皆為理經也十一生者依于色心仗

於色心刹那展轉假立故有日月年運長 法前後引生库序不亂假立二十時者依 遷流不暫停住假立十九次第者依於諸 減無為三非擇減無為四不動減無為五想 第五無爲法者畧有六種一虛空無爲二擇 受減無為六真如 非心離諸障礙無可造作故名無為二擇 隨於能顯說有六別一虚空無爲者非色 待也故云但是四所顯示然為既無矣尚 爲性無此有爲假名無爲非更別有一箇 不名一云何有六正由是四所顯故不妨 有一 無為之法在於有為法外而與有為相對 上之四種色心假實皆是生滅之法名有 不和合者依於諸法互相乖違假立 和合者依於諸法不相乖違假立二十四 十百千乃至阿僧祇之差别二十三 無為

假立故有東西南北四維上下差別二十

減無爲者正慧簡擇永減煩惱所顯真理

短差別二十一方者依于形質前後在右

言無我者晷有二種一補特伽羅無我二法

之中一一推求皆無此二種我相也補特 此止顯示一切法無我者即前五位百法 加羅此 云有情有清無我即生空也法無

闕所顯故名無爲四不動滅無爲者入第

四禪雙忘苦樂拾念清淨三災不到亦名

行似涅槃故亦名無為六真如無為者非

無為五想受減無為者入減盡定想受不

妄名真非倒名如即是色心假實諸法之

性諸法如波此性如水諸法如繩此性如

麻諸法非此則無自體此雜諸法亦無自

爲二者有爲緣闕暫爾不生雖非永滅緣

有二種一者不由擇力本性清淨故名無

本不生滅故名無為三非擇滅無爲者復

應行是我則色心有體尚不是我此依色 有説無有尚非我無豈成我故知五位百 心分位假立又造是我若云無爲是我對 與外色同生滅不停何當有我若云不 法是我则滕羲五根不可現見浮塵五 以何爲我若云心所是我則心所有五十 又一一心念念生滅前後無體現在不住 中若云心即是我則心互有八何心是我 我即法空也且有情無我者于前五位之 一何等心所是我三際無性亦然若云色 根 相

執了達我法二空乃能證會本真本如之

相故與諸法不一不異惟有遠離編計所

體真如二字亦是強名前五無為又皆依

此假立此即唯識實性故皆唯識決無實

我實法也上思明一切法竟

三四三

能

爲 法 非 通 有 種差别約具諦觀毫不可得但 者依於俗諦假説 法 無實法故名法無我也能於五位百法 既虚無為豈實譬如依空顯現在華華 似有 决 達二無我理是為百法明門 生滅空豈有無是知五位百法總無實 無與實補特伽羅可得也次法無我 有即非 有又對有爲假說無爲有 心心所色不相應行 如 幻夢非

相宗八要直解卷第三

鸡昔詐古 躁 日也委動則 澁 切电到 不色 忿 切 滑入怒撫 闇 **边切也吻闇音** 切也腈 誘 蓝 数 五 数 九 数 九 誘 也切釋上 殉 蟲音 以徐行哲 身閏률下 從切也音

物凡詭

相宗 八要直解卷第四

盤

四

眀 古吳 蕅益 釋 智 旭 解

唯識三十論

世親菩薩造 三藏法師玄奘譯

護法等菩薩約此三十頌造成唯識

月護法八大論師相繼造釋而護法立義 年次有德慧安慧難陀淨月勝友陳那智 世親菩薩提挈瑜伽師地論之綱領作三 此玄奘師叙述之辭也按佛滅後 十頌同時有親勝火辯二 師造釋又二 九百年 百

缜中 五 明 **今畧標所以謂此三十頌中初二十四行** 行頌明唯識行位 唯識相次一 最為周足奘師宗之故云讀法等菩薩 初一 行半畧辯唯識相次二十二行半 行頌 識巴下也就二十四行 明唯識性是諸法勝 後 缜

> 廣辯 由假 變唯三謂異熟思量及了別境識 及諸聖教說有我法舉領以答領曰 說我法有 唯 識 相謂 種 外問言若唯有識云何 種相轉彼依識所變此能

有我法耶頌中以假說二字釋彼說有二 情命者等聖教假說我相謂預流一 別無實我實法何故世間及諸聖教 相謂蘊處界等外人問意以為 世間說有法相謂實德業等聖教 此即畧辯唯識相也世間說有我相謂有 既唯 假 來等 仍就 有識 說法

但是假問意謂說有不應無答意謂 字之疑問意謂無則不宜說答意謂 我法之相不過皆依識所變現然此 所以隨情施設妄有種種 佄 假說也既無實我實法但是由於假說 相轉 而 彼 非有 能 種 雖 種 瓿

三四 五

龍

箴

者前 六總名了別境識 雖 八名異熟識二者第七名思量識三 有 八 種 汉 類 别之 則 唯有三謂

Ł

次二十二行牛廣辯唯識 廣能 明變 明 所相 變次 惟有 且魯識八 行 由 前 頌 文畧標 何二 半中 Ξ 能 廣前 變明上 全 三四

受 門行 門位門王 廣 可 初 相常與觸 知執 **火恒** 俱八 1/12 門受 轉 頼 <u>:=</u> 受處 是無 變 如 耶 暴 識 相 作 流 覆 相一 了 意受 無 受不門自 處可 異 法十 初 喻一 詑 能 性九想三知熟門三 思字三相二 門因 變 其 果 觸等 相五字門果 阿 相 應所四 羅 云 漢 相七線不切 亦 氹 應心門可 種 如 頌 是門所了知相三 捨 日 伏十 析十 唯 字門門因 断二 例心捨 六執 不

義故 頼 此 耶 以 即約當體自相言也二名異熟識 識者此 十二門釋 云藏識具有能藏所藏執 初 能變識 之 相 地 名 者 阿

> 識一 識 習是 報 由 諸 總 過 主以 法之種現在未來前七諸法一切現 因此識是果也三名一切種識 類無記受前七識諸法之熏持前 去善惡業胃成熟之力所 此異熟識體望前善惡紫 感無 沿背業 者 記 七 此.

觸 識 行皆 子處之一字指依報世 相 諸 綠 果 分 可 識 作意受想思相應者謂 所緣境也六言了者即 種 行 此 分執受二字指 測 識 申 以了别為現行之相 量 子 相 亦 極 是因也四 业 也五言執受處 識 甚 爲 所 微 微 細 藏 細 勝義浮 言不 種子發 此 此 識 識 間 者 可 所 所 Цþ 與 指此 此三 緣 起諸 狀也七云 塵 綠 知 此 者 五三指 五 办 一皆是 遍行五 識 淨 謂 根 器 法 此 能 識 ě. 世 現 及 业 常 終見 行是 第 諸 誾 拫 識 所 奥 442 難 及 能 入 種

熟所

(総行相)

亦不

可

知

也十

一云恒

轉

如

者恒謂此識無始以來

類

相

續

亦如第八識惟是

無覆

無記

性攝亦屬異

也十云觸等亦如是者謂觸等五箇

ラ

肵

惡又不與根隨煩

恟

相應故是無覆

無

訑

今第八識是善惡所招苦樂之果體非善

無記若無染汙其性白淨名為無覆無

記

記性復分為二若與染汙相應名為有覆

不善損益義中不可記别名為無記就

無

此

世他世違損名不善性亦名惡性

於

善

與捨受相應也九云是無覆無記

者性

有

八云唯捨受者受有三種謂苦樂捨

**今第** 

行相

極不

可知不能

分别苦樂故

所

恒

相應起也通行心所具如百法中釋

三種能為此世他世順益名為善性

能

為

者煩 果法爾望前名果望後名因喻如暴流 無別 聤 後變異恒則非 相 惱斷盡名阿羅漢即聲聞 續而 斷 轉 非斷常也十二云阿羅漢位 謂 此 断轉則 職無始 非常非 以來念念生滅前 斷 乘之第四 非常 拾 長 因

乘菩薩、 各異熟及一切種若至如來位 熟識名但名一 阿羅漢爾時此第八識不復名阿 果綠覺乘之辟支佛果永斷 八地 以 切種 上永伏俱生我執皆名為 識亦名養摩羅 俱 23 中并 生 我 頼 Ęβ 執 捨 里 但 大 亦

名大圓鏡智相應 Š 먑 也

**旅彼年所思量為性相五行相以次第二能變是識名末那名門** 已說初 俱 我癡我見弄我慢 能變相第 二能變其 相 依彼轉 門染門門 云 四煩 何頌 及 餘 觸等 惱 佐二 日 門所

三四 七

藏

棍

藏

職第八職之現行是此識之根本依第八 此以十門釋第二在後被轉者彼指第八 此以十門釋第二能變識之相也一名末 學阿羅漢滅定出世道無有事門 俱是條相有覆無記攝以三隨所生所繫別

得相應及八種大隨煩惱別境中慧亦得做高舉四者我愛謂於所執我深生貪著戲高舉四者我愛謂於所執我深生貪著我法妄執為我三者我慢謂恃所執我倨者我見即是妄執謂第八識之見分本非

無有聲闡初果以上菩薩登地以上真無法論中八云有覆無記攝者由與四煩惱名無記也九云隨所生所繁者謂隨其所生三界九地即繁屬于此界此地也十云原之末那二乘無學方得永斷菩薩八地應之末那二乘無學方得永斷菩薩八地應之末那二乘無學方得永斷菩薩八地鄉之末那二乘無學方得永斷菩薩八地鄉之末那二乘無學方得永斷菩薩八地鄉之末那二乘無學方得永斷菩薩八地

我解及後得智二無漏道若現前時亦暫

伏滅故云出世道無有也

如是已說第二能變第三能變其相云何領

日

次第三能變差别有六種刑門了境底性相

境善煩惱隨煩惱不定相應門皆三受相應三行相門善不善俱非性門此心所遍行别

供六 門受 六門領也一云差別有六種者謂依 此 以九門釋第三能變識之相而 先舉前 六根

境為行相也四云善不善俱非者謂此六 性也三云了境為相者六識即以了別塵 而住由六根而發繁屬於六根 云了境為性者六識皆以了别塵境為自 刜 如六根之各緣一塵故 有六 種識 助 六 也二 根 3

> 者謂遍行有五別境有五善有十一煩惱 非不善無記性攝也五云此心所遍行等 有六隨煩惱有二十不定有四共有五十 慚等法相應不善性攝俱不相應即 識若與信等十一相應即善性攝若與 非善

捨受也 受領非順非違境相名不苦不樂受亦名 相領順境相名為樂受領建境相名為苦 相應者謂前六識皆能領納順違俱非境 十小隨煩惱餘皆得相應也六云皆三受 但除慢疑見三種根本煩惱亦除四 一心所法皆得與第六識相應若前五識 不定

事不同 初遍行觸等次別境謂欲勝解念定慧所緣 此覆解遍行別境二種心所也觸等已如

三四 九

龍

能

同也餘如百法中釋所曾習境定慧緣所觀境故云所緣事不五慧欲緣所欲觀境勝解緣決定境念緣初能變釋別境則一欲二勝解三念四定

善調信慚愧無貪等三根勤安不放逸行拾

及不害

正知十七不忘念然皆不别立者為顯少此覆解十一善心所也一信二慚三愧四不放逸十行捨十一不害俱如百法中釋不於是一字顯餘翻染諸善心所謂一於二不於三不恨四不惱五不嫉六厭七不慳不忿三不恨四不惱五不嫉六厭七不慳不忿三不恨四不惱五不嫉六厭七不怪性十三不疑十四不散亂十五正見十六下十二不疑十二不。

迷情事局故也善能敵多惡又顯悟解理通不似煩惱之

此覆解四不定心所也悔即惡作眠即眠

通善柴二性也二各二者謂悔眠為一尋何為一此二各睡葬即尋求何即何察亦如百法中釋言

日

巳說六識心所相應云何應知現起分位頌

識所待緣少緣具無缺故常得現起但除 水多少無定水喻第八藏識濤波即喻前 生起現行如眼識九緣生耳識八緣生鼻 隨緣現等者謂前五轉識皆仗衆緣方得 前六轉識種子為各別親依也八云五識 之現行而爲共依又必以第八識中所藏 根本識者謂前六轉識必以第八根本識 此明第三能變識之後三門也七云依止 所藉綠多緣有具飲故起滅不定第六意 五識也九云意識常現起等者謂前五識 則不必俱生故云或俱或不俱如濤波依 舌身三識七緣生緣具則不妨俱起緣缺

> 極重問絕也 想定三者入减盡定四者極重 睡眠五者 五位暫時不行一者生無想天二者入無

及無心二定睡眠與悶絕九起減

如濤波依水料門意識常現起除生無想天依止根本識依門五識隨緣現或俱或不俱

已廣分別三能變相爲自所變二分所依 三能變相指八識自證分所變二分即相

斯一 云何應知依識所變假說我法非别實有由 是相見二分所依此結上廣明三能變相 二初一須正明所變次七須廣釋外難 也此下有八行頌廣明所變唯識又分為 分見分也相見俱依自證而起故自證分 切唯有識耶頌曰

切唯識 是諸識轉變分別所分別由此彼皆無故

此正明所變唯識而決無實我實法也是 諸識者指前所明八箇心王五十一箇心

五

£.

龍

王有八即自體唯識心所有五十一即相實法決定皆無是故一切無不唯識謂心相分名所分别離此見相二分則彼實我相分名所分別離此見相二分則彼實我

難後五頌并明唯識性之一頌總釋違經一項釋分別由何難次一頌釋生死由何實性唯識也此下廣釋外難又分為三初應行有二十四即分位唯識無為有六即應唯識色法十一即所變影像唯識不相

三性難

若唯有識都無外緣由何而生種種分 別頌

日

分別生由一切種識如是如是變以展轉力故彼彼

假外緣方生分別哉行為別而便得生河行互相資助力故彼彼分別而便得生河黨習生長乃至成熟轉變不一又以此現意習生長乃至成熟轉變不一又以此現意的大議分別由何難也謂由第八識中含

曰 雖有内識而無外緣由何有情生死相續頌

餘異熟田諸業習氣二取習氣俱前異熟既盡復生

因象不养小像故惟有藏蓋界内分段生此次釋生死由何難也謂生死相續由內

漏有分别業種子為因所知障種以為助後生即彼界外不思議變易生死亦由無以為助緣招於六道身命麤異熟果前盡死由有漏善不善業種子爲因煩惱障種

著義故此下後釋選經三性難中復分爲 外緣哉二取即指煩惱所知二障俱有執 是則二種生死皆由內識或業所感何藉 緣感于三種意生身細異熟果前 二初三頌正釋三性不離識次二須并唯 後 、改善

彼常遠離前性故此與依也非異非不異如 若唯有識何故世尊處處經中說有三性應 無所有依他起自性分别緣所生園成實於 由彼彼編計編計種種物此編計所執自性 知三性亦不離識所以者何頌曰 識性一頌轉釋無性即識性

無常等性非不見此彼 者謂能周編計度妄執我法然第八識及 此正釋三性不離識也初云由彼彼徧計 識非能編計第七末那但計不編惟

如繩 我法離於心心所體見相分等皆無自性 起性之上常遠離前編計所執故此圓成 此 所生故名依他起自性也心心所法皆有 謂此心心所體及相見分皆由分別緣之 調所 等者謂圓滿成就諸法實性 為緣展轉復生染淨心心所體及見相分 緣慮故若染若淨皆名分別 離識境次云依他起自性分别缘所生者 執為實我實法如於絕上妄執為蛇而 即于依他所起心心所體見相分等虚妄 云此徧計 第六識為能編計也次云編計種種物者 明依他性不離識境次云圓成實於彼 外别 編計 無實蛇 所執自性無所有者謂彼不過 即是依他所起色心諸法也次 也此四句明徧計性 印以此 即於彼依他 分别

龍

質性 等益處界有為諸法與無常無我等性 與波既非是異亦非不異 與亦非不異蓋若言異則應蘊處界不是 無常若是不異則應無常不是益處界等 與 彼 依 也 起 性譬如麻之與 亦如無常無 絕 水 非 我 Z

若有三性人 非不見此彼者謂若未達編計本空未證 共相今圓成實與依他性亦復如是若言 依 無 見 無常如波生滅水亦生滅豈可乎哉後云 沂 是異則應真如非彼依他實性如水非波 依 他起性如幻等故此明圓成實性亦不 於圓成實理不能見彼依他起性盖必 分别智證真如已後得智中方能 體性若言不具則應園成實性亦是 如何世尊說一切法皆無自性即識之實性故也 了達

頌

法 前所執我法性此諸法勝義亦即是真如常 即 如  $\Theta$ 無 依 其性故即唯識實性 性初 此三性立彼三無性故佛容意說 P 相無性次無自然性後由遠 切 雜

說爲無 自 後 泉緣生無如妄執自然性故後依 所 性 故次依依他起性立生無性此如 執立相無性由此體相畢竟非有如空華 此 轉釋 執 一項釋識實性前意者謂即 也既三無性但依三性假立三性皆不 立 我 鹏 被三 義無 無性即識性也前二項釋三無 法性故假 性耳非了義極談也初依編 無性名乃是為遣執故密意 性謂此 名無性非 勝義由 謂全 遠離 依 一無勝義 前 泚 幻 圓 Ξ 徧 成 事托 計 實 所 種 性

遠離我法二執二空妙智所顯即諸法之 而不虚妄如常而無變易在凡不減在聖 勝義所謂一真法界亦即名為真如真實 唯識相竟次一行頌牒前圓成實性此乃 離說無性又豈離識哉已上二十四領明

不增在迷不染在悟不净常如其性故即

唯識之實性也

識相性誰依幾位如何悟入 後五行頌明唯識行位者論曰如是所成唯

問誰人悟入二問幾位悟入三問如何

悟入

謂具大乘二種種性一本性住種性謂無始 成種性謂聞法界等流法已聞所成具此二 來依附本識法爾所得無漏法因二謂習所 性方能悟入何謂五位

> 具大乘二種種性答其誰人之問方能悟 《答其如何悟入之問何謂五位答其幾

位之問總徵下文也

深信解其相云何頌曰 資糧位謂修大乘順解脫分依識相忙能

乃至未起識求住唯識性於二取隨眠猶未

能伏滅

為求無上菩提修習無量福智名資糧位 乃至未起加行位中順決擇識但以四弘 為有情故勤求解脫名修大乘順解脫分

匹 種勝力於唯識義雖深信解而于我法 善友作意勤求正覺修集福智資糧以此 誓願求住唯識真勝義性齊此皆是資糧 位攝此位菩薩發起大菩提心親近真實 取隨眼種子止觀力微猶自未能伏滅

觀無所取名爲頂位依印順定發下如實機無所取名爲煖位依明增定發上尋思於名大乘順決擇分依明得定發下尋思於除二取名加行位順趣眞實決擇分故為欲見道復修煖頂忍世第一四種加行為欲見道復修煖頂忍世第一四種加行

薩於此四位猶於現前安立少物謂是唯間必入見道異生法中此最勝故然諸菩實智雙印二取皆空名世第一位從此無實忍處識空名爲忍位依無間定發上如忽乃境識空名爲忍位依無間定發上如

皆帶空相未得全除彼相滅已方實安住近項位依識觀空則境空識有下忍印成位頂位依識觀空則境空識有下忍印成。有所得故非實安住真唯識理也蓋煖

離龍取所取相故然真見道是根本智親得不取種種戲論相故爾時乃名實住唯謂若時菩薩於所緣境無分別智都無所謂若時菩薩於所緣境無分別智都無所體會真如名通達位初照真理亦名見道

/ **五**: 六五〇

道者以真見道勝故 唯識性後相見道證唯識相頌但說真見 後得智變相觀空仍名變帶前真見道證 證真如不變相故名為挾帶若相見道是

四修習位謂諸菩薩所住修道修習位中如

領中此字即指前領所說二轉依果此轉

得轉依 實見理數數修習伏斷餘障其相云何頌曰 無得不思議是出世間智拾二處重故便證

名不思議斷世間故名出世間煩惱所知 無分別智離諸戲論說為無得妙用難測

果也 惱障便能證得大般涅槃捨所知障便能 證得大菩提智菩提涅槃名為二種轉依 漏法名為麤重令彼永滅說之為捨拾煩 二障種子性無堪任違於精細 輕安之無

> 凡名法 此即無漏界不思議善常安樂解脫身大牟 盡未來化有情類其相云何頌曰 五究竟位謂住無上正等菩提出障園明能

逼惱又能安樂諸有情故二乘所得擇減 盡故此轉依果又是安樂謂二自性皆無 清淨法界性無生滅四智心品亦永無斷 無為生空智品唯永遠離煩惱障縛無殊 品皆有順益相故此轉依果又復是常謂 此轉依果又惟是善謂清淨法界四智心 此轉依果又不思議超過尋思言語道故 世出世間五乘利樂亦名為界界是因義 無邊希有功德故名為界界是藏義能生 依果諸漏永盡性淨圓明故名無漏含容

龍

身體用差別不同廣如論釋也法界四智菩提五法為性具足法報化三法界四智菩提五法為性具足法報化三族默法故永寂二邊默契中道名大牟尼族默法故永寂二邊默契中道名大牟尼

相宗八要直解怒第四

挺胡顿切带也 情不惊也問切你傲不逃也 情不惊也問切奔

三五八

iŁ

心外實法所以生

取拾想起食順

鑑

Fi.

相宗八要直解卷第五 明 古 吳 蕅 盐 釋 智 旭

解

·觀 5所線線 棆

等諸善心所藉正教正 觀 之一字是能觀之智即 陳 小那菩薩造 三藏法師玄奘 第六識與正解 譯

皆藉四緣而生一 境即心王心所之相分也蓋凡心王心**所** 所觀不倒不錯也所錄錄三字是所觀之 無間 緣即前念現行三所緣緣即各識自 親因緣卽是 理以為定量令於 種子二等

叉於 現量五塵境界凡外小乗愚惑不了妄計 心心所等令於四 所變之相分四增上 一切所緣緣中獨約前五識言者蓋 綠之中獨 綠 卽 六 論 根 鼰 及 所 餘 綠綠 切

> **現量故能以後得智立真比量開聽後入** 能立門此皆由陳那菩薩以 破門後明內色如外現等申於正 是似能立門次明彼俱非理 論字如常可解論中先叙極 我法二執之神劍斯煩惱妄想之利斧也 分又何容生取拾想起貪瞋癡哉此則破 是自識所變相分明矣旣惟 則心外更無一法為所緣緣而所緣緣 今用正理比度較量旣非極微又非 根本智證真 微和 白識 以下是真能 一義是真 合二 所變 和合 執 惟 相

所聞 外之極微亦無心 為 二六時中恒於五 名之為論吾 識所緣即此助生於識是名大乘唯 所 覺所 觸惟 人 謮 塵如理 外之和合相一切所見 是自識所變相分 此 論 者籍 觀 察 此 Ż ĴΕ 教 和 ép 為 無 此 Ž 量

三五九

能

## 識觀初門

論文分二初破外執二申正義

三結非 **• 初破外執三初正破二計二破諸** 外色 ①初又三初總較破二别 轉計

奪破三結違 理 氮合初

生時帶彼相故二俱非理所以者何 執極微許有實體能生識故或執和合以識 諸有欲令眼等五識以外色作所錄錄者或

或執心外極微為所緣緣妄許微塵 為所錄錄 言諸外道及小乗等不達心外無法故有 妄自立論欲令眼等五識不以自所變相 而以 外五塵色法 作所 緣 為 緣 者 有

何句徵起下文

園二别奪破二初破極微二破和合 1

極微於五識設錄非所緣彼相識無故 初中二初立頌二釋成 國令初

猶

眼 根等

所緣緣 綠耳豈可執為所緣緣哉 縱許 發五識是增上緣五識不 識上無可得故同喻如眼根等蓋五根 為綠決定非所緣宗因云彼極 量云 微塵實有而 彼所執極微是有法其於五 也姑無論識外本 能 **建識** 無極 帶五 亦止 微相 微可 可爲增上 根 相 識 得今 於五 設許 起 #E

**國二釋成又二初正明所綠綠義二釋頌**

責其義 缺⑫ 今初

為所錄錄以識生時帶彼相

故

此

總叙二

者

種安執也二俱非理句以理總奪所

實

體

能生識故或執心外極微

和合之

物

所緣緣者謂能緣之識帶彼相起所緣 及有

龍

紙

龍

揻

實體 四令能線之: 識托彼而生故 缘役

此 缺則不可立為所 明所錄緣 須具所慮所托二義二義隨 礼

緣

綠

@ 二釋頌責其義缺

色等極微設有實體能上五識容有緣義然

極 非 所緣如眼根等於眼等識無彼 微於眼等識無所緣 羲 相故 如是

歽 謂 設縱許有實體能生五識容有綠義然 緣 彼 所執色等極微姑無論其元無實法 喻如眼等五根 於眼識等不帶彼 相 非

起 云何可名所緣緣耶 故 如是極 微 亦爾 於眼等識無所 緣 義

第二月 和合於五識設所緣非緣彼體實無故 ①二破和合二初立須二釋成 **國** 令初 綇 如

> 门捏 界不是現量性境不為生眼識緣也旣無 為所緣決定非緣宗因云彼和合物但有 量云彼所執和合是有法其於五識設許 緣義則所緣義亦豈得成特姑縱之云耳 假 相 而 日安見其體實無但是意識非 體實無故同 喻如第二月蓋第二 量 境

無緣義如 色等和合於眼識等有彼相故設作所 **國二釋成** 眼錯 鼠見第二月彼無實 體 綠然 不 能

生 故 艰 二月彼第二月原無實體 能為生識之緣之義實如因眼 似 謂 識但是意識非量境故如是 有帶彼相起義故設使可作所緣 彼 如是和合於眼等識 所 執心 外色等和 合之相四 無有綠義 不能 所執 生於 錯亂 現量 然無 見第 和 識等

既無緣義又豈可為所緣緣耶之相亦如二月一般於眼等識無有緣義

**働三結違理** 

謂彼所執心外極微及和合相之二事於故外二事於所緣緣互闕一支俱不應理

所缘緣之義各闕一支故俱不應理也初

正破二計竟

極微和集位 國初中二初叙計二破斥〇二破諸轉計二初破極微和集相二破

發 黹 有就色等各有多相於中一分是 生 極 微相 似 2 相 資各 識 故與五 有一 和 識 集 作 相 所 此 緣 相 現量 緣 實 有 一境故 各

假相於中一分本極微相是現量境故諸謂有妄執色等諸境各有多種和合差别

也 各能 相 不 極 起 離 微 發生 見托彼生二義故與五識作所緣緣 極 相 微 資遂亦各有一 似 故是實有而 於已相之識 和集相 此 此則 實有之和 雙具帶彼 此和 集 集 相 相

①二碳斥

識是緣非 此 亦 非 理 所 所 緣 以 者何 許 極 和集如堅等設於 微 相 故 眼

眼等識設緣非所緣宗因云以彼許和集量云彼所執極微上之和集相是有法於

相不 離 爾設許實有仍不 眼等識不帶堅濕等相起 可 極 於 離極 微而有堅濕等性設許堅等實有或 眼等識是增上緣而 微 和故 離極微 同 喻如堅濕等譬如不 故今 相 决非 故 是所 如 和 集 绿 相 亦

五二六五〇

所 緣 義

極

微亦應有别今謂覺相無別旣不

可謂

**令之助** 和等 如 堅 集相 相及 色. 生 等極 等相 義 八而非所, 俱 執為 微各上 雖然是實有於眼等識容有 緣以眼! 是極微之二 各 諸和 集 等識上無 相故 相 理 亦 應 彼 等堅 爾 Ä 相 彼 故 緣 干浬

重釋 頌義 如 文可 知

國二破極微和集位二初叙計二破斥

①

中

初

**執眼等識能綠極微諸和集相復有別生** 因上已破極微上之和集相設有緣義而

有别 緣故 極 相 非所緣今又轉成一 微不 復 云執眼等識能綠極 有别别形相生起得為眼等識之所 生也然此 别 則覺相亦 諸和 執謂 集相 應無别覺相 既仍不 微諾 極微上諸和 和集相 旣 離極 别 復 集 微 則

> ①二破斥又二初約覺應無別破二約極 喞 極 微有別亦不可則所執不益謬乎故下 約此二義破之

微差别破 因今初

甁 **厩等覺相彼執應無别非形别故别形别** 

非實故

集相 差别何以故概之與 謂緣 (故則緣此和集相何容作瓶 **艇縣等之覺相**若 厩 依彼執 同是極 則 微 應更無 、既差別 上 一之和

故極 覺哉 以 形别 微無 非 雅在假 可謂 别 則覺亦應 甁 法上有非實極 厩 等之 形别 無 别 矣 而 微 覺 有 相 差 亦 别 别

彼 擬 **爱相** 厩 等 應 物 大 無差别若謂 <u>بار.</u> 等者能成 彼 形物 極微多少 相 别 同 故 杦 覺 緣 相

籨

三六三

龍

綐

别者理亦不然項等别形惟在概等假法上

有非極微故

成 生 此 則 Z 重 釋頌 極 凡 微多少決定同故 甁 **厩等物** 義 也謂 其大 若 執 /小若 識 即緣彼二物之 緣 平等者 極 微 和 彼 集 而

覺 亦重 物 斤許乃用若干極微 成 Ž 相 此 覺 厅許 亦應更無差 二物之極 相 亦用 亦 應 若干極 微多 無 别 别 矣若謂 少旣 秤 追。 集而 如 微 有 同 和 將 集 成 彼 箇戒 復 形 能 而 緣 有 物 成 此 重 相 則 厩 能 别

微有 種 枚 相 亦 别 盃 差别 應 令覺 形 無 帷 故旣 在. 别 相 覺 瓶 别 極 相 者 **厩等假法上** 理 微多少和 旣 有 亦 差 不 别 然 集 有 則 以 非 項 不 無 可謂 腹 以 别 等 極 則 覺 種 極

和

集

為所

綠

明矣

彼不應執極微亦有差別 **圆二的極微差别** 起而、 轉 上已發明極微 計 破斥之 極微亦有 和集無 差别故令覺 破 别 形相所以 覺應 相 無 差 者 别 别 恐彼 何 乃 徽

定 微彼覺定捨 图 極 由 此 捨 相 微 故知别 形 故 量 别惟 等 非 擬 故 形在 世俗 非青等物析至極 厩等 形 别 假 有 能 惟 非 在假 非 成 妙 實又形别 極 青等亦 微 析 有 彼 形量 至極 微彼覺可拾 在實物 物 析至 别 激 彼 捨 極 譽 微

在 之 能 先 别 舉 實 成 相 物 頌 法此 故 假 極 次釋成也 徴 使 知 析 項 亦 中 至極 Ė 腹等 有 形 權 釋云 微 種 量 指 差 則 極 種 非可謂 彼 别 微 别 形别之覺 爲 而 形 寅法 遂 但 在 捨 甁 也 其 厩 假 決定 等之 法 微 叉形 圓 非

拾譬如一概一瞬同時打得粉碎則 決

不 起概 聽之 覺亦決不可分別 誰是 熊之

極 微誰 是願之極微矣若青黄等物 縱 使

析至極微青仍覺青黄仍覺黄非可謂彼

覺亦捨也由此形別惟世俗有非如青 等

亦在實物世俗有即 諦所攝不 能為緣生眼等識但是第 四俗諦中之假名 無

意識所緣而已實物即四俗辞中之隨事

差别諦亦四眞諦中之體用顯現諦今青 黄等色正是眼識自所變之相分名為性

名言便非實物青等體相是識所變乃為 境故云亦在實物然亦在二字意顯青等

實物耳二破諸轉計竟

〇三結非外色

是 五識所緣綠體非外色等其理極成

> 外真實極微此之謂也以上即是真能破 則所執心外色等豈有可作所緣緣體者 竟是故結云其理極 哉唯識論云許有極微尚致此失況無識 為 緣緣又不可以極 旣不 所緣緣旣不可 可以極微為所緣緣又不可以 微之 以極微之和集 成 和集位為 所 相 緣 為 和 仑 緣 所

一申正義二初正成立內所緣緣是有 二兼成立增上緣依不無三結惟內境

彼所綠綠豈全不有非全不有若爾云. ②初中二初正立二釋疑 禹今初

此 設為問答以徵起也問日若如上 一破極 何

微和合俱不可以 作所緣緣 日非全不有又設 則 彼 五. 識之

所緣緣豈全不有耶答 B 若爾外色旣非所緣緣體則汝所

問

三六五

龍

縅

蔽

有 所緣緣畢竟云何

内 色如 外現為識所緣緣許被相在識及能

生識

此先舉頌答也內色者謂識所變之相分 色如外現者謂本不在心外由衆生不了

平在 生識復有綠義故也 識之所緣緣許彼相在識有所緣義及能 心在色身之内故於自識所現之色有似 心體從來無外妄認四大為自身相妄認 外也即此 似如外現之內色為眼等

眼等識帶彼相起及從彼生具二義故 外境 法 此 也 即是具所緣義從彼生即是復具緣義 重釋頌義也外境雖無 雖無而有內色似外境現為所緣緣許 似外境現調隨情假說為外也帶彼 調從來心外無

二義無關故是真能立矣

此内 故疑 旣 @二釋疑又二初疑問二答釋 是俱起便無先後云何能作生識之緣 境 相 既不 也 離識 如何俱起能 作識 ①今初 緣

①二答: 釋

問

生而亦得有因果相故或前識相 識緣因明者說若此 功能故境相與識定相隨故雖俱 决定相隨故俱時亦作綠或前為後緣引彼 典彼有無相 好起 為後 随 雖 俱時 亦作 識

引 識 本 緣如因明論 亦先舉頌 識中主似自果功能令起不+ 决定相隨故雖俱時而起亦得與識作 無 則 倶 次 無 釋成也內心 師所說若此法與彼法 有無 相隨者雖復俱 境相 與能 違 理 時而 有 綠之 故 則

生而 此 有故彼有 則此即為因相彼 卽

果相故此釋上二句頌義也又或前識之

相分得為後識之生緣以五識現行相分

熏於本識 則能引彼本識中生似自果之

功能令起亦不違正理故此釋下二句頌

義也 生似自果功能 指 五淨色模能 生現

行五 識故名所生之五識為似自果名能

是有竟 生之五根以獨功能初正成立內所緣緣

〇二兼成立增上緣依 不無 初設 問 趣

法理非

領二以論釋成 固合初

岩五識生惟 此 31 契經 1.緣内色 眼色為緣生於眼識等義而設 如 (何亦說) 服等為緣

問也

識上色功能名五根應理功能與境色無始

互為因

名為五根應於正理即 此先以頌畧答也謂第八識上色之功能 此功能與彼相

境色無始以來常互為因互相熏生也

**商二以論釋成二初釋前二句次釋後二** 

句

發識理無別故在識在餘雖不可說而 本識上五色功能名服 以能發識比知有根此但功能非外所造故 ①今初 有故定應許此在識非餘 等根 亦不違 理 功 外 諸

比量 能 種 五淨色根非是現量所得以其能發識故 此 非是心 功能能發五識理無心外之別法故然 淨色功能名 而知有根此但第八識相上之功功 外别有八法所造 為眼等五根 故 亦不違理 本識上五

三六七

縅

龍

藏

功能 不 五 可 根 說而 決在識而 旣是比知不 Š 外 非 諸 餘 法 是 理 业 現量故在 非有故定應許此 識在 餘 倶

①次釋後二句又二初正釋二辯一異

**这** 令初

境色復能 此 此 根功能與前境色從無始際展 言此 功能至成熟位生 第八識上五 引起異熟識上五根功 現識上五内境色 根 功能與前所 轉為因 能 說 此内 五 謂

**典熟識上五** 此 能 謂 湘 五. 生 分境色從無始際展轉為因何 此 識內相分境色復能熏於本識 現行五 |本識中 所有 根功能故云無始互為因也 識上之五 功 能 種 至於 内 相 成 分境 熟 以 位 色即 引起 時則 知之

根 諸法 前五 境二色與識一異或非一異隨樂應說 見不離自證體故故可說一所緣不是能 立 證 緣  $\mathcal{F}_{\mathbf{L}}$ 増 衣 根 亦可說異又相見差别故非一不離自 本無 識所緣緣境色是前五識之 上緣依不 非 淨色及本質境色是第 異又因果體用亦非一異故旣 實性 無竟 便可跨樂應說也二兼成 八識之相 相分相 達 分

②三結唯 内 境

如是諸識唯內境相為所緣緣理善成立

相宗八要直解卷第五 諸識且指前五識言內境相 所變現之相分言旣五識不緣外境則第 六 故云理善成立即所謂真能立 識 至七八識皆無心 外所緣緣 即指各載自 也 境明矣

1

辮

一 **集**異

| 第一六二冊 相 | 音<br><b>斥 釋</b><br>切 <sup>8</sup> |  |
|---------|-----------------------------------|--|
| 相宗八要直解  | 戶到 一                              |  |
| 五二六五〇   | 报<br>析音<br>也錫<br>割                |  |
|         | •                                 |  |
| 三六九     |                                   |  |
| 龍藏      |                                   |  |

藏

三七〇

相宗八要直解卷第六

明 古吳萬 益 釋智旭

解

鄒六

觀 所緣緣論釋

陳那菩薩造論 三藏法師立英譯

護法菩薩造釋 三藏法師義淨譯

除於罪惡稽首敬已觀其義

若言能令毒智人為令其慧極明了及爲消

觀 是行所縁縁即理此三法實本惟佛説陳 此歸敬而述其釋論之意也若言者即指 所縁縁論之文字語言文字即教觀即

執是見思毒餘乗法執是無明毒由與此 德三寶皆悉具足毒智人者外道我法! 那造論以申明之是菩薩僧故一言字三 相應故名毒智由此毒智故令凡外起

> 佛意下益羣生如此故稽首敬已重觀其 極明了慧慧既明了罪惡自消此論上合 **圆闡唯識而彰中道能令毒智當下即成** 境之非有表相分之不無破徧計而顯依 之罪惡作變易因今此觀所緣緣 論進

義而釋之也

我罪 仍低二字書之以便觀覽菩薩大慈必怒 作科不敢更立繁科也既借論文作科故 此下欲解釋文須出本論即以本論之文

●諸有欲令眼等五識以外色作所緣緣

所顯示 拾或取是觀察果故所捨事體及顛倒因是 論曰諸許眼等識者於所棄事及所收事或

有漏之罪惡招分段果亦令餘乗滯偏空

有故大無破斥而棄之所收事謂外人所 棄事謂外人所執極微和合二法決定非 等識者是牒論文於所棄下方釋其意所 許生識帶相二語于義不認故大乗設許 明先敘外執之大意也論曰諸許 躴

此

總

缺一義之顛倒因乃是此論之所顯示由 中所捨外執極微和合二種事體及彼各 因所成宗法之果方得名真能破故也是 而收之如是捨所棄事取所收事是觀察 顯示彼顛倒之因乃可破彼所執極微和

合之事由破所執極微和合不能作所緣 縁乃可顯示心外無法宗旨故欲申正義

此中等言謂攝他許依其色根五種之識由 他於彼一向執為縁實事故意識不然非

成真能立先須破外執也

故於此不致殷勤 於眼等識境不相離得成就已方為成立是 境有其片分亦能將職相 向故許世俗有緣車等故縱許意識緣實事 似之相離無其境

謂此論中等之一字攝他餘乗共許依其

餘乗亦許意識緣世俗有以其能緣車等 實事境故故須破之意識不然非一向故 縁但 由他餘来於彼五識一向執為能緣心外 五淨色根之五種識也問曰 約前五識辯而不約第六識耶答曰 何故 觀 所縁

善成立是故於此意職不致殷勤謂不勞 縁相分之境决不相離得成就已方為理 其所執外境今但當於眼等五識明其所 片分亦能將獨頭意識相似之相以離無 諸假法故縱彼妄許意識緣實事境有其

截

## 細 辩也

行境故及如所見而安立故今此但觀問思 有此於自聚不能緣故復緣過未非實事故 生得智之境也如斯意識所緣之境全成非 又復於慣修果智所了色誠非四述此云 所

猶若無為為此等言攝五識身 論中但觀從聞生得智從思生得智之境 性境耶今釋之曰又復於慣修果智所了 不妄計定果色為心外之實我實法令此 立故謂已得慣修果智自然雜於二取决 果智於禪定中所了定果色法豈非現量 恐有問曰汝謂意識不緣實事則彼慣修 之色誠非情計所行境故及如所見而安

> 識 來非實事故猶若無爲非是有法爲此論 中等之一言但攝前五識身不必攝於意 相分聚决不能親緣故或復緣於過去未

若爾根識引生所有意識斯乃如何

非此其其根識同時或復無間皆滅色等為 所縁故或縁現在此非根識曾所領故斯乃 等復達比量知有別根 意識自能親緣外境體性此則遂成無孽盲 識所引生之意識豈亦不縁五塵境耶 問也謂若云意識不能緣五色聚則五根 此因前文所云此於自聚不能緣故而 設

答曰 以無間皆滅之色聲香味觸爲所縁故葢 以既名引生必有先後此之意識或復但 非此引生意識共其前五根識同時

之境全成非有以此意識於現在五識自

以爲所縁縁也如斯則知散位意識所縁

7

等諸識色為依縁而方有故無表但是不作

此應增色是所欲故然於意識不復存懷眼

耶今遂釋曰或許同時意識縁現在境然 此意識既與五識同起便非能緣根識曾 也又恐問日同時意識豈不許緣外五塵 故引生意識但得縁彼落謝影子非現量 色等五塵唯心所現初生即滅不容暫留

矣正顯同時意識亦自變相而緣决無親 所領故設許意識線彼五塵斯乃意識自 等亦有意識何獨不能緣聲色耶又意識 緣外境之理設許意識能親緣境則孽盲 成無轉盲等復遠比量知有别五根之用 能親緣外境體性不假前五根識此則遂 既自能緣外境則五根發識功能亦為無

> 性故自許是無本意如此 良以服等五識必以色根為依色塵為緣 明其外所緣緣非有然於意識不復存懷 而方有故至於意識所緣無表色法但是 增色謂所執心外五塵也言此論所以但 **遮增色者以是餘乗之所欲故特須破之**

此於所緣將為現量是所取性故深瘦邪途 故為此正意遮所緣性因便方遮斯所依性 本意如此故不須約意識辯也 不作性故自許是無不同所計外五塵境

同時之根功能之色將設許之 此申明遊彼所欲增色之意也彼所執心

緑塵色而今先破所縁者以此等之人妄 外增色復有二種一者所依根色二者所 於所縁將為現量以為實得外境深生取

龍

三七三

截

言外境者彼執離斯而有别境此顯其倒顯 時之根功能之色且將設字以縱許之也 文因便方更遮斯五識所依根性今於同 彼妄計五識所線微塵和合之性直待後 著踏履邪途尤可悲痛為此正意但遮破

彼執有異事可取故言境也 正欲顯其倒故非外而假名為外又顯彼 者以彼餘乗妄執離斯五識而有别境此 境何故論中自言外色故今釋曰言外境 外境即論中外色二字恐有難曰既無外

如何當說或言總聚由非總聚實事應理 說或言總聚由非斥其總聚無實則微塵 總聚即論中下文所謂和合實事即論中 下文所謂極微也問曰外境既無如何當 虚妄執有異事可取故非境而假言境也

或許極微雖復極微唯共聚已而見生滅然

**過或執極微許有實體能生識故** 

而實體一一皆緣不緣總聚猶如色等設自

實事應符正 理耶

其實事及緣總聚是所許故將欲叙其别過 誠如來難彼自前後道理相違余復何失緣

為此且放斯愆

為所緣緣或以總聚為所緣緣乃是彼之 答曰誠如來難過仍在彼余復何失益彼 之別過故於妄計極微是實之愆且放過 所妄許故今大乗家將欲叙其二支有缺 緑道理故云前後道理相達也或以實事 無識外真實極微正是此意 執總聚則違緣字道理彼執實事則違所 著也唯識論云許有極微尚致此失況

彼因性故彼眼等識之因性故是彼生起親 故而於實事斷割有能一一極微成所縁境 友分義然而有說其所緣境是識生因在諸 諸根悉皆現前境不雜亂彼根功能各决定

總聚之假法猶如色聲香味酮之五塵設 五識於此極微實體 | 一皆緣不緣和合 縁者葢謂雖是極微共聚而見生滅然而 能破之張本也言或有妄許極微作所縁 此詳級妄執極微之似能立以為下文真

微成於五識所緣之境又即是彼五識之 味身取其觸名爲斷割有能故知 彼 上 自諸根悉皆現前於五塵境不相雜 眼取其色耳取其聲鼻取其香舌取其 五根功能各决定故而於極微實事之 \_\_\_\_極 亂

> 是彼眼等五識生起之親友分義然而 性故然無同喻 量云極微是有法成所緣境宗因云彼因 所縁縁如親友也諸縁即四縁一親因 所攝故言親友分義者謂親因縁如父母 說其所緣境即是識之生因以在諸緣之 二等無間緣三所緣緣四增上緣也此中 以故以此極微乃彼眼等五識之因性故 因性故復名為緣是故合稱為所緣緣何 縁

縁故

●或執和合以織生時帶彼相故

彼相彼是此之境 其智是故定知彼為所緣如有說云若識有 有合聚為此所緣相識生故由於總聚而生 或復於彼為總聚者彼諸論者執衆極微所

三七五

此詳叙妄執和合之似能立以為真能破

ዺ

龍

有法為識所緣宗因云相識生故亦無同為以其如總聚相而識得生故由於總聚為所生其了別之智是故定知以彼總聚而為其,別之智是故定知以彼總聚而為其,別之智是故定知以彼總聚而為為其,與東西,以其如總聚相而識得生故由於總聚而,其此五識之所緣境就有合聚為此五識所聚者彼執衆極微所有合聚為此五識所聚者彼執衆極微所有合聚為此五識所聚者被執衆極微所有合聚為此五識所

〇二俱非理所以者何

微總相是所緣性而成立之若不言因此因無喻猶如因等成因等性極猶云自謂與理相應此結其妄計之情也此二論者或言彼相應斯理故

無喻以合因便無因以成宗故二俱非理,以因而成因性但以宗而成宗性以彼但以因而成因性但以宗而成宗性以彼但以因而成因性但以宗而成宗性以彼但以因而成因性但以宗而成宗性以彼但以因而成因性。以此二因既皆無喻則猶如但

因以無共成之喻為此須出彼相應因何以前量意云論本二因但是明因所以不即是以為喻若但如所说應於所立義而屬當之以為喻若但如所说應於所立義而屬當之又若自許不於識外線其實事應有有法自又若自許不於識外線其實事應有有法自

各有一支而破之耶釋曰又若未破彼之。問曰大乗何不即立正量乃先縱許二論

如此次復顯已所論之理是無影妄

大凡成立之法前陳為所别後陳為能別

藏

識外原有實事但是五識不去緣他應有 所執極微和合二俱非理而先自許內相 皆稱不許即是所别不極成中他一分不 有法自相相違之過然又相分色法餘乗 分色為所緣緣不於識外緣其實事則疑

喻對當便可破彼妄執也又所以先述餘 於所立宗義而屬當之甲其次第連屬法 喻若但如彼餘乗所説之因而立同喻應 他亦皆共許之法即将根及二月以為其 極成也是故斯延且置自許之法但就於

彼宗相應之因何以如此各無同喻何以 之因以無共成之喻不成因故爲此須出 無前量者意云彼之論本雖有生識帯相 如此互缺一支則邪量已破次復顯已所 二因但是明因之所以而不即是三支中

論之理是無認妄乃為真能立耳

●極微於五識設緣非所緣彼相識無故

明他共許置第五聲設許為因猶如共許諸 非有事非有性故! 猶如眼根等

非因極微而且縱許諸極微體是其因性但 聲中第五相從就義名為從聲乃是縱許 石女兒等諸非有事即是非有性故 之辭非是實許猶如世人共許龜毛兒角 此先釋頌中設字之義也第五聲謂八轉

說不合是所緣性由非彼相極微相故此云 根識極塵非境

微而且縱許諸極微體是其實法可為因 此正釋宗因也言五識之生其實非因極 性但說不合是所緣性由非彼五識所緣

三七七

能

截

三七八

之識於彼極塵非所緣境 之相仍是極微相故故此破云五根所發

如根者言猶如於根縱實是識親依之因無

根相故非彼之境極微亦蘭

此釋同喻也譬如五根縱是五識親依之

境極微亦爾縱許實有亦非所緣 因而五識上無五根相非彼五識所緣之

境者等 諸無其相彼非斯境者何謂也為此說其名

此問答釋妨也問曰若使諸無其相彼即

請也答曰爲此說其名境者等蓋有質可 非斯識所緣境者則意識緣過未等又何

於六識名境唯在第六識也

**使名為事境無質可仗名為名境事境通** 

**圖所緣緣者謂能緣識帶彼相起及有實** 

體令能緣識托彼而生

識生起由隨彼體故此則說名了彼境也而 為了耶如彼相生故此言意者同彼相貌而 言自性者謂自共相了者定也如何此復名

實離識無别所了

種等現量所得名為自相假智及詮依之 見分所了故名為所緣也自共相者離名 而轉名為共相即相分也定者决定分明 也了字即頌中所謂帶彼相起謂相分是 自性即項中所謂實體能爲生識之緣者

爲相分故此則說名了彼境也而實離自 而識生起由此見分隨彼本質之體而 別識故此言中之意趣謂同彼本質相貌 名為了耶答曰以如彼自共相而生起了 了别即見分也問曰如何此自共相復得

識外無別所了

其境 其自己循如鏡像而安布之共許名斯為了 可與其識爲因性耶然而但有前境相狀於

此問答遣疑也問曰既所了不即本質則

具帶相生識二義故得為所緣緣也 像而安布之共許名斯為了其境此則既 有前境相狀於其自己識上猶如鏡中之 此本質可與其識為因性耶答曰然而但

故如是極微於眼等識無所線義 義然非所緣如眼根等於眼等識無彼 ●色等極微設有實體能生五識容有緣 相

因性不為所緣若由因性許作所緣根亦同為境體縱有因性由非因義所緣如根雖是 然非極微一一自體識隨彼狀由此極微而

此正釋論文也言極微一一自體非可謂 境體縱許或有因性由非但以因義便作 五職隨彼相狀由此若以極徵而爲本質

復同斯極微應成彼五識之所緣也然豈 假若由是因性便可許作所緣則五根亦

所緣譬如五根雖是因性不爲五識所緣

有是理哉

斯言前說彼相應理故因有不成過然而意 顯非唯因性即是其根所緣之相若如所說

根亦有成不定過

因將為能立者則彼因性故為所緣性耶於

心外極微的確是謬但所說實體能為生 此正申明設許之意非實許也餘乗所執 識之因此言猶可收録即是彼相應理故

三七九

瓮

乱

為彰非即能生自識相故境非極微猶如眼 **已之宗由非但述他宗獨故已義便成此言** 若如是者由 微果能生識也假使實許極微為 根同極微則五根亦成非量其可乎哉 安計名為非量五根是大無所許名為比 根喻亦有不定之過何以故極微是餘乘 許其能立生職因也若如彼所說極微為 非 執 根為同喻者亦不過以根非所緣喻彼所 姑許其因但有不成所緣之過然而意顯 立故不幾為所緣性亦可成立耶且夫以 生識因而將為能立者則彼因性既 以極微同五根則極微亦非妄執以五 極微非所緣耳非以根能生識成彼極 唯因性即是所縁乃奪其所縁耳非實 非 彼 相其義何也為明成立 四則於 能成 自

等若其是彼 斯言矣宗許定彼不定他宗恐其不許 明他共許此時意在遮他顕已能破義成置 盡而但遮彼所執極微則彼亦將遮我所 等不為所緣若其設許是彼因性之言將 葢大無設不立量縱奪使彼餘無理窮辭 明 為論主前立他宗而非實立也但 由非但述他宗心外計法過故已義便成 何也答曰為明成立自己心外無法之宗 云心外别無極 也今第一番問曰若如是者何不直破之 此下兩番問答皆所以申明破立之體式 生自識相故明所緣境非是極微猶如 立相分色矣故今此言但為應其非即能 他共許此時意在遮他所緣之非然後 因性之言將為論主前立他宗 一微而但云由非彼相其義 是權且 眼

置斯設許言矣葢凡立宗之法須先設許 可以顯巳之是欲使能破之義得成所以 半以定彼案若一總不定他宗恐其亦

不許我故也

微非定了性如相識生是謂決了既彼非故 是故更須立量或可由斯非彼相者於諸極 向者與他出不定成即是能破何假自宗更 申比量凡言不定未必决定不成恐致疑惑

出此因不是所緣如根極微 明知决了此亦無由應可說非决了性故唯

恐致疑惑是故更須立量也或可由斯極 微非彼眼等五識所緣相者以眼等五識 此第二番問答也問曰若如是則向者與 申比量耶答曰凡言不定未必决定不成 他出不定成即是能破何假後文自宗更

> 所以今且唯出此極微因不是所縁喻以 明知决了此亦無由應可說非决了性故 是謂决了既彼五識非如極微相而現故 次更自申比量必須如本質相 於諸極微非是决定可了别性此但破他 而 識 得生

極微色無彼相故如餘根識如是餘識翻此 應言如根之言誠為無也其喻別須義准而 有餘復作諸識差別顯其成立眼識不能了 并此得有為緣之義亦復不攻而 縁義直俟下文申自比量則彼方得决了 如根而遮極微非所縁義姑縱許其得有 自破也

业

故喻如耳根等識乃至量云身識是有法 識是有法不能了極微色宗因云無彼相 此叙有餘大乗作如是破外執也量云眼

藏

是別須義准而出耳根之言誠為互通互用猶如無也其喻止根等識故曰如是餘識翻此應言此則如不能了極微觸宗因云無彼相故喻如眼

又復縱是因性之言為無用矣彼雖因用非

極微可是餘根之識生因所緣性此亦如是實為有用然非聲等所有

因此比量即轉計云眼識是有法定能了無縱恐不能定彼宗也何以故假使彼人此正明上文所立比量雖似有理而有奪

識 根等識乃至云身識是有法定能 計 和 極 我 集觸宗因云有彼 極 微 既 微和集之物得有所緣之性是 和集色宗因云 不縱許彼極微得有因性彼 相故 有 彼 動如餘 相 杦 输 心眼根等 7 如 則 將 極微 餘耳

> 竟還成全奪始若全奪則無明他共許之 **義彼亦將不許我矣** 何必全奪也葢始但縱許而含半奪則究 為舌鼻等識生因則雖縱許已成半奪又 陳那菩薩縱是因性之言為無用矣而 此 可為耳鼻等識生因乃至 極 他共許故云彼五根雖有因用非所縁性 可以破彼令結古哉今陳那之論妙在明 微非可為眼鼻等識生因色之極微 極 微 亦復如是縱令實為有用然聲之 一觸之極 微非 可 非

讖 月彼無實體不能生故如是和合於眼等 故設作所緣然無緣義 緍 和合於五識設分 無 如 有線 第二月色等和 義 所 合於 緑 如眼 非 眼識等有彼相 緑彼 錯亂見第二 體 實

然由所說諸有能立若望讓阿爾太宗皆有

根

输

此

及非境性量善成故若爾總聚是境

境性之量善成立故若爾則應總聚乃是 彼初家之能立不相應故及大乗所云非 五識所緣之境也 **說其無有聚現如是且述極微不是所緣** 彼所縁相之性此極微相識非有故理即 爲有理何以故由境相狀安布於識乃是 故非是所緣喻如根之衆微大乗破之信 乃轉計和合而作是說於職自體無聚現 謂有餘乗因見大乗破彼極微無所縁義

> 所緣之相不相應故非所緣義由此前云彼 識總聚不生彼既不生此識如何令此緣彼 所緣無因性故由彼相識不能生其總聚相 **料應理斯乃不成** 不成性理實如此然而總聚實有彼相有是

不相應故所以既無縁義并非所緣義矣 皆不能立理實如此似不必明他共許然 後破之然而總聚於識生時實有彼相故 以不能生識之物而為識所暴之相理决 不能生此識如何令此識緣彼總聚哉茶 可許其有是所緣但决非因性故由彼相 所説諸有能立以其不達唯識若望大乗 相之識此假總聚所不能生彼假總聚既 是假合則於五識便不能生當知其總聚 此正釋設作所緣然無緣義也謂由餘乗

三八三

能

由此前第二家云彼相應理斯乃亦决不

成也

凡為境者理必須是心乃心生起之因也此自相識隨境之識彼是能生彼是所緣有說若爾何謂所緣之相凡是境者理須生其似

是其所線之境自體相現此中無益故不言即便是説生縁性由是生因彼識生緣共許即便是説生縁性的緣之境引阿笈摩此云緣此線境若義具斯二種相者此乃方合名爲所既生已隨境領受而與言論於時名此爲所

生其相似自相之識而隨境之識即以彼謂所緣之相答曰凡是所緣境者理須能若爾則總聚既非生緣亦非所緣畢竟何此設爲問答重明所緣緣之正義也問曰此設爲問答重明所緣緣之正義也問曰

相為能生即以彼相為所緣又有說言凡 為所緣境者理必須是心之所現及是心 其一種相者此乃方合名為是所緣境若義具 要而與言論於時名此為所緣境若義具 對二種相者此乃方合名為是所緣歲 世也上來所引經教此即便是說生緣性 是其所緣之境自體相現則安可以心外 是其所緣之境自體相現則安可以心外 是其所緣之境自體相現則安可以心外 是其所緣之境自體相現則安可以心外 是其所緣之境自體相現則安可以心外 。 學而再正量說之無益故不言之

音釋

相宗八要直解卷第六

開藥也 慣習也 四切 履頭也

医二 六五〇

相宗八要直解卷第七

明古吳萬益 釋 智旭 解

能非總聚是能生者非實專故由其總聚不

是實事此於有聚一異二性不可說故又復

無有不實之事能有生起果用功能猶如二

月如第二月不能生識第二月相

此正釋彼無實體如第二月之義也言今

聚決非實事故也由其總聚不是實事此 論家所以能非斥其總聚是能生者以總

於微塵之有和合之聚一異二性不可說

塵不可見若說總聚與微塵異則離衆微 故謂若說總聚與微塵一則總聚可見微

塵外別無總聚自體可得故楞伽經云泥

事而能有生起果用之功能所以其喻猶 围 一微塵非異非不異也又復無有不實之

鑑七

如二月如第二月决定不能生於眼識上

之第二月相

醫等害損其明德遂即從斯損害根處見二 若爾何因有斯相現根損害故若時眼根由

月生非實境故由此二月縱有彼相然非斯

境

生識上之第二月相何因現見醫目之人 此問答解釋二月之義也問曰旣云不能 有斯二月相現答曰此由根損害故若時

識性境 此二月縱令意識妄有彼相然决非斯眼 斯損害根處見二月生非是實有境故由

眼根由醫等害損其光明之德用遂即從

如第二月縱令此識有彼相狀由不生故不 名斯境此由非實事有性等總聚不是識之

三八五

職之生因亦復非實事故非有性故同 程之曰如第二月縱令此眼識上似亦有 程之曰如第二月縱令此眼識上似亦有 是眼識現量之境何以故此由二月 是眼識現量之境何以故此由二月 是眼就可見云何不名為眼識境耶今 明神第二月縱令此眼識上似亦有 明神第二月

果識境矣又復將此第二月喻於彼帶相之過復由識義理成就故過是相違之過復由識義理成就故過是相違由斯方立非因性故不是所緣還如二月又由斯方立非因性故不是所緣還如二月又

復緣眼識不綠青等聚集極機為由彼體非 完上總聚為有法者過是自相相違蓋餘 要立總聚為有法者過是自相相違蓋餘 乗以識帶彼相成立總聚為所緣之宗大 東以識帶彼相成立總聚為所緣之宗大 東以微體實無成立總聚為所緣之宗大 宗是餘乗犯共不定過又餘乗立總聚為 有法大乗以總聚同二月二月豈可立為 有法是餘乗犯其不定遇又餘乗立總聚為 有法是餘乘犯其不定生識之過復由此第

職是有法不綠觸等聚集極微宗因云為 作不用也量云眼識是有法不綠青等聚 此亦別叙有餘大乘作如是量以破外執 此亦別叙有餘大乘作如是量以破外執 生性故如餘根識此喻共許故不別言

蔽

/ · X : | 六五〇

第二月喻非實事故應知此是於非因性而 轉生猶如夢時見有境起由此令似妄作斯 從內布功能差别均其次已似相之識而便 若言無有第二月者如何現見有二相生謂 成立之如所説云縱有相性然非彼緣斯言 此正明今之第二月喻但顯非實事故應 緣之言反為無用故不别言也 言復是非彼識生因義且先出其缺能生 所說云縱有帶相之性然非彼識生緣斯 知此是且於總聚定非因性而成立之如

義之過耳

**後是非彼因義** 

解於其月處乘更觀餘

由彼體非生性故同喻如眼根識等此亦

乃是明他共許若彼餘根識喻則于設所

有奪無縱恐不能定彼宗今此二月之喻

惟心所現矣 此更問答以明二月之虚妄也内布功能 故非二似二均其次已似相之散昧意識 從第八識內安布色之功能有損害差別 無第二月如何現見有二相生耶答曰謂 即勝義眼根也差別即損害也問曰若言 心所現則知根身器界一切總聚之相亦 妄作斯解於其一月之處乘之更觀餘月 何嘗有心外之實境哉嗟嗟苟知二月惟 而便轉生猶如夢時見有境起由此令似

便云我見月之第二月也或復有云於共許 印定故將作同時於斯二種相貌之後意識 諸有說云而於眼識雙現之時此二次第難 月數有錯亂由根損故

三八七

見有二 于共許天上一月數有錯亂由根損故別 後意識便云我見月之第二月也二云但 時故彼刹那前後眼識於斯二種相貌之 那雙現之時此二次第難印定故將作同 戲論也一云而此月相於彼眼識前後刹 此叙不達唯心之人更於二月妄起二種

綠二相 之識測其差别便成多有二相等見 眼之人意識次第尚多難解何况依於色根 之識不知其次應有二聲等見同時起耶好 由非眼識所緣無間引生意識能於一時雙 若望不許外境之宗如斯東見但是妄執 此破第一家戲論也謂此二月之相豈由 此總斥二說下方別破也 作如斯解見二月耶又於聲等綠彼

增二月而言於數有其錯亂

旃達羅若時離識許實有者斯乃何勞妄 别便成多有二相等見哉 鳴之解何獨于月而作二月齊現之解也 於色根之眼識而反能測 那生滅法中仍作似常似 **况好眼之人意識次第尚多難解故於刹** 更聞一聲縱復刹那前後決不作二聲齊 二味二觸之見同時起耶假如聞一聲鐘 觸縁彼意識不知其次亦應有二聲二香 則耳識於聲鼻識於香舌識於味身識於 所緣境矣又若執二月是意識不知其次 當知二月不惟非眼識境亦非明了意識 眼識所緣無間引生明了意識能於 相而作如斯之解以為見二月耶 其刹刑前後差 一之見何况依 時

是者如向 所論二種過失重更收攝今使無

差

文並可知

境故諸極微相資各有一和集相此 爾有執色等各有多相於中一分是現量 相實

有各能發生似己相識故與五識作所終

二月名為錯亂即妄執心外實有天上一

月亦錯亂也一旣非真則二亦不得言數

業妄見一月亦是同分妄見故不惟妄見

二月而言于數有錯亂哉蓋二月固是別

之外何皆實有一月一月尚無何勞妄增

月也天上之月秖是吾人共相識耳離識

此破第二家戲論也一

旃達羅

卽

天上一

緑

集塵而有相現隨其所有多少極 有在極微處即各有總聚之相聚相 有說集相者於諸極微處各的有集相即此 微 生自 此 皆實 相

識像以 有故 相實有性故應是所緣斯刀雙支旨是

此轉計極微體中本具有和集相也文亦

亦非 理所以者何和集如堅等設於 易知

爾故外二事於所緣緣互闕一支俱不應

有錯亂矣

極 自體 理力故以之爲境成不相應以闕一分故蓋 皆關其一分義故又如所說能立 兼離識之外執有二種或親極微報總聚此 微處即闕初支於第二邊便亡第二若如 相現及能生性具斯二分方是所緣 一以能斥道

箴

ü

三八九

相 綠 相 眼 理 等 眼 雖 亦 等 是 識 應爾 實有 識 上 彼 無 於 非 俱 彼 眼 所 等識 相 綠 故色等極 許 容有 極 微 微 相 穣 相 微 義 故 諸 而 如 和 非 躯 集 所 弊

一番義 諸 此 有 卽 色 集 事 衆 集 於 合 可豈 前 相 相 聚 爲 所有 難今 相 卽 之物 應 印更 即 是等 理 成 如 極 址 皆 平 諸 何 微 立 以 一乃得 微 為 更就 地 微令 令 徽一 求 不 等 有 和微上一 衝 勝極 凼 衆 業 料 許 耶 進 大 1/2 之及各各 答餘七實而 爲 \_ 相 有 無故 日寮 性答於相 微 由 由 彼日東共 狀 諸 問我 皆凡居亦 境 汝且

為身 處 鏖為化能 自 觸覺之亦 五風沃 性 可之而堅 隨 能潤 有 見而為亦五其敦火 勝 極拳目根動能功 微鼻亦而于變能 之兼景為 青坡如 處 さず 了 白黄性地 各名 而動 别 赤風有 有為日即 美有堅 總香視此 惡動性 集 舌之微枢 等 性水 相当而於 相地有 即之馬其 隋 能濕 將而色衆 其任性 此為耳多 事持火 微轻味聽 相 而物水有

> 色 聚别 許 此 兼上 處 聚 之 若 聚上 所無 此 聚 相 有 有 相兼既如之怨 以總微諸 足者 所是 極 總 耶 相 由祖 衆 先則 微 不 聚 質勿 塵 者 為 是 多 有不 即 并 相故相 各於 賬 實有 是 而集待 總 即於外有 誻 其 極相集相 聚 微 以系统 識 總聚 如 微 **胂難也** 此多不相 處 肵 前 日同何 是 何 日今 言 識 行 2 性 分 為 故 所 更 不 廉上 境 故别 陳 俢 若 其 以 言 見亦 故 何 極離 云 爾 之能有旅聚 乃 方 復 是 労 微總 是 總 便 云 現 重雜聚論 集 然 亦 ---龤 暈 相 沭 極外之中 於 相 極 顯 亦上 何 性 有 微别 所 也。 微 綠能綠所 有 不 静令 别 外無 夫 有 緞 簱 袯 其言 ロ更

又復設使 所非意 此 相 見眼趣 番番 更無 但 縦 於 令 諸 問 餘 集 是枢 有 難 矣 處 英徽 極 以百安 實事 更 微 釋各得相 論有謂籍 皆一 别 中一程故 别 之其微意相之 體 而 可 殊 為 七, 裁上 然 T 性 文 更知 此 然 亦 但别 微極 而 可 説相 彼就 宍口 觀狀

觀之且如養色是其地界兩 即所 知以 地但 界一如是等說誠 相微 有其 勝劣 為 地蒼所勝 **存色以**能 之之今隱 極總且劣 微聚隨 相相事

無容矣依容有處作此議議 縱許 此重述餘乗之轉 如是如極 赤物物 計 生起時多事皆强遂

也

例極微與總聚相設令亦復多事皆强遂 亦無地界縱令許其如是然如極 生起時亦色又强蒼色又强互不相隱 此 大乗正破也謂 姑無論心外别無蒼色 赤物 初 以

**若酮** 有如智能見極微由 依容有之處作此議議而竟無實證也 無容以勝隱劣矣而 事處雙現圓微及總聚之二相耶豈可妄 如何說諸極 微非根所見又復如何 其塵相非是識義非 何以從不會見于一 是 唯

> 依根識之境界故曰 非根非根之義獨是如

智之所 觀察

微如 赤初起蒼不能隱便可證 此餘乘反難 何汝大乗家説諸極微 而 大乗正答 سطر 知 以非是五 躼 難日 能 若爾 見於極 根 境 極

界又復如何乃說唯有觀慧如智能見極 之所觀察耳 之義獨是第六意識作假想觀成就如智 義非是依根識之境界故曰非 微答曰由其極微塵相非是王識所緣之 根此非根

復如 境界根之功能各決定故塵亦如是無違共 堅潤等於彼青等縱有其事非是眼等識之 許 何理現見極微塵形不覩如

堅性等如

此 亦餘乗難而大乗答也塵 形指 眼 等五

能

三九

潤 乃 根 等 決 是實亦決非眼 定 作是 故 眼 也 煖 決定不覺青等今微塵亦復如是縱令 如 根 難 動 限等識之境界以根之功能各決 眼 2 於彼青黄等色之上 曰 肵 獀 見青等決定不見堅等身覺堅 如 不 覩 何 所見乃至非身所覺故于 答 理 日 黰 如 現 堅 證 縦 性 見 等 有 此 其事然 謂 極 如 微 堅 相

**豈非顯微無其堅性由** 其十處但是大種斯言無過然此已 等而 此 餘乗又難而大乗又答也 喻極 微 上 之和 集豈非 别體故此對宗法 難日 欲顯 極微之 東 旣 以堅 許

共許之義無違

也

形物相別故覺相別者理亦不然項等別 形惟在瓶等假法上 微多少同故緣彼覺相應無差別若謂彼 形別非實故擬顯等物大小等者能成 生 許之過然此已陳而非餘乗所能難也 潤 種 法 挺 執眼等識能緣極微諸和集相後有別 以故知能: 所 Ð 甌等覺相彼執應無別非形別故 成 縱 既是大種豈得但有和集而 許 喻所喻不必别體斯言無違共 其内 根 外 有非極微故 塵十處之色但 無堅 極 别

4之其 境機を 而か 汝 則 於擬 甁 自境識一 甌等 覺者汝 及願便成 列酰相 生故 由 不差故復由根 蘣 於 則是 根 其 識 是謂 覺 極所 境 甁 厩等 秱 不 微見 别 似 自和 處 覺 之同 而體集 所是 但 觀和 和 題 別無 之所是 即 如是 集徽現 蓋有 亦如有 以差 邎 何微極於

之義矣答曰此乃對于設緣非所緣之宗

由

能喻與所

喻

必别

體

故

此

仍有

達

共許

上

無其堅性將堅性

之無

낋

遮和

集

之有

斥

煎勞

後

非

謂可

非

境

有

别

而

仐

識

相

团

ż

差

識 相 溡 桐 便 貌 於 而 别 衆多 成 Z 為 而 外 其 相 作得 **维**斯有差 無別 境固 微極 此 聚 積 集非 聚體 觼 於 殊 或上 彼 由 可 有 甁 得 此 庁 等 無概 故 别 僟棒 + 差 鼫 則 彼 自 **殊果** 緣 之 髂 彼 方 微極 了 實 Z 别 得 成 根 事

覆審 狀 也 畢亦作 於 境 則被 由 布 又解應黄 處斷為 境 微 若早赤 置 塵 有 有假 之斷境 緣 自 謂竟等 極 無 别 有 而 體是 覺 具 此 仍解 微如 殊 相 總聚 是今解 是 於 殊 亦 73 其 遂 所 有 故 東岩 性 之差 多果 故 緣 所 妹 웨 姝 甁 1/2 故事 厩 言 極 旅差可 非 性 則此 根 然 故何 誠 胭 殊做热别令褒 識 此 以為 腹 者不既如 非 總聚 非 底云然患等 緣 應 於 綠現 青 於 彼 之量 箏 理 所别之 無 相作束等 執然 殊 根 所 但 但概多青果 别 境 是 異. 識の猿 此 所以汝狀 謂 既極終竟相 額 極所 故 形 等微不是 處

> 有 殊 亦 可 為

境 此 不 故 宜 破 其轉 謂 有 뚎 甁 計覺和 甌 厩 等 2 覺 極 集時 微 طد Ξ 無 仍以 佛 别 栗 則 底義 極 覺亦 微 應 為 翻 無 所 假 綠 有 别

餘 文 可 知

形 故 而 處 别 微 問餘 狀 定 狀 斯 形 極 日乗 多詰 知 佉 微 卽 决 假便 於 相 復 於 性 方處 情 非 法屬 何 無 如 曾 青 皆 總 曾無 矣 别 以 何 轉然 意 異故 得 非 知 集極 欲 有 諸 之徵 處 有 五前 妹 諸 顯 根 凡 和 非 形 極 其 識 實 斯 極 諸 微 别 别 微體 事 施工 所 事 處 物 乃一 於 有 行 寪 别 物 有 鵧 無 所 别 量現 體 厩 狀 凡 有 之境 無增減 等 非 緣 相 方分至窮 支 有 故 縱 分 有 墳 方 令事 隅 者 猶 知當 答大 來 1920 瓶 故 若 布 曰乗 是 蘇甌 别 有 極 如 젰 極

三九

能

有 蘇 外 佉 境 樂 哉 也 餘 毒 佉 文 苦 可 也謂苦樂惟 如 在 龤 豈

彼 **(%)** 何 彼 覺定捨故 極 不 微量等故 應執 非 極 甁 微 形 既等能 亦 别 有 惟 差 在 舸 成極 假 析 形 彼 相 微 至 所 有 形 極 以 量 微 者

别 等 徽 勑 其 亦 彼 析 拾 、理極成 在實物 覺可 圓 至 極 微 拾 相 微 故知别 彼覺 是 由 此 故 定捨非 形 五 别 形在假非實又形 識 所 惟 青等 緣緣 世 俗 坳 有 體 非 析 非 如青 至 外 色 極 别

向識眼 杰 彼 相 别 之僚 而 굸 非 緣五 極 意説 境 火人 微 性若 不 故量 學則大 别 言 乃等 是不 謂乗 相 極 之 事 姝 極 徽 故方言妹者此言意願 微 别 而 爲 之境即是彰其非 無 境 爲 其 境 妹 者是立 實無殊然為 我亦共許 已成 是 立 形 仐 彼

總

立

前

五識為

所

喻

而

意

識

為

能

喻

也

或

猶

識

者謂

復

以

鮽

根

識

互

馬

能

喻

互

爲

所

喻

且

如

眼

識

伹

綠

聍

無黄相

故

黄

即

非

所

綠

緣

是 實 此 其别 Œ. 由 也 諸 明 許 極 境 微 其 妄非 量 微 云在 無 塵 倕柽 别 無 傲微 姝 亦足 故 有故 此 13 差小假形 可 别乘句别 彰 答乃准在 其形 别 ᆫ 題 成 非 妹

多無 或可 狀 非 根 塵 識 性 差 狀 但 纹 此 緣 别 非 性 明 諸根 故 青時無黄相 是 所 而 之識 諸 緣 根 猶 識 於艇 如 差别 故 餘 於 **厩等無有** 識 諸 相 餘 故 極 識 微雖 謂 斯乃共成 意或 極 體 微 相

或 非 同 是所 喻 可 申量破 緑緑 如 餘 識言餘 宗因 云諸 根識於瓶甌等是有 云無有極 微 第六意識 相 狀 性 故 法

一五二六五〇

亦 如 是緣無既時無極微相於諸 柽 微 麰

體衆多無差別故 而 諸 根 識 差别 相 故 豈

可 以極 微為 所 緣 緣 斯 乃 共成 所 緣 緣 泱

非 微塵 **张性** 不能為緣今復由根識差別 矣前 許 其極 微無 姝 以 以彰 彰 形

别 惟 假

極 微 不 是所緣此 縱奪之妙也

費相 頌於 巴形非實境理方可成如斯勝理是應 極 微差別之言同前問答若其總聚許

成 立 如 前 誾 云 一後如 何 知 諸極 微處别狀非有

答 微 而 問 答 台 旣 굯 假 非 若 有 極 外 其紙 無 ٤ 微 所綠總聚又非實有二執俱奪 則 法 形 如 形 **颐總聚許是隱覆極** 相 非 無别 斯勝理是應成 實境理方可成是則極 異故 今此 ئد 頌 微 中 也 2 同 明 相 前

> 宗執所 貴無 其極相 概 等是 聲等青覺非有此 而 微 者 外色為所緣緣 此 竟 極相 釋又 諸 非實義 不能 微亦 離極 彼 非不實皆非能 後無 等氟 形别 顯其極 非是 窽 覺 所则 屯 有 物 用 绦羝 25 如是 形 便無 竟 折至極微等文也已上 等瓶 微實事之體有其差别 故旣燕定 非實事 野焼 相 彼非等可 等者 别 拾彼 雖不み 故 乃是要相 引眾多異見道 見析 猫 相 極然 效 女口 如 達 軍等此 此 微末 離 事 巴析 即 析 僬 也 驞 分時 彼 如 言 有 得 扩但 至無 於餘 旗 超頻 以 破 理 绞見

生. 現為所緣緣 働彼 及能生識故 何 具二義故 内 色如 所 緣 外 緣 外境雖 現為 豈全 許 眼等識帯 識 不 所緣 無而 有 非 彼 有内 緣 全 相故 許 不 色 有 彼 及 似 相 若 從 外 在 爾 彼 境 云

三九

龍

籖

五

據

内

境

體

經中 有 謂 達世 説故 立 自 建及 宗 自許 所 緣 宗過 之事 以若 四 也 總 種 綠 擬 栍 無

是 所

緣

境

便

於

桑大

此 中 此 先 聲為 釋 非 全不 額 不 有 離 於鐵 之義 孤 也 有 所緣言境 艠

實 境生 外故 識 境而自 不 Z 色 以正今 現 外者 醀 在 于宗 理狱大 其 其 外 違 識 無論 究 遺棄中空執見 所 其 而 世 别 慢想 海境心 葬 髮等 無 取分是! 之 所 分 住 決 其 取 个故 過 而 執所之其而然 不 應 力口 分 住 可 在貧有 實 識 前 如 云 將 外发歌剧的外如 分此爱 謂 尚 彼實有 7 2 外 哉外 此 而 在 境 其 外要的現之以 境 由 以 自 以 境 相所不愿避免 為 相 諸 之義 外 體 非 雖 為 违夫也進 世 綠所 相 者所根無 云然世俗 緣 因 定 境 然 我此共 厳妄凡 如 外既在 了計惠於 在 見買相許 不難 洪在於性調眼外於分於達得職

> 相 非 現識 所宜能所 旅得 綠 黄以 今福 非 也必微彼 為之識 如相 似性 外 故 相 非 顧曾於 現之時權上極 此 微

即 是 其所 緣

言識外别分者識有四分自證 此 釋内 色如外 現為 識 所 緣 緑二句義 一分及證如 护

證 分名内二分見分相分名外二分非謂

是 彼 相 應故 此 相 在 識 變識 相 應故 後顯 外也餘 所 如 申 觐 起識 若 因 可 所 與 知 綠 **殺差** 性 相 等 理 别 維決 相 體 歳不 應 故 由 者 與 同不 如 自 此 云 相 分相 識 即 理

名為 境相 識 有 彼 必亦 非 隨 相 其 境 外 生 故 等 杰 乜 相 有 外境之 明华受自 故 又 也 不 此 彼即 敖 之 情 此 假 誰 境 بخ 藉 項 所 為 中 相 外 確的計 事 内 爲 罄 亓 境心 但不 其外境方相 言不 實有 如 離 若 情 識 離 由 肵 於 計

簽

又

匪

|於其不異之事同在一時の

以

同

伴

釋許彼相在識之義也望猶對也餘可

是計 可 及 · 現量 謙 但 緣 : 一後 此 言 由第一 之能 微 從 此 境相 九分 水性境 五 五 生 典五 以 五 議義有別故 山職義有 非 離水 境得有其 非弟 分 我七或

馬頭 識 二法合不言第五是二法合故 是 故有此 性權 境分 方廼識生 - 境其相 分線 從帶 雨質

也此即但以本識共相之境為其能立明其所緣能生二支道理合故方願真 此 釋及能生識故之義也 能立 A To 識顯

夢位以爲顯示如說二種爲一能立 外不 彼 境若差别者其化 此 相 總結成能立兼結不約第六識辯之意 者後是識生緣此二用方成一量 共相境調器界五塵及浮塵根若南此 若南不綠外 事 者一部 可即於 有 其

> **龜此内境相旣不** 也 非心外境約夢喻之即可顯了故不須辯 翻爲智化若南即指第六識言第六所緣 離識如何俱起能

緣

可生能 豈以能 之過 同 相 斯 而於 無 且復縱許有其內相但觀外境妄有 ·染識而 得作同 識之一分而復還生於識便成自體相 内 他 膀 後還是彼一分性故 如能 扔面 鏡猶 相如情計境生其領受境之相狀 取取 有 中如 將為應理 生此 斯乃便成匪能生性云苔 時 因 果 生識之緣其所取分離 Rp 之相 相 生性如牛兩角一果 分與識 然 如何郎 同 是彼 起 取之分 非調可 之識 但由 識 相 故言 無故 列 之一 \_\_\_ 在 外般一 違 魾 理因

三九七

能

藏

物二 而 如何可名同 合說之今亦非於識外別說有境斯乃非 伴性 耶

此餘乗難問之醉也

圖決定相隨故俱時亦作綠或前為後緣

引彼功能故

差别 宣表之由有見分相分之殊遂將此識而有 理實如是然由相狀差別力故猜卜爲異 而

此大乗答釋也

若如是者綠性亦應但是所 一性體斯乃應成非真緣性 執非分別事有

此

餘乘後難也謂若如是見分相分但由

執非 猜卜表宣者則此緣性亦應但是編計所 可謂分别事有自體性斯乃應成非

真綠性矣

ナセ

級二句之義餘皆未纏或梵本未來或立

識亦以四種多緣 共許之如等無間滅同分之識為斷割時此 此 此大乗再答釋也謂分別事雖無體 囡 相違由其緣義於餘所執差別之境亦 而為綠也

達得作所緣緣義如餘所執空華幻夢等

性不

無間緣已上僅釋決定相隨故俱時亦作 所緣緣宗因云同分為斷割故同喻如等 當知此識亦以四種多緣而爲緣也四 名多綠應立量云同體 非異物即以前城意為後念之等無問 心心所於其同分之識為前後斷割時 差别之境雖皆無實但是自心所現相分 即前文所云四缘而增上 皆共許作所緣緣故又如等無間 相分是有法得為 緣又非一 即滅之 種 夜 種 緑 雖

龍

贫

## 相宗八要直解卷第八

鑑八

明 古吳鴻 益 釋 智 旭 解

唐奘師真唯識量

朱永明壽禪師宗鏡録中節出

文分為三初叙述二正明三結歎

道而為對敵立一比量書在金牌經十八日 真唯識量者此量即大唐三藏於中印土曲 天竺國解法義沙門婆羅門等并及小乗外 女城戒日王與設十八日無應大會廣召五 ⑨初中二初直敘二引證 ②今初

無有一人敢破斥者

時戒日王王五印土為設十八日無遮大會 故因明疏云且如大師周遊西域學滿將還 ②二引證

令大師立義偏詣天竺揀選賢良皆集會所

遣外道小乗競生難詰大師立量無敢對揚

第二正明三初正出三支二問答標科三

隨科別釋 ⑥令初

大師立唯識比量云真故極成色是有法定

皆不離眼識同喻如眼識異喻如眼根 同喻如眼識合云諸初三攝眼所不攝故者 不離眼識宗因云白許初三攝眼所不攝故

②二問答標科

問何不合自許之言答非是正因但是因初

法上轉三支皆是共故初明宗因後申問答 寄言簡過亦非小乗不許大乗自許因於有 初文有二初辯宗次解因

此中先問答後標科也問云因中既有自 許二字合中何不用此二字答云自許二

耳差別相違釋在下文初明宗因下標 違三支皆是共故故寄自許之言以簡之 不許 攝故之因 是正 因但 而 大乗自許但以 ||於有法· 是因初寄言簡 上轉則于差别 此 初三攝 過亦非 辗 利 相

違過答夫立比

量有自他共隨其所應各有

以不共世間共所知故上量何不犯世間而知之色離識有今者大乗立色不離眼

相識

教

違

通世

問

世間

淺

iń

所不

字非

可 尖口

②三隨科別釋二初釋宗因二申問答

釋前 (F) 初中二初釋宗二 陳宗依二 釋後陳宗體 釋因 ⑦初 **(** 中二 初 マニ 初

體

用顯

現 部

立

初分文二解釋

医今初

字正 E 初宗前 是有法餘之四字但是防 陳言真故極成色五箇字色之 過

②二解釋又二初釋真故二釋極成 Ø.

牵初

且 初 真故二字防 過者簡其世間 相 違過 及

> 標 别真故之言表依勝義即 簡若共比量勝義言簡今此共比 簡若自比 量自許言簡若他比量 依四種 量有所簡 勝義篩中 一汝 人執言

言比 他立或是自他共立有此三種不同 量中所立前陳有法或是自立或是 若是

是 識 則標勝義之言以簡别 則 É 自 故 標汝執之言以簡別之若是自他 立 他共立之比 則標 V). 真故之言表依勝義不依兄俗妄 自許之言以簡別之若是 量而 之今此色之一字 外 人不 知色不 兴立 他 立

四 0

能

諡

龍

等四諦 證得勝義亦名依真顯實諦謂二空真如 法 見 用 故二 顯 也 現諦 四 種 世出 道 理 謂 勝義諦者一世間勝義亦名 世 瘟 勝 間 義 處界等不同 因果真實不虛謬故三 亦名因果差别 外道 諦 听 謂 執 苦 體

計 於教次 Ü 小 週簡 談古諦謂一真 約 外有其實境豈不違於阿舍等教學者 乗阿含經亦許色雜識有學者 者達 能 問不 證之智而 違世 言四 間 法界約所證之理而言也 非 學即 勝義勝義亦名廢詮 可爾又 如世尊 小 棄共

阿羅漢證無學果超出三界身雖未滅已道也二謂學者世間即初果二果三果也世間有二一謂非學者世間即凡夫及外

學者世間之失

小

乗答但依

大乗妹勝義立不違小乗之教

者也學者小乗猶言小乗學者不信此法者無有是處故令不說違無學非世間所攝又法華經云若實得阿羅漢

**医二**釋極成

部説假. 前 色 一字簡 誾 色 佛染 故色是有法定不離 不極成色而一者 拱桑市 有海色. 真故之言簡世間及建教等過此 餘十 者 = 及 XY. 大乘 佛 部 兩 何過耶答◆ 有 部 錐 般 九部皆不 説有 漏色而. 餘十六部皆許最後身菩薩染汙 許 説出世部難乱 不 極 有 成色版 他方佛 他方佛色及佛 許有他 小 大乗不許是一 置極成之 ·乗二十部中唯 躯 識 若不 色而 不方 部等四後 是宗且言色時許 不不 言極 柽 佛 言爲 成色 有四 般不 成 許是 色是 無 也又 除 矣關 但 身不 簡 漏 極 言 極成 善説 妙 兩 色 薩最 説 真 并 成 浘 般

何

極成亦犯一分違教之失又大乗許者

槃但是空寂之理故 一切色法成稱有 **感故所受身仍非無漏也又小乗** 聞他方佛名故經部雖許他方佛色而不 有他方佛名猶謂諸佛行因行時 許是無漏者偶 聞大乗經典因信 所計涅 佛語知 涣 宗斷 漏

具簡此四般故置極成之言

新所以太子在王宫時具受十年勝五欲

樂又因交選生羅睺羅故云最後身有染

漏色者藏教權說三大阿僧祇劫伏惑不

十六部許最後身菩薩染汗色及佛有

分所依不成前陳無極成色爲所依故今

取立敵共許餘一 三藏立何色為唯識答除二宗不極成色外 問極成二字照筒去其兩宗不極成色未審 云立二所餘共許諸色爲唯識故 不知中道法姓具足無漏妙色也 切色總爲唯識故因明疏

感故 云佛身是有漏色也大栗不許者通

無漏智而此丈六金身猶是有漏善業所

汙色又坐道場時雖以三十四心斷結證

教則菩薩至七地時殘思俱已斷盡但是

龍

可知立字指令大乗宗敵字指彼小乗宗也餘

國二釋後陳宗體

不犯能别不極成過且小乗誰許色不離於宗後陳言定不離眼識即是極成能別問何

相離義後合成宗體應有相符過耶答無相能別不極成過問既許眼識取所緣色有不有不離義兼許眼識當體亦不離眼識故無不離義便得以小乗許眼識緣色親取其體眼識答今此與等是有法宗依但他宗中有

但論宗體亦須共許設非共許亦不極成敵共諍名為宗體此中但諍言陳未推意許陳後陳和合為宗了立者即許敵者不許立符失令大乗但取境不離心外無實境若前

若前陳有法後陳宗體和合為宗既了之後則須立者許而敵者不許立敵共諍方 免相符之失而為宗體由其共諍須藉因 中但諍言陳故須云極成色未推意許故 中但諍言陳故須云極成色未推意許故 下兩宗並所許色且不必細辯其相分與 量言陳但一色字意許乃指相分此意許 量言陳但一色字意許乃指相分此意許 者介色直俟辯因之後方被小乗所推今 是可宗中尚未推也

辯宗竟

此總結釋宗之文

次辯因者有二初明正因次辯許言簡過 ①二釋因二初立科二隨釋 ②今初

四〇五

乱

**逐二隨釋二初釋正因二釋寄言簡過** 

⑥初中又三初正釋二辯義三結成 . ®

イネ

取初之一界也即眼根界眼識界色境界是且初正因言初三攝者十八界中三六界皆

不攝義 《令初》二攝義二十八界中初三界也

一明眼所

答有二過一不定過二連自教過且不定過問設不言初三攝但言眼所不攝復有何過

異 眼所不攝喻如眼識 者若立量云真故極成色定不離 識 喻後五三上 不 出 不定遇云爲 眼 識以可 一轉皆是 證言汝 如 所 眼 Pp 識 艆 極成色不離眼 眼 所不 所不 走 眼 攝 所 攝 故便 眼識 不 因 闊 攝 被外 識 因云 而 17, 向 耶 眼

> 自宗". 眼識 Æ, 故释令 大乗許後五三亦不離 大乗段言後五三亦不 置 如後五三亦是眼所不攝 一杯證 一初三攝 大乗宗中說後五三定離眼識故故 汝言所 之半因無應 極成色 の定離で 眼識兔犯不定 離 後五三非 眼 識 得不 眼 後五三定離 識耶問 答設 初 便違 = 使今 攝

**●二明眼所不攝義** 

識因 闊 眼 且不定者若立量云真故極成色定不離 **亦犯二過一不定過二法自相決定** 問 極成色不離眼識 識 以 但言初三攝不言眼 云初三攝喻 向異喻眼 是 、初三攝而 根 如眼識 上轉便 眼識 耶爲如眼根亦 所 不 不攝 即初三攝之 離 出 一不定過 眼 識以可 復有 初三 證言法 何遇答 云馬 相 因 違 頨 眼 所 女口

龍

家 周 得成 相 申相 識宗因云初三攝 量 之自相言决定相 相 即 故 且 離 眼 相違 決定 答 60 故今但 非 即是非 根 有 进 異 離者根 達量云真故極成色是有法非 大桑 雜 非定不離 異。 喻有異喻有故非真法自相 /之量須 自 喻 《馬同喻将 相達過者言法自相者即宗後陳 眼 但可言非定不離之难也二年非離也又提色武心其各別後者根為因是能識無果是所以來眼機果是所以來眼機果是所以來眼機學於眼識非可定其即 ÷Ţ 相 識 無 相 耶 方成法自 立 眼識如 進 問 者同 那答 故喻 違者即因違於宗 何不言定離 同 如眼 證汝前 吊人外 無異品 相 定尚在不 非真能破失法 喻 相 灰 根即外人將前 達 爲異 極成色亦 而言非定不 有而 今 相達 並 7後名非以同時 喻 祀法 即 也外 不 敵 敵 者 離 矣 £, 問 人 法 白 眼 離 非

> 其三相故非決定相達 有法然 因且是共本 \*\* 有 是疏 何以 智 姓 一有法因喻各異而皆具三相所不答亦非夫決定相違不定過乃 問 己上釋正因中初正釋二辯義竟 同 既非法 兩 予法自相相違決定過非真有故 因明疏 主縱筆之勢是前共不定過中分出是 家 品定有性 **蒼豫** 自相 云犯法自相相違決定過答 典品 不能判決定成一宗故 相違作決定相違 徧 無性 但 互 不 立敵 編是宗法 不定 生其正 名决 共 過 過 相 但 諍

多三結成

互簡諸不定及相違等過有此所因故須置初三攝眼所不攝之言更

②二|釋寄言簡過

已上釋正因竟

問何得有此過那答謂三藏量有法中言雖 不帶意許語含蓋緣此大乗宗有兩般色有 既 之法量若有過則許著言以遊之今三藏量 級三藏立量中犯有法差別相違過人因 次明奇言簡過者問因初自許之言何用答 有此時 ) 即眼號自若離眼識色小乗即許若不離 眼識本質色 中第八號有不離眼 相法 连差 過故先置自許之言以 識 遮 相 分 色之 明

是有法若望言陳自相是立敵共許色及舉 於眼識若望三藏意中所許但 初三攝眼所不攝因亦但成立共許色不離 眼識色小 服 識將初三攝眼 乗不許今三藏量云真故極成色 () 所不攝 因成立有法上 立相 分色不

是法自相定離眼識色非 謂 問外人出三藏量有法相違過時自許之言 法差別 ◆立者於意許 及不離眼識色耳 立有法上意許相分色不 語含指相若於有法上意之差別將因喻成 者言陳白相族色三支無過及推所立元是 意之差别相分色定不離 不 問小乗申違量行相如何答小乗云乍觀立 如何遮得答待外人申違量時將自許二字 便成異喻即初三等因却向異喻眼識 出外人量和此不定過外量既 何理能顯得三藏量中有法差別相 色皆雜 得爲同 真故極成色是有法自 喻且 眼 識 故既 力コ 眼 離 識 無 則 定離眼 眼識故因明疏云 離眼識者即 相定不離眼識色 聎 不 離 識 質本 不 自帶過更有 色以 識色是有 得爲 達過那 同 眼 上轉 識 切

四〇七

龍

識非不雅眼識本質色證汝無極成色非不 初三攝眼所不攝而他方佛色是不雜眼識 離眼識色耶為如我自許見他方佛色亦是 過出過云爲如眼識是初三攝眼所不攝眼 許之言句取他方佛色却與外人量作不定 故者皆非不離眼識同喻如眼識之难 藏意許相分色以是無也所以三藏預著自 非者無也小乗云無不離眼識之色即遮三 識 眼識宗因云初三攝眼所不攝故同喻如眼 申相違量云真故極成為色是有法非不離 返成敵者相違宗義即小乗不改立者之因 故論云同品無處不成立者之宗異品有處 相色却證汝所極成色の 則外人相違量既犯共中他不定遏明知 境以非眼 不难色故合云諸初三攝眼所不攝成雜中取合云諸初三攝眼所不攝 是不離眼識者 外言

一過故問何不待外人申違量後著自許言問因中若不言自許者即他小乗不許犯一分他方佛色與外人問因中若不言自許者即他小乗不許犯一分他問因中若不言自許者即他小乗不許犯一分他那所不攝因中故故因明疏云若不言自許服所不攝因中故故因明疏云若不言自許相,其真能破也被敗非真三藏却成真能立也非真能破也被敗非真三藏却成真能立也

初釋宗因竟

何要預前著耶答臨時恐難所以先防

成立。中令初十二年問答三初辯宗依二辯宗喻三辯

失答真故二字但簡宗體上違教過不簡宗故前陳宗依上若不著極成言又有違宗之次申問答者—問真故二字已簡違教過何

依上違宗若極成二字即簡宗依上違宗等

田三辯成立

過也

雜眼識之宗故須以極成二字簡之也 世間及小乗教皆謂色雜眼識故以真故 有兩般不極成色倘泛立爲有法便違不 二字簡宗體違教之過宗依有法之中自

① 二辯宗喻

許是自證分同喻之眼識意許是見分即見 陳眼識雖同而意許各別始後陳中眼識意 問後陳中眼識與同喻中眼識何別答言後 《不離自證分故如同宗中·相分不離自

證分也問若爾何不立量云相分是有法定 不離自證分是宗因云初三攝眼所不攝故 同喻如見分答小乗不許有四分故恐犯隨

<u>+</u>

等過故但言眼識

得相分色也又解若小乗未徵問前即將言 相亦質二種色皆成不得若將意就言即立 就意立若後問 大乗 答後即可將意許 問此量言陳立得何色耶答若但望言陳即

分就言立也

云色也將意就言謂言陳雖但言色而意 將言就意謂意許本是相分而言陳但可

許之相分已得成立也

問既分相分本質兩種色便是不極成故前

陳有法自相及立敵共許色故著極成二若 陳何言極成色耶相分非共許故答若望言 相分色但是大乗意許何關言陳自相寧有 不極成乎諸鈔皆云不得分開者非也若爾 小乗執佛有漏色大乗明佛有無漏色等

四〇九

能

龍

藏

在於前陳若不分開道應名極成色耶彼既

不爾此云何然

相分本質二種云何可不分耶上來第二言彼兩宗互不許色既爾不得不分則此

大科正明竟

**⑨三結數** 

<u>+</u> 트

及以破立為宗言生智了為體以推凡小之支比量理貫五明明工巧明非止文字語言 法佛說法尚须依於俗諦而輕真又况此三語佛說法尚须依於俗諦而輕真又况此三問今談宗顯性云何廣引三支比量之文答

異執 邪 如譬 則 木 妄說故得正法之輪求轉唯識之古廣行 倒 솻 非絕 之疑 事有顯理之功言有定邦之力如慈恩 能即 定 佛法之綱宗 心及量之則 而 靡直 寬合 比之則 可以定真詮杜狂愚 所以 可以生 教 無智 誠 而 信 不 伏 圓

> 佛 疑立破之則有陳那菩薩是稱命世賢劫 雖 道劫初足目創標真似爰暨世親再陳 眾經故地持論云菩薩求法當於何求當 立妙難充如來滅後大義淪絕令幸福智攸 .彩 利害審文義之繁約于時嚴谷振 大師云因明論者元唯佛説文廣義散 Ž 網 切五 山神棒菩薩足鳥數百尺唱言佛 紀已列而幽致未分故使實主對揚猶 佛也匿迹嚴較栖戀等持觀述作之 明處求求因明者爲破邪論 乳 安立 脱因 雲霞變 執式 備 正 於 在 眀

放光明 神光照燭機感時彼南 言無學果者諸聖攸 邈深達聖古因明論道願 定觀 察將釋深 疑入金剛 經 喻定請證無學果菩薩 仰請尊速證菩薩 1 期 印土按達羅國王見 大覺非 請重 - 弘菩薩 願 小 乃放 果

心方與小志爲廣利益者當轉慈氏 欲遂王請妙吉祥菩薩因彈指警曰何捨大 察義能隨順之法名諸 於 即是因明此為因能 欪 門論正理者諸法本真之體義門者權衙 匡 海奉以周旋於是軍思研精乃作 執聲爲常若不以量比破之何由破 觀察義中諸所 解之所由又瑜伽論云云何名因明處為 ĪĒ. 頹 綱 可製因明重成規矩陳 有事是所建立 照明觀察義故 四所有事 是諸公 宗之 那敬受 - 因明正 斻 法名額 E 所 説 有事 如外

因

一明也

拮

伽

理

外 聲是無常立量云聲是有法定無常為宗因 性 上 云所 道立 故同 不轉引喻不齊立聲為常不成若佛法 作性故同喻如概盆異喻如虚空等是 量 粉如虚空所以虚空非所作性則因 云聲是有法定常爲宗因云所作 中

> 方便須具菩薩徧行 不受一 知若無此量易能顯正推邪所以實際理地 巴上結數三支竟此下總數藏識非正 塵佛事門中不拾| 洞明方成大化 法若欲學諸 結

染緣淨緣而作衆體孕一 原而無外包性義以該通 八本識真如一心廣大無邊 如上廣引藏識之文祖佛所明經論共立第 能了之心發起內外塵勞之相於一圓湛析 現萬法而似大地發生則何法不收無門不 地成自他之利門隨有執無執 總號賴耶處極果而唯稱無垢備本後之智 報之主建有情之體立涅祭之因居初 入但以迷一真之解作第二之觀 切而如太虚包納 擅持 體 種之名 而立多名據 性 微 初因覺明 細 位 顛 作 而 鹪 N'S

道

執如

四

能

**免户之重關情夢醒而大覺常明在性歇而** 幻翳全消一道明現可謂裂迷途之緻網抽 有想而真成萬別若能心融法界境豁真空 識情爲垢外因想相成塵無念而境貫一如 出 根塵聚内四大為身分外四大為境内 奺

本頭自現

相宗八要直解卷第八 悟性刀結數之深意三宗後學幸各思之 入心鏡也文並易知無勞更釋欲人即相 此正顯唯識一宗不可不究明精曉而融

**首釋** 

**军音意岛** 电复也合 **潭** 靡 电焊电板 超 策

۵ ۲

||| 五二六五〇

相宗八要直解卷第九

鑑九

明古吳萬益釋智旭解

八識規矩

三藏法師玄奘作

前五識頌

性境現量通三性

本質二有本質|無本質者即第八心王相分種子所生故名為實此復有二一無獨影境|性境者性是實義謂相分色從統論所緣凡有三境|性境二帶質境三

有本質者即今五識所緣現在五塵及明智親證真如雖不變為相分亦名性境二是共相識種所變亦得說有外質也根本不假外質然約器界及他人之浮塵根旣所緣根身器界及諸種子但是自變自緣

現依之發識緣應度量雖無隨念計度二 者現謂顯現量謂度量五根對境分明顯 診任連了別不帶名言也 三性者善惡無 名性境也帶質獨影二境下文方解現量 惡性攝俱不相應則屬無記性攝故云 信等相應則善性攝若與無慚等相應則 記也五識能助第六意識作善惡業若與 種分別水有自性分別得彼性境不錯不 角龜毛亦復不同過去未來之不可得故 分從種子生還熏成種不同空華鏡像兒 真實而約俗諦言之則五塵即是五識相 **奉像雖約真諦言之則皆如幻如夢了無** 變為自識相分而為所緣猶如鏡中所現 色等皆托第八識之相分以為本質隨 了意識初念井定中獨頭意識所緣定果 Rp

四三

龍

統

三性水

**根耳身三二地居** 

議亦不起現行也三禪已上不言可知 無外色外聲外觸可緣故井眼耳身之三 無以上無股食雜氣故不現行也眼耳身 無外色外聲外觸可緣故井眼耳身之三 無外色外聲外觸可緣故井現耳身之三 無外色外聲外觸可緣故井現耳身之三 無外色外聲外觸可緣故井現耳身之三

十一謂信慚愧無貪無腹無豪勤安不放時意識所引亦得于別別境生欲等故善相應故別境五心所謂欲解念定慧由同行五心所謂作意觸受想思徧一切心決此明五識但與三十四心所得相應也徧

五識同依淨色根九緣七八好相鄰

并無根本癡貪及大隨八但名為善也

相分以能發識比知是有雖是色法非外

淨色根謂勝義五根乃第八識所執受之

編行別境善十一中二大八食順奏

若佛弟子入初禪者有觀慧故不味著故 身識唯有貪癡亦不名惡但名有覆無記 座有任運順故外道凡夫入初禪時 綠欲界順情五塵有任運食若綠違情五 之三癡即無明編與一切染心相應 中定有掉舉等八故食順庭者根本 謂掉舉督沉不信懈怠放逸失念散亂不 故中二隨煩惱謂無慚無愧 逸行捨不害欲界善五識得與十善相 但除輕安初禪善眼耳身識幷得有輕 止知若惡心中定有此十若有覆無記心 大八隨煩惱 ・眼耳 五識 煩惱 安 應

生起現行故云眼識九緣生耳識則除明 依緣染淨依緣根本依緣種子依緣方得 眼識則更須空緣明綠境緣作意緣分別 依此五根乃發五識此根即名增上緣依 四大所造亦非肉眼可見故名為淨色根

識則井除空緣但須七緣以合時方知香 緣但須八緣以關中亦聞聲故鼻舌身三

合三離二觀塵世愚者難分識與根 鼻舌身三合中取境眼耳二種離中取境

味觸故

故曰合三離二觀塵世也觀者能緣之見 覺經云其光圓滿得無憎愛五識緣境則 有自性分別任運起食職癡然猶無有隨 用故大佛項經云伯如鏡中無別分析 分塵世者所緣之相分五根對境無緣處

> 察乃能分之若愚法聲聞則便難於分别 此根識不同之致惟有秉大乘教以智觀 至尋求等流心起方墮比非二量之中然 外仍名現量同時率爾意識亦復如是直 念計度二種分別所以不帶名言不執為

况凡外乎

變相 發成無漏三類分身息苦輪 觀空惟後得果中猶自不詮真圓明 初

真如相分以觀二空之理故非根本智攝 猶自不能親證真如體性但於自識變起 此明五識至果位中轉為成所作智之時 應之養摩羅識名為園明初發爾時養摩 俟金剛道後異熟識空轉成大圓鏡智相 惟是後得智攝也未成佛前一向有漏直 羅識所持五根成無漏故依根所發五識

四 五

能

緻

亦成 度脱一切有情生死苦輪 盡未來時編十方界示現三輪不思議化 無漏名為成所作智相應 <u>. 4</u>c 心品能 於

第六識領

性三量通三境三界輪時易 可 知

量 办 虚 知 帶名言不執為外 三性即善惡無記三量謂現量北量非 智親證真如或後得智變相觀空亦皆現 禪定境亦屬現量若入二空觀智或根本 也 無 此 火見角知 若藉衆緣而視于義不倒不謬如見 妄 繩 疑 識若與五識 我 計 計 蛇等又如翳都空華捏觀二 度尔 我 牛等 不淨謂淨等又如見机疑 能 如 則名 理 則屬現量若 同 而 起率爾綠現在境 北量岩 解 不 能 入禪定緣 如事 颠 倒 月等 而 推 烟 知 求

> 背名 也二者以 及 性境已如前 境 心 有 雞 今第六 歲最為明利故能通緣三境而 如 緣 心所及第七議單緣第 故也 緣龜毛等二者有質獨影 似彼 似托彼為質然是獨頭意識所現影 心名真帶質即第六識通緣一切心 非量也三境 獨影 質如 心緣色名 釋帯質境復 境 依 經作 亦 R 有二 性 觀 似帶質調帶彼 境 種一者 非 有二 帶質 是 八識之見分是 如 五 種一者 境獨 識, 依經作觀 無質獨影 所 相 緣 12 起 玥. 於 故

相應心所五十一善惡臨 三界輪轉之時最易可知 謂 所謂 大隨八中隨二小隨十不定四隨其 此 第六識 編行 五别 ろ 奥五 境五善十一 十一心所皆得相 特別 业 根本 配之 煩惱六 亦 起

動身發語獨為最

引满能

格業力牽

身語二業皆

由此第六識方能動

**發由** 

易也

受或時不苦不樂名為捨受故五受恒轉

也或

特喜受或特樂受或時憂受或時苦

便為

無記性故三性

恒轉易也或緣欲界

不與善惡相連

但與過行別境等相連則

性或時與根隨煩惱相連則為惡性或時

或緣色界或復緣無色界故三界恒轉易

嫉慳誑諂害憍不定四謂梅眠尋 或多或少初無一定故須臨時別配具如 中諸門分別也根本煩惱 小 隨十謂忿恨 伺 即 覆腦 貪瞋 業 業 報 第六識與發業感相應能造善惡引業此 此業雖謝所熏種子至成熟位能招六 雞 由第六識與潤生惑相應能造善惡滿 詂 ŕΓ 熏種子王成熟時能招六

道

總

唯

識論

凝

加慢

疑邪見為

六

異熟生若總若別苦樂萬狀皆第六識造

道別報所招總報名真異熟所招別報名

性界受三恒轉易根隨信等總相連

言此第六識

心或時與信等相連則

馬

善

業 **公所牽感** 

發起初 發起初心者謂妙觀察智相應 起時在于菩薩初歡喜地也蓋由質糧加 心歡喜地俱生猶自現 纒 心品. 眠 初發

之現行纏繞及隨眠種子尚自未斷 得與妙觀察智相應然其俱生我法 故至初歡喜地頓斷分別我法二執種子 現行亦復助熏無漏智種令其漸漸 行位中用有漏聞思修慧滿伏我法二執 三執 成 鹡

七

能

藏

觀 行 俱 此 生微 察諸 地 明菩薩第七地 数修習之力乃能 後 細法 法圓 純 無 滿明淨普照大千世界機緣 執或時現起 漏 觀 後 察 |伏斷 俱 圓 生 明 而非 我 脎 也 執永伏 大 有漏 千 故能有 雖

第七識頌

帶質 界 記 為本質是真帶質此 此 執 識之見分妄執 (有覆通 為 有 明第七識所緣乃托第八識之見分以 而 本 情 由 小故名為? 俱生我 所 情本隨 火 枉 受輸 通 執隱覆真 為 倩 緣 我故名為 識雖非善惡性 本酯 廻不 轨 我量 理故 證涅 肵 生 爲 八非量也 處 一條通 各有 非 必 終第 惟 以此 復三 無

大編行別境慧貪庭我見慢相

大相應起六轉 恒審思量 我慢 行 此 明第 有 惟 Ŧ. 我 此十八恒得 别 七識 相 境 呼為染淨依 隨 惟 相應之心 慧根 有情 相應 本則 日夜鎮昏迷 所也 我 貪我 大 隨 癡 四感 有 我 八 徧 見 八

前 特由 六識所修諸行皆成無漏名為淨依 審思量非我 相 掉舉情沉等前六轉識修施戒等諸 拔 逐 第 則 六轉識呼此第七識為染淨依 故名染依若此識轉為平等性智則前 也 無 不 入 此第七念念執我令所修善不 四感即我貪我癡我見我慢 時 審 則 暫捨 示 恒 恒 而 執我 所 惟 不 此第 審第 以有情日夜唇 此 妄執之我相 七末 六 則 那 審 于 痂 迷不 有 不 Л 無 漏 恒 善行 能 大 能 所 始 位 前 即 自 嶞 恆 五

藏

極喜初心平等性無功用行 我恒

謂 此 第七末那無始妄執我法直待菩薩

初歡 喜地 第六 意識 入二空觀 斷盡 一分别

二執種子亦伏俱生二執現行 此第七識

方初得與平等性智相應然由俱生我執

未斷所以出觀之後 仍復執我直至八

地

功用行方不復起 現行我執 迤

如來現起他受用十地菩薩所 謂四智菩提皆是如來自受用報 被 機 身所 攝

而用各不同若為地上菩薩所現他受用

報身 十地大菩薩也 則是平等性智之用其所被機唯是

第八識頌

謂第八識非善非惡亦非有覆故其性但性惟無覆五徧行界地隨他業力生

|乘不了因迷執 愚法聲聞妄執為我故于阿含諸經姑未 界九地 爲 識是有情總報之主生死涅槃之依妄撥 顯說而二乘迷於佛古執于權教不了此 第八識之行相甚為微細難可了知佛恐 與之爭蓋欲破彼妄執故 毫不能自作主 是無覆無記但與徧行五心所相應也三 無故大乘論主廣引聖教 |但隨風世善惡引業所牽受生分 由此能與論主爭 張豈可執為我哉 備顯正 理以

浩浩三藏不可窮淵 種 一根身器去後來先作主 深士浪 境為風受熏持

此第八識具有能藏所藏執藏義故所以 浩浩而不可窮其邊際淵深而不可得其 底也此識持一 切轉載 種子故名能藏

九

龍

記恒時相續故受前七轉載之所熏習持與轉識作增上緣猶如猛風此識一味無此得起猶如汝浪此識所現境界之相能止得起猶如汝浪此識所現境界之相能之爲我故名執藏此識如水前七轉識依受轉識所熏成種故名所藏被第七識執

為總報主也來執雖非實我實法而一期生死必以此來執雖非實我實法而一期生死必以此死位此識最後捨去若于生位此識最先一切法之種子持内根身持外器界若于

不動地前鏡捨藏金剛道後異熟空大圆無

無漏業至成熟時所招感故此名直至全伏即便先捨二名為異熟識以是善惡漏七識執為我故此名至不動地前我執永此誠有種種名一名阿賴耶識以其被第垢同時發普照十方塵刹中

六離合釋法式

西方 釋名有其六種一依主二持業三有財

離合相故 一具二若單一字名即非六釋以不得成四相違五帶數六鄰近以此六種有離合故

初依主者謂所依為主如說眼識識依眼起已上總標已下別釋即為六也

藏

▼/一 X : 六五○

即限之識故名眼識舉眼之主以表於識 色

亦名依士釋此即分取他名如取識名為 為聲職等如子取父名名為依主父取子其識亦名如子取父名名為依主父取子

各即名依士所依劣故

繈 如子根如父故眼識等名為依主識如

父塵如子故色識等名為依士盡主勝而

士劣也餘可知

言離合相者離謂眼者是根識者了別合謂

此二合名眼識餘五離合準此應知 餘五指下五釋皆有離合也餘可知一

主釋竟

能顯體體能持業藏即識故名為藏識故名 言持業者如說藏識識者是體藏是業用用

持業

離 之則藏是能藏所藏執藏之義識是了

別之義合之則識為體藏為用以用顯體

體持于用故名持業也

亦名同依釋藏取含藏用識取了別用此一

同一所依故名同依也 此以藏識二字俱約用釋而同依于第八

心王之體故亦得名同依釋也二特業釋

竟

言有財者謂從所有以得其名一如佛陀此 云覺者即有覺之者名為覺者此即分取他

名

依

離之則者字指人覺字指法合之則者字 之財名之為他故為分取他名 正指能有之人名之為自覺字乃指所有

依根本對法藏造故此亦名為對法藏論此 如俱舍非對法藏對法藏者是本論名為

四二

龍

嶽

全取他各亦各有 射 釋

以彰各也三有財釋竟 論此俱含論能有對法藏之財是全取他 造于俱舍論之自即名俱舍論為對法藏 俱舍論是自對法藏是他依對法藏之他

言相 主不相隨順故曰相違為有及與二言非前 釋義通帶數有財 違 者如說眼及耳等各別所詮皆自為

相攝故名相違若言眼及耳等或言眼與 若直云眼耳則離之各詮一物合之互不

之二釋也四相違釋竟 表於所有即通有財然決非前依主持業 带數或以及與二字表於能 耳等既有及字與字或借此以顯數即通 有眼耳等字

言帶數者以數顯義通於三釋如五蘊二諦

帯數 等五即是藴二即是諦此用自為名即持業

義五皆積聚二皆審實故是持業帯數 五二皆數也藴以積聚為義諦以審實為

如眼等六識取自他為名即依主帯數

識是能依之自眼等是所依之他六則是 數故名依主帶數

全取他名即有財帯數 如說五逆為五無間 無問是果即因談果此

弑父等五逆罪乃是無間之因無間地獄

故名有財帶數五帶數 劇苦乃是五逆之果今說五逆為五 因為自無間是所有之財為他五則是數 則是以果名因即因談果逆罪是能有之 釋竟 無間

言鄰近者從近為名如四念住以慧為體

慧近念故名念住

處 此先舉例以明鄰近釋也四念住即四念 本是觀慧為體而念之與慧皆是別 境

分 所相鄰近故名為念住故是鄰近釋也

既是鄰近不同自為各無持業義通餘二釋

以自為名乃有持業之義今既取鄰近 爲

也 名故不可作持業釋但通依主有財二釋

何處住答云長安住此 依主鄰近如有人近長安住有人問言為 人實非長安 住 以近

**長安故云長安住以分取他之** 安名復是 依

主.

森

近

長 安是所依之他住者是能依之自所依 |故是依: 故名為依主而 主 鄰近 近於長安即名為長安 扡

> 人是能有正報長安是所有依報故是他處以標人名即是有財以近長安復名 財 財 近長安即名為長安故是有財鄰近 鄰近如問何處人答曰長安以 全 有鄰 取

六 鄰 近釋竟

頌曰用自及用他自他用俱非通二通三種

如是六種釋

用相遠釋自他俱非鄰 持業釋用自有 財釋 用

他

(依主

釋

白

他

雙

依主鄰近有財都近帶 依 主帶數有財幣數持業帶數也 数釋通 於 Ξ 種 謂

近

釋

通

水二

種

謂

相宗八要直解卷第九

音 机 無音 <sup>枝~</sup> 枝兀 也术捏 松聚结 也切 授北京 也切 劇 甚奇 也遂 切

四二三

龍