

長慶宗寶獨禪師

語錄序

嗣

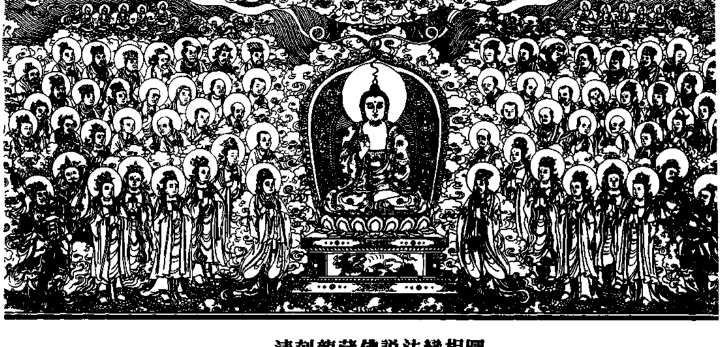
法

門

圅

是

撰



## 清刻龍蔵佛説法變相圖

親承 長技奇識而乃窮歲月而不得竟其所至是 其遇之也必沒將俾是之躬遭目接以示天 俊偉出可為人天師隱亦堪作山林典則而 嚴天童兩老而已及一到黄巖便絕志行腳 瞬目若或非揚眉瞬目其為之也既奮則意 尚哉雖然聞之知弟子者莫如師是六七年 用焉往耶目今門下士惟是不慧餘皆瑰琦 非謂天下無人也一山均老漢日堆堆 甲戌知有此事來循覽天下彼時胸中惟黃 下後世之為是者此則是之弗敢辭也憶是 **圉是謹再拜稽首而言曰是鳥足以稱道和** 訓 迪所費和尚熏陶涵育若或於揚眉 地

刻華首語錄成承和尚特遣人命面是爲序

揻

**敞茫茫無本可據即是生死苦海實不從他契同即凡心而見佛性誠無轉摺不悟則業矣但以悟不悟差別耳若悟則凡夫與佛祖標題以悟為則夫云人心即是即不煩手腳討入佛祖之道原以直指人心見性成佛為** 

尚也

自序

栾法字卍子夙生緣熟|見便信如膠如漆與麋鹿爲群豈敢人前露布説是説非耶無夫畢竟臨末梢頭亦非別有自此本擬深隱極頭處九九選歸八十一從前用了許多工極頭處九九選歸八十一從前用了許多工盡形骸比研究五宗及諸祖腦後鉗錘至於

刻哉諸子固請不已廼不得己而從之古人耶且吾實取信於心不求人信何用到之古人許多語錄束之高閣而令人又過於之古人許多語錄束之高閣而令人又過於禮別隨錄遂成一册固請流通山僧再三止帶累山僧不能緘口嘿然偶隨問隨答諸子不覺囊錐始露又引得數子亦來嘗些苦味

長慶宗寶獨禪師語録目録終婚銘照

行雜書問

五

龍

7

## 長慶宗寶獨禪師語錄卷第一

丹霞法孫个釋重編

拜師復喝僧又拜師云大衆看者僧還不知闍黎讚揚且退三歩僧禮拜師便喝僧再問與指大衆云智樂法筵宛然未散師云承即今智樂在什麼處師敲案云來也來也僧

多伎俩一點事也無只馬汝無量劫來違背乃賢拂子云昔日靈山會上世尊拈花百萬 東具得一隻眼不妨省力更莫遲疑莫入意 東具得一隻眼不妨省力更莫遲疑莫入意 表分事愈相懸遠諸上座明明白白一件事 表分事愈相懸遠諸上座明明白白一件事本分事愈相懸遠諸上座明明白白一件事 本分事愈相懸遠諸上座明明白白一件事 基進云達磨西來如何是經師云者野干鳴

\_

龍

截

卻坐在鬼窟裏認箇無見無閱空空洞 離相於空離空即是內外不迷 云世人外迷著框内迷著 現諸上座汝但外不著聲 汝回光達本汝又 太 佛無祖進云恁麼則光中垂手去也師云從 薦得與 何處得者消息來進云觀面相呈不隔 第三句薦得自救不了伏乞和尚慈悲 師云從頭問來進云如何是第一句師 佛 祖為 師第二句薦得與人天為 云 垂 絲

無

示

底是以六祖大師

解

自

已馳逐聲色方便教

空若能於相

本來真性而得出

牛昨夜遭塗炭悞殺耕夫失路程師云 乃豎拂子云我宗無語句亦無一 啼 Щ 師云且放下斬新條令道將一句來進 師云好一喝進云貧窮生孝子富貴出 僧作麼開口諸 師云 昨日 有人道過了僧禮拜起 上座既是我宗無語 法 與人 喝 旬華 且退 云金 嬌兒 敎

還費多少力會麼會得是汝不會得也是汝

東去也是汝西去也是汝旣是汝管他會不

會不見玄沙道汝等諸人如在大洋海裏沒

頭沒腦還更伸手問人討水喫山僧恁麼舉

盡十方世界無一塵一法不承此威光顯現

色名言句義內不存能所知

見自然露躶骤

云猶是閒言語進云黃龍開口笑雲頂

£

雞

首个日上堂説箇 座 莫要錯過了自己腳跟下只管踏步向 何華首覓箇什麽諸上座 什麼既無一法 正大 徹 與人諸上 頭 前 相

通人分上總沒恁麽說大衆還會麼卓拄杖

云還鄉盡是兒孫事祖父從來不出門珍重

寺面記葬父請上堂僧問臨濟道第

楊事不獲已不過要諸

上座回光達本若

在

七

八

能

藏

經

説底 見 乗 十二分教某甲麤知當聞南方直指人心 底 僧 他竟古人道覓亦不得得亦不真即 性 纠 説 戍 没有山僧説底會麼舉藥山 底 便是諸上座 佛實未能 山 僧説底外没 了頭云恁麼也不 聽底諸上座 有諸 人 聽底 聽底 問 得 石 諸 便 仐 不 是 頭三 山 人 恁 聽 4 僧

藥 臽 麽 山 罔 膵 山見馬祖述前因縁祖云我有時教伊揚 也不得恁麼不恁麼總不得子作 措 目 有 頭云子因緣不在者裹見馬 時 不教伊揚眉瞬目 有 騎 大師 .愿生藥 揚眉 去 瞬

人心見性成佛底榜樣者裏有殺 甲在石頭處如蚊 便 目 有奪我宗須是具者手段方纔為得人 禮 者 是 拜祖 有 膀 云見箇什麼道理 揚眉 子上鐵牛師 瞬 目 者 不 是子 便 禮 云 有活有 者 作 拜 是 麽 圤 <mark>بل</mark> 直 云 生 僧 某 縱 Щ 指

離党率已降王宫未出母胎度人已畢卽今

生日請上堂僧問塵點劫前即不問如

何

是

現前無量壽師

云

兩

眼

對 兩

眼

進云世尊未

真福忽有人問良上座骨在者惠人在 珍重 處山僧又作麼生良失云明 浮建塔請 師云記副寺持其父鏡宗良上座霊骨 是海澗從魚躍天空任鳥飛大泉會麼復舉 我 麽處一女云作麼作麼七女同 七賢女遊屍陀林一女云屍在 不得恁麼不恁麼總不得蹇裏何曾走卻 仐 E 有 有 日為汝諸人注破恁麼也不得不恁麼也 聤 時揚眉瞬 教 山僧 伊揚眉 上堂與大眾結 目者是有時揚眉瞬 瞬 目有時不教伊 F 者裏 清明節 般 時悟無生忍 若 緣 揚骨 へ在 E 入羅 者 資 大衆 什 麼 其 什 不 瞬

麼若

信

得及

直下無一無毫頭事各人本來

狙

翁

田

地直

下無

一絲毫頭可得祇要直

下

波

羅

提

尊

者

云在

胎馬

身處世爲

人在

眼

日

見

在

耳

日

闢

在鼻辨香在口談論在手執捉

东口

歸

擬

Š

即

差不

擬心一一天真一一明妙

便直 風 曰旛動祖從旁忍俊不禁特地 麼具 者與作 處不風流山僧拈來為諸人下箇註 在足 下王 無餘法古人有現成四句美如西子離 安身處便直下見自己安身處透頂透底更 者 嬌 處不風流以拂子擊案下座 風動不是旛動 祖當時到法性寺聞二僧爭論一日 動不是播動仁者心動諸上座汝若會得 似楊妃下王樓日 知 是佛 樓仁者心 眼者辨看 運奔徧現俱該法界收攝在 下見六祖安身處便直下見釋迦老子 精 魂不 性 不 動日 識 識喚 美如 如或未能更看風 卻 是佛 作 日與君花下醉 西子離金闕 日與君花下醉更 精 性且道還有 魂華首又不 何 旛 一微 嬌 伊道不是 風 因 腳 更 似楊 緑六 然識 優劣 塵識 不是 嫌 金 動 闕 妃 何 何

萷

無佛

名無眾生名恁麼時正是道祇

是

無

覺

知

王

老

師可謂體道者也若是華首

卽

前事作麼生即今事作麼生南泉云空

劫

以

大干師云且放過一著乃云諸上座空劫

**以** 

不然即今世界建立生佛分也心境紛然聲

色交參與空劫以前不

别諸上座還信得及

峯

頭月魚躍

海中天

師 굿

有勞繁用

僧

問

和

華首還存度人消息麼師

舉拂子進云雞

뻍

尚

今日

好日子惟願生涯

一錢為本萬錢

為

利

師

良外云會麼進云本少人無見利多滿

九

箇人人本具箇箇不無因甚世尊道箇獨尊 手指大一手指地云天上天下惟吾獨尊者 护 八是同是别師云羅浮山進云世尊初 悟佛知見入佛知見六祖云當 新姑 師云龜毛拂子長三尺僧問和尚未登法座 是闍黎太絡索了也進云 學人未離 月八是我佛降誕之辰法華云 山 一大事因緣惟今衆生開佛知 座 僧 佛 近一 得如來出世幾為東生露者箇消息雖 何 Ц 退身有地進云今日醜 師云自領出去僧禮拜師乃云今 用 上堂僧問空劫前四月八 心法有佛無佛 更開 禪堂者一 所言佛之知見卽 句請師指 法 和 爾如 .尚 媳婦少不 見示佛. 如來出 知如來已具 示師云者 作麼生師 汝自心諸 現前 然回 得見 生 耐 四 知 日 世 見 無 為 月 四 둜 2

> 情恐人生斷見權且立虚名假名三十二八 胎 是神通妙用若作恁麼見自是仁者心 竟涅槃竟還信得及麼諸上座其言佛是累 下不依佛慧古人道如來舉身相為順 出世放光動地龍天擁衛神鬼欽崇我無 恁麼見是汝諸人自開衆生知見又莫言佛 劫熏修而成我乃博地凡夫怎能構得若作 曾動著並不聞未離光率已降王官未 露者箇消息猶是兒孫邊事此一心法 度人已畢我道諸上座即今成佛竟 乃 真 + 世間 有 ) 度生 出母 加

識得了有自由分雖在五蘊生死中而 佛 臨濟云是汝四大色身不解說法聽法虚空 即今目前箇箇完具常自 雖在根塵萬境交泰而伊自 圍 眀 佛不 蕭然 過 獨 伊

十也虚聲有身非覺體無相

形 此

無

相

薍

是箇什麼如水無筋骨能勝萬斛舟珍重了不可得雖不可得而一切用處卻又分明座豈不是在者裏聽法汝特地要求他面目座豈不是在者裏聽法汝特地要求他面目不解説法聽法是什麼解説法聽法是汝目

是後師云汝進前退後作麼僧作禮云放下是麼不恁麼總不得時如何師云山僧道不是麼不恁麼則雨暗羅浮深又深潮歸大海一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏陞堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏世堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏世堂拈椎豎拂未一下進云只如今日結夏世堂站柱

面無私句師又豎一拳云闍黎還知痛痒麼古毘盧如何是毘盧師豎一拳進云如何是觀点劈面裂肌膚同堂海衆忘消息現前共證師云笑殺大衆僧問華首開爐柴炭俱無薰

諦流布坐斷聖凡情若在者裏透得也做箇世諦流布山僧不隨古人腳跟轉不會則世下云赤眼歸宗道會得則途中受用不會則天師云山僧今日失利乃召大衆卓拄杖一下一場云石虎嘯時風滿谷泥龍吟處霧遮僧一喝云石虎嘯時風滿谷泥龍吟處霧遮

現前一喝請訓機師云不酬機進豎一拳師端午上堂僧問耀古騰今卽不問喝一喝云途中受用亦且救得一半便下座。未然總是弄泥團漢復卓一下云會得則成漂衲僧便能驅耕夫之牛奪幾人之食其

乾隆大 藏 蛵

事師云口横鼻直乃云纔過四月八又是端 海晏河清猶是法身邊事如何是衲僧本分 除狂寇却甲倒戈猶是功數邊事君臣道合 三喝四喝又作麼生僧懡懶師便打僧問 云笑殺滿堂僧進一喝師云一喝兩喝且置 剿

誠不覺寒暑遷流漸至於此諸上座還知有 無人情或欣或厭波斯匿王云變化密移我 陽節奉報諸禪德光陰如電掣世事若有若 獨脱寒暑不能促其壽鬼神不能如其福雖 不遷流者麼驀拈拄杖云惟有拄杖子蕭然 然如是衲僧分上眼中著屑以拄杖卓一下 舉瑞巖問嚴頭如何是本常理頭曰動也師

見本常理嚴良失頭曰肯即未脱根塵不肯

即永沈生死巖遂大悟師云者太煞按牛頭

云金剛寶劍當頭截又問動時如何頭曰不

## 了大眾珍重

能

藏

闍黎好一問還自知麼進云和尚婆心太切 云尋常套子也不消得僧拜起喝云若要有 大圓音告諸禪德不得以色見我不得以音 現廣大身逼塞虚空諸禪德還見麼夾山發 乃云夾山大師道目前無法意在目前不是 心聽此調耳根瞎卻眼根聾師云自納 人天衆前合當禮拜坐具子吾無隱乎繭師 灘不肯住下灘不相于進云人人腳跟一條 得于經萬論為甚當鋒一字拈不出師云上 **像師以拂子作圓相後拂三拂示之僧問習** 有箇人兒與某甲同行同住為什麼不度渠 目前法非耳目之所到舉拂子云今日夾山 大路有箇漢子問著便恁麼眼睜口啞 可都寺爲其父太保韓文恪公請上堂僧問 敗 師云 關

聲求我若以色見我以音聲求我是人 行邪 如何得見大師夾山云汝豈不聞擬議前後 道不得見我山僧道不以色見不以音聲求 安置中邊不得一法沒溺深泉山僧道都不 如是時如何夾山云不敢說山僧道為甚不 敢說夾山云堂頭即得恐諸禪德隨語生解 禪德恁麼會去生也未曾生死也未曾死皆 能隨其所宜是為生義殊又問死以何為義 明知地水火風四縁未曾自得有所和合而 女云死以不死死為義殊云云何死以不死 死為義女云若能明知地水火風四緣未曾 自得有所離散而能隨其所宜是為死義諸

**今作篾使得麽進云汝他日自悟去在修云** 房那箇是典座房有什麼禪道佛法於今三 那箇是典座房修便禮拜師云者箇是監 **某甲祇恁麼上座如何進云者箇是監院房** 家邮裹販夫牧豎街頭市尾也解恁麼道有 院

際中不守自性天上人間隨處安樂舉文殊

請山僧上堂資其父文恪公冥福伏願於真

日都寺祖禪同聖心原心妙心三居士設齊

問菴提遜女生以何為義女云生以不生生

為義殊云云何生以不生生為義女云若能

急者靴水上立走馬到長安靴頭猶未溼今

請者眼者裏貶上眉毛蹉過了也急急快急

舉進山主問修山主明知生是不生之理為

付麼為生死之所流轉修云等畢竟成竹如

未夢見在且道祖師禪有什麽長處良久復

如來藏妙真如性如來禪許汝構去祖

師禪

悲夾山云會麼都不如是我我現前諸禪德

山僧道官不容針私通車馬請大師不吝慈

他萬泉之中獨露身意子方豎拂子眼云發不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不過乃云諸上座一夏以來還構得也未若構在山僧今日失利進云某甲也大錯去師不不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服不得者一夏又虛度也舉子方上座問法服

二文殊然我令者非無文殊於中實無是非二一文殊然我令者非無文殊於中實無是指用之本源神會之話人還識否荷澤云是諸佛之本源神會之諸人還識否荷澤云是諸佛之本源神會之諸人還識否荷澤云是諸佛之本源神會之樣上僧今日八字打開爲諸人下箇註脚若是箇殺人不眨眼底漢緩見祖師道箇吾有便與震威一喝直饒適天伎俩也合一場懷傳為甚如此諸上座人人壁立萬仞箇箇鼻懈為甚如此諸上座人人壁立萬仞箇箇鼻懈為甚如此諸上座人人壁立萬仞箇箇鼻懈為甚如此諸上座人人壁立萬仞箇箇鼻懈為甚如此諸上座人人壁立萬仞箇箇鼻懈為其中,

見文殊云我真文殊無是文殊若有是者即正體思把者一則公案反覆尋思自然有箇入處不佛法本

**聲方云撥萬象眼云萬象之中響方云若不** 

到者裏幾乎虚過一生師云若要透脱生死

萬象不撥萬象方云不撥萬象眼云獨露身

言空目前有不言有者箇妄想皆從自己一 念顛倒取相而起知心與境本不相到一 祖安心祖云將心來與汝安二祖道箇覓心 諸法當處解脱當處全真苦二祖斷臂求初 了不可得祖云與汝安心竟諸上座還覺痛 還仍舊大盡三十日小盡二十九如上舉揚 快也未良久云見心無得便心休著衣喫飯 障一念霜融曠劫塵勞當下頓息且道懺摩 般若奉為張氏恭人及諸亡者伏願無邊業 薦拔一句作麼生道回光便是通霄路母子

道人行處實無一法可當情實無一物為緣

為對大為安云行脚高士直須向聲色裏睡

眠聲色裏坐卧且與什麼作聲色聲色裏又

辰總承此光明顯發管如虚空體非羣象而

不碳彼羣泉發揮當其發揮即非羣象所以

同登安養臺下座

觀自在諸上座空劫以前也恁麼即今也恁

麼盡未來除也恁麼若信得及釋迎老子與

障礙聲香味觸常三昧如鳥空中只麼飛無

作麼生坐卧睡眠不見古人道見聞覺知無

取無拾無憎愛若會應處本無心方得名為

黄巖示衆此事實非容易當時汾陽最後到 首山舉卷席話始大徹去你看龍 體現象王行處絕孤蹤者方是放身捨命會 示衆 袖拂開全

妄想從何處起是從心起是從境起若從心

死業繁謂之塵勞之傳汝等試及照看者箇

著境內則生心心境相對妄想不停遂成生

汝同参若信不及便茫茫地向外著境外既

起心本無生若從境起境本無情目前空不

統

能

五

若有人問不是風動不是旛動意吉如何向 當時然有句無句話屢請圓悟舉在五祖處 他道龍袖拂開全體現仁者心動意旨如何 得者則管取透得風旛那則今日山僧拈出 言其奈知音者少當時亦止有大梅一人直 交涉即如我年來鑒賞即心即佛句妙不可 問答因緣悟為舉了大慧方得大徹今日山 向云象王行處絶孤蹤大眾會歷又如大慧 此山梅云我當時見馬大師向我道即心即 下承當何況後代你看僧問大梅因何便住 意音如何向云描也描不成盡也畫不就仁 僧又為指出若有人問不是風動不是旛動 雙柏林示衆大衆你道今時人病在什麼處 者心動意音如何向云相隨來也會麼會麼 一箇箇勞盡心力祇學得箇心所法有什麼

> 著且道病在什麼處嘎此事大難承當直競 箇不晓得為什麽在各人自已分上便用不 非佛我祇是即心即佛大泉者則因縁那一 梅云者老漢惑亂人未有了日在任你非 佛便向此住僧云于今大師又道非心非 佛

趙州勘婆頌云傑出叢林是趙州老婆勘破 堂準真淨文都是者一支湛堂托鉢倡云之 有來由而今四海清如鏡行人莫與路為警 至黄梅五祖演亟呼首座圓悟云真大善知 東村王大姐真淨住歸宗有一僧持其法語 乎者也衲僧鼻孔大頭向下若也不會問取 祇因者須大了當後來出許多人黄龍心湛 歸宗示衆我宗門下大是竒絕當時黃龍南 無功切奠打頭便蹉了路珍重 一句下承當得已遲八刻夏費盡心力勞而

祇令直指人心見性成佛更無層級大根器 節真箇入地獄如箭射大可憐愍從上佛祖 路實無方法也祇是教他疑著所以云信得 祖言句也歸於邪總為他從正法中多生支 人當下省得便謂之悟即未悟之前實無途 極便疑疑得極便悟趙州云若要隨根機接 木分接人大衆若信得者話只管疑著不必 人三栗十二分教儘有方便老僧者裏祇 解會他日久自然瞥地始知山僧不是相 珍重

處殊不知早依倚了也者兩種!

人到已眼豁

開時兩條拄杖都丟卻獨行獨步十方蕩蕩

無有不可五祖深服者段話合掌讚歎所以

雲居膺和尚云饒你學到佛邊猶是雜用心

何以故祇因將心求道故若將心求道便是

心識用事便是生死根本玄沙亦云有為心

可相依日久年深全無利益此事大難

法不

是木頭倚将去靠将去又一種坐在無依倚

一種祇是認箇平常如云金剛是泥塑露柱

識者法語實希有中云于今學道人有兩種

好修行早已整手脚不辦况其他乎即以道 眼觀之彭殤無别然已恨其力行日短若論 然渠一生爲此事孜孜矻矻纔有箇見處正 办 世眼更不堪提起嘎世間人信心難生善根 歌場示衆山僧自朝公去後心中一發冷

歸宗示衆邪人行正法正法悉皆邪正人行

即佛為宗古汝等悉之

云我所以處處都提即心即佛我即以即心

于今人祇是學些道理太遠在衆禮拜師

復

邪法邪法悉皆正於今有種邪人便拈提佛

社

槴

七

絃

安心真箇難幾度霜天明月夜坐來猶覺五事便不如意那一生造紫底偏更快便爭怪得初心人不打退鼓于今目前大衆都是看得破底何不趁色力康健急切取辦人生好光景難得若到病苦時作主不來雖有善師良友不能替代今日與大衆道破一知半解良太不能深信因果未免為現前報應所感難長不能深信因果未免為現前報應所感難

終日談彼説此山僧最是不喜山僧二十歲好事他是得底人其師尚如此説如今學人大笑一聲其師叱之云你者一笑失卻多少若精彩始得昔丹霞淳與友論道到暢快處恁麽道故知此事不是説了便休到此須大

更寒見解人多行解人萬中無一湧泉亦嘗

前便得箇歸著在廣州東門行至 息間人物房屋都不見有經言阿彌陀 業國師幾句說話山僧常奉以 骨爭得梅花撲鼻香記得馬祖會下有箇無 團黃金全憑巧匠方成器用不是一番寒微 大眾此事雖是現成也要善用其心譬如 千歲在城托鉢不辨男女七千歲不貪睡眠 祖 像于今為名為利又當時三祖傳衣後喝 得意之後都是茅茨石室王侯不得而友那 勿向人道在者裹得法覺範云名與跡人 自做云古人 西 門 佛 如 瞬 凼

五宗分派遞及宋元漸失古意涅槃經有箇人知他姓名與他住處後來開堂説法乃至滅跡數十年人無知者你看三祖如此尚沒拄杖到處訪道及其既得便向深山中埋名生之大累也古人未得意時一雙草鞋一條

新如做乳酪初賣底是真乳酪遞轉侵水全 無真味難道法有什麼古今巨耐古令人大 無真味難道法有什麼古今巨耐古令人大 無真味難道法有什麼古今巨耐古令人大 然店寬人禮拜到今日越發可傷了那一起 該店寬人禮拜到今日越發可傷了那一起 來化底不說為辦道之資且問他辦得箇什 求化底不說為辦道之資且問他辦得箇什 不看但饑餐渴飲混同樵牧彼時山僧老母 一字真箇不喜聞了你道是同是别大衆 是死事大無常迅速山僧十餘歲時心中早 之一字真箇不喜聞了你道是同是别大衆 告不事目饑餐渴飲混同樵牧彼時山僧老母 為存常到城中省視老母深知山僧意每道 老母去世靈泌弟将母衣物一時散卻山僧 老母去世靈泌弟将母衣物一時散卻山僧

龍

並添許多絡索山僧前日從粵中還山見大 東著忙心極不快修行人常得安閒方可入 道止是家業相累徒過光陰昨星子張公同 道止是家業相累徒過光陰昨星子張公同 歸宗當家來請山僧尚躊躇未決于令到是 始便擬孤峯獨宿誰知事不由人提起來真 幼便擬孤峯獨宿誰知事不由人提起來真 人不發心菩薩亦不動念山僧不能行菩薩 人不發心菩薩亦不動念山僧不能行菩薩

底只是冷暖自知緩急自辦時節到來不 是急切有恁麼事始得你看前公底心真是 你會不會所以前日莂公去時我對法緯説 成佛有餘祇是不曾實落用心便已容易蹉 以後更不必提起禪道佛法口説底無用須 者一段話都是多底明日過歸宗須要甘得 說伶例漢向未舉以前便知痛癢就是山僧 身那時有什麼常住錢糧也只各人入城气 佛婁至佛了咦山僧要説説不盡然亦不消 過大衆于今只管蹉跎去真不知等到彌 間當被山僧自來不曾食者好衣好食如今 澹溥圓通訥禪師祇有一塊布日間當裙夜 世時弟子甚聚一千五百大阿羅漢常隨其 但有兩餐粥飯便放下身心綠毫不管佛在 食食已便各人樹下趺坐大衆于今各人也 怕

藏

龍

藏

其二

丹霞法孫今釋重編

示衆

猫是雜用心山僧從小為者一著子喜樂不有底人如龍得水似虎靠山若未知有便須 非可口傳手授選是自家伶俐轉變始得古 上茫茫地何况生死到來便是知有底人此事 是一年,一分数一切修多羅難道不詳 知別三乘十二分数一切修多羅難道不詳 知別三乘十二分数一切修多羅難道不詳 知見三乘十二分数一切修多羅難道不詳 知見三乘十二分数一切修多羅難道不詳 知見三乘十二分数一切修多羅難道不詳 如見三乘十二分数一切修多羅難道不詳 無流不能得所以道旣你學到佛邊 第劫盡形終不能得所以道旣你學到佛邊 第劫盡形終不能得所以道旣你學到佛邊 那是雜用心山僧從小為者一著子喜樂不

也大竒特渠初見龍潭便問久向龍潭及乎孔不著哩適來與麗中談及德山一段機緣山意古今人容易說洞家兒孫好久摩他鼻地難包裹我令不是渠千聖不能知深得洞都從此出憶壽昌師翁拈云渠令正是我大

勘驗學人非真正學人罕有契其機者乃有 遍界是刀鎗山僧深愛此老剖肝瀝膽昨 手更不動刀鎗你把大慧竹篦話與我者頌 頌云背觸非遮護明明直舉揚吹毛雖不 頌云吞餌已釣腸清波亂跳揚絲綸牢在

即吹滅山方大悟云從今更不疑天下老和

潭初道子親到龍潭真箇直捷不過古人為

尚舌頭也山僧偶爾得兩頌曾見麼你看龍

侍立夜久離出潭點紙燭度與山山繞接潭

到來潭又不見龍又不現潭云子親到龍潭

**七大然婆心了也德山當時猶未會得一夕** 

辯才無礙雨寫雲與亦有規模窄窄地, 你若未明此事須辦人遠堅固之心做工夫 心令人在義路上求解求會宣有出脫 案也不消熱忙若徒明得古人公案不明自 若省得時即不會機鋒轉語不會得古人公 心則一至說法為人隨家豐儉惟在取信於 已者明得底都不是此事祇要真古人亦有 祇是一箇切先要識 得心識得乃信得及信 處今時人全不解用心你卻須自解轉變你 合看不要急祇是念念不放捨自然有箇省 日子 然悟

篦示人 與作竹篦則觸不 與作竹篦則背不

截紙是人自不會便呼善前云大慧常舉竹

得有語不得無語僧擬議便打出一生如此

蕉云有問有答師云你看古人為人何等直

**廣慧示衆舉僧問芭蕉不落諸緣乞師指示** 

須生難遭 想努力珍重

活祖師意底不道全無祇是少有大衆同志

直為曲了末法將來畫虎成雞日人生弊得

人都是恁般直截于今人把作機鋒卻反拗

四者大事畢矣。四者大事畢矣。四者大事畢矣。如者大事母矣。其實所以古人云我於某善知識處得簡獻為實所以古人云我於某善知識處得簡獻。

令甦仍復遣去密令二人隨他同彼所作誘 分所應有無奈東西馳走長者捉回渠 沒人法華窮子喻長者無限寶藏本是窮子 作今時善知識 何是汝諸人光 是佛一毫不要造作 死長者傷其下劣不能承當乃以 欮 師云人人盡有光明在看時不見暗昏昏 得及麽你若未省 廣慧示泉腳跟 以學道 大須 知有 明衆 種 下有條 得 種 教 大須 Ħ 無語復自云廚庫三門 祇 人總是造作總是 是冷冷看 **火自然省去雲門** 直路即心是佛 自己伶俐 冷水洗面 山大 切莫造 何 反怖 還 即 埋 女口 大 信 ű,

佛更開 信不及祇是教令除糞三乗四果十地 得及實無恁麼事所以 除糞底人方便引誘他故與以值若當下信 皂 道之人不識真祇為從前認識神原為 信不及緩舉起便怕 道 教門祇是欲令衆生開 等直捷窮子本來該承父業珍寶具足 之值 豊無心乎此事箇箇具足為何根器淺劣總 白 怎生做工夫節外抽枝總不是佛之本懷 如 凡有心者皆應作 傭 種 識總是鈍置學人見一 不 許人龍 長者 佛知 種 方便然後窮子信受你 見佛 祇是令他 侗 知見 你若未認怕 認識 佛 佛之 除糞 佛 4 Pp 僧 是 如 神 學人 人人 見六 本懷 Ĺ 謂汝 昨云人非 作 如長沙云學 看經 租云 入門 自心 一切權 勤苦 什麽今時 便教 分箇 盡是 因 文 木 所 如 倍 后 何 實 他

終日冷冷看將去若省得了方有語話分不起與過也你看古人絕無定法祇是提級者一著子要學人自己識得別無言說若見性人如伸手是掌更有什麼大衆還有信得及者麼時有僧進云某甲曾看大慧語録云即順以為奇特豈不是順顛倒今日復蒙和尚順元始益信向師云你今祇要信得及若不問亦始益信向師云你今祇要信得及若不問亦始益信向師云你今祇要信得及若不問亦始益信向師云你今祇要信得及者不能直下承當便須馬帶云燈籠沿壁上天台條日冷冷看將去若省得了方有語話分不終日冷冷看將去若省得了方有語話分不

是文殊普賢來云咨和尚我早已知他了也

祇是識心達本源更無有過者若不如是爭

碎為微塵一一塵供養十方諸佛亦未足以

報佛恩德山云釋迦老子與我同一鼻孔便

僧得此一著子與佛無二無別就令將此

身

若論佛之本懷祇是要人識得此一著子山

得此事大須有福遇作家始得若薄福人見洗滌一番今淨然後教拔得他今人那裏曉遇作家惹得許多見識及到善知識前先要乾淨提與他到是容易若久參學人打頭不必看語錄經教初心學人不曾看書本到是

替你不得識問那五件事元云局屎撒尿著

同行復語之一切事都替得你祇有五件事

宗元叱之云不可路途中便參不得禪遂與

令他馳書往襄陽謙益怨慣意欲無往其友

謙在大慧門下二十年祇是不省得大慧復

子昔有僧然一禪師每見即搖手云不是不

做善知識開大口爭好揀別諸方銀鍊納

是如此二十年一日遠遠見便云是是開善

敢

衣與飯貯箇死屍路上走謙當下領青比返

下落到此來畢竟要擬轉他向者一條直捷當終日向外馳求待他馳求二三十年全無更有自甘下劣者謂古人二三十年方纔了更善知識一無所有便謂善知識祇是如此那師談禪説道種種枝節便以為有滋味見

華首挂鍾板示衆師舉権云大衆還知麼干太象不遊於兔徑大悟不拘於小節希有之大與不着餘乗及外道典籍如是之人乃可為說若有人千生勤苦種諸善大果不看餘乗及外道典籍如是之人乃可為說世尊致祝在所遊方勿妄宣傳六祖亦去恐愚人不解謗此法門萬劫干生斷佛種性故知希有難信佛祖秘密大衆直須徹底信得不留一絲毫擬議始得珍重

五二 六五四

難醫諸上座且道覔佛漢與道人相去多少 示衆古人道千人萬人盡是覔佛漢於中求 **箇道人無欲與空王為弟子真教心病** 須分箇皂白 一不可顧一 頇 何 以故 祇 為般 岩 輕 上 عد

大

東 有 見 到 分 汝等離 此 汝若將心學佛將心學道窮劫盡形終不 洞 相 山云擬將心意學玄宗大似 似 專為學佛學法為甚卻道 底 了鄉基 所以道佛 土 離 祖如生冤家始有學道 了 師長 千山 如 萬水 西行 生冤家不 行腳 卻 向

其餘有什麽交涉諸上座特地現成 差究實而論不落見聞窠曰乃可歸家穩坐 教 人 從 者 邊 打 翻 那 邊消息要且 圔 擬 箇 話 تناد 即

能

得不如息念忘慮佛自現前今時不得已

**不衆信為道元功德** 母信是無上佛菩提信

丄

發悟師云汝看古人何當有甚麼切

10.

諸上座還信得心麼結制以來不知各人作 能速登解脫門信能永離生死苦諸上座莫 麽生用心尋常參堂中不是昏沈便是掉舉 看者信字法華會上止得箇龍女涅槃 得箇廣額屠兇者纔是直下信心底

起深 須伶 **艾曰汝檢爐中有火否山撥之曰無火丈躬** 上座者事祇要各人 有話試出來說 不 タロ 用間 盼蹉跎本分上稍寬緩便容易錯過 舉為山在百丈侍立次丈問 如 撥得 俐慎勿虚度光陰山僧欲與汝等商量 昏沈掉舉就是各人安身立命之所大 一切人我是非尚放不下又爭構得諸 少火 看衆無語師云歲月 舉以示之日 12 切 汝若 汝道 誰 12 無者箇聻 1 切 何况 如 撩 日 新 某 起 E 便 申

**些慚愧始得下座** 實見得沒偏僅實見得慚愧諸上座也須知祇要伶俐山僧尋常與汝等干說萬說自已

不由 知見力諸上座心作麼生了無生知見作麼 應總與那 能 邊事且未是那箇消息若論那箇消息非智 麽生是向上人古人云有佛有法猶是教跡 泉親道徧乾坤法法分明皆祖父田 好兒孫復舉南泉和頌云今日投機事莫論 來不出門師云據此偈意則 示眾舉長沙投機領云今日還鄉入大門南 南泉不道 失p 非識能識即今目前直如一口氣不來 茲心意識是以禪門了 少分 人懸絕所以 福乾 相應若落意根 坤還鄉盡是兒孫事祖父從 道損 凑 泊恰 卻心頓入無生 法財滅功德莫 知有 似有箇相 向 上人作 1頭慚愧

大難大難有佛祖玄言妙義皆為魔説汝作麼生商量有佛祖玄言妙義皆為魔説汝作麼生商量商量者箇無心又爭得永明云若親照時縱伶俐衲僧纔聞恁麽說便解打翻如令都擬生頓入直須無心者箇無心不是造作得來

妨分不分復以拂子擊案下座

生良人竪拂子云箇中若了全無事體用何

不一四打翻要且無汝作活計處大衆作麽

麽諸上座終日隨聲逐色總是步歩踏著若

而不返且道過在什麽處難道彼時便沒有

完具漸漸長大便生愛惡等情從生至老迷

不見有耳如不聞六用開開正恁麼時十成

**藏時見聞具足六根怡然心境一如有眼如** 

五二 六五四

是第二箇解作活計底榜樣諸上座還曾恁 異此是第一箇解作活計底榜樣藥山坐石 頭云恁麽則閑坐也山云若開坐即為也此 上石頭云子在此作什麽山云一物也不為 去洞云不變異處豈有去耶曹云去亦不變 第一惟佛一人乃稱離念不見道悟無念法 不住即無縛也所以離念法門最尊最貴最 海無見出長波六祖大師亦云前念後念今 示衆古人道莫繫念念成生死河輪廻六趣 念念念相續不斷名為繫縛於諸法上念念

麽作活計也未山僧今日為汝再流通箇消

息且不論遠就是目今父母所生底身一二

倚處若不如是總要柰何不得雖然如此 千疑萬疑祇是一疑千關萬關祇是一關者 是與得底人說若不打翻父母未生前面 全推此著譬若大火聚無汝近傍處無汝依 汝胡孫子不曾死腳跟終不點地從上諸祖 真實去處尚且懡爛汝又作麽生下手所以 念法者至佛地位汝若不是實落到恁麽 地他時後日決定自信不及為甚如此祇為 者萬法盡通悟無念法者見諸佛境界悟無 疑破則千疑萬疑俱破者一關透則干開 循 田 目

龍

紋

萬關俱透諸上座作麼生是者一關對良久 三頭作竹箆則觸不與作竹箆則背不得有 三頭作竹箆則觸不與作竹箆則背不得有 一番方纔了得所以道唯人自肯乃方親但 生彌勒自然釋迦就是再來底人也要用心 生彌勒自然釋迦就是再來底人也要用心 生彌勒自然釋迦就是再來底人也要用心 是言教體貼自已隱微終是難過須實實落 是言教體貼自已隱微終是難過須實實落 是言教體貼自已隱微終是難過須實實落 是言教體貼自已隱微終是難過須實實落 人不能了得病在甚處病在認目前昭昭靈 人不能了得病在甚處病在認目前昭昭靈 人不能了得病在甚處病在認目前昭昭靈 不成昭昭靈靈若捨此又是箇黑漆桶打在 不成昭昭靈靈若捨此又是首黑漆桶打在

行處行汝各人都是大夫也有志氣祇如自 云文殊自文殊文喜自文喜那裏落節向者 充典座文殊現於粥鑊上著以欖竹箆便打 天上月失卻手中珠後祭仰山始得契悟常 裹拔本諸上座丈夫自有冲雷志不向如來

路不挂本來衣何須正恁麽切忌未生時正 是汝言句到得就是言句到得意還未到何 與山僧昨日那五問意旨彷彿恁麽田地豈 下無第二人不見曹山四禁偈云莫行心處 哩所以得底人更不如何若何併絕咽喉直 較為什麽問著本分事即便突然汝道病在 什麽處就似有人問我手中是甚麽明明白 朝至暮饑來便食渴來便飲何等自由乃至 迎賓待客叙寒道温一般快利不曾分毫計 白是箇拂子卻放下另討一箇祇對便遠了

聞底便道是者與作弄胡孫子一朝鼓破了 浩地作主易不知日間浩浩地儘難作主哩 多以無夢無想無見無聞時作主難日間浩 作得主夜間睡夢時作得主麽峯云作得主 于今人不過從五蘊身田中認著簡能見能 畢竟主在什麽處山僧常道有三箇關頭人 正睡著無夢無想無見無聞主在什麽處峯 雪嚴問高举云日間浩浩地作得主麽拳云 **麽生流光似電瞬息不停切須痛念生死不** 示衆簽忽又是半月敢問諸上座本分事作 沉言句尚未到汝擬向什麽處著大難大難 胡孫子走了便不知怎麼下落大凡聰明人 直得無言可措諸上座無夢無想無見無聞 看此古人語句便似容易得很便道日用間 可逐樂過時大衆試自揣看生死作麼生了

又 髙 隨 處 半 大 之 消 橛 非 扡 家實實了得不拘歲月不辭勞苦你看古人 所以真修行人名聞 領會本分事卻實實了不 白 决 不 狠 須 麼 庭 别 州 地 **扊拈來皆是把洞** 叢 息 是艱 觀之 庭前 (更須知) [祇是勝負心拍盲承當過去自慢慢 有者 前 分箇真偽 林 切, 無絲毫過患猶是轉句不見一色始 住 柏 叉觀 柏樹 裏畢 難 住學些見識 草草末法将來 樹 子 有 向 子和 向 始 狗 竟作麽生雲門云直 那裏尋求得底 始辨真偽 得 上 子 利養一 洞 無佛 全提 會將來便道無有 山麻三觔雲門乾 山云我尋常以 得 部 性 時 人 大衆且莫容 切不 難 多不圖實落 等話正是者 節麻三針乾 五 道 除 燈 士 顧只要自 自 印目 會 得乾 已不 元 易卻 前 不 10 矢 不 箇 是 中 明 亦 橛 是 難 各 矢 坤

> 難 易大衆著實努力幾好復云山僧 Ī 道 什麽爾我都是一般就堂中堂外也沒有分 只喜退步今日既在此 祖處也有十年方鏡心不異緣令人爭得容 不 了但一切餘事須仗大衆出力叢林原沒有 月再三撈摝始應知就是圓悟者樣人 晓得為其見了首山方道萬古碧潭空界 Ł 道 他從前不會禪不會道還有什麽佛 十一 根器都是下劣都不像得今人汾 員善知 識後見首山方大徹 提持箇事已說不 福薄自 在 法 陽 去 來 得 五 他 難

最不 話便是一炷香日子有多少長就是堂外 别 精 須 但 切 勤 戒各人自有本等職事 喜人閒談三箇五箇聚在一處說幾 堂中 做 去難道各人自家住 爲 宋標榜<sup>1</sup> 都要 規矩森嚴 靜 須 不精 出 一片至 勤 Щ 做 誠 也

路運要有箇出身始得者不是輕易得底再

鎖諸上座趁好色力各各討箇入路得箇入

示眾毫釐繁念三途業因瞥爾情生萬

劫覊

子難醫珍重

之

'無及中峯云一箇主人翁既失百千皮袋

在衆中埋頭修行極是有趣極是安閒真淨 麽飯自家會熟菜自家會長麼山僧自· 件職事極好埋頭修行山僧恨不得混 地那一件事不是自己于今叢林一人 静日間不過閉得一炷香般柴運 有僧無事悟得與無老更閒 水焼 小 世間 不見僧問慈明如何是古佛家風明云銀蟾 散宅尚且云除二時粥飯 三撈塘方纔了當趙州十八歲上便解破家 初出海何處不分明高峯領云銀蟾出海 人怎容易搆得然雖 如此者箇事也甚明白 是雜

用心處于今

當一

鍋掘

是住

者古人多少實落渠當時未見園悟諸方那 禪總出去便沒了惺惺時有禪睡著便沒了 話也答得叫你拈古作頌也拈頌得祇是欠 如何抵敵得生死大慧云正是某甲疑處你 者一解在你若不得者一解在我方丈裏有 我者裏禪你都會得叫你說也說得叫你答 然切莫瞞卻自己昔港堂語大慧云杲上座 教日吳與風吹直下曉得又何消說如或未 無私處處分明是阿誰覿面不須重問訊 箇不肯他祇是自不肯甘心諸上座各各 隨

修來今生得為衲子在此箇門中知有此箇

奔波波到後來總倚靠不得大眾無非多生

惟有解修行底越老越聞不似俗人一

生奔

云浮生惟

大事須要乗時精進早求解脫莫待他時悔

Ξ

兺

級

卻云我四十年方纔打成一片涌泉亦云汝日省得了門云我從今後不喚你也他後來節當時香林在雲門十八年門每日喚他一此為他得底人二六時中總沒有空過底時求箇自已甘心生死到來方有把稱為甚如求

假知識編滿天下便是明得底也少直饒你得下所以古人道明道者多行道者少于今就是山僧自小便曉得二三十年方纔休歇就是山僧自小便曉得二三十年方纔休歇等諸人莫開大口老僧四十九年猶有走作

上座努力向前切奠空遇趟州云佛之一字便自掉頭不顧不知他生死作麼生了哩諸去在敢保啼哭有日在于令人纔喚著些子又云學道人大須識乾識若不乾敢保輪迴又云學道人大須識乾識若不乾敢保輪迴有箇入處正好修行正好親近善知識涌泉

坐而究縱然今生不得悟來生出頭亦不費 來若是中下之機畢竟要看箇話頭行而參 便道佛法祇是如此不知他風生也苦心遇 可雜用心處莫見世間少年利根做得快便 吾不喜聞佛之一字尚不喜聞還更有什麽

力總是各人要生死心切始得珍重

示衆若真修道人不見世間過若見他人 豈更别有祇是圖箇實落于今勿論內 如 遣不得達磨初 簇錦有什麼難尋常憎愛是非底心容易消 向 卧六祖大師恁麼語話雖則平白其實正是 自非卻是左 卻非心打除煩惱破憎愛不關心長伸兩 牆壁方可入道二祖安心之後纔對 上人底行履不似今人掠虚道理上簇花 他非我不非我非自有過但 祖云外息諸緣內心 無喘 他 ier 非 說 自 腳

泥牛吼破天邊月水馬騰空過光關師便喝

對 喘 帖 地 勉强 祇 帖 動 明暗色空外既 如外息諸緣一句作麼生目前 地不犯絲毫頭手腳若未到者田地 軟傷鋒須 不得待你覺照將來早是錯過了也咦 是知有底人方總在者裏平 有境則内必有心 山 Ü 境 河 大 也 相

是予朋友無用雙眉卻弟兄良久云已過不 可得常思於後念念圓明者都為他得底人 方解與麽話不然纔有所重便成窠臼須是 得無心

轉輓 示衆僧問心地無非自性戒如何是自性戒 轆地 始得 便道情六門休歇不勞形有緣不

> 闍黎須有隱身處始得師召大衆云且 笑你在舉僧問龍牙二鼠侵藤時如何牙云 又一 罷 進云好一 無生曲黑月堂前拍掌遊師云敗闕不少 僧纔出師便喝僧擬進師云背後有人 喝師云且退 僧 禮 拜起云啞 道如 唱

**畢竟從水而溺隱空者從空而墮隱石者從** 石中一箇隱在人中及至無常到來隱水 盡一箇隱在水中一箇隱在空中 何是隱身處昔有四兄弟同得仙 石而破隱人中者從人中而亡須知者 一箇隱在 道 預 都不 如 者 命

麽 捉一僧僧懇其寬限七日無常許諾七 是隱身處且作麼生纔是隱身處又有 復來覓其僧竟不可得大衆還知者僧著落 法不然未免手忙腳亂此事須及時了 知得者僧著落生死到來方繞有隱 身之 日後

出

如何是戒光師云好大雨進云破戒之人

為

甚不

**墮地獄師云無孔鐵鎚進云恁麽則** 

師云今日有居士從洎頭來

進云戒光從

藏

箇著落線索原從者裏來憶當時但 我剖斷便願身為牀座身為奴僕閱 頭破衣廳飯終日叶化也都 停當便深山窮谷野鹿為羣就使在十字街 竝 就持戒念佛也少山僧當此時設有一人為 成 家痛念生死無計可了後來讀壇經云見性 南前二三十年無一人談及箇事漫道箇事 力可求非他人可代山僧自幼學道只是自 無所遇只是一部壇經行坐不捨如 佛如 釘入木干方百計祇求見性最苦積 甘心後同靈必 |願者事 人頗多 今得

僧也 方叢 得山僧銘入心體得首座恁麼不惜勤苦 時衆弟子問其所證地 到 必淨六根今損已爲人獲預五品耳葢菩薩 行 多病之人卻 精 行實實難行自已煩惱令其不起猶易令他 僧素喜深隱卻 匡山時山僧選遲疑未決念大衆費了許多 心力又累承 人不起煩惱甚難 此 神 箇 合拼一 都 林 時聞麗首座云如今只是揉爛其心 倘能信諒也斷不 原不 知隨便沒人肯做可笑得很難 是一 副心力大家鼓舞但一切 般如 分内 難照管全仗大 相 疑 逼情詞懇至事不獲已 外坐禪 小乗然憶天台大師臨去 只好隨自 致孤 位大師云吾不領衆 '坐禪底高行 底 坐禪 貧而 农幇扶此 家力量盡 已山僧 行行 是 道 行 外 自 似 底 + 始 家 務 Ū 底 初

非山僧初

會聚偶爾成文實非

願去年都寺到

藏主書記諸子又得韓夫人一

門信向因

縁

見涕淚交下便惹起如今首座都寺監寺

僧

風縁

特

到博山

相見不得又抵金輪

月中

弟参博

山便絕念嶺南只爲法字卍子

與山

圖)

膽

向大衆說大衆須要共體此心便是戒

之

是

事

事料理妥當始得大衆叢林規矩決定

要行不可徒有其名山僧今晚不惜剖肝

瀝

前

同

. 報釋迦老子恩德一場也

非

分外

يل

僧

與大眾住此將半年四月又到結制在

通

須

放

出一片公心莫分彼此莫分高下努力

向

子普建普成二法師亦曰謹防三業莫道三

目見頹風益當防慎就是傅大士臨寂囑其

向上之名其實所行不及中下何等可取

事甚不可忽于今末法比不得上古若只

**歳孩兒也恁麽道得空開大** 口菑田無

之功鐵圍受百刑之痛久立 |珍重

不入他羣隊諸上座若論超生死捷徑 示衆無量妙法門恭禪第一義若真師子兒 惟有

菩薩隱在衆中行行底極多若者些子人我

出

箇

仰山是什麽人卻肯當飯頭當典座大

都忘不得還說什麽大事自今以後大衆須

景仰雲門法眼兩宗都從雪峯出來為

山

便

行底真箇便低麽雪峯飯頭潙山典座千古

箇什麽嘗見有種人不明心地祇就道 理上

此宗其餘俱是方便汝試反覆思惟畢竟是

空汝但向心地上討得箇 東安西排學者不成學那不就到底落得 入路久久自然 脫

是隻落湯螃解運了也佛說人命在一呼 落何不上早勞苦一番直待眼光落地時只

間汝等於今刻刻甘心死得去便罷若未 死得去便須急急覓箇方便高峯云 亱 將 能

有箇入路亦不是别討道理止貴言下 無滋味話頭蘊之於懷行而參坐而究自然 切 須大家打起精神看什麽處有疑祇 管疑 如 歸

僧常時聞諸禪人道疑情如何發得起如 話決定不錯汝但自己揣量畢竟到底 發不起只管向話頭上覓道理籌度大覺好 發付莫要放過 大疑大悟小疑小悟不疑不悟古人者 者便是疑不必另作 計 較 如 何 L 何

**吴疑之一字切之别名耳總是生死心** 自起疑疑來疑去自然有箇時節若泛泛過 切 便

不 信 此 報痛苦無量心甚恨之山僧今日至誠 貫到恁麽田地黑面老子惡辣不准汝 得若道我真師子兒不入者箇羣隊 我風生之師不肯教我修行致我受此 也由汝不信也由汝他時後日卻怨山 口統 也須 相 業 僧 告

便是黄面老子慈悲也不曾准汝口說在珍

重

示東諸上座三界塵勞如海澗無古無今鬧 由自己又何難成佛無勞一指彈恁麽看來 聒聒盘向自家心念生一念不生都解脫既 古人

容易得很然雖如是也要是箇人始得 諸上 說直下便了其或鈍根 又道瞥起一念是境但無一念便是境亡心 著意疑疑 麽道理此事祇要疑所以高峯云只要惺 自滅無復可追尋若風生有善根者聞恁 座祇 到 是汝自家底縱然不悟也寸步不 情忘心絕處金烏夜半掣天飛 反覆看他畢竟是 麽 惺

早著力昔有商人同一比丘入海遇一惡龍

日不實用心待他自悟決無此理諸上座趁

興大風浪向商人言但將者比

Ĺ

與我便了

曾 1離珍重

示衆佛法在什麽處在穿衣喫飯處般柴運 水處迎賓送客處纔舉心動念便不是了也

心慢心欲冀真乗徒自勤苦汝等欲做真正 巴胸中黑邊邊地初祖云豈以 衲子勿學時流把者些惡知見盡情放 出善知識樣子生怕減了聲價 我底事管他是不是作 麽 如 今 小德 做 般 學 小 巨 人 智 下 便 耐 放 輕 自 做

錬若不 教空蕩蕩 如 是大遠在珍重 地 絶 好用心纔好受得善 知 識 鍛

邊干

提

萬

提

及不

將爲

事凡

人未有、

生

而

紅

之

者總要

N

切

明

明白

白偏

汝構

不

得

過

在

於何過在汝

縦

逸

即有

**時觸著轉眼** 

消

滅

依

舊業識茫茫如此

等甚多不

似上古純

素真

沏

聞

得便信得信得便行得箇箇出家

便

とく

此

為急干

山萬

水訪尋有

道

祇

求

決了뛸

事

此

事大不容易汝若貢高我慢

祇

障礙

得

汝

不遊

州

獵

縣

片

衣

口食虚度光陰諸

上

座

自己山

僧自

办

便明此

事常去禮

下於

人縱

說不

相干底我

亦禮

拜何

以故

我求

計

要求

出離

如何

出家人終日在善知

識

身

況

生死

大事多少

在家

人聞有此事千方百

仕

麼世

問人爲些小功名尚

Ē,

廢寢忘餐豈

諸

上\_

座

勿

向

外求

須徹

見自

心實踐將

去

方

總有箇著落剃除

鬚髮

向

此

門中畢竟為

箇

已面 說一箇元字腳一日拈倒騎牛入佛殿語 博 已年度嶺去博山見先師先師亦不 撒脱特恨彼 了 僧自小便知 山老和 僧山僧呈偈云夤程不覺曉愈求愈轉 得及參石壓笋斜出崖懸花 目便不向外馳逐惟有宗門巴鼻尚 尚忌日示衆得有因兮事有 時積南 有箇事十四歲見壇經已識 無善 知 識 無可 倒主 生 曾 證據 一語始 向 由 問 我 渺 得 自 بلر

錄

九

il

箴

龍

見先師為人處庚午四月山僧辭先師先師開口先師顧視良久云何消說山僧於此洞廳生山僧云假使大了當人向和尚作麼生撫掌笑别是活生機不落宮商調先師云太相逢正是渠纔是猶顛倒蟻子牽大磨石人

子作 先師 謂 苦留不 藏夷分明祇者是太郎 **今日者炷** 先 真儀在者裏先師畢竟在什麽處以拂 圓相云巍巍堂堂葢聲騎色徧界不曾 師 九 得屬以八月必要重來再三相 香不敢孤負先師良久召大衆云 月示寂所 以道得有因分事有由 当 訂不

淨而 示衆此事無他 宜順 生法 有差别南 無能 辭哉汝等但信自心心外無 住岩達 在聖不 嶽 云, 切諸 増在 100 地 凂 法從 所 作 不 100 减 無 凝非 想 祇 法 生 因 染 遇 S.

> 座 切諸法: 傍底義解做些有把捉 好 虚空亦如身與影直 本分事上便黑漫漫地 不 但 省力今時人祇是 向 依 自 心 一 177 建 念回光般若靈智天然 立 離 是無 心 向外 底 誠可憐愍此 之外實無 汝迴 工夫 馳求覓此有依 避 ルメ 處何 為肯僚於 可 事補 得 白照 諸 不 立. 妲

生用心須要徹首徹尾你看古人在者裏坐示衆諸上座一月過一月一日過一日作歷為分明極翻令所得遲珍重地構去良久云分明極復云太分明極處祇

底人尚多如今絕不見用心者一種用心只難得人山僧三十年前在博山見苦心然究年若不會截取老僧頭去佛法無多子久長根桑拂開堂趙州道汝但究理坐看三二十破七箇蒲團是何等用心令人發腳參方便

軍軍

竟是誰還會麽珍重

仔

細

**踏上座仔** 

細

討看卻是澹然無意時好

**箇消息只是你** 

特

地不會開限合眼上單下

굺

徹 切 是 亦如此做去但存一副乾淨肚腸有何相 須老實做去無論三二十年就使一生不 將 Ś 待 悟此 病 入了膏肓畢生不治大衆

爲不 領做偈在書本上討消息有什麼益宗門 來禪 事若在書本上三藏十二分教豈是無言云 示眾諸上座莫妄想終日學言語是伎俩 云諸方不是坐殺汝便是走殺汝學 蒲團上死坐遏禁起滅鬼窟裏作活計佛 捏怪不休惹得無限人弄業識有一種專向 何達磨西來一 道弊病不可枚舉有一種心識浩浩底 切掃却何不直下休歇 人大 去通 須 眼 底 做

> **精定動究其病處只為强露頭角不向** 地直饒會盡道理只成箇狂人無智人去爭 有力量且道不會箇什麽汝若未到者箇 下用工夫所以古人道愈退愈明愈不 七百人如何不得衣鉢獨盧行者得衣鉢泉 已乃可及物不見陸且大夫問南泉云 逼方出為人諸上座步步踏實地去有餘 **今衲子無不道我會佛法試問** 云七百人都會佛法惟盧行者不會佛 示衆古人到大了當猶自深藏邱経龍 他一句 會愈 黄梅 法 腳 便 天 田 於 推 服 跟 如

輪時見一僧端坐石上問他做甚工夫答云 解 示衆竹箆子因縁極直截痛 意有激而言不圖令日親見此事可歎可歎 年宗風掃 與 人 抽 地 釘拔楔先博山嘗言我過後二十 土 地廟裏也上堂了也當日猶 快 山僧掩關金

絃

半忽然有省山僧舉芭蕉拄杖子話驗之如 癢山僧只畧畧點他一句便依所說做去夜 看者箇不明底是什麽道理渠於此覺 何是汝有 前愈追山僧向他道汝卻要退後看始 竹箆子問 注杖子我に 他 作 麽生看答云 與汝柱杖子答云空中 於 不 明 有痛 得 處 且 進

士殷勤故請實亦自見十九代祖師道場無 示泉山僧事不獲已住持兹山固承宰宫居 道相親不得因澹薄退念耐得澹 心不下但今草創四事未備大衆 薄便

滅底六祖先期辭衆衆皆悲泣祖云我 終歸變滅汝等爲生死出家須認取箇不變 跡 去處故向汝說只今還有知六祖去處者麽 九 天 如夢如 年三百餘會說法無量人天得 動 地 於本分事有 幻何況世間身衣口食豐濃受用 何交涉即 如 度一 世尊 場事 自 四 知

長慶宗寳獨 禪 師 語錄卷第二

子答云紅爐一點雪豈不快哉所以者箇事

切在得之於心自然轉轆轆地珍重

掃鳥跡如

何是汝無拄杖子我奪卻汝拄杖

音釋

田也盍吏力 一切語忌 曰音餘切 不数聲音 護備 瀝 **魏倭歷郎** 鑊 液擊 穫胡也切 釜郭 音 屬切 傝 音堡 菑 舑上 音侧去他 繼持聲紺

不切下切

也耕惡悉 哩

是入

道根器山僧平昔毎祝幸駅

菩薩願

世無緣不是矯情就令福緣具足一

出鶩

ジ

整

頻放

長慶宗寶獨禪師語錄卷第三

其三

升 霞法孫今釋重 緺

示衆

生為國王忘卻了也果上菩薩出生入死尚 識心達本如空合空維摩經云不著世間如 死海中大可怖畏潙山行脚至天台山遇寒 首如空無所依莊嚴大師教徒常持此偈生 蓮華常善入於空寂行達諸法相無挂礙稽 示眾汝等諸人大須識自本心始得休歇若 且忘卻何况博地凡夫如今不用汝棒喝交 即無生了本無速祖云如是如是何等機辨 教永嘉何不體取無生了取無速永嘉云體 馳機鋒酬對古人喚作弄精魂漢且看六祖 山拾得一陣茫然寒山云自靈山別後伊三 神妙何等入理深談良久云老僧少時誦華

> 不是物是箇什麼老僧豎起拂子復問畢竟 嚴空忍品遂不知有身心器界如此境界將 語言乃平常之理昨有人問不是心不是佛 示衆修行一著自肯方親所謂道不是文字 有旬日至今每一提起猶見痛快 法如夢幻泡影且莫當面錯過此事不是一 是箇什麼老僧放下拂子只今且問諸人那 箇眼不見耳不聞者箇又是什麽一切有為 惟得之於心方有把柄汝諸人一向逐色隨 口道得盡底縱饒說得極它極妙總没交渉

聲不曾有一刻回光返照所以日疎月遠然 雖汝不曾打點其實現現十成無一毫增減 示眾苦大隨在大鴻會下數載食不至充計 畢竟是箇什麽努力構取 不求煖清苦鍊行操履不羣鴻深器之一日

龍

是針劄不入佛眼亦無能窺他正恁麼時大大衆且看大隨云教某甲向什麼處下口直佛隨便作手勢掩為口為歎云子與得其髓教某甲向什麼處下口為云何不問如何是問日闍黎在老僧此間不曾問一轉話隨云

海洋港然珍重 處常港然珍重 處常港然珍重

伽云諸法無法體而說惟是心不見於自心諸法皆無實性所謂諸法實性即汝心是楞僧即心是戒定慧情與無情世出世間一切說菩薩戒示衆即心是佛即心是法即心是

諸法又生愛取諸趣發動身口造 戒即頓入佛位經云衆生受佛戒即入諸佛 無有紀極然而窮詰本源實無根緒此 有業因寧逃於果所以三途苦報輪週 奈一切 東生迷本學心遂有根塵等法 如無心無法諸佛子知此者 而起於分別所以一切諸法依心建立 本性畢竟空眾生不知妄受緊縛我 既無所犯亦無能持無能 外無有一法為緣為對既無緣對便無 防非禁惡護持本有清淨自心若識自心心 位位同大覺已真是諸佛子戒之大意祗在 佛性種子諸佛本源菩薩根本衆生若得此 無有法可得法外無有心可得是謂 生大憐愍於上根者直示本心俾得醒 無所始 即是金剛寶戒 名持戒爭 一切業既 Ü 佛 :: ) / ( ) / ( ) 迷無 生死 法 悟中 出 z, #

如裸得衣誠非無故諸佛子當於此寶戒生

頂戴奉持如饑得食如渴得飲如貧得實

嫌自利利他猶為菩薩行願從來學佛之

從因向果戒爲初步至於内該自心外該

珍重想勿令有犯雖云無心則無戒然須知

|一 五 二 六五四

諸子於秘密藏中秘密藏中具足三德三德 圓滿一心呈露由是萬行莊嚴華嚴性海重 得若離妄想一切智無礙智無師智即得現 尊善提樹下成等正覺數云奇哉一切衆生 之授受祖之相傳惟斯祕密非與人天及餘 得心有戒者常繁心故無心之心乃眞佛心 無心始可得戒有心者常犯戒故無戒始可 具有如來智慧德相但以妄想執著而不證 重無盡亦非於自本心別有毫頭增入昔世 無戒之戒始爲性戒此心此戒無二無別 前諸佛子汝等但看離妄一句世尊真切拈 出教人直下無心汝若無心更有何事徳山 妙若毫端許言本末者皆爲自欺起信論云 云汝但無事於心無心於事則虚而靈空而 一乘諸戒律儀而可比量涅槃云我皆安置

此戒非初心可忽涅槃喻如浮囊遗教再三

丁寧尊重珍敬波羅提木又如佛在世良以

善終不成就則必隨落人天之報尚且難期

況於諸佛無上菩提是以從迷返悟戒實資

糧

生滅界中未能頓超方便直下無心若無戒

畫虎成貍莽恭蕩蕩招殃禍其害不淺所以

喚什麼作戒然雖如是大須實落始得不然

人豈有者等閒家具佛之一字尚不喜聞更

應作不應作是持是犯種種名相若大力量

下根者方便提獎教伊止惡行善乃有戒法

四 五

能

龍

畢竟喚作什麼良久云咄且受戒去境心境俱亡戒從誰立諸佛子既無戒可得無一切境界之相如是則內自無心外自無一切諸法惟依妄念而有差別若離妄念則

茶話

> 将心外若有法可得是名外道大眾作 得心外若有法可得是名外道大眾切須自 是轉變自已回頭始得良久云大眾没有什 麼問山僧沒有什麼荅更妙得很珍重 麼問山僧沒有什麼荅更妙得很珍重 麼問山僧沒有什麼荅更妙得很珍重 方價問洞山寒暑到來如何回避山云何不 有價問洞山寒暑到來如何回避山云何不 有個問洞山寒暑到來如何回避山云何不 有無寒暑處回避僧云無寒暑處怎生回避 山云寒時寒殺闍黎熱時熱殺闍黎大眾切須自

**箇者落須是回光達本有箇出身之路始得幾十年光景也易遇去何不趣色力康健討事實功名没有長久就是出家兒没有世緣停喻如奔馬人命無常過於山水莫說人世麽生會若會得者話方有箇回互處壯色不** 

尚方便師云三世諸佛阿誰代你乃云此事

不在言說也不得難言說當日法性寺二僧

怎會說話怎會在者裏喫茶進云不會求和

無進云恁麼則寒灰枯木也師云寒灰枯木

米煮飯没米煮粥良久云一堂僧冷淡干古 意分明于今一堂何等停當珍重 動仁者心動大衆還會得麼僧便問心不在 爭論風旛六祖大師出云不是風動不是旛 内不在外不在中間敢問在什麽處師云有

是謗經毀法僧問清淨本然云何忽生山河

大地師云我者裏也没有清淨本然也沒有

師云不離闍黎問底進云不會師云你不會

你那裏僧問金剛經四句偈不知是那四句

僧問其甲不識心請和尚慈悲師云慈悲在

題首座及大泉諸居士費了許多心力接得 死真實修行總不虚住此山若論宗門中事 頭今日華首元是法字卍子一線機緣後因 華首茶話師云山僧本擬深藏山谷無意出 說無事早是多事了也恁麼有甚開口處所 不已垂手方便總有做工夫話其實有什麽 山僧到此與大眾同住須是真實簽心爲生 工夫可做古人道直指二字早是曲了也纔 大難開口上根人又何消說中下之根古人 以道此事惟我自知又道須知有不求知者

去性去識去師云者裏心也無性也無識也

進云心性意識是同是別生天隨凝為是心

乘來教乘與宗乘不同我宗門中總無此

甲心未了求示安身立命處師云你是看教

會麼僧罔措僧問阿賴耶識末那識六識某

山河大地今晚廣聽當家印初請山僧喫茶

教人有什麽交涉舉一老宿一夏不爲師僧 禪關策進高拳中拳諸錄便不消悟道也會 底儘有聰明伶俐便說一篇兩篇不難 要休得休得休不得試 影響 事不是說了便罷真實要見得性真實自己 華首重與即不問覿面相逢意若何師 安職事各要努力有什麼疑不妨相問! 得不假方便大眾須費一番心力始得良久 云同來大東一路也辛苦到此正好安心既 丹霞和尚云人人有一坐具地佛祖出頭來 一毫不曾減祗是于今一聞千悟底大難不 毫也不曾增即令諸上座諸居士在此也 、師云獨坐華首臺僧禮拜師復云者件 兩眼進云海風連夜發大地絕鐵塵時 自家揣 看若論說得 看些 云兩 僧問

說話一僧歎云我直恁麼空過一夏便聞得

得了若有商量不敢辜負如今天下到處荒 云山僧年來多病體中太弱叢林事俱 亂此地還安穩深山中如住靜一般大家銀 鎌身 心卻好珍重 不得須仗諸上座同心協力惟佛法卻委不 來前路渺然後見壇經始知見性成佛沒奈 時那曉什麼祭禪什麼悟道祗是怕生死到 運八刻何況更過江來此事豈容一棒一喝 大眾須是從生死發心始有實落山僧少年 何干計百較纔得甘心不是等開容易良久 污卻師云隔江望見資福門前刹竿便回巳 正因二字也好宿云閣黎莫警速若論 機一境一轉兩轉語凑泊得上大難 老宿聞之云可惜一鍋養被兩顆老鼠屎 宇也無道了叩齒云我不合恁麼道際房 料理 大難 Œ 因

求之諸祖中如丹霞趙州便是生知底趙州

知之者究竟都是一般生而知之實難其人

猶寒伏惟和尚尊候萬福諸上座向者裏便 有主沙彌泉云主在什麼處州躬身云孟春 賓接客屙矢送尿無不是神通妙用趙州當 好打翻消息一切時行住坐即折旋俯仰迎 見南泉泉問汝是有主沙獨無主沙彌州云

又作麼生既道祗是無人覺知又道道不屬

知不屬不知得底人便不消疑擬疑擬著萬

里崖州去也所以山僧道擬心即差諸上座

會得便會更無剩法古人也有道明得那邊

事卻來者選行履山僧道也無那邊也無者

前話諸上座作麽生會王老師又道道不屬

生辰茶話師云山僧令早舉王老師空劫以

知不屬不知知是妄覺不知是無記諸上座

如何是道泉云平常心是道汝看南泉也不 時緩十四歲何曾費些子魚力次日問南泉 還用趨向也無泉云擬向即乖州云不凝爭 消什麼機用直如家裏人說家裏事州又問 之道猶如太虚廓然蕩豁豈可强是非耶諸 屬不知知是妄覺不知是無記若真達不疑 知是道泉向道適來舉者幾句道不屬知不 水是水僧是僧俗是俗正恁麼時佛眼也覷 汝等喫飯飽了要行便行要坐便坐山是山 上座道不屬知不屬不知者兩句勿輕放過

古人說知見知見即是心當心即知見知見

即于今所以了得便是不了目前萬緣差別

良久云者箇事也有生而知之者也有學而

邊得者便得更無時節汝但了得目前空劫

以前也在目前盡未來劫也在目前不見道

四 t

箇少林法 不見只可惜當下錯過了山僧記得 師拈僧問 趙州學人乍入叢林 幼時 乞 見

話 冼 躴 遇了多少好時光 便毛骨悚然如冷水澆背又間舉萬松評云 州云洗鉢盂去山僧彼時雖不曾徹底聞之 便又思量怎麼得知又是頭上安頭以 飾 古人道鏡汝學到佛邊循是雜用心 指 頭便是掘地討天所以可憐不知底人錯 面觸著鼻孔抽鞋摩著脚跟那 示 州云你喫粥了也未僧云喫粥了也 山僧恁麼說汝諸人聽著 時若錯過 眼尋 بل 僧

襄須是悟始得咦不知者既錯過了許多好 者 覺 箇道士 人師云前兩語汝作麼生會僧罔 云如何是衆生度盡恆沙佛諸佛從 月影汪汪 月影汪汪如何是佛度衆生師云木頭 切之一字卻在當人阿誰替汝著力得僧問 得大須著力山僧干說萬說不過助發而已 我等無量劫來至於今日今若了得永不 罷若信得及須實實體會實實了當始得 箇比不得世間功業祇是一生便了生死是 得恰好去諸上座實有恁麼事若信不及便 賣靈符為甚處處吉利 溡 如 何是衆生度佛 師 師云碌磚 措僧問 立 來不 汝 者 進云 可 者 進

是 云山僧不識好惡且置上座不識好惡又 麽生進 片皮播來播去作麼進云和尚不識好惡師 贓 底 進云和尚又作麼生師云 箇 圛 團 圓 到處皆和合師 山僧慙惶 云 作

常舉此

話為甚學

到

佛

邊猶是

雜 用

2

圓

云乃至證於如來清淨湟槃猶爲我

相

到

時光

知

者又

蹉週

了許多好時光不知者

過

在不

知知者過在知最難得恰好畢竟如

何

0

藏

無地僧禮拜起擬進語師云止止不須說便

歸方丈

雲遮破除煩惱重增病趨向真如亦是邪隨含靈共一家一念不生全體現六根纔動被茶話舉張拙秀才偈光明寂照徧河沙凡聖

有底自 管熱忙來呈見解作頌古雲門向他道不是 你還自放得過也未諸上座各人要知慙愧 者箇道理便道把定他不肯放過 大慧云近來衲子不肯向省力處 溜有什麼用處莫謂今時上古已即有 終不雜亂若只你一句我一句祗圖 座大須脚踏實地 順 便知渠知 世緣無挂礙涅槃生死等空花師云诸上 然迥 有 别 茅 即如作家相見如兩鏡 知 始得古人驗人一言半句 有所以人將語探若是 做工夫只 我且問 IJ 此 顉 相 病 滑 昭 你 知

> 記得滿肚皮言句徒逞快利有什麽交涉雪 不以此爲念祗圖好看若是真爲道底人便 竇謂之隨流失源你道他病在什麽處病在 箇水字不似如今人自己尚不知落處只管 相見自然恰好所謂滿口含冰不曾道著一 是什麼松 底人舉起便知 步不得士云然雖如是壯力猶存他得底人 居士訪松 不要取笑識者山僧令夜與你點破若是得 山豎起拄杖云老僧年邁缺伊一 儿 和 絲來線去自然雅合你 尚 値 山 經 行士問云手中底 看龐

得亦終不干別人事我方纔舉斷除煩惱重境緣一切時一切事果能一念不生麽心如亦自不肯大衆且看自已於聲色關頭逆順亦自不肯大衆且看自已於聲色關頭逆順是善知識肯了我自已不曾到大休歇田地

擬作麼生趨向他諸上座汝纔擬即不是了 手腳趨向真如亦是邪真如作麼生面目汝 求煩惱不可得更欲去除他豈不多了一翻 增病且道煩惱為在內為在外為在中間若 自直捷喫許多辛苦作麽 也者箇田地從無姑來至於今日更由今日 盡未來際還曾動著也無何不直下悟去更

問答

麽問進云建化門庭且遇未萌以前道將一 僧問現前且道承誰思力師云上座也解恁

麽能穿電影師云大慈悲菩薩 句來師云即今是什麼進云兔角杖子爲什

僧問倩女離魂那個是真底師云大衆看者

僧也解恁麽問

僧問大事未明時如何師云一二三進云明

後如何師云四五六 燒樹葉進云出水後如何師云澗邊流水散 靈必問蓮華未出水時如何師云巖下煮茶

僧問某甲參學以來苦無見處師云你要見

作麼進云也須有箇真實見處師云幸自可

憐生僧周措

醫云你肯已去了是什麼僧無對 我者是什麽師云有病告者請醫治告肯愈 師坐次僧問無我之旨畢僧復問祗者能無

僧問如何是實中賓師云業識茫茫無本據 師坐次指銅鍋問僧有人問你是什麼作麼 復問一僧僧不對師以手指云你肚裏有禅 生對僧云銅鍋師云還有疑麼僧云不疑師 可憐白日喪天真進云如何是賓中主師云

藏

跡進云佛祖潛踪蒼上絕跡時如何師不答 進云如何是主中主師云佛祖潛踪蒼生絕 賓師云慈悲巧妙施方便善握司南驗正邪 途中解作活無往而不利進云如何是主中

僧禮 復云理若無漸悟則佛與眾生不由緣起事 麗中是問理則頓悟事以漸除理亦有漸悟 字亦不立敢問未悟不立悟了不立師云月 若無頓除則一 底麽師云有進云事亦有頓除底麽師云有 拜 切法 皆有根本又問悟之一

熊心開總理問諸經俱云無我為甚涅槃獨 無語師云你道是那一宗僧云不知 僧問師是那一宗師云饑來喫飯困來賬僧 僧云莫是臨濟宗底師云你卻 伶俐 師 便打

显禮

拜

後用人參補其元氣 云有我師云如醫病人先用大黄消其邪熱

誦得麼師云者是功行邊事若本分上未了 楊未了司馬問弟子戒殺已人通來專事持 識處看士罔措進云居常多坐不覺每遇不 J 總是業識茫茫進云如何是本分事師云古 天黑暗女有智主人二俱不受還有什麼打 如意事便打不過不知病根所在師云功德 人道乾坤之内宇宙之間中有一寶祕在 居士還識得麼進云不識師云何不向不 形

情上勘破祇如居士年遇六旬從前涉歷且 道即今在什麼處豈但六旬再過六劫也只 如此幻妄空花徒勞把捉者裏勘得破放得 不過處良久復云若未能直下便了 下 日久歲深父母未生前一著子自然獨著 **直就** 世

龍

禮拜生前一著子如何下手師云者便是下手士生前一著子如何下手師云者便是下手士磕著進云側聞至論毛骨悚然不知要見未

就者裏體驗看 遣麽進云不用排遣師云根源上 源話然試問居士假如夢中覺夢還是夢麼 久無奈種種情念終難排遣師云此未是根 非空無所有師云若無所有又成斷滅去也 如是一切情念不除自盡進 師云山僧若說是山僧底進云其甲嚮道已 非妙用進云敢問某甲自己根源分曉所在 源上討個分曉自然把柄在手生生殺殺無 嚴春陵司李問弟子職司刑罰民命攸關 進云畢竟是夢師云醒來夢中心境還用排 以令彼無隱情此無枉法師云只從自已根 云情念盡 一明了 時豈 亦復 何

為意知善知惡是良知說他不是良知亦不 我不如是卍云師意如 什麽爛柴頭學者向什麽處撈摸陽明揭出 手眼也不小 得卍云師又 之體有善有惡意之動何不云一念動處 良知亦非世見可到但云無善無惡心之體 師云此事不與教乗合況儒典耶雖然孔子 善去惡是格物我與你另拈出物而 · 渠 開 如何 師云知而無知是良知 口道個在明明德明德是 何 師云不可思議心 無物是 即

+

僧問 州來師云會歷云不會師云莫道無閱羅王 . 閻羅王還有也無師云子甚處來云杭

**喫鐵丸有你分在** 

蔡雲怡督學問日坐金輪拳還望見漢陽拳

條大路畢竟那一條是大路師云咦者一條 頂否師作此田相答之又問踏上匡山有三

**峯讓他獨出師云争怪得伊又問身在山中** 是大路又問廬岑險峻高出羣峯爲什麼羣

瀑布靉靆而上升者雲烟怎見得廬山 骨凹凸者峯巒參差者林木奔飛而下墜者 真面

身在山外且置祇如麤碩者土皮壘塊者石

師云土皮石骨峯巒草木瀑布雲烟又問

浪滔天石觸舟沈峯上人作何教他舟中人 有人在金輪峯頂有人在彭蠡湖中忽遇波

> 爲什麽有二種色蔡云根無二種師不肯蔡 師與蔡督學話次屬指親中花問云一種花 作何自救師云南無觀世音菩薩

云師意如何師云一種花二種色

靈泌問如何是但願空諸所有師云出門不

踏芳草路進云如何是慎勿實諸所無師云

家貧猶自可路貧愁殺人進云如何是賓 歸家不坐涅槃牀又問如何是賓中賓師云

主師云久旱逢甘雨他鄉遇故知進云如何

是主中賓師云一朝權在手便把令來行進

云霧卷烟收後森羅宇宙寬 無面目見江東又問香嚴上樹意旨如何師 云如何是主中主師云八干子弟今何在更

水盡露出珊瑚枝叉問如何是你有拄杖子 法樹蔭問香嚴上樹意旨如何師云鯨吞海

五 五

紱

我與你拄杖子師云鳥棲無影樹進云如何

不消支人司旨良所苗意言中可而云下一是你無拄杖子我奪卻你拄杖子師云花發

了時, 15 三乙万 / 三ボ 1 一 1 5 云东 一 不萌枝又問南泉斬猫意旨如何師云你一

一歸何處師云來說是非者便是是非人切時中拈匙把筋又作麼生又問萬法歸一

**吃豆是一旦一遇再買し**無師云兔角杖僧問南泉斬猫還有罪過也無師云兔角杖

挑潭底月龜毛繩縛嶺頭風

上座進云如何是第一要師云更無玄與玅何是第三玄師云東去也是上座西去也是知進云如何是第二玄師云上座是進云如僧問如何是第一玄師云如人飲水冷暖自

如何是第三要師云是處有芳草進云如何是第二要師云信手拈來草進云

僧問蚯蚓斷為兩頭兩頭俱動未審佛性在僧問香嚴上樹話意作麼生師云蒼天蒼天

那一頭師云兩頭俱動

契一日師復舉前問卍忽省云百姓日用而麼問洞山恁麼答爲什麼放他三頓棒卍不師舉雲門三頓棒因緣問法字卍云雲門恁

師休去

不知師云不知個什麼也云查渡湖南報慈

僧問某甲祇是一個不識結在者裏師云但

一一 五二 六五四

向者不識處會取

僧問其甲如今此心極是安樂莫便是麼師

云是誰安樂僧問措

師問法字卍如鏡鑄像像成後鏡向什麼處

去卍云也跳不出

楞嚴云山河大地語未畢師震聲一喝僧問 禮拜著僧禮拜起師云餘二即非真僧復舉 僧問惟此一事實餘二即非真時如何師云

僧求開示師云你一向作什麽來進云某甲

其甲未到者田地師云你昨日從那裏來進 云自東莞起身十二日到鹿角十四日到此 不晓得師云不晓得豈不是大了當人進云 慈悲指示師云你謙退作麼進云某甲實實 一向行行不知行什麼行今日遠來望和尚

> 底相為了也僧復求師云我從來不曾與鉢 震聲一喝僧罔指再求指示師云適來已徹 師云那個同你來僧指傍僧云與他同來師

盂安柄

語師云且去與茶僧禮拜起云某甲實有一 師問僧你參什麼話頭僧云一口氣不來畢 以手彈桌子師云五蘊身田强作主宰僧無 竟向什麽處去師云有人問你作麽生答僧

語師云且去喫茶

云出後如何師云汝看他是何面目進云面

目現在師便喝僧罔措

師瞪目視之僧擬進師便打 僧問一切意旨即不問離一切意旨作麼生

師舉雲居膺示衆了無所有得無所圖言無

五七

能

龍

箴

有語在師云子作麼生座云切忌恁麼時師日還只心無所托語未有近傍還請和尚著見置只心無所托語未有近傍還請和尚著與一夏所造各呈畢麗中是首座云上四句所是行無所依必無所托多衆毎句下語以

云汝身上有獦蚤癢作麼主張汝未開口時猶較些子進云莫是授記麽師居士問如來爲栴檀相摩頂是|是二師云

笑云子深得雲居之旨座便休

何是普賢行門師云上座也解恁麼問問終師云大慈悲菩薩問大衆運為盡承恩力如何是和冶無量壽師云閣黎問底是問九九何是和冶無量壽師云閣黎問底是問九九何是和冶無量壽師云閣黎問底是問九九個問滄海任憑日月轉青山不逐四時凋如

師云問取露柱云滿眼滿耳問世間什麼物與恁麼人同年日穿衣喫飯動轉施爲如何是文殊境界師

日影烟波水上總雲霞如何是入廛垂手事百影烟波水上總雲霞如何是入廛垂手事后通合去師云九九八十一問荆棘林中穿后通合去師云九九八十一問荆棘林中穿后通合去師云九九八十一問荆棘林中穿唇道合去師云九九八十一問荆軟本的得不

師云你問我答

又被風吹別調中進云只如黃檗一掌意作進云恁麽則脫者未曾脫墮者未曾墮師云脫師云打麫還他州土麥唱歌須是帝鄉人居士問百丈野狐爲什麽不落便墮不昧便

**事師云有問有答** 

盡進云如何是後念不滅即佛師云露出珊

瑚枝

眠問師唱誰家曲宗風嗣阿誰師云達磨不

僧問如何是和尚家風師云饑來喫飯困來

麽生師云啞子問聾人

個什麽師云汝自出供狀了也 竹箆子又問不是心不是佛不是物畢竟是 妣如何是大事師拈起竹箆云老僧者個是 僧問大事未明如丧者妣大事已明如丧考

個乃云此定就瞿曇也出不得即今大地衆 居士問文殊問明女子是一是三師云兩彩 生亦不曾出此定也所以云一切眾生已成 一赛進云罔明又是那個師云女子又是那

了師云又是重添八字看 佛竟已度生竟已涅槃竟進云畢竟此中不

石師子 僧問破戒比丘為什麼不入地獄師云無孔 鐵鎚進云清净行者為什麼不生天堂師云

五

緻

九

藏

汝作麼生會僧無語處見得進云見和尚舉拂師云我未舉拂時久云汝作麼生會進云見和尚作用師云甚何問如何是直截根源一句師豎起拂子良

僧問千里聞風即不問海幢消息近如何師

在什麽處安身立命師云今日新羅國說什復問誌公噉錦未曾動著一條毛請問鴿子好喝再喝看進云喝過久矣師云者是套子姊子僧禮拜師云汝作麽生會僧便喝師云整起拂子進云離了者個又作麽生師放下

**麼事僧擬議師便打** 

底僧復問如何是覿面無私一句師云建了會底汝還曉得麼僧展兩手師云者是學來僧求開示師豎拂子云會麼云不會師云不

還有不從緣生者麼師云且喜居士有此 從緣生緣聚而生緣散而滅如夢如 之緣也俱不可得張云明知一切皆從緣 如影即今山僧與居士在此談論也是偶 為自身相六塵緣影為自心 今時被争有放不下底對圓覺云妄認四 自家放不下師云還是看今時不破若看得 心無呈凝深信不疑然不能當下撒脫畢 **承教後漸覺不大為塵俗所累每誦** 張月鹿黄堂庭二居士參張云某甲自盧 相不 知 **2**7 種 Ž 經至 如 種 生 泡 皆 大 山

得居士須實實用一番力體究始得張云毎他恩力即此生滅俱從他起卻覓他起處不生更於何處覓真實底師云無有一刻不承從朝至暮念起念藏豈不從縁張云除此緣問黃云不從緣生豈不是心師云心即緣生問黃云不從緣生豈不是心師云心即緣生

皆由不知常住真心張云于今怎麽知 道理是常住麽張云斯人存斯理存何當一 住真心師云居士平時所謂仁義忠信一切 到此處便難用力師云本自露堂堂當下不 刻不存師云恁麽畢竟理因人顯人且不存 事呈凝皆因有求若能無求有何呈凝師云 但自驗頗有得力處祇是無求二字世人事 常住不是常住張云其甲雖不知常住真心 道空歸何所傅大士云有物先天地無形本 理於何附黃云誠知佛教一切歸空師云且 非前餘又如流水刻刻不停愚者見水謂水 焰焰相續愚者將謂燈光常住不知後焰已 若要徹底無求也須徹底看得破譬如燈光 叔零能為萬象主不逐四時凋是空不空是 轉求轉遠楞嚴云一切衆生生死相續 得常 又如一人今日之身已非昨日佛云纔生 是寧知死者死生者生人物依然卻非其故 有滅不爲愚者說者裏争容得汝攀援執戀 争容得汝思量分别如今卻把取不得底死 常住又如一城人物往來一年如是百年如 體究便是工夫黄云其甲於今凡遇事來物 黄云還有工夫在麽師云不省得時向者裏 當淨其意如虚空遠離妄想及諸取令心所 捨不得又争得張辭求一言可終身行者師 來隨時應付過去便不留蹤跡何如師云者 向皆無礙張云净意豈不是不生不滅境界 當净其意隨舉華嚴偈云若人欲識佛境界 云諸惡莫作衆善奉行張云願求進步師云 地 境界也大難黃復舉似首座座云要到者田 先須識心始得

自

取

即

六

藏

著語

幸言 養真見慈明慈明問如何是佛法大意著若不來學影草真日無雲生嶺上有月落波心若云柳子戲人換卻眼睛了也進日畢竟如有著云柳子戲人換卻眼睛了也進日畢竟如於嘉覺參六祖選三匝振錫而立著云千里上有月落波心著云歌手戲人換卻眼睛了也進日畢竟如於嘉覺參六祖選三匝振錫而立著云千里京那一大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云人以為那行大德自何方來生大我慢著云不敢養了來也可體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云來也來也日體即無生了本無速著云

話我令不是渠著云救得一半應須恁麼會强勒渠令正是我著云老老大大作恁麼語云巍巍堂堂處處得逢渠著云姪坊酒肆逢然無事追追與我疎著云錯我令獨自往著洞山价祖偈切忌從他見著云纔生便歡自

六四

il 截

長慶宗寶獨禪師語録卷第四

其四

升

頌古

三十五三要示張斯公孝廉

仰山云百丈得大機黃檗得大用餘者

一句須具三玄一玄具三要汾陽深得

今時社撰則又鳥焉成馬矣

第一支狸奴白牯解相傳碧眼老胡偷吐舌

忍氣吞聲不敢言

第三玄森羅宇宙寬頭頭是活計宣費草鞋

霞法孫今釋 重 編

盡是唱導之師臨濟云大凡舉唱宗乘

其旨方纔頌出其實不分然又非龍侗

古塔主分體中句中玄中已失古人意

第二立左右盡逢源寬家難解結急者眼睛

錢

第一要天光不報晓釋迦彌勒不知名肯向

人間留联兆

第二要樵歌牧唱真奇妙爭奈途中恨未開

第三要大地蒼生同此調折旋俯仰跳不出 費了許多鹽醬料

業識非非真可笑

然生活計鐵壁銀山橫面前 用中得體號為支明明一句絕廉纖變換自 三支總頌

三要總頌

明全具足當機巧妙任師裁 體中顯用名為要祇貴學人正眼開一句明

曹山三堕

任運騰騰聲色中情忘向背境心融依然仍

消無別謂禪人休更亂疑猜 三冬寒氣冷難挨木佛將來劈作柴身媛寒

茅鐮子

**茅鐮子三十錢人人都曉得問著便茫然** 

南泉斬猫

猫兒按下有分拏叵耐禪流不作家王令已

行難躲避將軍塞外漫於誇 兩堂雲水鼓風濤奇特南泉下一刀救得不

得都莫論不英豪處逞英豪

**活猫兒談太猫兒請問禪流知不知** 個堂

堂無事漢橫趨直撞總由伊

手把狸奴下一刀禪人何必口叨叨知音惟 有趙州老草鞋頭頂賣風騷

趙州勘婆子

臺山大路如弦直來往師僧真飽參婆子趙

風旛

有山中越御饌珍羞求不逢尊貴重

佛祖位中留不得隨縁且作住山翁山中自

**释通消息渴飲饑餐總現成頻** 

水牯牛兒事最精惟知念草絕餘情時人若

舊無勞力真個真空不住空隨

花重注脚祖師循占最初機 管貪程去那晚全身在此間 不是風兮不是嬸關山把截路行難時人祇 風播不動仁心動自古來今真便宜若論拈

有千金好何似中人坐竹林 不是風旛不是心祖師到此絕知音人言富

得東君面萬紫千紅春正深

不是風橋正是心橫趨直撞莫沈哈若人識

丹霞燒木佛

滋

六五

龍

州頭角露卻令人見轉羞慚

年老成精老趙州助婆作惡起戈矛臺山大

路依然在衹要行人肯點頭

臨濟三支

洪鑪翻雪浪海底起塵烟人天既不會佛祖

亦忘言

寒山逢拾得辦掌笑喧喧傍人都不曉卻道

是風顛

陽春布德澤清明三月天嫫母連宵織耕夫

忙種田

世尊初生

指天指地獨稱尊爲愍群生出此言賴得雲

門知變態不然空費老婆禪

處便消除竒竒好事不如無見怪不怪其怪自壞雲門善解機宜禍纔生

世尊悟道

知燈是火原來飯熟已多時寥寥獨坐霜天後一睹明星便發機若也早

世尊問猪子

歷歷分明在目前何須動舌起言端雖云佛

具一切智也要儂家莫被瞒

大通智勝佛

佛不成佛盡落今時門底收

惟此一心凡聖母十成圓備莫他求若云成

城東老母

盡渠無盡五指那能解覆藏本是天然一尊佛緣何特地而乖張虚空有

趙州無

手在何處但示花柳不言手人人一雙無事手隨分拈花和折柳若人問

■ 五二 六五四

問性惟將無字疇勿隨言覓急回頭忽然踏

著來時路始知人解倒騎牛

趙州道無言中有響急著眼看祇者伎俩

狗子佛性

道有道無老趙州禪和奚不看來由可憐泣

路亡羊者盡從無有裏淹留

日裏看山

三三該九四四十六有米煮飯没米煮粥

大慧竹箆

吞餌已鉤腸清波亂跳揚絲綸牢在手更不

動刀鎗

竹箆背觸為君舉被路相逢無處避堂堂一

個丈夫兒有志氣時添志氣

竹節直截為君說真個甕中不走鼈不用如

何與若何曠劫無明從此歇

五

老僧舉起竹篦禪和開口即非背觸俱非勿

動急急撒手來歸

娶子燒巷

主賓相扣有來機腦後金鐘太熟竒联兆不

留空坦坦寒農枯木緑依依

婆子燒巷事太竒諸方傳說盡參差明修棧

道人皆曉暗渡陳倉幾個知

殺活縱橫縱奪機暗藏春色使人疑瞎驢滅

卻些見在千古還他老古錐

正恁麽時意若何寒巖枯木寄婆婆趁去燒

卷情太毒都令人見轉淆訛

未離兜率已降王宫未出母胎度人已

未離兜率降王宫一期佛事已周融非但瞿

**曇自如此諸人鼻孔一般同** 

六七

龍

縅

## 大隨壞

龍影但看興雲布霧時壞壞石頭土塊隨隨鳥語花飛澄潭不見蒼

九峰不肯首座

師未後意九峯亦未覷其涯香烟纔起便歸去個是叢林老作家若論先

無見無聞主在什麼處

無見無聞主在麽相隨來也沒如何誰家門

**玄沙三種病人** 首無明月叵耐夜行人更多

盲聾喑啞最親切聞見覺知無二别部陽老

子太乖張盡把家珍都潑撒

望州亭烏石顏僧堂前相見

家田地穩鵝湖保福解推遷大地拈來如栗米相見相呈亦偶然若論歸

陸亘大夫家中片石

月都遊盡滿腔心事與誰論行船盡在把梢人信手拈來著著親雲山水

魯祖面壁

壁立萬仞接上機何勞簸者口唇皮當時若

是高亭老實勝南泉王老師

法眼捲簾

一得一失摩訶般若波羅蜜剔起看毛惺惺

惺一得一失是何物

德山到龍潭

疑天下老猫與從前未悟同 不見潭 兮不見龍吹燈方覺在其中雖然不

倶胝一指

物豎一指塵世終然有予期萬派千流都是水七金五凝總須彌逢人遇

1一 五二 六五四

疎山毒增

文二文與三文一寸龜毛重九觔和尚此

生不得墖饒伊狼籍在荒岑

馬祖一喝百丈三日耳孽

金翅鳥王當宇宙個中那個是超群一提塗

巍巍獨坐大雄峯生涯丧盡絕行踪幸得祖 毒鼠皆丧不是愁腸也斷魂

翁田地好兒孫從此振宗風

投子油瓶

油油莫是投子麽鴛鴦繡出從君看不把金

鍼度與人

**将謂何竒特元來祇恁麼昔年何處去今亦 晏國師因雲峯攔胸把住有省** 

不較多

婆子拋兒

棹休誇弄君向瀟湘我向秦 南柯夢醒豁精神個中何必較疎親呈燒舞

十智同真

同一質姓坊酒肆逢彌勒城東老母遊不

得摩訶般若波羅蜜

二同大事信手拈來都是從今莫數家貧有

志氣時添志氣

三總同參耕夫織婦和南一一天真明玅何

必南詢五十三

四同真智從來不許人知碧眼老胡不識白

牯狸奴皺眉

五同偏普東家打鼓西家舞巴歌社酒笑嬉

嬉樂在其中人不知

六同具足包天裹地無餘物欲進進無門欲

退退不得

六 九

故

同得失左邊牆右邊壁成也蕭何敗也何

忍氣吞聲莫叫屈

八同生殺随手拈來是藥有時珠玉八珍有

時糞堆榼猹

九同音吼溪聲山色全周觀音將錢買胡餅

元來卻是個饅頭

十同得入化城且暫歇息養內不知庵外事

玉毁苔生赤骨力

十智同真分明舉似〇更莫擬議

五位君臣

正 一中偏混沌不分空劫前堂堂宇宙無人識

恍惚依俙未易言

偏中正更無一物可當情途中解唱選鄉曲 肯將幽趣博虚名

正中來看渠也俊哉二途俱不涉何用有安

排

兼中至者裏渾然忘彼此忘彼此放去收來

帖帖地

都來弄巧反成拙

兼中到古今至此無人會於中那個出頭人

偈

答錢沃心督學

問肚饑必想飯身冷必思衣起滅尚未停

肚饑思飯冷思衣起滅紛紛是阿誰從此萬云何謂息機

緣都歇罷饒伊門外亂鍼錐

問静定名曰禪風動名曰波静定若澄潭

風 波從 何起

清淨本心原静定纔生一念便淆訛諦想此

■/ X 二 六五四

念原無有自此澄潭絕浪波

問期場七十完百日餘三十絕後而再蘇

阿誰有血出

須知日日道場中絕後再蘇始見功老父從

來不借借兒孫門外逞威風

問生滅時時有圓明隨地得請問衆禪人

**那個不遭屈** 

生滅元無有圓明無可得個個丈夫兒有志

氣時添志氣

問開口成思慮無言猶太句有無皆不成

何處是去住

開口非思慮無言非必句縱橫總是我去住

更由誰

問頓悟稱見得本性有形否謂空不是空

云有未曾有

謂空不是空云有亦非有仰鑽膽觀徒費力

你若無心我也休

問舊年何處去新年何處來若言没來處

百草有憑據

去年無處去新年無處來竒哉端的意萬卉

向春開

問德山有一棒臨濟有一喝世間些小事

德山棒臨濟喝覿面當機疾雖然岩遇惡辣 相見若爲合

禪和須要藏身退步始得

别真妄偈

**真法性本淨时耐人不知不知與淨性非一** 

亦非二真妄元無性總是法縁起悟時順真

悟性皆空無終亦無始不是真生妄迷真妄 如無終似有始迷時違真性有終而無始迷

七一

七二一龍

截

遂起既達妄無體云何不可止因緣性空故

何生復何太

法華窮子偈

年人事别歸來元是舊行藏多時馳騁在他鄉險峻關山路渺茫五十餘

其四

拄杖偈

個我渠何得有親疎自今以後無分別相將我何能活我得渠用任伸舒渠我元來無兩把住放行渠藉我登髙下險我由渠渠無有

長慶挂鐘板偈

攜手作良圖

風重整頓相隨來也大家看有句無句古今傳樹倒藤枯幾百年此日宗

戒衣偈

黄梅夜半偷傳去累得兒孫天下忙赶到橫

頭無避處當陽抛出大家看

化鐘偈

明暗文殊見觀音動靜機蝗蝗聲聒耳且道

是阿誰

答馬僧摩居士

解閒切但居士何須說悟迷

句當陽難下口未言早已落前溪山僧不

示熊心開總理

生緣偶合腰纏騎鶴契吾宗聖凡無別一知通你我心源性相同且喜風

偶作

住一朝客野老恒冥如是觀帶水拖泥入嶺南不知何處是家山千年常

贈法字

吾道無人識憑君一線通君心我心合是以

到其中

贈麗中

巖門端的實知野老不相欺風旛一頌解投機千里同風事亦竒三到黃

.

示二嚴

生城門頭一念回空王傳令子歸來大家團

聚談今古莫媿從前眼未開

示圓實

子歸就父通消息父信子言而發心所有功

德全是子須知老父不出門

示法緯法樹兩侍者還匡山

生無一事心生念動事如麻修行活計子無他惟有無心更莫加心若不

又

塵勞煩惱雖無性巨耐似生相續多尅念殷

勤休頗惰大通雙眼又如何

示能素韓夫人

年不相識依然還是老婆婆不思善兮不思惡祇者不思是什麼莫道多

示禪者

四方八面都無路祇貴闍黎著眼看釣竿已

在漁人手不必食程過遠山

聞樵雲訃音

令心愈寂爾因心地久盤桓年來莫作世情觀最喜山居半掩門聞訃卻

示道者

頭關极子百千三昧一時局從來佛法無多子纔恁麽即不恁麽踏著上

示僧

日日日從東畔出朝朝難向五更啼於中岩

七三

龍

Ŕ

具金刚服阿嫂元是大哥妻

魔中显首座住持訶林遣可都寺持送

拂子一枝偈以表信

祖祖 相傳紙一心青原南嶽不須分三玄照

用非他立五位君臣為此陳棒下無生凡聖

絕臨機不見有師僧訶林重豎風椿論卻幸

吾宗代有人

定宗上座遠來乞偈

截鐵齡釘容易事賴絲難斷事尤長人無遠

預張良計恐落儂家鹽醬缸

又

楚水秦山遠度難闍黎莫作等問看丁寧急

下擒王手不動風播仔細參

淵 禪還華首

將謂宗門有祕傳那知空隱總無言如今策

杖羅浮去火種刀耕華首邊

示祖心還華首

飛雲頂上看明月正是歸宗祈額時南北東 西同此意心心只許祖心知

横挑拄杖不顧人直入羅浮深又深黄葉菜

根記收拾恐隨流水動知音

參罷諸方五味禪生涯只在钁頭邊若人來 扣其中意劈口提他一兩拳 示勒拽往華首

示西水禪人

兒當自決勿留禪字賺平生 未言先領猶連刻句下翻身未是能大丈夫

示張玉叔 州 守

大丈夫當猛烈浮華光景水中月陽焰翻波

知君多佛植靈根丁寧莫到好時節 真明潔達磨西土不將來可祖無得便休歇 豈足言空花落影那堪說惟有真如無上珠 亘古亘今鎮常徹不從縁豈可滅六根門首

示行者

出类籠 

示戒摩行者

君不可見無心處處入圓通 如魚在水鳥飛空往返周旋在此中擬議知

示印平禪人

直下信得及更無第二人但有路可上更高

人也行

題靈必須古遺筆

靈泌一去無消息空餘靈泌之遺筆筆跡子

知非但久知兼深思我得此個空三昧所以 知非昔人留之以慰予之心你我一空予久 過百年亦如之噫世間如幻住你我本來無 生成之情離靈泌靈泌三十七年如昨姜再

禮金輪墖

凌空一突兀不與眾為鄰四面攀齊絕萬峯 **覲遥思殞鐵人** 回互新頭頭真合利處處本師身今日親瞻

可當餐緣何無事衲得遇現身官一種沒絃 自惭福慧薄度世亦應難荷葉堪爲服黄精 曲知音能解彈 答周少司農元亮祝壽四首

又

是法住法位都緣物不遷根塵無過谷聲色 好安禪賭角知牛在看烟識火然明明親見

七五

能

龍

統

得那更有中邊

叉

炭戸外草芊芊淨居天取舍情忘盡長伸兩腳眠茅養獨坐一入空門裏蓴思不計年愛枯乾慧地花落

ヌ

上知是幾多庚偃溪聲道直猶為曲言空亦强名偶來塵世條溪聲道直猶為曲言空亦强名偶來塵世作佛元容易纔疑便不成謾誇臨濟喝會認

答棲壑大師

處天湖最上顛只目前我猶鴻鴈影君享水雲緣異日重期只目前我猶鴻鴈影君享水雲緣異日重期金輪相別後屈指廿餘年世事如無有真機

慣

觀世音菩薩贊

是非色耳鼠擊處聲非聲者個天然真佛性 是非色耳鼠擊處聲非聲者個天然真佛性 是非色耳鼠擊處聲非聲者個天然真佛性 是時被色轉耳閩擊處聲非聲者個天然真佛性 不返遂爾結成生成根若能念彼觀音力此 不返遂爾結成生成根若能念彼觀音力此 不返遂爾結成生成根若能念彼觀音力此 別爐炭頓銷鎔

叉

竟觀音現前欲見大士應如是觀經云觀身與我無第二人覓則不見疑即天淵不疑不見聞應益拔苦與樂如空谷響應物成音在見聞獲益拔苦與樂如空谷響應物成音在予開大士不自觀音以觀觀者故能令衆生予開大士不自觀音以觀觀者故能令衆生

一五二六五四

實相觀佛亦然

博 山 和尚像贊

泥牛入水須無蹤雪重霜嚴路不通欲識吾 師真面目桃花依舊笑春風

E 讚 面 显赫

佛佛 是子效殷勤須知更上│凌層○咦目前無 闍黎此間無老僧 惟傳本語 體師師密付本心全憑者一著

又面可請

者漢太脫空自己尚無立錐之地別人何處

可通風生平祇自信不與時人同即心是佛 信入骨髓本擬深藏山谷不許人知〇咦何

期可子效熊耳 又面濟請

者個漢看來似老實心事人難識畢竟無他

又面卍請

道即心是佛惹得人起謗渠心猶未息

長紙是中了達磨大師之遺毒自家誤賺猶

可叵耐出言還不收拾每向人前口口聲聲

纔與麼便不與麼且道者個是我 不是我若 道是我我不與麼若道不是我我非不與麼 不與麼非不與麼畢竟如何唐言乞士梵語

苾菊

又面具請 卍具侍側

著力報佛思報祖思不可獨善其身須作個 人同心其利斷金何況又三人〇咦大家齊 只此伎俩自家玩賞不已近來亦有知音二 般岩功臣 即 心是佛即心是法即心是僧者老漢平生 又面茶請

七七七

龍

者 如今不直半文錢常思自己甘心處將謂無 性成佛人問事事都不愛碌碌勞勞四十年 識不料陰闍黎立盡門前三尺雪 師僧面黃眼大纔出孃胎便捏怪祇求見

叉華首請

孰是孰非黍麥難分雖然人不識汝亦有知 引誘世間人絕無文采又不尖新諸方笑你 者老子一生愚魯凡百無能你底些兒伎俩 祇是一巻壇經時人恁麽說知汝亦甘心咦 不過識得一個心年深歲久愈老愈精却來

音

又 海幢請

上無攀仰下絕已躬外離離相內後離空佛 祖位中留不得由來抵者住山翁

图 [教授費

> 不惡 字街頭東爆西爆自己一身没得求祇為泉 人討安樂咦忽然撞著其中人許多撈捷亦 者厮兒看渠真麗落破衲芒鞋蕭然獨脱

**銘柱杖付剰人長老** 

當陽展用任君戴洞上一宗方在子 元是汝底今**還與汝惟論見性不拘文字**咦

長慶宗寶獨禪師語録卷第 四 ţ

音釋

之盤 檛 擊盤 並 張 年也 一於因深廣貌四年樂 因古湖字物萌星車擊鼓也 中妥帖定法 **爆**披 贴 然教蝗 聲切黄胡 · 也音鐘光 砲鼓切 発音

Ā

義

長慶宗寶獨禪師語錄卷第五

其五

肣 震 法 孫 今 釋 重 編

書問

答張莂公孝廉附束書

大鑒祇具一隻眼大通雙眼圓明永

明老人可謂極護正法不令在禪窺

其涯涘乃擔板漢終日遏捺妄想以

求一念不生往往附會其說就中差

别 伏乞開 示

達磨大師云行解相應名之曰祖豈非雙眼

成立又云須要識乾識若不乾敢道輪 圚 在敢道啼哭有日在宣非重於行履即為山 明耶湧泉云今時人須要盡 一卻今時 始得 廻去

云祇貴子眼正不說子行優豈非重於見地 耶得底人他 自知時修與不修是兩頭 語則

> 豈與盲修瞎煉遏捺妄想者同日 非離見地外另有行優離行優外另有見地 矣大通雙眼圓明永明此語極救一時之數 語哉

答曾宅師孝養附來意

達磨一宗以直指為標題以悟門為

機黃檗得大用餘者盡是唱導之師 似此各有分量疎山云咸通年前悟 漸次俱為剩義乃古人云百丈得大 究竟宜了當人現成機用一 切 分量

得法身邊事成通年後悟得法 身向

未息豈不見高 開人因此致疑稍有省悟者 上事尤屬漸次既有分量漸次則 悟似非究竟何謂直指 去船子覆舟示非别有耶大慧答李 亭隔 江 抬手橫趨而 所以已眼未 义狂 心

t 九

龍

故

兪

大方便令學者隨器隨時獲大饒茲然也乃又云公欲明大法應機無滞但且仍舊不必問人久久自點頭矣但且仍舊不必問人久久自點頭矣此皆師家親身經歷方能於直指具此皆師家親身經歷方能於直接應無滞養老書云公於一笑中釋然還更有

**懇求拈出差别埀示將來掃地賴我和尚開大鑪鞲無不成就可見法源深遠不可類齊只今宗風** 

達磨一宗原是直指人心見性成佛實以頓

高下花枝 悟為 者 利 字亦不立豈有頓 鈍 也 咸 非 則若悟則一切 法有淺深也李 通年前成 有 短 長隔 通 年 現成絕諸分量即 漸彼此哉雖然春色無 **江招手横趨而去** 後 漢老一笑釋然實無 漸 悟者也此 人有 頓悟 悟之

> 舊不 自彰耳 惟中下之根未易窺測故善知識具大方便 無盡終夜深疑始大徹去如婆子燒菴 Щ 絡索皆從者襄出張無盡見兜率悅悅云德 牙若週大根學人一見便了實無分量斬 有收有放百丈再參德山不會未後句古人 人眼如此機緣逗漏 十年祇供養個 奇特矣而又疑大法不明故大慧云但 **乘手巧妙而不失直指之旨時節旣至其理** 還有末後句也無無盡云有悅大笑 必 問人久久自點頭 俗漢保壽云瞎卻鎮州一城 不少正是宗門最 矣此 語有權 後 而起 云二 有實 且 仍

答金叔起文學

一字成卻多少人敗卻多少人不可菽麥不欲完無上大道知之一字最爲親切然知之

守倜 在胸 也靈知者無上大道也祖云不見一法存無 知字亦是緣慮心連者個 僧恁麼舉似須是急著眼始得 裹不許有知不許無知 見大似浮雲遮日 分也凡有所知皆是緣慮心苟有個道理存 個 太虚生閃電亦云幻知知無真知 什麼若向者裏信得及許你有個見處山 無 中亦是緣慮心假如一切放下但守個 知亦是緣慮心緣慮心者生死根本 面 不 知 又異於木石且道是 知字都放下單單 \_\_\_ 法守空知 無知 到者 櫍 如

壽極天者都不可得所謂彭殤徒自異生死世之極壽者百年極天者十歲過一百年極雖人情難遣豈不聞生死事大無常迅速耶姓人情難遣豈不聞生死事大無常迅速耶去年三接手翰祇是痛傷令愛之意不息耳答金以質文學

是無主字典不學道者何異惟痛自警覺為 整無主字與不學道者何異惟痛自警覺為 是其面像如熱時焰如呼谷響如空中鳥跡 是其面像如熱時焰如呼谷響如空中鳥跡 是其面像如熱時焰如呼谷響如空中鳥跡 が来上泡如石女兒如芭蕉堅如電久住菩 如水上泡如石女兒如芭蕉堅如電久住菩 如水上泡如石女兒如芭蕉堅如電久住菩 が果最為親切請居士常作是觀萬念無有 不銷鎔者况居士學道多年今處順逆境中 是無主字典不學道者何異惟痛自警覺為 於無別也文殊師利問維摩詰言菩薩云何

慰

面 即 心是 目借 答陳秋濤宗伯 存此為直 佛率性謂道 捷誠 爲 如閣下所言然信 仁 申 已聖人 雖 徃 而 Š

八 —

龍

敝

望道未見孔子仁聖不居與明月摩尼等喻 談弟最 滿 云不 菩提信能速登解脫門信能 易言哉又云信是道 道 早 π'n 信字吾宗門實重此 有所聽法之衆尚 聖人 字 يل 假. 靈旣信則易實而 落不 信一 知尊意先知 ルメ 僧 祇 非 為 初 無兩 要直 雖 無 法方信· 不 拂 事空言但須 學 所見 信 知 佛 1. 心請畧辨之所示 從 之跡 而 **茅與率性由已之語似** 承當閣下恐學人煞 (何處下) 後行耶先行後知耶若先 自 不 恐人生著極 原 礙 識 NY 未 信華嚴云有能說法之 分個 是 ネ 功 儒 入信門信 手然後 亦曽聞 德 以 知 (皂白 閣下 永離 吾宗門信 母信是無 未 之 即 生死 信則 皇天 是玄妙之 如 不居信地 何 執 如 苦又 常虚 文王 心實 字豈 看者 上佛 無 相 師 達 W

行後 不 情識見解可到閣下大須著眼始得 行不得先行後 行行到極 門大旨知外無行行外無知 有功 指人心見性成佛實未能 石 知 不許可謂其知處先錯行亦無謂 識 亦不過强貼耳豈不聞知 何物耳苟非於知上原本清楚遂謂要行 知 尚不立而况行耶 頭三乘十二/分教某甲粗 情假鏡窮到立立立極處無無盡頭都 有 得不恁麼也不得恁麼不恁麼總不得子 勲盡是有為盡是臣種雖飽無力不離 知 而 旣未 後踐履 處 即徹 知 知不 如何 似 知恁麼看來 爲 到此 得 相 行若先知 知 近 行合 之一字衆禍 権不 7 田地喚作先 知 石頭 杂 當聞 如 二亦不 到 後行 知所謂 行 也所 極處 云 低麽也 藥 南 合 則 之門 即是 得 以 山 與貴 知 方 知 絥 疽 問 後 者 非 則

心之道有未盡則又因噎廢食也過承龍

五二 六五四

靈潤禪師山行遇火其徒云請師避火潤云 為枯椿所觸行三十里遇捕蛇者識為蛇毒 心外無火火到自滅一人山行被蛇傷足以 告之其人聞而立斃且道未遇捕蛇人云何 作麽生此處倘不深悟深信必然颟顸儱 侗

實無毫釐法可得所以云無邊刹海自他不 隔於毫端十世古今始終不離於當念山僧 生平祇信此心亦以此心教人實有原本上 外無法祇是當人信不及耳若信得及心外 行三十里無恙緩聞蛇毒云何立斃此皆 i 🙄

混雖聖人之世亦所不免若因此輩而遂疑 委悉非言可盡閣下倘共信此 商確方纔痛快至於道聽途說魚目明珠之 接西來祖意下辨邪正關 頭 惟此 NY. 不 而已 妨覿面 其中

> 酶知留心性學誠世出世間希有喜極不敢 不竭其愚以備菊養之採辱賜佳刻兼惠腆

儀統此鳴謝

又附來一 書

僧問大梅見馬祖得個什麼便住此

請質高座望 非 **耶當時大梅** 像麥唇而馬祖何以即首肯梅子熟 我祇管即心即佛拙見此語死煞不 漢惑亂人未有了日任汝非心非佛 也然則非心非佛之語果係感亂 山大梅云馬祖道即心 祖近日又道非心非佛大梅云者老 佛正 是即 二剖示 心即 何不直說者老漢非 佛不較有著落耶 即佛僧云馬 15

即心即佛表語也非心非佛遊語也今人多

Ξ

龍

龍

惟過 佛 影 知 重 識 遮 追 租 語謂 量大人 굸 如 風千里任汝非心非佛 **E**p 大 無痕 梅 É 是 能 方能擔荷馬 跡 佛渠便禮 有幾人看渠問 而忽表語不知 祖下 拜 我祇 正如 出 馬 管即 八十 Ep 良 袓 馬 N. 如 餘善 見 何 Øр Dis 即 鞭 是 佛

亂 佛三 梅 門裏出身那知身裏出門者 得 佛 人未有了日山僧更喜此語尋常人 無 正 Ö 世諸 是 心契合更不費一些手腳若 孤負古人二祖 即 佛列代祖師移他不 Zh Rp 佛 猶 爲周摺了也 覓心了不可得達磨云 個 動者老 田 死煞 云非 地 馬 漢惑 祇 袓 Ü 語 妇 非 大

典 如 此直捷至於祭悟是學人途路邊事何 汝安心竟與此同 一鼻孔非大根器豈能 미

眼

歽

見者都

是

物不是眼

Š

所

知者

都

是境

不

Ł

心諳得此意敢

保掉

臂

而

行矣

歽

以

山僧常道凡筆

·所畫

者都是畫

不是筆

答韓猶龍文學

此

從上大手眼 涅槃路妙則妙矣猶是方便之談衲僧 麽近傍處永嘉云常獨行常獨歩達者 纜與麽便不 成 是 自己尚無獨知之地 聪 根 古人云三世諸佛不 個 靈靈有個見聞寂寂總是識清生死 源 兩 立 什 絕諸滲漏若 麽所 更有個平常有個 與麼轉 **尊宿行履大** 保者又是個 楢 他人 有 知 轆 轆 有 個 豈能 地 什麽本是 都 狸 不可思議有 倸 奴 如 任 如 白牯 窺其蹤 大 在 此 火聚有 則 總 二少 是 能 卻 巴鼻 見 個 保 同 跡 根 夘 遊 者 徹 太 卻 有 耶 1 眳

答黄无咎文學

所呈來見都是識情作道理會所謂依 他作

区二 六五四

解障自悟門總是求會太速不曾死心 不知不識處提個話頭念念勿忘以悟為 便將日前知得底解得底盡情挤置卻向 師家到是説得玄妙要且目前便不 事祇貴了得若空曉佛法有什麽 我宗門下事迥別餘乘道人若信得 知下 用處 廁

落

所以:

及

法

耳此

特 此 事須 古云解屬於情情生則智隔矣來礼云本 覿面一見若祇管説道理有什麼了 須殺自悟自肯方纔痛快祇要長遠耐

煩

耳

來 尤為著空至钻枯木寒嚴等話總是錯 耳ス云無心可得空空洞洞 夫還不是者般做此事絕非容易沒量大人 尚不奈何道 面 E 祇 是一心清虚 人又爭得容易即且如生死 泰妖此乃識情卜度 一絲不挂等語 解工 即

**麥學事畢矣** 大病之警無字話頭佛祖骨髓此疑一破則 夫最忌不肯疑言句古人有不疑言句是為 看破趙州老人立地處方纔了當初心做工 襄下手畫多夜多畢竟是個什麼道 問趙州狗子還有佛性也無州云無者裏還 刻到 來向什麽處去不能無疑就在者裏 父母未生前在什麽處安身立命一口氣 不著便請將者些眼見耳聞書本上理會得 空空洞 有道理還有理會處麼若無下手處就在 不要將此念放下常常提起看什麽處有疑 起居讀書做事依舊讀書做事但二六時中 底道理盡情抛卻食息依舊食息起居依舊 來一時心識昏暗痛苦無量平時所見 洞 底 道 理畢竟用得著否敢道 理務要 疑 決 如 僧 者 不 用

能

## 與熊心開總理

而欲求其體質了不可得雖不可得而大用於頭面堂堂如臨寶鏡眉目分明雖則分明於彌滿清淨中不容他徧界徧空如十日並聖人所以同者心也凡人所以異者情也此

蒂若是達心高士一把金剛王寶劍逢著便有境畫夜紛紜隨情造業詰本窮源實無根時不是凡只凡人當面錯過內見有心外見時不是凡只凡人當面錯過內見有心外見現前折旋俯仰見聞覺知一一天真無暫時

毫起外境從來不曾有一毫入渠識得破保一毫不放入更非强為內心從來不曾有一去時不留古人所謂內心一毫不放起外境中凡一切事都不妨他祇是事來時不感事與截斷卻不是遏捺念處屛除罄色一切時

示能素韓夫人

**今之學道者雖多而發心出世者實少不過佛言見性學道難盡世修行如毛見性如角** 

常住真心性淨明體用諸妄想此想不真故、一元無所起楞嚴云衆生生死相續皆由不知從迷性而起性若不迷情與無情一切諸法迷福何可救故欲超生死必須見性以生死

牧牛人執杖視之不令犯人苗稼安便禮

住為山示衆云我三十年私看一頭水牯

业

人騎牛到家又問始終如何

保任丈云

如

謝

今要得超脫生死第一要識得自己真心如 汝纔不覺妄想便生盡未來劫無有底止於 有輪轉言常住真心者即本來面目也言妄 想者即汝日用間思善思惡起滅不停是也 廻生死根本汝若覺得常住真心並無此事 是想夜間便是夢日夜不息正是輪 緣忒煞詳明老夫人及衆道人可細味之無 牧筆云一回入草去蕎鼻拽將回此二則機 祖問汝在此 面前趁亦不去又石輩禪師在廚 牛如今成個露地白牛終日露迥迥地常在 作什麼輩云牧牛又 下作務 問作麼生

馬

日間

便

忽

近日不 家緣且當撥置務要心地虛閒方可專心一 致 見得本來面目的確千萬不要雜用心一切 未思善思惡緣慮底心亦曾休歇也未若未 切 J. 然不得急急則勞困反成退息 功德止是堅凝正念以悟為期斷不負人 散亂矣惟貴緩急得中善調其 知用心若何本 來面 目確 然見 Ú 緩則懈怠 即獲 得也

安禪師問百丈弟子欲求識佛

如

何

即是

丈

云

大似騎牛覓牛安便問識得

後如

何丈云

謂作活者一切動用如其自心念念相應不

不問人是與不是既能識心自解作活計所

生支節日久歲深水牯牛自然純熟矣昔頗

伸手見掌如稠人廣眾中認得自已父母

斷

又

八 七

龍

絃

#### 答韓漢逸文學

逸亦要來著忙此事矣 一起語審語觀念念不捨忽然省得起處漢 察我即是佛佛體旣真即今衆生之情從何 察我即是佛佛體旣真即今衆生之情從何 察我即是佛佛體旣真即今衆生之情從何 察我即是佛佛體旣真即今衆生之情從何 經過然何為信耶何為不信耶信者應當觀 一起語審語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語審語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然省得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然皆得起處漢 一起語書語觀念念不捨忽然皆得起處漢

## 答韓耳叔文學

行將去古德云佛法有什麽多事行得 是塵勞良藥據山僧意不若從今自作主宰 接來札深悉近日精進甚 人喻若金剛斷斷不能埋沒也 曲 示 人識得路了卻在路邊只管軟情追悔坐 |直長短行之自悉便是過來人祇能替 行豈有到 Ħ 惟居士勉力行之途路高 極鄙傻 慚媤 般若之在 梅過 即是 自

# 人說得不能替人走得也

上須知 雲俱無起滅處能於此徹見即可以立地 豈可但不為惡而已即居士有根器人應當 努力依此修行人天果報決定 即惡善惡並行卻不並立知不為善之即惡 惡不可為此語固是然不為惡即善不為善 此佛誠言豈欺人哉來礼云未行善事惟 免矣所以修行最要謹防三業三業通 改過其罪可威若時報已定即聖人亦無 報而報必遇時時若未到未即報也 分亦有時報一定之分如今生作惡來生必 從凡至聖不出因果二字但有時報不定之 戒堅持五戒三業自淨五戒不 答韓季閒文學 惡時無善念善時無惡心善惡如浮 持人天路絕 可期若論 能機梅 平五 甲 知

# 凡成聖不復以有漏之因相位寘矣慎之

别袁道生居 士

毎見聰 道 徒歎可悲也居士澹泊寧靜大有近道之骨 不 医山有年餘之别聊書數言以當砥 會當不落人後其奈山野老婆心切 覺耳若待了卻目前方圖出世終無了日 心貴切不可因循人生百歲轉眼 明伶俐者多中此 病虚過一生老死 成空苦 礪 何 此 惟 去 念

與黃孟 顒文學

安樂 足 足下 之 無 **※安猶** 樂且 宿植善 所 思即今六道茫茫無所底止死 矢口 如 埋沒蓋智慧人也智慧者 其 火宅則天上 不久况人間頃刻乎經云三界 根 故在富貴安樂中不為富貴 人間總非歸宿之地 雖享諸天 生醉

> 夢窮劫莫醒其過 خزار N. 授得心路俱斷祇有此一疑頓在面前奈何 去食息起居不要放捨愈絕 不明心裏不肯放 養方有下手做 不 做工夫誠難前 云窮玄極 得到 偷心死後方能瞥地方纔慶快平生 反為障礙 恁麼時切勿生異念起速效待悟等 妙以 古人訶為 エ 無進路退失故居實是 悟為則斯言盡之矣然 便是 夫處 各何自而起者裏若 偷心也參彈要 方有説話 工夫有疑只管 消息 愈加 分旣 疑 踏 初 先 死 者 通 知 Ü 將 腳 聖 偷 拶 裏

時遙 善 不 舉 過 為 住 可复 岩 極 魔 人 Č, 幸 則 強 非 即 大 斷 法 自勉生死 佛 蓩 根 不 能 器 信 稍 不 有 关 知 掉 未有不 趨 事大無常迅速莫 立 頭 者實難 向 地 此 見 門又 退 性 墮 得 其 道 汉 者 人 作 居 Ż 况 只當 理 楅 去 士 밁 行 聖 智

九

龍

一句話恁麼念過也

學道 若 騰 之士 낐 之境已去未來之境未至現在之境無住 富努力行之 道力勝業力然業力豈有體性祇藉道 更因 來迷而不覺今一旦 惟貴痛 轉實轉換由 如癡似兀其道愈深其養愈淳故 示能善韓 循更有百年亦項刻而已古來學道 須 切一 道 知 刻不 人耳道人既堅忍向 切諸法皆從心 可放 知愧 過蓋從無始 已是三四 起 十歲 能 過 力 道 都 去 劫 惟 翻 以

也

聖凡迥 變異處去洞 昔曹山辭洞 杂 然迷 也 劫 劫 斷 亦不變異古人悟處的確自然絕諸滲 通幸無忽略也學道 來 輪 便恁麼休去即 Ā 人有此一事亘古豆今有佛 然不可放過 而 習氣 迥是 **真心本淨** ·亦不失悟亦不得但以染淨區分致 示翁自通 染不妨翻染成淨淨非新得不 别 **心外全憑日** 種 諸聖淨 子所 云不變異處豈有去耶曹云 山洞云子向甚麼處去 非從 如 有落在撥無因果者 謂 用 人 新得 用智 蕭然獨 常在家不愁家 道 人須貴知 力 照 勝 脱凡夫 業 洞 然洗 無佛 體空染 時 一 ħ 大 染用 法 有 刷 事 曹云 切 妨還 所 繭 而 轉 無 不 時 使 パ 不 變 中 量 去 不

可得

也

古

1德云一

切諸法皆從心

生心若不

生

法

無能住

此與最上人語非餘外人可聞

意

則)

切歷然法

之有無由

我

3

現無前境

聍

滿

目青黄汝若不著意見猶不

見汝若著

不

可得何以

見

其

都不可得

即目前言之

有

方便是以沉淪轉變在人聖凡無實法也淨去染聖人得此方便是以解脱凡人失此

女身女答言吾從十二年來求女人相了不 慧巧妙絕倫舍利弗尊者問云汝云何不 維 何是末山主山云非男女相 去山云不是神不是鬼變個 可得當何所轉又灌溪 山 僧 摩居士室中有一天女年方十二辯才智 即今問汝等非男女相是個什麼又云 示二童女 和尚 参京 什麽溪便禮 溪喝云何不 سل 尼 問 拜 變 如 轉

手眼 不 何所轉乃三世諸佛 女云吾從 女人相了不可得一句看得透徹則不見有 是神不是鬼變個什麼看 人行履多出於此汝但 十二年來 法 求 Ę,7 女人 愼 相了 於十二年來求 他何等穩當天 勿錯過從 不可 上大 得當

> 無 像 汉 **露難遮掩留與叢林** 十二年來不可得經 今也恁麼盡未來劫也恁麼無一法可得亦 死末後不見有涅槃威音王以前也恁麼 界上不見有聖下不見有凡即今不見有 世間出世間 無 得同昨夜東村人唱曲 勉併示二 可得 者到此田地心空及第歸矣書此 領非 相 内不見有身心外不 男非. 作指 行坐队是阿 女願家 今朝 鍋 僧 嵐 誰欲藏 打 神 見有 五 鬼 更 如 鐘 生 何 Ep

答韓猶龍文學

矣然即此一句亦屬引誘因人有說若當機 不開户牖 宗門事惟上根人直下承當中下之機 無 會時絕諸氣息絕諸思議嘿契而已苟不 如 何若 何極 不 設 蹊徑觀 而言 之即 面 心是 全提 親 佛 一句道 證 親 絶分 得 盡 更

落第 曾 秉持 路 如 悟 此 有 不 ·發得出 19 浙 是 過 後 **ル**ス 絶清 二頭 就 正法 依 12 為已解遂乃忽略不 便 山僧當時時 是安 解悟分途直捷 佈 生死 相 託處悉皆勘破方 須要分個皂白是 如此等正所謂識 認 似 心又 識 而 實從 實如 神 善 強 (雲泥 指出 北 根 作 信有悟還説 段 榝 主 之隔 作個 繞 1 弱或 宰因 バ 因 知 綠井 高峰 得解 馬 即高 打 度 看 渠 拈 教 祖 翻 也 平 峰 悟是 路 提 後 乘 功 消 Ð 亦 臣 息 大 代 與 理 不

若失其門緩急皆不到確實而論祇要親到學道祇要得其門若得其門急亦到緩亦到與金正希内翰

壓笋斜出崖懸花

倒生也須是個人始得

佛

佛

外

無心此豈不是解

耶

如

何是

佛

石

共

拈

提自然明

白如

尋常

人祇

管道

d

狆

不疑之地不須問人生也恁麼死也恁 錄研教乘及冤阿師口裏 山鐵壁即受人處分矣若更 未來劫也恁麼者裏少有一毫疑處便 硬 **贅語耶持戒禮戲** 在不見圓悟大師 為心法不可相依 亦云此語實是然則風具智慧者豈待 口 極 亦 作主去終有困時 裏 則 無 與深 出此 闢 個說一樣 居 經者 未央 士 孰 文學 讀楞 惟 正謂此 B 云汝怎生 入道助因了悟自心 人 山僧向曾與居士 久年深全無 自 嚴 肯乃方親 直 也倘又 轉 指 使 别 聽 人心 得 Ż 作 計較 諸方 頭 勉 利 見 耳 氰 益 強 性 道有 看語 是銀 **慰盡** 老師 方為 居士 拍 似 成 山僧 麻

手者海澗水深魚勢力強也待其洶湧之勢吞舟之魚必遭漁父之手而漁父未敢即下

夫善根深種堪紹佛種而善知識未敢即著 稍息力困神疲漁父隨手得之近有大心凡

時力強終有困時止爭遲早耳佛說出急難之吾未央是也境風終有歇時五欲終有淡忙者境風洶湧五欲海深煩惱力強亦姑待

老於江州舟中語祖禪口述不盡萬留意真乘近有入處知所樂聞今春晤洞央能無一動心耶華首是我輩歸宿之地千央能無一動心耶華首是我輩歸宿之地千

#### 與等賢文學

學道人修福不如見性若能見性福更無窮有天福升而復沈如繁足鳥高飛無益所以出門矣若不識心貪瞋癡種子決難銷隕縱中指為魔業以此觀之第一福田無如心地中指為魔業以此觀之第一福田無如心地

山僧此說惟貴五宗直路而行永無捐棄當

見諒也

無一物與什麼作本來於此有個窺處最省 斷方便與作定慧不是實法也若論此心本 天真佛性常自圖明父母木生前也恁麼 來自定自慧黄檗云此心常自圓明福照世 心力一切時中不犯手脚異念纔生猛 今也恁麼盡未來際也恁麼本來無一物旣 省不在言説言多去道轉遠矣省得底自 時節不消問人一切妄想情念自然銷隕 然本心亦不屬見開覺知至此實要當人自 即心路絶又云若要識心亦不離見聞覺知 人不識祇認見聞覺知為心空卻見聞覺知 學道之驗千虛不如一實也若不如此任 與翁聲文居士 自割 即 你 此

藏

將 外 能 僧 鈵 趸 客歲 心中 云若欲修行覔作佛不 Ĭ, 用) 佛 心目 别 起 自 後多歷危險莂 Š 見眞有 已作廣額屠兒大丈夫故, 求 總是大癡 功 用盡屬無常盡歸生滅 填 印是 人 公不起心 願熟思之無忽山 成 夘 佛 何 處擬 因不見自性 更冷然 水真岩 袒

是聲文自處應亦不溝祖心諸子先囘聊通喜麗中到山巴作廣額屠兒大丈夫故當如

此信珍重

與藍朱公文學

能 是 夜 經 非 直 絶 7 云一念音觀無量 萷 下 知三 去 際 來無邊表無 知 生 鯞 非 世 中 事 則 全 際 超 體 誵 住 現前當 劫 非 動 方 搖求之不 無 後 便 際 去 成 處不 無 滅 + 來 カ 覺則 亦 古 得避之不 夫 今 此 無 萬境 通 住 畫 如 念

慈

凡

聖

關

頭

誠

不

越此

然

此

楢

是說理

進修位 有佛性也 涯 嶐 況 纖 談動傷唇吻若論我宗門一 事了畢前授風 岸要到 更起塵勞煩 壁自然絕諸滲漏 千年求 中則 無州 恁麽 **小其起處** 好口 從上 **播因緣恐涉義路還看狗** 燃 云無看得 田 耶 地 來事非 佛見 昔有 而不 但 看 魔 法 可 者無字破 僧 切 問 粗 得 見 王 心淺識 南 隨 坐 趙 他 泉猶 尚 州 金 斷 敕 狗 不 AI) 如 子還 謂 齊菩 保 能 起 銀 是 知 大 何 屮

無佛性話為抄

答翁子郊居士

早 迷聞 宻 如 不 虚 末後婁至 何 隨安想遷流 經累劫悟 身 相 如 應 無 不 佛 相 身 在 未為 在刹 則 應 塞中 耳 世 若果 遅祇 那 如 問 能 無 在當 最初 見 作主宰錐在生 世不落見 徹 入付量 威音王未 根 源 墹 行 生 窩 履 熟 為 13 穩

| 五二六五四

何益志· 能 海 如 頚 是 出 在 耶 頭 没而 仁者非山僧 RP 緇 不見有生死可得吾子自審 亦 可素 所 亦 知 可 也 如其未然勉強

與關起鼻文學

生皆有 凡 也 云譬如木中有火無人鑽研火終不得涅 切衆生若無善友激發錐有佛性被煩 有三因 火出木盡喻了因 人發 謂 正 佛 心皆有因緣因緣 性 也鑽 因緣 研 因了因火 1也木即 喻緣因良師 具足方得成就論 煩悩 **喻正因一切衆** 善友激 生死 悩進 也 發 槃

與林得山憲副

因

緣

袓

心是足下激發之友當深信之

覆不得現前豈能

解脱是以欲求解脱實要

益當禪定攝心且不論悟與不悟但論目前居士是宗門根器但慧多而定少日聞尊恙

對五欲 特但日 意幸以心力為憑勿靠藥力至企 分居士夢金剛大士云只要作得主正是此 勿當面 八風 用於 别 竟修行 情 六根門頭消除 無取 永 合心如 明云學道之人別 情念斷 頑 石始 有學道 絶 安緣 無奇

Ż

取 土且 禮 強健時早討個下落常以去年病苦光景放 住了達三世悉平等正是者個道 起真要放起勝你十年行脚華嚴云心不安 心是安非精進若能心不起精進無有 生 聞貴體清安甚慰益當精 過 難 念燒香散花是精進麼不見道若起精 去法 細看 道撑眉努目豎起春深是精進 心不起三字臨濟云已起莫續 亦不貪著未來事不於現在有 進矣然精 理此事 麼 進 作 涯 六 趁 時 居 所 麽 進

九五

龍

紋

好光陰都放過了恐異時做手脚不及珍重在面前始有策進分待得年運已深把目前

# 長慶宗寶獨禪師語錄卷第五

九六

藏

長慶宗寶獨禪師語錄卷第六 霞 法 孫 **今釋重** 編 其六

書問

與子木方伯

見聞覺知一一天真一一明妙總落意根便 僧云渠無生死豈有第二人令人從朝至暮 覆船舉前話覆船云何不道渠無生死其僧 云生死海未渡為什麽覆卻船僧無語遂回 回雪峰如教而答雪峰云須是覆船始 昔有僧參雪峰峰問什麽處來僧云覆船峰 得山

答黄龍卷居士

意根冷冷地窺看極是省力至屬

千差萬別居士若要易會祇在日用處勿動

承謂令人不如古人未嘗不是然須自己徹 一回腳踏實地是與不是自然無疑若心

得以此為邪正之權衙自落異見為山云得 不知商那和修三昧優波掬多不知耶 若論實際理地三世諸佛歷代祖師天下善 底人他自知時修與不修是兩頭語若有從 明明直說如公所云古人會得即心是佛時 時佛見法見尚不現前況世間塵勞煩惱耶 能信之心所信之法尚未入信門眞到 外見有毫釐法可得便非徹悟矣所以見有 具若以無通為非則外道天魔通 事且莫將心湊泊他時後日自具去在好不 云如今祇要明得自家性海如實而修聖邊 聞迦葉三昧阿難不 知識同一鼻孔若論品位修證則千差萬別 經云一切賢聖皆以無為法而有差別豈不 一時全具五眼六通且道從上諸祖幾個全 知阿難三昧商那 亦不少何 仰山 無沙 和修

龍

人著力不得其中絡索面傾為快然則所悟者何物也承問救療方便我道別所以悟後之人自解作活計謂悟後習氣依前習氣未能頓盡直須教渠淨除現業流識

#### 答周五溪太史

有學則有病豈以無病為敵得生死乎若以無病為貴則有病豈以無病為敵得生死乎若以無病為貴則長生久視之術足以傲雙林背痛矣涅槃云世有二種想一眾生顛倒想一作其年月日與常人同祇無顛倒想又云牛聖人亦喚作其年月日與常人同祇無顛倒想又云牛聖人亦喚作其年月日與常人同祇無顛倒想又云牛聖人亦喚作其年月日與常人同祇無顛倒想又云牛聖人亦喚作其年月日與常人同祇無顛倒想又云牛聖人亦喚作其年月日與常人同祇無顛倒想了東祖想以此後雙林背

本原 本原大慧云有進云如何是不痛者大慧喊 去痛殺人痛殺人禪客禮謝觀此則病苦呻 時禪宗作略未可輕議禪宗惟論見性直指 即心是佛一心之外更無毫釐法可得若以 如來知見治習氣則心外有法矣所以此門 個處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處深玄不與教合其有未悟只用無義味 是處際不靈驗不必問人矣

答惟己禪人

Ξ

根黑山鬼窟也經云縱滅一切見聞覺知內性而得出現夫言相者外塵境也空者內意於相離相於空離空即是內外不迷本來真六祖大師云世人外迷著相內迷著空若能

但有取捨向背便是執著有執著便是逃也 守坐 痕 生滅永嘉云心是根法是塵兩種 閒可守即是境 痕垢盡除光始現心法雙忘性即真所以 | 閉猶爲法塵分別影事何以故但 與意根作對 有意有境 猶 如 鏡 戼 有幽

不 做去内心一毫不放出外境一毫不放入思 淨體中又成蔫苴工夫不是者等做若直捷 依 謂凡遇有事時不論大小俱以付清淨 如 今若要直提祇是無事於 心無心於事公 然心境對待非真也以紛飛之心攝 敢起一毫意念保 個清淨本體豈不是意 本體 入清

答林 涵癬銓部

六根門首無人識引得胡僧特地來你 云捏不成團擘不 開 何 須 南 嶽 又 看六 天台

洩見石頭問云| 言相契即住不契即去石 躶 頭 六時中心不異緣常要頓 用在情識上極是直指沒有一些蓋覆但二 思惡處冷冷看去再不怕工夫差池再不怕 是教人直下認者個本來面目現前面 生至死祇是者個 居士作麽理會若一時不會但向不思善不 祇向一口無不來處討所以愈求愈遠未審 認不得更說一口 者樣看去就是生擒活 根門首無人識好不道破居士如今祇 山先師教人 心屏息諸緣莫向外求內不放出外不放入 據坐五洩便去 地迎脱真常忽然觸著便是大事了畢五 看一 囘 頭與闍黎洩回 魚不 口氣 頭 轉腦作麼洩大悟 捉一 來作什麽于全學人 不來向什麼處去正 在 面 般容易之極博 葥 首頭云 自然 露躶 [日還

O

龍

透得且 是 機領畧也不潦草也不多說佛 學人四威儀中輕輕點他 最是親切極 遊故來山林見善知識不知就你本人逃中 來 從前認識神無量劫來生死本癡人 東村西有何交渉且如何是自已底心心 非 160 如 人 何識僧舉長沙傷學道之人不識真祇 明白 汝 邊 他 推 説 問永 N) 卻 窮 此是前 阿難 個什 神 向善知識口邊討長討短書本上 寻 識了心不 諸佛 逐 明意作麼生永明云楞嚴會上 道得好圓悟云古人公案未必 麼渠又悟個什麼善知識 云如來現今徵心所在 即 諸祖指得極明我今重為居 能 塵虛妄相想惑汝 要理他自己一 推 者 我將 一下伶 為 眼云人因心 12 真 個 制 佛 與作本 漢 性 咄云 型 K. 抛 我 便 此 但 叉 甚 村 向 開 個 此 以

云 根 無 山 更不 得生死徹悟真空方免此患華嚴云一 遂 士若來矣更不來若去矣更不去所可見者 利 不 也 無法可說還信得及麼維摩云善來文 我 士 生緣 心空及第歸珍重 便生出許多枝節便見有境緣作對麗公 河 不來相而來不 生一切法不滅若能如是解諸佛常現前 四禪八定皆是用攀緣心去修所以 成 道 與居士同 大 生死 可見山僧淺淺與公下個注腳維 破總是者個 起文 地内至六根 根本所以 殊是緣起無生一 在大覺海中 見相而見文殊云如 意根 六識俱不 識 真纔得息妄非 起滅不停蓋覆 也 無生 念無 可 得一落意 死 生外 可 是居 摩是 殊 切法 遏 出 出 滇 至 師 捺 不 也 性

復觀者禪人

路

不

有出井一念繫之於懷更無別般計較 景或又去究起底源 徹 正要如是時時刻刻不忘疑情單單有個 或欲泯絕念頭令人念不起或認取不 念亦勿望人為汝指示如此做去不久決得 出身之 路繋胸 矣參話頭 悟 惟 襌 如 勉之 人 墮井求 勉之 臆 間 頭種 更不起 | 毫頭生活之 出 相 種 計較差之 似 畤 時 刻 千里 汝 起光 刻單

實時時刻刻以生死為念故一遇善知識

上諸祖並

無教

人麥話頭之說當時學人

朴

頭當

知

古

人所以

教人參話頭之

意從

昭靈靈或認空空寂寂

種

種卜度愈求

愈速

袓

師

不得已示個話頭乃是直指出本

必

與

人

令人

絕盡意識當下便

了若不:

能

了

則

向

此

中疑之又

疑是之謂參須知參話頭

舺

参

白

NY.

疑

話頭

即疑自心非有二也如汝

問

我

如

知

解教渠尋求自已便有許多計較或

認

昭

言半句便自開

通後世學人雜念紛飛

横

生

雜 著

金 剛 正法 眼

達 惟 陽 無 楞 磨大師 切 過 船 於此 人 伽 中峰本諸大宗師皆以此經為契證希 受持此 四卷可以印心至黃梅 秉單傳之古謂二祖曰吾觀此 自曹溪以 經 即 後 得見 如 性 洞 則 山 聰黃龍 易為 知 直 金 指 南 剛 <u>+</u> 勸 汾 N

與作竹節則背不得有語不得無語我已 明 若 能 直 何 指 是某甲本心我 稍 悟 生 個本 便 要向 意識調竹篦子 12 與汝也只是汝不曾自 业 中疑之又疑求 即云喚作竹篦則 話只是斷人意識 個出 悟若 身之 觸 不 明

縅

龍

藏

現在具眼者請鑑隱老凍膿猶有鄉情在子何敢私金剛正眼也希有哉豈可謂令人異於古人乎或謂空也希有哉豈可謂令人異於古人乎或謂空有哉豈可謂文字乎吾子麗中宿植善根玅

重刻擬寒山詩序

之衆人不受業斯即善身保家壽國之良圖行諸惡莫作一人依之一人不受業衆人依眾生不食其肉齋戒清淨謹敕身心衆善表己重梓流通伏冀諸賢詳審起大慈心悲怒深錐痛劄令人通病實對治之良劑玩味不

也

業三曰報煩惱可以理造心地一明情念自諸經惟華嚴最尊乃如來根本法門一乘圖 地名然業有二有定業有不定業定業難逃 不定業則可釋也久障有三一曰煩惱二曰 是及疊起人人驚懼或歸之於業以為無可 是人人驚懼或歸之於業以為無可 正災疊起人人驚懼或歸之於業以為無可 法者然業有二有定業有不定業定業難逃 華嚴經引 編州英

皮較一皮孫子不如兒坐禪勝誦經誦經

回轉則無踰此經矣此經如清凉月能消熱 修來則業自消也惟報難移必資大法方能 息也業可 以懺悔燒香散花竭誠禮佛改往 讀願與一切有情同種善根共入毘盧性海 書寫解說從可知矣退養居士深明因果發 地成佛一句染神永為道種聞而不信尚作 如天甘露能潤焦枯一言之下心地開通立 伏冀見聞隨喜共成勝因一念尊重恭敬無 **逵因學而不成猶勝人天果報則受持讀誦** 大悲心行菩薩道結期於萬壽禪寺請僧轉 如善見藥無病不除如如意珠能雨寒寶 耀不妨亦得構去經云譬如暗中寶無燈 監院某題誦華嚴尊經統冀衆檀共成勝果 慧燈照見所行道是則誦經良有益矣西禪 能見佛法無人說雖慧莫能了又云以佛智 雲頭發伊循行讀白忽然心地開通義天朗 然求恁麽人如星中揀月且向第二門按下 皆歸第一義向必大家團聚相對南南 還識得此人否若識得此人則粗言及細語 天總不親切我道有一人不誦經亦不坐禪 勝有為古人恁麽道也是掉棒打月接竹點 如理如事祇在各人分上正是一舉一回新 也

ネ

雖

腦

夹

耳

論淺深久暫同乘佛乘直至道場決不唐捐

幸勿蹉過

又長慶寺

修大悲熾法引法海寺

法華云若人有福曾供養佛六度之中檀度 爲首賢劫千佛名經無一佛不於往昔因地

龍

藏

0 <u>=</u>

淨智妙圓體自空寂如是功德不以世求又一大悲懺三年道場所費浩繁仰仗衆力若云大態懺三年道場所費浩繁仰仗衆力若云母近脱目前之業至善舉也聖光上座欲建一時及則行道而況此際三災鼎沸生死負別網大數人無聖凡事無大小其必以福德一大悲懺三年道場所數三災鼎沸生死須臾中或然燈或燒香或散花或旋幢旛寶蓋無中或然燈或燒香或散花或旋幢旛寶蓋無

作麽生我道已上供通並是詣實

收衣钵洗足已敷坐而坐看來何等省事上乞食於其城中次第乞巳還至本處飯食訖金剛經云爾時世尊著衣持鉢入舍衛大城化齋糧引長慶寺

緣欲辭不可修造伊始日給未追饒是鐵面 日不期撫臺懷東陳居士與復祖庭際此 羅浮開者鋪席甚覺多事擬休歌 所累百丈立叢林累從此起山僧曾於匡廬 古修道之士巖居穴處草衣术食不爲 禪和也須裹腹若云道不及古何不省事好 長慶禮塔見僧衆四散般宇荒蕪心甚 子入閩所以三四年間不定踪跡昨歲 因攜數子入寺就廊無間煨一小 山 僧只得忍氣吞聲高明大士幸亮我也 **鑪棱** 去 卸 側然 運水 卻 偶 U 因 到

重鑄開元寺鐘引

報千頭魚身劍輪繞之隨斫便生有阿羅漢是天下寺無不置鐘付法藏云罽賓王好殺帝問以方便誌公曰若聞鐘聲斯苦暫息於實誌公示化蕭梁以神通力現幽途苦相武

尤為入道要徑楞嚴云此方真教體清 音開欲取三摩提實從聞中入所以從文殊 据難盡然鐘之功德非但拔若消災 打鐘魚聞其聲劍輪脱落其餘 淨在

充維

那

依時

神

驗援

喜開元興復且將緣起於此也不禁一言開 劫運音聲不振合郡比 林陶募五萬餘人得銅萬五千觔所 髙下不依佛慧耶開元寺鐘宋天聖間 亥兵燹尤慘諸宰官居士爰 者一 林皆演法音舍此 音入理之門諸仁者尋常盡道西方外 地次聞鼓聲呵呵大笑為山曰俊哉此 者一切運為 切聲響音韻助汝發機為山有一 俯 欣彼當面錯過豈非 仰助汝發機從觀音門入 丘捐 衣鉢 有今日之舉予 重鑄茲丁 鑄 是觀 僧鋤 信士 紹 鳥 N 有 聖 樹

> 莫説獨道人鏡舌好 萬賴潜消聲聲聒耳我道觀世音菩薩來 山長老大家出手均 元寺在芝山上全閩靈秀所鐘十方長者諸 非 分外 他時 A 朗 風清 也

#### 華嚴寶鏡序

門入者一切山河大地助汝發機從普賢門

嚹 增入亦不論修與不修亦無成正覺者蓋 駯 門便登祖位或有從來習魚不過以無作三 李長者華嚴論一 也諸佛根本不 住 法 故 切眾生已成佛竟已度生竟已涅槃竟何 方便應之於此真智之外 初心明見佛性成等正覺所以云鏡 摺 十方諸佛 此 抵要當人信得及若信至滿 法界性故無今古自他之相及成 與大地衆生情與無情 動智即是眾生分 乗圓 頓見性成佛之祕 非别 有毫 處 訓 性 gp 切 入信 頭 誠 入 典 + 無 鋽 法 汉

蔽

**今得遇萬劫難逢而今得逢復自踴躍** 難於常閱遂於論内 無疑一覧此論 名假名菩薩若見真智即 日華嚴質鏡鏡鏡者法界真智也此智為萬 不忍釋卷覺年垂耳 無已丙申 **真子希有哉道獨不知** 得理經云若不見真智累劫修行不成道果 不成直下信得及當體便是捨此別求終無 秋駐 錫海 痛哭流涕以為千生罕遇而 搜括 順耳 幢再寬斯論心意怡然 何 精義聯為一篇目 目不 劫熏得此心直信 生如來家爲法 利 論 文洁繁 慶幸 王

獨不敢臆見亦述而不作云爾號為鏡也中間一字一句皆是論主心光道法之體法界依之而建立又能洞照萬法故

通玄長者未造華嚴論先造此十明論乃華

重刻

十明論

序

苦海與法性海元無實性一念迷 嚴論之關鑰也蓋十二有支乃一 海一念悟即法性海其體無二祇由迷悟而 者醒目設若反本 道 所得法定慧力莊嚴以此度衆生自成無上 言方便三昧者定慧之異稱也法華云 海迷在無明全在當人以方便三昧力顯之 得名所以云法無定相惟心轉變耳古佛 **廻生死苦海即是毘盧遮那法性海** 教 時遙人多懈怠口耳之徒習以成風隨流 源迷而不返良可痛愍故重刻此論與同 乘宗門 捨定慧而別求方便則吾未知也今去聖 别有長處 知 則 源 道 亦 獨 有補矣或云此是 自甘預墮也 切象 即生死苦 也 家生 生 如 志 失 來 智 輸

心經直說總說

般若波羅蜜多心經乃大部般若經之樞要

以

不現起何況世間塵勢之心耶若人一念與 獨脫不為報緣所縛遠離微細心念念即常 般若空慧相應時能滅死伽沙劫重罪蕭然 云菩薩成就此恐時佛心涅槃心菩提心尚

岸即解脫此三德一心本具法身不礙即般

住得見佛性名為涅槃非但菩薩即三世如

是用然體本具智慧之用不為境緣所奪聲

體心即佛佛即心般若乃心之智心是體智

色所縛故云到彼岸心即法身智即般若彼

成佛真宗無逾此矣言心者指衆庄妙明心

若般若無著即解脫解脫寂滅即法身觀

自

等者顯密總持是大陀羅尼門也龐居士云 知般若有大威神具大光明最尊最上無與 來 心依真智理逐心行理智無礙心亦無生迷 戒可持無垢可淨洞達虚心法無壽命若能 即有我悟即無情通達大智諸法不成又云 依空點用即是行深無有少法觸目平任無 如是圓通究竟希有哉般若真智其斯之謂 亦依此般若空慧而成無上正等正覺故

性全體是空空無自性全體是色一蘊旣空

四蘊亦然蓋五蘊該盡世間一切萬法是以

空度一切苦厄正此意也言色空者色無自

在菩薩行深般若波羅蜜多時照見五蘊皆

歟

法可得亦無十二因緣流轉還減可得無四

真空真空智中無五蘊十二處十八界生滅

云是諸法空相諸法空相非斷滅空乃般若

篩苦集滅道可得亦無增減智得可得經云

無所得故正是諸法空相無生法恐華嚴

靈必潤公須古序

0七

龍

箴

絃

戊寅度嶺以示首座麗中麗中視若固然詢 實從胸襟流出惜限於年未能報佛祖恩耳 弟沈靜寒言不露其所得人遇之如不慧子 平時得意自著人無知者觀其向上透徹處 前答即端坐而遊簡數中惟頌古三十九首 矣臨終之際蕭然獨脱同學問云如今作得 與弟皆大病尋至海陽就醫而弟已不可起 予庚午掩關金輪弟苦麥滋劇誓期妙悟 主麽答云我祇是一身疼痛復如前問亦 透脱癸酉子選黃嚴執侍關中春雨蒸濕子 夜披尋古德機縁深入玄與雖極淆訛皆能 日偶與二三子舉風旛話豁然有省自此 人也比戊辰母卒遂於靈前落聚相將行 入道以老母托之得無内顧憂蓋至孝至信 冰 潤吾胞弟也童稚便有出塵志子幼 如 腳 8 P

無聞當不少矣遂序而傳之道者潛符窓證不克永年不能出世湮没而弟豈可多得復念衲子中有真能致力於此其以谷泉普化自命云噫嘻末法將來如吾之則黃巖時麗中巳見且相得若水乳恒聞

## 長慶老和尚行狀

壇經不識字懷襟袖間懇禮大士一夕拜下 切嚮慕逢人報問人 梵唄音過耳成 失父隨母居近寺晨趨禮佛仰 結網瞪目久之悲喜交至後當語人曰我 法嗣南海陸氏子生三歲母攜登樓觀 五十年回憶不加毫末信 師諱道獨號宗寶別號空隱博 誦 從 、多戲之無沮色得六 老僧 嗣 法門人面昰 如 知師宿根 見 性 視輒移午聞 بل 成 無 也六歲 佛 異 述 語 禪 蚨口 祖 盐 蛛 四 師

傳師行實至博山者山異之凡見粵僧必問

曰宗寶何不來此道不到博山得麽至是聞

母卒廬墓三月乃以二十九歲入博山先有

須山泉日肩檐走二十里及城園始辨掌紋

落縛茅歸龍山單丁十餘年事母至孝母病

巷僧無可意者自攜刀就磐石禮十方佛

剃

巖花大放始豁然冰釋師是歳纔十六依止

笋斜出崖懸花倒生

一復凝

胸臆

偶

山

行舉目

尋休言云是道是道是非生讀語錄至石壓

路無生更要離又云善惡不思處亦不可追

商調一衆環覩山曰太麤生師云大了當人子牽大磨石人撫掌笑別是活生機不落宮曉愈求愈轉渺相逢正是渠纔是猶顛倒蟻入佛殿話命衆下語師有頌呈曰貪程不覺師至即呼入方丈與語竟夕一日以倒騎牛

成偈云兀兀圓明體騰騰物我如此是無生

達旦年十

數

人行俱下

自是始辭母入寺依離念法每坐

四習定樹下忽胸中如劈竹信

p

困極

倒地忽覺起如在空中汗出浹背輕

快

張燈出經讀之意某字詢之人果然遂

説師禮 月辭 訂八月再 向善知識前作麼開口山笑視良久云何消 山 尚勿放過山連聲曰是是汝他時不得辜負 示寂始悟八月再至之語師時掩關金輪 僧此崇禎庚午四 去山 拜 至師 بل 不許師住 始與易名登具足戒一住 胡跪 月也 山意決再三懇解 牀下日某有不是請 山竟以是年九 山乃 九 復 Ā 越 和

嚴限無出世志迨瀛山雪公及粵孝康張前心開諸公所重當造室問道請説法師|意代黄巖為金内翰正希陳督學雲怡熊督師示寂始悟八月再至之語師時掩關金輪復小僧此崇禎庚午四月也山竟以是年九月

一〇九

龍

截

航海 絕去時習而悲願沁 絶如縷賴 章之士以至販夫竈婦無不 公黎羡周 下閩人聞 公力請. 説法 杖策還粵抵芥菴作投開計項惠陽鄉 道 郡 山 累矣 虚 欮 諸 林 指 日 大老請主西禪撫臺佟 而 豐湖 福洽户履常滿師頗厭勞因掃墖博山 俄成 公克之方公 明年四月自海幢還芥菴始謝祭請 順治十七年二月忽示瘧疾猶接 師 就 住羅浮 謀 其風 至 師振起師退處 又廣 實坊師 諸 則 以雁 内閣象岡 州 雁 ŦĹ 湖為 開博山法 王臣景慕往返海幢 慨然曰將圖息機反致疲 人略無 湖 碩 、賊煨燼 小刹 林 如 何公宗伯秋儔 公 致師 見 醉心成願 弗勝真樸 門博山道 公為新之 固 異 師 自節 寓 師 Z, 南 亦 折 幢 之風 \_ 時 欣 法不 士 與 出 烈文 臺 納 請 無 闔 得 康 旛 絥 PY

月初 藥師遽日今日不敷藥顧左右斂目良久端 色日 **看宇有乞偈頌隨** 悲攝人遇物純真不事聲譽大小淺深各隨 二十二日晨起陷粥嚼木如平時侍者請敷 生可念師曰吾道有汝重擔可知 惡吾旦夕且掉臂矣昰泣懇曰乞師 所受凡示誨皆明達曉人稍有所裨必喜見 坐而逝壽六十二坐夏三十又三全身當 羅浮華首臺西溪之南師 所 宗門大法中下難窺老僧自有權衡豈若輩 人 之人有進日道法 根利 如 七日初夜韶南是日瘡患延綿殊 即故師開法二十餘年所蒙椎 壇經云彼善知 ·鈍不可類齊但具至誠豈可辜負至 沂 口命記欲易字句亦笑從 識有 關 和 大因 尚 生平以道自守 何 緣所 得 輕易 復 何戀耶 謂 住 拂 化 世 ग 餰 群 厭 度 於 JĪ٠.

長慶宗寶獨禪師墖銘附有奇日用鉅細纖介靡遺獨於臨終告衆遺真無塊矣示寂之日內外弟子咸悲慟彌月吳無媳矣示寂之日內外弟子咸悲慟彌月與大覺雙林一會哀震梵天同一悲仰其慈好、衛山東山區山區山區,與大覺雙林一會哀震梵天同一悲仰其慈見無媳矣。

晨擔山泉走二十里抵城園始辨掌紋年二 佛認是其字詢之人果然遂數行俱下年十 得六祖壇經捧持頂戴禮大士求識字疲困 眾下語皆不契師呈頌曰貪程不覺曉愈求 禮拜剃落縛茅歸龍山單丁十餘年母病渴 說偈驚動其長老年十六自磨刀就磐石上 倒地忽覺身騰空中汗透毛孔明燈讀經彷 十九母殁與其弟靈泌腰包謁博山山一見 四辭母入寺智定樹下胸次忽如劈竹衝 微笑云太麤生是夕布薩告眾莫道博山無 日宗實望汝來久矣拈倒騎牛入佛般話 磨石人撫掌笑别是活生機不落宮商調 人如今也有箇許為更名登具足戒住九月 愈轉渺相逢正是渠纔是猶顛倒蟻子牵大 而别囑曰汝八月再至不得辜負老僧是年 1

能

藏

請 緣冥應而 輸從黃巖一意住 九 住羅浮開 住 月山示寂始知為末後付囑也師 西禪海波觸 博 世變大作矣閩人 بل 法 門幡 Щ 捕弓刀擊憂所至有吉雲 無 然起 世世 以 應慈悲普熏機 念粤中宰官 雁 湖 掩關金 延 師 復

哭之慟日吾道喪矣踰 侍者今見間關五千里撰書幣而謁銘 身墖於羅浮華首臺西溪之南手次行 住 擁護甲午歲掃 可公可公以 三十有三師有二大弟子曰天然是公祖 示瘡疾辛丑四月由海幢返芥卷自尅 頻受称請牀座禮足道路布髮津梁稍 月二十二日端坐而 師 笑日汝在吾何 弘法 博 罹 山墖杖錫還粵豐湖羊城 難 坐脫 年師示疾是公敬請 逝世壽六十二坐夏 死於是昰公奉 瀋陽之千 疲 於余 師 狀 去 بل 遣 微 N. 期 師

> 與忠義士大夫等洪覺範論鹿門燈公則曰 莫反標此正 懷偽契販如來法訶佛祖禪 表二詮則格量永明法界一 有二昔者大慧言吾雖方外忠君愛國 金剛之寶劍數師之深心密行世所未悉者 從無一言落夾片語過頭如今人 佛 氽 直 是胎 斷為增語於是乎全提正令曲 惟 魳 藏 上 鈎 根 卽 鎖 利智多生熏習見性 柱 即心 彼 倒 即佛守定牢 瀾豈 Ś 非 藥病相沿 般若之 則 懸鏡 指悟 闗 執癡符家 成 非 佛 乏心 神符 狂易 棄 門 四 Ź\ 遮 栢 非 字

葉節 堅密鑪鞴弘廣植菩提之深根茂忠孝之芽 孝於事師忠於事佛此洞 則 白蜺碧血長留佛 烈文章之士賴以 内悶外現陰翊法運者也古人道眼 種 條 成 衣 就正骨 上宗 應器 同 風 也師 皈 被 法王 濯 悲智 命根 此

其

何敢辭銘日

毘嵐風吹壞劫初

崑岡火炎扇洪鑪

被

法乳亦茲蘆中幅巾弟子也故屬之以銘

المتكاد

經箋大師轉生辨重

加

印可是公以

余霑

裏也上堂了不圖親見此語良為流涕餐風 大屋養閒漢所居世界莊嚴為癡漢者師每 裏钁頭邊撈摸一人兩人為接續者有謂架 師資鄭重祭名利養畏如霜雹有謂深山 山語我過後二十年宗風掃地土地 廟 中央不動常安居 大雲如空覆匡廬 分身蜿蜒鱗鬣俱 心月普照身雲舒 有大比丘建法族 智電擊爍醫巫問

嬌首蟠尾南

北

殊

如

摩竭龍雨

焦枯

單坐斷嶺海隅

額下 自護摩尼珠

膪 魔外窟匿同即且 宿將嚴警持兵符 法 鳥空鼠即胡為乎 法幢傾摧法將徂 樹下三靜今迴車 黄皮裹骨山澤癯 蕭然一楊結雙跌 日月耳環徒紫紆 身兩膝無利 座 圍繞青蓮敷 餘 龍 佛祖 丹青樓閣煥毘盧 孤 即 葛藤博飯皆活屠 揮手長揖腥 鶴林變白只須臾 緇素旃貉魚貫趨 刀輪劍葉蹙騶虞 峰獨宿我 象蹴踏看 ال 齊證誰 即佛主 وت 二駒 自 印孤 糠區 敢 拯

法城者也往余訪憨山大師遺集致書海幢

師歡喜贊歎披农焚香犍椎以告衆病中見

嚴冷孤峭不走博山一線豈知其悲愍末法

如

救頭然凛自宗之周法

立他家之榜樣

有

不勝涕淚悲泣者數此

則

其重規疊矩謹

衞

味道英特如雲親承記莂兩人而巳人謂師

道博

明

<u>一</u> 三

龍

藏

逝挽頹波作世模博山家風斯世無 後五百年期不渝 辦香迴向恩不辜 刹竿倒卻須人扶 **塗青鉛墨老筆疎** 我作斯銘三歎吁

長慶宗寶獨禪師語錄卷第六

超昌鎮 麓 去召也止 苴

聲切鎮忍切上 密切音呂 以音虹下 栗軫草切 级枯音 癯 不奇 山求芳下 澤於貌千 問切 奪 形音 燹 农渠解息 甚春野淺 癯也大切 覞 屯音

깯