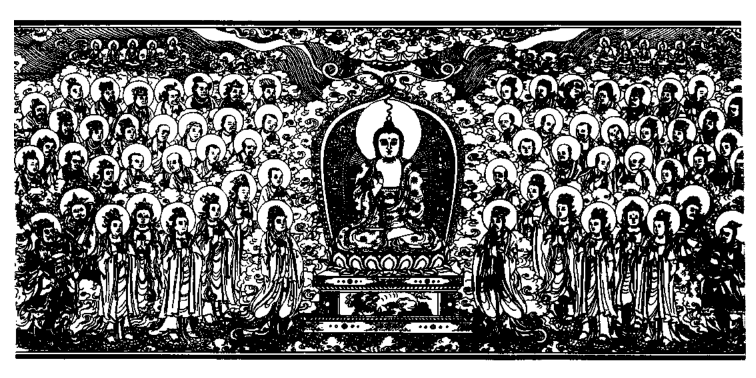


31

其

七



清刻龍藏佛説法變相圖

重閱盡然興嘆謂高先生以身踐爲栽生有勢至念佛章疏鈔在余案頭兩人 娑婆境風浩浩真如詰草堂清皆不免 法 勉余留心此件余偶舉示百亭法師而 念東高先生千里東余自謂年來 襌 途也明矣今彌陀疏 圓 而 法門馬鳴菩薩立論之祖念佛與止觀並重 謂余弁其首余惟華嚴大經德雲首宣念佛 藥語也遂命兒子募資刻之刻既竣法 往生舟筏不可謂非淨土之功臣也又明矣 林 通 師 楞嚴為譚性之書然勢至念佛一章列 詮文釋義勒成一書為震旦人添 惟勢至章僅附本 禪宗下不能抑蓮宗為非歸源見 鈔龍 經而未有品行之疏 舒淨土等文布 味 時 性 師 選 跌 取 法 淨 在 在 復 之 卷 師 土

也此義似本章所未及言既以復於高遂筆

之此以質諸真能念佛人爲何如也

康熙庚申長至錢唐戴京贈書

則見性與不見性而念佛修淨上皆不可忽

**五**:一六五五

即空居然本體非於念外別得菩提又云執 持名號至於一心則復還空寂之體又云當 遂以此意復高先生而繼之以應說云蓮師 不見性則淨土非了手而種因要自不退然 云念一佛名換彼百千萬億之雜念也即念 違也見性則掉臂皆淨土而蓮臺自不 見性為淨土指歸而淨土為見性入路未相 生彼國義如是則運師雖極力主張西方淨 知淨土唯心更無外境自性還歸本體是願 土而不遺宗門見性之旨彰彰如是矣則謂 消說

大 佛 項首楞嚴經大勢至菩薩 一沙門 刺 密帝 圓 譯

大 勢至法 王子與 天竺 其同 倫 般 五十二菩薩 曾 從

座起 頂 禮 佛足 而 白 佛

我 憶 往 昔 恒 巷河 沙 其最 劫 有 佛 出; 世 超 = 名 無 量 光 光 十

來

劫

後

佛

名

B

月

彼

專忘 佛 教 如 我 如是二人 念 相 佛三 繼 老 眛 逢 譬如 不逢或見 有 入一 專 非 見二 為 燱 人 相

憶二 憶 念 漈 如 是 乃至從生至生 同 於 形 影

不

相

乖

異

+

方

如

來

憐念泉·

生

如

毋

憶子

岩

子 歷 生 逃 不 逝 相 雖 違 憶 逺 何 若衆 為 子 生 岩 1 憶 憶 坶 佛 如 念 母 憶 佛 現 壀 前 母 于

來 必 定 見 佛 去 佛 不 逺 不 假 方 便 自 得 12 開

奴 杂 因 香 地 人 以 身 念 佛 有 香 B. 氣 入 無 بالا 則名為 生忍令於此 香 光 界 莊 攝 嚴 我

> 佛 人 歸 於 淨 土

佛 問 圓 通 我 無 選 擇 都 攝 六 根 淨 念 相 繼 得

摩. 為 第

此至波楞 法窮羅嚴 地 門盡夷云 斯 於十瞬佛 末方息告 勃無卽阿 中間經難 開靡此者 示不方復 未經他有 學歷方人 是能阿身 人以鼻具 罪一地四 障念棋重 應將乃十

三隅不心此念 後者除之章銷 式 馬宜無捷經滅 樂徑敲變 不求為其 與生銷所 無之罪受 顧要之地 不術巨微 遂也冶苦 無若愈因 果能病成 不常之安 得持靈樂 凡無丹國 見苦修則

日

楼 願 果 攀 一 意 過 本 毎 晨 持人 誦 引無能三道三額師日昏 經有 徑不如禮未菩佛三晨二 念三 生遂此如誦薩倡稱朝時藝佛等 極者常無前名一次一一 <u>-</u> -樂臨行佛已每遍舉時心 者者 矣命無復誦各佛勢事持 半板 **行終閱對後十名至心态** 闭闭 者時佛經俱聲百章持三 半人 當佛必對要後聲一合者 忙應 生與哀空對發千遍誦極三人當 信聖憐禮聖顧聲往時忙 應畫 **顾衆凡拜像回萬生之人** 當夜 切放有亦前向聲咒式應 毎六 勿光求可合偈隨三先當 日特

讃

佛

偈

來云暫方佛問名疑 **種行廢名極半極忽 观典则爲忙閒閒此** 爲佛自不者半者明 佛同念虚應忙於每 子受儒度當者六日 不佛心也忙惠特經 稱三其氣口盡裏當外佈 然分當此偷管應並 果次哉入必—閒事當果 如成生十已時式 佛一念畢刻也 心日念卽念若 口無佛便佛單

南 無 本 地牟尼 佛 往勢 生至 咒章

他三 毗 南 毗迦 拁 無 利 六 + = 蘭 阿 阿 阿 哆 彌 彌 彌 安婆訶+ 利都婆毗 **哆婆夜** 利 哆七 伽 獮 毗 腻 哆他 + - 伽 迹 四 四 蘭 阿 帝 彌 伽 一人阿彌 哆夜二哆地 利 伽 喽五 那 ' + = 悉躭娑 利哆 枳多 九

往任怨咒骥謗香不 生運家者陀法佛思 而阿璇等前議 得彌鈔罪畫神 其陀云誦夜力 便佛若滿六傳 現常有三時云 世住善十各持 常其男萬 祝 得頂子遍三之大 隱夜女見遍輝 臨權人阿能身 命護能彌減冰 終無誦陀五口 時令此佛逆然

經有此念無佛 阿彌 光中化佛無數億 南 隨萬 南無西方極樂世界大慈大悲阿彌陀 四十八願度衆生 白毫宛轉五 無 蒽摩 陀佛身金色 観世音菩薩 須彌 南 紺 九品咸令登彼岸 化菩薩泉亦無邊 相好光明無等倫 無 目澄清四大海 大勢至

佛千百

障礙面 ソソ 業皆由無始貪瞋癡從身語意之所生 我今稱念阿彌陀真實功德佛名號惟 南 我今皆懴悔願我臨欲命終時盡除一切諸 悲哀攝受證知懴悔及所願往昔所造 此 無清淨大海衆菩薩 功 見彼 **德莊嚴佛** 佛阿 ţ 淨 彌 土上 陀即得往 稱各 報 + 四重恩下濟三 生安樂刹 回後 善楚 向果 倡娶 諸 願慈 蕉 願 切 惡

カ

送苦若有見聞者悉發菩提心盡此一報身

龍

箴

藏

同 蕯 生 枢 犘 樂 訶 國 般 岩 + 方三 波 羅 世 銮 初 念此 佛 畢當 ---起對 切 身佛菩 三麗 薩 禮念 煃

退而 訶

導寶皆人佛者生緊戒隨 無財去傷 其伏拾終求便善隨定身 常寶唯云 佛案勉外修方性生特佛 前藏離時生感惡你慧人 到屋有一 一無一一便人俱者施生 來宅費日 剃復切纫覡天脖愣五所 都由藍無 那相威酷極樂頓嚴戒选 是國身常 事於修恁修泉 中隨勢根樂報現云十會 将衣如到 大後行汝善既 即牲悉悉佛若恶监善職 不服何方 無將但干導然 得此昔昔土善者命善癃 去飲是知 住願退散境心便終業慢 者食萬夢 迅及阿快假是 生王失壞相中感聯無五 如乃般襄 极於象一行兼三未常逆 何至游人 樂一馬切願有途拾到十 是婚不萬 勿勘係常至於 世切車親品信苦媛來惡 难妻去般 - 界時乘屬云願報觸盡惡 有爱官將 見引移悉是念善一皆業 業子群不

最人之也進悔有老努及 ₹妙 備 生悔徑病力諸 信三 死之路死勤聖 此资 土糧 修一 行者 常何念般云如 難信 五成信 速乎彌樂鏡何 道翰 慎举陀無金不 果遛 信景 以諸設終滿此 願告 此人待是堂强

信义勉爲及臨到難健彌

念淨之分時終來免之陀

命能光有怨狂有可但悲

病長凡論御無苦願皆一 疑將絶三見迎信覺福生 解害諸六賊亂遇舉高歎 重短衰輕之量交不不念 退選無者佛二念信盡彼 脱三天滕王失障哀攀懊 拾再找重服樂疆得忘贪 心花散行願者佛一還土 四災神益難心難若 朗惱 報延前便萬事不怕 淨戀 達出亂身淨願之稱 墜乃 **氧八将一亦水者如 念之 之法爲念猿極淨死 土在 花水解禮彙願人佛信至** 力難畫諸應火不此 阿聲 際師 我無放稱流貪至娑 又也知像成消彌名一十 充咸夜佛預雷得者彌猶 家類念常下意溢生於婆 藝功信口願業陀能生念 满悉真菩懺擊正萬陀恐 人來佛一身如若常臨凡 安成願稱生障攝滅樂失 無消加薩必蟲念求佛惑 親誠不心心脱得自命起 由時時名安願取八土得 **諸除二護業獸往萬守亂 屬勸得待解臭拾念終居 是蓮蓮心養滅病十永往** 横三惡念佛鬼生生令心 不依雜死脱弊此言時衣 晝花花觀願衆中億不生 病宿鬼彌護嗽如必氣神 得經說即幾之花我應食 夜數種想授苦教劫退信 五障毒陀葢毒偏無絶忘 哭指世陽有衣泡現當語 六空植俱宽顯護生轉報 **雕冰檠住念薬風疑神失 泣示務一病得托在念點 骑也也要颠心命死當生** 夢清皆頂佛陣失也逝正 并及家切患者質身佛動 無設專專度開終重成人 吉怨不放者亡語復方念 發到緣人莫珍受衆發靜 有起念一生願來罪正天

**清浙水慈雲灌頂沙門續法集楞嚴經勢至念佛圓通章疏鈔卷上** 

初詳申旨趣『禹初通序念佛宗致釋此一章大分爲三團初通序大意』四

佛 佛爲心所憶亦無佛外心爲 也 非 攝 大矣哉念佛之爲法門也大小並收利 佛 佛 事 N 在衆生心 佛全彰佛 佛 理圓 即 心是 「融性 性 巻 內佛念衆生衆生在佛心 一稱也 佛 相無礙即佛是 無 沙沙 佛 而 領顯無有 佛所 非 心無一 佛 稱泉 B 心一億 生念 心外 鈍 i 中 而 均

⋞ 稱而 是 /妙法矣 12 心不 作佛心不念而佛不作 顯 則 知念佛一門誠為見性成 卽 佛 顯心 佛 佛 不

者能讚詞亦是發語之端也念下所讚法大下分二先釋又二初總明該攝大矣哉

ニジ 句約性. 拾權歸實使上根三心三回向發願收均攝者化導小乗回小向大勉進 之心佛全體遍收如金與器以金收器器 四 圓發直入無生令下根十念成 釋 土即下二別顯不二中先心佛 自性 初 事令則通乎理事依 無礙者下愚着事而 國次二句法也事理約 12 礙 相 句 非是 五 內佛佛唯心三心 ·標體念佛別也法門通也大等四 骊 初二句人也 |起心 教如次配 院依事修則證俗諦 佛 佛非是 佛開五句一 大 知 N. 亦 **今明第三句義也此** 理 逃 即是 修則 五 行性相 約 理小 i. 乗 Ú, 佛 佛 外七 證真諦 而 智執 利 佛佛 佛 (功亦 生極 不二 約諦 鈍 融 卽 理而 約 是 初四 無 外 樂 生彼 而 圓 心深 根 14 相 12 鴚 遺 融 並

念諸佛心中衆生也生在佛心中者佛真

心成正覺故佛念衆生考衆生心內

諸佛

常有佛成正

一覺何以:

放諸

佛如

來不

離此

當來必定見佛華嚴亦云應知

自心

念念

在如來智內以一 念衆生如母憶子佛性論云一切衆 此 S 如 成 衆生語言皆悉不離如來法輸若不 須當念佛故華嚴 佛 本覺與佛本覺無有二體若不念心 心佛心互奪雙亡今且約前二句明 外 佛 心下四句躡前反顯心本是佛由不覺而 明 外 境者並為如來之所攝持據清京 更無別佛三 明心矣則知下次結彌陀即是自性 矣佛本是心因無明 隱若欲作佛 四句一諸佛 果門攝 更無衆生以 法無遺也故云十方如 一佛心生 É 須當念心故起信謂 衆 切衆生决定無有 外 調佛智廣大遍衆生心 、生真心. 無別衆 心 而心暗若欲顯 兩存齊現四 卽 生二衆生 佛真 來憐 生悉 出 稱 疏 也 N. 難成 衆 如文 生 開 生

衆生心

中諸佛也佛在生心內者衆

生心

正

明無

別衆生念佛者諸佛心

內衆

生念

後三無差別

調心佛

生三無別

也

初

四句

亦無如外智能證於如正此義也衆

生下

故華嚴廻向品云無有智外如為智所

外

更無別佛以佛真心即衆生真心

故此

明

因門攝法無遺也故云衆生念佛

現前

彰心卽是佛

故佛

稱心顯

佛

即是心

故

無

約修顯心億

佛佛

稱心皆明修也心

憶

佛

為心憶心外無佛故無為

佛稱

佛外

無

N.

無所遺

以器攝金金無不盡

Zn.

一下

八

句

--------

澈

龍

能

蔽

設 山云今知心是佛心定當作佛不其 其近易以求諸遠 如來平等法 念即 (離念佛門外而欲速見性成佛者是拾 確一心 縓 本 性 身性佛一 佛矣起信云法界一相 離心性外毫無可得若 難 也. 顯果 佛 自證 然乎 能憶 故圭 即是

汤 別顯此 章所 詮

所以 頓實不亦宜乎 通三昧則 十二如來 總攝 誻 號曰三味勢至菩薩標為 禪圓 通 則具足萬行一心 圓

櫄 眛 心混若黄河外道妄想逸如奔馬故說三 之辭十二如來號念佛為三昧者凡 所以下分為三初正 欲 念佛爲圓通 令返染成 者 八淨拾散 小 乗七生斷惑證真權 顯 入寂也勢至菩薩 所 ンメ 者 承前 夫 起 垢 後

> 實也 萬病 頓殺 界終得見佛華嚴云臨 顯 如 總 成 教三 攝 切觀行棟 圓 起信云專念阿彌修善 義 末二句三勸誠三昧實教所詮 巨冶 所詮學頓實教者是其所宜也 世出 超 衹 此 疽 具因滿果故說 兼 世間 鑄成千器圓通具足 入也三味下二重揀 非餘 顯頓實衆生念佛 切禪定 圆通 命終時諸根 也 揀非 猶 通 回 阿 欲 定當成 向 餘 令速 調 伽 人 願 萬 陀 Ξ 此三 又 | 證疾 散 生 總 圓 四 眛 一彼 上 壞 佛 + 通 愈 也 眛

唯此 泉 **蒙佛授記不久當坐菩提道場成等** 生 觀名為念佛 岩云菩薩摩訶薩念佛 憶 願王引導其前 佛 現前 無 ÉIJ 想無 見頓 卽 語 也 得往生見彌 是名 佛藏 不以色念不 經云無 念佛 正 摩 胜 訶 佛

||一 女: | 六五五

受想行識念以諸法自性空故今兼顯此

**故頓實者宜應學也** 

爾三引取勝益勸修

解脫於多門有此勝益應當信行何得自暴聞說佛名威光證入於無盡憶想佛境德雲

自棄不顧不修耶

三世佛自在法修多羅入無盡者華嚴云號音聲時彼如來於衆會中說普集一切佛現時寶華林中出說三世一切諸佛名開說四句初引明說佛名者華嚴云滕雲

勝雲佛 生前 得 眼 定解莊嚴戍就海 佛 神 切佛法普門陀羅尼了 亦 於證得一 通海 即得念佛三昧名無邊海藏 7 知 切諸 7 切 知 佛 無 佛功德輪三昧 遪 力 知一 佛 無畏法於善 現 切佛决 切衆 證

是等十千法門皆得通達憶佛境者華嚴 脱者華嚴云所謂智光普照念佛門 畊耨. 如知 住虚空念佛門等二十一種 施 云德雲告善財言善男子我唯得此憶念 高 現若一念心瞋恚邪 自 珠 則 勸二初正勸 善即天法界證悟人空即聲聞界 到 切諸佛境界智慧光明普見法門多解 én N. ξŊ 下 如家 此佳 俄思界愚痴暗般 事何得下二結責十界 處便益故當信受行 根 修羅界堅持五戒即人法界精修十 絶 分唯 種一心求較行如 田 信如信裁此 諸 此 餘 法門淺 法 婬 利 郎畜 卽 種 持 鈍 則 地 有此 生界 一〇秋 不 欣求 念佛 兼 上 定得成穀 因果皆唯心 收 根 我慢貢 怪食不 如種 如 知 得 不 下 縁 榖 水 被 \_ 乃至 清 願 漈 結

切法告唯心量得隨順忍捨身速生極樂來不思議境界經云菩薩了知諸佛及一心成我自佛云何捨自心佛孤佛教耶如答即佛法界今此教念佛者欲人念我自離即綠覺界六度齊修即菩薩界真慈平

之佛汝心佛者未成佛也彌陀佛者已成生皆有佛性我是未成之佛諸佛是已成佛故令專念彼佛梵網戒云信知一切衆佛故令專念彼佛梵網戒云信知一切衆學土照律師問經云是心作佛是心是佛淨土照律師問經云是心作佛是心是佛

不念佛聖凡永隔父子乖離長處輪廻去之佛求他已成之佛而為救護耳衆生若出期已成佛者外證菩提具足威神能為出期已成佛者外證菩提具足威神能為

矣成可以人而不如蟲乎不願自棄迷也甚佛往生况我凡愚人耶又彼蟆蛉尚聽教佛遂矣所以文殊普賢等諸菩薩皆願念

# ②二略釋經題

有喻生佛感應以逼含自他因果而該徹作難一十二行義括淨土諸典有教有機有法勢至者啓教之人也念佛者修行之法也文團通者聖性法門無不通也是一章之別目楞嚴者一切事究竟堅固也乃大部之總名

至念佛圓通章心境之月燈為聖凡之舟楫故言楞嚴經勢

本如來藏故事事究竟堅固名楞嚴定旣也堅固不空也合二空不空也蘊處界大楞下先釋名一切事三科七大也究竟空

Űi,

卽

境終也非境非心頓也心境無盡

B

业

Š

外有境小教也境唯是心始教也即

心易

顯此之彰顯皆憑月燈教法以

縣見

境則佛境可彰託彼佛境念我

自心

則

自

他因果也心境月燈者依我自心念彼佛

感應也我因念佛入忍令攝念人歸淨自

喻也如來憐念衆生衆生一心憶佛生佛

佛教我念佛機教也母子形影沒香法

彼

啓所修念佛法也文下後結歎二先別

歎

亦影略義具應云能啓能修勢至人也所

住法位世相常住故此亦名健相三昧 |觀成慧號作圓通別目者以勢至念佛 通乃修道二十五圓通中一也勢至下 圓遍該通也依止成定名爲楞嚴 影略行 果可 知 正 黰 聖 四 事無礙 聖凡舟楫者念名號佛受持皈戒越於三 如螢 也普融無盡門如日圓也今約中二以說 扡 卽所詮法月燈喻能詮教聲名句義門 燈 門如 小 屯 )攝境唯 星終也會相 رن 門如 歸

火燈始

也理

性

PT

女口 月

頓

法互相

性

舉理法門約教

圓

依

乗其猶艆觴直 與成無上道起凡小 艞過於大江念法性佛智悲並運萬行繁 緑證二涅槃生上品蓮名綠覺乗其猶 乗其猶艨艦過於大湖念受用佛了悟 佛觀四真諦越於三界生中品蓮名聲聞 蓮名為天乘其猶 澗念色像佛修行禪善越於四洲生下品 途下下品生名為人乗其猶舠 舟聲聞乘也觀像念佛如方舟辟支佛 過大海又持名念佛如特 艇船出小 界上上品生名菩薩 河港念應化 船繞過谿 艦 因

二七

龍

能

液

法故言句次總結 造舟佛栗也聖凡即所化人舟楫喻能化 觀想念佛如維舟菩薩乗也實相 念佛 如

**(P)** 二開章釋文二 ① 初 略標

將 解 此經五門分別 一教起因縁二藏乗教

攝三宗趣肯歸四略釋題名五 初二句總敘 開五章前三義門後二正釋 一下 別 列 此 刨 詳解文義 般若疏意略

**(** 二詳解 五 **6** 初 敎 興

初

教

起因縁者智度論云如

須彌

山非

無

因

當人念自心佛故三欲令悟入佛之心 具多因緣一指出捷徑修行門路故二直 綠 四為顯生佛心 非 故六 少因 接引 絲令得振 權 無差別故五度脱 小圓成佛果故七充足三 動 念佛教與亦復 A. 外 性故 如 横 超 是

> 頓攝 軰 無有疑悔故八利益今後周遍 六 根證圓通境故十疾空障惱定生佛 無 盡 故 九

土故

喻 初 白標牒智下釋義二先引證如須彌下 也念佛下合也一下次正釋楞嚴 云初

廻險難 陀佛児今持名徑而又徑者也若欲一生 似風水善導云唯有徑路 心入三昧遲速不 來藏 嵛 故 取辦當於是法留心二下觀經云是 佛是心是佛諸佛正徧 **楞嚴云我以不** 教人念佛即念自心 明潔與法界同體 唯 楢 妙覺 如 螇 明 ہٰڶ 園 念佛 圁 滅不 **照法界無差別論** 倫 故知餘 如來依此心說不 佛也三下佛 知海從心想生是 生合如來藏 門 修行但念 古 門學 稱 徑 心作 道 阿 路 心性 云此 而 紆 好 彌 如

難

浦

横

則一

時透脱桐

江

法師

云竪出

者

往

生名為横出三界如蟲

在

竹

竪

則

歷

節

始

得

出離名為竪出三界唯念佛門

带惑

起業感報輪

轉不

休

依餘

法修直至惑盡

五二 六五五

園明真妙淨心無二圓 悟入者起信云真如自 時是心即是三十二相 佛以如來藏淨法性為 楞嚴富樓那 滿觀 體 言我 相 經云 者凡 與 八十隨形 如 汝等 夫諸 心也 來 穦 又如 六下 如人 如歷 依 諦緑度歷 潭 麼 菩薩六心墮落聲聞塵劫不 任 恩普轉 轉官 敘 功 渉地 須 由 有 功 袓 父 功効 位 由 國 他 如 王不 横 力 取科第須有才學

不

論

學

問

有

無

論

歷

任

淺

深

回

猶養

出者念佛

法

門

兇

B

想佛

佛

無

有

增減

好

是故衆生念心佛時即能悟

入

佛

ŝ

性

也

四下無差別論云衆生界不異法

身法

思

議

法

則 知

令

當起 菩薩 如 念佛圓發三心自然轉權成實回 羅 聞 不 耶 膏毒病皆愈似及時 含 彼 時 大教 離 華魚子一 七下上品 中 念 精進力聽此法門又華嚴十地始終 欲令衆生速疾安住無上菩提 白衣驟貴平地 ·菩薩 則 佛圓 疑 般 所 教 不 利 被 登地 ル 因 根 今 華嚴會上 中雖多結果者少若能 聞 尚 此 升 兩 小 藥木 念佛 爾 仙者然故大本云 教 况 則 聲開 竝 悔 權 茂 法 下 小 办 故 絶 品品 如 初 者應 向 分 鈍 得 萬 3 大 利 1 根 人 應

佛現前必定見佛則此法

門能

顯

10

佛

泉

生三無差別也五下

凡夫

外道

由

見

思惑

身入一切衆生心想中下云若衆生心

憶

身即是衆生界觀

經云站

佛如來是法界

二九

龍

縊

業故 解 前 境今念佛也六根 生 佛 水 世 宜 鈍 水 圓 脱長者云 迷常住心 利 盡 清而靜 通 歸 後 攝 切衆生為 如 境發雖不 如意珠 於 即滅後聞見下云令於此 上下均收也八下利令即 淨 知一 用諸妄想循諸色聲違 月現全體 · 土 觀 利濟無盡也九下一切象 煩惱賊之所害者説清 欲 都攝守於真常常光 切 經云如 證不可得也故華嚴 佛 又偈云菩薩 楯 如影像自 來 今者為 界攝 佛 清 الكاء 圆 未 在 現 如 凉 通 來 淨 念 機

唯五 度 初 年暗 徑 念 應二果矣如 五 現 廣 現今亦普利未來 同 佛 佛 非 蘊 捷二 ツ 脱 體 ديرر 故 既 土 大者為圓 無 故六豈 乗 無 佛 而 魔銷三身佛現當生極樂佛土成 圓 ヘ 奵 所 因 方能成 有二故 所以徑捷者為念自心佛故三由 亦充 道多門難易各別出 此 ソソ Ł 通當必見佛歸 見 終 指 足一 獨 大明燈然於室中不 始連 通故 出 種 佛心故 五 捷徑 凡 種 無有盡故 外 既 環循同 十有 物 切善惡衆 亦 솼 無二別豈有 門 此十 接權 四佛 路 作之修終成 淨土故又由定 鉤 令預 因生起 生故 鎖此教之 小人 念佛法最為 九濟度 心若契生佛 修 凡外不 行 八豈 故 唯 敗壞 疾 如 七 有 破 是 豈 生 填 但 序

+ \*

眛

佛

願

力威神

疾除

煩惱頓

破

無

明

障難邪

魔嬈亂佛道難成今修念佛

菩薩

圓

通

月境亦不現矣十下末法

修行

則

知

衆生淨念彌

**陀定放** 

光

明

1

水

不

淨

月常遊畢竟空衆生心垢淨菩薩影

現

中

函二藏攝

內後三教攝之中大乘所攝五教之之內菩薩藏攝三乘之中大乘所攝五教之二藏乗教攝者謂三藏之中契經藏攝二藏

云契經卽經藏詮於定學二毗奈耶此云二句標章謂下釋相三藏者一修多羅此

菩薩藏詮示菩薩理行果故二聲聞藏詮藏自始至終專説念佛三昧故二藏者一對法卽論藏詮於慧學令此經者屬於經調伏卽律藏詮於戒學三阿毗達磨此云

覺謂因緣法門運載衆生過於四空居寂到涅槃城成阿羅漢猶如羊車二中乗緣經濟說菩薩念佛圓通法故三乗者一小經演說菩薩念佛圓通法故三乗者一小

疾战 三摩地圓也了三無別 佛心入無生忍不假方便頓也知 此經教義深廣幽遠非 遠終也漸漸念時終當成佛 後三教下云二憶念深母子歷生不相違 真性故五圓教唯說法界故今此經者 道故亦名實教多談法性故四頓教唯 菩提大般涅槃彼岸成於 故亦名分教但説法相故三終教復說 者一小教唯談人空故二始教但明法空 至攝念佛人安樂諸乗度脱九界故五教 **今此經者屬於大乗以如來憐念衆生勢** 六度法門運載衆生起凡 滅舍成辟支佛猶如鹿車三大乗菩薩謂 佛道故下云都攝六根淨念相繼 淺近矣 圆通法界 佛果 小境直至無上 故下 猶如牛車 故半 一云以 佛即 屬 辨 中

統

### 國三宗趣

宗見 義以教說為宗令達義為趣二事理舉事相 為宗詮顯理為趣三境智三佛境為宗二觀 三宗趣青歸者 智為趣四行位信願行為宗入不退為趣五 因果以因行為宗克果德為 佛入 忍心境圓通為趣別 有總 有別總以憶佛念佛 趣 有 五 對 二教 為

三句牒門謂宗旨歸趣也當經所崇曰宗三句牒門謂宗旨歸趣也當經所崇曰宗 三句牒門謂宗旨歸趣也當經所崇曰宗 音境即所觀之理智是能觀之心佛之國 改自他生土之義也事理義中所具者 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教於者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達義者謂 下釋義教說者卽念佛教門也達與一次。

已去入十住位得見法身住於正定故名 淨 佛 位隨智起者信願行三資糧也不退者 不退三三賢位滿入初地去證遍滿法身 名不退但以處無退緣故稱不退二信滿 不退也行淨業攝佛人 退也起信疏云約有三位一信行未滿未 融三身真境也事一心理一心真觀 乗境念不退也行法佛理超權修證行不 土 教超凡外道信不退也願報佛果超二 離三界位不 退也 行 願見 不 佛念 退也又信化 佛心 业

果不退之所成者因若不退名爲真因果愈不退由信成證位行成行願成念也因是證不退行是位不退向是行不退地是願成住不退由行成地不退地論師云住生無邊佛土故名不退由信成信不退由

若不退名為真果信願佛土攝 嚴果也念心入忍因也攝人歸土果 不 不退菩提因 也 退菩提果德也文有三重憶念彼 現當見佛果也念見近佛因也心 行也得三摩地第 根淨念 圓 通是 佛 開 也 是 如 香 因

### 禹 四 釋 題

是五對展轉

相 因

以為生起

別局此一章故二教義就前別中分教義二 字總 前因 謂章之一字是能詮教也勢等六字是所詮 四 果所證境故勢等是因能 義也三果因就前義中 人也是能引人依四對義立斯名耳 略釋題名者 稱也總通彼大部故勢等七字别號也 中分成此對念佛法 有四對義初總別謂楞嚴三 開此一 也郎 修觀 對謂 所禀法勢至 圓 人法 通 是 就

非受用 德佛力始勢至也得智慧佛力終勢至也 則 力 報為得如如佛此二得如如佛 也勢至人者得應化佛力小勢至也得 非 也念亦變化亦受用 是圓 理事性修寂行對圓通真理性寂也勢至 境智對圓通境也念佛智也亦可名真俗 念佛俗事修行也四下念佛法者念變化 總中亦影 通也今不出者恐混濫故章屬能詮者謂 變化佛生頓也念圓通無障礙佛牛 知 佛十 下標牒有下解釋此句列也初下釋也 圓 此 通文字念佛教章也果因對亦可名 題名內人法雙彰因果並舉理 勢至也此 佛 身化 一對楞嚴義也局也經字教也 小 力先法 也 亦約教略釋下 念受用非 頓勢至 佛 報他 始 也得 變化 也念非受用 無盡 更詳 佛報自 盡 功 解 佛 終

龍

揻

義 周故標章首

座起頂禮佛足而白 大勢至法王子與其同倫五十二菩薩即從 **函五解文分三** [佛言 ①初致禮白儀

發起者表念佛法門能發智光得大勢力 能接 上力若依本文能念大勢佛能攝六根妄 經云以智慧光普照一切令離三途得無 界故今當字汝爲得大勢亦名無邊光觀 世音等無有異寶藏佛言由汝願取大千 動搖亦名得大勢悲華云願我世界如 界一切震動此菩薩坐時七寶國土一時 故名大勢至觀經云此菩薩行時十方世 投足之處震動三千大千世界及魔宫殿 |疏||梵語摩訶那鉢此云大勢至思益云我 念佛人故名為勢至也假此菩薩為 觀

佛足下敬之至也上皆身業白佛言者上 陳白不應坐故頂禮佛足者以已上 示曰告下啓曰白是口業也身口恭敬意 埵 以智上求菩提用悲下救衆生名菩提薩 **埵賢首云菩提此名曰覺薩埵此曰衆生** 秦言大心眾生有大心入佛道名菩提薩 具云菩提薩極肇云菩提佛道名也 處故名法王子也與共也倫類也聲氣相 子今在極樂居佛左右助化一切次補佛 中彌陀作輪王時觀音為長子勢至為次 應名為同類五十二者數也表勢至念佛 王從法化生稱之為子悲華經云往昔因 離三界苦取淨土樂也於法自在名爲法 也從座起者師資尊甲名分殊然有所 門能攝信等五十二位諸法行故菩薩 )薩埵 頂禮

苐

生也 鈔梵 山 力故能取證淨土亦名下三約 亦名下次約 修自行也 此 下度三義以釋 局當經釋也 利此一利他依本文者上 由有化導勢力故能救拔三途上二 語下釋人名也先勢至中初約行 由有智斷成勢故能震動 願 能念三句亦約上求中修 大勢佛者指彌陀言十方 上求 佛道 也 一通諸經釋名 由 悲下 有想念 如衆 - 度衆 一切 生 勢 中

名實相 不求 子自在為王者王以自在為義故次補 耐 六根攀緣六塵故能接非如眾生自 世佛中彌陀為第一故能念非 他祭故有此三大德威勢之至也 大勢佛及斷苦法故能 稱衆生無勢可 知於法下次法 攝 非 如 泉 一菩薩 利 不 生 Ŧ

嚴有 聲相 必南 後次 者彼 心言其臭如蘭故云 佛 向 佛 矣菩下五菩薩初義約心謂能 卽 住在三昧觀佛 十二信佛是 如七十三茲不繁錄道不 妙覺法行則知 攝等覺法行 地 佛 行度念佛人 土彌 應同氣相求故曰聲氣 卽 15 八十四同 乃勢至補 面給王位也與下三 住 攝 rt 卽 十 攝 佛 10' 地 信心 超 心 即攝 實相即 法 + 終始 位 後次當觀音補位觀音之 (至不虚 向法行 凡 想 行 猶 與同 入聖唯力 佛 作佛 十行 憶 如 佛 攝 儲 뇱 心地 法行 是 念佛 與 十住法行 倫 同不 出趣 君暫居東宫後 即 有念佛 12 攝 也 離覺 相 同 觀 應若 倫易 十信 故名 卽 回念 如是憶佛 去 五. 相 佛 佛 佛 為 T 行念 為 依 日 佛 法 卽 不 地 謀 四 同 逺 如 行 類 Ø, 孔. 同

三五

乃是一切世間希有難信之法也意意主故所以三業皆修敬者表顯 薩 恭敬則身不避席口不發言以 能 Ęр 從 以 成 座下釋 念佛心上求佛覺下化有情故名菩 大道心衆生名為菩薩次義約境謂 敬禮也意可知者謂意若不 身 口 念佛 禮 白

我憶往昔恒河沙劫有佛出世名無量光十又二皀先總明佛出①二正陳所證分二図初詳引古佛教詔

二如來相繼一劫其最後佛名超日月光

覺我空揀異凡外二,覺他法空揀異二乗 恒河中之沙以數劫顯其久也梵語佛陀 疏 不忘為憶過去 云覺者覺人之不覺也暑開三義 我者即自指法 稱 為往 身不 昔恒河沙劫 同情 計 我 也 者 自 明 約 詑

惑故不斷者常光不斷絕故難思者本光

不思議故無稱者涌百寶光不可稱故

超

日

月者放

切光超日月故俱名光

者

念本覺佛發明心光果上成妙覺佛現

他受用生大喜故智慧者以

大智慧破

諸

拔苦無敵對故炎王者光音應化得自在 無礙者慈光與樂無障礙故無對者悲光 故清淨者離垢清淨發光明故歡喜者令 理無限量故無邊者權智脈 佛無稱光佛超日月光佛無量者實智照 佛歡喜光佛智慧光佛不斷光佛難 佛無礙光佛 也十二者大彌 根 三覺滿俱空揀異菩薩出世者無 热 則 現 也 無 如 . 對光佛· 陀經云 來者從 炎王 無量光 真如 事 光佛 起來 無 佛 清淨 邊 無 成正 機 際 思光 邊 不 光 故

第

類生而成十二聖位轉十二處妄想而成 量性光自然發明也二約所得則轉十二 十二處佛德也然十二佛乃古如來非今 起身光故十二如來相繼一劫者一約 異如釋迎觀音之類 彌陀而其名號同者以師資一道古今不 打成一片不得彈指項念世間五 念表行者十二時中於自性 佛淨念相 欲 則 能 無 繼

佛在祗園說法河近講堂故凡言多取以 乃是無熱惱池流出廣四十里沙細好麵 亦云殑伽河此云天堂來河從高處來故 至乃法身大士不同三栗故唯真我恒河 (鈔)我下釋我等二句我有四一執見邪我 人具邪慢學人具慢假聖人是假真令勢 二自他慢我三名字假我四法身真我世

> 或因或果或性或相或悲智或願行此十 楞 身光復有二義一常光二放光又有二因 喻劫多久可知梵下釋有等六句始本合 亦約此六義也初二約二智三四約二心 二佛皆以光分名者益光有二一智光二 下引經無量下釋義諸佛名號取證不同 之極少名刹那特之極長名為劫今取沙 爲喻梵語劫波此云分別時分俱舍云時 是法身七是他受用身八是自受用身即 攝二因也五六七八約四身五是化身六 九十常光十一 二放光 一名為覺滿我法空盡名為俱空大彌陀 一是功德莊嚴二是本願成就今釋佛名 伽中應化 佛如如佛功德佛智慧佛 自性佛者謂念自

性佛也不得念五欲者觀經云夫念佛者

復十二佛德者謂亦根六塵功德也經云 轉是故世間聲香味觸窮十二變為一旋 卷明十二妄想者謂六根六塵妄想也 修隨所發行安立聖位故詳如楞嚴 頂忍世地等妙也無漸位者經云從是漸 總 云 非 色無色有想無想非 超 如 不 此 括 此 六亂妄想成業性故十二區分由此 於日月也十二類生者謂胎邪濕 意十二佛名乃無量壽佛 如楞嚴四七卷明然下通妨難 無想也十二聖位者謂乾信住行 得 何說言有十二佛相繼 始終六根之中各各功德有千二百 無 彈指間念世五欲是謂緊念脱 間雜無量自性佛光終得發明 有色非無色非 别號 出 **叩**故 公據 唯一 モハ 业 向 有 化 輪 經 能 佛 大 煖 想 有

> 之佛亦同 耶故又釋云詳彌 今法藏所成佛也若爾何以今名濫古號 釋迦立號做 佛 云諸佛同名甚多故十二佛乃是往古 ②次别示教道二 應 同名釋迦者不 古觀音等故大本彌陀經云過無量佛 百千萬億不可窮盡 者表願 師資即心即佛之道一也 無異而今彌陀十二別號 同古釋迦佛今觀音名 可勝 陀勢至同 數 何 杒 則無 標 止 於 時發心 量壽佛 佛 卭 徆 同 之名 倣 所 刹 古 師 同

彼佛教我念佛三昧

名

疏彼佛十二佛也語言指示謂之教言念 佛者若據事念一心憶想之謂念三身接 引之謂佛則能念屬 念念即始覺佛即本覺以 已所 始 念屬佛若據 合本名為 玾

三昧 佛是 無 念者卽名邪思惟也三昧 ろ T. 理 故 教 思正心行處一心念佛名正定心若 礙 終 理法界觀也三心名雙融門 亦名諸佛 一行别目又此 法界觀也梵語三昧 無礙 佛名遍含法界無有 教 囮 法界 ديء 名 現前 觀 俱 也 絶 念佛 Ξ 門 味 園 非 此云 三昧 盡故 般若三昧普等 是禪 通 Š 無 非 亦名 觀 正定亦云 B 虚 佛 刨 通名念 教 門 故 一行 事事 蝢 卽 念 他 教

理法

界觀佛郎心故第三事理無

凝法

界

真實相佛

初二事法界觀心

郎佛

故後

謂

以

我

مناه 眼

想彼如來四實相

鸲

念自

性

觀像謂設立

| 尊像注目

觀瞻

三觀

想

稱名謂聞說佛名

から

稱

佛法 經 觀 **到言念佛下釋念佛二字念佛有下** 觀 云 不 聞 能 門稱名者文殊般若經云衆生愚鈍 現 解 在 説 [4] 但令念聲相 相 好 彌 光明之 陀 佛 執 佛 續 持 如 名 自 號觀 得 法華云起 往 像通二 生 明 彌 陀 念

終也

四

五前

所無

者頓

圓

教

也今此

文中

初二小

乗教也二即前四始

也三即前三

佛

門五重重無盡念佛門會曰一即前之

佛

門三心境無礙

念佛門四心境俱

泯

念

五

種

緑想境界

念佛門二

攝境

唯

Ü

觀

是

佛是心故又清涼云約能念

心不

出

然

此

持

名亦

通

圓

蝢

不

唯

局

小

亦

開

五

門

持

念佛名門 心外有佛名

故

1

教

事

法

也二攝名歸心門佛名唯心

現故

始

約

佛

教

追四

五

俱

通

約

機 禀

遣

唯

局

持

名

三九

-四〇

藏

意則 佛 二相八十隨形好實相者觀佛三昧經云 長 自心名為念佛如 生心想中是故 根 六觀經云 如 告 者所謂我欲見極 優 稱 掌 見是也 问 名攝 塡 二 心 難 Î 一諸佛 住念佛 耳舌觀像攝 觀 火人 一初二下 佛 栴 心想佛時是心即是三 二觀綵 如 楹 如不 者心 來是法界 作 樂 約 佛 動名 世界 印不 觀 眼 像 畫雕塑鑄 身觀 料 是 為不 壞釋曰 阿 身 揀 也觀 想攝 彌 也 入一切衆 壞解 想者 若 陀 造之 諦 佛 鼻 依 隨 脱 7 意 佛

持 佛 文下約四五念佛 指 如 此 圓 欲 之五 心境 觀像 身諸 名者 念佛 之五 來 通 佛 曲 出 Ξ 持 者觀像則像去還無因成 也通 卽 無礙 會一二卽清凉綠境無 門名則盡善釋義不周故今改之若 滅 如來故會曰下會通古令也又 昧 名 不 門約 無 以 罪 己 古 佛 别 盡 故 四 念佛門五 有五 念佛門三攝境 指一 五者 稱 敎 門 問 問 互 徑 何 下 小 門 門判 路 門故機禀勢至等 以醫 相 教等者前 文中方云淨念相 以勢至不 一線起 而 影 稱名徃生念佛 今經 持名 顯思 如下 圓通 唯心 通 文中 也佛 之可 Z 礙 間 法 指 四 兼 念佛 念佛 斷 但云 徑 耶 教 知 門 播 答 觀 而 繿 也 十 今 俱 約 門此 严二 門 大 憶 此 又 雖 局 的 觀 泯 四

像皆屬外

境故

唯心

者

依

正

相

好

唯

是

作

故

無

礙者雙照事理故俱泯者離

相

無盡者於

切時處境念中普見十

實

相

攝

六

根

則

\_\_\_

念佛

Ξ

眛

六

根

無

不

攝

业

又清凉

下

31

古

明

五

也

縁

境

者

稱

名

觀

솼

此

下

重顯持名

門攝盡

大

小

乗教

無

不

相

違背豈

有萬德洪

名不

即是實

相

耶

德海舉名即盡經

云冶世語言皆與

實

相

謂定 念佛 P\*] 抢諸 諸 邚 思 隨 굸 郋 得無諍等二 夘 云佛告文殊 察 利 令直 彼 經中或以真 行 智論云一 調直定由衆生屈曲 是念中能見過 幻語言法界為三昧或 外皆 鼠亂意不 故正 根 方所端 别 Silv. (鈍根均可依之而修也正定者 Ŀ 其屈曲正其散亂故禪觀通 目者 邪定 揀 所暴境異於 卽 尋 身正 取 欲入一行三昧 有二 切禪定攝 故正思者於所 何思揀昏 相 指念佛三昧文殊 如 去未 貌繫心一 海印 向 釋 能 散 來現 無 德藏 謂萬 於 心皆名三昧 亂 明 有線有 沉 Ī 佛念念 佛專 者應處空間 為三昧 行中 那 佛以諸三 在 念境正 所受故或 Ü 諸 行處 般若 稱名 相 佛 是 行 名 相 或 或 念 直 續 字 經 者 床 如 也

荷

唯

此

持

名最

為簡

捷

但

能

繼

念

便

得

往

念

雖

超

羣

馬

行餘

也門

未及

修

解

悟

者希

至於

無

盡

則

境

界

深

廣

從

何

領

魝

Ĭ

境細

妙

觀

難

成

實

相

則

衆

生

嫜

重

龍

飛

冲

佛爺

也門

已過

凡

禽

修僚

行門

念

也

爭

如

鵬

佛持

也名

念

故龍

栶

婆

砂

論

玄

毗克

舉艺

生

一如驥

打名 念佛 电

佛

法

有無

量

門

邚

世

間

道

有

難

有

易

譬如

跛

陸

道

步

行

則

苦

\_\_\_

E

不

過

數

里

水

路

徳

名難可

攝盡

児實

相中

離名字

相

何

專稱名耶答極

樂依

正言佛便周

佛

功

念

佛

稱

其名

號本

願

如

是

問

佛

有

無

量

功

乗

船

則

樂

須

臾

便

過

千

里易

行

疾

至

應

故

方諸佛境繁意散不成三 皆教勢至念自名耶答一者十二如來本 多雜 法身念一佛卽念一 攝 彌 為念十方 三昧者諸 佛 有 功 佛 念 陀 亂令其專心 | 境乃得往生若念十 佛 佛 德 土 何 與 人 以 歸 十 二 經法 以基 佛 念無量佛功德無二若得 獨讚西方佛言閣 於 郭 為 炉 淨土又普廣 門皆悉了知問此教 來 念 切佛故 同名 阿 彌 珠况 陀 中 問 耶答 問 彌 諸 浮提 陀故 何 佛 十二佛 佛 但 + 念佛 方 念 同 下 行 俱 云 É 阿

> 普等圓也 念佛 4 也般 )如理思之 若始也佛現然也一行頓也

# 楞嚴經勢至念佛圓 通章疏鈔卷上

施音地翻華翻 天 訶 無壽 羅 伽 嶽無言梵 薩 量亦 祗音名間也語月此 慧摩薩菩光云 成坻云 大 抵 残音波河比薩 須 毗 釋 波 沙 彌 基皮音 或委羅翻云此 門勒華 班年尼 期 東北 羅 迦 加音 也底退花蜜大大云山唐 缩草翻般心觉王言 膩 也燋到若农有也妙 牟釋棄云 般 尼音 娑 彼朝生情 高 枳 尼迦佛藥 刺 菩提 追婆岸智也摩 幹能此趁 只音翻翻法犯 訶 覺華呈阿 寂能邊此帝 作音忍云逐音 摩 **黙仁外罪極唐** 也干斯堪践逞 訶 道言 彌 陀 名姓也者量關 菩 辨恶忍也随 般 無此也也 阿 及若 薩 躡故堪 量云他 懊 迅 波 摩

願

如

是如

今法

藏願云聞我名號乃至十

念若不生者不

取正覺是也二者教

念十

法藏

教念無量壽佛即是教念無量光乃

佛

名即是教

念古彌陀十二別號

播

至超

日月光也又此下出異名約義配

塑泥挤翻之副 牒 之如 长甸獨亦也俟大尔 名也道也桡 優 之藏儲君牒音果梨 布廷党云罩舟船海 涅 路舠 文 艓 盛音 殊 畊 填 義包君謂又蝶可王 也及 紆 一也名中 槃 巷 由音船兩特 亦此 艦 二刀妙此田音 陀 王唐也含 涌 移文療城 羅 电迁者船 方 云云 四音百小德云也庚去此 攝濫音前乃疾種 奈爾 富 日並 維 圆减 方案射船 螟 也出 倣 也永文躡 阿 非難 樓 特者 造 寂度 有監艇 蛉 耨 病普 受飲音 泛於前 含 秦分 那 士曰舟以 艦 板外斛音桑音草音也去 梅 也訪 殑 此而比翻 冺 競音曰起法教 花别满華人方也舟 航 日狭次延蟲宾也籍 多其願言舟大進爲中音 艦而小盛也令 能義絕音 祗 藤者經叉 除翻也民 園 也日名云 子果 麼 也夫四橋大禮 中長船三括 修 病典雕子旅 儲 也無 少似底音 舟船者船罹船日也百括音 羅 尼 故藥木音團陀貳音 嬈 葉桃也蔭 辟 者曰名江 也緣 港 也部正舊亦此 雕 雕彫也太也除動音 似非 庇 支 日造 服 亦籬之音 包新翻云云 干音 塑 俱太副也镜 柳桃 覃 緣此維天 觸 戰上分請 楫 翻無遮總 里記素音 含子也 擾 味似墨音覺云踏子狼音船下瓜水接音非端持持

> 此華 跛 之音也良 橱言行音雲朋 **敖樹不波一大 驟 樹洲正足緣鸝疾音** 名湖地偏而鳥速紂 勝中 廢上也行馬 金有 羇 九異也之 蛙伺萬如冲 蛟 音細粗 里垂則音 蟆哇鞭覺遠天已充 水形名名 毗 飛與

垂似甸莓 娑 則翀 察求 沙 冲同 閣 解此天不

浮 論云也飛 提名质鵬

楞嚴經勢至念佛圓通童疏鈔卷下 清浙水慈雲灌頂沙門續法集 女人

**画二釋義二會先修因二個初舉喻二** 

**密初二人喻** 

譬如有人一專為憶一人專忘如是二人若 乃至從生至生同於形影不相乖異 逢不逢或見非見二人相憶二憶念深如是

|疏||先喻單憶有離也有人喻生佛二人也 生不念佛也若逢不逢或見非見者以佛 專念眾生未嘗不在眾生前令偶逢偶見 一專憶者喻佛念衆生也一專忘者喻衆

> 捨猶如形影無乖遠也 生生不相離也同形影者謂生佛世世不 指之詞乃至超畧之詞謂能如是念則决 定時時常相見也從生至生不相異者喻

**戴葉苦人天因果尚不得修何况佛果宣** 者眾生無有信行願故二者生在迷位纏 故二者佛在因地自果未圓尚於衆生念 |劉佛專憶者含二種意||者佛有大悲願 >熟懇切無有加故衆生專忘亦有二意一 念不捨何况果後更無餘事則念眾生慇

令衆生偶然逢見也亦蹉過者如見文殊 逢見者諸佛菩薩不遠本願遊化娑婆故 但親老人貪婆等類或見本相亦不蒙法 易得者則念佛心沉埋隱沒不能發故偶 利此由感業障覆妄見劣相如薄福見寶

眾生前亦蹉過不見故言若不逢見也二

故言若逢或見也眾生專不念佛佛雖在

念同也二念深者喻久憶不忘也如是結

人下後喻雙憶不離也二相憶者喻生佛

敵對正意故疏不釋

穩念深也超略者謂不但此生常得見佛 生佛念同者謂眾生念佛猶如佛念眾生 累月乃至盡形亦不忘也結指者指上相 為蛇為蛙宣彼聖實作意詐隱其本相眾 相同也久憶不忘者謂時刻在懷雖經年 也乖遠

近對下喻合文意單顯獲見佛益遠對下 整響水波鏡光皆不相捨離也又此 也異離也形影略舉一事以例不離至於 乃至他生盡未來際亦常得見佛 證果文意雙顯獲見佛成佛二益明富見 形影

乃至生生世世形影皆同也楞嚴云容貌 佛 如佛心相亦同身心合成名法王子此非 香二益也應釋文云如是一心念佛也心開於應 也心同形亦同形同影亦同不唯此世 心同

## **图二母子喻**

憶何為子若憶母如母憶時母子歷生不相 十方如來憐念衆生如毋憶子若子逃逝雖

遠遠

將母子最親切者為喻使人起信行也於 人專憶次二句即上一人專忘如來母也 中亦有二先喻單憶有雜首三句即上一 **疏上二人喻泛指親友猶覺寬緩故此重** 若悖逆忘思負義母念或衰心生悔恨佛 眾生子也世間慈念最切者真如母親子 至入於阿鼻地獄代此衆生受無量苦又 念眾生更過於母逆惡重者佛念愈深乃 母念子慈止一世佛念眾生慈心無盡世 子也若子逃逝者喻眾生不念佛而墮惡 世相隨無有退轉故云佛念衆生如母憶

其中問無量塵數分身無量壽佛二 下方金佛光斜乃至上方光明王佛 以三世十方有無量彌陀佛 十方如來耶答有二意一即指彌陀一佛 **極泛指者師資君臣皆該在許如來下問 慕念如來循如如來憐念眾生者然方得** 再住娑婆之法此 於心稱敬二字不離於口任意早晚終無 子若下後喻雙憶不離初二句即上相 道苦也雖憶何為者喻如來單憶無益也 前言念佛但念彌陀不念諸佛云何此言 云宗崇念佛四字教詔謂信憶二字不 感應道交生佛不二也故髙齊大行和尚 念深末二句即上生生不異謂六道衆生 方諸佛謂不唯我漏陀一佛悲願如是 爲念佛第|要策 故觀經云從 通指 刹於 離 憶

剧 法 華嚴問明品云十方諸如來同 之喻意尚明眾生或有時而念但念之不 上 何自生疑阻甘心苦趣耶問逃逝二句與 同者不念佛則不能見佛雖見佛亦不蒙 知佛心專於逆苦眾生之中種種救度如 往生者不可思惟已惡而疑佛不來接誰 平等法平等觀經云見無量壽佛者即見 切諸佛有四平等所謂字平等語平等身 生受苦惱時如箭入心欲拔其苦是以求 者大慈悲是慈悲所縁緣苦衆生若見象 十方無量諸佛憐念者三昧經云諸佛心 一心一智慧力無畏亦然楞伽第四云一 利此 十方諸佛憐念亦然正顯佛佛道 專忘逢不逢義有差别否答亦同 與逃逝無異憶他何為異者謂前 共一 法身 同 亦 故 里

常尊敬始名深信 佛即救諸佛即護心常憶佛口常稱名身 千生信萬即萬生信佛名字不離心 齊下彼論云往生淨土要須有信信千即 **感毋喻佛應也道交不二合不遠也故高** 遊於佛憶則為無益感應生佛者子喻生 佛以不信故墮在三途受無量苦故若逃 益此中喻意竟明眾生不唯忘念而且誇 切憶之不深故若逢不逢於佛憶猶爲有 口諸

**()** 二合法 是暫念一憶之謂念是數憶常念之謂若 記憶日憶後時長久熟脱緣念曰念又憶 不忘也念繫緣在懷也又初時偶然勉強

心是佛私應念佛何必念心答但執即佛 問若即佛是心私應念心何必念佛又即 外佛顯我心佛經云心想佛持是心作佛 故須事念若離事理二念何名即心 知從心想生故須理念心外無佛者託心 有佛者由我心佛成彼外佛經云諸佛正 在一時中念是理圓融也問若心外有佛 後空不空是理次第也三如來藏心佛同 若十同在一心是事一時也先空次不空 謂先念化報然後法等是事次第也若三 何容理念設心外無佛鳥用事為答心外 事理憶念佛中復各有二一行布二圓融 則唯妙覺明圓照法界佛亦有二一事相 事憶念則專心注意毫無雜緣若理憶念 即是三身十身二理性唯是一直法界又 即佛

藏

覺心性經云諸佛入於衆生心中故不妨 執即心是佛不 經云是心即佛三十二相故不妨念佛又 念心若心佛偏念即義不成矣問一真法 等有欲令生悟義分心佛佛為 界體無二相 見也當來見佛者謂報終陰壞見佛來迎 見佛者謂不離現陰於定中見或於夢中 佛無心外之佛唯一法界普融無盡現前 內境憶念功成自然證知心無佛外之心 心不知 真本無内 即我本覺心性是彼究竟覺佛 外不 何存 知即彼究竟覺佛是我本 屬佛 内外心佛念耶答法 بري 佛 自證窮知生 外境心為 界

> 法身佛現經云是心是佛心想佛時是心 是心專於理念念本性佛故於自心中見 在眾生念佛 即是三十二相此中不合佛念衆生者重 想中二始本契合法爾 經云是心 作佛諸佛如來來入一 故 然故謂 信得 切 洯 Ep 生

**動憶下唯識云云何為念於曾習境令心** 經歷語言去來坐卧種 境中全不起念設曾所受不能明記念亦 受境令不忘失能引定故於曾未受體類 明記不忘為性定依為業謂數憶持曾所 忘於佛謂之憶念譬如世 不生慈雲鐵主云凡涉歷縁務而内心不 種作務而不妨家 人切 事繫心雖

事念念相好佛故見果報佛來入我心中

應道交難思議故謂信得即心是佛專於

憶前事宛然念佛之心亦應如是若或失

念數數攝選久久成性任運常憶又復覺

或於花中見也而云必定者有二意一感

第一

成就定力起信謂以專意念佛 其離苦如是相續念佛繫心能辦一切淨 息若見他人受苦以念佛心構愍於彼願 理則能所一如心佛不二唯此一緣更無 心佛分明唯此一念更無餘念念念相續 根淨念即彌陀經一心不亂一向專念觀 心微起惡念即便憶佛以佛力故惡念自 一心繫念也皆通事理事則能所縁歷 此中專心憶念及下攝 因縁是也 五念佛 各别是故四五門中必具二心二心之 法門方便有多此之事理是約行人用心 門各屬事理此則 沤 雖不可缺一亦有上智專於理念或有鈍 理較之前略今細 宜不必疑阻以得見佛利益 根專於事念或有中人無於理事皆隨機 攝 四五無混濫 判事 理觀 通判四五一一并有事 何别答前 也問此中事理與 故不同也然此二念中

則

别判

四五

前

四

中

經

上功德若事下謂

常動修習畢竟得生宣非理念今何以 見佛豈非事念又云若觀彼佛真如法身 信云若人專念阿彌陀佛所修善根 耶答堕數量三十 屬理耶答論對報化故屬理念今對一 故屬佛身身 也相 故問起 即

性不生名理一心對前四種五種

念佛一

具此

事理二念問前

四五

門與

此事理

約能念為義有異否答前之四五乃標

存念無有間斷名事一心若了此念心四

亦無能念可念是也又普門疏云若用心

餘緣緣心自在成就驀力起信所謂

雖念

問三中法身十中智空身等何亦稱

同故佛

亦下

匹 九

龍

絃

龍

界身 身中各有依正便成六觀謂念法性 身修觀各別三身者謂念法 云然其念佛三昧總相 云一法界行亦無一故問十身佛 佛之門詳在六十二卷行布漸次也圓 依 二十二相等為化身正十身者謂 為法身衣正念報身華藏等刹為依十身 雖别三十身同故 嚴餘所無者云何令教念耶荅諸 三珠先明不動法界繫縁法界等大 真故又屬事所以文殊般若明一 莊嚴身如是重重成帝網境則 智法力持意生化威勢及菩提福德 相 海等為正念餘淨土 如德雲但念十身佛 觀經云諸佛 到一别 水鳥 也清凉疏 樹 報 化佛 林 即三身十 入普賢念 如來是法 行念佛 佛 爲 獨 身土 於三 相好 念願 鈔亦 出華 疏 化 說 身 教 亦

隨念一即不必並驅難三釋即 中隨用一種不須兼具難次釋心佛即 後理事無障礙法界佛 有眾生專心憶念則佛現其前等六十二 應云先無為理法界佛次有為事法界 皆隨機便無一定相先空等者且約當部 住 云住自在心念佛門隨自心樂現其像故 心佛兩存難定中見者華嚴四十六云若 四卷三如來藏心明若對所念理中法界 不定叉或 念也利 心故左右言也問下通妨初釋二種念 云諸佛有二加持謂令入三味也現身 頂心諸菩薩等為二持故 切境念佛門普於諸境見佛現故 利 根則圓融下愚則 根 先理後事鈍 以法界如來藏 漸次中心 即能親見 根先事後理 ビハ 即 佛戍 根 中 同 佛 則

鼓音王經云若有受持彼佛名號臨命終 人臨終夢見彼佛亦得往生報終見佛者 稱揚諸佛功德經云若有得聞彌陀名者 時阿彌陀佛即與大衆住其人前令其得 花花上皆有化佛菩薩迎接此人如一念 見花中見者觀經下品中生文云吹諸天 亦不見佛又有一生念佛及臨終時亦不 至為說經典問今有專心念佛於定夢中 生方何也苍專心念佛定夢不見者山其 頃生蓮花內經於六劫蓮花乃敷觀音勢 心信樂其人命終阿彌陀佛住其人前

誠故生疑不篤信故無有往生願故不能 擁護令就一生念佛不生方者念佛不精 縱彼障深未得見我我與其人暗中摩頂 重則真加暗令得益故普賢云有諸衆生 過去葉障重故現在善力弱故又佛有二 斷食愛故問現在善根淺薄可以增修過 加被一者無障則顯加令其親見二者障 揀別一者三昧中若有善根發相則知過 去葉障深重云何得知而爲對治荅有二 心中發明普賢行者我時分身皆至其處 修六度萬行成三十二相身有好光心有 佛善根發相者於念佛三昧中忽然憶佛 去種植善因何為善發略開四種一念化 智慧說法利生路伏魔怨作是念時生敬 愛心開發三珠增進佛行或於定中見佛

來坐師子座園繞說法彌陀下華文云此

見也夢中見者法華云若於夢中見諸如

方界念佛衆生攝取不捨故禪觀中皆得

切諸佛觀經云無量壽佛相好光明徧

或於夢中見八萬四千諸妙相好即便出 界相續湛然盡未來際作是念時養解分 然憶佛圓滿果報之身皆是無漏功德成 於三昧時忽然憶佛真實性身清淨無相 生無量顏行功德三念法佛善根發相者 就相好光明——無量神通智慧克滿法 佛心二念報佛善根發相者於念佛時忽 思議佛法境界即便出生無量智慧法門 明定心安隱善念相續或於定中聞說不 法門現起無邊佛境或於定中見佛以微 離生離減無作無為非來非去不減不增 猶如虚空唯是第一義諦無有世諦境界 妙法身具諸相好即便覺悟遠離常無常 柏 是念時善心開發入定安樂通達無量 心淨信解或於夢中聞佛說法覺悟

品云諸法如實相諸法如實即是佛離是 身即便覺悟以真如為佛無境不是佛大 現前或於夢中見佛以諸法如義而為其 法界獨名法身如是悟時開發實智三珠 而現常無常唯識云法身五法爲性非淨 然憶佛法界身雲依正圓融真應無礙 之外更無別佛如是悟時清淨六根法 多即入大小隱顯亦理亦事亦人亦法亦 此亦彼亦因亦果亦九界亦佛界亦三身 現前四念十佛善根發相者於禪觀中忽 亦十身作是念時開發無盡善心出生無 盡三味滅重重煩惱顯重重法性或於定 證知德雲一念佛門出生二十一門如是 中見無障礙佛刹刹塵塵現身説法即便 知後發普賢願行普賢行或於夢中見無 性

山海如是逼迫令其驚怖所發道心障礙

不起四者病事苦惱葉障發相當念佛時

逼迫業障發相將入定時雖無妄念而有

惡境或見焚溺或聞震擊或無頭手或隨

無時暫停因是三味不得現前三者惡境

遊那境以上善根皆由過去今生念佛習 珠中若有業障發相則知過去不種善根 報相也發諸善心皆是習因善發二者三 盡身佛說法利生即便悟入威光念佛三 珠統攝無盡三昧如是悟後發遮那智成 或為世間種種事務牵連不斷因是無生 不能證入以上業障皆由過去不善報因 雖無上境而身忽然生諸疾病苦惱百端 是善是惡亦知自己在前生時種善不種 相也因此善惡二法發相即驗自己根性

善作惡不作惡如是見已善者增修令其 圓滿惡者對治令其除滅云何治滅亦開 四門一治滅昏沉障應教念化佛三十二 心暗鈍懸想不成當對一尊端嚴佛相縁 相中隨取一相或取白毫相閉目而觀若

發相謂念佛時即便昏睡沉暗瞪暗無所

記別令諸禪觀不得開發二者妄念散亂

葉障發相欲修觀時雖不昏沉而生邪想

欲作四重五逆十惡毀戒等事展轉生續

何為障發亦開四種一者昏沉暗蔽葉障

是想時心眼開豁即破此障無復沉睡二 所畏十八不共三昧解脱一切種智不可 治滅妄念障應教念報佛所有十力四無 之入觀若不明了即開眼觀復更閉目如 思議無量功德普現色身利益一切神通

五三

龍

龍

生煩惱陰身八苦交煎世事纏縛如蠶作身猶如虚空隨其智力應化一切非如衆嚴意生身相不為一切病苦所惱念佛法德不為世間事務牽纏綠佛福德相好莊應教念十佛綠佛菩提威勢力持本願功

德力本願力大光明中必無魔事或有宿發善根亦有魔作否耶荅佛有神通力威有不滅也問念佛佛現亦有魔否念佛所心念佛廣大功德無有不成深重葉障無齒無出頭日如是念時此障即滅故知存

墨成或灸爾變成惡念二的頃醫經重潤經論開二一所現相好不與經合者是為經論開二一所現相好不與經合者是為應事二不與本所修行合者是為魔事至於善根發相是魔作非魔作亦有二辨一格發者則報因境相對現時間法等事若是善於善根發相是魔所作者則報因竟相久不滅或謝去更來擾亂習因善心暫發

相也若邪正未了應當用二法以對治之鬼善相發時能令心識動亂煩惱增重眾見善相發時能令心識動亂煩惱增重眾人不滅或微爾變成惡念二約煩惱輕重謂不過一點表證禪定而身心明淨善念開發煩惡。二約煩惱輕重謂不過一次不滅或謝去更來擾亂習因善心暫發

云

念虚空法佛推檢現相不見生處相空寂終發亦不如法二者觀法謂觀真空法界 息心寂然不起分别時若是聖境則定力 · 海深善相如法若是魔境現相不久自壞 相悉知虚誑但平心住定不取不捨 一者止法謂深入三昧一心念佛於所 如是 現

外無一法相如是觀念佛法自當鬼前魔 故心念亦寂知魔界如即佛界如離真如 境自然消滅然念佛遇魔亦萬中一心良 由修淨葉人具三種力一者念力二者本

有佛性力三者佛攝取力云何邪魔得便 陀名者阿彌陀佛住其人前魔不能壞彼 擾害故稱揚諸佛功德經云若有得聞彌

正覺心是故但當一心念佛莫疑慮也而

必定下釋疑難也妨曰如來者無所從

依覺不覺不妨出沒是故心迷佛隱心悟 亦釋疑也妨曰上二喻中俱合如來念泉 佛顯其猶鏡塵光暗鏡潔光明也此 真佛本無生滅役真起應不妨來去是故 生意云何合内無佛念耶故此通云眾生 心淨佛現心垢佛滅其猶水澄月來水濁 無有信願故此再三勸勉佛念衆生乃佛 月亡也二約自佛謂本覺心佛本無來去 云有二意故佛必定見一約他佛謂 來亦無所去云何有佛現在前耶故此 中下 法

自願何待言也

争後證果二(主初法說

去 佛不遠不假方便自得 N 鯏

果相也不遠者現前見中事念見他佛則 **随初一句躡前修因說也次二句正** 一明證

Ŧi. 五

便何假餘方便門以助顯我本性也約理 佛則先本覺佛後妙覺佛故云去佛不遠 先分證覺佛後究竟覺佛當來見中事念 見他佛則先化身佛後報身佛理念見自 不假方便者約事則念佛法門即勝異方

則念佛即是念心心佛無差自他不二豈

得心開者以念佛心入佛知見圓滿菩提

歸無所得約事則佛果成證約理則覺體

離准心自佛而假心外他佛作方便耶自

先色身相佛後法身真佛理念見自佛則

也 眾生與佛同在一處猶如形影不相遠遠

(玉二)喻明

如終香人身有香氣此則名曰香光莊嚴 染法實無淨葉但以真如而熏習故則有 香是也喻中下起信云如世間衣服實無 身香開佛心香鶯香長者所云發心念佛 **砂法上下若直約法言謂念佛名香近佛** 謂以如來法身香光莊嚴自心本覺如來 合喻中人沾染香身亦有香次二句出名 於香若人以香而熏習故則有香氣無明 亦以人天名香喻如來法身功德香也 如華嚴以旃檀沉水香等喻菩提心香今 **國初二句舉喻法上身近佛身心開佛心** 淨用無明染者本覺心佛藏在無明殼也

釋云上之見佛乃是色分化本此之去佛

即是法完報妙故不相違亦可由見佛故

難曰上既見佛今何又云去不遠耶故此

**魦初一句下略提不遠下詳釋現前等者** 

**圓顯所得但得見彌陀何愁不開悟是也** 

羅樹其皮香氣一切華香皆不能及菩提

勝若塗螺鼓其聲發時敵軍皆退阿那婆 樂無有諸病摩羅耶山出梅檀香名 等華雖千歲熏亦不能及菩提心華一生 法香悉不能及又波利華一日熏衣舊葡 達多池側邊出沉水香名蓮華藏若 香若遇著者皆成金色衆生齅者七 香名曰象藏因龍鬭生若燒一丸雨七日 所熏諸功德香一切二乗無漏功德百千 心樹所發大願功德之香一切二垂五分 頭若塗身者火不能燒海中有香名無能 劫熏亦不能及人天香者華嚴云人間有 空善法天中有香名淨莊嚴若燒一丸而 中香名海藏輪王燒時王及四軍皆騰虚 香名阿盧那若有齅者離諸垢染羅刹界 丸普熏閻浮聞者離罪戒品清淨雪山有 日快 日牛

嚴宗因云染香故同喻如念佛出名者出

身淨成香以塗香故若依相宗立量應云

**念佛是有法佛心開宗因云去佛不遠故** 

同喻如杂香人香人是有法身有香光莊

藏心故云心開謂心開成佛以近佛故如

彼論明在纏如來藏心今經喻出經如來

三昧名亦法門名也如華嚴下七十八云

苦提心香能除食惠癡等熱惱令其具足

智慧清凉又如天上黑柳檀香若燒一銖

普熏千界菩提心香一念功德普熏法界

又轉輪王有沉香實名曰象藏若焼此香

王四種兵悉騰虚空菩提心香若一發時

即令一切善根永出三界又如波利質多

如白旃檀若以塗身能除熟惱令得清凉

能

法 香似此故十忘能所香故名奪意今之佛 散次五如次是五分法身香四戒香可知 名淨藏若燒熏之夜摩天眾集天王所 即稱法界香先院婆一名四實此宜用酿 騰空者慧證空故七解脱香心念於佛脱 九普雨一切供具供養諸佛菩薩普變化 五欲故八知見香雲集聽法是知見 五定香得離垢三昧六慧香王及四兵皆 香次即忍香瞋火不燒三即進香魔軍退 切諸莊嚴具清凉疏鈔云初喻發菩提心 天香名奪意若燒一九於七日中普雨 共聽法兜率天中有香名先陀婆若焼 以熏之普使諸天心念於佛須夜摩天香 身香具眾功德亦猶是也 故九

我本因地以念佛心入無生恐 配本因因也無生果也次句 很果該因 清凉疏云若約恐無生理即無生之恐若 者述已念佛非用分別意識而念乃六根 第八地觀慧即九善慧地也則知此 所謂遠不動觀慧遠即七遠行地不 生忍故起安慰心仁王經云無生忍菩薩 已得住無生恐故生安隱心為今他住 **媵第三漸云是人即獲無生法必信力入** 生法性始終無殊證入法恐地位不等楞 約無生之智及煩惱不生則無生即恐無 約理性言慧心安此無生理故名無生恐 都攝一心不亂念也入證也忍智也無生 得大無畏安隱之處謂菩薩生如是心 印度經云無生恐法則能清淨初歡喜地 動即 我 無 É

**遇二略述自已修行二色初自利** 

法空得無生忍又無生忍亦得名無滅恐境自寂内外法空一切無生仁王云一切以真正淨念除滅邪妄濁想内想不起外以真正淨念除滅邪妄濁想内想不起外位居補處故上句能修證此句所悟證謂於三漸終於等覺令且約等覺說以勢至

無住恐華嚴云無生恐為不見有少法生無住恐華嚴云無生恐念報身佛證得不無生減則無住處今念化身佛證得空如來藏智名入無生法忍念報身佛證得空如來藏智名入無生法忍念報身佛證得空如

足為等覺深玄恐耶舉一以攝餘耳若唯恐無生小聖亦有豈得空不空如來藏智名入無住法恐此亦

心不亂者依一藏心餘念不生也念者心歐六根都攝者返流旋一六用不行也一

絃

等覺之忍在無滅等故非淺近若唯無生無生法理不通無滅等故非淺近若唯無生無生法理不通無滅忍等有何過耶釋 日實具諸忍也若唯下亦通妨也難曰唯約別稱為無生二者以初攝後但標無生理

巴二利他

ニャ

李於此界攝念佛人歸於淨土 學通能所歸義亦然能歸行人也所歸淨 也攝者持也接也生前以威力加持令不 也攝者持也接也生前以威力加持令不 也不為該亭彼土是家鄉猶如有人因 事遠遊未得歸還今遇親友指示道路速 可家鄉也能攝屬勢至所攝屬行人攝則 可家鄉也能攝屬勢至所攝屬行人攝則

土也歸兼能所念佛法也有五法門見五

或七七 | 七或十日一日或十念或一念 但能稱名必得見佛此有彌陀本願勢至 佛生方荅隨機不定或盡形持或九十日 品中下輩下品是也問念幾時佛得能見 攝受豈有念佛不生方耶 於彼佛土有信行願亦名為器如三輩九 具三資糧慧得生彼土否耶荅雖有諸過 糧故始名念佛人也問設行五逆 十惡亦 機也具聞思修三妙慧故備信願行三資 法界無障礙土見法界無障礙身佛 法性土見法性身佛園通無盡念佛則歸 用土見勝受用身佛心境雙混念佛則生 見劣受用身佛心境互融念佛則歸勝受 變化身佛攝境歸心念佛則生劣受用土 上佛謂憶想外境念佛則生歸變化土見 人者

苐

貞

元疏

問不生華藏而生極樂者何

区二 六五五

乃至五陰熾盛 欲合偏離冤則欲逃偏遇求則 胎獄老厭龍鍾病受痛疴 苦寒。暑不遷則無老苦身離分段則無病 **鈔此界苦净上樂者謂此土具八苦生居** 而彼國蓮花化生則 死悲 欲得偏失 分散 無生 愛則

**草魔惱受輪廻鹽惡趣塵緣障道壽命短** 盛苦慈雲懺主云不值佛不聞法惡友纒 愛別離苦上善人聚則無怨憎會苦所 **苦壽命無量則無死苦無父母妻子則** 自至則無求不得苦觀照空寂則無五陰 無 欲

促修行退失塵劫難成此即安婆十 也常見佛常聞法聖賢會離魔事輪 無惡道勝縁助道壽命無量入正定 此即安養十種樂也歸義下 廻息 聚一 種 告

> 藏故極樂去此十萬億刹即在華藏第十 皆妙初心非然無所依托也三者不離華 人也二者使眾生歸憑情 有四意一者有緣故彌陀願重偏接婆婆 層未出剎種外也四者即本師故經云 一故若説

法唯心何以見彼此土有苦樂生佛有來 或有見佛無量壽觀自在等所園繞既讚 也事則從此界歸彼界見彌陀居極樂理 則返不覺還本覺見自性居唯心問既萬 本尊遙那之德如是豈非本師 隨名異化

界故云心外無法楞伽亦云若一切皆心 去耶峇土有苦樂即心相垢淨生有來 世間何處住何因見大地眾生有去來 即心性迷悟如是垢淨迷悟總不離乎法 如鳥嘴象遊虚空喻自隨分别而去 分喻難問

合 聞思修者聞說佛名為聞慧憶想在四句聞思修者聞說佛名為聞慧憶想在平地似有依住也 聚生亦如是隨於妄而能令眾生鳥如優地而行無依止住處也無依亦無住如優地而行無依止住處性鳥還於自心空中廣分別識去來遊優別識謂從自心空中而後現果生鳥彼衆別識謂從自心空中而後現果生鳥彼衆

德專念彌陁願生彼國真佛來迎坐七寶 若發菩提心深信因果不誇三寶大修功 土無信行願亦名為非器也三輩九品者 化佛來迎坐蓮花中往生其國住不退轉 蓮住不退轉智慧勇猛神通自在此名為 念即名器矣反顯世人雖行衆善於彼佛 生者亦得不退成正定聚故华知罪 菩提心亦信因果不謗正法不造五選雖 無功德專念佛名十聲一聲臨命終時夢 功德智慧此名為中華也唯自利行若發 不謗正法少修功德專念佛名回 上輩也兼利他行若發菩提心深信因 見彼佛亦得往生功德智慧此名為下輩 回至 也 缺二利行若七日七夜禮念佛名三心 向誠 發心顯深 立立 天佛 戒僧 讀經解義深信 向願 生

花開七日之中見佛於三七後聞法經三 是三品即前上輩所開兼利他行若三日 品上生也若五日五夜專意念佛不謗三 三夜禮念佛名持諸齊戒發心發願回 也真佛與化佛來接坐金蓮花一日一夜 信因果持戒利物發大道心回向求生者 退一小劫得忍受記世此名為上品中生 願回向求生者四真佛與化佛來迎乘紫 寶善解義趣深信因果持戒 弘法發大心 佛聞法悟無生忍受諸佛記果此名為 真佛與化佛來迎乗金剛莹即得花開 因果持戒利生發心發願回向求生者 也若七日或五夜至心念佛不誇三實深 劫住歌喜地果此名為上品下生也如 法七日後菩提不 或一夜專意念佛孝養仁慈臨終遇善知 坐七寶蓮經七日開得須陀恆至半劫後 中品上生也若一日一夜稱念彌陀八戒 蓮花即開聞四諦法得羅漢果果此名為 求生者也真佛來引乗蓮花臺往生彼 彼經七日已聞法得須陀洹過一小劫成 識指示淨土法門者也命終即坐蓮花生 成羅漢果果此名為中品中生也若一日 十戒發心發願回向求生者也真佛來引 阿羅漢果此名為中品下生也如是三品 花開聞法養菩提心過十小劫得入初地 作眾惡命終時聞經名稱彌陀至半日或 半夜者四化佛來引坐實蓮華經七七日 即前中輩所開唯自利行若不誇正法亦 也此名為下品上生也若破戒偷盗然不

金臺經宿花開見佛聞

雖除五遊誹謗正法則知五逆而兼謗法 世若造五逆十惡然亦不謗正法臨終聞 此若造五逆十惡然亦不謗正法臨終聞 此若造五逆十惡然亦不謗正法臨終聞 作至心十念乃至一念者四命終見金蓮 花滿十二大劫蓮花方開聞實相法發無 上心與此名為下品下生也如是三品即 上心與此名為下品下生也如是三品即 在滿十二大劫蓮花方開聞實相法發無 在滿十二大劫蓮花方開聞實相法發無 於別。 一刻者過代佛來引坐蓮花上過六力後

者乃在所除也如不兼謗者亦未必除良

由謗則不信不信則不生所謂疑則花不

開是也觀經但言五逆不言謗法則

知雖

具五逆不謗法者必定得生如兼謗者亦

不生也良由信則不誇不誇則花開所謂

悲經云一稱佛名以是善根入涅槃界不

名經云一聞佛名滅無量劫生死之罪大

耶故法華云一

稱南無佛皆已成佛道佛

晝夜不絕者命終必生我刹一日者大本 十日者鼓音王經云受持佛號十日十夜 **陀經觀經皆云一日乃至七日即得往生** 云一心緊念於我雖止一晝夜不絕必生 一心常念十 樹稱南無佛以是善根遇我得度况有下 善根故佛自度之即證道果因告大衆此 出家舍利弗等俱不肯度以觀彼多劫無 人無量劫前為採薪人猛虎逼極大怖上 可窮盡大莊嚴經論云佛世一老人來求

除捨散亂必得見佛大本云

我刹十念者觀經云其人苦迫不遑念佛

何一念彼佛亦得生彼國土一聲彌陀能

不疑乃至一念念於彼佛亦得往生問云

十聲稱佛即得往生一念者大本云信樂

滅八十億劫生死罪耶荅一心朗念積妄

頓空喻如一燈能滅千年室暗一火能燒

|百輛車薪况乗如來本願功德豈可思議

善導千念而飛千光少康十聲而出 華嚴離垢幢菩薩偈云以佛為境界專念 而不捨此人得見佛其數與心等 必生彼土矣問佛既自來迎引何又假多 他力即是佛願攝取力如順風三事周園 彼佛力如帆楫二者本有佛性力如舟船 上明自力此明他力自力後二一者稱念 少化佛授手即荅顯其功行有淺深故如 干佛

① 三結荅圓 通

佛問圓通我無選擇都 攝六根淨念相繼得

六五

龍

## 三摩地斯為第一

亦二義一眼不取色乃至意不緣法二唯也內不擇六根性鬼間受根都攝者對上 依 律選眼空生擇意二外不選六根 淨念而無念故一心繁佛曰念無念而念 有曰通又總攝萬化不滞一 疏初一句牒所問包含衆妙日圓遍入諸 四句出本因先因修無選擇者一揀非 一精明心不行六根用故餘念不生日 内不擇六根性見開受根都攝者對上 切無有間隔曰通次五句結能答我等 隅日 相 圓 二净 統 驯 根脲

A

功用中純熟一義故名日得事則

等持謂平等持心趣一境故雖

通因果此

齊等離況掉故至謂至到

得句後梁證梵語三摩地

此云等至等謂

到勝定故亦云

故

相

繼謂事則憶念無問

理

則圓

| 班無間

何稱 勝問大本彌陀經云極樂清淨次於泥 文殊謂念性生滅因果殊感故第二勢至 今經揀選圓通勢至念佛次於觀音返聞 念佛三昧理則顯本性如來斯為 聲故返聞為當根念佛為不當根 謂一心淨念現見自佛故第一二阿難 故 當此方機勢至居次十方法門念佛為最 劣三此方教體在於音聞故以耳根圓通 性皆通歸元無二 佛法 心佛則等泥洹同觀音矣所 次泥洹異於觀音若理念自佛 以念佛圓通當十方機等於觀音約念 得心開是也如此念佛法門不稱第 為第一耶答就楞嚴本經有三意一 門中若事念他佛助顯本覺性佛則 故稱觀音勢至並 謂 直顯 不 句 佛 假 無優 歎 方便 火ス 涅 躯 循 洹 殊

遍釋圓通又下約攝生釋圓通又多門入摩地故此牒云佛問圓通也包含下約包發心悟十八界誰為圓通從何方便入三級際所問者楞嚴五卷云我今問汝最初而謂之何哉修心者豈可忽諸

乃聖人之權方所以接鈍根化凡器也苟 界也四畏 開二義也問下通妨也慧覺曰或謂淨土 他奮生思 是疏翻為等至等謂平等住持雙離沉掉 也至謂能到勝定及至勝位也等持下此 也至謂能到勝定及至勝位也等持下此 也至謂能到勝定及至勝位也等持下此 也至謂能到勝定及至勝位也等持下此 也若以念 覺疏翻為等至等謂平等住持雙離沉掉 也若以念 覺疏翻為等至等謂平等住持雙離沉掉 也若以念 學疏翻為等至等謂平等性持雙離沉掉 也若以念 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 不致故發 也若以念 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 不致故發 也若以念 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 平)奉心 一一學之 一一門容多名之為圓如珠懸空映干五 一一學之 一一學一學之 一一學一學之 一一學一學之 一一學一學之 一一學一學之 一一學一學之 一一學一學一學一學一

界也四畏惡道故發心念佛人法界也五 發心念佛餓鬼界也! 為者屬故發心念 佛畜生界也三爲勝他故發心念佛修羅 五欲故發心念佛地獄界也「爲名利 為女子宣可單仗自力平若以此為 老後身就富貴海印信禪師生朱防禦家 乎一舉心念佛即見性成佛豈非一起直 飯并六萬釋種皆求生淨土應盡是凡器 盡是鈍根乎釋迦於大寶積經勸父王淨 能一超直入如來地何藉於他力乎荅云 馬鳴龍樹天親等諸菩薩皆發願往生應 也若以念佛一門攝生世出世法言之為 何為實輕念佛者可不慎與如此下結顯 作藉東坡真如結公後身多憂苦太平古 入乎青草堂後身為曾會公戒禪師後身 權將

求天樂故餐心念佛天法界也以飲涅 薩界也 九希成 念佛緣覺界也入欲度他 故發心念佛聲聞界也七 八世六世四廿二世 念佛逆 熱 念 念佛反聞耳根 念佛聽名聲塵也五念佛染香香塵也 心念佛火大也二勤 心念佛地大也十喜心念佛水大也 佛 佛 佛還當舌根也甘念佛攝覺身根也 24 心念佛空大也」靈心念佛根大也 念佛 觀想 耳不 有 /知意根 味 法塵也 味 别聲耳識 識大也七念佛旋 佛故發心念佛 塵 也 世 也九念佛轉襲鼻根 七廿 九廿 服不 念佛 念佛也三鼻不 念佛觀像色塵也 故發心念佛菩 心念佛 慕無生故發 光嚴觸 别色眼識 佛法界 見眼 風 天 根 塵也 也 也 也 也 14

十二八十六十四十二十

熟壞 捨施. 受縁 念佛 不求塵欲取緣念佛也以葉無有成有! 識念佛 也 名色緣念佛也四諸根灰 也 生無明緣念佛也+不作諸葉行緣念佛 諸惑葉集諦念佛也三修戒定慧道諦念 佛也八證寂滅理滅諦念佛也上煩惱不 三身不別觸身識念佛也 香鼻識念佛也二舌不別味舌識念 一心念佛心自柔順忍度也五一心念 四四 四不托母胎 度也 老死 也加不 根塵識離觸緣念佛也四 念佛也以不貪財色愛緣念佛 也五三 \_ <u>\_</u> \_\_ 緑念佛也 受後隆生緣念佛也五空無 怖生死苦苦諦念佛也 心念佛諸惡自止 識緣 — <u>#</u> 念佛 心念佛 也二四 泯六入縁念佛 四意不别法意 色心 不領前境 戒度 萬 縁 斷滅 也也 六三 息

佛有心淨念相繼

事法界也三無佛無心

忍事理無礙法界也五若佛若心

通含無

不假方便理法界也��念佛念心入無生

非

一念佛門含無盡

佛常樂淨我涅槃也五寂靜念佛空如來 生禪度也五一心念佛正智分明智度也 心内佛始教也以念即心佛終教也十念念佛還照時也以念心外佛小教也以念解解照中也以念 藏也六想像念佛不空如來藏也六圓通 七一心念佛成正徧 念佛空不空如來藏也六日出念佛先照 時也六食時念佛轉照初也六 心内佛始教也此 心佛明教也七念普融佛圓教也二有 不退轉進度也五一心念佛餘想不 知菩提也五一心念 亭午念佛

門也以一根念佛六根都攝一多相容不也以遍周諸法不雜念佛廣狹自在無礙 成成相也\四種五種各住自位壞相也 浮非正莊嚴異相 八依正功德念佛更周同時具足相應門 義總相也と四五義門非一念佛別 同門也入念佛三昧即一切法諸法相 顯俱成門也と此念佛門一切齊攝微 自在門也八正念佛時餘門不現秘客 相容安立門也八五種念佛互插重重因 陀羅網境界門也以見念佛門即見無監 托事顯法生解門也十前後念佛不異當 盡法主伴圓明具德門也上念自心佛本 十六觀等同成 十世隔法異成門也一念佛一法帶無 念佛 也十念佛一門攬諸義 同相 也九依報 細 即

龍

不具報身佛也九當念佛時凡聖並於化 時寂寞無為法身佛也八當念佛時無德 分證也六念佛成佛究竟覺也七當念佛 覺也上念佛信心始覺中名字也此念佛 解心始覺中相似也五念佛證心始覺中 其八

匣 二皈命回向 身佛也」故知念佛一法攝盡一切法矣

三寶加被力令此經疏遍塵利見聞隨喜 稽首釋迦彌陀佛觀音勢至諸聖賢仰 及持說畢竟得生安樂土回此功德向法 願

界同成無上菩提果

楞嚴經勢至念佛圓通章疏鈔卷下

电摇意如行翻 绖 鍾猶云其樂唱香赤雜頭 浮三佛 羅 曲如先香放妙名色佑亦 羅 泥 善 漢 也能陀似 Ă 病音應水欲華可云 净頭此溫根謂不音四生 婆 王檀云旗中浮取王果應 也阿用馬境言畏速 達 名亦入音各塵也心也供 楞 酸器知知表疾 Z 也翻減轉各根 輛 須 伽电皆止足惡鬼溫此 佛此龍足於 十 具脉車音 陀 又泡云 八此義輔亮 洹 在云 鍾 故五 須 名無 苍音 夜也数 同數界二根那 初朝皇此不來老 先 陀 與六六種也 律 果預 説可腰病 摩 间 名往溥貌 娑 除此 脯鼠根 六套華也流 廬 申音电六 掉 亦言 般 楞山背謂石此分云 那 塵追音云無 册 伽也跑老监云特甚云此 音釋

形音编註 也遮 那 似瞻掛嚴 波 掩部根表 利 亦此 質云云 子此楚雜 花云枝色 光徧 其黄素花 羅 明一 树色膚周香此徧切 高花實面編云照處 大最莫莊五圓 瞪 香不嚴十生視音 摩 皆故由切貌證 羅 香又旬利 直 耶 故云又天 贈 香翻樹開音 或翻 云高 養 間花不蒙 牛山 葡 錯開了百

七〇 能

藏

長公仁長預祝乃翁壽建華嚴會子時首眾 鈔之作不容已也戊午冬京兆戴復齊先生 諸修行中念佛為最念佛方法莫尚此經疏 **唪至德雲念佛門諦審沉觀其夜夢本師和** 尚為講勢至章比曉細研清涼疏鈔遂於臘 結世産之果因如是施資縷本有損無益今 開五欲樂或聞六塵境或為聲名之萬矢或 義不可思議果報亦不可思議所以然者或 佛菩薩佑耶非佛菩薩佑耶余日當知是經 延生之公據壽增福益足可徵也梓人曰是 公即募刻之公即喜而應命即以此為起疾 本請教於復齊戴先生今歲七月望先生囑 月八日開釋歷已未元宵閣筆監夏五月賣

刻念佛法門供一人有一人之益供千萬人

益盡未來遍沙界便有塵方億劫之益此則 即有千萬人之益在一時一處則一時一 既得佛心使三實常住佛不佑之而誰佑與 無漏功德等於虚空何可以心思言議耶且 力同勢至願比彌陀攝念佛人歸安養上其 勸世音起一切人之信心復翁先生聞之曰 故此輕小之兆不足疑也家以為然命作文 記此於疏鈔之末為流通一助云時 信者令信已信者令增又何傷於轉勸乎遂 日小哉信者雖多莫能常過今表而出之未 曰不然生死一大事也其能脱之之法門豈 兹事茫昧不須遄舉信心眾具廣勸奚為余 康熙庚申年十月十一日灌頂行者續法題 於慈雲觀堂