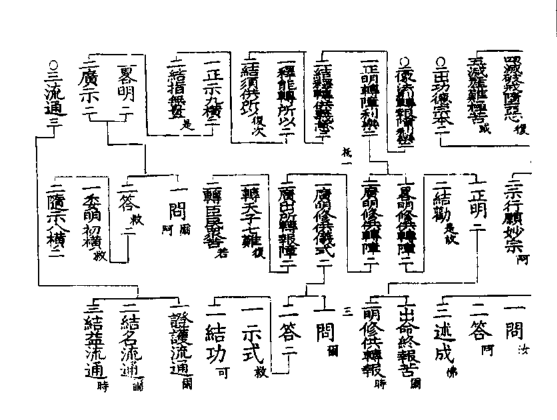




清刻龍藏佛説法變相圖

惟隨經直示體宗用法為衆生之三 無事解 **托拉成文播弄講口而** 只一三法如日月在天有目皆見直捷顯了 行 人之三德俚造偷者可依之開解可憑之起 也曲引勉證句貼 漢窮經 ផ្ស 如如 釋之意也已酉 以株聖經者亦 塘之智證方丈 師 日 師 聖教與多註疏如金剛楞嚴 經 光明照見 釋也余既解矣而 而經亡牽於由士蔓說耳此經起盡 無 直 解 解 何哉古人意謂 叙 解 種種色而已不敢曲注箋 字訓 人日天台比丘靈耀 即 無解 三德全皮不直矣 而正義反晦 云直者不 仰體 秦燔 動戦 古人 經 而 因即果 曲之 不 無事 百 穊 直 存



——二

蔽

藥師瑠璃光如來本願功德經直解卷上 清天 台 苾 蒴 霊 撰

〇一總題

藥師瑠璃光如來本願功德經

首題乃一經之綱要衆義之指歸不可不 別相符於斯為美尋名識旨五義瞭然若 本願功德一題則範圍衆義彌綸一經總 初後存而不論可也獨藥師瑠璃光如來 偏拔除業障一屬證護流通俱不能冠戴 深長思不可不簡易示此經佛示三名一

欲直示則以人法為名諸佛甚深行處為 體願行方便為宗與拔功德為用大乘生 酥為教相

如來是人名本願功德是法名而皆具足 初釋名有通有別先解別名藥師瑠璃光

獲已得得出世用戒定慧法藥遍療眾察 名之爲藥報病者眾生假四大以爲身則 無病衆生也此則宜用世間皈戒十善等 身惡疾所謂天下無無罪衆生故天下無 和身為苦本苦以逼身廣之則成無量惱 **陡然而興金光明復論四時外感寒暑蓮** 病業病煩惱病以於如來同體大悲故不 藥以治病本更用金石草木之藥以治病 造無邊大罪宜用欲定未到四禪八定等 三法秘藏藥師者良由九界衆生具足報 表業病者即眾生所構殺盜溫妄五業十 病二塵沙病三無明病當用二十五王三 藥以息身口麤惡煩惱病又有三一見思 惡等罪此係現行惡因發於身口七支架 一大不調百一病起四大不調四百四病

龍

或為三藏如來等而語練法藥對治衆症 於彈指能肉骨而生死之者方為世間藥 寒熱之病如三事出假藥到病除起 師若治業病則現入深禪大定為三界天 定劣應之藥師若治煩惱病即現法報應 王如天人丈夫觀世音大梵深遠觀世音 暗證譬如御馬亦愛亦策調護得宜不同 多貪者授以不淨多瞋者授以慈悲乃至 數息不中塚人不淨錯施爐鋪者即為禪 沙病即中觀藥治無明病如止觀破法遍 一切處定之人授以非非想藥不今味住 與佛乃能究用非下地能擬唯除一生所 良醫方名藥師娑婆釋迦東方正覺唯佛 身說即空觀藥治見思病即假觀藥治塵 中所用方為無上藥王法華文句第十種 膏肓

域神農越人倉公等精望聞問切之妙擅

治病時十身隨現不滞一隅如秦越人醫

名醫王大醫王等實名異而義同也但佛

無定術若治報病即現為流水長者子祇

神聖工巧之名識寒熱温平之藥察虚實

越人飲上池之水能見垣一方視病結癥

人有光也不但人有其光即藥力得効自

爾有光如人長服補天大造人參等藥則

面有白光盲人遇藥則得光明此皆世間

有毒無毒以定本草為具丹用藥鼻祖素

身如瑠璃內外明徹凡吃世間金石草木

八萬四千藥草皆見入何經絡治何病症

樵夫擔薪入市內一枝光明外現識者售

而檢出乃藥樹王身遍治眾病東土神農

光通也若世藥治報病而有光則如經中

醫藥得力治報病而有光明者也若出 戒定慧六度之藥得力緊有光明如比 能見若圓大戒則梵網經戒名第一義光 受戒臨壇四羯磨成十方諸佛無作戒光 如雲如葢注入行人頂門名為得戒天眼 燃身供佛光燭法界名真精進禪定有光 紫光尼因施生光持戒者自有戒光煥發 忍極光生精進光發一切衆生喜見菩薩 光甚多若與今佛合志同方者如涅槃經 從定生而天天自有身光或名少光無量 光非青黄赤白非色非心非因果法此服 如四天忉利及上八定皆有光明智慧之 光光音不同總屬靜極光通服定藥得力 而有光明也若六度中修之有光如迎葉 戒藥得力而有光即定亦然二十八天皆 丘

光之號者三觀法藥得力即能治三陣之

**翛然累表成解脫德也藥師而復彰瑠璃** 

拔苦宜名斷德之用矣然病既差已自爾

繫差許仰窺耳又復應知既言藥師功在

病開三智大光明藏所謂垢盡明生淨極

二五

龍

ä

若最能 服 深大小不同日光明照見種 名智慧此服六度之藥得力而 瑠 三觀 璃光菩薩放青光至釋迦座前此 照破 上藥得 暗病有大 力而 有光則 光明但得之者淺 此 種色則夜遊 有光也 光本是般 光即 若

死 喪其睛明是菩薩般若智光也日既 則月能照夜清凉朗 者伏匿作務者與成大人蒙其光用嬰兒 也夫日月若出則 聐 作成人事況然燈普照哉燈或未燃而 燈明干年暗室一 草堂即星光照夜明也若三光掩曜 宵黑月雲霧晦瞑則 魄聖賢月沒則 苦光極 小而 能 燈能破鑿壁分光尚 惟賴星光古云春星帶 爝火無庸倘遇死 照物成功又如當火之 燭 雖電光時促 即涅槃月愛三昧 亦 魄傍 能 則 入已 籍 中

> 般若智光分破三感暗病以顯三諦 光明或折空即空即假分中不 乘之智皆名蠻火不及日光也如 二乘螢火以有法縁慈悲隨世利 見道特節甚促是名電光三昧波 名然燈錠光若世第一後心一刹 所謂無爲法而有差别也若極果藥師名 光 心名星宿光疇昔太子初生身光不息乃 日光月光而藥王藥上夙與藥師 也藥師補處位居亞聖同心輔 同 物故二 《離螢光 上所得 晝夜 而 那 同 弼 引入 妙理 只 業 故 如

光耶 寶藥師在東方東方屬青故色宜青況震 答瑠璃具足應云吠瑠璃翻 為青帝

若德.

也問既是

同顯般若何不同

名無量

長明亘古今而

朗曜究顯大光明藏之般

瑠璃

光則與西方無量光同一徹

以

緻

三如來之身三法相須缺一不可合則雙

師之號有此三智藥徧治法界三障方成

三智光藥以治衆生三障之病得三藥

法本眷屬本利益書云君子務本本立 道生故凡自行因果化他能所均不 美離 國土本壽命本涅槃本感應本神通本說 欲依本造修不無詮次所謂本因本果本 甚深不同而只指至聖完盡圓滿德本若 本覺本源本際本體本地本來本智本願 果人本即法身正體或名本真本性本心 本明本根本然本法本有本如來藏本地 成圓融三法亦由此 成圓三德也本願功德即上三德果人所 印所明則雖九而三三即是一合离自在 又功用解脫具三三各具三萬之成九而 三三般若即般若瑠璃光具三而三藥 一一三中互有主賓傍正不同如傳佛心 則兩傷矣又三如來即法身本體具 圓融三法能成三德 離 師 斯

成應身如來則用戒定慧析體即空智藥

以治衆生報業見思之病為藏通藥師若

成報身如來則用三事出假道種智藥以

治衆生塵沙諸病為別教藥師若成法身

病爲圓教無上藥師也由此三如來

方能

如來則用一心三觀智藥治衆生無

明重

雙忘而隨緣感叩來成正覺廣治衆病若

葢以境如如智智如如境境智真一境智

若德如來者即法身本體乃法題中本字

方為羣動之首甲木又發生之象以藥治

病貴乎起死回生不當同金方肅殺之號

也此由法題中了因大願發心而成之般

二七七

能

揻

了因之宗如上正因經體雖十界本周若 如來即別文中諸佛甚深行處是也願 法身大本也十方菩薩因究竟此本故名 無了因發心則素法身天人忽劣要須修 拔苦為功無字生善為德如來因中以王 修福慧莊嚴則本覺彰而了因般若之光 成報智始為奇特今以四弘誓願六度熏 用世間諡法祖有功而宗有德則以滅惡 行無量菩薩願是也功德二字乃宗成妙 亦稱本無盡名瑠璃光矣經云無量菩薩

苦盡樂証是法藥得力而醫王奏功矣故 光由因中修不離性萬行得本而成果上 德而成藥師由因中願行莊嚴而 褒之以藥師之號也是則由因中與拔功 異秘藏實同也又復應知人能弘道非 如來也非三德之妙法不能成三法之妙 即足至於同體大悲果後方便只爲拔生 冥如人飲水冷緩自知不必委示縱為盲 弘人故人題居先而法名殿之問此經 之苦與生之樂是以功德妙用理當委明 用之言多耶須知如來歷劫修證境智內 始終只一三法秘藏胡宗體之言少而功 人非極果妙人不能弘圓融三法人法 人說乳何益無目者哉故不須多說畧點 也況兩楹之間點出與拔宗本令解一一 顯瑠璃 道 雖 既

皆得偷然累表之大解脫夫病去飛昇

苦普與衆生三德妙樂凡經中聞名受持

智真後復以本功德藥遍治衆生三障病

三昧力遍破三障之惡遍生三德之善境

神咒等項率以拔苦與樂為言而普令一

一五二 六五七

可知矣具如妙玄觀經疏若稽此經來由 政不在語言多少間也經者別名既同 三法則通名經字即教經行經理經不言 相事事均會妙宗故多亦三德少亦三德 無非宗成所起全體大用則行行無非

淨所翻神咒及咒前數語咒後乃至菩提 藏法師譯七佛經來內有密咒後人取義 林園翻經館重譯至唐三藏法師玄奘筆 多同翻經沙門法行等於東都洛水南上 寺沙門慧簡初譯隋大業十一年達磨袋 則釋迎說於方等時中而宋孝武時鹿野 正流通只有顯教而無密咒至唐義淨三

> 寂光妙境此境離塵不屬因果而為因果 智乃於等妙之後别立則顯此境本非因 所依如華嚴普光明智楞伽自覺聖智普 果而為等妙因果所依即大乘因者諸法 即題中如來行處即題中本字餘侯釋文 實相大乘果者諸法實相實相元非因果 迷共有素法身而已矣須知共有實相未 而爲因果所趣也而云諸佛行處顯非在 當非體但今日欲今行人依之起修必當 攬果覺而爲因心以無上寂光為觀體不 可仍說在迷通體所謂取法於上也諸佛

盡願有總別總則四弘别分十二莫非了 薩行無量菩薩願無量善巧方便說不能 三以願行方便為宗者經云彼佛無量善

等四百餘字置玄奘本内彌彰與拔用周

中明

而顯密圓通矣釋名竟

以諸佛甚深行處為體即是果人究盡

iŁ

謂終大悲以濟難也如此因果具有萬行 衆願復是圓頓上人所修故云無量菩薩 行無量菩薩願願行既窮報智斯顯成瑠 因中以種種妙權方便斷感證理果成之 璃光妙宗矣又云無量善巧方便者如來 則六度由之填願由之顯體由之克果所 大願及聞名供養均得利益等是也四以 後復以種種大權方便普度衆生如十二 因始覺觀照軌所謂發僧那於始心也行 與拔功德爲用者此 約廣畧以明與拔功德光中神咒則與拔 功德中拔三毒惡與二善樂受持供養中 善與樂依苦集七願是滅惡拔苦至聞名 樂十二大願總依四諦依道滅五願是生 申經末雖似象季别轉報障偏於拔苦 經始終只明拔苦與

訶薩三萬六千及國王大臣婆羅門居士天 住樂音樹下與大茲舊聚八千人俱菩薩摩 如是我開一時薄伽梵遊化諸國至廣嚴城 龍八部人非人等無量大衆恭敬圍繞而爲 然此悲體園拔苦義必與樂如是原始要 終俱明與拔功德之用而一一不離 文一 五以大乘生酥為教相者人法題名既同 即圓乘釋總題竟 **園妙秘藏則體宗用** 行處則無往 阿伽陀藥沾之者必蒙解脫也在法題則 〇二別文分三一序二正宗三流通今序 日 功德在人題則曰藥師不其然夫 往判 歸三教而 而非全體大用此用既溥如 即諸佛行處誰曰 法義並從圓起 甚深 盡

道成竟忘自己金輪尊貴法王無上而以

之號遊化諸國足見如來弊展天下無上

願功德而復有密咒破惡之益故存密部

楚夏奢切之不同耳良由今經不但顯本

曰薄伽伐帝即是今薄伽梵義但梵音有

同體大悲入泥入水樓樓惶惶教化衆生

初不疑帶於一方一隅之繫戀孔子為東

西南北之人蘇張馬燕趙齊楚之客正如

一五二 六五七

攝化書云予天民之先覺者也予當以斯 化生成熟化凡入聖化偏會圓化權歸實 道覺斯民也若匹夫匹婦有一不蒙堯舜 之席煖突黔也即化之一字乃化有歸無 自覺已圓復欲覺人靡不舍已從人隨緣 五時調停一乘載導皆仰如來四悉普化 之澤者若巴推而置之溝中故不忍一日 云不家食利有事於四方之謂益大聖賢 年苦行無上道成藉乎草樹及見機擬法 定於毘耶樹下即說法親依之處當時六 而成樣之也諸國則通於十六而嚴城則 間樹下易起無常且無覆蓋係戀之累故 則觀樹經行今遊化息足亦不離樹葢塚 蒼梧一片雲或隨風而東或隨風而 佛律中十二頭陀率以塚樹爲住止處其 西易

部如瑜伽中曰巴葛尾帝或曰餐葛拜或

具足名合六義德多也薄伽梵之名出密

法兼得縁起序薄伽梵含自在熾威端嚴

此五事通證諸經而以遊化諸國圍繞說

名稱吉祥尊貴六義五種不翻中多含不

翻也然不出佛名而列薄伽梵者有二義

以顯世尊盛德彌多一以表此經顯密

龍

**苾蒭菩薩如風虎雲龍同佛威儀固其宜** 繁矣苾蒭草含五德喻淨眾可知常隨中 矣至於國王臣民有國有家者豈無正務 風而微凉自覺其風吟寶樹將天樂而 沐雨尚是住境何况坐茂樹以終日披雄 聲鶴唳俱是晉兵矣令法王到處雖櫛風 瀟思鄉干里縱有好音亦成苦境所謂風 轉境逐心移若俗人至此則惟苦風雨瀟 毘耶黎城雖名樂音未必稱實但處隨法 猶孔子之杏壇乎各有所取之矣此樹在 子者尚棄去尊貴甘心苦行況其下者乎 謂其君好發者其臣決捨如風行草偃皆 故其下王臣莫不仰効法王不躭富貴所 王四万飯德萬國來王富有四海貴爲天 亦隨集樹下耶須知悉達太子乃金輪聖 同

> 樂音不亦宜乎而為說法者當是說西方 蕭蕭風木之下儼然實報莊嚴土矣樹名 本願功德而爲說東方本願功德之緣起 成正覺在寂滅道場四 多能多嗔多伎而為佛禦侮正同如來初 及宿世根熟天龍八部如陰雲籠月一 庶人必曰何以利吾身上下交征利 顧義矣至於天龍八部亦忘却自已多福 能輕家重法從佛轉輪也比如國王 以利吾國則大夫必曰何以利吾家而 十一位法身大士 而 日 般 士 不 何

ħ,

言世尊惟願演說如是相類諸佛名號偏袒一肩右膝著地向薄伽梵曲躬合掌白爾時曼殊室利法王子承佛威神從座而起の二正宗二一問又二一問佛名差别

同也謂同於西方如來名號也

〇二問法 戶 功 德

及本大願殊勝功德令諸聞者業障消除為

欲利樂像法轉時諸有情故

承題初問佛名即攝得題中藥師瑠璃光 好博喜多而已也須知此問即一經大破 乃出求說之意意在大悲益人而請非但 本願功德即是問法門不同令諸聞者下 如來次問法門即攝得題中本願功德向

下如來開示一大卷經只完得佛名功德 二章至於像季轉報利樂乃法門功德中 收義只是一或有離題別立除障 說則是總別徑庭互不收攝非徒文不如 離題外別有所說如此方顯總別相 利樂之

> 而 且理不是矣

〇二答三一讚許

殊室利汝以大悲勸請我說諸佛名號本願 爾時世尊讚曼殊室利童子言善哉善哉曼

時諸有情故汝今諦聽極善思惟當爲汝說

功德為拔業障所纏有情利益安樂像法轉

思惟者以此經所說願行功德雖似 爲拔業障二句乃釋明大悲勸請語極善 世諦

淺近之談要其古歸一一皆本諸佛甚深

行處而來當以實相心行世間事則事事

非圓妙苟不善思則恐墮於深經淺解故 無非實相以圓妙心聽佛說法則法法無

當誠之

〇二領旨

曼殊室利言唯然願說我等樂聞

絃

本願功德法門今初〇三正說分二一答藥師瑠璃佛號二答

御丈夫天人師佛薄伽梵 應正等覺明行圓滿善逝世間解無上士調應正等覺明行圓滿善逝世間解無上士調土有世界名淨瑠璃佛號藥師瑠璃光如來佛告曼殊室利東方去此過十殑伽沙等佛

名故名天堂來大品中有河天品是也二來有二因緣一是天女下主此河由神彰七尊則正過十殑伽沙佛土此河名天堂殑伽即恒河七佛經中從四殑伽數至第

要珠室削波世尊藥師留寓光和來本于等 更味室削波世尊藥師留寓光和來本于等 一片白雲中作嬰兒鳴而山下人已見天 上轟雷大雨不可測識矣上答佛名竟 一片白雲中作嬰兒鳴而山下人已見天 一大顧又三一標 二大願又三一標 二大願又三一標 第河之水天上來耳夫下難測上奚翅水

〇二釋凡諸别願皆約四諦願不依諦名薩道時發十二大願令諸有情所求皆得曼殊室利彼世尊藥師瑠璃光如來本行菩

諦義不可約混濫釋也分三一依滅諦二 贅苦扭合勉强不順現文現文灼然是四 二願中一一具四則須於苦中增樂樂中 為狂願故今佛十二亦即四諦也或謂十

願

髙峻水入地中行至黄河口上湧出爲中

**我如我土之水皆由雪山發來至積石山** 

**虚髙人民不測其源故名此水爲天堂來** 

由此河之水從阿耨達池分流而下發源

國水源而世人亦不知其發源由來但曰

第一大願願我來世得阿耨多羅三藐三菩

提時自身光明熾然照耀無量無數無邊世

界以三十二大丈夫相八十隨形莊嚴其身

令一切有情如我無異

第二大願願我來世得菩提時身如瑠璃内

令衆生有所乏少

外明徹淨無瑕穢光明廣大功德巍巍身善 安住焰網莊嚴過於日月幽真衆生悉蒙開

**晓隨意所趣作諸事業** 

淨瑠璃光明功德焰網莊嚴者正成報身 此二願即佛道無上誓願成熾然照耀 如

照身也若論小乘四諦以苦集滅道爲次 佛道如華嚴之雲臺寶網法華之光明遍

第則藏教聲聞以苦為初門也若緣覺以

為初門别菩薩以界外道諸為初門今是 集爲初門菩薩以道爲初門通菩薩 以滅

唯圓佛乘故以界外無作滅諦爲初門耳

第三大願願我來世得菩提時以無量無邊 智慧方便令諸有情皆得無盡所受用 物真 〇二依道諦三願三一約慧明道

所求皆滿其願無今乏少 智慧方便即淨名有方便慧解有慧方便 解權實二智悉皆具足故能稱法界衆生

〇二約定明道

第四大願願我來世得菩提時若諸有情行 邪道者恐令安住菩提道中若行聲聞獨覺

乘者皆以大乘而安立之 安住菩提安立大乘即是安置諸子秘密 藏中未嘗不具三學今以行邪道者入菩 提道即是令邪定聚衆生入正定聚故為

三五五

能

藏

慧三為証天行之因今以戒定慧三為克 安立小乘謂之智亦可謂之定亦可但前 順修行又復大涅槃經聖行品难以戒定 願是慧後願是戒判此屬定上符佛旨下 此度眾生即是以九種大禪禪即實相而 定學法華云佛自住大乘定慧力莊嚴以 滅諦之本莫不一契

## 〇三約戒明道

第五大願願我來世得菩提時若有無量無 邊有情於我法中修行梵行一切皆今得不 飲戒具三聚戒設有毀犯聞我名已還得清 淨不墮惡趣

不缺不雜乃至無上道戒今言不缺則舉 律儀戒中一種事戒次具三聚則圓滿戒 大經根本十戒具足三聚所謂不破不穿

是兩種大緣而得懴悔一者最初元在藥 誓願學言無量則有八萬四干三昧陀羅 陀藥徧治衆病故能起死回生不墮大辟 故也如止觀道品調適中辨而集註中亦 上之三願皆依道諦而發所謂法門無量 情之三聚也犯戒者必墮惡趣如斷多羅 稍引示檢之可知但他經願學法門惟為 出三學者以此三學編能攝盡一切法門 尼門三十七道品四教六度不同而今但 師法中持戒功德二者聞藥師名如阿伽 木更不復生今以聞佛名故不墮惡趣則 自已此經法門俱為利生不同耳問既依 聚戒今是大乘攝律儀攝善法攝鏡益有 同或云戒屬心聚色聚非色非心聚名三 波羅密無上道矣小乘空有二宗各釋不 ||一文:六五七

能證理自行化他此急先務故居其首 涅槃及順修行當以戒學為先今何先慧 智普應衆生之求况三學中智能斷感智 答今是圓佛所修聖道貴乎先得權實二

根欽

〇三依苦集共七願爲三一先出三苦三

第六大願願我來世得菩提時若諸有情其 得端正點慧諸根完具無諸疾苦 **背僕白癩顯狂種種病苦聞我名已一切皆** 身下劣諸根不具醜陋頑愚盲聾瘖痙攣躄

〇二貧窮

第七大願願我來世得菩提時若諸有情衆 多苦我之名號一經其耳衆病悉除身心安 病逼切無救無歸無醫無藥無親無家貧窮 樂家屬資具悉皆豐足乃至證得無上菩提

〇三女身

第八大願願我來世得菩提時若有女人為 得無上菩提 名已一切皆得轉女成男具丈夫相乃至證 女百惡之所逼惱極生厭離願捨女身聞我

深遠益也 必具慈故拔苦已莫不與樂正藥樹一沾 無邊誓願度之大悲拔苦但此悲體 女身者即成丈夫皆敵對相番屬對治為 人兩悉檀沒益若成無上菩提即第一義 之别根缺者即具諸根貧窮者即得豐足 不惟療察且得飛昇但與樂中益有淺深 已上三願并下十十一十二三願皆衆生 圓悲

〇二間明集諦

第九大願願我來世得菩提時令諸有情出

二二七

龍

緻

二二八 | 龍

絃

行速證無上正等菩提稠林皆當引攝置於正見漸令修習諸菩薩魔胃網解脫一切外道纏縛若墮種種惡見

眷屬嘗以彌天大綱籠罩聚生外道著見中使六十二見百八煩惱無盡之相也良由一安之後衆惑雲與所謂五鈍五利十纏 一安之後衆惑雲與所謂五鈍五利十纏 上懷六十二見百八煩惱乃至八萬四千 塵勞生滅結縛衆生沉淪苦海無解脫時 塵勞生滅結縛衆性沉淪苦海無解脫時 塵勞生滅結縛衆國

師功德但破見思耶答三惑俱破塵沙即論遍破通別見思故云出網解脫也問藥彌極者也而藥師一名功德能伏愛見二出如稠林纏縛故言魔外則舉著見思之如狂瀾颺起觸境即生牵生三有令不得

集諦攝今以下願飢渴所逼仍屬報苦故 思惑則界內外三盛均消也問依集諦發 多少不次答如來對境立願隨便舉發前 罪俱招感相則下邊第十一造諸惡業亦 為有幾願答若依祖誥惑與業俱構造象 後多少皆無在也今以集諦一顧問于拔 是習氣而無明名同體見思故但云 造若能斷惑則如釜底抽薪眾苦氷消矣 苦六願之中者正以見前後報苦皆由成 即見思惑示集諦之體也問苦集兩願 况言藥師則以拔現報病苦為急先務故 拔苦備詳六 種 而 斷集 只出一願 破 見 何

〇三重出三苦三一刑戮

法所加縛録鞭撻緊閉牢獄或當刑戮及餘第十大願願我來世得菩提時若諸有情王

無量災難陵辱悲愁煎逼身心受苦若聞我 名以我福德威神力故皆得解脫一切憂苦 中云解脫一切憂苦乃謹對上身心二字 中云解脫一切憂苦乃謹對上身心二字 蓋在心名憂在身名苦意根名憂五根名 蓋在心名憂在身名苦意根名憂五根名 香權於後果為憂嬰於現報為苦求救無 情名憂痛若切膚名苦故也

〇二無食

飢渴所惱為求食故造諸惡業得聞我名專第十一大願願我來世得菩提時若諸有情

事竟獨如來名畢竟安樂涅槃也建立者安樂不名涅槃通於十界如地獄有溫凊之安樂名涅槃通於十界如地獄有溫凊之法味畢竟安樂而建立之

哉之下種無者尚與下種況宿有善根者對無食惡人而來其本無安樂根性今佛

〇三無衣

而 一切實莊嚴具花鬘塗香皷樂衆伎隨心所 会受持如其所好即得種種上妙衣服亦得 会受持如其所好即得種種上妙衣服亦得 為無衣服蚊蟲寒熱畫夜遍惱若聞我名專 第十二大願願我來世得菩提時若諸有情

寶莊嚴具等即實報土中雲臺寶網天衣

拔而不無先多後少之宜又復皆稱大願而犯刑凍餒世間畧少大悲心中雖云等願雖無輕重然根缺貧窮女人世間甚多賜大車普門隨類現身之意如上拔苦六妙觸而如其所好隨心滿足者即法華各

龍

者一一皆拔苦盡一一皆成佛道也

〇三結

曼殊室利是為彼世尊藥師瑠璃光如來應 正等覺行菩薩道時所發十二微妙上願

〇二結示功德莊嚴三一結廣

復次曼殊室利彼世尊藥師瑠璃光如來本 我若一劫若一劫餘就不能盡 行菩薩道時所發大願及彼佛土功德莊嚴

〇二示畧二一依報

然彼佛土一向清淨無有女人亦無惡趣及

羅 苦音聲瑠璃為地金繩界道城闕宫閉 網皆七實成亦如西方極樂世界功德莊 軒總

嚴等無差別

然者從廣出略之詞益言功德廣大雖說 不能盡然不妨撮廣大以略示依正之相

> 法門矣 故云然也亦無惡趣亦如西方正對最 之問又顯序中而為說法之句乃說淨土 文殊所問惟願演說如是相類本願功德 初

〇二正報

首次補佛處悉能持彼世尊藥師瑠璃光如 來正法寳藏 二名月光徧照是彼無量無數菩薩衆之上 於其國中有二菩薩摩訶薩一名日光遍照

〇 三勸生

是故曼殊室利諸有信心善男子善女人等 應當願生彼佛世界

願 佛讚西方如來功德莊嚴已極口相勘發 普勸發願往生 往生今東方既與西方等無差別固當

清 天 台 苾 夢 靈 耀 撰樂師瑠璃光如來本願功德經直解卷下 抵二

〇二委明功德利樂已上但荅樂師名號 中衛更離題別科則為離本之枝血脉不 本願而未委顯名願之下功德利益故令 於菩薩之請而開示像季有情轉報脫苦 之神驗單複稠疊宣揚發洩大意只顯樂 之神驗單複稠疊宣揚發洩大意只顯樂 也倘更離題別科則為離本之枝血脉不 也倘更離題別科則為離本之枝血脉不 也倘更離題別科則為離本之枝血脉不 也倘更離題別科則為離本之枝血脉不

之細哉則知上文雖是結示其意已是略方而已何曾委明藥師與拔之能及功徳正明功徳故云說不能盡略示其縣如西字矣令胡重明荅前但結成名號本願非賞矣問前於本願之下巳出功徳莊嚴四

標至下重重委釋於義更清為二一間修 標至下重重委釋於義更清為二一間修 為該三障功德二像季別轉報障利樂初 是一約聞名以顯功德二出功德宗本初又 三一約聞名以顯功德二出功德宗本初又 一一一皆先出病苦根本之惑次明因惑 中一一皆先出病苦根本之惑次明因惑 中一一皆先出病苦根本之惑次明因惑 以藥師一種名願之力如阿伽陀藥藥到 以藥師一種名願之內如阿伽陀藥藥到

細科之下功德不貲至矣盡矣章章皆爾不必第一義直至究竟而後巳以顯藥師名願援巳即與妙樂樂分淺深或得生善或得

爾時世尊復告曼殊室利童子言曼殊室利

**預集資財於其自身尚不受用何况能與父** 時如割身肉深生痛情復有無量慳貪有情 守護見乞者來其心不喜設不獲已而行施 施果報愚癡無智關於信根多聚財實勤加 有諸眾生不識善惡惟懷貪怯不知布施及 壤矣亦是經中字眼照暎之妙 捨如割身肉今捨血肉如棄涕啞凡聖霄 矣故此聞字即曾染指藥師者也昔時少 種有淺深故獲分厚薄然猶愈於不聞者 以招報因果不爽昔時暫聞今復暫念即

## 〇二轉邪見

情應於地獄傍生鬼趣流轉無窮若得聞此 是非他嫌謗正法爲魔伴黨如是愚人自行 見而棄多聞於佛所說契經深義不能解了 處而破尸羅有雖不破尸羅而破軌則有於 復次曼殊室利若諸有情雖於如來受諸學 邪見復令無量俱脈有情懂大險坑此諸有 有雖多聞而增上慢由增上慢覆蔽心故自 尸羅輓則雖得不壞然毀正見有雖不毀正 樂師瑠璃光如來名號便拾惡行修諸善法

得宿命念畏惡趣苦不樂欲樂好行惠施讚

目手足血肉身分施來求者况餘財物

勒加守護是怯之外相自不受用是愚癡

貪怯愚癡是内惑多聚財實是貪之外相

外相皆業也生餓鬼傍生即因貪烩之業

歎施者一切所有悉無負惜漸次尚能以

頭

念彼如來名即於念時從彼處沒還生人中

聞藥師琉璃光如來名故今在惡趣暫得憶

命終生餓鬼界或傍生趣由昔人間曾得暫

母妻子奴婢作使及來乞者彼諸有情從此

龍

名號從彼命終還生人趣得正見精進善調 處無有毀犯正見多聞解甚深義離增上慢 意樂便能捨家趣於非家如來法中受持學 惡趣者以彼如來本願威力令其現前暫聞 不隨惡趣設有不能捨諸惡行修行善法墮

不誇正法不為魔伴漸次修行諸菩薩行速

得圓滿

已佛之所以必不拾此而令暫聞名號者 此屬僧偷法道流弊直至邪見墮惡而後 以其最初元于如來法中受戒定慧學處

故也餘皆可知

〇二拔慳妬

苦已從彼命終來生人間作牛馬駝驢恒被 復次曼殊室利若諸有情怪貪嫉妬自讚毀 他當隱三惡趣中無量干歲受諸劇苦受劇

> **苦解脫諸根聰利智慧多聞恒求勝法常遇** 若昔人中曾聞世尊藥師瑙璃光如來名號 鞭撻飢渴逼惱又常負重隨路而行或得為 人生居下賤作人奴婢受他驅役恒不自在 善友永斷魔資破無明殼竭煩惱河解脫 切生老病死憂愁苦惱 由此善因今復憶念至心皈依以佛神力衆

夫貪人財物固當以身力血肉償他宿員 而恒不自在受他鞭打者則當時强取人 嫉妬之相起於怪貪因貪利位形於口四 今又當以不自在受鞭打還之矣 則自贊毀他如上官大夫之讒屈原是也 物必以刀杖嚇取或以誇令受累不安故

〇三拔順惡

復次曼殊室利若諸有情好喜乖離更相關

無嗔恨即不喜乖離也此中不出報病者 其害也如普門品中所云但今云皆起慈 佛名而諸惡莫害者指前所害之人不受 心互為饒益較勝彼耳慈心正治獎障而 舉世問皆盲喚對觸無一有智慧人也聞

惡病以明藥功竟 造罪至此必隨三途不言可知矣叛三毒

出機 〇二生二善徳爲二一助生淨善又二 |

復次曼殊室利若有四衆苾荔苾蒭尼鄔波

益安樂無損惱意及嫌恨心各各歡悅於自

彼諸惡事悉不能害一切展轉皆起慈心利

所受生於喜足不相侵陵互為饒益

好乖喜離即是與心內相世人皆好和喜

是諸有情若得聞此藥師瑠璃光如來名號

之魔點盡道咒起屍鬼令斷彼命及壞其身

婆等書怨人名作其形像以惡咒術而咒詛

塚等神殺諸衆生取其血肉祭祀藥义羅刹

展轉常為不饒益事互相謀害告召山林樹

訟惱亂自他以身語意造作增長種種惡業

壽佛所聽聞正法而未定者 持學處以此善根願生西方極樂世界無量 有能受持八分齊戒或經一年或復三月受 索迦鄔波斯迦及餘淨信善男子善女人等 未定二字乃是感叩藥師之機

三五五

札

於告陰狀咒起屍矣復言更相互相者正

起毒害蓋陽力不足而嗔心益盛勢必至

下即是喚之外相分二一陽起關訟二陰

**時時欲害一切與之爲冤為仇更相關訟** 

合而此人與心所使偏喜與人乖違遠離

能

菩薩得大勢菩薩無盡意菩薩實恆花菩薩有八大菩薩其名曰文殊師利菩薩觀世音若聞世尊樂師瑠璃光如來名號臨命終時<br/>
○二示應爲二一遠生淨土

乘空而來示其道路即於彼界種種雜色衆

樂王菩薩樂上菩薩彌勒菩薩是八大菩薩

寳花中自然化生

力接引後昆之賢也可知或是藥師同願或是忍土儲君皆同一願助往生中或是淨土請主或是西方輔弼

量百千有情於十善道或生刹帝利婆羅門人間或爲輪王統攝四洲威德自在安立無未窮盡不復更生諸餘惡趣天上壽盡還生或有因此生於天上雖生天上而本善根亦或有因此生於天上雖生天上而本善根亦

屬具足聰明智慧勇健威猛如大力士 居士大家多饒財寶倉庫盈溢形相端正眷

〇二女轉男身

至心受持於後不復更受女身若是女人得聞世尊樂師瑠璃光如來名號

普薩修行至阿僧伽滿方得離女身障令 問佛名即得遠離其德何如哉又生善中 單但約報然必具足內心因緣善業始得 克果總科遍拔三障意可知也 一輪如醫人治病有克劑二藥已上詳示 一輪如醫人治病有克劑二藥已上詳示 之徳如煎劑羅列以教化狂子者也脫有 之徳如煎劑羅列以教化狂子者也脫有 之徳如煎劑羅列以教化狂子者也脫有

惱既入定已於肉髻中出大光明

〇二說咒

社實幣薛瑠璃鉢刺婆喝羅闍也但他揭 逝轉殺逝轉殺社三曼揭諦莎訶 光中演說大陀羅尼日南無薄伽伐帝轉殺 耶阿羅訶諦三藐三菩提耶怛娃他淹鞞殺 8

必煩引前已顯說本願功德無二無別但 **密咒各有所為天台大師約四悉檀釋不** 約客談愈彰深秘故顧了詮復秘密示耳 今且先消章句前是皈敬之詞亦通解說 夏山前但三字今多一帝字是梵音引聲 故不 番或云婆伽梵或云婆伽伐梵音楚 從但姪他下方是密語南無番皈依薄伽 奢切也密部中或云巴葛尾或餐葛尾帝 伐帝即通序初薄伽梵三字名含六義是

意二正說三結勒令初 顯此經二輪並運合則雙美也爲三一示 字後人取七佛經中之文而足於此所以 之說唐譯元無從此至勿令廢忌四百餘 **衆氣能服之者功與顯同故有密輪神咒** 則為搗篩和合成一彈九於一塵內具足

時横死欲令是等病苦消除所求願滿 乾消即渴消病相如所害瑜伽云一滴清 京水能除飢渴消是也治病是功所求願

黄熱等病或被魔魅蟲毒所中或復短命或

時由本願力觀諸有情遇眾病苦瘦戀乾消

復次曼殊室利彼藥師瑠璃光如來得菩提

滿一句即生善德

〇二止說二一入定

時彼世尊入三摩地名曰除滅一切衆生苦

二三七

ዺ

龍

藏

皆是此義以由玄奘法師重歷五天徧學

放光光非青黄赤白非色而色色而非色 言外妙義冷冷而亦不離文門顯寒髻中 深行處光中音聲朗朗而初非文字之相 **今則聲而非聲非聲而聲不即不離唯佛** 敬已即當說之故曰但姪他此三字番爲 地難知咒功在乎除苦滿願咒體即是甚 供正徧知也夫將說此咒必先皈敬既皈 即說咒曰四字唵字以下是正說客言下 則曰皈依具六義之藥師琉璃光如來應 藐三勃陀耶番正徧知聨絡其詞而讀之 怛他揭多耶番如來阿囉訶帝番應供三 鉢喇婆喝囉闍也合讀之即琉璃光世尊 曾即樂師薛琉璃又云吹琉璃名帝青寶 梵音故囘唐新譯音字稍異耳鞞殺社賽

> 外相耳 治三障惡疾頭長地住法身四悉釋者約 究竟和盤托出莫顯於斯此一粒靈丹

爾時光中說此咒巳大地震動放大光明 切衆生病苦皆除受安隱樂 〇 三結勸 一初略結功徳

除病是功受樂是德

水咒一百八遍與彼服食所有病苦悉皆消 故曼殊室利若有男子女人於彼樂師琉璃 光如來至心般重恭敬供養者常持此咒勿 命終之後生彼世界得不退轉乃至菩提是 曼殊室利若見男子女人有病苦者應當一 滅若有所求至心念誦皆得如是無病延年 心為彼病人常清淨深漱或食或藥或無蟲

功德竟 孱齊是故以下又是勸詞也約神咒以顯病除是功生彼世界是德與前顯說功德

〇三約修供以顯功德如上聞名持咒但

持解義等五品觀行修功以求佛法性水不挹飲難解枯焦故今重示修供書寫受克比如火宅煩渴雖見清水稍慰中心若解而已未起觀行薰修究竟甚深行處難屬口耳之益縱至九亦同彰亦只名字開

初又二一修供生善德祖經證果進由鴻漸修分六即自淺之深理經證果進由鴻漸修分六即自淺之深開解修供功徳是行經起修圓滿菩提是解無明渴趣甚深理夫聞名得益是教經

養一切所有資身之具悉皆施與勿令乏少 如是便蒙諸佛護念所求願滿乃至菩提 人書一心受持聽聞其義於彼法師應修供 作眾伎樂供養形像於此經典若自書若教 持晨雷齒木深敢清淨以諸香花燒香塗香 師琉璃光如來應正等覺所有名號聞己語 復次曼殊室利若有淨信男子女人得關藥 善滅惡功德故師資互相 女得男女等也乃至菩提即生善中之第 水滌除五住煩惱也然修行之下必具生 方廣示滿願之相曰求富饒得富饒求男 所求願滿一句即是略標生善之德至下 得聞名號是牒已前聞名開解事也聞已 誦持下是勘衆生依解起行以求淨法性 一義益斯爲由行證理證起行絕之理經 酬酢而顯出之

龍

女

聞佛所說五等熏修功德巨大即發僧那就法令得聞名或馬夫妻子女善友知識就法令得聞名或馬夫妻子女善友知識就法令得聞名或馬夫妻子女善友知識的一切時處不能得聞乃至睡中者乃至二字超略之詞或于春夏秋冬或于行住坐字超略之詞或于春夏秋冬或于行住坐中都路上,以下之一字乃對非睡時說睡處尚令得聞他亦之一字乃對非睡時說睡處尚令得即也亦之一字乃對非睡時說睡處尚令得聞

華夢證聖位而

弘經

相成漢顯宗夢金人

而流通像法古國王夢臨刑以增進道

奪者還得如故身心安樂

璃光如來本願功徳及聞名號當知是處無

經寶流行之處有能受持以彼世尊藥師琉

量百千天眾皆詣其所供養守護世尊若此

養以五色綵作囊盛之灑掃淨處敷設高座

而用安處爾時四大天王與其眷属及餘無

塗香抹香燒香花鬘瓔珞游蓋伎樂而為供

示若自書若教人書恭敬尊重以種種花香

世尊若於此經受持讀誦或復爲他演說開

復横死亦復不為諸惡鬼神奪其精氣設已

<u>t</u>

以天王守護故惡鬼不侵

〇三法王印可

聖賢託睡夢以點醒夢人之妙法也又焉

一十年南柯太守九十歲拜將封王善哉

知非文殊普門大願中之善巧方便耶如

上所引睡中點化亦具四悉槽益可知

○二傳通滅惡

佛告曼殊室利如是如是如汝所說

略示功徳竟 〇二廣顯功徳前略中但云修供今則詳

先出儀式 男女皆得前但云不為惡鬼奪氣今廣示 滅惡諸相故云廣顯修供功德也為二一 示儀式前但云所求願滿今則廣明富貴

曼殊室利若有淨信善男子善女人等欲供

養彼世尊樂師琉璃光如來者應先造立彼 種香以種種幢旛莊嚴其處七日七夜受八 佛形像敷清淨座而安處之散種種花燒種 無垢濁心無怒害心於一切有情起利益安 分齊戒食清淨食澡浴香潔著清淨衣應生

第一六三册 藥師瑠璃光如來本願功德經直解

絃

龍

二四

復應念彼如來本願功德讀誦此經思惟其 義演說開示 樂慈悲喜捨平等之心鼓樂歌讚石達佛像

中垢 觀誦經演說是說思惟其義是嘿意論止 淨衣是開無垢濁怒害是止慈悲平等是 造像供養是淨界結壇等事七日七夜以 止三毒心也亦即止觀中揀非顯是之法 下是淨三業而淨三業中大要身論開遞 口論說默意論止觀受持齊戒是遮澡浴 即貪心濁即癡心怒害即嗔心 調須

得富饒求官位得官位求男女得男女 隨所樂求一切皆遂求長壽得長壽求富饒 生佛國等出世正求下四即遂世間淺淺 〇 二 正 切皆遂句則該四教聖賢三昧辨才願 明功徳二一廣生善徳

> 萬徳雖淺求尚應何况出世之深求者乎 二者如此倒求三界之法聖賢所詞而藥 富壽之求此有二意一是如來藏中富有 之妙蓋不信之人不知出世妙道但知求 師皆遂者足見如來善巧方便漸次誘引 敬佛專心三寶可以誘之出世矣此獨藥 遂其所願則此人永無同心向 世間淺果富壽等事以印如來如來若不 故佛因其倒求且遂倒願願既遂已方知 師與觀音能爲之也近人不知此妙竟約 佛之日矣

二失如來善巧方便之妙况以是求有益 世四教以釋四求則一彰佛有重煩之咎 遂句已該出世四教定慧等矣而更約出 於得求在我者而結則將藥師妙應功德 四教法門定慧以釋富壽男女夫一切皆

皆推開矣可笑

〇二廣滅惡功爲五一滅夢相諸惡

若復有人忽得惡夢見諸惡相或怪鳥來集

或於住處百恠出現此人若以眾妙資具恭

敬供養彼世尊藥師琉璃光如來者惡夢惡

相諸不吉祥皆悉隱沒不能為 患

惡夢如金光明夢日墮齒落以喪幼子等

段等怪鳥來集如賈太傅見鵬鳥入戸等 惡相如左傳見良霄曰吾將殺帯又將殺

百怪如呂太后見趙王如意為蒼狗據腋

齊襄公見公子彭生為豕人立而啼等所 謂國家將亡必有妖孽是也若四夢六夢

〇二滅情無情怖

阿含十夢於此不切不必煩引

或有水火刀毒懸險惡象獅子虎狼熊羆毒

蛇惡蠍蜈蚣蚰蜒蚊宝等怖若能至心憶念 彼佛恭敬供養一切怖畏皆得解稅 七難七大而釋則刀毒是地大水火可知 之怖皆能殺身害命故是大惡若約普門 水火等是無情之怖惡象師子等是有情

行人不知捉其一塊則皆合集嚙人牝地 南蒙岫山中有蛇見人輒碎爲片片花塊 業報釋之夫狂象無鉤師子咬人熊熊害 懸險即空大師象及侵擾反亂即見識二 命虎狼食人大怖可知毒蛇搜神記云嶺 大此皆滅世間之惡耳不必約普門煩惱

北 照壁間而見蠍之詩蘇子瞻回京有行 經中有七步蛇傷之即死惡蠍俗名蠍虎 有蛇能呼人名人苟應之夜來食人腦髓 地有之南方則無故劉禹錫被召有喜

龍

敝

性能制蛇卒見大蛇便緣而啖其腦三教 俱喻與夫與之起皆主害人廣雅曰蜈蚣 過江南故南方亦嘗嘗而有蜈蚣蚰 能傷人唐開元間有主薄以竹筒盛之带 見蠍之喜句然人若觸之則尾上有毒最 蜒二

南直有露筋娘娘廟相傳此方蚊子極大 破蚊虽之怖無乃大小乎此有二意一者 滿矣蚊虽微細何足為怖以藥師之力但 蚰身赤多足能綠壁高麗寺殿壁天雨輒 珠英曰蜈蚣見蛇能以氣禁之蚰 蜓 即蜒

修二十五王三昧時以圓三觀徧破二十 俱露而死起廟祀之以表真節是則蚊虽 昔有姑嫂二人行至中途天晚嫂畏蚊故 就客人蚊帳而宿其姑坐地受唼至筋骨 雖小亦能傷人爲可怖也二者藥師當日

> 子撲物皆用全力不因怖小求佛而佛即 同一意耳當知與扳通用不欺之力方顯 不救其苦也如上生善中富壽男女皆遂 破盡如此 五有見思無明惡業塵沙功力巨大 小怖尚破何况其大者哉正師 無不

藥師大叩大鳴小叩小鳴之神應無方

〇三滅盗賊侵亂

若他國侵擾盜賊反亂憶念恭敬彼如來者 亦皆解脫 0 四滅破戒墮惡

復次曼殊室利若有淨信善男子善女人等 五十戒苾為尼五百戒於所受中或有毀犯 持禁戒若五戒十戒菩薩四百戒苾菊二百 乃至盡形不事餘天惟當一心皈佛法僧受 怖墮惡趣若能專念彼佛名號恭敬供養香

必定不受三惡趣生

耳不必强不知以為知扭捏配也 四百五百律中無出良由律文有未度者

〇五滅産難極苦

名禮讚恭敬供養彼如來者衆苦皆除所生 明安隱少病無有非人奪其精氣 之子身分具足形色端正見者歡喜利根聰 或有女人 臨當產時受於極苦若能至 心稱

緊緊照晓乃如來說法起伏貫通之妙也 正與前文殊略明核苦中不爲惡鬼奪氣 巳上廣明與拔功徳之用竟 合之必衆苦皆除也結云無有非人奪氣 此經援女人之苦有三雖前後各言一端

惡生善雖稠疊廣略互顯功德不同皆屬 〇二出功徳宗本凡上所明板苦與樂滅

> **令**初 爲二一直示用即深體二復約三養揀顯 則凡前後所明與拔功德無非果後化他 深行處妙宗即無量願行方便宗體既立 宗即凡夫外道故令點示正體名諸佛甚 爲二一示甚深本體二示願行妙宗初又 全體大用有宗有本非義襲而從之者也 化他之用用若無體即在願妄行用若無

琉璃光如來所有功徳此是諸佛甚深行處 爾時世尊告阿難言如我稱揚彼世尊藥師 難可解了

爲水二本無二全體大用也六尺行處是 功德即行處乃點用 深菩薩行處可名為深如云觀自在菩薩 三界同如牢獄二乘行處是泥洹接军不 即體如水爲波如波

龍

絃

二四五

諦一境如來最初以無緣智緣無相境以深行處須知諸佛即一心三智行處即三佛乃能究盡諸法實相窮源極底得名甚佛三諦之境未究竟不得名甚深唯佛與行深般若波羅蜜多時然邊際之智未圓

無相境相無緣智無緣而緣無非三觀無 無相境相無緣智無緣而緣無非三觀無 如在靈智普照時名佛性在三因究滿時 好本一合如函蓋相冥正修得四德本有 好本一合如函蓋相冥正修得四德本有 好在靈智普照時名佛性在三因究滿時 不二在境智契合時名甚深行處在空有 不二在境智契合時名甚深行處在空有 不二在境智契合時名甚深行處在空有 名泥洹在漁爭混融時名法界皆一體異 名揭裏相正印爲此經四章所歸之本體

他諸佛證此體已從體起用無緣與抜誓 利含生即名功德乃全體大用非用外有 體體外有用二而不二不二而二則在前 體體外有用二而不二不二而二則在前 處又無不還歸此法界也在法華則名如 處又無不還歸此法界也在法華則名如 來入于無量義處在圖覺則名入于大光 明藏在金光明則名遊于金光明甚深法 性過諸菩薩所行清淨在湟槃則曰安置 然此正體生佛本具令言諸佛行處則顯 然此正體生佛本具令言諸佛行處則顯 之素法身而已也所謂十界本周誰不具 學成報智乃為奇耳既是諸佛究盡行處 不知輕重傍正唯扯現成語言填塞白紙了或約迷中共有而釋佛甚深行處可謂固非九界七方便所能仰窺是以難可解

寧不混濫失旨乎

九界故約九界人難信難解難聞往復問〇二復約三慧揀顯良由佛證寔處不屬

非意同也為三一約難信顯體信即思慧答以顯此體高深正與法華揀眾止觀揀

蓋學而不思則問以由聞後善思故能生

信若不善思則生謗墮苦矣豈非信即思

**慧哉又三一問** 

汝為信否

〇二荅爲二一仰信佛言

**阿難白言大德世尊我於如來所說契經不** 

生疑惑所以者何一切如來身語意業無不

使傾動諸佛所言無有異也清淨世尊此日月輪可令墮落妙髙山王可

知皆是如來威力相於佛行處行也故下佛云汝今能受當仰信佛說不虚而已非自能究盡諸法實

〇二不信墮惡

誹謗彼于長夜失大利樂墮諸惡趣流轉無佛名號便獲爾所功德勝利由此不信返生處作是思惟云何但念藥師琉璃光如來一世尊有諸衆生信根不具聞說諸佛甚深行

窮

〇三述成

如來名號至心受持不生疑感墮惡趣者無佛告阿難是諸有情若聞世尊藥師琉璃光

有是處

二四七

龍

藏

藏

惡趣哉故曰無有是處此段言雖重聞其 深信不疑豈有聞後更生不信誹謗以墮 誹謗墮苦之憂若能聞名則已於千萬佛 所種善根者矣自然聞已即能至心受持 佛 實釋上難信之意 謂但恐衆生風無善根不能聞名則有

能解了如云唯除一生所緊菩薩豈非修 〇二約難解顯體解即修慧深心修入方

阿難此是諸佛甚深所行難可信解汝令能 受當知皆是如來威力阿難一 及未登地諸菩薩等皆悉不能如實信解唯 慧之極方能解入乎 切聲聞獨覺

除一生所繁菩薩 此帶前未盡之意而來曰我之所以不敢 深責衆生之信者良由佛行深處原非九

覺際入交故能見佛所見盖如來始本久 難得難得者矣何可論其信解也哉 寔起權以普鑒羣機等覺菩薩始覺方窮 界能窺故許其但能聞名已是園解之 實體一人由此而出一人由此而入于此 圓髙居常寂光土爲度生故寂縣而出從 上冥本覺始本乍合故照寂而 阿難僅能領受我之語言亦不過仗佛威 言除非此人方許能解楞嚴明等覺後心 方能解了即一生所繁等覺後心菩薩也 非 解法華棟眾實與此同所謂境不親書事 能解佛境界乎然又非阿難一人難解 神如藕絲懸山仰信不疑而已豈汝自力 目擊故耳向下方打出圓修將竟一人 切二乘方便菩薩修慧未深者皆難寒 入以契證 即汝 即

能知也

真如矣釋經者何不探清前後旨趣顧乃體的是妙覺圓極果德非生佛共有在纏解了也法華尚許信力堅固二人能解令同一見也故云唯除一生所繁善薩乃能屬際路上相交出入一雖久見一雖乍窺

〇三約難聞顯體

煩引理即全迷之談而浪注耶

母情解了即顯此體究竟圓極非下地 化胃尚是難難何況能信能解故以聞慧 居後反顯以前二慧巨得既非九界所能 居後反顯以前二慧巨得既非九界所能 阿難人身難得於三寳中信敬尊重亦難可

〇二示願行妙宗

有盡也有盡也,不可要盡彼佛行願善巧方便無善為大願我若一劫若一劫餘時,所難彼藥師瑠璃光如來無量菩薩行無量阿難彼藥師瑠璃光如來無量菩薩行無量

攪之無量即一乃依諸佛行處一乘之本 以起萬行因果之宗則大乘因者諸法寔 之別遂有無量別教明義一即無量圖人 之别即有無量凡行之總乃六度法論行 不出願行二端凡願之總乃四弘心 謂終大悲以齊難一切聖賢大乘因果總 成因果之宗佛說難盡以九界難 即是因所謂發僧那于始心行即是果所 以佛說難盡顯宗極果法報呈露盡矣願 且置彼佛實相之體九界難窺即 夘 彼 佛修 顯 論 願

二四九

宗不離體故諸佛窮劫說不盡也若論善 相是大乘果者語法實相是此全體之宗 與援重重如前所明方是宗成之用此用 中趣理斷惑之妙權故亦屬宗至于果後 後皆明功德之用而特于兩楹之間點示 巧方便應是與拔之用今此乃如來願行 宗體者即有承前顯後之妙前明與援功 由于宗成而起果後化他即非凡夫外道 煦煦子子愛見慈悲矣又復應知此經前 德竟隨示宗體則顯己前與技皆宗成而 三法相須而不相離離之三九合之唯一 起全體大用法法甚深事事佛行又顯己 **背也天台大師深得佛意故觀經疏於叙** 後別轉像季報障亦全體大用用不離宗 錐 世間與技淺深功德皆與實相不相違

一 五二 六五七

二|正明又二|出命終報苦 證護以入流通爲二一正明轉障利樂二 結釋轉供義意初又二一略明修供轉障 復加結釋藥師技苦之功至矣盡矣便須 尤須廣修供養無幾苦報解脫正明之後

識至于琰魔法王之前然諸有情有俱生神 隨其所作若罪若福皆其書之盡持授與琰 圍繞然彼自身队在本處見琰魔使引其神 魔法王爾時彼王推問其人計算所作隨其 諸方暗死相現前父母親屬朋友知識啼泣 言大德世尊像公轉時有諸衆生爲種種患 罪福而處斷之 之所困厄長病羸瘦不能飲食喉唇乾燥見 座起偏袒右肩右膝著地曲躬合掌而白 爾時衆中有一菩薩摩訶薩名曰救脫即從 佛

> 顯供養藥師如茅山一九即能起死回生 先示報身病苦至無可挽回必死無疑以

之功劾也

〇二明修供轉報

業果報故乃至命難亦不造作諸惡之業 時彼病人親屬知識若能為彼歸依世尊藥 覺皆自憶知善不善業所得果報由是證見 或三十五日或四十九日彼識還時如從夢 之燈懸五色續命神旙或有是處彼識得還 師瑠璃光如來請諸衆僧轉讀此經然七層 如在夢中明了自見或經七日或二十一日 掛諸寺之旙得延二十五年壽命以得名 旙|風轉得一轉輪王位是明福德今是 **也若方等觀嬌幢道具是名慧觀諸經論** 旛名續命如阿含經阿育王因病手自徧

截

# 讓災延壽之猶用各不同

#### 〇二結勸

是故淨信善男子善女人等皆應受持藥師 瑠璃光如來名號隨力所能恭敬供養 有初不責於豐儉佛难享于克誠也 隨力則富羅天下之奇珍窮盡一身之所

爾時阿難問救脫菩薩言善男子應云何恭 敬供養彼世尊藥師瑠璃光如來續命旛燈 二一問

〇二廣明修供轉障二一廣示修供儀式

#### 復云何造

〇二荅二一示式

資具隨力所辦供養茲為僧畫夜六時禮拜 救脫菩薩言大德若有病人欲脫病苦當為 其人七日七夜受八分齋戒應以飲食及餘

> 軀一一像前各置七燈一一燈量大如車輪 行道供養彼世尊樂師瑠璃光如來讀 十九撰手應放雜類衆生至四十九 乃至四十九日光明不絕造五色綵旛長四 經四十九遍燃四十九燈造彼如來形像七 誦

陽之數有生起之道如七發中說楚太子 果七生斷感亡者七日一轉也况七乃少 徽求可以感通成就如胎中七日一增初 兒持夜戒矣至七日夜則三業清淨一切 須七日七夜持戒者不同婬女持日戒屠

精進久而遂通且大行之數五十其用四 起病苦也一一皆須至四十九者 十有九此乃起用之數救病攸宜造像 至七則太子之病霍然良己今用此數正 軀者七佛 經中藥師乃第七尊今欲求其 苾 功用

**■/一又:** 六五七

**教苦要須請其合志同方者戮力施功也** 

燈量大如車輪正如今之樹燈 四十九搩

手者佛之手掌并指長一尺則似宜長四

丈九尺之旛若并肋亦葬之則 佛手長二

尺應用十丈之檔矣隨便隨宜二俱無在

應放: 雜 類衆生至四十九日者前是上求

三寶以竭敬田此是下救衆生以盡悲田

蓋衆生被獲命在須臾買而釋之如天恩 大赦各歸仁壽之域德莫大焉况衆生病

天由于殺生令言放生即長壽因以今之

善易昔之惡求脫病苦莫此爲良禮 日非謂四十九種衆生又非安于長旛上 佛玩四十九日則買命放生亦 須四十九 拜供

之供物也

可得過度危厄之難不為諸横惡鬼所持

所持伏下邊九種橫死此是經文前後照 度厄結前為種種患之所困厄不為橫鬼

應處也

〇二廣出所轉報障爲二一轉天子七難

復次阿難若利帝利權頂王寺災難起時 宿變怪難 謂人眾疾疫難他國侵逼難目界叛逆難 情起慈悲心赦諸繁閉依前 雨難彼利帝利灌頂王等爾 日月溥 蝕 難非 時 時應於 風 所說供養之法 雨 難 過 切有 時 不 星 产

皆即隱没而利帝利權頂王等壽命色力無 順 彼如來本願力故令其國界即得安隱風 供養彼世尊藥師瑠璃光如 中 無有暴惡藥义等神惱 時穀稼成熟一切有情 有情者一切惡相 無病歡樂於 來由此善根 其 國 雨 及

五五三

龍

藏

## 病自在皆得增益

而天下定之道也先治此人者一是責備賢者二是一止君君休戚所當急先求懴者也且藥師之藥類之四方有罪在予一人故歲浸民疫皆天子四海為家臣妾億兆一人有慶兆民

〇二轉臣民衆苦

色神旛然燈續明放諸生命散雜色花燒衆百官黎庶爲病所苦及餘厄難亦應造立五若帝后妃主儲君王子大臣輔相中宮綵女

名香病得除愈衆難解脫

**顾爾臣民皆無普天重任故惟以病厄爲** 

憂耳

非謂能轉已盡之報只由横死故能轉耳〇二結釋轉供義意為二一釋能轉所以

九横二結指無量初又二一略釋爲二一此即釋明已上能轉之意也爲二一正示

問

之命而可增益爾時阿難問救脫菩薩言善男子云何巳盡

〇二荅

故盡其壽命不經苦患死耶是故勸造續命旛燈修諸福德以修福救脫菩薩言大德汝豈不聞如來說有九横

〇二廣示爲二一問

極二

阿難問言九横云何

〇二荅爲二一委明初横

便横死又信世間邪魔外道妖孽之師妄說及看病者設復遇醫授以非藥實不應死而救脫菩薩言若諸有情得病雖輕然無醫藥

美

年終不能得愚癡迷惑信邪倒見遂令横死 眾生解奏神明呼諸魍魎請乞福祐欲鎮延 禍福便生恐動心不自正卜問見禍殺種 入於地獄無有出期是名初横 種

初横中有三無醫樂看病授以非藥信邪

謂祠祭以解罪求福也則不應讀作解介 祀之書名漢書郊祀志云天子皆以孟春 解祠祠黄帝以一梟破鏡師古日解祠者 **亢額人之有痔者不以適河注云解者祭** 祭祀之書名莊子云解日牛之白鼻豕之 謂自作孽也解奏神明者解字其矮切乃 倒造業二是風感一是現造現造猶重所

〇二隨示八横

二者横被王法之所誅戮三者畋獵嬉戲號

獸所敢七者横隨山崖八者横爲毒藥厭禱 咒詛起屍鬼等之所中害九者機渴所困不 横為火焚五者横為水溺六者横為種種惡 得飲食而便横死 好暗酒放逸無度横為非人奪其精氣四者

〇二結指無量

是為如來略說横死有此九種其餘復有無

量諸横難可具說 横既無量則非命盡而天者亦無量矣故

須上求藥師挽回復生也

〇二結須供所以

復次阿難彼琰魔王主領世間名籍之記若 諸有情不孝五逆破辱三寶壞君臣法毁于 今 勸諸有情燃燈造旛放生修福令度苦厄 信戒琰魔法王隨罪輕重考而罰之是故我

### 不遭衆難

以由人多罪業故須修供求救庶幾不遭

衆難

證護師妙劑轉大惡而為大善也爲二一葉义の三流通爲三一證護流通證者因服藥

將波夷羅大將摩虎羅大將真達羅大將拍羅大將類你羅大將那底羅大將因達羅大宮毘羅大將伐折羅大將迷企羅大將安底爾時衆中有十二藥义大將俱在會坐所謂

相率皆同一心乃至盡形歸佛法僧誓當荷一各有七千藥义以爲眷屬同時舉聲白佛一各有七千藥义以爲眷屬同時舉聲白佛杜羅大將毘羯羅大將此十二藥义大將一

宋生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也 東生上行下効之弘普願也

○二如來印勸

者常應如是利益安樂一切有情 爾時世尊讚諸藥义大將言善哉善哉大藥 义將汝等念報世尊藥師瑠璃光如來恩徳

〇二結名流通

云何奉持佛告阿雄此法門名說藥師瑠璃 爾時阿難白佛言世尊當何名此法門我等

情結願神咒亦名技除一切業障應如是持 光如來本願功德亦名說十二神將鏡益有

則冠葢始終囊括初後名能召實莫善於 雖有三名正重教主故以藥師人法為題

〇三結益流通

時薄伽梵說是語巴諸菩薩摩訶薩及大聲

聞國王大臣婆羅門居士天龍藥义健達縛

一切大衆聞佛所說皆大歡喜信受奉行, 皆大歡喜是結益信受奉行是流通

阿素落揭路茶緊捺落莫呼洛伽人非人等

藥師瑠璃光如來本願功德經直解卷下

音釋

安音煦音像音翳浸音取音唇溝挹酌也鵬祥鳥 鉤切 不釣古侯齒同啖音

二五七

能

藏