حُسنِ اخلاق

سلوک وتصوف کی تربیت کی عملی مدایت

ڈاکٹر محمد طاہر القادری

www.MinhajBooks.com

مِنهاجُ القرآن پبلیکیشنز

365- ايم، ما ول ثاؤن لا مور، فون: 5168514 ، 365- ايم

يوسف ماركيث، غزني سٹريث، أردو بإزار، لامور، فون: 7237695

www.Minhaj.org - www.Minhaj.biz

#### جمله حقوق تجقِ تحريكِ منهاجُ القرآن محفوظ ہيں

نام كتاب : حسنِ اخلاق

تصنیف : ڈاکٹر محمد طاہر القادری

تحقیق و تدوین : محمد زبیر قادری

تحقیق و تخ تنج : حافظ محمد اعظم قادری

كمپوزنگ : عبدالخالق بلتشانی

زىرا جتمام : فريد ملت ريس في انستيسوك www.Research.com.pk

طبع : منهاخُ القرآن پرنٹرز، لاہور

إشاعت اول تا چهارم : 7200

إشاعت پنجم : ستمبر 2003ء 1100

إشاعت شثم : ايريل 2004ء - 1100

إشاعت مقتم : مارچ 2005ء

اتعداد : 1,100

قت

نوٹ: ڈاکٹر محمد طاہر القادری کی تمام تصانیف اور خطبات ویکچرز کے آڈیو / ویڈیو کیسٹس اور CDs سے ہمیشہ کے لئے کیسٹس اور کی افران کے طرف سے ہمیشہ کے لئے تحریک منہائ القرآن کے لئے وقف ہے۔
تحریک منہائ القرآن کے لئے وقف ہے۔
(ڈائر کیٹر منہائ القرآن پہلیکیشنز)

\_

sales@min haj.biz

منهاج انثرنیٹ بیوروکی پیشکش



مُولَا يُ صَلِّ وَ سَلِّمُ دَآئِمًا اَبَدًا عَلَى حَبِيْبِكَ خَيْرِ الْخَلْقِ كُلِّهِم فَهُ وَ الَّذِي تَمَّ مَعْنَاهُ وَ صُورَتُهُ ثُمَّ اصْطَفَاهُ حَبِيبًا أَبَارِئُ النَّسَمِ

﴿ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَ عَلَى آلِهِ وَ أَصْحَابِهِ وَ بَارَكَ وَسَلَّمَ ﴾

حکومت پنجاب کے نوٹینکیشن نمبرایس او (پی۔۱) ۲۰-۱/۸۰ پی آئی وی، مور تنده ۱۳ جولائی ۱۹۸۴ء؛ حکومت بلوچستان کی چھی نمبر ۸۵-۲-۲۰-۲۰ جزل وایم ۴/۸ مور تنده ۲۱ جور کا ۱۹۸۳ء؛ حکومت شال مغربی سرحدی صوبہ کی چھی نمبر ۱۹۸۳ء؛ مور تنده ۲۲ این۔۱/۱ این۔۱ این۔۱ این۔۱ اور کالجزی کی تصنیف کردہ کتب تمام سکولز اور کالجزی الائبریریوں کے لئے منظور شدہ ہیں۔

#### www.MinhajBooks.com

------

| صفحہ | عنوانات                                                                                  | تمبرشار |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|      | اخلاق                                                                                    | باب     |
|      | اخلاق كالمفهوم                                                                           | 1       |
|      | حسن خلق                                                                                  | ٢       |
|      | اخلاق نبوي آيينية                                                                        | ٣       |
|      | واقعه شق صدر                                                                             | ۴       |
|      | حضوطالية كى بشرى تخليق                                                                   | ۵       |
|      | خلق نبوی صو فیاء کی نظر میں                                                              | ٧       |
|      | خلق عظیم کیا ہے؟                                                                         | ۷       |
| A    | خدائی اخلاق                                                                              | A       |
|      | بنیادی اخلاق                                                                             | 9       |
|      | حسن اخلاق کی فضیلت                                                                       | ٧/٠     |
| rr   | اخلاق صوفياء كرام                                                                        |         |
| 77   | اصلاحِ نفس کیسے ہوتی ہے؟                                                                 | - 11    |
|      | اخلاقی مرایات                                                                            | 11      |
|      | تواضع                                                                                    | ا باب   |
|      | تواضع كامعنى اورمفهوم                                                                    | 1       |
|      | وا کی کی اور اور<br>تو اضع کے پیکررسول کر یم اللیقیہ<br>تو اضع کے پیکررسول کر یم اللیقیہ | ٢       |
|      | تو اضع صوفیا ءکی نظر میں                                                                 | ٣       |
|      |                                                                                          |         |

| صفحہ | عنوانات                                                                                                        | تمبرشار |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|      | خود پیندی سے نجات                                                                                              | ۴       |
|      | سرکشی کا علاج                                                                                                  | ۵       |
|      | غروروتکبر کی مٰدمت                                                                                             | ٧       |
|      | غر وراورخو دداری                                                                                               | ۷       |
|      | اخوت                                                                                                           | باب     |
|      | اخوت كامعني ومفهوم                                                                                             | 1       |
|      | باہم اخوت وصف صوفیاء ہے                                                                                        | ۲       |
|      | اخوت كے حقوق و آواب                                                                                            | ٣       |
| ٨    | بالهمى تعاون المراجع ا | X       |
| 1/6  | روحانی محبت                                                                                                    | ۵       |
| 1    | į.<br>Į.                                                                                                       | 4       |
|      | مصيبت سے بچانا                                                                                                 | 91-     |
| "    | اخوت کے حقوق وشرا لط                                                                                           | "       |
|      | روی                                                                                                            | 11      |
|      | مخلصانه محبت کی علامات                                                                                         | IP"     |
|      | آ داب اخوت                                                                                                     | ۱۴      |
|      | ذا تى ملكيت كى نفى                                                                                             | 10      |
|      | اہل فضل کے قدردان                                                                                              | 17      |
|      |                                                                                                                |         |

| صفحه | عنوانات                               | تمبرشار    |
|------|---------------------------------------|------------|
|      | عدل وانصاف                            | 14         |
|      | وفا داري                              | 1/         |
|      | شفقت وهمدردي                          | 19         |
|      | تِ کُلفی                              | ۲۰         |
|      | عيب پوشي                              | ۲۱         |
|      | غاطرمدارت                             | **         |
|      | مساكين سيحبت                          | rr         |
|      | مولی کی رضا                           | <b>r</b> r |
| A    | اللہ کے لئے محبت اور دوستی            | باب        |
| ()   | دوسی پیدا کرناسن <i>ت رسو</i> اعلیقیه | J)         |
|      | الماذكرنا                             | 4//        |
|      | غمخواري                               | βμ         |
| 7    | الحب فی اللہ کہنا کب مناسب ہے         | ٨          |
|      | دوی کے حقوق                           | ۵          |
|      | دوست کی خواہشا ت کااحتر ام            | ٧          |
|      | امام شافعیؓ کا قول                    | ۷          |
|      | ه ۱ ما ما ما موت<br>دوئتی پر جمروسه   | ۸          |
|      | احسان کرنا                            | 9          |
|      |                                       |            |

| صفحہ | عنوانات                              | تمبرشار |
|------|--------------------------------------|---------|
|      | دوست کی ضرورت کو بپورا کرنا          | 1+      |
|      | محبت فی الله                         | 11      |
|      | عبدالله بن عمر کا فرمان              | 11      |
|      | دوسی میں ظاہر وباطن کی موا فقت       | 112     |
|      | تیجی دوستی کی شرط                    | ۱۴۰     |
|      | محبت فی الله د نیاوی اغراض سے بالاتر | 10      |
|      | عفوو درگز ر                          | باف     |
|      | عفو كالمعنى ومفهوم                   |         |
| Λ    | عفو ودر گزر کی فضیات                 | A       |
| 1    | خوش باش اور ہنس کھے چہرے             | 11      |
|      | ظرافت ومزاح میں اعتدال               | ) Ju    |
| 3/   | ظرافت اورمزاح میں فرق کے معراف       | ۸ م     |
| 3    | سادگی اور بے تکلفی                   | باب     |
|      | سادگی سنت صالحین                     | 1       |
|      | فخش كلامى علامت نفاق                 | ۲       |
|      | قناعت باعث خود داری ہے               |         |
|      | قناعت ہے تو نگری کا حصول             | ٣       |
|      | محسن کی شکر گزاری                    | ۴       |
|      |                                      |         |

| صفحہ | عنوانات                                                   | تمبرشار |
|------|-----------------------------------------------------------|---------|
|      | سخاوت                                                     | باب     |
|      | ذات مصطفى عليسية.<br>ذات مصطفى عليسية. اور جودوسخا        | 1       |
|      | پيكر جود وسخاا صحاب رسول عاليقية                          | ٢       |
|      | ابوہل معلو کی کے ہاں خیرات دینے کا طریقہ                  | ٣       |
|      | سخاوت مروت                                                | ۴       |
|      | احسان كامفهوم اور فضيلت                                   | ۵       |
|      | مدارات                                                    | باب     |
|      | حسن م <b>دارات سے نفس</b> کی حدت طیش کا از البہ           | 1       |
| ٨    | زابدی علامت کی اور از | Λ       |
| 16.  | دوست کی مصیبت پرخوشی عداوت کی علامت<br>ر <b>ده</b>        | 1       |
|      | مخل وبرُ د باري                                           | باب     |
|      | مون مون کا آئینہ ہے                                       |         |
| 7    | نوجوا نول كوخدمت برماموركرنا                              | 1       |
|      | شيطانی حملےاور صوفیاء کاردعمل                             | ٢       |
|      | مسلمان کی عزت و عظیم                                      | باب     |
|      | بكر بن عبدالله كا قول                                     | 1       |
|      | يجيٰ بن معانَّهُ كا فرمان                                 | ٢       |
|      | والدین کی خدمت نفلی عبادت سے بہتر                         | ٣       |

| صفحہ | یکی بن معاذ کا قول ع <b>نوانات</b>       | تمبرشار |
|------|------------------------------------------|---------|
|      | خوّل مزاج اورشیرین زیاں ہمسایہ<br>پر میں | ۴       |
|      | ابوعبدالله انطاكى كاقول                  | ۵       |
|      | گنهگارو <b>ل پرشفقت</b>                  | ۲       |
|      | دوسروں کی مصیبت پررنج وملال              | ۷       |
|      | ابدال کی علامت                           | ۸       |
|      | www.MinhajBooks.com                      |         |

www.MinhajBooks.com

منهاج انٹرنیٹ بیوروکی پلیشکش



منهاج انٹرنیٹ بیور وکی پیشکش



www.MinhajBooks.com

## اخلاق كامفهوم

اخلاق خُلق سے ہے جس کے معنی پختہ عادت کے ہیں۔

اصطلاحاً خُلق سے مراد وہ اوصاف ہیں جو کسی کی فطرت وطبیعت کا اس طرح ۔ .

لازمی جز وبن جائیں که زیاد ه غور وفکر کے بغیرر وزمره کی زندگی میں ان کا ظهور ہوتا ہو۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ کے نزدیکے خُلق انسان کی اس کیفیت کا نام

ہے جواس کی طبیعت کے مختلف اوصاف و کمالات کوجد و جہد کر کے اپنی طرف راجع کر ہے۔ منابع کا میں میں نئی اور میں نئی اور نہ میں کہ اور ان کا میں میں کا میں میں میں کا میں میں میں کا میں میں کا م

امام غزالیؓ کے نز دیکے خُلق انسان کی الیمی کیفیت اور ہیئتِ راسخہ کا نام ہے جس روی جس سے اند

کی وجہ سے بغیر کسی فکر و توجہ کے فنس سے اعمال سرز دہوں۔

ملا جلال الدین دوانیؓ فرماتے ہیں'' جب افعال کسی فکر وتردد کے بغیرنفس سے سرزد ہونےلگیں تواس کیفیت کوخُلق سے تعبیر کرتے ہیں۔''

حسن خلق www.MinhajBooks.c

اخلاق نبوی سے متصف صوفیاء کرائم اتباع رسول علیہ کا وہ عظیم پیکر ہیں ، جنہوں نے سنت رسول علیہ کوزندہ کیا۔ انہوں نے اپنے ابتدائی زمانے میں حضو علیہ

منهاج انثرنیٹ بیور وکی پیشکش

کے اقوال پڑمل کیا اور اپنی روحانی زندگی کے درمیانی زمانے میں آپ عیفیہ کے اعمال کی اقتداء کی'جس کا نتیجہ بیہوا کہ ان میں اخلاق نبوی عیفیہ اچھی طرح راسخ ہوگئے۔

حضرت انس بن مالک فرماتے ہیں کہ'' حضور اللہ نے مجھ سے فرمایا"اے میں کہ نہ حضور اللہ نے مجھ سے فرمایا"اے میں کہ میرے فرزند!اگرتم سے ہوسکے تو تم صبح وشام ایسی زندگی بسر کرو کہ تمہارے دل میں کسی کے خلاف میل نہ ہو۔" اس کے بعد آپ علیہ نے فرمایا" یہی میری سنت ہے اور جس نے میری سنت کوزندہ کیا در حقیقت اس نے مجھے زندہ کیا اور دہ نیر سے ساتھ جنت میں ہوگا۔" لہذا اخلاق کی اصلاح اسی وقت ہی ممکن ہے جب تزکیہ فس ہواور نفس کا تزکیہ اس وقت ہوتا ہوتا ہے۔ جب شریعت کی قیادت کودل وجان کے ساتھ تسلیم کر لیاجائے۔

اخلاق نبوي عليسة

حضور علی ہے۔ کہ حضور علیہ کی سیرت مبارکہ کا مطالعہ کرنے سے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ حضور علیہ کی ذات اخلاق عالیہ کاوہ پیکر اتم تھی جس کی نظیر پورے عالم میں نہیں مل سکتی۔ حضور علیہ کے خلاق کا یہ عالم تھا کہ آپ علیہ اس سے زیادہ تی تھے آپ علیہ کے منور علیہ کی درہم و دینا رباقی نہیں رہتا تھا۔ اگر کوئی رقم نے جاتی اور کوئی آ دمی ایسا نہ ملتا 'جسے وہ رقم دے سکیس اور رات ہوجاتی تو آپ علیہ اس وقت تک گھر جا کر آ رام نہیں فرماتے تھے رقم دے سکیس اور رات ہوجاتی تو آپ علیہ کی عام غذا چھوارے اور جو تھی اس کے علاوہ جو جب تک اسے خرج نہ کر لیتے۔ آپ علیہ کی عام غذا چھوارے اور جو تھی اس کے علاوہ جو کے ہوتا 'اللہ کی راہ میں خرج کر دیتے 'جوتے گا نٹھ لیتے 'کیٹر وں پر پیوند لگا لیتے 'گھر والوں کے کام کاج میں ہاتھ بٹاتے۔

حضور عَلِيْتَ بِحُمُّاقِ عَظِيم کے بارے میں قرآن کریم میں ارشادہے۔ وَ إِنَّکَ لَعَلٰی خُلُقٍ عَظِیْمٍ O اور یقیناً آپ عَلِیْتَ کا خلق عظیم الثان (القام ۲۸ :۸) ہے۔

چونکہ آپ علیہ گاوقِ خدامیں افضل اور پاکیزہ ترین انسان تھے۔ اس کئے آپ علیہ کا حلق کے اخلاق بھی اعلیٰ اور افضل تھے۔ حضرت مجاہد نے خکس کی تفسیر میں فر مایا ہے کہ 'آپ علیہ میں اعلیٰ دینداری تھی اور دین اچھے کا موں اور اخلاق حسنہ کا مجموعہ ہے۔' حضرت عائشہ سے آپ علیہ کے اخلاق کے بارے میں دریا فت کیا گیا تو انہوں نے فرمایا۔

قالت فان خلق نبی الله علی الله

(صحیمسلم ۲۵۶۱ کتاب صلاة المسافرین باب صلاة اللیل رقم:۷۲۷)

حضرت قادہ کے فرمایا ' صکفت سے مراد یہاں بیہ کہ آپ علیہ قرآن کریم کے احکام پڑمل کرتے سے وہ کام جو خدا تعالی نے منع کرر کھے سے وہ نہیں کیا کرتے ہے۔' معزت عائشہ کے اس قول میں بہت بڑاراز پوشیدہ ہے اس قول کی تشریح بیہ کہ نفول کی فطرت میں مختلف قتم کے مزاج اور بیعتیں رکھی گئی ہیں' جوان کا ضروری حصہ ہیں ۔ کچھ نفوس کی فطرت میں مختلف ہیں ۔ اس طرح نفوس کی تخلیق مٹی سے ہوئی' کچھ کی پانی سے اس لئے ان کے طبائع مختلف ہیں ۔ اس طرح کچھ نفوس سیاہ گارے اور کچھ کھنکھنا تی ہوئی پہنٹہ مٹی سے پیدا ہوئے ہیں۔ چنا نچھ انہی کے کچھ نفوس سیاہ گارے اور کچھ کھنکھنا تی ہوئی پہنٹہ مٹی سے پیدا ہوئے ہیں۔ چنا نچھ انہی کے مطابق ان کی بیدائش کے ابتدائی حصے میں ان میں حیوانیت و درندگی اور شیطانیت کے مختلف اوصاف ود لعت کئے گئے ہیں۔ انسان میں اسی صفت کی طرف اشارہ کر کے قرآن مکیم میں یہ فرمایا گیا ہے۔

اسی نے انسان کومٹی سے جوٹھیکرے کی طرح بجتی تھی پیدا کیا اور جنات کوآگ کے شعلے سے بیدا کیا۔ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ صَلُصَالٍ كَالُفَخَّارِ ٥ وَ خَلَقَ الْجَآنِ مِنُ مَّارِج مِّنُ نَّارِ ٥ (الرحٰنُ ١٣:٥٥)

چونکہ ٹھیکرے میں آگ کا دخل ہے'اس لئے شیطان کی آگ کا اثر اس میں بھی موجود ہے' مگر خدا تعالی نے اپنی مخفی لطف وعنایت سے حضور علیہ کے گفس مبارک سے شیطانی اثر کو شروع ہی سے زائل کردیا تھا جیسا کہ حلیمہ بنت حارث رضی لاللہ جہاکی روایت میں مذکور ہے۔

### واقعه شصدر

وہ فر ماتی ہیں ''ہم گھرول کے پیچھے تھے اور حضور علیہ اپنے رضا می بھائی کے ساتھ ہماری بھیڑ بکر یوں میں موجود تھے کہ اچانگ آ ہے علیہ کا بھائی دوڑتا ہوا آیا اور کہنے لگا: ہمارے قریشی بھائی کے پاس دومرد سفیدلباس پہنے ہوئے آئے انہوں نے اسے لٹا کر اس کا پیٹ جاک کیا'اس پر میں اور میراباپ دوڑتے ہوئے اس کے پاس گئے تو ہم نے اسے کھڑا یایا' مگراس کا رنگ متغیرتھا'میرے باپ نے اسے مگلے لگا کر کہااے میرے بیٹے تههیں کیا ہوا؟ اس وقت آپ علیہ نے فر مایا۔میرے پاس دوآ دمی آئے 'جوسفیدلباس میں ملبوس تھے انہوں نے مجھے لٹا کرمیر اسینہ مبارک حاک کیا اوراس میں سے کوئی چیز نکال کر پھینک دی' پھراہے ویساہی کر دیاجیسا وہ پہلےتھا۔اس کے بعد ہم انہیں اپنے ساتھ گھر لے آئے ۔ان کے باب نے کہا اے حلیمہ رضی (لله عنها! مجھے اندیشہ ہے کہ میر ساس سیٹے کو آسيب نه ہوجائ اس سے پہلے كه وه چيز نمود ار ہوجس كا جميں انديشہ ہے جميل حاصلے كه ہم اسے لے جاکراس کے گھر والوں کو واپس کردیں ۔حضرت حلیمہ رضی لللہ جہ فر ماتی ہیں جب ہم آ پ علیقہ کوان کی والدہ کے پاس لے گئے تو وہ گھبرا کر کہنے لگیں'' تم کیوں اسے واپس لے آئے "تہمیں تواہے اپنے یاس رکھنے کا بہت شوق تھا۔" ہم نے کہا ہمیں کو کی تکلیف نہیں ہے۔ تاہم خداوند تعالی نے ہم سے اس کاحق ادا کرا دیااور ہم نے اپنی ذمہ داری بوری کر دی' چونکہ ہمیں اس کونقصان پہنچنے کا اندیشہ تھا اس لئے ہم نے جایا کہ ہم اس کواس کے گھر

والوں کے پاس لوٹادیں۔ آپ علیقہ کی والدہ نے فرمایا ''اصل بات کیا ہے مجھے کے صحیح سے جے اللہ دو۔'' چنانچہ ان کے بے حداصراریر ہم نے اصل واقعہ نہیں بیان کر دیا۔

وہ فرمانے کئیں ' جمہیں جناتی سابیہ ہے' خداکی تسم! شیطان اس کے پاس نہیں کو فرمانے کئیں ' جمہیں جناتی سابیہ ہے' خداکی تسم ! شیطان اس کے پاس نہیں پھٹک سکتا' میرے بیٹے کی شان جلد ظاہر ہونے والی ہے' کیا تمہمیں اس کا حال بتا وَل ؟' 'ہم نے کہا ضرور۔ وہ کہنے لگیں' ' جب میں امید سے تھی تو میں نے خواب دیکھا' گویا میرے اندرسے ایک نور برآ مدہوا' جس سے شام کے محلات روشن ہوگئے۔'' اس کے بعد جب وہ پیدا ہوئے تو وہ اپنے ہاتھوں کے سہارے پر اپنا سرآ سان کی طرف اٹھائے ہوئے سے سات میں ساتھ میں اس میں جس میں اس میں ساتھ میں سے میں اس میں ساتھ میں ساتھ میں سیات میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں سے میں اس میں میں سے میں اس میں ساتھ ہیں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ ہیں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ میں ساتھ می

بہرحال تم اسے یہاں چھوڑ جاؤ۔''

ا\_ (صحیح مسلم' ۱۲۲۰ کتاب الایمان رقم: ۱۲۲)

۲\_(منداحرین شبل ۱۴۹:۳)

# حضور علیلہ کی بشری تخلیق

جب اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول عظیہ کے قلب انور سے شیطانی اثر زاکل کر دیاتو اپ علیہ کا پاکیز ہفس ان تمام بشری صفات سے کلیتۂ پاک وصاف ہو گیا'جن کی بنیاد ظلمت اور تاریکی پر ہے۔ چنا نچاس طرح آپ علیہ کے حال اور امت کے حال میں بہت بڑا فرق ہو گیا۔ وہ صفات جو آپ علیہ میں باقی تھیں' جب ان کا ظہور ہواتو انہیں وی اور آ یاتے قرآ نیہ سے امداد کی 'تا کہ بشری صفات کا قلع قمع ہواور ذاتی محمدی علیہ الوہی اخلاق سے بہریاب ہوجائے۔ بیآپ علیہ کے لئے خاص رحمت اور امت کے لئے عام رحمت اور امت کے لئے عام رحمت الرامت کے لئے عام رحمت الرامت کے لئے عام تعالیٰ فرما تا ہے۔

وَقَالَ الَّذِيُنَ كَفَرُوا لُو لَا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرُآنُ جُمُلَةً وَّاحِدَةً كَذَٰلِكَ كَذَٰلِكَ لَنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَ رَتَّلُنهُ تَرُتِيُلًا

(الفرقان ۳۲:۲۵)

اور کافر کہتے ہیں کہ اس (رسول) پرقر آن ایک ہی ( یکجا کر کے ) کیوں نہیں اتارا گیا یوں ( تھوڑا تھوڑا کر کے اسے تدریجاً اس لئے اتارا گیا ہے ) تاکہ ہم اس سے آپ کے قلب (اطہر) کوقوت بخشیں اور (ای وجہ سے ) ہم نے اسے تھہر تھہر کر

یر هاہے۔

چونکہ قلب اورنفس کے باہمی تعلق کی وجہ سے بشری صفات کے نمودار ہونے پر نفس کی حرکت سے اضطراب پیدا ہوتا ہے' اس اضطراب کو دور کرنے کے لئے دل کو مضبوط کیا جاتا ہے' چنانچے ہراضطراب کے موقع پرکسی نہ کسی بشری خلق کو دور کر کے اس کی جگہ الوہی خلق عطا کرنے کے لئے ایک آیت نازل ہوتی تھی' جس میں اس کا ذکر صراحناً یا اشارہ ہیا تھا۔

جنگِ احد کے موقع پر جب آپ عظیقہ کے دندان مبارک شہید ہوئے اور آپ علیقہ کے دندان مبارک شہید ہوئے اور آپ علیقہ کے جبرہ مبارک میں حرکت پیدا ہوئی علیہ کے جبرہ مبارک میں حرکت پیدا ہوئی اور آپ علیقہ نے خون پو نچھتے ہوئے فر مایا''وہ قوم کیسے فلاح پاسکے گی جس نے اپنے پیغیبر کے چبر سے کوخون آلود کر دیا' حالانکہ وہ انہیں ان کے پر وردگار کی طرف بلار ہاتھا۔''ایاس پر یہ تیت نازل ہوئی۔

(اے حبیب!اب) آپ کا اس معاملہ سرکه کی تعلقہ نہیں لَيُسَ لَكَ مِنَ الْأَمُوِ شَيُئٌO (آلعمران ١٢٨:٣)

ل الصحیح کمسلم ۲:۲۰ استاب الجهادُ بابغز دها حدُرقم حدیث: ۱۹۱۱

.......

اس آیت کریمہ کے نزول کے بعد قلب نبوی علی اللہ نیا اور آپ اللہ نبوی علی اللہ نبوی کے نبوی کا اللہ میں نازل ہوئیں اس وجہ سے اخلاق نبویہ علی کا تعلق کے نمود ار ہونے پر مختلف اوقات میں نازل ہوئیں اس وجہ سے اخلاق نبویہ علی کے نبویہ کا تعلق قرآن کریم سے بہ چل قرآن کریم سے بہ چل قرآن کریم سے بہ چل سے اسلام کے براقر آن صفور علی اللہ کے اخلاق کریمانہ کا بیان بن گیا ہے۔ بیصفات سکے۔ اس طرح پورا قرآن صفور علی کئیں تا کہ آپ علی کے اس قول مبارک کی تشریح ہو سکے۔

إنى لأنسى او أنسى لأسن بين اس لئے بھلایا جاتا ہوں تاكه میں (المؤطان: ۱۰۰ كتاب المهور) بالعمل في المهور) اپنی سنت قائم كروں ـ

لہذا آیات قرآنیہ کے زول کے وقت آپ علیہ کی صفات نفس کا ظہور اس لئے ہوتا ہے کہ امت کی اصلاح ہو سکے جیسا کہ آپ علیہ نے فر مایا''خداکے پاس اخلاق کا خزانہ جمع ہے' جب اللہ تعالی اپنے کسی بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے تواسے یہ عنایت فرما تا ہے۔'' حضور علیہ نے مزید فرمایا:

بعثت لا تمم حسن الاخلاق میں اس کئے بھیجا گیا ہول کہ شریفانہ (المؤطا'۱۰۴۰۲' کتاب حن النحق'باب ماجاء اخلاق کی تکمیل کروں۔ فی حسن النحلق)

آپ الله نیالله نے بہ بھی فر مایا ہے' الله تعالیٰ کے ایک سوسے زیادہ اخلاق ہیں'اگر وہ ان میں سے ایک بھی کسی کوعطا فرمائے تو وہ جنت میں داخل ہوگا۔ اس کا شار واندازہ آسانی وحی کے ذریعے ہی ہوسکتا ہے۔ خداوند قد وس نے اپنے صفاتی اساء اپنی مخلوق پر اس لئے ظاہر کئے ہیں کہ وہ آئییں اس کی طرف دعوت دیتا ہے اورا گروہ قوائے انسانی میں اخلاق

<u>منهاج انثرنی</u>په بیوروکی پیشکش

خداوندی سے متصف ہونے کی صلاحیت ود بعت نہ کرتا تو انہیں اس کی دعوت نہ دی جاتی ' کیونکہ بیروہ رحمتِ خداوندی ہے'جووہ اپنے مخصوص بندوں کوعنا بیت کرتا ہے۔''

بہر حال اس وضاحت کے بعد معلوم ہوجاتا ہے کہ حضرت عائشہ کے اخلاق منائشہ کے اخلاق نبوی علیہ کے حضرت عائشہ کے اخلاق کا آئینے آن ان کریم ہے اور یہی نبوی علیہ کے متعلق جوفر مایا ہے کہ 'آ پ علیہ کے اخلاق کا آئینے آن ان کریم ہے اور یہی خدائی اخلاق کا خزانہ ہے۔'اس میں بہت سے رازمضم ہیں اور اخلاق ب میں بازگاہ خدا کے اشارہ ہے' آئیس بارگاہ خدا وندی سے شرم محسوں ہوئی کہ وہ بیکہیں کہ آپ علیہ خدا کے اخلاق سے متصف ہیں۔لہذ اانہوں نے فرمایا کہ آپ کے اخلاق کا آئینے آن کریم ہے۔ انہیں انوار وجلال اللی سے شرم محسوس ہوئی ۔اس لئے انہوں نے لطیف بیانی سے حقیقت حال کو پوشیدہ رکھا۔ بیان کی وسعت علم اور ادب کا ثبوت ہے۔'' بہر حال حضرت عائشہ کے نہوں اور اور ان کی مندرجہ ذیل دونوں آیات کا نے ندکورہ بالاقول اور اس کی تشریح کی روشنی میں قرآن پاک کی مندرجہ ذیل دونوں آیات کا

اوربےشک ہم نے آپ کو بار بارد ہرائی جانے والی سات آیتیں (یعنی سورة فاتحہ) اور بڑی عظمت والا قرآن عطا

وَلَقَدُ التَّيُنُكُ سَبُعًا مِّنَ الْمَثَانِيُ
وَالْقُرُآنَ الْعَظِيْمَ وَ اِنَّكَ لَعَلَى
خُلُقٍ عَظِيْمٍ
(الْحِرْ13: ۸۷)

یا ہمی ربط واضح ہوجا تاہے۔

# خُلقِ نبوی (صوفیاء کی نظر میں)

حضرت جنید بغدادیؓ فرماتے ہیں''آپ علی تھ' کیونکہآ پہرونت اللّد تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتے تھے۔''

فرمایا ہے۔

شیخ واسطی فرماتے ہیں کہ'آپ علیہ نے دونوں جہانوں کوخدا کے بدلے قربان کردیا۔'' یہ بھی کہا گیا ہے کہآ ہے علیہ کامخلوق کے ساتھ خوش اخلاقی کا تعلق تھا اور

ان کا خالق کے ساتھ قبلی وروحانی تعلق تھا بعض صوفیانے تصوف کا بھی یہی مفہوم بتایا ہے کہ لوگوں کے ساتھ خوش اخلاقی کارویہ ہؤا ورحق تعالیٰ کے ساتھ صدافت کا تعلق ہؤ آپ علی ہے اللہ کے اخلاق اسے اعلیٰ سے کہ تمام کا سُنات خالق کا سُنات کے مشاہدہ کے مقابلے میں بھی نظر آنے گئی ہے۔ آپ علیلیہ کے اخلاق کوظیم اس لئے فرمایا گیا کہ تمام شریفاندا خلاق اس میں جمع ہوگئے ہیں۔

آپ علیہ نے اپنی امت کو بھی خوش اخلاقی کی تعلیم دی ہے جبیہا کہ حضرت جابر ﷺ سے روایت ہے کہ:

حضور علی ہے فرمایا :تم میں سے وہی شخص مجھے زیادہ محبوب ہے اور قیامت کے دن وہی میری مجلس کے زیادہ قریب ہوگا جس کے اخلاق بہتر ہوں گے اور تم میں سے وہ مخص مجھے نا پہند ہے اور وہی قیامت کے دن میری محفل سے دور ہوگا وزیادہ باتیں کرتا ہو گلہ پھاڑ کر لمبی گفتگو کرے اور متکبر بھی ہو۔

عن جابر قال قال رسول الله: إن من احبكم إلى و القربكم منى مجلسا يوم القيامة أحاسنكم اخلاقا و إن أبغضكم إلى و أبعدكم منى الشرثارون والمتشرقون الرجامع الرزي ٢٢:٢٠ كتاب البروالصلة أباب ماجاء في محانى الاخلاق رقم: ٢٠١٨)

۲\_( منداحد بن شبل ۱۸۹:۲)

خُلقِ عظیم کیاہے؟

آپ علیقی کے لئے خُلقِ عظیم کا جولفظ قرآن پاک میں آیا ہے'اس کی وجہ بیہ

ہے کہ آپ اپنے باطن میں مشاہدۂ حق کی حلاوت محسوں کرتے تھے' اور آپ ایسے نے دوسرے پیغیبروں سے زیادہ خدا کی نعمتوں کو قبول کرکے ان سے فائدہ اٹھایا۔

شخ حسین کا قول ہے آپ علیہ کے اخلاق اس کئے عظیم تھے کہ مشاہد ہُ مَن کی وجہ سے مخلوق کی بدسلوکی نے آپ علیہ ہُ میں کیا۔

کچھ ہز رگوں کے نزد یک خُلق عظیم سے مراد تقو کی کے لباس کو زیب تن کرنا اور

خداکے اخلاق کواختیار کرناہے۔

بعض بزرگوں کے نزدیک بیہ کہ جسے خُلق عظیم عطا ہوں اسے اعلیٰ مقامات ملتے ہیں' کیونکہ مقامات کا تعلق عام ہے اور اخلاق کا تعلق صفات وعا دات کے ساتھ ہوتا ہے۔ حضرت جنید بغدادیؓ فرماتے ہیں کہ خُلق عظیم میں سخاوت' الفت' نصیحت اور

شفقت'یہ چا<mark>راوصا ف جمع ہوتے ہی</mark>ں۔

شخ ابن عطار کے نز دیک خُدقِ عظیم کا مطلب یہ ہے کہ آپ عَلَیْتُهُ کوکوئی اختیار عاصل نہیں تھا 'یعنی آپ عَلِیْتُهُ نے اپنے نفس اورخواہشات کوفنا کر دیا تھاا ور آپ عَلِیْتُهُ خدا کے حکم کے ماتحت تھے۔

### خدائی اخلاق

شیخ ابوسعید القرشی کا قول ہے:عظیم خدا کی ذات ہے اوراس کے اخلاق میں سخاوت کرم' درگذر'معافی اوراحسان کے اوصاف شامل ہیں۔

اور جب حضور علي الله المحلق خداوندی كے ساتھ متصف ہو گئة وخداني آپ كو خداني آپ كو خداني آپ كو خداني آپ كو خداني كا كو گئي كا خلاق كو كا خلاق كو عظيم اخلاق كى قر آن كريم ميں تعريف كى ديہ بھى بيان كيا گيا كو جاز ميں مبعوث كيا گيا كو خليم اس لئے كہا گيا ہے كہ آپ دارخوا ہشوں سے روك دیا گیا كيا كيا كيا كيا كہ آپ كو غربت اور

تکالیف میں مبتلا کردیا گیا اور جب آپ علیہ اخلاق کی آلائشوں سے پاک صاف ہوگئے تو پھر آپ کے خُلق عظیم کا اعتراف کیا گیا۔

#### بنيادى اخلاق

(۱) سی بولنا' (۲) دنیا سے قطعی ناامیدی' (۳) سائل پر بخشش کرنا' (۴) پڑوس یا دوست بھو کے ہوں تو خود پیٹ بھر کرنہ کھایا جائے' (۵) احسانات کا بدلد دینا' (۲) امانت داری' (۷) صلد رحی' (۸) دوست کے حقوق اداکرنا' (۹) مہمان نوازی' (۱۰) حیاء کرنا۔

### حسن اخلاق کی فضیلت

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم اللہ سے دریا فت کیا گیا ۔ وہ کون سے اعمال ہیں جن کی بدولت اکثر لوگ جنت میں داخل ہوں گے؟ تو آ پہالیہ خن فرمایا تقوی اور حسن اخلاق پھر آ پہالیہ سے پوچھا گیا کن اخلاق پھر آ پہالیہ سے پوچھا گیا کن چیزوں کی بدولت لوگ زیادہ دوزخ میں جائیں گے؟ حضور اللہ نے جواب جائیں گے؟ حضور اللہ نے جواب دیا:منہ اورشر مگاہ کی وجہ سے۔

ا ـ ( منداحر بن خنبل ۴۱:۲ سر ۱۳۹۲) ۲ ـ ( جامع التر فدى ۴۱:۲ كتاب البر والصلة ، باب ما جاء في حسن اخلق ، رقم ۲۰۰۰)

#### حضرت عبدالله بن مبارك فيحسن خلق كي تشريح مين فرمايا:

حسن خلق سے مراد رہے ہے کہ خندہ پیشانی کے ساتھ پیش آیاجائے نیک کام کیے جائیں اور لوگوں کو اذبیت نہ پہنچائی حائے۔

انه وصف حسن الخلق فقال: هو بدل هو بسط الوجه و بذل المعروف و كف الاذى ـ (ما مع الرّ زدى ٢١:٢٠ كتاب البروالصلة ال

حسن الخلق رقم : ۲۰۰۵)

### اخلاق صوفياءكرام

صوفیاء کرام مجاہدات وریاضت کے ذریعے اپنے نفوس کی اس طرح اصلاح کرتے کہ ان کے اخلاق بہتر ہوجاتے مگر بعض افرادا یسے ہیں جوعمل کرتے ہیں مگر اپنے اخلاق نہیں سنوار تے اور پھھز اہدانسا ن بعض اخلاق کے پابند ہیں مگر بعض اخلاق کوترک کر ویتے ہیں 'جبکہ صوفیاء کی جماعت تمام شریفانہ اخلاق کی پابندی کرتی ہے۔

شُخ ابوبکر الکتائی کا قول ہے: تصوف سرایا اخلاق ہے جس نے کسی خُلق کا اضافہ کیا اس نے تصوف میں اضافہ کیا۔

بہر حال عام مسلمان نیک کام کرتے ہیں اور اسلام کی روثنی میں چلتے ہیں۔
زاہدوں کی جماعت بعض اخلاق اختیار کرتی ہے کیونکہ وہ ایمان کی روشنی میں گامزن ہیں جبہ صوفیاء مقربین بارگاہ ہیں 'وہ احسان کے نور کے مطابق عمل پیرا ہیں' چنانچہ جب اہل قرب اور صوفیاء کے باطن میں نوریقین سرایت کرجا تا ہے اور وہ ان کے اندرونِ قلب میں راسخ ہوجا تا ہے تو قلب کا گوشہ نورِ اسلام سے درکوئی گوشہ نورِ اسلام سے اور کوئی گوشہ نورِ امیان سے منور ہوجاتا ہے مگر نورِ احسان و ایقان سے قلب کے تمام گوشے روشن ہوجاتے ہیں۔

# اصلاحِ نفس کیسے ہوتی ہے؟

جب قلب سرایا نور بن جاتا ہے تو اس کے نور کا عکس نفس پر پڑتا ہے اس کی صورت ہے ہے کہ قلب کا ایک رخ نفس کی طرف اور دوسرارخ روح کی طرف ہوتا ہے۔ اس طرح نفس کے بھی دورخ ہوتے ہیں اس کا ایک رخ قلب کی طرف اور دوسرارخ طبیعت اور جبلت کی طرف ہوتے ہیں اس کا ایک روش نہیں ہوتا 'اس وقت تک وہ مکمل طور پر روح کی طرف متوجہ نہیں ہوتا ۔ بلکہ اس کی دورخی پالیسی ہوتی ہے ایک رخ روح کی طرف اور دوسرارخ نفس کی طرف ہوتا ہے مگر جب وہ سرایا نور بن جاتا ہے تو اس وقت اس کی اور دوسرارخ نفس کی طرف ہوتا ہے 'مگر جب وہ سرایا نور بن جاتا ہے تو اس وقت اس کی بوری توجہ روح کی طرف ہوجاتی ہے اور روحانی امداد سے اس کے اشراق ونور میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ جس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ جس قدر قلب کی شش روح کی طرف ہوتی جاتی ہے اس قدر نفس کی شش بھی قلب کی طرف بڑھتی چلی جاتی ہے اور اس کشش کی بدولت قلب کی توجہ سے اس کا وہ رخ نورانی بن جاتا ہے 'جوقلب کے قریب ہوتا ہے اس کے نورانی بن جاتا ہے 'جوقلب کے قریب ہوتا ہے اس کے نورانی بن جاتا ہے 'جوقلب کے قریب ہوتا ہے اس کے نورانی ہوتا ہے اس کے نورانی ہوتا ہے ہوتیا کہ ارشاد خداوندی ہونے کی نشانی ہے کہ اس وقت نفس کو سکون و اطمینان ہوتا ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی

يَّا يَّهُا النَّفُسُ الْمُطُمَئِنَّةُ ارْجِعِي الدوه نُس جَل نے اطمینان حاصل کرلیا تو اللّٰی رَبِّکِ رَاضِیةً مَّرُضِیَّةً ٥ ایٹرب کی طرف واپس پیل اس طرح کہ تو اللّٰی رَبِّکِ رَاضِیةً مَّرُضِیَّةً ٥ اس سے راضی وہ تھے سے راضی ۔

قلب کے قریبی رخ کے نورانی ہونے کی مثال الیں ہے جیسے صدف (سیبی ) کا ایک رخ موتی کی چیک سے روثن ہو جائے 'مگر اس رخ کی وجہ سے جوطبیعت اور جبلت کے قریب ہے' نفس پر کچھ نہ کچھ تاریکی چھائی رہتی ہے' جس طرح صدف کی ظاہری سطچ اس کی اندرونی چیک کے برخلاف کچھ کدورت باقی رہتی ہے۔ جب نفس کا کوئی رخ نورانی

ہوتا ہے تو وہ اخلاق کو بہتر بنانے اور صفات کے تبدیل کرنے کی کوششیں کرتا ہے۔ اسی ابدال کوابدال کہنے کی وجہ یہ بھی ہے کہ صوفی ہمیشہ اور ہر وقت اللہ تعالی کی طرف دھیان دیتا ہے اور ہمیشہ قلب وزبان سے ذکر کر کے روحانی درجات کی طرف ترقی کرتا ہے کہاں تک کہ وہ عرش کی مانند ہوجاتا ہے۔ جس طرح عرش اس عالم خلق وحکمت کا قلب ہے اس طرح قلب عالم امر وقد رت کا عرش ہے۔ جسیا کہ ہمل بن عبداللہ نے فرمایا: قلب عرش کی مانند ہے اور سینہ کرسی کی مانند ہے۔ حدیث قدسی میں اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔ زمین و آسمان مجھے اپنے اندر نہیں ساسلتے لیکن مومن بند سے کے دل میں میری گنجائش ہے۔ جب قلب ذکر این اللہ تعالی کے نور سے روشن ہوجاتا ہے اور قرب اللہ کی باد نیم سے مطاعی مارتا ہوا سمندر بن جاتا ہے تو اچھی صفات اخلاق نفس کی نہروں میں بہنے گئی ہیں اور خدائی اخلاق اس میں جاتا ہو جوجاتے ہیں۔

شخ ابوالقاسم گورگائی فرماتے ہیں خداکے ننانوے اساء حسنہ سالیکطریقت کے اوصاف اس وقت بن جاتے ہیں جبہ وہ سلوک وقصوف کے منازل طے کر رہا ہوا ور واصل بالحق نہ ہوا ہو۔ شخ کے اس قول کا مطلب سیہ ہے کہ بندؤ حق ہراسم خدا وندی سے ایک صفت اختیار کر لیتا ہے جو بشری کمزوریوں اور کوتا ہیوں کے مناسب حال ہوتی ہے 'مثلاً وہ خدا کے صفاتی نام رحیم سے رحم کا وصف اس قدر اختیار کرتا ہے جو بشری کوتا ہیوں کے از الدے لئے مناسب ہو۔

اخلاقی ہدایات www.MinhajBooks

حضور الله في حضرت معاذی کو جب کسی علاقے میں گورنر بنا کر بھیجا تو آپ علیقہ نے اپنے صحابی کو اخلاقِ حسنہ کا جا رٹر دیکر بھیجا جو کہ درج ذیل ہے۔حضور علیقہ نے

-----

فر مایا:اےمعاذ! میں تمہیں مدایت کر تاہوں کہ اللہ سے ڈروعہد و بیان کو پورا کرؤا مانت ادا كرۇخيانت چھوڑ دۇپڑ وسيوں كى حفاظت كرۇپىتىم بىردىم كرۇنزم گفتگو كرۇسلام كوپھيلا ؤاچھ کام کر وُامیدیں کم رکھوُ حساب سے ڈروُ تواضع کر وُکسی شریف اور برد بارآ دمی کوگالی دینے یا سے انسان کو جھٹلانے سے پر ہیز کرؤ کسی گنہگار سے کوئی توقع نہ رکھؤانصاف پیند حاکم کی نافرمانی نه کرؤ زمین میں فتنہ وفساد نه کیصلاؤ۔ میں تمہیں وصیت کرتا ہوں کہ ہر پھر درخت یا مٹی پر سے گز رتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے ڈرؤ ہر گناہ پرتو برکروا کر گناہ پوشیدہ ہوتو پوشیدہ اور ا گراعلانیہ ہوتو اعلانیہ توبہ کر و۔حضرت معاذبی سے بیجھی روایت ہے کہ حضور عیصیہ نے فر ما بااسلام شریفانه اخلاق اورع**ره آ** داب سے گھر اہوا ہے۔

حضور علیہ کو بہ فرماتے ہوئے سنا کہ کوئی چیز جوحساب کے ترازو میں رکھی جائے گی مسن اخلاق سے زیادہ بھاری نہیں ہو گی۔

عن ابى الدردا قال: سمعت حضرت ابوالدرداء فف فرمات بيل كه رسول اللهُ عَلَيْكِهُ ما من شئى اثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حسن الخُلق. ا ـ حامع التر مذي ٢١:٢ كتاب البر والصلة باب ما جاء في حسن الخلق ' قم:۲۰۰۲٬۳۰۰



www.MinhajBooks.com





www.MinhajBooks.com

تواضع كامعنى اورمفهوم

تواضع کے لغوی معنی: التذلل والخضوع عاجزی وانکساری کے ہیں۔

ا صطلاحی معنی:

خروج الانسان عن مقتضی انبان کا اینجاه ومنصب اور بزرگ کے جامه و عظمته و تنزله من تقاضول کو نظرانداز کرنا اور ایخ موتبة امثاله معاصرین میں خودکو پچسمجھنا۔

# تواضع کے پیکراتم: ذات محمد کی ایسیا

حضور علی دین و دنیا کے بادشاہ ہونے کے باوجود حد درجہ متواضع اور سادہ مزاج تھے۔ مجلس میں بھی پاؤں پھیلا کرنہیں بیٹھتے تھے چھوٹا ہو یا بڑا اسے سلام کرنے میں سبقت کرتے تھے غلاموں اور مسکینوں کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھاتے اور غریب سے غریب آ دمی کی عیادت کونشریف لے جاتے تھے صحابہ کرام کے ساتھ گھل مل کر بیٹھ جاتے 'کسی امتیازی نشست یا نشانی کی ضرورت نہ ہوتی ۔ بازار سے خود سودا خرید کر لاتے 'اپ جانوروں کوخود چارہ ڈالتے' ان کے بدن پر تیل ملتے اور گھر کے دوسرے کام بھی اپنے ہاتھ

منهاج انٹرنیٹ بیور وکی پیشکش

#### سے کرنے میں خوشی محسوس فرماتے ۔

ایک مرتبه دورانِ سفر حضور علیقهٔ کی جوتی کا تسمه لوٹ گیا، آپ علیقهٔ درست کرنے گئے تو ایک صحابی فی نے عرض کیا یا رسول الله علیقهٔ لائے میں ٹانک دول اس پر حضور علیقهٔ نے فرمایا دستخص پیندی مجھے مجبوب نہیں 'چنانچے خود ہی تسمہ ٹانک دیا۔'

حضور علی ہے۔ تو اضع کو مقامات قرب میں بھی اختیار فر ماتے تھے جبیبا کہ حضرت عاکشہ فرماتی ہیں ایک روز رات کے وقت میں نے رسول اللہ اللہ ہوا کہ آپ ایس ہیں اس لئے غیرت کے جذبہ کے ماتحت بین خیال ہوا کہ آپ اپنی کسی زوجہ محتر مدکے پاس ہیں اس لئے میں نے تمام از واج مظہرات کے کمروں میں آپ علیہ کو تلاش کیا گرآپ و ہاں نہ ملئ اس کے بعد میں نے آپ علیہ کو محبد میں دیکھا کہ آپ اللہ ہوسیدہ کپڑے کی طرح اس کے بعد میں نے آپ علیہ کو محبد میں دیکھا کہ آپ اللہ میرا دل اور خیال بھی مربیجو دہے میرا دل آور خیال بھی تیرے آگے سربیجو دہے میرا دل تجھ پرایمان لایا ہے اور میری زبان اس کا اقرار کر رہی ہے۔ اے عظمت والے رب! اے بڑے بڑے گنا ہوں کو معاف کرنے والے میں تیرے مامنے ہوں۔ آپ علیہ ہوا کی میں ایک ذرہ سامنے ہوں۔ آپ علیہ گوران میرا دل اور خیال تیرے آگے سربیج دہے یہ ول تو اضع کی انہا ہے نہ کہ کروجود کے آٹار اس طرح محوکر دیئے گئے ہیں کہ ظاہر و باطن میں ایک ذرہ بھی ہوں۔ میں ایک ذرہ سے الگر نہیں ہے۔

جنگ ِ میں پیش ہوئے تو جب اسیرانِ جنگ حضو واقعیہ کی خدمت میں پیش ہوئے تو ان میں سے ایک خاتون نے عرض کی میں حلیمہ سعد ریہ رضی لاللہ عنها کی دختر شیما ہوں اور آپ علیہ ہوئے کی رضاعی بہن ہوں ۔حضور علیہ ہے اس کا ثبوت مانگا تو انہوں نے عرض کی میں علیہ ہے۔

منهاج انٹرنیٹ بیور دکی پیشکش

بچین میں آپ کوکھلا یا کرتی تھی ایک دفعہ آپ علیات نے میری پشت میں کا الیاتھا، جس کا فات ایا تھا، جس کا فشان اب بھی موجود ہے۔ چنا نچوا نہوں نے حضور علیات کو وہ نشان دکھا دیا ، حضور علیات نے فوراً اپنی ردائے مبارک زمین پر بچھا دی اس پر نہایت عزت سے بٹھا دیا اور فر مایا میں تمہارا بھوراً اپنی ردائے مبارک زمین پر بچھا دی اس پر نہایت عزت سے بٹھا دیا اور فر مایا میں تمہارا بھائی ہوں میرے باس رہوگی یا اپنے قبیلے میں جانا پیند کروں گی شیما نے عرض کی میں قبیلے میں جانا پیند کروں گی۔ حضور علیات نے انہیں ایک کنیز ایک غلام اور بھیڑ بکر یوں کا ایک ربور عنایت فرمایا۔ وہ حضور علیات کی تواضع اور اعانت سے مناز ہوکراسی وقت مسلمان ہوگئیں۔ حضرت انس کے سے روایت ہے کہ ایک شخص حضور علیات کی خدمت میں آیا اور عرض کی یا خیر المبریة ، تو حضور علیات نے ازراہِ انکسار فرمایا بیوصف تو حضرت ابراہیم

العَلِيْكُالُ كَا ہے۔

ایک شخص حضور علی ہے ملاقات کرنے کے لئے آیا کین آپ علیہ کود کھے کر رعب نبوت سے کا پنے لگا حضور علیہ نے فرمایا ' گھبراؤنہیں میں بادشاہ نہیں ہول 'ایک قریشی عورت کا بیٹا ہوں'جوسو کھا گوشت لیکا کر کھا یا کرتی تھی۔

حضرت انس کے سے روایت ہے کہ حضور علیقہ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے میری طرف وجی نازل فرمائی نتم تواضع کر واورکوئی شخص ایک دوسرے پر زیادتی نذکرے۔ طرف وجی نازل فرمائی نتم تواضع کر واورکوئی شخص ایک دوسرے پر زیادتی نذکرے۔ جب بیر آیت کریمہ نازل ہوئی۔

قُلُ إِنُ كُنْتُمُ تُحِبُّوُنَ اللهَ (الصبيب!) آپ فرمادي الرتم الله فَاتَبِعُونِي. فَاتَبِعُونِي.

(آ لعمران:۳)

منهاج انثرنیٹ بیور دکی پیشکش

#### تواس وقت حضور عليلية نے فر مايا بيا تباع نيكي تقويٰ خوف اور تواضع كے ساتھ

رو\_

حضور علیہ کی تواضع کا عالم بیتھا کہ آ زاداورغلام کی دعوت اوران کا تخذ قبول فر ماتے سے خواہ وہ دودھ کا گھونٹ اورخرگوش کی ران ہی کیوں نہ ہو۔ آپ اس کاصلہ بھی دیتے تھے اورخود بھی کھاتے تھے بلکہ کسی کنیز یاغریب کو جواب دینے میں غرورنہیں کرتے تھے۔

حضرت شعيب عصروايت بح كم حضور عليلة فرمايا:

تواضح کی بنیاد میہ کہ جس سے ملواسے پہلے سلام کرواور جو تمہیں سلام کرے اس کا جواب دو محفل میں کم درجہ کی نشست کو پیند کر واور مینہ چا ہو کہ کوئی تمہاری تعریف و توصیف کرئے میاتم پراحسان کرے۔مزید فرمایا وہ شخص کتنا اچھاہے 'جواپی کوتا ہی یا برائی کے بغیر تواضع اختیار کرے اور محتاجی کے بغیرا بیخ آپ کو عاجز سمجھے۔

# تواضع (صوفياء کی نظر میں )

حضرت فضیل سے تواضع کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایاتم حق کے سامنے سرتسلیم خم کر واور چوخق بات سنواسے قبول کر و جس نے اپنی قدر و قیمت کومحسوں کیا تو اس کا تواضع سے کوئی تعلق نہیں۔

حضرت جنید سے تواضع کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپنے فر مایا: تواضع عا جزی اور زم روی ہے۔

منهاج انثرنيك بيور وكي پيشكش

حضرت وهب بن مدبہ فرماتے ہیں اللہ کی کتابوں میں لکھا ہواہے کہ میں نے حضرت آ دمِّ کے قلب سے زیادہ کوئی متواضع نہیں پایا۔اس لئے میں نے ان کا انتخاب کر کے ان سے گفتگو کی ۔

صوفیا فرماتے ہیں کہو اپنے نفس کی پوشیدہ باتوں کو پہچان لیتا ہے وہ غرور و سربلندی نہیں کرتا' بلکہ تواضع کی راہ پر چاتا ہے اور جوکوئی اس کی مذمت کرے تو وہ اس سے نہیں جھڑتا' مگر جب کوئی اس کی تعریف کر لے فو دہ خدا کا شکرا دا کرتا ہے۔

شخ ابوحفص کا قول ہے جو بیرچاہتا ہو کہ اس کا دل تواضع کرے وہ نیک بندوں کی صحبت اختیار کرے اور ان کی عزت کرے اسی طرح ان کی بے حد تواضع کی وجہ سے وہ ان کی اتباع کرے اور تکبر نہ کرے۔

حضرت لقمانؑ کا قول ہے ہر چیز کی سواری ہوتی ہے اور عمل کی سواری تو اضع

شخ نوریؒ فرماتے ہیں دنیا میں معزز ترین انسان پانچے قتم کے ہیں(۱) زاہد عالم' (۲) فقیمہ صوفی' (۳) متواضع دولتمند' (۴) شکر گز ار دُرویش' (۵) روژن ضمیر

شیخ جلا ُفر ماتے ہیں اگر تواضع کی قدر نہ ہوتی توہم اکڑ کر چلتے۔

شخ یوسف بن اسباطؒ سے پوچھا گیا تواضع کی حد کیا ہے؟ فرمایا جب اپنے گھر سے نکلواور جس کسی سے ملا قات کروتوا ہےا ہے جہتر مجھو۔

شخ ابوالحسیب ضیاء الدین سہروردیؓ کے پاس شام کے سفر کے دوران فرنگی قیدیوں کو جوسلیبی جنگ میں قید ہوئے تھے' بیڑیوں میں جکڑ کراوران کےسروں پر کھانا رکھوا

منهاج انٹرنیٹ بیوروکی پیشکش

کرلایا گیا' جب دسترخوان بچھایا گیا تو قیدی برتنوں کے خالی ہونے کا انتظار کرنے گئے۔
اس وقت آپ نے خادموں کو حکم دیا کہ قید یوں کولا یا جائے' تا کہ وہ بھی ان درویشوں کے
ساتھ دسترخوان پر بیٹھیں' چنانچہ جب انہیں لا کرایک ہی صف میں دسترخوان پر بٹھا دیا گیا تو
آپ سجادہ سے اٹھ کران کے ایک فر د کی طرح ان کے در میان بیٹھ گئے اور انہیں کے ساتھ
کھانا کھایا۔ اس وقت ان کے چہرے پرسے باطنی خلوص' تواضع اور عا جزی واکساری ٹپک
رہی تھی جس سے ان کے ایمان اور وسیع علم وکیل کا پید چلنا تھا۔

حضرت شیخ جریری فرماتے ہیں اہل معرفت کا بیشج خیال ہے کہ دین اسلام کا سرمایہ پانچ ظاہری اصول اور پانچ باطنی اصول ہیں۔ ظاہری اصول یہ ہیں: (۱) سی بولنا '(۲) سیخاوت '(۳) جسمانی طور پر تو اضع کرنا' (۴) دوسروں کو تکلیف واذیت سے بچانا اور (۵) کسی انکار کے بغیرخود تکالیف برداشت کرنا۔

باطنی اصول یہ ہیں: (۱) اپنے آقاکے وجود سے محبت کرنا' (۲) آقاسے جدائی کا خوف (۳) اپنے آقاسے ملاقات کی توقع' (۴) اپنے فعل پر ندامت (۵) اپنے پرورد گار سے حیاء کرنا۔

حضرت کیجی ہے مگر دولت مندوں کے لئے زیادہ اچھی ہے۔ تکبر ہرایک کے لئے براہے مگر درویش کے لئے تکبر کرنا بدترین ہے۔

حضرت ذوالنون ً فرماتے ہیں تواضع کی تین نشانیاں ہیں: (۱) عیب کومعلوم کرنے کے لئے نفس کو کم ترسمجھنا' (۲) توحید کی حُرمت کے لئے لوگوں کی تعظیم کرنا'

(۳)حق بات اور نصیحت کوہرایک سے قبول کرنا۔

شخ ابویزیڈ سے بوچھا گیا آدمی متواضع کب ہوتا ہے؟ فرمایا جب اپ نفس کا کوئی حق نہ سمجھئے کیونکہ وہ اس کی شرارت اور عیب سے واقف ہےا ور وہ بینہ خیال کرے کہ مخلوق میں اس سے بدتر کوئی ہے۔

ایک عقلمند کا قول ہے کہ ہم جہالت د بخل کے ساتھ تواضع کوادب وسخاوت کے ساتھ تکبر کرنے سے بہتر سمجھتے ہیں۔

کسی دانشمند سے بوچھا گیا کیاتم کسی الیی نعمت سے واقف ہوجس پرحسد نہ کیا جائے اور الیا مصیبت زدہ ہوجس پر رحم نہ کیا جائے؟ اس نے کہا ہاں وہ نعمت تو اضع ہے اور وہ مصیبت تکبر ہے۔

حضرت ترمذی گا قول ہے تواضع کی دوقتمیں ہیں: (۱) انسان اللہ کے احکام و نواہی میں تواضع کرے کیونکہ نفس آ رام طلی کی دجہ سے اس کے تکم سے عافل ہوتا ہے اور ممنوعہ شے کی خواہش کرتا ہے ٹہذا اگروہ اس کے تکم وممالعت کے مطابق عمل کرتا ہے تو یہ بھی تو اضع ہے۔ (۲) اپنے نفس کو اللہ کی عظمت کے تابع کردے چانچہ اگراس کانفس کسی جائز چیز کی خواہش کرسے تو وہ اسے روک دے لیعنی وہ اپنے ارادے کو مشیت ایز دی کے تابع کر

خود پېندى سے نجات

تواضع کی اصل حقیقت یہ ہے کہ تواضع تکبرو ذلت میں اعتدال کو قائم کرتی ہے۔

منهاج انٹرنیٹ بیور وکی پیشکش

تکبریہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو اپنے مرتبے سے بلند سمجھا ور ذلت یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کواس قدر گرا دے کہ اسے حقیر سمجھا جائے اور اس کی حق تلفی کی جائے ۔ مگر مشاک نے تواضع کی تشریح میں ایسے بہت سے اشار ات کئے ہیں 'جن سے یہ پتہ چلتا ہے کہ انہوں نے تواضع کوذلت کے قائم مقام قر اردیا ہے۔

اس میں ان کا پینشاء معلوم ہوتا ہے کہ چونکہ انہیں اپنے مریدوں سے غرور و تکبر کا اندیشہ ہوتا ہے'اس لئے وہ ان کی نفسانیت کا قلع قبع کرنے کے لئے مبالغہ سے کام لیتے ہیں کیونکہ روحانی حالت کے غلبہ کے ابتدائی دور میں شاذو ناذر ہی کوئی مریدخود پسندی سے خالی ہوتا ہے۔

### سرکشی کاعلاج

چونکہ صوفیاء کرام اور ہوشمند مشائخ کو علم ہے کہ یہ پوشیدہ بیاری نفوس انسانی میں پائی جاتی ہے اس لئے انہوں نے تو اضع کی تشریخ میں اس قدر مبالغہ کیا' تا کہ وہ مریدوں کا اس طرح علاج کرسیس کہ آئیس تواضع کی حد اعتدال میں لاسکیس اور وہ اپنے اس اصل مقام سے ذرا کم درجے پر رہیں جن کے وہ مستق ہیں؟ تا کہ اگر کوئی نفس سرشی سے محفوظ رہ تو وہ کی بیشی کے بغیرا پنے اصل مقام پرقائم رہ سکتا ہے' مگر چونکہ نفس میں آگ کا اثر ہا ور وہ مشکر ہے کی طرح سر بلندی کی طرف مائل ہے' لہذ اتواضع کے ذریعے اس کا علاج کیا اور وہ آگ کی طرح سر بلندی کی طرف مائل ہے' لہذ اتواضع کے ذریعے اس کا علاج کیا جا تا ہے' اور اسے اصل مقام سے کم درجہ پر گرایا جا تا ہے تا کہ اس پرغرور و کبر اثر نہ کرے۔

#### غروروتكبركي مذمت

کبر وغرور کامفہوم یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کود وسرے سے بڑا سمجھے اور اس بڑائی کے اظہار کو تکبر کہتے ہیں۔ تکبرایک ایسی صفت ہے جس کی مستحق صرف اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس ہے اگر مخلوق کا کوئی فرداس کا دعویٰ کر نے وہ جھوٹا ہے۔ کبروغرورخود پیندی سے پیدا ہوتا ہے اورخود پیندی محاس سے ناوا تغیت کا دوسرا نام ہے اس فتم کی جہالت انسانیت کی مخالف ہے اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے متکبرین کو بہت براکیا ہے جبیا ارشاد باری

تعالیٰ ہے:

إِنَّهُ لَا يُحِبُّ المُسْتَكُبِرِينَ ٥ بِهُ سَكُ وه سر كَثُول مَتَكَبِرول كو پيندنهيں

(النحل'۱۲:۱۲) کرتا

الَّيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى كياجَهُم مَتَكَبِروں كالمُهانهُ بيں؟ لَلْمُتَكَبِّدِينَ 0

(الزمر ۳۹:۰۹)

نیز حدیث قدی میں ہے کہ اللہ تعالی فرما تاہے:

الکبریاء ردائی والعظمة کبریائی میری چادر ہے اور عظمت میرا ازاری فمن نازعنی واحد لباس ہے جس نے ان دونوں میں سے منهما قذفته فی النار۔ کوئی چیز مجھ سے لینے کی کوشش کی میں

(سنن ابی داؤد ۲۱۱:۲ متاب اللباس باب ما اسے جہنم میں پھینک دوں گا۔ جاء فی الکبزرقم حدیث: ۹۰ ۴۸)

ایک دوسری روایت میں بیالفاظ بھی آئے ہیں'' میں اسے پاش پاش کر دول گا'' ایک بزرگ نے ایک متکبر سے فرمایا: تمہاری ابتد انطفہ نا پاک سے ہےا ورتمہارا انجام ایک گندی لاش ہےاورتم ان دونوں حالتوں کے درمیان گندگی کواٹھائے ہوئے ہو۔

جب تواضع عن قلب سے رخصت ہوا در کبر وغروراس میں قائم ہوجائے تو اعضاء بھی متاثر ہوتے ہیں اور جودل میں ہوتا ہے وہی ظرف میں سے پیتا ہے ظاہر بھی اس کے اثر سے گردن مڑجاتی ہے اور بھی نفس کی نافر مانی کے موقع پراس کا اثر ظاہر ہوتا ہے جیسا کہ

ارشادخداوندی ہے:

وہ اپنے سروں کوموڑتے ہیں اور تم انہیں ۔

وَهُمُ مُّسْتَكُبرُوُ نَ0

لَوَّوُارُوْسَهُمُ وَ رَأْيُتَهُمُ يَصُدُّوُنَ

غروراور تکبر کے ساتھ منہ موڑتے دیکھو

(المنافقون ٤٦٣)

#### غرورا درخود داری

اعضاء اور جوارح پر تکبر کے اثرات سے مختلف بیاریاں پیدا ہوتی ہیں جن میں سے پچھا کے دوسرے سے زیادہ کثیف ہوتی ہیں جیسے شخی گھنڈ عزت وخودداری عزت و خودداری صورت کے لحاظ سے کیر وغرور کے مشابہ سے مگر حقیقت کے لحاظ سے مختلف ہے۔ جس طرح تواضع بندیدہ فعل ہے اور ذلت میں مشتبہ ہو جاتی ہے حالا نکہ تواضع بسندیدہ فعل ہے اور ذلت ہرافعل ہے اسی طرح کبروغ ورمذموم ہے اور عزت اچھی صفت ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا

<u>~</u>

وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤُ مِنِيُنَ مَعْرَتُ اللَّهِ كَلِيْ بَهَا وراس كَرسول اور (المنافقون ۸:۲۳) مومنول كيك ہے۔

لہذاعزت کبر وغرورہ بالکل مختلف ہے۔اس لئے کسی مومن کے لئے بیجائز نہیں ہے کہ انسان اپنی خودی کو نہیں ہے کہ انسان اپنی خودی کو کہیں ہے کہ انسان اپنی خودی کو کہیائے عارضی مفاد کے لئے نہ استعال کرےاور کبر بچپانے اور اس کا احترام بیہ کہ اسے وغیائے عارضی مفاد کے لئے نہ استعال کرےاور کبر وغرور کی تعریف بیہ ہے کہ انسان اپنے نفس سے نا واقف ہوا ور اس کو اس کے مرتبے سے بالا تصور کرے۔

حضرت حسن الله سے بوچھا گیا کہ آپ کانفس کتناعظیم ہے؟ آپ نے جواب

ديا''ميں عظيم نہيں ہوں''۔

چونکہ عزت مذموم نہیں اور اس کی کبر کے ساتھ مشابہت بھی ہے اس لئے اللہ

تعالیٰ نے فرمایا:

فَالْيُومُ تُجُزَوُنَ عَذَابَ الْهُونِ لَيْ آَنَ ثَمْ كُودَاتَ كَاعْدَابِ دِياجِاكُا بِمَا كُنْتُمُ تَسْتَكُبِرُونَ فِي (بِي) بدلا ہے اس غرور كا جوتم دنيا ميں الْاَرُضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ۔ نات كياكر تے تھے۔

(الاحقاف ۲۰۰:۲۰۱)

اس میں پوشیدہ اشارہ یہ ہے کہ عزت حق کے اصولوں پر بہنی ہے ، جو شخص ذلت کی طرف منحرف ہوئے بغیر تواضع کی حد پر رہتا ہے وہ عزت کی راہ پر ہے جو آتشِ کبر کی پشت

منهاج انثرنبیک بیور و کی پیشکش

پرقائم ہے۔لہذاایسے موقع پرصرف رائخ علاء ومقربین بارگاؤ اورابدال وصدیقین ہی ثابت قدم رہتے ہیں ۔فرماتے ہیں جو تکبر کرتا ہے وہ اپنے نفس کی پستی کا ثبوت دیتا ہے اور جو تواضع کرتا ہے وہ اپنی شریفانہ طبیعت کا ظہار کرتا ہے۔

یہ بات ذہن نشین رہنی چاہئے کہ بندہ حق تواضع کی حقیقت اسی وقت معلوم کرسکتا ہے ،جب مشاہدہ حق کے نور کا جلوہ اس کے دل میں نظر آئے 'اس موقع پر اس کانفس پگھل کر کبروخو دیسندی کی کھوٹ سے صاف ہوتا ہے اور زم ہو کر بحق تعالی اور مخلوق کی اطاعت کرتا ہے۔ کیونکہ اس وقت تک اس کے آثار محو ہوجاتے ہیں اور اس کی سوزش اور غبارختم ہوجاتا



www.MinhajBooks.com





www.MinhajBooks.com

#### اخوت كامعنى ومفهوم

عربی زبان میں 'ان ' کے معنی بھائی کے ہیں اس لفظ سے اخوت بنا ہے 'جس سے مراد بھائی چارہ ہے۔ مسلمان خواہ دنیا کے سی گوشے میں رہتے ہوں اور کسی بھی گروہ و نسل یا قوم سے تعلق رکھتے ہوں وہ '' إِنَّمَا الْمُؤُمِنُونَ اِخُوۃً '' کے تحت آئیں میں بھائی بیں۔ باہم اخوت کا عملی مظاہرہ جس وشام ہوتا ہے ' محلوں اور شہروں کی معجدوں میں مختلف خاندانوں اور نسلوں سے تعلق رکھنے والے لوگ جمع ہوتے ہیں' باجماعت نما زادا کرتے ہیں اور بارگا و خداوندی سے رحمت و مغفرت کے لئے ہاتھ پھیلا کردعا کیں ما گلتے ہیں ۔ علاوہ ازیں سال بھر کے بعدد نیا کے کونے و نے سے مسلمان ایک ہی لباس میں ملبوس خانہ کو ہے بین کرتے ہیں اور بیک وقت جم کی سعادت سے بہرہ ور ہو کر عالمگیرا خوت کا بھر پور مظاہرہ پیش کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کی روز مرہ کی زندگی میں اکثر بھائی حارے کا طہارہ وتا ہے۔

### بالهمی اخوت و صف ِ صوفیاء ہے

ا۔ ایک مرتبہ حضرت قیس بن سعد یمار ہوگئے 'بھائیوں نے عیادت میں تاخیر کی وجہ پوچھی تولوگوں نے بتایا کہ وہ آپ کے مقروض ہیں اس لئے آ نے سے شرماتے ہیں۔اس پر آپ نے فرمایا خدااس مال کوغارت کرے جو بھائیوں کو بھائی کی ملاقات سے روکے اعلان

کروادیا کہ قیس کا جو مقروض ہے'اس کا قرض معاف کیا جاتا ہے۔اعلان س کررات کے وقت اسے زیادہ لوگ آپ کے گھر عیادت کوآئے کہ آپ کے گھر کی دہلیز ٹوٹ گئی۔

۲۔ ایک شخص چارسو درہم کا مقروض تھا'وہ حضرت امام حسن ؓ کے گھر گیا' دروازہ کھٹکھٹایا'وہ باہر آیا اور پوچھا کیوں آئے ہو؟ کہنے لگا میں چارسو درہم کا مقروض ہوں۔ حضرت امام حسن ؓ نے تھم دیا کہ اسے چارسو درهم دے دیئے جائیں اور خود روتے ہوئے گھر میں داخل ہوگئے۔لوگوں نے عرض کی اے فراندرسول عیالیہ رونے کی کیا وجہ ہے؟ آپ میں داخل ہوگئے۔لوگوں نے عرض کی اے فراندرسول عیالیہ رونے کی کیا وجہ ہے؟ آپ نے فرمایا میں اس لئے رونا ہوں کہ میں نے اس شخص کے حال کی جبتو میں کوتا ہی کی ہے یہاں تک کہ میں نے اسے سوال کی ذلت میں ڈال دیا۔

حضرت ابوموی اشعری کے سے مروی ہے کہ حضور تقالیہ نے فرمایا قبیلہ اشعر کے لوگ جب جنگ میں تنگ دست ہوجاتے ہیں اوراہل وعیال کے لئے کھانا کم ہوجاتا ہے تو اپنا تمام کھانا ایک کپڑے میں جمع کر لیتے ہیں بعد ازاں ایک ہی کپڑے سے برابر برابر تقسیم کردیتے ہیں 'یہ لوگ مجھ سے اور میں ان سے وابستہ ہوں۔

حضرت جابر فرماتے ہیں جب حضور علیہ جہاد کا ارادہ کرتے تو فرماتے:
اے انصار ومہاجرین تمہارے کچھ بھائی ایسے ہیں 'جن کے پاس نہ مال ہے نہ سواری اور نہ
ہی سامان کہذ اہر ایک اپنے ساتھ ایک دویا تین آ دمی شامل کر لئے تا کہ اونٹ کی سواری
میں وہ تمہارے ساتھ شریک ہوں۔ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ساتھ دویا
تین آ دمی شامل کر لئے یوں ہم باری باری سوار ہوتے تھے۔

حضرت انس بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو آپ علیہ نے ان کے اور سعد بن الربیج انصاری کے درمیان بھائی جا رہ قائم کر دیا۔ حضرت سعد کے نہا میں اپنا نصف مال تمہیں دیتا ہوں 'میری دو بیویاں ہیں ان میں سے ایک کو میں طلاق دیتا ہوں جب اس کی عدت پوری ہوجائے تو تم

اس سے نکاح کرلو اس پر حضرت عبدالرحلٰ بن عوف کے دعا دی اللہ تعالیٰ تمہارے مال اور اہل وعیال میں برکت دے۔



\_\_\_\_\_

## اخوت کے حقوق وآ داب

#### ا\_باہمی تعاون

قرآن كريم ميں الله تعالى نے اپنے بندوں سے فرمایا ہے۔

وَ تَعَاوَ نُواْ عَلَى البُوِّ وَالتَّقُولِي وَ لَا ﴿ اور نِيكَ اور يربيز گاري (كے كاموں) ير تَعَاوَنُوُ اعَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوان O ايك دوسركى مددكيا كروا ور كناه اورظلم

(المائدهٔ ۲:۵) (کے کام) پر ایک دوسرے کی مدد نہ

اس آیت کریمہ میں بلاتمیز مذہب وملت ہرانسان کےساتھ نیک کاموں میں تعاون کرنے کا درس دیا گیاہے کہذ ابھوکے کوکھا نا کھلانا 'ننگے کولباس مہا کرنا اور مریض کی جان بچانے کی پوری پوری کوشش کرنا 'خواہوہ کا فرہی کیوں نہ ہومومن کی زندگی کاوطیرہ ہونا عاہئے۔اگر چہ ایسا کرنے سے شیطان حسد کرتا ہے' مگر تعاون کی فضا ہموار ہوتی ہے۔ تعادن اور رحم د لی کے تصور کو قر آن کریم میں اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا ہے۔

اَشِدَّآءُ عَلَىُ الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ اور جو لوگ آپ كے ساتھ ہيں وہ

بَيْنَهُمْ0

کافروں کے مقابلہ میں سخت (اور زور

(الفتح ۲۹:۴۸) آور) ہیں (لیکن) آپس میں رحم دل

(ایک دوسرے کے ساتھ اخلاص اور

محت سے پیش ہے ہیں۔

اس آیت کریمه میں اس چیز کی طرف واضح اشارہ ہے کہ مومنین جب کفارسے جنگ وجدال کرتے ہیں تو اس وقت وہ انتہائی تختی اور شدت سے باطل قو تو ں سے اسلام کی شمع روش کرنے کے لئے 'ٹکرا جاتے ہیں لیکن ان کی آپس میں کیفیت یہ ہے کہ ایک

دوسرے کے ساتھ محبت اور رحم دلی کے ساتھ پیش آتے ہیں۔ یوں اخوت و ہمدر دی کی فضا میں زندگی بسر کرتے ہیں قرآن مجید کے اسی مضمون کوشاعر نے اپنے الفاظ میں یوں بیان کیا ہے:

ہو حاقہ یاراں تو بریشم کی طرح نرم

رزم حق و باطل ہو تو فولاد ہے مومن

جب کوئی شخص کسی کے ساتھ رشتہ انوت و محبت استوار کرے تو پھر دونوں کو
چاہئے کہ وہ نیاز مندی کے ساتھ بارگاہ خداوندی سے اخوت و محبت میں خیر و برکت کے
طالب رہیں اور دعا ما مکیں اگر ان دونوں کی محبت میں خیر و برکت ہوئی تو یہان دونوں کے
لئے جنت کا دروازہ ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔
وَ یَوْمُ یَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَی یَدَیْهِ اور اس دن ہر ظالم (غصہ اور حسرت یَقُولُ یَلَیْتَنِی اَتَّخَذُتُ مَعَ ہے) اپنے ہاتھوں کوکا کے کا کاش میں نے رسول یَقُولُ یَلَیْتَنِی کَیْتَنِی کَیْتَنِی (اور) کہ کا کاش میں نے رسول کم اُتَّخِذُ فُلانًا خَلِیُلان کَلُوتُنِی (اور) کے کا کاش میں نے رسول کم اُتَّخِذُ فُلانًا خَلِیُلان (الام) کی معیت میں (آکر ہوایت کا اُسْ میں اُلِیْ اَسْ میں کاش میں کے استہ اختیار کرلیا ہوتا ہائے افسوں!

اخوت ومحبت کے بگڑنے کا بھی اندیشہ ہے اور سنورنے کی توقع بھی۔ یہ جب حال ہوتو ابتدا سے ہی احتیاط کی ضرورت ہے۔ اخوت اختیار کرنا ایک عمل ہے اور ہرعمل کی طرح اس کے لئے بھی حسنِ نیت اور حسنِ انجام کی ضرورت ہے۔ حضور علیقی نے ایک طویل حدیث میں فرمایا کہ سات افراد ایسے ہیں جوقیا مت کے دن اللہ تعالی کے زیر سایہ ہوں گے جوزندگی بھراللہ تعالی کے لئے ایک دوسرے ہوں گے ان میں سے دوآ دمی ایسے ہوں گے جوزندگی بھراللہ تعالی کے لئے ایک دوسرے

منهاج انثرنيك بيوروكي پيشكش

مع ان کی موت آئی۔

ندکورہ بالا حدیث مین اس چیز کی طرف اشارہ ہے کہ اخوت و محبت کے لئے شرط ہے کہ ان کا انجام بخیر ہو'تا کہ جانبین کے لئے اخوت کا ثواب لکھا جائے اور جب بھائی چیارے کے حقوق ضائع کر کے اس کوبگاڑ دیاجائے تو پیمل شروع ہی سے خراب رہے گا۔

کہتے ہیں کہ قیامت کے دن ایک شخص سے کہاجائے گا کہتم جنت میں داخل ہو جاؤ اور اس وقت وہ اپنے بھائی کے ٹھکانے کے انتخابی دریافت کر کے گا گروہ کم درجے پر ہوا تو وہ جنت میں اس وقت تک داخل نہیں ہو گا جب تک اس کے بھائی کو بھی اس جیسا درجہ نہیں دریا جائے گا۔ جب اس سے کہاجائے گا کہ اس کے اعمال تمہارے جیسے نہیں تو وہ کہے گا میں درجہ بھی بائی کا دراس کے لئے مل کرتا تھا 'لہذ اوہ جو مانے گا اسے ملے گا اور آخر کار اس کے بھائی کا درجہ بھی بلند کر دیاجائے گا۔

#### ۲ ـ روحانی محبت

شخ فضیل فرماتے ہیں جب نیبت شروع ہو جائے تواخوت کا خاتمہ ہوجا تا ہے' اس کی وجہ بیہ ہے کہ روحانی اخوت آمنے سامنے ہوتی ہے' جبیبا کہ ارشاد خدا وندی ہے: اِنحُوالنَّا عَلَی سُورٌ مِ مُّتَقَابِلِیُنَ O وہ (جنت میں) بھائی بین کر آمنے (الحجرُ ۱۵: ۴۷) سامنے بیٹھے ہوں گے 0

اگرکوئی کسی کےخلاف ول میں رنجش رکھے اور جب اس کی کوئی بات اسے بری لگے اور اس کا اظہار کر کے خود اس کا از الہ خدکیا جائے یا اس سے اس کا از الہ نہ کر ایا جائے تو اس کا مطلب ہے کہ بیآ منے سامنے کی بےلاگ دوستی نہیں بلکہ روگر دانی ہے۔

حضرت جنیدٌ فرماتے ہیں اگر دو شخص اللّٰہ کی رضا کی خاطر آپس میں دوستی کرلیں بعد میں ان میں سے کوئی ایک دوسرے سے نفرت کرے توسمجھ لو کہ ان میں سے کسی ایک

میں ضرور خامی ہے کیونکہ روحانی دوسی صاف اور شیریں پانی سے بھی پاکیزہ تر ہے اور جو کام اللہ تعالیٰ کے لئے ہوتا ہے اس میں خداصفائی پیدا کرتا ہے اور جو کام صاف ہوؤہ ہمیشہ باقی رہتا ہے لیکن دائکی و سچی محبت کا میاصول ہے کہ باہمی مخالفت نہ ہوجسیا کہ حضور علیہ کے کافر مان ہے تم اپنے بھائی کے ساتھ جھگڑا نہ کر واور نہ مذاق کرو اور اس سے ایسا وعدہ نہ کرو 'جو پورانہ کرسکو۔

شخ ابوسعیدالخراز فرماتے ہیں میں پچاس برس تک صوفیاء کی صحبت میں رہا'اس عرصے میں ہمارے درمیان کوئی اختلاف نہیں رہا۔ لوگوں نے پوچھا یہ کیسے ممکن ہے؟ فرمایا اس کی وجہ رہی کہ میں ان کی صحبت میں ہمیشہ اسٹے نفس برغالب رہا۔

شخ عبداللہ بن الجلائم سے سی نے پوچھا میں کس شرط پرمخلوق کی صحبت میں رہوں؟ آپ نے فر مایا اگرتم ان کے ساتھ نیکی نہیں کر سکتے تو ان کو تکلیف بھی نہ دوا وراگر انہیں خوش نہیں کر سکتے تو ان کے ساتھ برائی بھی نہ کر و مزید فرمایا اپنے بھائی کی دوستی ومحبت سے فائدہ اٹھا کراس کی حق تلفی نہ کرؤ کیونکہ اللہ تعالی نے ہرمومن کے حقوق مقرر کئے ہوئے ہیں کہذا ان کی حق تلفی وہی کرسکتا ہے جواللہ تعالی کی حق تلفی کرتا ہو۔

### ۳\_ذ کرِخیراور عفوو درگذر

- (i) اخوت ومحبت کا ایک تن میہ ہے کہ اگر کسی کے ساتھ قطع تعلق ہوجائے تواس کے بعد بھی اپنے بھائی کا ذکر خیر کیا جائے۔
- (ii) کہتے ہیں ایک نو جوان حضرت ابوالدر دائے گی محفل میں بیٹھا کرتا تھا۔ جس کوآپ دوسروں پرتر جیجے دیتے تھے۔ اتفاق سے وہ نو جوان کبیرہ گناہ میں مبتلا ہو گیا'آپ کوخبر ہوگئ بعدا زاں لوگوں نے عرض کی کاش آپ اسے الگ کر کے چھوڑ دیتے' اس پر آپ نے ان لوگوں سے فر مایا سجان اللہ! کیادوست کوسی بات پر چھوڑ اجاسکتا ہے۔

دوستی کا رشتہ خونی رشتہ کی مانند ہوتا ہے۔کہا جاتا ہے کہا یک عقل مند سے یو چھا گیاتمہیں سب سے زیادہ کون پسند ہے تمہارا دوست یا بھائی' اس نے جواب دیا اگر میرا بھائی دوست بن جائے تو میں اسے پیند کروں گا۔

عفوو درگذ رمعاشرے کے امن واستحکام کا ضامن ہے۔ الیمی صورت میں جب کسی دوست سے ظاہری وباطنی جدائی ہو جائے یا ظاہری جدائی ہواور باطنی تعلق قائم رہے تو ا پسے معاملے میں مختلف اشخاص کے مختلف حالات کود کھے کر فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔ کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جن کی تبریلی ایسی صورت میں نمودار ہوتی ہے' جبکہ وہ اللہ کی راہ سے ہٹ جاتے ہیں اور ان کی سابقہ برائی ظاہر ہو جاتی ہے۔ ایسے لوگوں سے بغض رکھنا ضروری

کھلوگ ایسے ہوتے ہیں جن سے اتفاقیہ کوئی لغزش ہوگئی ہویا غفلت و کوتا ہی (iii) واقع ہوگئی ہو'لیکن ان کی اصلاح کی توقع ہوا پسےلوگوں سے بغض نہیں رکھنا چاہئے' تاہم بحالت ِموجودان کے ممل سےنفرت کی جائے 'لیکن خودانہیں محبت کی نظر سے دیکھا جائے' بلکهان کی نحات اور اصلاح کی امیدر کھی جائے۔

- (iv) مدیث یاک میں ہے کہ جب لوگوں نے اس آ دی سے برکلای کی جس نے بدکاری کی تھی تو حضور علیہ نے انہیں خاموش کرا کے تنہید کرتے ہوئے فرمایاتم اسے بھائی کے برخلاف شبطان کے مددگا رنہ بنو۔
- حضرت ابراہیمؓ فرماتے ہیں اگرتمہارار وحانی بھائی کسی گناہ کا مرتکب ہوتو تم اس کے گناہ کی دجہ سےاس کے ساتھ قطع تعلق نہ کروا ور نہا سے چھوڑ و کیونکہ اگر آج اس سے گناہ سرزد ہوا ہے تو کل اسے چھوڑ بھی سکتا ہے۔ مزید بدیکا نقام لینے سے انسان میں تنگ نظری اور تعصب پیدا ہو جاتا ہے جبکہ معاف کرنے سے وسعت قلبی پیدا ہوتی ہے اوراخوت و محبت کا احساس و جذبہ انسان کے دل میں موجزن ہوتا ہے جسیا کقر آن کریم میں ارشاد

ہاری تعالیٰ ہے۔

وَلَمَنُ صَبَرَ وَ غَفَرانً ذَالِكَ لَمِنُ عَزُم الْأُمُورُ ۞

(الشوري، ۲۲)

قابور کھنے کے لئے قدرت کے باوجود حچوڑ دے) معاف کردے تو بلاشہ یہ

اور جوشخص صبر کرے اور (اپنے نفس پر

بڑی ہمت کے کام ہیں

# عفوصفت الہی ہے:

عفواللّٰدتعاليٰ كي خصوصي اورامتيازي صفت ہے اس لئے اللّٰد تعاليٰ نے اس کے اختیار کرنے کی بار بارتلقین فر مائی ہے اور مختلف انداز میں اپنی عفو و بخشش کا اعلان کیا ہے 'جبیبا کهارشادخداوندی ہے۔

ب شک الله معاف فر مانے بہت بخشفے إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ٥ والا ہے 0 (النساءُ م: ١٠٠١)

فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ٥ یے شک اللہ بڑا معاف فر مانے والا بڑی قدرت والاہے 0 (النساءُ م: ١٣٩)

اوروہی توہے جواینے بندوں کی توبہ قوبل

وَ هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنُ عِبَادِهِ وَ يَغُفُو عَنِ السَّيَّآتِ0 کرتا ہے اوران کی غلطیوں سے در گزر کرتاہےاور(الےلوگو)وہ جانتاہے جو (الشوري، ۲۵:۴۲)

کچھتم کیا کرتے ہو۔

www.Minhail

# عفوا سوه رسول عليسه ہے:

الله تعالیٰ نے اپنے محبوب علیہ کو بھی عفو و درگذر کی تلقین فر مائی جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

سوآپ ان سے درگز رفر مایا کریں اور ان کے لئے بخشش ما نگا کریں

پہلوان وہ نہیں جو دوسروں کو پچھاڑ دے بلکہ وہ ہے جو غصے کے وقت اپنے آپ پر فَاعُفُ عَنْهُمُ وَاستَغُفِرُ لَهُمُ

(آ لعمران ۱۵۹:۳)

حضور علیلیہ حضور علیہ کا ارشا دگر امی ہے۔

ما تعدون الصرعة فيكم قالوا

الذي لا يصرعه الرجال قال لا

ولكته الذي يملك نفسه عند

لغضب

(منداحرين عنبل ۲۰۱۱)

عفووصف مومن ہے:

جب الله تعالی اوراس کا محبوب علیقی لوگوں کے ساتھ عفوو درگذر کرتے ہیں تو الله حیاہتا ہے کہاس کے بندے بھی آپس میں عفوو درگذر سے کام لیں' چنانچہ قرآن پاک میں ارشاد ہے:

قالور کھے

فَاعُفُوا وَاصُفَحُوا \_

(البقرة ۱۰۹:۲۰) ر مو

دوسر بيمقام يرارشادفر ماياب

وَ اِذَا مَا غَضِبُوُ اهُمُ يَغُفِرُونَ 0

جب انہیں غصہ آتا ہے تو معاف کردیتے

سوتم درگزر کرتے رہوا ورنظرانداز کرتے

ہم\_مصیب<u>ت سے بچانا</u>

ا گرکوئی انسان مصیبت میں مبتلا ہوتو اسے اس آفت ومصیبت سے چھٹکارادلانا چاہئے' کیونکہ محبوب خداعات کا ارشادگرامی ہے۔

منهاج انٹرنیٹ بیوروکی پیشکش

www.MinhajBooks.com

جواپنے بھائی کی ضرورت پوری کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی ضرورت پوری کرتا

\_\_\_

من كان فى حاجة اخيه كان الله فى حاجته\_

ت (صیح البخاری' ۴۸:۲۰ کتاب اکراه' باب میین الرجل لصاحهٔ قم حدیث (۲۵۵۱)

#### اخوت کے حقوق کی شرا کط

ا\_دوستى

ایک مرتبہ حضورا کرم علیہ نے حضرت ابن عمر کو دائیں بائیں منہ پھیرتے ہوئے دیکو اللہ علیہ ہیں نے ایک آ دی کو ہوئے دیکھا تو وجہ دریا فت کی۔انہوں نے عرض کی یارسول اللہ علیہ ہیں نے ایک آ دی کو بھائی بنایا تھا' اسے تلاش کر رہا ہوں' مگروہ نظر نہیں آ رہا۔اس پر حضور علیہ نے فرمایا اے عبداللہ جب تم کسی کو بھائی بناؤ تو اس کا اور اس کے باپ کا نام اور اس کے گھر کا پیتہ معلوم کر لیا کر واگر وہ بیار ہوتو عیادت کر واور اگر کام میں مشغول ہوتو اس کی مدد کرو۔

حضرت ابن عباس ﷺ فرماتے ہیں جوکوئی کسی مجلس میں تین چکر ضرورت کے بغیرلگائے تو مجھے دنیا ہی میں اس کا ثواب معلوم ہوجا تا ہے۔

#### ٢\_مخلصانه محبت وصحبت

حضرت سعد بن العاص الله فرماتے ہیں میرے ہم نشین کے مجھ پرتین حقوق

ىلى:

(i) ا۔جب وہ قریب آئے تو میں اس کا خیر مقدم کروں۔ ۲۔بات کر ہے تو اس کی طرف متوجہ رہوں ۔ ۳۔ جب وہ بیٹھے تو میں اس کے لئے اچھی جگہ کی گنجائش رکھو۔

مخلصا نهمحبت کی علامات

ا۔ اللہ تعالیٰ کے لئے محبت کی نشانی رہے ہے کہ اس میں دنیا دی اغراض واحسان کا شائبہ تک نہ ہو کی بخوص سے ہوتی ہے دہ پوری ہونے کے بعدز ائل ہو جاتی ہے اور جس دوستی میں کوئی غرض وابستہ نہ ہوؤ وہ دوستی پائیدار ہتی ہے۔ ۲۔ مخلصانہ محبت و دوستی کی ایک شرط ہے بھی ہے کہ روحانی بھائی دین و دنیا کی ہرممکن

چیز کواپنے بھائی پر قربان کردئے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے انصار کے بارے میں فرمایا ہے: ویکٹر دیار کرد کرد کر کرد کے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے انصار کے بارے میں فرمایا ہے:

يُحِبُّوُنَ مَنُ هَاجَوَ اِلَيْهِمُ وَلا جَوْخُصُ ان كَ پاس بَجَرت كرك آتا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمُ حَاجَةً بياس عَمِت كرتے بين اور جو كَهُم

مِّمَّا اُوْتُوا وَ يُؤُثِرُونَ عَلَى مهاجرين كوماتا باس سان كے دل

اَنْفُسِهِمُ وَلُو كَانَ بِهِمُ مِينَ كُولَى طَلْشَ پِيرَانَهِينَ مُوتَى اور (يهي

خَصَاصَةٌ 0 ﴿ مَعْدُمُ مِنْ مَعْدُمُ اللَّهُ وَهِ الْ كُو ) اپنی ذات پر مقدم

(الحشرْ9:۵۹) رکھتے ہیں اور اگرچہ خود ان کو شدید

ضرورت(ہی کیوںنہ)ہو۔

اس کامطلب میہ ہے کہ وہ اپنے بھائیوں کے مال پرحسد نہ کرتے ۔ بید واوصاف ایسے ہیں 'جن سے پاکیزہ محبت کی تکمیل ہوتی ہے'اول میہ کہ دین و دنیا کی کسی چیز پرحسد کا جذبہ نہ رہے۔ دوسرا میکداپنی مقدور کے مطابق ایثار کیا جائے۔

(ii) حضرت عمر بن الخطاب کفر ماتے ہیں اللہ اس آ دمی پر رحم کرے جو میرے عیوب سے مجھے مطلع کرے۔

(iii) شیخ جعفر بن برقان ً فرماتے ہیں مجھ سے میمون بن مہران ً نے فرمایا میرے سامنے وہ بات کہو جو میں ناپیند کرتا ہوں ۔ کیونکہ کوئی شخص اپنے بھائی کا خیرخواہ اس وفت کے نہیں ہوسکتا 'جب تک کہ وہ اس کے سامنے وہ باتیں نہ کرے جواسے ناپیند ہوں ۔

الله تعالیٰ کے نیک بندوں کا اصول ہے کہ وہ اپنے آپ کوسی چیز کا مخصوص مالک قرار نہیں دیتے۔

(iv) حضرت ابراہیم بن شیبان فرماتے ہیں ہم اس کی صحبت میں نہیں بیٹھتے ریہ ویہ کہتا ۔

ہے کہ میہ جوتی میری ہے۔

(۷) شخ احمد بن القلانسی کہتے ہیں کہ میں بھرہ میں درویشوں کی ایک جماعت کے ساتھ تھا نہوں نہان سے نکلامیرا تہبند کہاں ہے' ان الفاظ کا کہنا تھا کہ میں ان کی نظروں ہے گر گیا۔

### اہلِ فضل کے قدر دان

اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کے آ داب میں سے ایک یہ ہے کہ اہل حق جس کی فضیلت سے واقف ہوتے ہیں اس کو مقدم رکھتے ہیں اور محفل میں اس کے ساتھ گنجائش کر کے مقام کے لئے اسے ترجیح دیتے ہیں۔

#### س\_عدل دانصاف

عدل وانصاف ایک ایسی چیز ہے جس نے دنیا کے نظام کو قائم کررکھا ہے اگریہ اٹھ جائے تو کارخانہ عالم درہم برہم ہوجائے ۔اسلام عدل وانصاف کا بڑا حامی ہے جس کے نزدیک دوستی و شمنی رنگ ونسل رشتہ داری واجنبیت ٔ امارت وغربت ' دین و مذہب اور

عدل وانصاف کی راہ میں حائل نہیں'ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

حِبُّ اور انصاف ملحوظ رکھو بے شک اللہ اللہ انساف کرنے والوں کو پیند فرما تاہے

وَ اَقْسِطُوا اِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيُنَ O

(الحجرات ۹:۴۹)

رشته اخوت میں بھی عدل وانصاف کی اہمیت عیاں ہے' کیونکہ بیر رشته اس وقت تک مضبوط ومشحکم نہیں ہوسکتا جب تک اس کی استوار کی میں عدل وانصاف کی فضا کو پیدا نہ کیا جائے۔
کیا جائے۔

شخ ابوعثان الحير کی فرماتے ہیں اخوت کا حق ہیہ ہے کہم اپنے بھائی کو اپنا مال پیش کرومگر خوداس کے مال کی طبع نہ رکھو۔اس کے ساتھ انصاف کر ومگر اس سے انصاف کا مطالبہ نہ کرو۔تم اس کے تالع رہومگریہ تو قع نہ رکھو کہ وہ تمہارے تا بع رہے۔اس کی طرف سے جو چیز ملے اس کو بہت مجھو مگر تمہاری طرف سے اس کے ساتھ جوسلوک ہواسے کم مجھو۔ صوفیاء کرام صحبت میں نرم پہلو اختیار کرتے 'رعب جما کرنفس کو غالب نہیں

شخ ابوعلی رود با رک فر ماتے ہیں اپنے سے بڑے پر رعب جمانا بے شری 'برابر کے لوگوں پر رعب جمانا ہے ادبی اور چھوٹوں پر رعب جمانا کیستی ہے۔

#### ۳\_وفا داری و همرردی

تعلق اخوت کے استحکام کے لئے وفا داری شرطِ اولیں ہے'اس کے برعکس دھوکہ دہی اس رشتہ کے تقدس کو پامال کر کے رکھ دیتا ہے' کیونکہ وفا داری ہی ایک ایسی چا در ہے' جس کے باعث اخوت و محبت کو طمانیت نصیب ہوتی ہے۔ اہل دل جب کسی کے ساتھ رشتہ اخوت کی بنا پر دوستی کا دم مجرتے ہیں تو پھر وفا داری کرتے ہیں اور جدا ہونے سے پر ہیز

کرتے ہیں۔

وفاداری بشرطِ استواری اصلِ ایمان ہے مرے بت خانے میں تو کعبہ میں گاڑو برہمن کو

(i) کہتے ہیں ایک آ دمی کسی بزرگ کے ساتھ رہتا تھا بعد از اں اس نے ان سے جدا ہونے کا ارادہ کیا اور اجازت طلب کی تو انہوں نے فرمایا میں تمہیں اس شرط پر اجازت دیتا ہوں کہتم اس کی صحبت اختیار کرو گے جوہم ہے بہتر ہو سین کراس آ دمی نے عرض کیا اب دل سے جدائی کا خیال رفع ہوگیا ہے۔

(ii) برادران تعلق کے لئے شفقت وہمدردی بہت اہمیت کی حامل ہے کہ وجہ ہے کہ دُرولیش حضرات چھوٹوں پر شفقت وہمدردی کرتے ہیں۔ شخ ابراہیم بن ادھر گئی بیعادت تھی کہ وہ خو در وزی کی حالت میں کھیت کا شخ تھے گرساتھیوں کو کھانا کھلا یا کرتے تھے۔

اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کواگر کسی کام کے لئے بلایا جائے تو شفقت وہمدردی

کے باعث بلاچون وچرا پہنچ جاتے ہیں ۔کسی عالم کا قول ہے: جب کوئی شخص اپنے دوست سر سر سر حالہ تنہ سر بر سر میں ہے۔

ہے کہے ہمارے ساتھ چلوا وروہ یہ کہے کہ کہاں چلیس تواپسے آ دمی کے ساتھ نہ رہو۔''

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں اگر کو کی اپنے بھائی سے کیے مجھے مال میں سے پچھ دواوروہ ریے کے تنہیں کتنی رقم کی ضرورت ہے؟ توسمجھ لواس نے بھائی چارے کاحق ادانہیں کہا۔

(iii) حضرت معروف کرخیؓ اور ذوالنون مصری کاواقعه

ا یک عربی شاعر کہتا ہے جب ان کا بھائی مصائب پرانہیں بلاتا ہےتو اس کی وجہ دریا فت نہیں کرتے ۔

## ۵\_بےتکلفی

اللہ تعالیٰ کے نیک وصالح بندوں کی بیعادت ہے کہ وہ اپنے روحانی بھائی کے لئے تکلف نہیں کرتے ہیں۔ لئے تکلف نہیں کرتے ہیں۔

شخ ابوحف گرماتے ہیں جواں مردی کی نشانی ہے ہے کہ تکلف کوترک کر کے جو کچھ موجود ہوا سے پیش کر دینا چاہئے کیونکہ تکلف کی وجہ سے مہمان کوجلدی جدا ہونا پڑتا ہے اورا گرتکلف نہ ہوتو مہمان کا رہنا اور نہ رہنا دونول طرح برابر ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کی بیا متیازی شان ہے کہ وہ نہ تولوگوں سے بالکل کھنچے رہتے ہیں اور نہ بالکل ہے تکلف ہوتے ہیں۔

ح<mark>ضرت امام شافعی فر</mark> ماتے ہیں لوگوں سے تھنچا وَان کی ع<mark>داوت کا باعث ہوتا ہے۔</mark> اوران کے ساتھ بے تکلفی برے ساتھیوں کولانے کاباعث ہوتی ہے۔

### ۲ \_عیب بوشی

الله تعالیٰ کے نیک بندوں کی میربھی عادت ہے کہ وہ اپنے ساتھیوں اور بھا ئیول

کے عیبوں کو چھپاتے ہیں۔

(i) حضرت عیسی نے اپنے ساتھیوں سے پوچھا جب تم اپنے بھائی کواس حال میں سوئے ہوئے دیکھو کہ ہوانے اس کا کپڑا کھول دیا ہے تو تم کیا کرتے ہوئے کہنے گئے ہم اسے چھپاتے ہیں اور ڈھک دیتے ہیں۔ اس پر حضرت عیسی نے فرمایا نہیں بلکہ تم عیب ظاہر کرتے ہووہ کہنے گئے سجان اللہ یہ کون کرتا ہے۔ فرمانے لگے جب تم میں سے کوئی اپنے بھائی کے بارے میں کوئی بات سنتا ہے تو وہ اسے بڑھا چڑھا کرلوگوں میں اس کی تشہیر کرتا ہے۔

(ii) عیبوں کو چھیانے کے متعلق حضور علیقہ فرماتے ہیں۔

منهاج انثرنيك بيوروكي پيشكش

جس نے مسلمان کی پردہ پوشی کی اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی پردہ پوشی کرےگا۔

من ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة.

(صيح البخاري كتاب المظالم باب لا يظلم'ا:

۴۳۰ رقم حدیث:۲۳۱)

(iii) آ دابِ صوفیاء کا ایک اصول به بھی ہے کہ وہ اپنے روحانی بھائیوں کے لئے فائباندا ستغفار کرتے ہیں اور اللہ بی کی طرف متوجہ ہوکران بات کی کوششیں کرتے ہیں کہ وہ ان کی تکالیف دور کرے۔

کہتے ہیں کہ دو بھائی تھان میں سے ایک نفسانی خواہشات میں بتلاہو گیااس نے دوسرے کے سامنے اس کا اظہار کیا اور اس سے کہا کہ اگرتم چاہوتو رشتہ محبت منقطع کر سکتے ہواس نے جواب دیا میں تمہارے گناہ کی وجہ سے اخوت کا رشتہ منقطع نہیں کروں گا'اس کے بعداس نے خدا کے سامنے عہد و پیان کیا کہ جب تک اللہ تعالیٰ اس کی نفسانی خواہش کو دو نہیں کرے گا اس وقت تک وہ نہ کھائے گا'نہ پے گا چنا نچاس نے چالیس روز تک فاقہ کشی کی اس دوران جب وہ اس کی نفسانی خواہش کے بارے میں پوچھتا تو وہ کہی کہتا کہ ایکھی تک باقی ہے۔ آخر کا رچالیس روز کے بعداس نے بتایا کہ اس کی نفسانی خواہش دورہو گئے ہے' چنانچاس کے بعداس نے کھانا بینا شروع کردیا۔

#### ۷۔خاطر مدارات

صوفیاء کرام اپنے ساتھی کو خاطر مدارات کامختاج نہیں بناتے تھے اور نہاسے معذرت پرمجبور کرتے ہیں کہ وہ اسے معذرت پرمجبور کرتے ہیں کہ وہ اسے ناگوار سمجھے بلکہ جیسے ان کا ساتھی ہے ویسے ہی رہتے ہیں اور اس کے مقصد کو اپنے مقاصد پر مقدم رکھتے ہیں۔

حضرت علی شیر خداد فی فرماتے ہیں بدترین دوست وہ ہے جو تمہیں خاطر مدارات کافتاج بنائے یا تمہیں معذرت پیش کرنے پر آ مادہ کرے اور تم اس کے لئے تکاف کرو۔

حضرت جعفرصادق کفرماتے ہیں میراوہ بھائی مجھ پرسب سے زیادہ بو جھ ہے جو میرے لئے تکلف کرے اور میں اس سے نیچنے کی کوششیں کروں اور میرے دل پرسب سے ہلکا وہ بھائی ہے کہ میں اس کے ساتھ رہ کرمحسوں کروں کہ میں تن تنہا ہوں۔

### ٨\_مساكين سے محت وتواضع

(i) الله تعالیٰ کے نیک ادر صالح بندوں کا بیامتیازی وصف ہے کہ وہ مساکین سے محبت رکھتے ہیں اور ان کے لئے تواضع کرتے ہیں ادر یوں حضور علیقی کے اس قول پڑمل پرا ہوتے ہیں۔

اے اللہ مجھے مسکینی کی حالت میں رکھاور مجھے مسکینی پر موت دے اور قیامت کے

مسكيناً واحشرنى فى زمرة

المساكين

اللهم اجيني مسكيناً و امتني

دن مساکین کےزمرے میں اٹھا۔

(جامع الرندي ٤٨:٢ كتاب الزهد وقم مديث: ٢٣٥٢)

حضرت داؤڈ باوجود اس قدرعظمت کے جب مسجد میں جاتے تو مسکینوں کے ساتھ بیٹھتے ہیں۔ ساتھ بیٹھتے اور فر ماتے مسکین مسکینوں کے پاس ہی بیٹھتے ہیں۔

حضرت عیسی مسکین کے لقب سے بلائے جانے کو پیندفر ماتے اس کےعلاوہ انہیں اور کوئی نام پیندنہ ہوتا۔

(ii) فضیل بن عیاض قرماتے ہیں ہمیں خبر ملی کہ انبیاء کرام میں سے کسی نبی نے اللہ کی بارگاہ میں عوض کی اے اللہ تعالی بارگاہ میں عرض کی اے اللہ میں اپنے ساتھ تیری رضا کو کیسے معلوم کروں؟ اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تواپنے ساتھ مساکین کی رضا کو دیکھ لے۔

(iii) حضرت ابوبکر صدیق کے نیامل صفاء کی ایک جماعت کو کسی بات پر سرزنش کی ایک جماعت کو کسی بات پر سرزنش کی میخر حضور علیقی کے نیام کی ایک جماعت کو کاراض دیا میڈ جرحضور علیقی کے ان کو ناراض کر دیا ہے اورا گرتو نے ان کو ناراض کر دیا تو گویا اللہ تعالی کو ناراض کر دیا ہیں کے نہایت نرمی کے ساتھ عرض کی شاید میں نے تم کو ناراض کر دیا ہے۔ انہوں نے کہا اے ابو بکر کے نیاں اللہ تعالی آپ کو معاف فرمائے۔

حضور علی کے اور مان ہے جس شخص کواپنی تعظیم وادب کے لئے لوگوں کا کھڑا ہونا اجھالگےاسے اپناٹھ کانہ جہنم میں بنالینا جاہئے۔

حضور علی سب سے زیادہ فقراء کی تواضع کرتے اور جب ان کے ساتھ بیٹھتے تو گھٹنے پر گھٹنار کھ کر بیٹھتے اور فرماتے میں غلام ہوں اور غلاموں کی طرح بیٹھتا ہوں۔

(iv) حضرت عمر بن عبدالعزیز مہمانوں کی خود خدمت کرتے۔ چراغ ورست کرنے کے لئے ورست کرنے کے اس پر فرمانے لگے کہ کرنے کے لئے حوال کی آپ نہ اٹھا کریں۔ اس پر فرمانے لگے کہ جب میں چراغ درست کرنے کے لئے اٹھتا ہوں تو اس وقت بھی عمر ہی ہوتا ہوں اور بیٹھتا ہوں تو بھی عمر ہی ہوتا ہوں ۔ ہوں تو بھی عمر ہی ہوتا ہوں ۔

حضرت میمون بن مہرانؓ کواگر کسی دعوت میں بلایا جاتا تو آپ مساکین کے درمیان میں بیٹھتے اوران کے ساتھ برتن جائے۔

بشر بن منصور گنے ایک دفعہ نماز پڑھی اس کو بہت طول دیا آپ نہایت خشوع میں سے اس وقت آپ کے بیچھے ایک آ دمی تھا جس کی آپ کو اطلاع نہ تھی 'جب نماز سے فارغ ہوئے اسے کہنے لگے اے دوست میر ایغل جھے کو تعجب میں نہ ڈالے 'کیونکہ الملیس نے بھی ملائکہ کے ساتھ ہزار ہاسال اللہ کی عبادت کی تھی لیکن اس کا حال وہی ہوا جو تجھے معلوم



-4





www.MinhajBooks.com

### اللّٰہ کے لئے محبت و دوستی

سلف صالحین ﷺ کے اخلاق کا اگر بنظر غائر جائزہ لیا جائے تو یہ بات واضح اور روز روثن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ وہ بلا تحقیق کسی کو اپنا بھائی یا دوست نہیں بناتے تھے کہ اس کو دنیا و آخرت کے کامول میں اپنا شریک بنا لیں اور کچھ ہی عرصہ بعد ایک دوسرے سے جھٹڑنے لگیں' بلکہ ایک مدت تک تحقیق کرتے کہ آیا وہ منحض جس کو وہ اپنا بھائی بنا رہے ہیں احکام خداوندی کو بجالا تا ہے یا کہ نہیں۔ جبیها که مثل مشهور ہے۔

فساد الانتهاء من فساد الابتداء انجام كي خرالي ابتداء كي خرالي سے

ہوتی ہے۔

حضور علیلہ نے بلاتحقیق دوئی کے متعلق فر مایا ہے۔

ما تواد اثنان ففرق بينهما ووتخص آپس ميں ايى دوسى نه كرس الابذنب يحدثه احدهما كم ان مين جدائى واقع هو بغير اس (منداحدین منبل ۲۸:۵٬۲۸:۷) کے کہ ان میں سے ایک گناہ کا

مرتکب ہوا۔

www.MinhajBooks.com

## دوستی پیدا کرانا سنت رسول علیسی ہے

حضرت انس فرماتے ہیں کہ حضور علیہ صحابہ کرام میں دوسی پیدا کراتے ہیں جب تک دوست دوست سے نہ ملتے ان کی راتیں لمبی ہو جاتیں اور جب جدا ہوئے تین دن گزر جاتے تو وہ اپنے آپ کو ملامت کرتے۔

حضرت حبیب بن ابی ثابت ؓ فرماتے ہیں جب تم کسی کو دوست بناؤ تو اس سے راز کو پوشیدہ نہ رکھو ورنہ وہ تمہارے لئے اجنبی ہے۔

#### امدادكرنا

حضرت حسن بھری فرماتے ہیں ہم نے ایسے لوگوں کو دیکھا جو اپنے بھائیوں اور دوستوں کی امداد کرتے تھے۔ یہ دریافت کئے بغیر کہ انہیں اس مدد کی ضرورت ہے کہ نہیں۔ مگر دور حاضر میں لوگ اپنے بھائیوں اور دوستوں کے احوال دریافت کرتے ہیں' ان کے غموں میں شریک ہوتے ہیں' زبانی جمع وخرچ کے ذریعے ان کے دلوں میں اپنا مقام بناتے ہیں۔ یہ سب کچھ کرنے کے باوجود دوست کو مالی امداد کے لئے ایک روپیہ تک نہیں دیتے۔

#### غم خواری

حضرت ابوحازم فرماتے ہیں اگر کسی کے ساتھ تیری دوئی محض اللہ تعالی کے لئے ہوتو بلاطلب عوض اس کی غم خواری کرتا کہ اس کے ساتھ تیری صحبت قائم و

دائم رہے۔ الحب فی اللّٰہ کہنا کب مناسب ہے؟

حضرت سفیان تورک فرماتے ہیں کسی شخص کے لئے یہ مناسب نہیں کہ وہ

اپنے دوست سے کہے کہ میں تجھ سے اللہ کے لئے دوسی رکھتا ہوں گر اس صورت میں جبکہ وہ اپنے نفس پر سے بات پیش کرے کہ وہ دولت کی طلب پر کسی چیز سے انکار نہیں کرے گا اگر چہ دوست اپنا نکاح کرنے کے لئے اس کی بیوی کی طلاق کا خواہاں ہو۔

حضرت ابن عباس فی فرماتے ہیں کہ جس شخص کو اپنے دوست کے بدن پر کھی کا بیٹھنا برا معلوم نہ وہ دوست ہی نہیل۔

#### دوستی کے حقوق

حضرت عمرو بن عاص فرماتے ہیں جس قدر دوست زیادہ ہوں گئ قیامت میں اسی قدر قرض خواہ ہوں گے اور جس قدر دوست کی غم خواری کم ہو گئ اسی قدر اس کی محبت کم ہو گئ اس جگہ قرض سے مراد حقوق ہیں۔

حضرت علی بن بکار شفرماتے ہیں کہ میں نے اپنے زمانے میں کس کو اہراہیم بن ادھم کی مانند دوستی کے حقوق پر قائم نہیں دیکھا آپ درہم کھجور اور منتی تک بھی دوست موجود نہ ہوتا تو اس کا حصہ رکھ لیتے پہاں تک کہ وہ آ جاتا۔

### دوست کی خواہشات کا احترام

میمون بن مہران کے کسی نے کہا ہم نے جھی بھی آپ کے دوستوں کو آپ سے حدا یا علیحدہ ہوتے نہیں دیکھا۔ آپ نے فرمایا جب میں دیکھا ہوں کہ میرے دوست کوکوئی چیز پیند ہے تو میں اس کودے دیتا ہوں اور اپنے آپ کو اس سے متاز نہیں سجھتا۔

## امام شافعیؓ کا قول

امام شافعیؓ فرماتے ہیں وہ شخص تیرا دوست نہیں ہے جس کی مدارات کی تخصے ضرورت پڑے اور جس کے سامنے تخصے عذر خواہی کرنی پڑے۔

#### دوستی بر بھروسہ

یونس بن عبید گا بیٹا فوت ہو گیا۔ ابن عوف کے سوا تمام لوگوں نے تعربیت کی کہ ابن عوف نے آپ کی تعزیت نہیں کی۔ آپ نے تعزیت کی کہ ابن عوف نے آپ کی تعزیت نہیں کی۔ آپ نے فرمایاجب ہمیں ایک شخص کی دوئتی پر وثوت ہے پھر اس کا ہمارے پاس نہ آنا مضر نہیں۔

#### احسان كرنا

حضرت حامد نصاف فی فرماتے ہیں ہم نے ایسے لوگ دیکھے ہیں جو اپنے وشمنوں پر بھی احسان کرتے تھے مگر آج کل ایسے لوگ دیکھے ہیں جو دوستوں سے بھی نیک سلوک نہیں کرتے۔

### دوست کی ضرورت کو پورا کرنا

حضرت اعمش فرماتے ہیں ہم نے ایسے لوگ دیکھے ہیں کہ ایک عرصہ تک اپنے دوستوں سے نہ ملتے اور جب ملاقات ہوتی تو آپ کا کیا حال ہے؟ آپ کے مزاج کیسے ہیں؟ سے زیادہ دریافت خہ کرتے پھر اگر وہ اس سے اس کے مال کا نصف بھی طلب کرتے تو دے دیتے۔لیکن آج کل لوگوں کی بیحالت ہے کہ اگر چہ وہ اپنے دوستوں کو ہر روز بلکہ ہر گھڑی ملتے ہیں اور دریافت کرتے ہیں کہ آپ کا کیا حال ہے چھتے حال ہے؟ آپ کیسے ہیں؟ اور ان کی ہر چیز حتی کہ گھر کی مرغی تک کا حال ہوچھتے

ہیں' لیکن اگر ان میں سے کوئی ایک درہم مانگے تو نہیں دیتے۔ م

#### محبت في الله

ایک دفعہ ایک شخص نے بشرحانی ؓ سے کہا میں آپ سے محبت فی اللہ رکھتا ہوں آپ نے فر مایا تیرا یہ کہنا غلط ہے کیونکہ اکثر اوقات تیرے نزدیک تیری سواری بھی مجھ سے قابل قدر ہوتی ہے ایس تو میری محبت کا دعویٰ کیسے کرتا ہے۔

بشر بن صالح سے کئی نے کہا میں آپ سے محبت فی اللہ رکھتا ہوں۔ آپ نے فرمایا تجھے کس چیز نے جھوٹ بولنے پر آمادہ کیا۔ انہوں نے کہا وہ کیسے؟ آپ نے فرمایا تو میری محبت کا وتوکی کرتا ہے جبکہ تیرے گدھے کا پالان میرے عمامہ اور کیڑوں سے زیادہ فیمتی ہے۔

سفیان بن عیدیہ سے لہی دوسی کی نسبت سوال ہوا تو آپ نے فر مایاللہی محبت یہ ہے کہ وہ شخص اپنے تمام مال سے بالکل علیحدہ ہو جائے جسیا کہ حضرت ابوبکر صدیق کے لئے وقف تھا۔

بشرحافی "سے کسی نے اس شخص کے بارے میں سوال کیا جو کسی سے محبت رکھتا ہے لیکن اکثر اوقات اسے بعض دنیاوی منافع سے روکتا ہے تو کیا وہ محبت میں سچاہے؟ آپ نے فرمایا ہاں لیکن وہ کمالیت کے درجہ سے کم ہے۔

ابراہیم بن ادھم فرماتے تھ للبی محبت رکھنے والوں کی علامت یہ ہے کہ جب ان میں سے ایک خفا ہو جائے تو دوسرا اس کو راضی کرنے میں جلدی کرے کیونکہ میں نے بھی کوئی دوست الیا نہیں دیکھا جو دوستوں کی غم خواری نہ کرئے جسیا کہ میں نے بھی کسی غضب ناک شخص کو مسرور اور کسی حریص کوغنی نہیں دیکھا۔

### دوستی میں ظاہر و باطن کی موافقت

مالک بن دینار ًفرماتے تھے آج کل دوست ایسے ہو گئے جیسے نانبائی کا شور با نہایت خوشبودارلیکن مزہ ندارد۔

## سچی دوستی کی شرط

فضیل بن عیاض فرماتے تھے تھی دوی کی شرط بیہ ہے کہ مفلس کی حالت میں دوست کی عزت اس کی تو گری کی حالت سے بڑھ کر کی جائے 'کیونکہ افلاس تو نگری سے افضل ہے اور مفلس بلحاظ اپنے مرتبہ کے زیادہ اکرام کامستق ہے۔

ابو مطیع فرماتے ہیں ہم نے ایسے لوگ دیکھے ہیں جو آپس میں غلام کھوڑے مکان اور مال کے طبق تحفہ میں دیا کرتے تھے مگر آج وہ زمانہ ہے کہ روئی اور کھانا تحفہ میں دیتے ہیں اور کوئی زمانہ ایسا آئے گا کہ لوگ اس کو بھی ترک کر دیں گے اور سلف کی بیسنت بالکل جاتی رہے گی۔سلف میں بعض لوگ ایسے ہوتے تھے جو ایپ دوست کی اولاد کی اس کے جنازے سے واپس آنے کے وقت سے لے کر بلوغ رُشد تک خبر گیری کرتے الیکن آج کل لوگ بھائی کے اہل وعیال کو بھی جمول جاتے ہیں۔

ابراہیم تیمی فرماتے تھے کہ آ دمی دوستوں کے بغیر الیا ہی ہے جیسے دایاں ہاتھ بائیں کے بغیر۔

## محبت فی اللہ دنیاوی اغراض سے بالاتر

حضرت ابومعاویہ الاسور یہ پھر تراشنے کا کام کر کے روٹی کھاتے تھے جب عمر رسیدہ ہو گئے تو لوگوں نے عرض کی۔ آپ بوڑھے ہو گئے ہیں اس لئے کام کرنا

-----

ترک کر دیں کیونکہ آپ کام کرنے کے قابل نہیں رہے۔ اس پر آپ نے فرمایا بخدا میرے نزد یک پھر تراش کر روٹی کھانا لوگوں کے سوال سے زیادہ آسان اور اچھا ہے۔



www.MinhajBooks.com

#### باب :۵



www.MinhajBooks.com

\$(\$x) (

## عفوكا معنى اورمفهوم

عفوع بی زبان کا لفظ ہے جس کے معانی معاف کرنا بخش دینا درگزر کرنا

برلہ نہ لینا' مٹا دینا' ڈھانپ لینے اور گناہ پر پردہ ڈالنے کے ہیں۔

اصطلاحِ شریعت میں عفو سے مرادکسی کی زیادتی و برائی پرانقام کی قدرت

وطاقت کے باوجود انتقام نہ لینا اور معاف کر دینا ہے۔

قدرت اور طاقت نہ ہونے کی وجہ سے اگر انسان انتقام نہ لےسکتا ہوتو پیر

عفونہیں ہوگا بلکہ اسے بے بسی کا نام دیا جائے گا'عفوصرف قادر ہونے کی صورت

میں ہے۔

عفو کا ادنی درجہ بیہ ہے کہ آ دمی معاف کر دے خواہ طبیعت اس پر آ مادہ نہ ہواور اعلی درجہ ریہ ہے کہ دل کی رضا وخوثی کے ساتھ معاف کرے اور اگرممکن ہو تو اس کے ساتھ کچھ احسان بھی کرے۔

# عفو و درگز رکی فضیلت

صوفیاء کرام کے اخلاق کی ایک اہم خصوصیت سے ہے کہ وہ برائی کا بدلہ بھلائی کے ساتھ دیتے ہیں اور زیادتی وظلم پر عفو و درگزر کاعملی مظاہرہ پیش کرتے ہوئے معاف کر دیتے ہیں۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ حضور اللہ فی نے فرمایا: جب میں نے جنت میں اونچے اونچے محلات دیکھے تو جرئیل سے فرمایا یہ کن لوگوں کے لئے ہیں؟ انہوں نے عرض کی یا رسول اللہ اللہ اللہ ایس کے لئے ہیں جو غصے کو پی جاتے ہیں اور لوگوں سے درگزر کرتے ہوئے انہیں معاف کر دیتے ہیں۔

حضرت ابوہریہ ہے مروی ہے کہ حضور علیہ اور حضرت ابوہریہ ہے مروی ہے کہ حضور علیہ اسلام مضوان اللہ علیہ مراہ ایک محفل میں جاوہ افروز سے کہ ایک آ دمی آیا اور حضرت ابوبکر صدیق ہو کہ برا بھلا کہنے لگا انہوں نے اس کا جواب تک نہ دیا خاموش رہے۔ اس پر حضور علیہ مسکرات رہے بعد از ان حضرت ابوبکر صدیق ہے نہ اس کی بعض باتوں کی تردید کی جس پر حضور علیہ ان ماض ہو کر وہاں سے اٹھ کر چلے گئے۔ حضرت ابوبکر صدیق ہو بارگاہ مصطفوری تھے ہیں حاضر ہوئے اور عرض کی: یا گئے۔ حضرت ابوبکر صدیق ہو گئے اس کی جند باتوں کی تردید کی تو آپ علیہ اس وقت مسکرا رہے کے اس کی چند باتوں کی تردید کی تو آپ علیہ اس وقت مسکرا رہے میں بیان جب میں نے اس کی چند باتوں کی تردید کی تو آپ علیہ اس اور جب تو دہاں سے کیوں چلے آ ہے؟ اس پر حضور اس کی قرایا: جب تم خاموش سے اور دب تو برابر گالیاں دیے جا رہا تھا تو تمہارے ساتھ کا فرشتہ جواب دے رہا تھا اور جب تو برابر گالیاں دیے جا رہا تھا تو تمہارے ساتھ کا فرشتہ جواب دے رہا تھا اور جب تو خاس کی بحض باتوں کی تردید کرنا شروع کی تو شیطان وہاں آ گیا تھا اور بیں اس معفل میں نہیں بیٹھا جہاں شیطان موجود ہو اے ابوبکر تین چزیں برق بیں:

- ا۔ اگر مظلوم ظالم کو معاف کر دے تو اللہ تعالی مظلوم کی مدد فرما تا ہے۔
- ۲۔ اگر کوئی مال و دولت میں اللہ تعالی سے اضافہ طلب کرے تو اللہ تعالی اس کی قلت میں اضافہ کر دیتا ہے۔
- س۔ اگر کوئی اللہ تعالی کی خوشنودی کی خاطر بخشش وانعام کا دروازہ کھول دے تو اللہ تعالی اس میں مزید اضافہ فرما تا ہے۔

حضرت حذیفہ سے روایت ہے کہ حضوں اللہ نے فرمایاتم ہرجائی نہ ہو جاؤ اور کہنے لگو کہ اگر لوگ احسان کریں تو ہم بھی احسان کریں گے اور اگر وہ ظلم کریں تو ہم بھی ظلم کریں گئ بلکہ تم اپنے آپ کو اس چیز کا عادی بناؤ کہ اگر لوگ احسان کریں تو تم بھی احسان کرو اور اگر وہ ظلم کریں تو تم بھی احسان کرو اور اگر وہ ظلم کریں تو تم ظلم نہ کرو۔

شیخ فضیل فرماتے ہیں بھائیوں کی لغزشوں کو معاف کر دینا جواں مردی کی

علامت ہے۔

حضور علی کا ارشادگرامی ہے صلہ رحی کرنے والا وہ نہیں جو کسی کا بدلہ دے بلکہ وہ ہے کہ اگرتم اس کے ساتھ تعلقات منقطع کرو تو وہ تمہارے ساتھ میل جول رکھے۔ شریفانہ اخلاق کی نشانی میہ ہے کہ تم اسے معاف کرو جو تم پر ظلم کرے اور جو تم سے قطع تعلق کر دے اس کے ساتھ میل جول رکھوا ور جو تمہیں محروم کرے اس کے ساتھ میل جول رکھوا ور جو تمہیں محروم کرے اس کے ساتھ میل جول رکھوا ور جو تمہیں محروم کرے اس کے ساتھ میل جول رکھوا کر ہے تھا تھا کہ کے ساتھ میں محروم کرے اس

# خوش باش اور ہنس مکھ چہرے

صوفیاء کرام کے اخلاق کا اگر مطالعہ کیا جائے تو یہ بات روزِ روثن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ صوفی خلوت و تنہائی میں اللہ تعالی کی بارگاہ میں گڑ گڑا کرروتا ہے گر وہ لوگوں کے سامنے شگفتہ رو اور خوش باش نظر آتا ہے۔ اس کے دل کی تجلیات کی وجہ سے اس کے چہرے پر مسرت کی جھلک نمایاں ہوتی ہے۔ کیونکہ اس کا باطن

روحانی منازل طے کرتا ہے اور خداکی طرف سے اس پر ایسے انعامات نازل ہوتے ہیں 'جن سے اس کا قلب انوار الہیہ سے لبریز ہوجاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے یہ یہ اللہ کا فضل ورحمت ہے اس پر انہیں خوش ہونا چاہئے۔ جب دل پر انوار الہی کا یہ سرور چھا جائے تو چہرہ پر اس کا اثر ضرور ہوتا ہے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔ و جُوهٌ یَّوُمَئِذِ مُسُفِرةٌ ٥ کَتَّے ہی چہرے اس دن (نور ایمان) ضاحِکَةٌ مُسْتَبُشِرةٌ ٥ کَتَے ہی چہرے اس دن (نور ایمان) مضاحِکَةٌ مُسْتَبُشِرةٌ ٥ کَتَے ہی جہرے اس دن (نور ایمان) مضاحِکَةٌ مُسْتَبُشِرةٌ ٥ کَتَے ہی جہرے اس دن (نور ایمان) میں بہت ہوگی ٥ کہ جہرے اس کے روشن ہوں گے کہ وہ اللہ کی راہ میں بہت عرصے تک غبار آلودہ رہ چکے ہوئی ۔ دل کے نور کا چہرے پر ایسا ہی عکس پڑتا ہے عرصے تک غبار آلودہ رہ چکے ہوئی۔ دل کے نور کا چہرے پر ایسا ہی عکس پڑتا ہے

کہتے ہیں کہ وہ چہرے اس کئے روتن ہوں گے کہ وہ اللہ کی راہ میں بہت عرصے تک غبار آلودہ رہ چکے ہونگے۔ دل کے نور کا چہرے پر ایبا ہی عکس پڑتا ہے جیسا کہ چراغ سے شیشے اور چراغ دال روشن ہو جاتے ہیں۔ اس مثال میں چہرہ چراغ وال اور دل شیشہ ہے اور روح چراغ ہے کہذا جب قلب روحانی انوار کی لذتوں سے لبریز ہو جاتا ہے تو پھر چہرے پر شگفتگی کے آثار نمایاں ہو جاتے ہیں جسیا کہ قرآن کریم میں ارشاد باری تعالی ہے:

تَعُرِفُ فِی وَجُوهِهُمُ نَضُرَةً آپِ ان کے چروں پر آسودہ حالی النَّعِیْمِ O النَّعِیْمِ O النَّعِیْمِ O

(المصطففين ٢٢٠:٨٣)

ایک اور مقام پر ارشاد خداوندی ہے۔

وُجُوهٌ يَّوُمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ ۞ اِلَى رَبِّهَا ﴿ كَتَىٰ چَهِرِ اسْ روز ترو تازه مول الْطَوَةُ ۞ ﴿ كَالَتُ خِهِرِ اسْ روز ترو تازه مول الْطَوَةُ ۞ ﴿ كَالِي رَبِيهُ مِنْ مُو الْطَوَةُ ۞ ﴿ كَالَمُ عَلَى مُو اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِدُ ﴾ ﴿ وَلِيهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ

(القيامة ۲۳۰۲۵) مونکے 🔾

یعنی جب نظریں خداوند قدوں کی طرف اٹھیں گی تو چہرے ترو تازہ ہوجائیں گے چونکہ صوفیا کے اربابِ مشاہدہ کی بصیرت کی نگا ہیں نور مشاہدہ سے منور ہو چکی ہیں اور ان کا آئینہ قلب یقل ہوکر حسنِ ازل کے نور سے منعکس ہوگیا ہے۔ اس لئے اگر صیفل شدہ آئینہ پر سورج کا عکس پڑے گا تو تمام دیواریں روشن ہوجائیں گی جیبا کہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

سِیُمَا ھُمُ فِی وُجُوُهِ مِمْ مِیْنُ اَتُرِ اِن کی علامت ان کے چروں پر السُّجُودِ ۔ نمایاں ہے جو سجدوں کا اثر ہے۔

(افتح '۲۹:۴۸)

لہذا جب چہرہ سابوں کے سجدوں سے جو جسمانی قالب ہیں' متاثر ہوسکتا ہے تو وہ مشاہدہ جمال الہی سے کیوں متاثر نہیں ہوگا۔

حضرت جابر بن عبداللہ ﷺ نے فرمایا ہر نیکی معدقہ ہے اور یہ بھی نیکی ہے کہ حضو والیہ نے فرمایا ہر نیکی معدقہ ہے اور یہ بھی نیکی ہے کہ تم اپنے بھائی کے ساتھ ملاقات کرو اور یہ بھی نیکی ہے کہ تم ڈول میں سے اپنے بھائی کے برتن میں پانی ڈالو۔

صوفیاء کی اسی خصوصیت میں نرمی و سادگی ملنساری اور بے تکلفی بھی ہے۔ اس بارے میں حضور اللہ کی خوش اخلاقی کے کئی واقعات یہاں بیان کئے گئے ہیں اور صوفیاء کرام آپ اللہ کی پیروی کرتے ہیں۔ حضور اللہ فرماتے ہیں میں مزاح کرتا ہوں مگرحق بات کہتا ہوں۔

حضرت زاهر بن خرام مضوطی کے پاس روزانہ نگی چیز تخفے کے طور پر لاتے تھے۔ ایک دن وہ نہ آئے مگر حضوطی کے اسے مدینے کے بازار میں اپنا سامان فروخت کرتے ہوئے دیکھ لیا۔ آپ ایک سیدھے اس کے پاس تشریف لے

گئے اور پیچھے سے ہاتھ ڈال کر بغل گیر ہو گئے جب اس نے پیچھے کی جانب مڑکر دیکھا تو پتہ چلا کہ یہ حضورہ اللہ کی ذات اقدس ہے وہ قدموں میں گر گیا اور قدم ہوی کی۔ اس وقت حضورہ اللہ نے فرمایا اس غلام کو کون خریدتا ہے اس نے عرض کی یا رسول اللہ اللہ اس صورت میں آپ جھے کھوٹا پائیں گئ آپ نے فرمایا مگر اللہ کے بند کے بخش ہو۔ اس کے بعد حضورہ اللہ نے فرمایا ہر شہری کا ایک بادیہ نشین ہوتا ہے ٹہذا اہل محمد اللہ کے بعد حضورہ اللہ کے۔

حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک آ دمی حضوطی کے پاس آیا اور عضوطی کے پاس آیا اور عضوطی کے پاس آیا اور عضوطی کے یا سالہ کا میں تمہیں اوٹنی کے نیچ پر سوار کراؤں گا۔ اس نے عرض کی یا رسول اللہ کی کے بیچ پر سوار کراؤں گا۔ اس نے عرض کی یا رسول اللہ کی کہ میں آپ سے عرض کرتا ہوں کہ آپ مجھے اونٹ پر سوار کرائیں 'جبکہ آپ فرمانے ہیں کہ میں تمہیں اوٹنی کا پیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کے نیچ پر سوار کراؤں گا اس پر حضوطی کی کا کہ کی کہ کرمایا اونٹ بھی تو اونٹی کا کی کے دیکھ کے دیکھ کی کے دیکھ کرمایا اونٹ بھی کو اونٹی کا کہ کے دیکھ کرمایا دیا کہ کو کہ کرمایا دیا کہ کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمایا کرمای کا کہ کرمایا کرمای کی کا کہ کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمای کرمای کرمایا کرمای کو کرمایا کرمای کرمای کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمای کرمای کرمایا کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمایا کرمای کرمایا کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمای کرمایا کرمای کرما

ہنس پڑے۔ حضرت عائشہ ہے دریافت کیا گیا کہ حضوراً ہے۔ کیا کرتے تھے۔ انہوں نے فرمایا' آ پے اللہ سب لوگوں سے زیادہ نرم مزاج ہوتے

\_\_\_\_\_\_

تھے ہر وقت مسکراتے اور بنتے رہتے تھے۔

ایک اور موقعہ پر حضرت عائشہ فی نے فرمایا حضور اللہ نے ایک دفعہ میرے ساتھ دوڑ لگائی تو میں آ کے نکل گئ وسری طرف کی دوڑ میں آ پیلی آ گے براہ ہے۔ برٹھ گئے تو آ ہے اللہ نے فرمایا یہ پہلی دوڑ کا بدلہ ہے۔

حضرت عائشہ فرماتے ہیں کہ میں حضور اللہ کے کئے حریرہ پکا کرلائی۔

آپ اللہ میرے اور حضرت سودہ کے درمیان جلوہ افروز تھے۔ میں نے حضرت سودہ کے انہوں نے انکار کر دیا دوبارہ کہنے پر بھی انکار کیا 'تیسری دفعہ میں نے کہا آپ کو کھا نا پڑے گا' ورنہ میں آپ کے چرہ پر حریرہ مل دوں گی۔ یہ کہہ کر میں نے حریرہ میں ہاتھ ڈال کر ان کے چرے پر مل دیا۔ آپ اللہ ہنس کہہ کر میں نے حریرہ میں ہاتھ ڈال کر ان کے چرے پر مل دیا۔ آپ اللہ ہنس کہ کہ کر میں نے جی حریرہ میرے چرے پر مل دی۔ آپ اللہ ہنس کہ کہ کر میں سے گزرے اور آواز دی ۔ اے عبداللہ حضور اللہ کے خیال منہ دھو لو۔ دروازے کے پاس سے گزرے اور آواز دی ۔ اے عبداللہ حضور اللہ منہ دھو لو۔ حضرت عام فرمایا کہ شاید وہ اندر آ ئیں اس لئے فرمایا کہ دونوں کھڑی ہو کر اپنا منہ دھو لو۔ حضرت عاکشہ فرماتی ہیں کہ میں اس دن سے حضرت عمر فاروق کے شاید وہ اندر آ ئیں اس کے فرمایا کہ دونوں کھڑی ہو کر اپنا منہ دھو لو۔ حضرت عاکشہ فرماتی ہیں کہ میں اس دن سے حضرت عمر فاروق کے شاد تھے۔

ایک روایت میں حضرت عمر ف نے حضرت زبیر ف کے ساتھ دوڑ لگائی تو حضرت زبیر ف کے ساتھ دوڑ لگائی تو حضرت زبیر ف آگے بڑھ گئے تو فر مانے گئے رب کعبہ کی قتم! میں تم سے آگے بڑھ گئے تو فر مانے گئے کعبہ کیا۔ کے دب کی قتم! میں تم سے آگے بڑھ گیا۔

حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ ہم احرام کی حالت میں سے کہ حضرت عمر فاروق کے مجھ سے فرمانے لگے آؤ ہم دونوں پانی میں مقابلہ کریں تاکہ معلوم ہو کہ ہم میں سے کس کا سانس لمباہے۔

عبدالكريم فرماتے ہيں ہم محمد بن سيرين کے پاس شاعرى كا چرچا كرتے اور ان كے ساتھ مذاق كرتے تھے ہم ان كوران كے ساتھ مذاق كرتے تھے ہم ان كو مجلس سے ہوئے نكلتے تھے مگر جب ہم حسن بھرى كى محفل سے نكلتے تو ہمارى آئكيں اشك بار ہوتی تھیں۔

حضرت بکر بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ آپ اللہ کے صحابہ آپس میں مذاق کرتے تھے بہاں تک کہ بعض اوقات خربوزے بھی ایک دوسرے پر پھینکتے تھے اور جس وقت حقائق کی باتیں ہوتیں تو مردِمیدان بن جاتے تھے۔

یہ اخبار و احادیث صوفیاء کرام کی نرم مزاجی اور خوش اخلاقی کو ثابت کرتی ہیں کہ وہ خانقابوں میں ہنی مذاق بھی کرتے سے اور لوگوں کی طبیعتوں کے مطابق ان کے ساتھ برتاؤ بھی کرتے سے کونکہ وہ سمجھتے سے کہ خدا کی رحمت بہت وسیع ہے مگر جب خلوت میں ہوتے تو بہادر انسان کا موقف اختیار کرتے سے اور اہم اعمال و افعال کا جامہ زیب تن کرتے سے ۔ اس طرح حد اعتدال میں ایک صوفی ہی رہ سکتا ہے ، جو اپ نفس کو قابو میں رکھتا ہے ، جو اس کے اخلاق ورجی نات سے بخو بی واقف ہوتا ہے یہاں تک کہ وہ اس کی اس طرح تکہداشت کرتا ہے کہ نفس افراط و تفریط سے بچتے ہوئے راہے اعتدال اختیار کرتا ہے۔

مبتدی مریدوں کے لئے بکثرت ایسے کام کرنا مناسب نہیں کیونکہ ان میں

علم کی کی ہوتی ہے اس لئے وہ اپنے نفس سے بخوبی واقف نہیں ہوتے۔ اس لئے یہ اندیشہ ہوتا ہے کہ وہ حد اعتدال سے تجاوز نہ کر جائیں'کیونکہ ایسے مواقع پر نفس بہت اچھل کود کرتا ہے' جس سے اس میں خرابی وسرشی پیدا ہو جاتی ہے' اس لئے لوگوں کے مزاج کی موافقت کرنا صرف ان لوگوں کے لئے مناسب ہے جو روحانیت کے بلند مقام پر پہنچ گئے ہول' ایسے مواقع پر جب وہ لوگوں کے مزاج کی موافقت کرنے باند مقام سے اتر تے ہیں تو ان کا چیزول علم کے ساتھ ہوتا ہے' گر جن کا روحانی حال صاف نہ ہو ان میں سرش نفس اور اس کے ان طبی رجانات کے باتی ما ندہ جھے کی آ میزش ہو جو برائیوں کی طرف آ مادہ کرتے ہوں' وہ اگر عوام کی مفلوں میں شریک ہوں گے تو نفس برائیوں کی طرف آ مادہ کرتے ہوں' وہ اگر عوام کی مفلوں میں شریک ہوں گے تو نفس برائیوں کی طرف آ مادہ کرتے ہوں' وہ اگر عوام کی مفلوں میں شریک ہوں گے تو نفس برائیوں کی دا ہوں پر گامزن ہوجائے گا۔

## ظرافت ومزاح ميں اعتدال

حضرت سعد بن العاص فی نے اپنے بیٹے سے فرمایا ظرافت اور مزاح میں اعتدال رکھو' کیونکہ اس کے افراط سے رعب جاتا رہتا ہے' بیل بے وقوف افراد بھی تم پر دلیر ہو جا ئیں گے اور اگر اس کو بالکل ترک کر دیا جائے تو دوست ناراض ہو جاتے ہیں اور مصاحبوں کو وحشت ہونے لگتی ہے اور بین بھائی چارہ ختم ہو جاتا

ہے۔

جس طرح مزاح کے اعتدال کو قائم رکھنا مشکل ہے اسی طرح ہنسی کے اعتدال کو بھی برقرار رکھنا مشکل و دشوار ہے۔ ہنسی انسانی خصوصیت ہے جو انسان کو حیوان سے ممتاز کرتی ہے۔ ہنسی عجیب وغریب چیز پر آتی ہے اور تعجب غور وفکر کا متیجہ ہوتا ہے جو انسان کے لئے باعث شرافت اور اس کی ممتاز خصوصیت ہے کہذا اس

کے اعتدال سے بخو بی واقف ہونا ان لوگوں کا کام ہے جوعلم میں ثابت قدم ہوں کہا جاتا ہے کہ زیادہ ہنتی سے بچو کیونکہ بیدل کو مردہ کرتی ہے اور بیا بھی کہا گیا ہے کہ ہنسی کی کثرت رعونت کی نشانی ہے۔

حصرت عیسیٰ \* فرماتے ہیں اللہ تعالی خود پسندی کے بغیر بیننے والے او بلاوجہ چغل خوری کرنے والے سے نفرت کرتا ہے۔

## ظرافت اور مزاح میں فرق

ظرافت اورلطیفہ **گوئی ا**گر سنجیدگی کے ساتھ اختیار کی جائے تو اس سے غص

نہیں آتا۔ مزاح میر ہے کہ اگر اسے سنجیدگی کے لہج میں بیان کیا جائے تو اس سے

غصه آجائے۔ اس وجہ سے امام اعظمؓ نے نماز میں قبقہہ لگانے کو گناہ قرار دیا ہے اور

اس سے وضو کے باطل ہونے کا حکم دیا ہے اور فرمایا ہے کہ گناہ کسی چیز کے خار ہا

ہونے کے قائم مقام ہے۔

مزاح اور ہنسی میں اعتدال اسی وقت قائم رہ سکتا ہے جبکہ وہ خوف ُ تنگ د کی ورمصیبت کے تنگ مقام سے خارج ہو کرنمودار ہؤ کیونکہ خوشی و امید مزاح اور ہنسی بدا کرتے ہیں اور خوف وانقباض ان کو معتدل رکھتے ہیں۔



www.MinhajBooks.com

### باب:٢



www.MinhajBooks.com



www.MinhajBooks.com

# سادگی اور بے تکلفی

صوفیاء کرام کے اخلاق کی ایک نمایاں خصوصیت سادگی اور بے تکلفی ہے۔
ان کے ہاں تکلف تصنع اور بناوٹ لوگوں کی خاطر نفس پر بے جا دباؤ کا باعث تقدیر
سے پوشیدہ نزاع اور تقسیم کرنے والے سے ناراضگی کا سبب اور انسان کے لئے مخلص
کی راہ سے فرار کا ذریعہ ہے۔ موجودہ دور میں لوگوں کے سامنے لباس و گفتگو میں
تکلف اور بہت زیادہ خوشامد لوگوں کا معمول بن گیا ہے۔ چند افراد کے علاوہ کوئی بھی
اس سے محفوظ نہیں ۔ بعض افراد اس حد تک خوشامد کرتے ہیں کہ وہ سراسر منافقت بن
جاتی ہے جوصوفی کے حال کے بالکل برخلاف ہے۔

# سادگی سنت صالحین ہے

حضرت انس شفرماتے ہیں میں حضوراً اللہ کے ولیمہ میں شریک ہوا جس میں نہ روٹی تھی اور نہ گوشت۔

حضرت جابر ﷺ کے پاس کچھ دوست آئے تو آپ ان کے لئے روئی اور سرکہ لے کر آئے اور کہنے لگے کھاؤ کیونکہ میں نے حضوطیعی سے سنا ہے کہ سرکہ بہت عمدہ سالن ہے۔

حضرت سفیان بن سلمہ کے فرماتے ہیں میں سلمان فاری کے پاس آیا تو

انہوں نے روٹی اور نمک نکال کر میرے سامنے پیش کیا اور فر مایا اگر حضور اللہ ہمیں اس بات سے منع نہ فر ماتے کہ کوئی کسی کے ساتھ تکلف نہ کرے تو میں تمہارے لئے ضرور تکلف کرتا۔

حضرت ابووائل فرماتے ہیں میں اپنے دوست کے ساتھ حضرت سلمان فاری کی ملاقات کے لئے گیا تو انہوں نے ہمیں جو کی روٹی اور جو کا نمک پیش کیا۔ میرے دوست نے کہا اگر اس نمک میں بودید ہوتا تو بیزیادہ خوشبودار ہو جاتا۔ یہ میں کر حضرت سلمان فاری گھر سے نکا اور اپنا لوٹا رہن رکھ کر بودید نزیدا ، جب ہم کھا چکے تو میرے دوست نے کہا خدا کا شکر ہے کہ کہ اس نے ہمیں اپنے رزق پر قانع ہوتے تو قانع رکھا۔ اس پر حضرت سلمان فاری نے فرمایا اگرتم اپنے رزق پر قانع ہوتے تو میرا لوٹا رہن نہ رکھا جاتا۔ اس واقعہ میں حضرت سلمان فاری کی طرف سے قول و فعل دونوں میں بے تکلفی ظاہر ہوتی ہے۔

حضرت یونس کا ایک واقعہ بیان کیا گیا ہے کہ ایک مرتبہ ان کے بھائی ان
کی ملاقات کے لئے آئے تو انہول نے ان کے سامنے جو کی روٹی کا نکڑا پیش کیا اور
وہ ساگ جس کی انہوں نے کاشت کر رکھی تھی' توڑ کر لائے' اس کے بعد انہوں نے
فرمایا اگر خدا تکلف کرنے والوں پر لعنت نہ کرتا تو میں تمہارے لئے ضرور تکلف
کرتا۔

ایک بزرگ کا فرمان ہے کہ جب تمہارے پاس کوئی ملاقات کے لئے آئے تو جو کچھ موجود ہو'پیش کر دواور جب تم کسی سے ملاقات کروتو کچھ باقی نہ چھوڑ و۔

حضرت زبیر بن العوام فرماتے ہیں کہ حضوط فیلی نے ایک دن بارگاہ خداوندی میں عرض کی اے اللہ تو ان لوگوں کی مغفرت فرما جو میری امت کے

منهاج انٹرنیٹ بیورو کی پیشکش

مرُ دوں کے لئے دعائے خیر کرتے ہیں اور تکلف نہیں کرتے کونکہ میں اور میری امت کے نیک بندے تکلف سے بیزار ہیں۔

# فخش کلامی علامت ِ نفاق ہے

حضرت ابو امامہ کی روایت ہے کہ حضوطی نے فرمایا حیاء اور درماندگی کا م ایمان کی نشانی ہے اور فخش کلامی اور کثرت بیان نفاق کی علامت ہے۔ یہاں بیان سے مراد کثرت کلام کوگول کی بے جا خوشامہ بے جا تعریف اور اظہارِ فصاحت ہے جو اہل حق کا شیوہ نہیں۔

### قناعت باعث خودداری ہے

صوفیاء کرام کی ایک اخلاقی خصوصیت یہ ہے کہ وہ دنیا کی تھوڑی چز پر قناعت کرتے ہیں صوفی انصاف کے ذریعے اپنے نفس پر قابو پاتا ہے نفس کے رجحانات اور قناعت کے فوائد سے آگاہ اور نفس کو قانع بنانے کاعلم رکھتا ہے کیونکہ اسے اس کے امراض وعلاج معلوم ہوتے ہیں۔

حضرت ذوالنون مصریؓ فرماتے ہیں جو قناعت اختیار کرتا ہے وہ اپنے زمانے والوں سے آرام پاتا ہے اور اپنے ہاتھوں پر غالب رہتا ہے۔

شیخ بشر حافی کا قول ہے اگر قناعت سے صرف خود داری قائم رہ سکے تو یہی چز قناعت پیند کے لئے کافی ہے۔

بنات الحمال کا قول ہے آزاد انسان اگر طبع اختیار کرے تو غلام ہے اور اگر

قناعت اختیار کرے تو آزاد ہے۔ ایک بزرگ کا فرمان ہے تم قناعت کے ذریعے اپنی حرص سے انتقام لؤ' جیسا کہ قصاص کے ذریعے اپنے وثمن سے انتقام لیتے ہو۔

حضرت ابوبکر مراغیؓ فرماتے ہیں ہوشمند وہ ہے جو دنیا کے کام قناعت و توقف کے ساتھ پورا کرے۔ توقف کے ساتھ پورا کرے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا قول ہے قناعت نہ اچٹنے والی تلوار ہے۔ قرآن حکیم میں اللہ تعالی کا فرمان ہے۔

ہم اسے ضرور پاکیزہ زندگی کے ساتھ

فَلَنُحُييَنَّهُ حَيوةً طَيّبَةً 0

(انحلُ ۱۱:۷۹) زنده رکیس کے

حضرت وصب بن منہ ٌفرماتے تھے کہ عزت وغنا دونوں اپنی جگہ سے نکل کرایسے شخص کی تلاش میں پھرتی رہیں جس کے پاس ہمیشہ رہ سکیں راستے میں انہیں ایک قانع شخص مل گیا تو اسی کے پاس تھہر گئیں۔

# قناعت <u>سے ت</u>و نگری کا حصول

حضرت ابوسعیر شفر ماتے ہیں میں نے حضوط اللہ کو فر ماتے سنا: تھوڑی اور کافی چیز خدا سے عافل کرنے والی کثیر چیز سے بہتر ہے۔' دوسری روایت میں آپ اللہ کا ارشاد گرامی ہے: جوشض اسلام لے آئے اور اس کا رزق اس کے لئے کا ارشاد گرامی ہے: جوشض اسلام لے آئے اور اس کا رزق اس کے لئے کا فی ہے اور وہ اس پر صبر کرنے تو وہ کامیاب انسان ہے۔

حضرت ابو ہریرہ ﷺ نے بید دعا فر مائی اے اللہ آ آل محقیق کارزق صرف گزارہ کے لائق عطا کر۔

حضرت عمر فاروق کے فرمایا تم کتاب اللہ کے ظرف اور حکمت کے سرچشمے بن جاؤ اور اپنے آپ کو مردول میں شار کرؤ اللہ سے روز بروز رزق طلب کرو اور اگر تمہیں زیادہ رزق نہ ملے تو اس سے تمہیں کوئی نقصان نہیں پنچے گا۔ حضرت عبداللہ بن محض کی روایت ہے کہ آ سے اللہ نے فرمایا جو شخص امن

کے ساتھ صبح گزارے وہ تندرست رہے اور اس کے پاس اس دن کی روزی موجود ہو توسمجھ لو کہاس نے دنیا کا احاطہ کر لیا۔

محمد بن واسلح نمک یا سرکہ کے ساتھ روٹی کھاتے اور فرماتے کہ جوشخص دنیا میںان چیزوں سےخوش ہے' وہ لوگوں کے سامنے ذلیل نہیں ہوگا۔

حضرت سفیان توری فرماتے ہیں جو شخص اس زمانے میں جو کی روٹی پر قناعت نہ کرے وہ ضرور ذلیل وخوار ہو گا۔ ایک دفعہ ایک شخص نے آپ سے مال جمع کرنے کی اجازت جا ہی تو اسے فرمایا جو شخص مال جمع کرتا ہے وہ پانچ خصلتوں میں مبتلا ہو گا' یعنی طول امل' شدتِ حرص' بخل' آخرت سے فراموثی اور قلت ِ پر ہیز گاری۔

حضرت حامد لفاف فرماتے ہیں جوشض قناعت سے تونگری حاصل کرنا چاہے وہ راہ راست پر ہے اور جو اس کو مال سے حاصل کرنا چاہتا ہے وہ راہتے سے بھٹک گیا ہے۔

میں نے بہت سے بزرگوں شیخ الاسلام ذکریاً شیخ امین الدین امام جامع الغمری شیخ عبد الحلیم بن مصلح ، شیخ علی الجیری شیخ محمد بن عنان شیخ محمد المعمر شیخ محمد العمد ل وغیرهم کو دیکھا ہے کہ بیالوگ خشک روٹی کے طکڑے کر کے پانی میں ڈالتے اور اسی پر گزارہ کرتے تھے۔

شخ تاج الدین ذاکر فرماتے تھے قناعت اس کا نام نہیں کہ انسان کو بغیر تکلف کے جو چیز حاصل ہو'اسے کھا لے'بلکہ قناعت یہ ہے کہ مال کثیر اور کھانا ہونے کے باوجودیا نجے دن یا تین دن میں تھوڑا سا کھائے۔

سیدعلی خواصؓ جب کھانا کھاتے تو نولقموں سے زیادہ نہ تناول کرتے اور ساتھ فرماتے حضور ﷺ نے فرمایا ہے کہ

-----

آ دمی کے لئے چند لقبے ہی کافی ہیں جواس کی کمرسیدھار کھیں۔ حسب الادمى لقيمات يقمن صلته.

(سنن ابن ماجهٔ ۱۱۱۲ کتاب الاطعمة 'رقم

الحديث: ۴۸۳۳)

### لقيمات

تین سے لے گرنولقوں تک کے گئے آتا ہے لہذا اہل ایمان کے لئے نو لئے ہی کافی ہیں۔ اور اس سے زیادہ کی ضرورت نہیں۔ گر جو لوگ محنت کے کام کرتے ہیں مثلاً کسان کھیتی کاٹے والے ڈھال بنانے والے ملاح وغیرہ ان کے لئے اتنی مقدار کافی نہیں ہے جرز اس صورت کے کہ ان میں فرشتوں کی ہی قوت ہو اور ان کی روحانیت ان کی جسمانیت پر غالب ہو جیسا کہ احادیث میں آیا ہے جرئیل نے قوم لوط کی بستیاں اکھاڑ لی تھیں اور ان کو آسان کی طرف اٹھا کر لے جرئیل نہ کچھ کھاتے ہیں اور نہ ہی چیج ہیں۔

حضرت جابرہ سے مروی ہے کہ حضورالیہ نے فرمایا قناعت ایما مال

ہے جو ختم نہیں ہوسکتا۔ محسن کی شکر گزاری

صوفیاء کے اخلاق کی ایک نمایال خصوصیت محسن کے احسانات کی شکرگزاری اوراس کے لئے دعا گوئی ہے۔ ان کے اندراپنے پروردگار پرتوکل کرنے کا جذبہ پایا جاتا ہے۔ اس طرح ان کی توحید بھی واضح ہے کہ ان کی نظریں اغیار کی طرف نہیں ہوتیں' بلکہ وہ تمام نعمتوں کا سرچشمہ منعم حقیقی خدائے وحدہ لائٹریک ہی کو

سیمت ہیں۔ تا ہم حضور اللہ کی اتباع میں وہ انسان کا شکریہ بھی ادا کرتے ہیں کیونکہ حضور اللہ کی ایک خطبہ میں ارشاد فرمایا تھا کہ حضرت ابوبکر بن قحافہ کے خطبہ میں ارشاد فرمایا تھا کہ حضرت ابوبکر بن قحافہ کے ایک خطبہ میں ارشاد فرمایا تھا کہ حضرت ابوبکر بن قحافہ کسی نے ہمیں اپنی محبت اور احسانات سے ممنون نہیں کیا۔

بکر بن عبداللہ المزنی فرماتے ہیں جو شخص الحمدللہ کہتا ہے اس پر اس کا بھی شکر واجب ہو جاتا ہے۔

وھب بن منہ ٌفرماتے ہیں شکر یہ ہے کہ تو اللہ تعالی کی بے شار نعمتوں کا اقرار کر لے اور اعتراف کر لے کہ تو ان پراللہ تعالی کا شکر ادانہیں کرسکتا۔

سہل بن عبداللہ تسری فرماتے تھے تیراشکر کرنا یہ ہے کہ تو اللہ تعالی کے انعامات میں انعامات میں انعامات میں سے کئی نہ کرے کیونکہ تیرے تمام اعضاء بھی اللہ تعالی کے انعامات میں سے میں لہذا ان میں سے کئی کے ذریعے ان کی نافر مانی نہ کر۔

ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوُمَئِذٍ عَنِ النَّعِيْمِ O پھر بلا شبرتم سے اس دن جملہ تعمتوں (التکارُ ۱۰۲۰) کے متعلق پوچھا جائے گا۔

مجاہدادر مکحولؓ قرآن پاک کی اس آیت کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ نعمتوں سے مراد ٹھنڈا پانی' گھروں میں سایۂ سیر شکمی' اعتدال خلق اور نیند کی لذت ہے۔ حضرت حسن بھریؓ سے کسی نے یوچھا کہ کیا فالودہ تمام نعمتوں سے بڑھ کر

ہے؟ آپ نے فرمایا اللہ تعالی کی طرف سے ٹھنڈا میٹھا پانی ہمارے کئے اس سے بڑھ کر .

نعمت ہے۔

وهب بن منہ ایک روز گونگے بہرے مصیبت زدہ شخص کے پاس سے گزرے تو ایک شخص نے آپ سے گزرے تو ایک شخص نے آپ سے پوچھا کیا اس شخص پر کوئی انعام باقی ہے؟ آپ نے فرمایا ہاں کھانے اور پینے کا آسانی کے ساتھ گلے میں اثر جانا اور آسانی سے خارج ہونا ان ظاہری نعمتوں سے بہتر ہے جوگم ہوگئی ہیں۔

حضرت شعمی فرماتے ہیں اگر لوگ جھوٹی مصیب کا مقابلہ اس سے بڑی مصیبت کے ساتھ کریں تو بعض مصائب کو بھی عافیت سمجھیں۔

حضرت عبدالله بن عمر کے سامنے کھانا رکھا جاتا تو فرماتے شکر ہے اس خدا کا جس نے مجھے بھوک دی بہت سے لوگ کھانے پر قادر ہوتے ہیں لیکن بیاری یا درد کی شدت کے باعث کھانہیں سکتے۔

حضرت سفیان توری کے پاس ہے جب کوئی کوتوالی آ دمی کا گزرتا تو آپ
سجدے مین گر پڑتے اور فرماتے اللہ کا شکر ہے کہ اس نے مجھے پولیس کا سپاہی یا
چنگی وصول کرنے والا نہیں بنایا پھر اپنے دوستوں کو فرماتے تمہارے پاس سے جب
کوئی مصیبت میں مبتلا شخص گزرتا ہے جسے اپنی مصیبت پر اجر ملے گا تو تم اللہ تعالی
سے عافیت کی درخواست کرتے ہو کیکن جب بیظالم جو اپنی مصیبت پر گنہ کار ہوتے
ہیں تم پر گزرتے ہیں تو کیا وجہ ہے کہ تم لوگ اللہ تعالی سے عافیت نہیں مانگتے۔
ہیں تم پر گزرتے ہیں تو رات میں آیا ہے کہ عافیت خفی باد شاہت

. حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ فرماتے تھے جس کے پاس بیوی ' گھر' سواری اور خادم ہؤ وہ بادشاہ ہے۔

حضرت جعفر بن سلیمان کے قرآن کریم کی درج ذیل آیت

کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ ظاہری انعام اسلام' حسن صورت اور تمہارا رزق ہے اور باطنی انعام لوگوں سے تیرے عیوب و ذنوب کو مخفی رکھنا ہے۔ عون بن عبداللّٰہ فرماتے تھے کہ اللّٰہ تعالٰی نے بندوں کو اپنے مُسن کرم کے

مطابق انعام دیا ہے اور ان سے ان کی حالت کے مطابق شکر جاہتا ہے۔ حضرت حسن بھر کی قرآن کریم کی درج ذیل آیت

اِنَّ الْإِنْسَانَ لِوَبِّهِ لَكَنُوُدٌ O بِرَا (العاديات ٢:١٠٠) ناشكر گزار ہے۔

کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ انسان مصائب کو گنتا ہے اور انعامات کو فراموش کرتا ہے۔ عون بن عبد اللہ بھی قرآن کریم کی آیت مبارکہ

يَعُرِفُونَ نِعُمَةَ اللهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا ۞ يَهُوكُ الله كَى نَعْت كو يَبِي نِي عِيل پَير (الخل ٨٣:١٦) اس كا انكار كرتے ہيں۔

کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ ہم دیکھتے ہیں انعامات اللہ کی طرف سے آتے پھر اللہ تعالی سے غافل ہو کر غیروں کی طرف منسوب کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اگر فلاں نہ ہوتا تو ہمیں میہ نعمت نہ ملتی۔

بشر حافی فرماتے ہیں جس شخص نے اللہ تعالی کا شکر دیگر اعضاء کے سوا صرف زبان سے ادا کیا اس کا شکر کم ہے کیونکہ آ نکھ کا شکر میہ ہے کہ اگر اس سے اچھی چیز دیکھے تو اس کی پردہ پیش کرے۔ کان کا شکر میہ ہے کہ اگر نیک آ واز سنے تو یاد رکھے 'بری آ واز سنے تو بجول جائے' کان کا شکر میہ ہے کہ اگر نیک آ واز سنے تو یا کے وہ حق ہو پیٹ کا شکر میہ ہے کہ اس کوعلم ہاتھوں کا شکر میہ ہے کہ اس کوعلم اور حلم سے پر کرے فرج کا شکر میہ ہے کہ اسے مباح جگہ پراستعال کرے اور پاؤں کا شکر میہ ہے کہ ان سے نیک کام بی کی طرف چل کر جائے۔ پس جس نے اس طرح کیا 'وہی حقیقی شاکر ہے۔



#### باب: ۷



www.MinhajBooks.com



#### سخاوت

صوفیاء کرام کے اخلاق کی ایک نمایاں خصوصیت یہ ہے کہ وہ ذخیرہ اندوزی پر یقین نہیں رکھتے ، بلکہ جود وسخا ، عطا و بخشش ان کی زندگی کا نصب العین ہوتا ہے۔ کیونکہ صوفی کا تمام تر سر مایداللہ تعالی کے خزانے ہیں اور اسے اللہ تعالی پر صحیح توکل اور پورا بھروسہ ہوتا ہے۔ اس کے نزد یک دنیا ایک سرائے کی مانند ہے جہاں وہ کوئی ذخیرہ نہیں رکھتا اور نہ زیادہ طلب کرتا ہے۔

#### ذات مصطفا صلابته ذات مصطفا عليسة أور جود وسخا

حضور الله کی ارشادگرامی ہے اگرتم اللہ پر ویبا ہی بھروسہ کرتے جیسا اس کے توکل کا حق ہے تو وہ تہمیں ایبا رزق دیتا جیسا کہ ان پرندوں کو رزق ملتا ہے جو صبح کے وقت بھوکے نکلتے ہیں اور شام کے وقت سیراب ہو کر آتے ہیں۔

حفرت جابرہ سے مردی ہے کہ جب بھی رسول التھالیاتی ہے کہ طلب کیا گیا تو آپ نے اس کا جواب نفی میں نہیں دیا۔ حضرت ابن عیدینہ شفر ماتے ہیں اگر آپ کے پاس کچھ نہ ہوتا تو اس کے (دینے کا) وعدہ فرماتے تھے۔

پ پ پ پ پ پ کا امام زہریؓ کے جیتیج سے مروی ہے کہ جرئیل ؓ نے فرمایا روئے زمین پر کوئی گھرانہ الیا نہیں جن کے گھروں کا میں نے کھوج نہ لگاما ہو مگر میں نے رسول

التُعلِينَةِ سے زیادہ مال کی بخشش کرنے والانہیں دیکھا۔

ایک روایت ہے کہ حضور اللہ کی کے لئے ذخیرہ جمع نہیں کرتے تھے۔
دوسری روایت میں ہے حضور اللہ کو تین پرندے تخفے کے طور پر بھیجے گئے تو
آ ہے اللہ نے اپنے خادم کو ایک پرندہ دیا۔ جب دوسرا دن ہوا تو وہ اسے لے کر آیا
تو آ ہے اللہ نے فرمایا میں نے تہمیں منع نہیں کیا تھا کہ کل کے لئے کوئی چیز بچا کر نہ
رکھو' کیونکہ اللہ تعالی ہر آنے والے دن کا رزق دیتا ہے۔

حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ حضوطیت کی خدمت میں اسی ہزار درہم لائے گئے۔آپ نے ان سب کوایک چادر پر پھیلا دیا اور جب تک ان سب کواتک چادر پر پھیلا دیا اور جب تک ان سب کواتشہم نہ فرما دیا اپنی جگہ سے نہیں اٹھے۔حضرت سیدنا علی فرماتے ہیں کہ اس وقت آ ہے گئے اطہر پر بھوک کی وجہ سے پھر بندھا ہوا تھا۔

حضرت الوہریرہ اسے مروی ہے کہ حضوطی کے فرمایا کوئی دن ایسا نہیں گزرتا جب دو فرشتے نہ پکار رہے ہول ان میں سے ایک فرشتہ یہ کہتا ہے اے اللہ تو سخاوت کرنے والے کو بدلہ عطا فر ما' اور دوسرا یہ کہتا ہے اے اللہ تو ہخیل کو ہلاک فرما۔

حضرت انس بیان فرماتے ہیں کہ ایک شخص حضوط اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا ' حضوط اللہ نے اس بیان فرماتے ہیں کہ ایک شخص حضوط اللہ نے اس سے پرتھی حاضر ہوا ' حضوط اللہ نے اس دو پہاڑوں کے درمیان کی وادی 'جو بحر این قوم میں گیا تو اس نے کہا اے قوم کے لوگو! جاؤتم سب مسلمان ہو جاؤ' کیونکہ محطیف اتنا زیادہ عطا فرماتے ہیں کہ آپ اپنی درویثی سے بھی نہیں ڈرتے ۔

حبشہ کے بادشاہ نے آپ آلیہ کی خدمت میں دومن ستوری تخفے میں بھیں۔ آپ آلیہ نے اسے ایک بار ہی پانی میں گھول کر اپنے اور اپنے صحابہ کرام

\*(\*)

#### کے اوپر مل دیا۔

حضوطالله کا ارشادگرامی ہے:

السخى قريب من الله، قريب من الله، قريب من الجنه، قريب من الناس، بعيد من الله، بعيد من الله، بعيد من الله، بعيد من الناس، قريب من النارد (ترني ١٨:٢ كتاب البر وصلة باب المباء في النخار رتم الحديث: ١٩٣١)

سخی اللہ تعالی کے قریب ہے جنت کے قریب ہے جنت کے قریب ہے دور نے حریب ہے جبکہ دوز نے سے دور ہے (اس کے بیش کے بیش کے قریب سے دور ہے اور لوگوں سے دور ہے اور لوگوں سے دور ہے جبکہ جہنم کے قریب ہے۔

مدیث پاک میں آیا ہے کہ حضرت ابراہیم اس وقت تک کھان نہیں کھاتے تھے جب تک کوئی مہمان نہ آ جا تا۔ایک مرتبہ تین روز گزر گئے کوئی مہمان نہ آ جا تا۔ایک مرتبہ تین روز گزر گئے کوئی مہمان نہ آ جا تا۔ایک مرتبہ تین روز گزر گئے کوئی مہمان نہ آ یا۔ اتفاقاً کی کافر کا آپ کے دروازے سے گزر ہوا آپ نے اس سے پوچھا تو کون ہے؟ اس نے عرض کی میں کافر ہوں۔ آپ نے فرمایا تو میری مہمانی اور فرمایا: افزائی کے لائق نہیں ہے۔اسی وقت اللہ تعالی نے آپ سے باز پرس فرمائی اور فرمایا: اے ابراہیم جسے میں نے سر سال تک پالاتم نے اسے ایک روٹی تک نہ دی۔ اب رسول اللہ اللہ تھا کی عال دیکھو کہ جب حاتم کا لڑکا حضو والیا کے بارگاہ میں آیا تو آپ ایک اور فرمایا:

اذا اتکم کریم قوما فاکرموہ۔ کینی جب تمہارے پاس کسی قوم کا (سنن ابن ملج کریم قوم کا کرام کرو۔ (سنن ابن ملج کا کرام کرو۔

حدیث: ۱۲۷۲)

منهاج انثرنیک بیوروکی پیشکش منهاج انثرنیک بیوروکی پیشکش

# ابوہل معلوکیؓ کے ہاں خیرات دینے کا طریقہ

حضرت ابوہ ہل معلوکی مجھی خیرات کسی درویش کے ہاتھ پر نہیں رکھتے تھے اور جو چیز دینی ہوتی اسے کسی کے ہاتھ میں نہ دیتے 'بلکہ زمین پرر کھ دیتے تھے' تاکہ وہ اسے اٹھا لے۔ لوگوں نے اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا اس طرح روپے دینے میں وہ خطرہ نہیں رہتا جو کسی مسلمان کے ہاتھ میں دینے سے ہوتا ہے۔ مطلب سے کہ میرا ہاتھ اونچا ہو اور اس مسلمان کا ہاتھ نیچا۔

#### سخاوت ومروت

صوفیاء کرام کے اخلاق میں سے ایک سخاوت و مروت بھی ہے۔ اسلاف کا اتفاق ہے کہ صوفیاء کے طریق پر سخاوت و مروت واجب ہے اور اس کا چھوڑنا منافقین کے اخلاق میں سے ہے اور جس میں سخاوت مروت نہیں اس میں بھلائی اور خیر میں سے کچھنہیں' اگروہ وہ بہت زیادہ عابد ہی کیوں نہ ہو۔

حضور علی کا ارشاد گرامی ہے لوگوں پر ایک زمانہ آئے گا کہ اس میں مروت اور اخلاق حمیدہ بہت کم ہو جائیں گے اور مرد مردوں کے باعث اور عورتیں عورتوں کے باعث ایک دوسرے سے مستغنی ہوں گئے جب بیز مانہ پاؤتو صبح وشام عذاب کا انتظار کرو۔

حضرت ابوہریں سے جب مروت کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا آ دی صبح و شام کا کھانا آپنے گھر کے صحن میں کھائے نہ کہ اندر گھس کر۔ حسن بن کسانؓ کے گھر کے دروازے پر لکھا ہوا تھا کہ اللہ اس شخص پر رحم کرے جو اندر آ کر کھانا کھائے۔

حضرت عمرو بن عاص ، سے مروت کی بابت سوال ہوا تو آپ نے فرمایا

-----

کہ وہ حق کا عرفان اور دوستوں سے نیک سلوک کرنا ہے۔

حضرت ربیعہ فی فرماتے ہیں سفر میں مروت یہ ہے کہ آ دمی دوستوں پر اپنا توشہ خرچ کر دے اور ان کی مخالفت نہ کرے اور ان کے ساتھ نزاع نہ کرے۔ بعض علماء کہتے ہیں تاجر کا اپنے دوست سے نفع لینا خلاف مروت ہے۔

حضرت حسن بھریؒ سے مروت کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا جس بات سے آدمی اللہ تعالی کے نزدیک اور خلق کے نزدیک معیوب سمجھا جائے' اس کے ترک کرنے کا نام مروت ہے۔

ابوعبداللہ محمد بن عراق سے مروت کی نسبت دریافت ہوا کہ یہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا مروت بیر ہے کہ انسان ایسا کوئی فعل نہ کرے جس کے اظہار سے دنیا اور آخرت میں شرمندہ ہو۔

اسلاف کا بیم معمول تھا کہ اگر کوئی کھانا پکانے کے لئے ہنڈیا مستعار لیتا تو اسے کھانے سے بھر کر واپس کرتا اور اکثر ہنڈیا کا ما لک بھی مستعیر کو بھر کر دیتا اور کہتا کہ مجھے اپنے بھائی کو خالی ہنڈیا دینا برا معلوم ہوتا ہے۔

حضرت اصمعی سے مروت کے معنی دریافت کئے گئے تو فرمایا مروت سے ہے کہ دسترخوان بچھایا جائے اور زبان شیریں ہو اور مال خرچ کیا جائے اور عفت الیسی جس کوسب مانیں اورکسی کوایذانہ دی جائے۔

حضرت سری سقطی فرماتے ہیں کہ مروت کیا ہے؟ نفس کو کمینہ خصائل سے بچانا اور ہراس بری حرکت سے بچانا، جس سے آدمی لوگوں میں معیوب سمجھا جائے اور تمام معاملات میں لوگوں سے انصاف کرنا جو شخص اس سے زیادہ کرے تو وہ اس کی سعادت ہے۔

## احسان كالمفهوم اورفضيلت

احسان کا مادہ اشتقاق حسن ہے لیعنی لفظ احسان حسن سے بنا ہے۔ اس کئے احسان کا مطلب ہو گا ایساعمل جس میں مُسن و جمال کی شان موجود ہواور اس میں کسی قتم کی غلاظت کراہت برصورتی ان مناسب حالت اور مذموم کیفیت کی آمیزش کا امکان تک نہ ہو۔اس میں اول تا آخر حسن ہی حسن ہواور وہ اس قدر ہو کہ اسے بار گاہِ حسن میں کسی تر دد و چکھاہٹ کے بغیر پیش کیا جا سکے۔

حضوطیطی سے جب جبرئیل نے احسان کے بارے میں سوال کیا کہ احسان کیا ہے؟ تو آ ہے لیے نے فر مایا۔

تو اس طرح الله کی عبادت کر گویا تو اسے دیکھ رہاہے اگر یہ مقام وصال

ان تعبدالله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك (صحیح المخاری' ۱۲:۱ کتاب الایمان' رقم مستصیب نه هو تو بیر تصور کر که وه مختبط

حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ فرماتے ہیں تین خصلتوں کے بغیر احسان پورا نہیں ہوسکتا۔ (۱) اس میں تعجیل کرنا' (۲) معطی کی نظر میں اس کا کم ہونا' (۳) اس کولوگوں سے پوشیدہ رکھنا۔

### احسان

ایک شخص سیدنا حسن بن علی کے وروازے پر آیا اورعرض کی اے فرزند رسول علیہ مجھ پر چار سو درہم کا قرض ہے۔حضرت امام حسن ﷺ نے حکم دیا کہ اسے چار سو درہم دے دیئے جائیں اور خود روتے ہوئے گھر میں داخل ہوئے۔لوگوں نے عرض کی اے فرزندرسول اللہ ونے کی کیا وجہ ہے؟ فرمایا اس لئے روتا ہوں کہ میں

نے اس شخص کے حال کی جبتو میں کوتاہی کی ہے یہاں تک کہ میں نے اسے سوال کی ذلت میں ڈال دیا۔

۲۔ حضرت عبداللہ بن جعفر طیار ایک قوم کی چراگاہ پر سے گزرے وہاں ایک حبثی غلام کو دیکھا جو بکریوں کی رکھوالی کر رہا تھا۔ اسے میں ایک کتا آیا اور اس غلام کے آگے بیٹھ گیا۔ اس نے ایک روٹی نکال کر اس کتے کے آگے ڈال دی اس نے ایک دوسری پھر تیسری حضرت عبداللہ اس کے سامنے گئے اور اس سے فرمایا:

اے غلام تیرا کھانا روزانہ کتنا ہوتا ہے؟ اس نے عرض کی اتنا ہی جتنا آپ نے دیکھا۔ فرمایا: تم نے وہ سب کتے کو کیوں کھلا دیا؟ اس نے کہا اس لئے کہ یہاں کتوں کی جگہ تو ہے نہیں یہ کہیں دور سے امید لے کر آیا ہے۔ میں نے اسے اچھا نہ جانا کہ اس کی محنت کو ضائع کر دول۔ حضرت عبداللہ کواس کی بات بہت اچھی گی۔ جانا کہ اس کی محنت کو ضائع کر دول۔ حضرت عبداللہ کواس کی بات بہت اچھی گی۔ جانا کہ اس غلام کو اور اس کی تمام بریوں کومع چراگاہ کے خرید لیا اور غلام کوآ زاد کر کے فرمایاں اور چراگاہ تمہیں بخش دی۔ غلام نے ان کے لئے دعا کی اور بریوں کو خیرات کر کے چراگاہ وقف کر دی اور خود وہاں سے چلاگیا۔

حفزت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں مجھے شرم آتی ہے کہ میرا دوست مجھے تین دفعہ ملے اور میں اسے کچھ نہ دول۔ حضرت زہری فرماتے ہیں اگر مجھے دوست سے کچھ ضرورت ہوتو اس کے گھر جا کیونکہ ضرورت کے پورا کرنے کا یہ اچھا طریقہ ہے۔

حضرت علی کا ارشاد گرامی ہے احسان کروخواہ ناشکرے پر ہو' کیونکہ وہ میزان میں شکرگز ارکے احسان سے بھاری ہوگا۔

حضرت محمد بن حنفیہ کے اور اگر ہیں احسان کرنے والا بھی نہیں گرتا اور اگر بالفرض گر جائے تو ذلیل نہیں ہوتا۔

-----

حضرت جعفر بن محمر ﷺ فرماتے ہیں اللہ تعالی نے سود صرف اسی لئے حرام کیا ہے کہ لوگ احسان سے نہ رکیس۔

حضرت معمر "فرماتے ہیں آج کل نیکی اور احسان برائی کی سیر هی بن گیا ہے۔ نیز ہے حتی کہ لوگ کہتے ہیں اس شخص کی شرارت سے بچوجس پر احسان کیا ہے۔ نیز فرماتے برا احسان میہ ہے کہ سائل کو تیرے پاس سوال کی ضرورت ہواور وہ تجھ سے شرم کھائے اس صورت میں خیرا احسان اس کی شرمندگی کی مکافات نہ کرے گا۔ مناسب میہ ہے کہ تم خود اپنے دوست کے طالات کی تفییش کر کے اس کی ضرورت پوری کر دواور اس کو سوال کی نوبت نہ آئے۔

حضرت سری سقطی فرماتے ہیں احسان اٹھ گیا اور تجارت باقی رہ گئ کوگ اپنے دوست کوکوئی چیز اس کئے دیتے ہیں کہ وہ انہیں اس کا بدلہ دے۔ حضرت وصب بن مذبہ فرماتے ہیں جوشخص تحفہ دینے والے کو بدلہ دے۔ اس کا شار کم تولنے والوں میں ہوگا۔

حضرت مہلب بن ابی صفرہؓ اپنی اولاد سے فرماتے جب تم کسی فقیر کو صبح و شام دروازے پر دیکھو تو سمجھ لومختاج ہے' پس اس کو دو تا کہ اس کو سوال کرنے کی ضرورت نہ پڑے' کیونکہ اس کا صبح و شام کا پھیرا ہی اس کے سوال کے لئے کافی ہے۔

حفرت حسن بھری فرماتے ہیں ہم نے ایسے لوگ دیکھے ہیں جو اپنے دوست کی غیر حاضری میں اس کے گھر جاتے اور اگر تھجوروں کی بھری ٹوکری پاتے تو خود بھی کھاتے اور لوگوں میں بھی تقسیم کرتے 'پھر جب ان کا دوست آتا اوراس کوخبر ہوتی تو بہت خوش ہوتا۔

حضرت محمد بن سیرینؓ کی ایک خچر وہلیز میں بندھی رہتی تھی' جب کسی کو \_\_\_\_\_\_\_ سواری کی ضرورت ہوتی تو اس کو کھولتا اور بلااجازت اس پرسوار ہو جا تا۔

حضرت مسلم بن زیادؓ ایک دعوت ولیمہ میں مدعو ہوئے لیکن آپ کو دیر ہو گئی۔ جب آپ گئے تو صاحب ولیمہ نے دکھ کر کہا آپ نے دیر کر دی کوگ کھا کر چھے گئے اور اب کچھ باقی نہیں رہا۔ حضرت مسلمؓ نے جواب دیا پیالوں میں شاید کچھ لگا ہو میں وہی صاف کر لوں گا۔ صاحب خانہ نے کہا وہ بھی دھو چکے ہیں۔ آپ نے کہا شاید روٹی کا کوئی گلزا پڑا ہوا ہو۔ مالک نے کہا ہمارے پاس کچھ بھی نہیں بچا اور اس وقت ایک لقمہ بھی نہیں ہے۔ راوی کہتا ہے مسلم بن زیادؓ اس پر بنسے اور واپس چھے آئے۔ لوگوں نے کہا آپ اس بات سے رنجیدہ کیوں نہیں ہوئے اور ہم آپ کو بنتا دیکھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا اس خض نے ہم کو نیک نیتی سے بلایا تھا اور اب اس نے نیک نیتی سے بلایا تھا اور اب اس نے نیک نیتی سے بلایا تھا اور اب اس نے نیک نیتی سے بلایا تھا اور اب اس نے نیک نیتی سے بلایا تھا اور اب

ایک جماعت حضرت سفیان تورگ کے گھر گئی آپ گھر پر موجود نہ تھے انہوں نے کھانا اٹھایا اور کھانے لگے اور حضرت سفیان تورگ کی صالحیت کی باتیں کرنے لگے۔اتنے میں آپ آگئے اور انہیں دیکھ کر رونے لگے۔انہوں نے رونے کا سبب پوچھا تو فرمایا میں کیوں نہ روؤل تم میری باتیں سلف صالحین کے اخلاق و احوال جیسی کرتے ہو حالانکہ میں ان میں سے نہیں ہوں۔

حضرت جعفر بن محمر الله فرماتے ہیں برا دوست وہ ہے جس کا دوست اس کی غیر حاضری میں اتنی جرأت نہ کر سکے کہ اس کی روبوں کی تھیلی کھول کر اس میں سے اپنی حاجت کی مقدار بلاا جازت لے لے۔

حضرت حامد لفاف قرماتے تھے بخدا اس میں گمان نہ تھا کہ ہم اس زمانے میں پیدا ہوں گے کہ دوست جب کسی دوست کو کچھ دے گا تو اس کے دل میں اپنی قدر بٹھالے گا اگر دوست تیری محبت کا اظہار کرے تو تو اس کی تصدیق میں جلدی نہ

کر' کیونکہ آج کل کے دوست بہت جلد بلیٹ جاتے ہیں بلکہ جب کوئی شخص تجھ تقرب کرے تو تو اس سے مختاط اور خائف رہ۔ حضرت مطرف بن عبداللَّهُ فرماتے تھے اگر کسی کو مجھ سے کچھ ضرورت ہو 🕊 وہ کاغذ پر لکھ کر بھیج دے۔ اس لئے کہ میں مسلمان کے چیرے پر سوال کی ذلت نہیں د کھے سکتا' سوال بخشش سے بڑھ کر ہے خواہ بخشش بہت ہی زیادہ ہو۔ حضرت فضیل بن عیاضٌ فرماتے تھے نیکی پیرے کہ اگر دوست نے تچھ ہے يچھ ليا ہے تو تو اس کا احسان مند ہؤ کيونگه اگر وہ نہ ليتا تو تحقي ثواب نہ ملتا' نيز اس نے تجھ سے سوال کیا اور اس کو تیرے سواکسی سے بھلائی کی امید نہ تھی۔ محر بن واسعٌ جب سی سے کوئی حاجت حاستے تو فرماتے ہم نے اس کا کو اللہ تعالی کے سیرد کر دیا اگر اللہ نے تیرے ذریعے بورا کر دیا تو ہم اللہ کی ح کریں گے اور تیراشکر بیادا کریں گے اور اگر تیرے ذریعے پورا نہ ہوا تو ہم اللہ کل حمد کریں گے اور تھے معذور سمجھیں گے۔ حضرت میمون بن مہرانؓ فرماتے تھے اگر تجھے کسی کے پاس کوئی حاجت ہ تؤمديه كواينا قاصد بناؤ\_ حضرت عائشہ صدیقہ ﷺ فرماتی تھیں کہ ضرورت کے بورا کرنے کی حیالیا حضرت ابن عباس ﴿ فرماتے تھے کہ ہر اندر آنے والے پر ایک رعد ہوتا ہے پس تم اسے مرحبا کہتے ہوئے ملوا ورسلام کی ابتداء کرو۔ حدیث پاک میں ہے کہ اپنی حاجوں کو ایسے شخص کے پاس مت بیان ک جوان کو پورا کرنے کی خواہش نہ کرے۔ حضرت رہیج بن حیثم م کسی شخص کو روٹی کا ٹکڑا یا کوئی ٹوٹی ہوئی چیز نہ د۔

منهاج انٹرنیٹ بیوروکی پیشکش

تھے اور نہ کوئی مستعمل کپڑا دیتے تھے اور فرماتے تھے مجھے شرم آتی ہے کہ میرا اعمال نامہ اللہ تعالی کے حضور پیش ہواور اس میں ردی اشیاء ہوں جو میں نے اس کی راہ میں دی ہوں۔

حضرت عطائہ فرماتے ہیں جب میں کسی آ دمی سے کوئی بات سنتا ہوں اگرچہ وہ مجھے پہلے سے معلوم ہواور بار ہااس کو سنا ہو' تا ہم خوب کان لگا کر توجہ سے سنتا ہوں گویا اب اس سے سن رہا ہوں اور پہلے بھی سنی ہی نہیں اس خیال سے کہ اگر پہلے اس کو بتا دوں گا تو وہ شرمندہ ہوگا۔

حضرت حسن بن علی سے جب کسی ضرورت کا سوال ہوتا تو فی الفور بورا کر دیتے اور فرماتے مجھے ڈر ہے کہ میں اس میں دیر کروں تو میرا دوست اس سے مستغنی ہو جائے اور مجھ سے ثواب جاتا رہے۔



\*(b. /



اللہ تعالیٰ کے نیک اور صالح بندوں کی اخلاقی خصوصیات میں سے ایک یہ ہے کہ اگر انہیں مخلوق کی طرف سے کوئی تکلیف یا اذبیت پنچ تو اس کا انقام نہیں لیے ' بلکہ مخل و مدارات کے ساتھ اس کو بخوشی برداشت کرتے ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ تورات میں حضور علیہ کی مدح یوں بیان فرماتے ہیں کہ''محم علیہ اللہ کے رسول اور میرے نتخب بندے ہیں۔ خہ بدمزاج بدخو ہیں 'نہ بازاروں میں شور کرنے والے آپ علیہ معاف فرماتے اور درگزر والے آپ علیہ معاف فرماتے اور درگزر کرتے ہیں۔ ' آپ علیہ کی بدلہ بدی سے نہیں دیتے بلکہ معاف فرماتے اور درگزر نبیں لیا بجزاس کے کہ کسی نے صور داللہ کی بے حرمتی کی ہواور آپ علیہ نے کسی انقام دستِ مبارک سے کسی کو نہیں مارا بجزاس کے کہ اللہ تعالیٰ کے راسے میں کسی کو مارنا میں میں ایک انہیں کی جوئی جاتا کھا لیتے اور نہ ہی دستِ مبارک سے کسی کو نہیں مارا بجزاس کے کہ اللہ تعالیٰ کے راسے میں کسی کو مارنا آپ علیہ نہیں۔ آپ علیہ خادم کو جھڑکا ہے گل و مدارات آپ علیہ کی طبیعت کا ایک اہم خاصہ ہیں۔

حضرت انس فرماتے ہیں میں نے دس سال تک حضور علیہ کی خدمت کی مگر آپ علیہ نے اف تک نہیں کہا۔ جب بھی مجھ سے کوئی کام آپ علیہ کی مرضی کے خلاف ہو گیا تو آپ علیہ نے بھی مینہیں فرمایا کہتم نے ایسا کیوں کیا اور جب بھی ازواج مطہرات کے میں سے کسی نے مجھے ملامت بھی کی تو آپ علیہ نے جب بھی ازواج مطہرات کے میں سے کسی نے مجھے ملامت بھی کی تو آپ علیہ نے

·----

انہیں فرمایا اس کو چھوڑ دو جو کچھ ہوا قضا و قدرت (تقدیر الٰہی) ہے ہوا۔

ایک مرتبہ حضور علیہ فی نے کسی صحابی کو یہود یوں کے در میان مقتول پایا تو ان پر شختی و زیادتی نہ کی بلکہ اپنی طرف سے سو اونٹوں کی دیت ادا کی حالانکہ جنگی طافت کے فروغ کے لئے صحابہ کرام کو اونٹوں کی اشد ضرورت تھی۔

حضرت عبداللہ بن عمر اللہ بن عمر وی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا وہ مومن جو لوگوں کے ساتھ رہتا ہو اور ان کی تکالیف پر صبر کرتا ہو ان لوگوں سے بہتر ہے جو لوگوں کے ساتھ میل جول نہ رکھتے ہوں۔ مزید فرمایا کیا تم میں سے کوئی ابو صمضم کے جسیا نہیں ہو سکتا؟ صحابہ کرام کے غرض کی یا رسول اللہ علیہ ابو ضمضم کے کیا حمد انہیں ہو سکتا؟ صحابہ کرام کے وقت بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے تھا اے کرائے میں اپنی قربان کر دی جو جھ پرظلم کرے اگر کوئی مجھے مارے خدا میں اسے گالی نہیں دوں گا اور جو مجھ پر ظلم کرے تو میں اسے گالی نہیں دوں گا اور جو مجھ پر ظلم کرے تو میں اسے گالی نہیں دوں گا اور جو مجھ پر ظلم کرے تو میں اسے گالی نہیں دوں گا اور جو مجھ پر ظلم کرے تو میں اسے گالی نہیں دوں گا اور جو مجھ پر ظلم کرے تو میں اس پرظلم نہیں کروں گا۔ مزید فرمایا بدترین انسان وہ سے جس کولوگ اس کی فیش کامی کے ڈر سے چھوڑ دیں۔

حضرت عبداللہ بن ابی بکر کے سے ایک اعرابی نے بیان کیا کہ مجھ سے رسول اللہ علیہ کو جنگ حین میں اس طرح زحت پنجی کہ میرے پاؤں میں بھاری جو تیاں تھیں جن سے آپ کا پاؤں مبارک دب گیا آپ علیہ کے ہاتھ میں ایک کوڑا تھا وہ آپ علیہ نے جھے رسید کیا اور فرماتے تم نے جھے بہت تکلیف دی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ میں رات بھر اپ آپ کو ملامت کرتا رہا کہ میں نے آپ علیہ کو تکیف کو تکلیف دی۔ جس طرح میں نے رات گزاری خدا خوب جانتا ہے میں ہوتے ہی ایک تکلیف دی۔ جس طرح میں نے رات گزاری خدا خوب جانتا ہے میں ہوتے ہی ایک آدمی آیا اور کہنے لگا تجھ کو حضور علیہ نے نے یاد فرمایا ہے۔ ڈرتا ہوا بارگاہ رحمۃ للعالمین میں بہنچا تو حضور علیہ نے نے فرمایا تم ہی ہوجس نے اپنے جوتے سے میرا پاؤل دبا کر میں بہنچا تو حضور علیہ نے فرمایا تم ہی ہوجس نے اپنے جوتے سے میرا پاؤل دبا کر

مجھے تکلیف دی اور میں نے مجھے کوڑا رسید کیا تھا؟ میں نے عرض کی جی ہاں۔ فرمایا یہ ۸۰ بھیڑیں ہیں' انہیں اس کے بدلے لے جاؤ۔

حضرت ابوذ رغفاری کے حضور علیہ نے فرمایا جہاں کہیں تم رہواللہ سے دو وہ نیکی اس برائی کا خاتمہ کر دے گی اور لوگوں کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آؤ۔

## حسنِ مدارات سے نفس کی حدّ ت طیش کا ازالہ

انسان کے اندرایک نفس ہے جس کونفس امآرہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اگر
کوئی کام اس کی مرضی کے خلاف کیا جائے تو اسے ناپیند کرتا ہے اور اس وقت اس
میں غیض وغضب کی آگ بھڑک اٹھتی ہے۔ اللہ تعالی کے نیک اور صالح بندے
صبر وخمل سے حسن مدارات کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتے ہیں' یوں نفس امارہ پر غلبہ
حاصل کر لیتے ہیں۔ یوں احسن مدارات سے نفس کی حدت' طیش اور نفرت کا ازالہ
ہوجاتا ہے۔

حضور علی کے ارشاد گرامی ہے جو غصے کو ایسی حالت میں ضبط کرے جبکہ وہ اس کو نا فذ کرسکتا ہوتو اللہ تعالی قیامت کے دن اسے سب لوگوں کے سامنے بلائیں گے اور اسے اختیار دیں گے کہ جس حور کو جاہو' پسند کر د۔

حضرت ابوالدرواء ﷺ سے مروی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا جسے نرم روئی عطا کی گئی ہؤ سمجھ لواسے بھلائی مل گئی اور جسے نرم مزاجی سے کوئی حصہ نہ ملے وہ بھلائی سے محروم ہو گیا۔ س

## زاہد کی علامت

بلخ کے ایک نوجوان نے شخ ابویزید بسطامیؓ سے پوچھا زاہد کی تعریف کیا

-----

ہے تو آپ نے فرمایا "ہمیں جو کچھ ملتا ہے کھا لیتے ہیں اور اگر نہ ملے تو صبر کر لیتے ہیں' اس پر اس بلخ نوجوان نے عرض کی ہمارے ہاں بلخ کے کتے بھی ایسا کرتے ہیں۔ اس پر شخ ابو بزید بسطامی گنے اس سے زامد کی تعریف پوچھی تو اس نے عرض کیا۔"جب ہمیں نہیں ملتا تو ہم شکر کرتے ہیں اور جب ہمیں ملتا ہے تو ایثار کرتے ہیں۔"

شخ ذوالنون مصری فرماتے ہیں فراخ دل زامدی تین نشانیاں ہیں: ا جمع کی ہوئی چیز کوخرچ کرنا ۲ ۔ گم شدہ چیز کو تلاش نہ کرنا

سرای<mark>ی خوراک دوسرول کو دینا</mark>

حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت ہے کہ حضور علیہ فی نے بھک نضیر میں انسار سے فرمایا اگرتم چاہوتو اپنے مال اور گھروں میں مہاجرین کوشریک کرالو اور مال غنیمت میں ان کے ساتھ شریک ہو جاؤ اور اگر چاہوتو تمہارا مال اور تمہارے گھر تہارے پاس رہیں مگر مال غنیمت میں سے تمہیں کچھ نہیں ملے گا' اس پر انسار نے عرض کی یا رسول اللہ علیہ ہم انہیں مال اور گھروں میں شریک کریں گئ اس کے علاوہ مال غنیمت کا بھی ان کے حق میں ایٹار کرتے ہیں۔

منهاج انٹرنیٹ بیورو کی پیشکش

ہوئے اور فرمایا۔

''تم میں سے کون ہے جو آج رات اس کومہمان رکھے اللہ تعالی اس بررحم فر مائے گا۔ اس پر ایک انصاری اس کو لے کر اپنے گھر چلے آئے اپنی بیوی سے فر مایا یہ رسول اللہ علیہ کا مہمان ہے اس کی خوب خاطر تواضع کرو۔ بیوی نے عرض کی ہمارے مال بچوں کی خوراک کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ انہوں نے بیوی سے فرمایا بچوں کو بہلا کرسلا دو تا کہ وہ کچھ کھائے ہے بغیر ہی سوجائیں اس کے بعد چراغ جلا دؤ مہمان کھانا کھانے لگے تو چراغ درست کرنے کے بہانے بچھا دینا' ہم دونوں اس مہمان کے یاس بیٹھ کر خالی منہ چلاتے رہیں گے تاکہ رسول اللہ علیہ کے مہمان کا پٹ بھر جائے۔ اس کی بیوی بہ س کر کھڑی ہوگئ بچوں کو بہلاتی رہی یہاں تک کہ وہ سو گئے اس کے بعد اس نے ثرید بنایا مہمان کے سامنے رکھا اور خود میاں بیوی بھی اس کے ساتھ بیٹھ گئے۔ جب مہمان نے کھانا شروع کیا تو وہ جراغ درست کرنے کے بہانے کھڑی ہوئیں اور اسے بچھا دیا۔ وہ دونوں مہمان کے ساتھ بغیر کھائے خالی منہ چلاتے رہے۔مہمان تصور کرتا رہا کہ وہ دونوں اس کے ساتھ کھانا کھا رہے ہیں۔ آخر کار مہمان کا پیٹ بھر گیا 'یوں ان دونوں نے بھوکے رہ کر رات بسر کی۔ جب صبح ہوئی تو وہ حضور علیہ کی ہارگاہ اقدیں میں حاضر ہوئے ۔حضور علیہ انہیں دیکھ کرمسکرائے عجر فرمایا اللہ تعالی نے فلاں مرد اور عورت کو آج رات بہت پیند فرمایا' پھریہ آیت کریمہ نازل ہوئی' وہ ایثار کرتے ہیں خواہ انہیں کتنی ہی تنگی و محتاجی ہو۔''

حضرت انس فرماتے ہیں ایک صحابی کو بکری کی بھنی ہوئی سری تھنہ میں بھیجی گئ وہ بہت تنگ حال تھے تاہم انہوں نے بیت تھند اپنے پڑوی کو پیش کر دیا' اس

·-----

طرح میہ تخدسات آ دمیوں میں گردش کرتا رہا بالآخر پہلے آ دمی کے پاس واپس آ گیا اس پر فدکورہ بالا آیت نازل ہوئی۔

حضرت حذیفہ الصدوری کے فرماتے ہیں میں جنگ رموک میں اپنے چیرے بھائی کی تلاش میں نکلا کہ اگراس میں زندگی کی پچھرٹی باقی ہوئی تو پانی پلا دول گا' کیونکہ میرے پاس پچھ پانی موجود تھا۔ جب میں اس کے پاس پہنچا تو پوچھا کہ تہمیں پانی پلاؤں؟ اس نے اشارے سے کہا ہاں داشنے میں قریب کے آ دی کے منہ سے آہ نکلی' وہ ہشام بن العاص کے منہ سے آہ نکلی' وہ ہشام بن العاص کے منہ سے آہ نکلی' وہ ہشام بن العاص کے منہ سے آہ نکلی' وہ ہشام بن العاص کے پانی پانی بات کے باس آیا عرض کی پانی پلاؤں ان الفاظ کو سن کر دوسرے ہشام نامی شخص نے آہ بھری تو انہوں نے کہا یہ پانی اسے پلاؤ جب میں پانی لے کر اس کے پاس آیا تو وہ خالق حقیقی سے مل چکے تھے۔ اب میں ہشام بن العاص کے پاس آیا وہ بھی اس دنیا سے کوچ فرما چکے تھے۔ بالآ خر میں اپنے بھائی کے پاس کیا تو وہ بھی اس دنیا سے کوچ فرما چکے تھے۔ بالآ خر میں اپنے بھائی کے پاس کیا تو وہ بھی اللہ کو پیارے ہو گئے تھے۔ بالآ خر میں اپنے بھائی کے پاس

### دوست کی مصیبت پر خوشی عداوت کی علامت

حضرت وهب بن منبہ فرماتے ہیں کہ دوست کی مصیبت پر خوش ہونا عداوت کی علامت ہے۔

حضور علیہ کا ارشاد گرامی ہے'' تو دوست کی مصیبت پر خوشی کا اظہار نہ کر ورنہ اللہ تعالیٰ اس کو عافیت دے دے گا اور تجھ کو پکڑ لے گا۔''

محمد بن الفصل کی بیرعادت کر بیمانہ تھی کہ وہ اپنے دشمنوں کے پاس بیٹھے، نہایت نرمی کے ساتھ ان سے گفتگو کرتے اور انہیں قسم دیتے کہ وہ آپ کے پاس

\_\_\_\_\_

کھانا کھائیں ۔ کسی نے عرض کیا کہ ایسا کیوں کرتے ہیں فرمایا ان کی عداوت کی آگ کو بچھانے کی خاطر ایسا کرتا ہوں۔

محد بن کرائم اپنے بیٹے سے فرماتے ''اے بیٹا تو اہل زمانہ کے ساتھ زندگی بسرکر' گر ان کی اقتداء نہ کر' پھر فرمایا زندگی زندوں کے ساتھ بری نہیں' بشرطیکہ مردوں کی اقتداء ہو۔ نیز فرماتے تم کسی کاعمل دیکھے بغیر اس کے ساتھ دشنی نہ کرو' اگر اس کے اعمال اچھے بیں تو اللّٰہ اس کو تمہارے حوالے نہیں کرے گا اور اگر بدکردار ہے تو اس کے گئے کافی بیں۔''

حضرت حسن بھری فرماتے ہیں ہزار آ دمیوں کی دوسی کو ایک آدمی کی عدادت کے بدلے نہ خریدو۔

حضرت سفیان توری فرماتے ہیں لوگوں کی عداوت سے بچو۔ مزید فرمایا میں دوست کی خواہش کی مخالفت نہیں کرتا اس خوف سے کہ وہ میرے قتل کی کوشش کرے گا اگر قتل میں سعی نہ کر سکا تو میرے عیب لوگوں پر ظاہر کرنے کی کوشش کرے

محمد بن مقاتل فرماتے ہیں جس شخص پر تو احسان کرے اس کی برائی سے در اور جن باتوں سے اپنے آپ کو معذور خیال کرتا ہے ان میں اپنے بھائی کو بھی معذور تمجھو نیز فرمایا:

و تعذر نفسک لما اُساء ت و غیر بالعذر لا تعذر و تعدر فی العین منه القذی فی عینک الجذع لا تبصر (ترجمہ) تجھے سے جو برائی ہوتی ہے اس کے لئے اپنے آپ کو معذور جانتا ہے اور دوسرے کو عذر ہوتے ہوئے بھی معذور نہیں سمجھتا ۔ تو دوسرے کی آ کھ

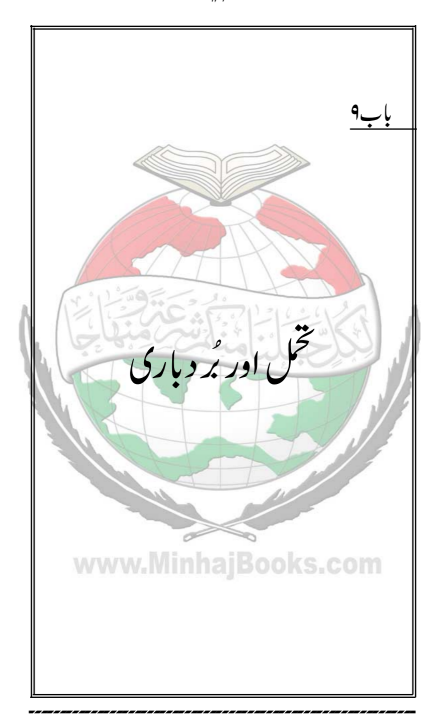
~-----

میں تنکا دیکھا ہے اور تیری اپنی آئکھ میں جوخرابی ہے اس کونہیں دیکھا۔

جو شخص لوگوں کی عداوت کو حقیر جانے تو یہ اس کے نقصِ عقل کی دلیل ہے۔ کہتے ہیں اگر کامل آ دمی عوام میں پھنس جائے تو وہ اس پر بہتان وجھوٹ کے الزامات عائد کرتے ہیں' تاکہ اس کا دل مکدر ہو جائے' چنانچہ وہ ربانی اور شیطانی خلات میں فرق نہیں کرسکتا۔



www.MinhajBooks.com



تخمل اور بُر د باری

کسی کی زیادتی پر ضبط اور اس کی غلطی ہے چیثم پوشی کرنے کا نام مخل و

بردباری ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کے اخلاق کا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات روزِ روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ اگر اللہ کے ان بندوں کے ساتھ کوئی عداوت رکھنے اور لڑائی جھگڑے پر اتر آتے آئے تو حلم و بر دباری کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتے ہیں' تاآ نکہ اس کا فتنہ سرد ہو جاتا ہے اور اپنے کئے پر شرمسار ہو کر ان کے قدموں میں آگرتا ہے' معافی مانگا ہے اور بلآخر وہ ان کا دوست بن جاتا ہے جیسا قدموں میں آگرتا ہے' معافی مانگا ہے اور بلآخر وہ ان کا دوست بن جاتا ہے جیسا

کہ قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے۔ اِدُفَعُ بِالَّتِیُ هِیَ اَحُسَنُ فَاذَا (آپ حبِ معمول لوگوں کی تختی اور الَّذِی بَیْنَکَ وَ بَیْنَهٔ عَدَاوَةٌ کَانَّهٔ بِرائی کو اپنے) نیک برتاؤ سے ٹال دیا وَلِیُّ حَمِیْمٌ O کیجئے تو (آپ دیکھیں گے کہ) جس وَلِیُّ حَمِیْمٌ O کیجئے تو (آپ دیکھیں گے کہ) جس

الیا ہو جائے گا جیسا کہ ایک ولی

دوست 0

الله تعالیٰ کے نیک بندوں کے دلوں میں کینہ اور نفوس میں جھڑ ہے کا وجود نہیں ہوتا' اگر نفس میں کینہ کا وجود ہوتو یہ باطنی سیکش کے مترادف ہے جب باطنی

کشکش دور ہو جائے تو ظاہری نزاع بھی دور ہو جاتا ہے۔

شخ ابوحفص فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کے نیک بندوں کے قلوب میں کینہ کیسے باقی رہ سکتا ہے جو ہر وقت یا دِ الہی میں مست ذکرِ خداوندی کے ترانے الاسپتے ہیں۔ بوں ان کے دل دل نفسانی وسوسوں اور طبیعتوں کی تاریکیوں سے پاک و صاف نورِ یقین سے منور طریقت کی شراکط بجالاتے اور تحقیق کے ساتھ کامیاب ہوتے ہیں نیز فرمایا دنیا کے لوگ دوستم کے ہیں۔

ا۔ وہ لوگ جو خدا کے طالب ہیں خود کو اور دوسروں کو راہ حق کی وعوت دیتے ہیں ا ایسے لوگوں کے خلاف ایک صوفی کے دل میں کسی قتم کا کینہ اور رنجش نہیں ا کیونکہ یہ لوگ اس کے ساتھ ایک ہی راہ اور سمت پر گامزن ہیں بلکہ اس کے بھائی اور مددگار ہیں۔ یہ سب مومن ہیں جو دیواروں کی طرح ایک دوسرے کو تقویت پہنچاتے ہیں۔

۔ دوسری قتم ان لوگوں کی ہے جو جاہ و مال عزت وشہت مسن و جمال اور نمود و نمائش کے پجاری ہیں۔ لہذا ایک صوفی کا ان کے ساتھ کوئی مقابلہ نہیں کیونکہ ان لوگوں کو جو چیز پیند ومحبوب ہے اس سے اس نے کنارہ شی کر رکھی ہے بنکہ وہ اس فتم کے لوگوں کو رحم وشفقت کی نظروں سے دیکھا ہے کیونکہ ان پر پردہ پڑا ہوا ہے اور وہ فریب خوردہ ہیں کہذا وہ ان کے ساتھ نہ کینہ رکھتا ہے اور نہ ظاہراً ان کے ساتھ جھگڑتا ہے کیونکہ اسے معلوم ہے کڑنے جھگڑنے سے نفسِ امارہ جو انسان کا دشمن ہے نالب آ جاتا ہے۔

ایک اور روایت میں ارشاد گرامی ہے' جو جھگڑے کو الیی حالت میں ترک کر دے کہ وہ باطل پر ہوتو اس کے لئے جنت کے کنارے میں ایک گھر بنایا جائے گا اور جو حق پر ہونے کے باوجود جھگڑا نہ کرے' اس کے لئے جنت کے درمیان میں ایک گھر تعمیر کیا جائے گا اور جوخوش اخلاق ہو گا 'اس کے لئے جنت کے بلند مقام پر ایک مکان بنایا جائے گا۔'

حضرت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا "جو اس کے لئے علم حاصل کرے گا کہ علماء کے سامنے اس پر فخر کر سکے یا اس کے ذریعے بے وقوفوں کے ساتھ جھگڑا کرے گا مقصد سے ہو کہ معزز اشخاص کو اپنی طرف متوجہ کرے تو اللہ اسے جہنم میں واخل کرے گا۔"

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ بے وقونوں کے ساتھ جھگڑا کرنا جہنم میں
داخلے کا باعث ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ قہر و غلبہ حاصل کرنے کے سلسلے میں
نفسانیت کا اظہار کرتے ہیں اور قہر و غلبہ انسان میں شیطانی صفات کا ایک حصہ ہے۔
جو کوئی بحث و جدال میں مصروف ہوتا ہے وہ کسی چیز کونہیں مانتا اور نہ
مطمئن ہوتا ہے اس لئے وہ بھی قناعت اختیار نہیں کر سکتا 'چونکہ صوفی کی کایا بلیك

حضور علی الله نظر مایا 'اس ذات کی قتم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے کوئی شخص اس وقت تک موس نہیں ہوسکتا جب تک اس کا دل و زبان درست نہ ہواور وہ اس وقت تک موس نہیں سمجھا جا سکتا' جب تک اس کا بڑوی اس کے خطرات سے محفوظ نہ ہو۔''

حضرت ابوذر غفاری کے ایک غلام نے ایک بکری کی ٹانگ توڑ دی'

پوچھے پر اس نے کہا قصداً اس کی ٹانگ توڑی ہے' تا کہ آپ غیض وغضب میں مبتلا

ہوکر مجھے ماریں اور گنہگار بنیں۔ اس پر ابوذر غفاری کے فرمایا میں تمہارے

بھڑکا نے سے ناراض نہیں ہوں گا' اس پر آپ نے غلام کو آزاد کر دیا۔

#### مومن مومن کا آئینہ ہے:

صوفیاء کرام کے لئے یہ لازی ہے کہ وہ ضبطِ نفس اور دلجمعی کو برقر اررکھیں اور پراگندہ دلی کو دور کریں۔اس سلسلے میں صوفیاء کرام کا آپس میں روحانی اتحاد ہوتا ہے' کیونکہ وہ سب خدائی رشتہ میں مسلک ہوتے ہیں۔ تزکیہ نفس و تصفیہ باطن کے لئے ایک دوسرے سے خانقا ہوں میں رابط کرتے ہیں۔ ان کے درمیان الفت و محبت اور خیر خواہی بہت ضروری ہے۔

حضرت ابو ہریرہ ہے مروی ہے کہ حضور علیات نے فرمایا ''مومن آپس میں ایک دوسرے سے محبت والفت کے ساتھ پیش آتے ہیں اور جن میں الفت و محبت نہ ہوان میں کوئی بھلائی نہیں۔''

ایک اور روایت میں ہے کہ حضور عظیمی نے فرمایا ''روحیں ایک لشکر کی مانند میں جو ایک جگہ جمع ہو گئی میں جن مین تعارف پیدا ہو جائے وہ ایک دوسرے سے مانوس ہو جاتی میں اور جن میں ناموافقت ہوتی ہے وہ ایک دوسرے سے الگ رہتی ہیں۔''

کہذا یہ لوگ جب جمع ہو جاتے ہیں تو ان کے قلب و باطن بھی یکساں ہو جاتے ہیں اور وہ ایک دوسرے کی نگرانی جاتے ہیں اور وہ ایک دوسرے کی نگرانی کرتے ہیں جیسا کہ حضور علیہ کا ارشاد گرامی ہے۔

"مومن دوسرے مومن کا آئینہ ہوتا ہے۔" چنانچہ جب بھی ان میں تفرقہ مودار ہوتا ہے تا چہ جب بھی ان میں تفرقہ محدوار ہوتا ہے تو وہ اس سے نفرت کرتے ہیں کیونکہ جدائی نفسانی خواہش کا نتیجہ ہوتی ہے جب کسی درولیش کی طرف سے نفسانیت نمودار ہونے گئے تو وہ سمجھ جاتے ہیں کہ وہ جمعیت قلبی کے دائرے سے نکل گیا ہے' اس لئے وہ فیصلہ کر دیتے ہیں کہ اس نے

وفت ضائع کیا' ضبط نفس اور حسن اخلاق کو چھوڑ دیا ہے لہذا منافرت کے ساتھ اسے جمعیت کے دائرے میں تھینچ کر لایا جاتا ہے۔

جب الله تعالی کے کسی نیک اور صالح بندے کا نفس غصے یا جھگڑے کے ساتھ کسی بھائی سے پیش آئے تو اس بھائی کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس کے نفس کا مقابلہ اپنے قلب سے کرئے جب نفس کا قلب کے ساتھ مقابلہ ہوتا ہے تو اس کی برائی کا مادہ زائل ہو جاتا ہے۔ مگر جب نفس کا نفس کے ساتھ مقابلہ ہوتا ہے تو فتنہ بھڑک اٹھتا ہے اور عصمت کا خاتمہ ہو جاتا ہے۔

حضرت عائشہ صدیقہ کے فرماتی ہیں کہ حضور علیلیہ فرمایا کرتے تھ"ا۔ اللہ تو مجھے ان لوگوں میں شامل کر جو اچھا کام کر کے خوش ہوتے ہیں اور جب برا کام ان سے سرز دہو جائے تو استغفار کرتے ہیں۔''

یوں استغفار ظاہری طور پر بھائیوں کے ساتھ ہوگی اور باطن میں اس کا تعلق اللہ تعالیٰ کا تعلق اللہ تعالیٰ کا تعلق اللہ تعالیٰ کا مشاہدہ کرتے ہیں۔

. حضرت عبداللہ بن عمرﷺ سے مروی ہے کہ حضور علیہ ہے نے فرمایا ''لوگوں پررحم کروتم پر رحم کیا جائے گا' لوگوں کو معاف کروتمہیں بھی معاف کیا جائے گا۔''

حضرت جابر سے مروی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا ''اگر کسی مسلمان نے دوسر ہے مسلمان بھائی سے معافی مائلی اور اس نے قبول نہ کی تو اس کو حوض کو ثر پر آنے سے محروم کر دیا جائے گا۔'' یہ بھی مسنون ہے کہ معافی مائلنے کے بعد بھائیوں کی خدمت میں کچھ پیش کیا جائے۔

حضرت کعب بن مالک جو ایک غزوہ میں پیچھے رہ گئے تھے۔ حضور علیہ کی بارگاہ میں حاضر ہو کرعرض گزار ہوئے۔ یا رسول اللہ علیہ میری توبہ

منهاج انٹرنیٹ بیورو کی پیشکش

یہ ہے کہ میں اپنے سارے مال سے دستبردار ہو جاؤں اور اپنی قوم کے ان گھروں کو چھوڑ دوں جہاں بیڑھ کر میں نے اس گناہ کا ارتکاب کیا ہے۔ اس پر حضور علیہ نے فرمایا "اس کا تہائی حصہ تہارے لئے کافی ہے۔"

#### نوجوانوں كوخدمت ير مامور كرنا

شخ ابوعمر والزجابی بیان فرمائے بین کہ میں حضرت جنید بغدادی کے پاس
پچھ عرصہ مقیم رہا۔ جب بھی انہوں نے مجھے دیکھا تو میں کسی نہ کسی عبادت میں
مشغول ہوتا۔ اس عرصے میں آپ نے مجھ سے کوئی بات نہ کی۔ ایک دن آپ کا
گھر لوگوں سے خالی تھا میں نے کپڑے اتار کر اس مقام کو جھاڑو دے کر صاف کیا ،
وہاں چھڑکاؤ کیا اور پاک مقام کو دھویا۔ اسے میں شخ جنید واپس آئے۔ آپ نے
مجھ پر گرد و غبار کے آثار دیکھے تو میرے لئے دعا فرمائی اور میرا خیر مقدم کیا اور فرمایا
نوجوانوں کو خدمت پر مامور کرتے ہیں تاکہ بیکاری سے دیچر رہیں اور نہ صرف
روحانی مراتب سے بہرہ ور ہوں ، بلکہ خدمت بھی کریں۔

حضرت ابو مخدورہ سے منقول ہے کہ حضور علیہ نے ہمارے کئے اذان دینے کا کام مقرر فرمایا۔ بنو ہاشم کے لئے پانی پلانے اور بنو عبدالدار کے لئے دربانی کے فرائض متعین فرمائے۔

اس طرح مشائخ دُرویشوں کی خدمت کے لئے تقسیم کار کرتے سے اور اسی کو خدمت کی ہرفتم سے معذور سمجھا جاتا تھا' جو ہر وقت ذکر و اذکار میں مشغول ہو جائے۔ کبھی قلب وجسم کے ساتھ اور کبھی صرف قلبی طور پر مشغول رہے اور کی بیشی سے بالکل غافل ہو جائے' کیونکہ درویش کا مشغلہ ہے کہ وہ وقت کے ضجے حقوق ادا

کرے۔ اس طرح وہ فرصت اور صحت کی نعمت کا شکر ادا کرے مگر بیکاری کی صورت میں فرصت اور صحت دونوں کی ناشکری ہوتی ہے۔

حضرت ابوسعید الحذری سے مروی ہے کہ حضور علیہ نے فرمایا ''مومن کی مثال اصطبل کے گھوڑ ہے جیسی ہے' وہ اصطبل ہی میں گھومتا ہے اور وہیں لوٹ کر واپس آ جاتا ہے' اسی طرح مومن بھی غلطی کرتا ہے' گر آ خرکار ایمان کے مرکز کی طرف واپس آ جاتا ہے۔اس لئے اپنا کھا نا پر ہیزگاروں اور نیک مومنوں کو کھلاؤ۔''

شيطانی حملے اور صوفياء کا رومل

شیطان تعین انسان پر مختلف شکلوں میں حملہ کرتا ہے اور انہیں اپنے جال میں پھنسالیتا ہے ان میں سے ایک غصہ ہے۔ شیطان نے حضرت کی سے عرض کی کہ میراسب سے بڑا مکر غصہ ہے جس کے سبب میں لوگوں کو قید کرتا ہوں اور جنت کے راستے سے روکتا ہوں۔

فضیل بن عیاضؓ سے جب کہا جاتا کہ فلاں شخص آپ کی بدگوئی کرتا ہے تو فر ماتے بخدا میں اس کے فعل سے اہلیس کو ناراض کروں گا' پھر فرماتے اے اللہ اگر وہ سچا ہے تو مجھے معاف کر دے اور اگر وہ جھوٹا ہے تو اس درگزر فرما۔

ایک آ دی نے حضرت ابوہریں ہے کہا تو ابوہریں ہے؟ آپ نے فرمایا ہاں۔ پھراس نے کہا تو ابوہریں ہے۔ خواب میں فرمایا ہاں۔ پھراس نے کہا تو بلی کا چور ہے؟ حضرت ابوہریں ہے خواب میں فرمایا اے اللہ مجھے اور میرے اس بھائی کو معاف فرما دے۔ پھر فرمایا ہمیں حضور میں کے لئے استغفار کرو۔

حضرت علی فی فر ماتے ہیں ظالم کے ظلم پر صبر کرنے کا پہلا بدلہ یہ ہے کہ تمام لوگ مظلوم کے مددگار ہوتے ہیں۔

ایک شخص نے حضرت ابوذر غفاری سے کہا تم ہی ہوجس کو امیر معاویہ سے کہا تم ہی ہوجس کو امیر معاویہ سے خالوطن نہ کرتے۔ اس پر آپ نے فرمایا: اے دوست میرے سامنے ایک سیاہ گھائی ہے اگر اس سے خگ گیا تو تیرا برا کہنا مجھے کچھ نقصان نہ دے گا اور اگر نہ بچا تو جو تو کہتا ہے میں اس سے بھی برا ہوں۔

ایک عورت نے مالک بن دیناڑھے کہا اے ریا کارتو آپ نے فر مایا اے فلانی تو نے میرا وہ لقب معلوم کرلیا' جسے اہل بھرہ نہیں جانتے تھے۔

حضرت عیسیٰ فرماتے تھے جو کوئی ایک براکلمہ برداشت کرتا ہے اس کے لئے دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔

حضرت علی فرماتے ہیں جبتم کوئی برا کلمہ سنو تو اس سے اعراض کرؤ جواب نہ دو' کیونکہ اس کے کہنے والے کے پاس اور بھی ایسے کلمات ہیں جو تہیں جواب میں کہے گا۔

حضرت ما لک بن دینارٌ فرماتے ہیں وہ شخص بردبار نہیں جو اپنا غصہ بلی یا کتے پر نکالے نیز فرمایا بے وقوف آ دمی کو اس کی بات کا جواب نه دینایا اس کے کہنے پرکسی اثر کا اظہار نہ کرنا سخت برا معلوم ہوتا ہے۔

حضرت امام حسین کو جب کوئی گالی دیتا تو فرماتے اے بھائی اگر تو ایٹ قول میں سچا ہے تو اللہ تھے تیری سچائی کا بدلہ دے گا اور اگر تو جھوٹا ہے تو اللہ تعالی تھھ سے سخت بدلہ لینے والا ہے۔

ایک مرتبہ ایک آ دمی نے حضرت امام حسین کے منہ پر طمانی مارا۔ آپ ناراض نہ ہوئے بلکہ پو چھا کہ بیکس نے مقدر کیا ہے؟ لوگوں نے کہا اللہ تعالیٰ نے آپ نے فرمایا تو تم مجھے تقدیر اللی کا لوٹانے والے خیال کرتے ہو۔

ابن مقطع فرماتے ہیں غصے کو پی جانا عذر کرنے کی ذلت سے بہتر ہے۔
ایک دفعہ کسی نے آپ سے حزن وغضب میں فرق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا
حزن تجھ سے کسی بڑے آدمی کا تیری آرزو کے خلاف ہونے سے پیدا ہوتا ہے اور
غضب کمزور آدمی کا تیری آرزو کے مخالفت کرنے سے۔

ایک شخص نے بگر بن عبداللہ المزائی آکو بہت می گالیاں دیں آپ خاموش رہے۔ کسی نے آپ خاموش رہے۔ کسی نے آپ سے کہا آپ اسے کیوں گالیاں نہیں ویتے۔ فرمایا میں اس کی کوئی برائی نہیں جانتا ، جس کی وجہ سے میں اسے برا کہہ سکوں اور بہتان لگانا میرے لئے جائز نہیں۔

ایک آدمی نے ثور بن یزیڈ سے کہا اے قدری اے رافضی آپ نے اس سے کہا اگر میں ایسا ہی ہوں جیسا تم نے کہا تو میں برا آدمی ہوں اور اگر ایسا آدمی نہیں ہوں تو مجھے میری طرف سے معافی ہے۔

مکول دشقیؓ فرماتے ہیں انسان کاحلم اس پر جاہلوں کے مسلط ہونے سے

معلوم ہوتا ہے۔

www.MinhajBooks.com



# مسلمان کی عزت و تعظیم

اسلام ایک ایسا ضابطہ حیات عطا کرتا ہے جس کی روح سے تمام مسلمان باہم برابر ہیں کسی عربی کو مجمی پر اور مجمی کوعربی پر کالے کو گورے پر اور گورے کو کالے پر کوئی فضیلت و برتری حاصل نہیں مگر تقوی اور پر ہیزگاری کی بنیاد پر بعض بعض سے افضل اور بارگاہ خداوندی میں محبوب اور قابلِ احترام ہیں۔

حضرت ابوبکر صدیق ﷺ فرماتے ہیں کوئی مسلمان کسی دوسرے مسلمان کو اپنے سے کمتر اور حقیر نہ جانے' کیونکہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک حچھوٹا مسلمان بھی تقو کی اور یرہیز گاری کی بنیاد یر بڑاہے۔

حفزت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں سب سے بڑھ کر نیکی یہ ہے کہ دوست کی عزت کی جائے و تعالی دوست کی عزت کی جائے وہ کعبہ کی طرف دیکھتے تو فرماتے بیشک اللہ سجانہ و تعالی کے نے عزت و شرف اور مقام و مرتبہ عطا کیا ہے مگر مومن کی عزت اللہ تعالی کے نزدیک تجھ سے بڑھ کر ہے۔

ایک مرتبہ حضرت حاتم ؓ نے اپنے دوست سے فرمایا اے دوست اپنے آپ میں غور کر کہ کیا تو مسلمان علاء وصلحاء کی عزت وتعظیم کرتا ہے یا کہ ان کی تحقیر و بے عزتی کے باعث فاسق و فاجر ہو گیا ہے۔ اگرتم اپنے آپ میں بینقص پاتے ہوتو اس رب ذوالجلال کی بارگاہ میں سربیجود ہو جاؤ اور مغفرت طلب کرؤ جو تمام جہانوں

کا پروردگار اور دعاؤں کو قبول فرمانے والا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ ہے فر ماتے ہیں کہ مومن اللہ کی نظر میں بعض فرشتوں سے بھی زیادہ قابلِ احترام ہے۔

حضرت سعید بن عامر فرماتے ہیں جب کوئی شخص کسی مسلمان کو الی صفت کے ساتھ موصوف کرتا 'ہے جو اس میں نہیں ہوتی تو فرشتے اس پر لعنت کرتے ہیں۔ ایک دن کسی ناواقف شخص نے آپ کو او گنج کہد کر پکارا تو آپ نے فرمایا اے دوست مخھے فرشتوں کی لعنت کی ضرورت نہ تھی۔

بكر بن عبدالله كا قول

حضرت بکر بن عبداللہ فرماتے بیں اگرتم اپنے سے کسی بڑے کو دیکھوتو اس کی اس لئے عزت و تعظیم کرو کہ اس نے ایمان لانے اور اعمالِ صالح میں تم سے سبقت کی اور اگر تم اپنے سے کسی چھوٹے کو دیکھوتو اس کی بھی عزت و تعظیم کرؤ کیونکہ تم نے گناہوں میں اس سے سبقت کی اور اگر لوگ تیری عزت و تعظیم کریں تو سبھو یہ اللہ تعالیٰ کا تم پر احسان ہے اور اگر تمہاری اہانت کریں تو سبھو کہ بیتمہارے کسی گناہ گایا عث ہے۔

## یجیٰ بن معازُّ کا فرمان

یکی بن معافر نے ایک آ دی کے متعلق سنا کہ وہ مال و دولت کا آرزومند ہے' آ پ نے اس سے دریافت کیا کہ وہ مال و دولت سے کیا کرے گا؟ اس نے عرض کی مختاجوں' مفلسوں میں تقسیم کروں گا۔ بیان کر آ پ نے فرمایا تم ان کا بوجھ خدا پر ہی رہنے دو'ورنہ جب ان کا بوجھ تم پر پڑے گا تو وہ تمہارے دل پر بھاری لگیس گے اور تم انہیں برا جاننے لگو گے۔ مزید فرمایا مسلمان بھائی کی تعظیم کرنا یہ ہے کہ اگر

دوسرے شہر میں اس کا کوئی ماتم ہو جائے تو اس کی تعزیت کے لئے سفر کیا جائے۔ جس طرح حضرت ابو معاویہؓ نے علی بن فیصلؓ کی تعزیت کے لئے شام سے مکتہ المکرّمہ کا سفر کیا تھا۔ اس سفر سے ان کا مقصود جج وعمرہ نہیں تھا۔

## والدین کی خدمت نفلی عبادت سے بہتر

محمد بن مكندر كى يه عاوت تفى كه ده رات كے وقت بارگاہِ خداوندى ميں دست بستہ كھڑ ہے ہو جاتے اور نوافل پڑھتے رہتے۔ يوں عباوت ميں پورى رات ماں كى بيت جاتى الكين جب ان كى والدہ انہيں پاؤں دبانے كو كہتيں تو پورى رات ماں كى خدمت رات كى خدمت رات كى عبادت نوافلہ ميں مشغول ہونے سے بہتر ہے۔

حضرت کہش بن حسن فرماتے ہیں کہ میں ماں کی خدمت کیا کرتا تھا، یہاں تک کہ ان کا پاخانہ بھی اٹھا تا تھا۔ ایک دن سلیمان بن علی نے روبوں سے بھری ایک تھیلی بھیجی کہ اس سے اپنی والدہ کی خدمت کے لئے خادم کوخریدلؤ میں نے بھری ایک تھیلی واپس کر دی کہ میری مال نے بچپن میں میری خدمت کسی اور سے کرانا پہند نہیں فرمائی اس لئے میں بھی اپنی مال کی خدمت دوسرے کے سپر دکرنا پہند نہیں کرتا۔

حضرت موروق عجل ؓ کی میہ عادت کریمہ تھی کہ وہ اپنی ماں کا سرخود دیکھتے

تھ'کسی اور کونہیں دیکھنے دیتے تھے۔

حضرت حسن بصریؓ قر آن کریم کی آیت

تو انہیں''اف'' بھی نہ کہنا۔

فَلا تَقُلُ لَّهُمَا أُفِّ

(الاسراء ٤١:٢٣)

کی تفسیر بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں اگر والدین بوڑھے ہو جائیں یا چل چر نہ سکتے ہوں اور بچہ ان کے پاخانہ وغیرہ کے اٹھانے کا متکفل ہؤ جسیا کہ وہ اس کے بچپن میں فیل رہے تو ان کو آف نہ کے اور نہ ان کو جھڑکے اور نہ اس کی بدبو سے ناک بکڑے 'جس طرح وہ اپنے ناک نہیں پکڑا کرتے تھے۔ اگر کسی نے والدین میں سے کسی ایک کو بلند آواز کے ساتھ بچارا یا تکلیف دہ اشیاء کو ہٹانا مقصود نہ تھا اور ان کے آگے آگے چلا تو اس نے ان کے اوب و تعظیم کا لحاظ نہ رکھا اور بے ادبی کا مرتک ہوا۔

يخيٰ بن معازٌ كا قول

یجیٰ بن معانَّہ فرماتے ہیں وہ قوم نہایت ہی بری ہے جس میں مالدار مسلمانوں کی عزت و تعظیم کی جائے اور غریب و تنگدست کو ذکیل و حقیر جانا جائے۔

### خوش مزاج اور شیرین زبان ہمسایہ

اللہ تعالیٰ کے نیک بندول کی بیر شانِ امتیاز ہے کہ وہ انسان وحیوان چرند و
پرند چھوٹے و بڑے سب پر شفقت و احسان فرماتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ لوگ ان
کے قریب رہنے میں زیادہ رغبت رکھتے ہیں۔ یہاں تک کہ ان کے بڑوس والا مکان
خریدنے پر اس مکان سے زیادہ دام خرچ کر دیتے ہیں جو ان کے اپنے رشتہ داروں
کے بڑوس میں ہوتا ہے۔

حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ فرماتے ہیں اگر گھر کا ہمسایہ کشادہ رؤ خوش مزاج اور شیریں زبان ہوتو گھر کی قیت بڑھ جاتی ہے۔

## ابوعبدالله انطاكنَّ كا قول

حضرت ابو عبدالله انطاكيَّ فرماتے ہیں جب تہمیں معلوم ہو جائے لوگ

-----

تہمیں دیکھ کرتمہاری آبرومیں دست اندازی کریں گے تو نماز کے اوقات کے سواجو ان کے لئے باعث رحمت ہیں' ان کے ساتھ ملاقات نہ کرو۔

گنهگارول برشفقت

حضرت عبدالله مغار کی فرماتے ہیں جو شخص گنهکار کو بنظر رحت نه دیکھے وہ صوفیاء کے طریق سے خارج ہے۔ حضرت معروف کرخی کی میہ عادت تھی کہ جب وہ کسی گنہگار کو دیکھتے تو اس کی بخشش کے لئے بارگاہ خداوندی میں ہاتھ اٹھاتے اور اس کے لئے رحمت کی امیر رکھتے اور فرماتے اللہ تعالیٰ نے حضو واللہ کو لوگوں کی نحات و شفاعت کے لئے رحمۃ للعالمین بنا کر مبعوث فرمایا ہے جبکہ شیطان لعین کو لوگوں کی ہلاکت بتاہی و بربادی اور ان کی برائی برخوش ہونے کے لئے بھیجا ہے۔ ایک مرتبہ حضرت معروف کرٹیؓ کا ایک ایس جماعت پر سے گز رہوا جو دریائے وجلہ میں کشتی بر سوار تھی اور انہوں نے اپنے پاس شراب رکھی ہوئی تھی۔ لوگوں نے آپ سے کہا آپ ان نافر مانوں کے لئے بددعا کیوں نہیں کرتے؟ آپ نے فرمایا اے اللہ جس طرح تو نے ان کو دنیا میں خوش کیا ہے اس طرح ان کو آخرت میں بھی خوش رکھ ۔ لوگوں نے عرض کی ہم نے آپ سے بددعا کی گزارش کی تھی اور آپ نے ان کے حق میں دعا کی۔ آپ نے فرمایا معاذ اللہ میں کسی مسلمان کے لئے بددعا کروں بیٹک اللہ تعالی آخرت میں ان کو اسی وقت خوش کرے گا جب دنیا میں توبہ کی توفیق دے کر انہیں معاف کر دے گا۔ یہ آپ کے حسن معاملہ کی دلیل ہے منقول ہے کہوہ جماعت بعدازاں تائب ہوگئ تھی۔

حضرت ابراہیم تیمیؓ کی عادت تھی کہ جو کوئی آپ کوستا تا اس کے حق میں

مجھی بددعا نہ کرتے تھے بلکہ فرماتے تھاس کے لئے اپنے ظلم کا بوجھ ہی کافی ہے۔ دوسروں کی مصیبت بر رخج و ملال

ایک روایت میں ہے کہ حضرت موسیٰ ٹے بارگاہِ خداوندی میں عرض کی
اے اللہ مجھے وہ شخص بتا جو تجھے مخلوق میں سب سے زیادہ پیارا ہے؟ اللہ تعالیٰ نے
فر مایا اے موسیٰ مجھے وہ شخص سب سے زیادہ پیارا ہے جو سی مومن کو کا ٹا چیھنے کی خبر پا
کر اس طرح ممگین ہوگویا خود اسی کو چیھا ہو۔

حضرت سفیان توری کی بیرحالت تھی کہ جب کسی مسلمان کو تکلیف دہ امر پیش آتا تو آپ کو بہت ملال ہوتا۔ یہاں تک کہ اس رنج و ملال میں خود بیار ہو

جاہے۔ ایدال کی علامت

حضرت حسن بصریؓ فرماتے ہیں ابدال کی علامت و نشانی یہ ہے کہ وہ عام مسلمانوں پرنہایت ہی رحمت وشفقت فرماتے ہیں۔

حضرت معروف کرخی فرماتے ہیں کہ جوشض روزانہ بید دعا کرتا ہے اے اللّٰدامت محمد بیر پر رحمت کی بارش نازل فرما' اے اللّٰدامت محمد بید کی اصلاح فرما' اے اللّٰدامت محمد بیدکو کشائش دے تو اللّٰہ تعالیٰ اس کو ابدال میں لکھ دیتا ہے۔

www.MinhajBooks.com

·6. /